

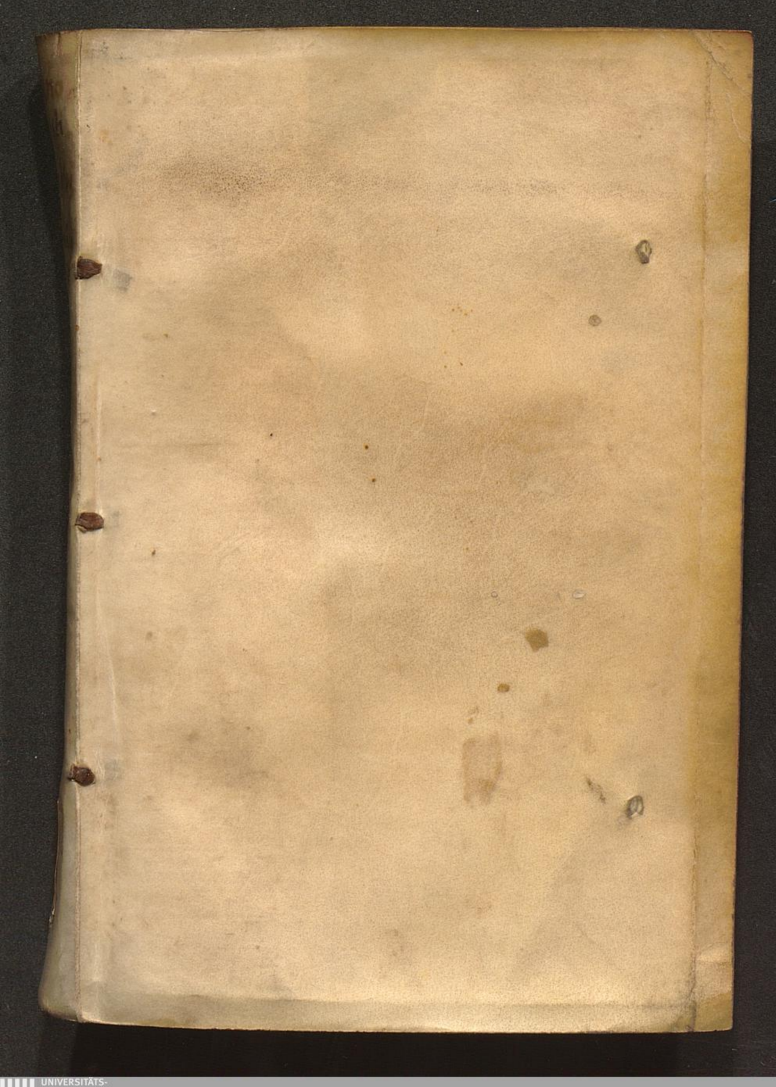
## Universitätsbibliothek Paderborn

# De Vnica Religione, Stvdio Catolicorvm Principvm, In Republica Conservanda, Liber vnus

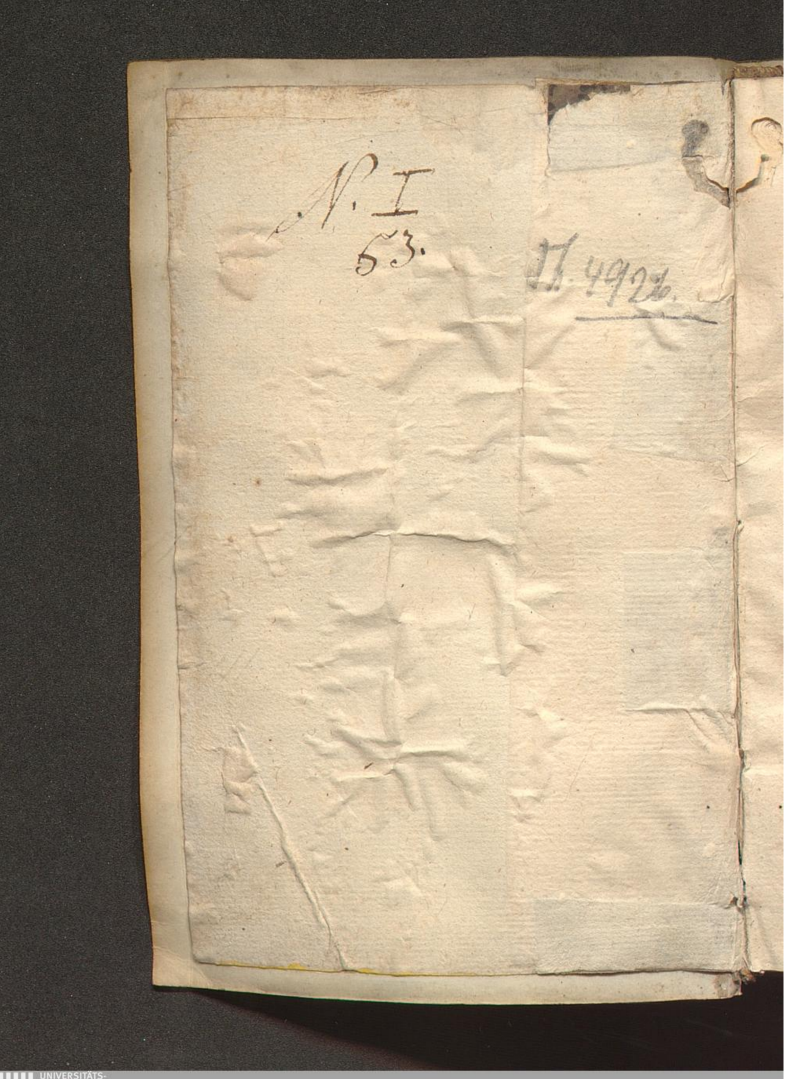
Lens, Jean de Coloniae Agrippinae, 1579

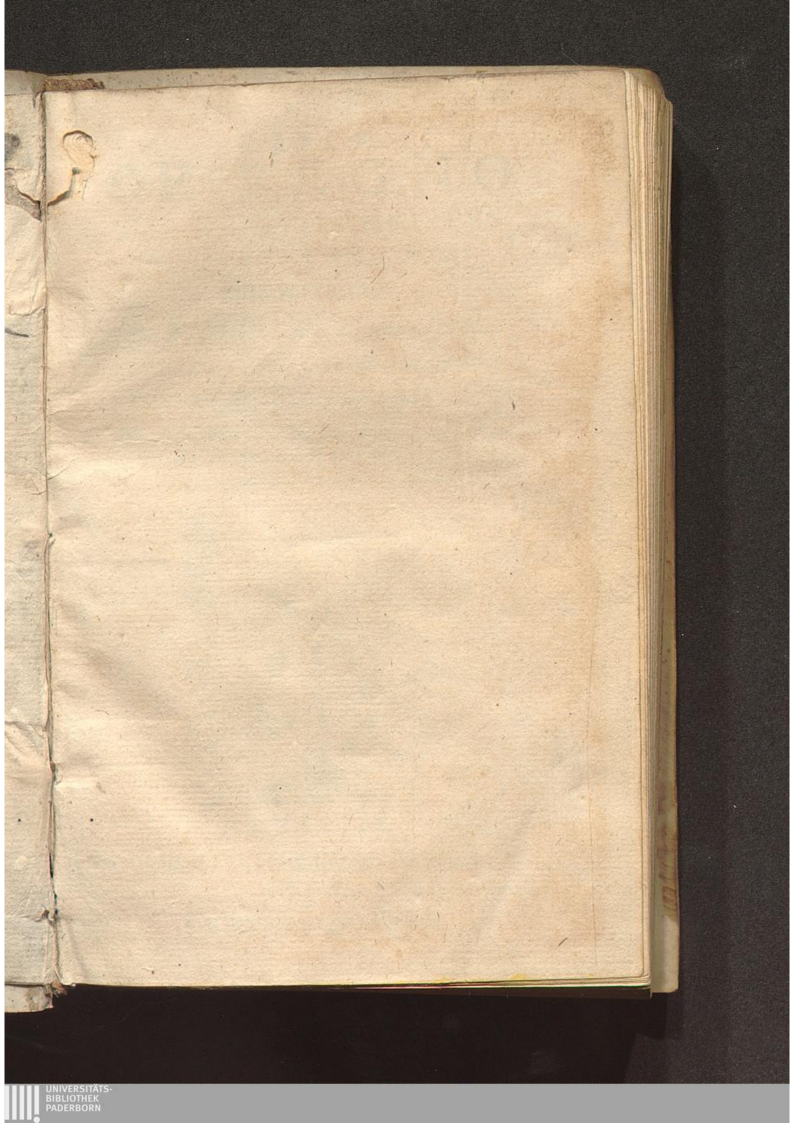
**VD16 L 1181** 

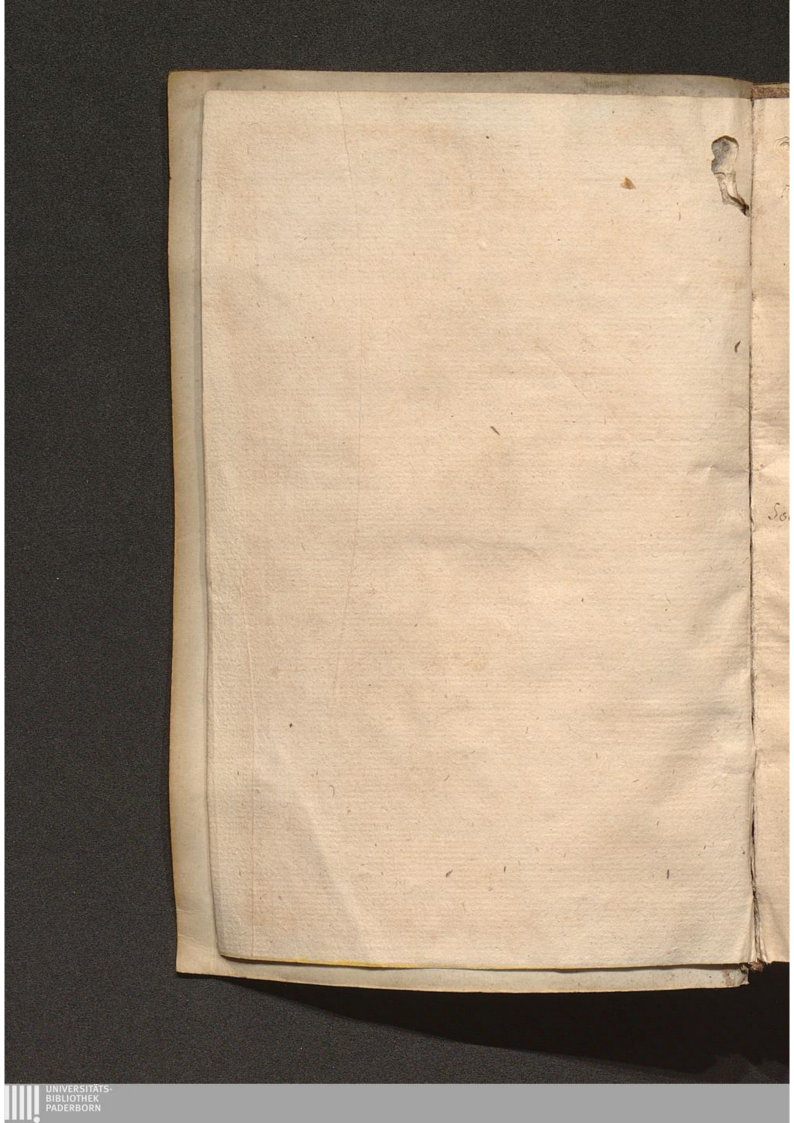
urn:nbn:de:hbz:466:1-30005











# RELIGIONE, STVD10 CATOLI,

CORVM PRINCIPUM, IN
REPUBLICA CONSERVANDA,
Liber vnus.

Auctore I O A N N E L E N S AE O Belliolano, Sacræ Theologiæ Louanij Professore.



Apud Godefridum Kempensem.

Anno M. D. LXXIX.

rire

ui ti-

urato Elum nprinprinim= raui-1 1:



# PROOEMIVM.

Vàm in omni sita genere, officio, rectio, conservatrix disciplinane, cessaria sit, cum ex sarijs rerum humanarum experimentis elucet, cum ex spla sitiosorum morum nativa quadam peruersitate, in telliai posse sudetur.

telligi posse videtur. Qua ve sibi indulget maxime, or quicquid collibuerit auidissime consectatur:itaillam qua se franarisentit atque cohiberi, & exosam semper habet, & omni sape studio, conatuque persequitur. Verum qui hac oblectantur inimica disciplina licentia, hand pari omnes pernicie in republica Christiana grassantur. Existunt enimplurimi, quibus disciplina etiam moderata seue ritas ingrata quidem est & inussa, quique ea sit eme dio sublata sit, exoptant behementer, sed nullam in eo sequuntur rationem, solo libidinis impulsu motuque aguntur : qui in Rempublicam hoc afferunt mali, st cum metum, honestatemque sis cupiditatis esicerit, manifestis continuo sceleribus, legum tanquam obiecta repagula, obice/que perrumpant. Sed alsos reperire licet multo his nocentiores, quos eoufge sibiseruos addixit caca cupiditas, St disciplina seu le gum bilissimam seueritatem non odijs modo grausssimis prosequantur, verum etiam indicijs improbent; nec solis infringant praue factis, sed & rasionibus, omnique argumentorum genere velut machinis admotis, labefact are nitantur: ac ne quid scelerate audacia violentiag desit, dininarism etiam testimonsaliterarum sacrilegis Csurpant Cocibus ad instituti confirmationem. Quod quidem tanto faciunt impudentius, quanto manifestius litteris y dem coercens illa er castigatrix disciplina laudatur. Sed moretamen suo faciunt. Etenim hareticorum fere omnium id commune essereperimus, ve cum Gnam in

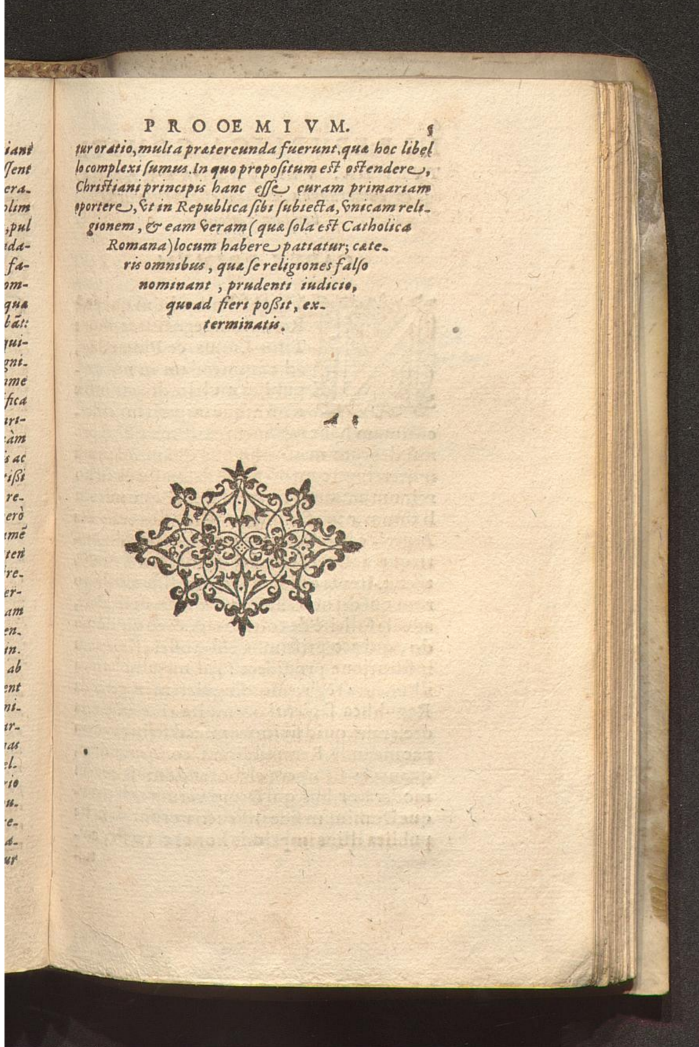
PROOEMIVM.

loco

Chr

9002

partempracipites ferri caperint, non alia respiciant dinina authoritais testimonia, quibus ab illa possent intentione renocari, & in ea qua virinque tempera. ta est veritate moderatione que consistere. Sicolim Sabellius, quibus in locis vnus diceretur esse Deus, pul shre vidit; vbs verò personarum trinitas commendaretur, propositaque rescura prapeditus, erroreg, fascinatus non aspexit. Sic er perfidus Arrius ea promptissime complexus est testimonia scripturarum, qua ad significandam filij Dei imbecillitatem pertinebat: ab ijs vero penitus inspiciendis auertit animum, quibus ob sna eandema divinitatis natura patri signi. ficabatur aqualis. Sic(ne vetera tantummodo comme morem) sectury nostra huius atatus, sobi fides instifica redicatur, Sigilanter attendunt; vbi verò & charitas, & opera ex fide profect a plus etsam multo quam fides Valere declarantur ad sustitiam, somnolentus ac cacis potius animis pratereunt. Vbi Christs sacratist mum corpus diuina in calum Virtute subuectum referatur, legunt studiose, & fide accipiunt : Vbi Verò hocidem corpus in augustissimo Eucharistia sacrame to effe conuincitur; si legunt, non attendunt; si atten dunt, non credunt. Quid sgitur nunc est quod miremur nonnullos, qui cum bonorum malorumque permixtionem in Ecclesia demonstratam Sel pradictam esse perspexerint, cum pracepta quibus ad patien. tram fallorum fratrum pestiumque caterarum in. formamur, didicerint, alijs neglectis locis, quibus ab errore possent renocari, sic instituendam esse putent Ecclesiam, St serpere graffarique hereses sub nomine religionum permittantur?non lupi ab euilibus arceantur? non ij qui non corpora solum, sed animas quoque perdunt, attingantur? Aduersus quos libellum quidem nuper snum confecimus ab aduer ario lacesiti, atque ad defendendam coasti, cum oppugnaretur, Catholica fides Verstatem: sed quia inrefellendis obiectis nostra tum pracipue consumebatur



# IN REPUBLICA CONSTL TVENDA, VEL INSTAURANDA, & conservanda, primam esse religionishabendam rationem.

### CAPVT PRIMVM.



VMAM Pompilium qui post Romulum regnauit, scribunt Titus Liuius & Plutarchus, ad continendam in nouarepublica multitudinem infræ nem atque imperitam, efficarús

nijs

tan

nul

stat me:

que

put

bus

dác

fuit

faci

dul

nis

nar

que

per

tis c

dul

re, i

exi

ftar

ftiti

dép

reti

ceri

fusc

cipi

tus

tur

pro

(fin

cissimam hanc rationem existimauisse, si primű deorum metű omnibus quàm maximű inijceret:qui cum no facile descensurus in ho minum animos videretur fine aliquo miracu li commento, fimulasse idcirco fibi cum dea Aegeria congressus nocturnos, cuius admonitu quæ acceptissima dijs essent, sacra constitueret. Impia quidem hæc erat superstitio, eo rum qui dij non essent, velle metum inijcere, adeogs solicitè de colendis ijs, & eo quidé mo do, qui acceptissimus esse posset, facrorum institutione prouidere : sed ostendit tamen illius cura regis, cuius fingularem in gerenda Republica sapientiam multa eius instituta declarant, quid fit imprimis ad stabiliendam pacandam'g Rempublicam comparandum, quantog fit opere elaborandum ijs rerum moderatoribus, qui Deum verum cæli terræque Dominum fide instructi norunt, vt in Ke publica illius imprimis honos cura fit, cultul-

# VNICA RELIGIONE.

tilque eius constituatur sacrorum caremonijs quam aptissimis, conuenientissimisque tantæ maiestati, Cum enim sine legibus nulla esse vera respublica possit, atque vt neruis corpus, ita illa legibus firma confittat, harum exordium ab ijs profecto sumendum est, quæ venerationem metumque præscribunt eius, qui primarius est reipublicæ moderator. Eam obrem cûm de legibus Plato, & hisipsis constituenda formandaque ciuitate dissereret, primo in loco posuit eas, quæ cultum, quæ orationem, quæ sacrificia, &, vt dicam summatim, quæ sedulam seriámque deposcunt diuini numinis venerationem. Idcirco etiam Roma\_Li.i.ce,i. nam ciuitatem Valerius Maximus laudat, quod omnia post religionem ponenda semper duxerit, etiam in quibus summe maiestatis conspici voluit decus. Quapropter non dubitauerunt (inquit) sacris imperia seruire,ita se humanarum rerum futura regimen existimantia, si diuine potétiæ bene ates con-Ranter fuiffent famulata. Quod igitur in con stituenda primum republica, idem erit in eadépost erigéda, si collapsa fuerit, perpetuoq retinenda, faciendum, vt de religione, qua sin cerissime colatur Deus, prima semper cura suscipiatur. Nam si vel propter regu ac principu offensiones, vel etiam æqualium, funditus interdum ciuitates interijsse memorantur: cur non id magis extimescendum est, ne propter offensum neglectu religionis Deum, line cuius benigno fauore nulla Respublica itaret)

L

Ap

oft

int

US,

reræ

ca-

TI-

nu

10

CU

lea

nı-

ti-

eo

re,

10 1111

en da

Ita

m

1779

1111

22-

Re

11-

uf-

du

ca

rın

ide

cio

libe

rip

gra

g10

fita

cto

pot

nas

ftit

pai

nef

mu

tur

luc

pul

pie est

bea

nit

do

xer

gib

rit

int

alic

do

COL

staret) nec obstante quidem mortalium qualibet ope, subuertantur? Neque verò se hoc interdum facere, cùm offensis suerit crebris & magnis prouocatus, ignorari voluit ipse, qui sic denunciet per Amos Prophetam: Ecce oculi Domini super regnum peccans, & coteram illud à facie terræ. Neque hoc immeritò sieri, præsertim ob neglectam, cotemptamue religionem, ipse quoque vidit prophanus Poeta, cùm scribit:

Hora li.3 Car. ode Delicta maiorum immeritus lues
Romane: donec templa refeceris,
Aedeis quabanteis deorum, or
Fadanigro simulachra fumo.

Diste minorem quod geris: imperas
Hinc omne principium: huc referexitum.
Di multaneglecti dederunt,
Hesperia mala luctuosa.

Offenditur enim Deus peccatis quidem omnibus, sed ijs magis quæ aliquam habent læsionem violationemque pietatis: at ijs maxime, quibus tanquam ex profello veragermana@Dei colendiratio corrumpitur. Hoc namque perinde est agere, atque si quisquam regium aperte oppugnet honorem, & eum vel in dubium reuocet, vel neget esse deferendum. Qua profectò nulla grauior iniuria videri, nulla maior regibus existere solet offensio. Quoniam igitur Deo imprimis suus constare debet honos, hicautem gratus esse no possit, immo verò nec sit quidem honos, led molestum onus iniuria, nisi vera religione deferatur, efficitur, in eo primum elaboradum

a-

00

Ce,

,C-

ő.

ri-

n-

118

1112

1t

2-

n

m n-

12

of-

US

Te

0-

a-

m

dum esfe, vt ea teneatur ac floreat in Republiça,falfis omnibus colendi rationibus adulterinisch reiectis. Vera autem religio quæ sit, no idcuiuslibet hominis æstimandum estiudicio. Etenim fi res aliz minores multo, no cuilibet passim dijudicandæ creduntur:quid fie ri poterit imprudentius insulsiusue, quam si grauissima hæc maximáque omnium religionis causa, cuiuslibet decisione, quia se forsitan mentiatur esse præditum spiritu Dei, finienda putetur?Præposterum erit hoc profecto, nec ordinis perturbatissimi grauissima poterit deformitatem effugere: si cum humanas res prudentissimi cuiusque censura constituendas esse fateamur, diuinas cuiuslibet passim arbitrio committamus. Diuinum plane sit oportet non humanum, & publicum simul non priuatum, & illustre omnino ac certum, non obscurum & imbecille de religione iudicium. Quo posteaquam semel est in Republica constituta & fundata ratio formaca pietatis, nihil postea peregrinum, nihil nouū est recipiendum; tenendúmque illud quod beatus loannes in epistola præcipit? Si quis ve Epist. 2. nitad vos, & hanc doctrinam non affert, ne domo quidem illum exceperitis, nec Aue dixeritis. Et si fixis semel alia de re quacunq legibus, quæ contra fiunt, puniuntur, multo eritmaiore vigilantia prouidendum, ne quid in religionem impune peccetur. Quis enim alioqui religionum finis?quis in commutandomodus? quanam in realia perturbatio & confusio maior? Atqui hec vna res est (quonia

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN 10

nullum est à Deo munus tributum homini maius quam religio) in qua consensionem, co Itantiam, grauitatem, modum, ordine, tranquillitatem maxime deceat coferuari. Ac ficuti nemo bene cultum dixerit hortu, in quo palaim, euellente nemine, spinæ & vepres & noxiæ herbæ succrescunt: ita nemo, nisi mente captus, dixerit eam Rempublicam bene co. ifitutam & formatam este, in qua prohibente nullo varij non modo suboriuntur, verum etiam incrementa capiunt cum vera pietate pugnantes errores. A quibus proculdubio superari sensim & obrui necesse est religionem veram, quemadmodum ab vrticis & infælici lolio dominante seges optima prefocatur. Quis eritigitur iam bonus princeps actapiens reipublicæ moderator, qui bene consultum regno suo fore putet, fi in eo plures religiones, pro quorumlibet arbitratu Deum se quam sincerissime colere velle fingetium, liberas esse & inualescere patiatur! Quòd fi duas tréfue ex omnibus eligat, quas supprellis cæteris liberas esse velit, primum cur cæterorum qui alias sequuntur, naturali libertati facit iniuriam? quid si illæ potius quas repudiat, à spiritu Dei profectæ sint? Si altera religio potest esfe, cur non & tertia? & ii tertia, cur non & quarta & quinta ? Sic enim. gentilitas cum ab vnius Dei maiestate discelfillet, in ingentem paulo post deoru multitudinem diftracta est. Quia reuera nulla eratratio, cur, si preter vnum, alius atque itemalius poneretur, non & centum & mille alij confti-

the-

2116

vt | fet

fee

cto

ver

pri

me

re.

pro De

ne ho

rat

de

die

(in

de

ex

qu

du

dr

Ci

Di

pı

re

al

# RELIGIONE. merentur dij. Deinde parum id agit accurate, vt Deo satisfaciat, eius quoad possit propul set iniurias: quando necab vno quidem profectas suas ipsius vel irrisionum vel maledietorum iniurias pati possit. Atqui hoc demu veræ virtutis munus est, ad proprias quide & priuatas læsiones dissimulare, Dei verò contu melias cum prohibere possis, nunqua perferre.Idcircò Helias propheta, vir indubiè mansuetudine & patientie virtute perfectus, cum propriæ personę contemptum paruipederet, Dei tamen seuerissime vltus est iniuriam : igne scilicet è calo deuocato, cum à prophanis hominibus contemptim & sine vlla Dei vene ratione, cuius erat prophetes, ad regis nutum descendere i uberetur. Homo Dei (aiebant) hec dicit rex: descende, festina. Ille verò: Si homo gum.ca. (inquit)Dei sum, descendat ignis de calo, & denoret te ac quinquaginta tuos. Nempe vt exemplo funesti huius exitus vestri, cæteri discant tam viles esse Dei servos non debere: quorum contemptus in eius cui seruiunt redundat dehonestationem. Einstdémque prophetæzelo sublati sunt prophetæ Baal quadringenti quinquaginta, atque ad torrentem 3. Reg. 18. Cison interfecti, ne falsa & impia diutius religione, quæ per illos fouebatur, vnius veri Dei producerentur iniuriæ. Porrò principes nqui ad suæ qui dem maiestatis læsæ crimina punienda exertissimum gladium gerunt, aures verò ad multas graues'es diuine maiestatis iniurias clausas habent, vel linguas etiam ipsi aut manus ad inferendum promptas: nonne tibi

TE Ó

110

0

å

n-

1-

n

2-

1-

IS

08

e

U

L;

15

n li

18

31

G

11.

1

1-

tibi videntur hi dignissimi, qui vicissim & in proprij honoris, regnice periculis à Deonegligantur. Hinc sæpenumero subditorumrebelliones aut finitimorum inuafiones, & eiectiones, vel cædes principum, euersionésque regnorum extiterunt: quia Dei honorem &

cultum proprijs posthabuêre commodis atque honoribus. Iratus est (ait scriptura Dominus Salomoni, quod auersa esset mens eius à Domino Deo Israel, qui apparuerat ei secundò, & præceperat de verbo hoc, ne sequeretur deos alienos, & non custodiuit quæ mandauit ei Dominus, Dixititaque Dominus Salomoni: Quia habuisti hoc apud te, & non custodisti pactum meum, disrumpens scindam regnum tuum, & dabo illud feruo tuo, Sufcitauit quor Dominus aduersarium Salomoni Adad Idumæum de semine regio, & Razo filium Eliada, &c. Equidem hæc opinorficef. se conscripta, vt expressa lectáque de vno, de multis alijs etiam tacita cogitentur. Idcirco Traianus sub Valente magister militum, aduersus barbaras Gotthorum gentes missus, cum victus confususque rediffet, ob camque

cap.13.

Li.8. tri, rem molliciem ei Valens ac timiditatem obijceret, ille ingenti libertate: Non (inquit) imperator, ego sum victus, sed tu victoria perdidifti cum Deo refiftis, & illius auxilia Barbaris potius facis opportuna. Isaac etiam mo nachus ea tempestate virtutis nomine clarus, cum egredientem videret ad pugnam Imperatorem: Quò vadis, ait, Imperator, qui pugnas aduersus Deum, quem no habes adiuto-

rem!

rem

nia

plu mil

faci

Val rica

VIII

iust

tur

rem

tris

tes a fæc

Max

fug

han

Imp

noc

nan

fius

nof

duc

cref

tus

ber.

ricu

info

gio

fub

exp

hoc

dus

de

10-

.c-

e-

ue &

tu

11-

à

1-

11°

2-

)-

U-

 $\mathbf{n}$ 

1-

)ő

C

le

0 1-

53

j-

0

rem?Ipse enim contra te Barbaros mouit, quo niam & tu aduerfus eum blasphemas linguas plurimas incitasti, & qui ei sacra psallunt, domibus expulisti. Quiesce ergo bellare, & ille faciet bella cessare. Quin & frater, cum ab eo Valens suppetias peteret aduersus vim Barba ricam, rescripsit, religiosum non esse talem virum iuuare, qui Deo rebellis existeret: sed iustum esse magis, vt eius superbia retuderetur. Quid memorem Valentinianum iuniorem'nonne ille, qui acquiescens Iustinæmatrisiam Arrianæ monitis, Arrianorum partes adiuuaret, diuo quambrofio infestus effet, tædam fugam Imperator facere coactus eft, Maximo rebelli persequete? Namque illi post Theode. fugam rescribens laudatissimus Theodosius, retus lib. hanc ob causam negauit esse mirum, si cum s.cap.15. Imperatore timiditas, vires verò cum tyranno copular etur. Sed eundem postea ad paternam pietatem reuocatum, imperio Theodo- vide Aesius restituit. Adiungam & aliud quiddam neam gyl nostris temporibus longe vicinius. Vencessao uiu histo duodecimo Bohemorum regi nunciabatur ria Bohe crescere indies hareticos: & conciones ac cœ-mica ca tus frequentes contra auitam religionem ha- 35. 36.6 beri: sed his ille neque iniurijs Dei, neque pe-37. riculis ecclesiæ commouebatur. Patiebatur insolentissimos sectarios cuncta in causa religionis pro sua libidine gerere. Et quanquam subinde multitudine terrebatur, tamen cum exploratum habuisset, se ab illis in concione hocnomine commendatum, quod commodus ipsis rex ac perfacilis esset, qui eorum no-

ua

nain religione studia minime perturbaret: ideognecadeum è regno deturbandum suscipi confilia oportere, id quodiam fieri & agitari cœperat, tum fecurus omnem cogitationem deposuit de sumendis armis ad coru conatus reprimendos: planece (vtait Aeneas Syluius) ex tepido frigido eualit. At cum post significaretur præualémbus hæreticis peti atque interfici magistratus, subuerti reipublice ordinem, eius quoque coronæ proximum pe riculum impendêre: tum demum commoueri & de vindicta cogitare cœpit. Sed eheu serò nimium. Mox enim ex ira paralyfi refolutus est, paucis'es post diebus, frustrà imploratis co tra regni sui hostes auxilijs amicorum, è vita excessit. Hæretici verò Bohemiam maximis cladibus affecêre. Ita profectò fit, vt cum religio Deus megligitur, vna cum religione & regnum, cuius recinendi cura præcipua est, amittatur.Idcirco Theodosium Augustum sic Epift.25, Leo Pontifex suis ex literis cohortatus: Cum ecclesiæ causa statum regni vestri agamus & falutis, vt prouinciarum vestrarum quieto iure potiamini, defendite contra hæreticos inconcullum ecclesiæ statum , vt & vestrum Christi dextera defendatur imperium. Eiuldem pontificis & illa sententia est, in episto-Epist. 31. la ad Pulcheriam Augustam : Quoniam res humanæaliter tutæ esse non possunt, nisi que

ad diuinam confessionem pertinent, & Regia

& facerdotalis defendat authoritas.

Iuxta

THA

con

601

fit,

tus

ner def

po

nis foc

noi

tia

eni

pu ne

go qui

ini

dic

ho

can

fun

tie

plu

rai mi

lux

né:

life na

texta Seterum receptam de Repub definitionem, no constare Remp sine consensu populs in Sna eandem que Seram religionem.

#### CAPVT II.

Est præterea etiam atque etiam confiderandum, cuiusmodi Respublica sutura sit, in qua non iustitiæ ratio curáque publicitus habeatur. Nam si Scipionis apud Ciceronem in ijs libris quos de republica scripsit, definitiones recipimus: vt fit Respublica, res populi: populus autem cœtus fit multitudinis, iuris consensu & vtilitatis communione sociatus, efficitur profectò rempublicam non esse, quæ non communi quodam in iustitia consensu & conspiratione teneatur. Idem enimille Scipio, iuris confensum postea difputando explicauit: ostendens per hoc geri sineiustitia non posse Rempublicam. Vbi ergo vera iustitia non est, nec ius potest esse: quod enim iure fit, id fit iuste: quod autem fit iniustè, nec iure fieri potest. Non enim iura dicenda sunt vel putanda, iniqua constituta hominum, cum illud etiam ipsi ius esse dicant, quod de iustitiæ fonte manauerit, falsumque esse quod à quibusdam non rectè sen tientibus dici solet: Id esse ius, quod ei qui plus potest vtile est. Quocirca vbi non est veraiustitia, iuris consensu sociatus cœtus hominum non potest esse: & ideo nec populus, uxtaillam Scipionis vel Ciceronis definitio ne: Et si non populus, necres populi, sed qualiscung multitudinis, q populinomine dignano est. Proinde si respublica, respopuli est, & po-

et:

us-

: 2-

ta\_ rũ

eas

òst

at-

Ice

pe

1e-

rò

US

cő

Ita

115

li-

80

2-

fic

m

&

to

os

m

16

0-

es

пé

13

ta

: 86

& populus non est, qui non sit iuris consensu sociatus:non est autemius, vbi iustitia non est:proculdubio conficitur eam non este rempublicam, in qua non sit consensus quidam in iustitiam conspiratiog communis. Iustitia porrò ea virtus est quæ sua cuique distribuit, cuiusmodi virtus fine verà religione constare non potest. Quonam enim modo fine verare ligione, quæ vnica est, Deo imprimis reddi po terit quod ei debeatur? Nam ne quisqua fortè putaret, homini quidem ab homine multa fæpe, sed Deo nihil vnquam deberi, cauit hoc Matt. 22. Christus in Euangelio, cum ait : Reddite quæ Cesaris sunt Cesari, & quæ Dei Deo. Atque vt honorem & timorem non ignorares inter de bita numerari, dicit Apostolus gentium planissimė: Cui tributum, tributum : cui vectigal, vectigal: cui timorem, timorem; cui honoré, honorem. Deo igitur ab hominibus de-

bentur timor & honor : imò verò seipsum

iure quisque debet Deo conditori ac redem-

ptori suo. Quæ persolui debita, sine vera reli:

gione, nullo modo possunt. Hac enim sola

gratum ei defert honoris officium, fola hæc

Deo religat hominem atque exhibet, cum fal

sa subtrahat, subdatig eundem spiritibus era

roris. Vnde apparet eorum perfatuus error,

qui in sequenda religione, solius exemplum

principis intuentur, tantúmque ad homis

nem respiciunt : parati videlicet in quacunque religione versari, in qua suum princi pem repererint, quasi principi religio, & non Deo ipfi debeatur. Id quod generose prorsus

Rom.13.

legib

pœi

ab I

legi

(inc

tris

uit

dica

tori

pot

con

ffri

ri, S

nen

CIPL

ratu

pub

tus

est i

nis (

eand

ren

bris

tus

nis c

pub

Aula

ta p

meter

SI

u

n

n

12

.6

.

0

:2

OC

æ

Tt

le

a-

)=

n

1-

a

CC

al

100

11

a.

CL

n

IŜ

ib

ab Imperatoribus Valentiniano & Gratiano Li.7. tri. legimus esse reprehensum his verbis : Hanc heft.ca.9. (inquiunt) trinitatem consubstantialem patris & filij & spiritus sancti, prædicare decreuitnostra quoque potentia: ita tamen veno dicantaliqui:Sequimur religionem Imperatoris hanc patriam gubernantis, & non illi porius obedientes qui nobis salutis mandata contradidit. Euangelium namque Christi no fri sic habet: Reddite quæ sunt Cæsaris Cesa-Matt. 22. ri, & que sunt Dei Deo. Constatigitur religio- Luca 20. nem Deo iure deberi, arque hanc primam pre Marci 12. cipuam'eg iustitiæ partem esse, vt ei illa deferatur. Quod si non cadat sub communem & publicum populi consensum, non est ille cœtus multitudinis, iuris confensu sociatus. No estigitur Respublica, in qua non sit communis quædam multitudinis cofensio in vnam eandemig veram religionem. Et ad similem fe Libr. 9. remodum ratiocinatur D. Augustinus in 11-cap.21. bris de ciuitate Dei, colligens gentilium cœtus fine veri Dei cultu sociatos, iuxta Scipionis & Ciceronis definitionem, non esse Respublicas.

Sicutiustitia ratio, sine qua Respublicanon est. pofulat, bet Deos uus honos bera religione deferatur: sta postulat esiam, be eius dehonestationes atque iniuria qua sictis & falsis religionibus irroganiur, legibus pænalibus propulsentur.

CAPVT III.

Vemadmodum autem exposcit ratio iustitiæ, vt suum cuique reddatur, ita pænam exigit in transgressorem. Quocirca B si per

#### DEVNICA

fi per falsam religionem iustitia violatur, & in ea quidem fui parte, quam conftat esse ptimariam: esse debebit illa multo minus à iuftis ac feueris animaduerfionibo libera, quam crimina cætera iniustitiæ, quibus homini p eius fit non redditur, fiue miuria quæpiam irrogatur. Quam enim hocalioqui præposterum videri necesse est, vra proximis quidem nostris vel virulentas aliorum linguas, vel violetas manus pæna cohibeamus: in Deum verd nostrum blasphemaru tela linguarum impunè mitti patiamur? Quamobrem Deus ipse sapientissmus Reipublica conditor, teperatorq iustissimus, leges tulit pænales in eos, qui hacin parte iustitiam violassent. Ex quibus quidem legibus non difficile est elicere iusticiæ rationem, qua nostrorum quoq temporu iniustitiæ, mala similia, pænarum æquitate subijciatur. Cum igitur duce quondam Moyse, quispiam è populo Dominum in iurgio blasphemasser, atque is in vincula propterea coniectus effet, tantisper dum co. gnosceretur diuinum dereo iudicium, consultus Dominus hanc legem tulit: Homo qui Leuit. 24. maledixerit Deo suo, portabit peccatusum: & qui blasphemauerit nomen Domini, morte moriatur; lapidibus opprimet eum omnis multitudo populi, siue ille ciuis, siue peregrinus fuerit. Lex iudiciaria est in blasphemum, eags proculdubio iustissima, quiadi-

uina. Cui si qua seueritate consimilis, à prin-

cipe fortè statuatur in religionis nouatores

hæreticos, quid is tumaliud, quam Dei iudi-

18

tort turk æter moc de di fabu Xuit omn fene in al ma ( blafi pesta eft vl man pauc perf tate, tis fu tur. prop tum quan driuk bem inqu tores omni

quid

medi

cende

EUO.

CIUME

eiun

රීම

1-

Ulo

m

9

m

te-

mel

m

111

is é\_

111

X li-

CH2

11

1n

a

0-

7-

ii

1:

18

e-

3

cium leguming eius æquitatem imitatur? An forte blasphemus no est hæreticus? Non igitur blasphemus Arrius, qui filio diuinitatem æternitatem'g detraxit? Non blasphemus & modis quidem innumeris Manichæus, qui de duobus rerum principijs, dijsque duobus, fabulas illas seu potius deliramenta contemit? Quid? non blasphemus Caluinus, qui omnipotentiæ derogans, fieri vel à Deo possenegat, vt quod in calo est Christi corpus, inaltari quoque simul ad verba essicacissima Christiseruatoris existat? Non Brentius blasphemus, qui in diuersom tanquam tempestate delatus, quod dininitatis proprium estybique simulesse, naturæ in Christo humaneadscribat? Omitto alias aliorum neque paucas, neque leues blasphemias: ex quibus perspici clarissime possit, quata legum æquitate, & quam iusta earundem seueritate, mortis supplicium blasphemis hæreticis irrogetur. Præterea Deuteronomijcap.13. Pseudopropheta, qui visis somniorum sictis, ad cultum alienorum deorum populum solicitet, quamlibet propinquus is sit vel amicus, occidiubetur à Domino. Ac si quam forsitan vrbem abominandus faisorum deorum cultus inquinasset, statim(inquit) percuties habitatores vrbis illius in ore gladij: & delebis eam, omniace quæ in illa sunt vse ad pecora: quicquid etia suppellectilis fuerit congregabis in mediu platearu eius, & cum ipsa ciuitate succendes, ita vt vniuersa cosumas Domino Deo

tuo. Nihilne hic est quod debeant hæretici

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

CUI

re.

an

mi

no

Or

tui

ter

fen

no

ort

cre

cur

por

rit

the

que

effe

gen

Qu

Imp

noI

mo

hic

biar

rere

dici

cien

poss

tur,

aspe

terr

doti

formidare? Et qui magis à cultu vere religio. nis populum Christianum abducut? Fallunt enim incautos reuera fuis fomnijs, & ab vni veri Dei vero ac legitimo cultu, ad fictionum opinionum'a fuarum idola colenda pertrahunt. Surgunt è medio populi Christiani, & cum se alijs magistros arrogantissimė præbuerint, ex aliqua eos inspiratione cælesti proferre cuncta, fascinati auditores arbitrantur. Dicere proinde non dubitant: Eamus, lequamurq deos alienos quos ignoras tu, & seruiemus eis. Vetera iam toties repetita fa-Ridimus': nouas atque inauditas sequamur de religione sententias, & credamus eis. Nam hæreticoru noua dogmata, quemadmodum recte Vincentius Lirinenfis annotauit, vetus testamentum allegorico sermone deos alienos appellare confueuit: propterea quodic ab hæreticis ipforum dogmata, vt à gentilibus di proprij, obseruantur. Quis igituriam de summa æquitate dubitet, si vel sigillatim è medio morte tollantur: vel cum fein vnum collegerint, bello petiti deleantur: Acne folos in illa veteri Iudæorum republica idolorum cultores neci traditos fuisse putes, verum & cos, qui vnius Dei reteto cultu, alia quapiam ratione in religionem peccarent, hancquoqu de his legem accipito: Propheta (inquit summus legislator) qui arrogantia deprauatus, voluerit loqui in nomine meo, quæ ego non præcepi ei vt diceret, aut ex nomine alieno. rum deorum, interficietur. Hîc sane istivtcung hæreticos non esse alienorum deorum culto-

Deut.18.

100

int

1119

ım

ra-

, &

ræ-

esti

an-

,fe-

80

fa\_

nur

am

um

LUS

1100

fic

ili-

am

ım

um

los

11111

180

am

ogs

111-

US,

on

10-

Vt-

um

10-

cultores oftendant, vt tamen ea minime dicere, quæ Dominus haud eis præceperit, videantur, nunquam efficient, Currunt enim non missi, & cum noua esse fides non possit, illi nouam atque inauditam cudere moliuntur. Omnes diuinitus afflatos se loqui profitentur, & pugnantia interim tradunt: atque inter se acerrime digladiantur, cum non sit dissensionis Deus, sed pacis. Nullos, per totannorum centurias, quæ anté ipforum fluxere ortum, reperiunt, qui eadem per omnia vel crediderint, vel docuerint, vel scripserint: cum vera Christi ecclesia nullo vnquam temporeab his mortalium sedibus abesse poruerit. Quanam igitur illos ratione quifquam theatur, quos modo id facere perspicuu est, quod Dominus mortis pæna vindicandum esse saliam adiungamus legem, ex Deuteronomio quoque repetitam: Cap.17. Qui superbierit nolens obedire sacerdoris imperio, qui in eo tempore ministrat Domino Deo tuo, ex decreto iudicis morietur homoille, & auferes malú de medio Ifrael. Non hic quisquam ob idololatriam, sed ob superbiam, non quia duci aut principi obtemperarerecusauerit, sed quia summi sacerdotis iudicio non acquieuerit, mortis supplicio afficiendus decernitur. Quidnam auté esse caus & possit, cur illi quidem meritò interficerentur, qui summi sacerdotis iudicium suissent aspernati: isti verò nostri, qui primario in terris Ecclesiæ pastori, Christiq summi sacerdotis vicario, neque obtemperent, neque ob-

pu

mi

au

fice

tri

&

fali

era

cuit

bus

gen

ne

rex

mi

bus

pu

qua

gua

gac

tho

odi

Vti

pro

con

bis.

abi

tem

feu

doc

por

putet

東2

temperandum esse & sentiant, & doceant, nulla digni mortis pœna credantur? Neque enim (opinor) quisquam plus honoris Molaico, quam Euangelico ministerio deferet; præiertim cum illud vmbras rerum venturarum contineret, hoc rerum exhibitarum claram atque illustrem proponat veritatem:illud leruitutis, actimoris effet, hoc libertatis fit & amoris: illud mortis, hoc vita. Proinde fillius imperium recufaffe crimen fuit, profecto huic se noluisse subijcere, posteaquam ellet cognitum, grauius multo cenferi debebit. Annonhac Apostoli collectio est? Irritam quis faciens (inquit) legem Moyfi, line vlla miseratione duobus vel tribus testibus moritur : quanto deteriora putatis mereri Supplicia, qui filium Dei conculcauerit, & languinem testamenti pollutum duxerit, in quo sanctificatus est, & spiritui gratiæ contumeliam fecerit? Illos autem ipfos defignatide quibus dixerat antea: Voluntarie peccantibus nobis post acceptam notitiam veritatis, iam non relinquitur pro peccatis hostia: terribilis autem quædam expectatio iudicij, & ignis æmulatio, quæ consumptura est aduersarios. Non sibi hic blandiantur hæretici: Dei filius cum in seipso iam conculcari non possit, in suis sæpè ministris ab illis conculcatur. Nec grauior spiritui gratia fieri contumelia potest, quam si quis ad eam totis viribus oppugnandam, inuidentiz vel

odij facibus agitetur. Sed ne quisquam istius-

modi leges ita proprias illius populi fuisse

Heb. 10.

Ibidem.

Tto

ue

0-

et;

ra-

lail\_

tis

0-

m

ri-

ne

eri

80

111

U-

le

11-

15,

To

80

d

e-

2-

is

fi-

m

el

1

Te

to

23

putet, vt in alijs gentibus abforda fit earum futura, similitudine seueritatis, imitatio:meminerit is Regis Nabuchodonofor, intentè audiat quid ille dixerit: A me (inquit) po- 1. Esdr. 6. fitum est hoc decretum, vt omnis populus, tribus, & lingua quæcunque loquuta fuerit blasphemiam contra Deum Sidrach, Misach & Abdenago, dispereat, & domus eius vastetur. Neque enim est alius Deus qui possitita saluare. Noua tum gentibus & odiosa res erat, vnius veri Dei prædicatio, præfertim cumisita tum coleretur à pauculis hominibus, vt cæterorum, quos fibi fingebat stulta gentilitas, veneratio damnaretur. Et tamen ne hic vnus Deus impereretur blasphemijs, rexille terribili lege prohibuit. Quidigitur mirandum sit, talem hisce quoque temporibus & intergentium, sed Christianarum, populos à principe Catholico legem proficifci, qua no modò blasphemæ hæreticorum linguæ coerceantur, verum etiam facta sacrilega dignis supplicijs puniantur? Non enim Ca tholica & Romana religio quam infectantur odijs implacabilibus, aut noua videri potest, vu tum vnius Dei cultus atque professio, aut probata paucis atq vsitata: Cum hanc vnam constet esse, quanon aliam Christianus orbis, continua ad nos víque serie populorum abipfis Apostolorum temporibus decurrentem, nouerit. Cur ergo videatur iniquum, seueritate legum aliquanta, ab iniurijs pseudochristianorum defendi hanc vnam, tanta populorum consensione probatam, tanta vetultate

lege

reg

(inc

nor

gen

liue

ftar

den

ftit

cerc

ret:

ded

Do

ijq

ple

qui

dog

nor

uat

cre

bo,

ver

dog

geli

nec

cep

Ru

noi

Dei

du

Vt

gif

ftai

legem

tustate in summam authoritate adductam, tam frequentiaduersariorum oppugnatione Epist. 48. roboratam? Et Augustinus quidéipse, cuius isti nobis sentétiolas quasdam obiiciunt, non dubitauit factum illud regis Nabuchodono. for, adumbrationem quandam ac typum habuisse dicere rerum earum, quæ multo post in Ecclesia gererentur: hoc est, disciplinæ& seueritatis huius, que per fideles ac pios reges exerceretur aduerfus impios & facrilegos deprauatores dogmatis Christiani. Non dubitauit idem ipse colligere: Si decreuerit ille rex ne blasphemaretur Deus téperator ignium, & liberator trium puerorum, multo magis cogitare debere Christianos reges, quid decer nere debeant in regno suo, ne in suis fidelibus. idem ipie Deus exuffletur condonator peccatorum, & liberator iam totius orbis terraru. Tale igitur ille tantæ seueritatis exemplum, ad imitationem, voluit Christianorum prim cipum animis obuerfari. Ac durum id quidem fatetur elle disperdere miseros, vastareque eorum domos, quod Regia illa comminabatur lex, sed si aliter pacem habere non meruit domus Dauid, nisi Absalon filius eius in bello, quod contra patrem gerebat, fuillet extinctus, nihil superesse dicit, nifi vt ecclefie, quæ domus est Christi, tales inimicos, qualis fuit ille Dauidis patris sui, obstinatione lua perdédos lugeamus, & regni Christiani tranquillitate parta fideigintegritate, quoad fieri potest, conseruata, mœstitiam nostram consolemur. Prætereundum modo non arbitror

Lib.z.contra literas Petiliani sap.92.

m,

ne

lus

on

10-

12òst

28

ges

debi-

ex m,

gis

cer us.

ca-

ũ.

177, in

11-

e-

71-

on

us

et

en

118

112

17-

r1

11-

or

m

legem ab Artaxerxe rege latam in eos, qui Dei regisquecretis minime paruissent. Omnis (inquit Esdram sacerdotem alloquens) qui 1. Edr. 7: non fecerit legem Dei tui & legem regis diligenter, iudicium erit de eo siue in mortem, liue in exilium, fiue in codemnationem substantiæ eius, vel certe in carcerem. Quæ quidem lex cum cæteris, quæ ab codem rege constituta erant, vsque adeò probata Esdræ sacerdoti fuit, vt lætus in hanc vocem erumperet: Benedictus Deus patrum nostrorum, qui dedit hocin corderegis, vt glorificaret domu Domini quæ est in Hierusalem. Quod si tum ijqui legem Dei non implessent insta morte plecterentur, quid passuros eos fuisse censes, qui impleri impossibile aut non necesse esse docuiffent? At quid nunc ab his agitur? An non vtijs assentiamur diuinam legem obseruatu impossibilemi vt fieri multa non debere credamus, quæ fieri oportere, & Christi verbo, & Apostolica traditione accepimus? Imò verò non dubitant, cum os perfricuerunt, & docere, & scribere, nihil præceptum in Euangelio præter fidem, cætera esse indisferentia, neque præcepta, neque prohibita. Item præcepta decem nihil pertinere ad Christianos. Rursum hominé iustificatum & perfectum non teneri ad obseruantiam mandatorum Dei & Ecclesia, sed tantummodo ad credendum. Item Christum esse datum hominibus vtredemptorem cui fidant, non etiam vt legislatorem cui obediant. Quæ cum per seipsa statim absurda sint, iustiusquos talia profe-

pol.

dut

leat

tissi

tetu

ftris

groi

lent

Qui

veh

add

duo

tur,

faci.

fi ge

loci:

prin

arde

dea

Vtro

fe vi

atqu

uerf

deri

bett

nem

us, L

tuis

atqu

nih locc

dus

ea 11

rentis tunderetur fustibus, quam rationibus occluderetur, nemo non intelligit, penes qué aliquid refidet mentis integræ, quantum pro gloria domus Dei, quæ est in Hierusalem, id est, pro Ecclesia, cuius illa typum gessit, princeps Catholicus facturus fit, si istiusmodi rabulis de sanctissimis Dei & Ecclesiæ legibus quicquid in buccam venerit, temere & impu denter effutiétibus justissima seueritatis sua metum incufferit. Ac de iustitia quidem hactenus, fine qua nec vera respublica est, & qua liscunque demum sit, stabili sirmitate subnixa estenon potest.

In unicareligione Catholica concordia pacisque publica binculum pracipue consistere, cog soluis graussime perturbari.

CAPVT IIII.

AM & de concordia, pace & amicitia videndum est, sine qua rempublicam diu sta Lib. 4. de re non posse, quiuis intelligit. Quam concordiam Socrates, vt est apud Xenophontem, primarium este reipublicædixit bonum: vlqueaded vt Græciæ vrbes non aliud iufiuran dum à ciuibus exigerent, qu'am de concordia conseruanda. Hæcautem nec sine consensum religione cohærere potest, nec peregrina introducta, permanere. Non enim leue paruig momenti videri solet hominibus religionis negotium: sed grauissimum ac præcipuum quiddam, cuitts ante omnia cura fe putent commoueri oportere. Loquor de hominibus non atheis; qui vt Deum esse concipiunt aliquem, quo ne fingi quidem maius quidquam polsity

factis So\_ cratus.

us

ué

ro

id

11-

'a-

us

DU

12

12.

ua

11-

593

1ta

17,

f-

11 12

11

P

IS

11

S

n

possit, ita summum quendam ei cultum non dubitant esse deferédum. Jam quid parere soleat dissimilitudo atque discordia, in ea re po tissimum, in qua quid teneatur multum putetur interesse, quotidiana propemodum nofiris oculis exempla subijciunt. De finibus 3grorum, de iure possidendi, si non vna fuir lententia, quantas ea res sæpe turbas dedit? Quid vel sola dissimilirudo linguarum? qua vehementer animos dissociat?quantum sæpe adducit auersionis vnius ab alio? Nam si qui duo simul esse aliqua fortè necessitate cogantur, quorum neuter alterius calleat linguam facilius inter se brutæ animates etiam diuerfigeneris, quam illi cum fint homines, ambo sociantur. Quidiquod & de lana, ve aiunt, ca- Horation prina grauissime interdum corrixationes in- linepift. ardescunt? vtilla inter Arcades & AEtholos Alter ride aprina ceruice, quæ mutuis penè cladibus xatur de vtrosque perdidit: Multo vt magis necesse el- lana sape se videatur, alienari alios ab alijs diuerlitate caprinas. atque aduerfitate religionum. Quæ vna diuersitas maximi inter homines momenti videri solet, propter eam quæ de præstantia habeturac necessitate veræ religionis, opinionem.Quemadmodum igitur vbi vnus est Deus, Dominusque communis, nihil obest mutuis amoribus locorum distantia: ita si alius atque alius est Deus, aut eius non vna religio, nihil ad concordiam vicinitas similitudos locorum, nihil eadem mænia, nihil menfa ledusue comunis profuerint. Dissidetur enim eam re, quæ maxima habet vim ad humanæ

Cat

luf

Ari

cid

vol

tion

que

ctar

Pue

con

tan

rial

que

fon

ben

ban

im

cta

nan

tur

dili

cor

ror

dat

fect

nin

qua

lug

pol

lite

Catho-

focietatis diremptionem. An tu (ait Cicero)

Lib. 3. in maiores vllas inimicitias putas esfe, quam co

Verrem, trarias hominum sententias ac dissimilitudi

nes studiorum & voluntatum? Vbi auté grauior esse potest sententiarum contrarietas,
quam in re omnium maxima, hoc est, in religione? Ouz studiorum dissimilitudo maior.

uior esse potest sententiarum contrarietas, quamin re omnium maxima, hoc est, in religione? Qua studiorum dissimilitudo maior, quàm ea que in ipso sita est studiorum bono-Cap.13. rum ac morum fundamento? Omnis caro (inquit Sapiens Ecclesiasticus) ad similem sibi co iungetur, & omnis homo simili sui sociabitur. Sic communicabit lupus agno aliquado, fic peccator iusto, Qua communicatio sancto homini cum cane? Aduerfi enim qui eos posfident ac velut animant spiritus, vnà viuere non finunt. Nec fieri potest, vt is qui amat errorem, non idem oderit veritatem. Ex odio verò, cum nihil obstiterit, nascitur eius extin guendælibido. Quod quia fieri nequit, nili ijs oppressis vel fugatis, à quibus veritas asseritur:ad hos protinus è medio tollendos voluntas omnis conatus g converti folet, Docu. mento sunt Arianæ factiones aduersus Catholicos, quorum nullis Imperatorum decre tis potuere persequutiones inhiberi. Hocenim in quadam epistola queruntur Imperatores Valentinianus, Valens & Gratianus, de Arianorum rabiofisimis furoribus. Sednec tum orthodoxos cum illis focietate & amicitia iungi potuisse, omninog eorum potius consortia refugisse ac detestatos fuisse, ex illorum temporum historia cognoscitur. Vnu cius rei memorat indicium Theodoretus de

ero)

100

udi

gra-

tas,

reli-

lor,

110.

(in-

ico

abi-

do

cto

006

ere

er-

dio

tin

ili

Te-

VO.

cu.

Jan

cre

c e.

ra-

de

1ec

C1-

us

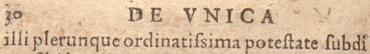
il-

nű

de 0-

Catholicis adolescentibus, qui cum sphera Lib.7. tri lusu sese oblectarent in platea, ac forte Lucio par.ca.16 Arianorum Episcopo transeunte, sphæra decidens perafini, quo ille vect-batur, pedes, voluta fuiffet:illi sphæram pollutam arbitra ti,mœrorem eiulatu monstrarunt: cotinuóque poit accenso igne illam per hunc tradudam, expiatam eo modo fore crediderunt. Puerile hoc quidem erat, antiquæ purgandi constietud nis reliquias præ se ferens. Veruntamen indicio fuit, quantopere vesaniam Arianam ciuitas odisset vniuersa. Illi igitur quoniam erant impij, veritatis odium in personas transferebant. Hi verò cum personis benè esse cuperent, earum impietatem execra bantur. Est enim quod in prouerbijs Sapiens dicit, verissimum: Abominantur iusti virum Prou. 29. impium, & abominantur impijeos qui in re-Aa sunt via. Atque vti alteros vtrique abomi nantur, ita & cum facultas adest, persequuntur. Sed hoc plurimum interest inter Christi Ecclefiam & Sathanæ fynagogam, quod illa diligendo persequitur, ista sæuiendo: illa vt corrigat, ista vt euertat: illa vt reuocet ab errore, ista vt præcipitet in errorem. Si enim vi tuperanda esset omnis persequutio, non laudabiliter à Propheta diceretur: Detrahentem Pfal. 100 secretò proximo suo, hunc persequebar. Cernimus etiam quotidie & filium de patre, tanquam de suo persequutore conqueri, & coniugem de marito, & feruum de domino, & de possessore colonum, & reum de iudice, & militem vel pronincialem de duce vel rege:cum

illi



def

puc

ma

rita

tiæ

nor

fcili

vel-

nut

frec

rite

rebu

con

(vtf

Spice

diui

tene

bapt

mati

posi

rum

fecta

lino

quar

tenu:

anin

qui

poffi

fiqu:

mici est R

Prop

quic

tos fibi homines per terrorem leuiorum pœnarum à grauioribus malis prohibeant atq Vide Au. compescant: tametsi ijdeni aliquando àbona ea.17. lib. vita & bene factis minando & szuiendo de de Gnita terreant. Sed cum à malo & illicito prohibét, recclesia correctores & consultores sunt: cum autemà bono & licito, persequutores tatum suntatque oppressorés. Accusantur interdum tamé & ij qui prohibent à malo, si modum peccati modus coercionis excedat:ant si turbide atqu inordinate in eos coercendos infiliunt, qui nulla sibi lege subiecti sunt. Sed quæcunque tandem sit vel persequendi causa, vel persequutionis modus: certè vel ob hoc quod alij alios abominantur, iuxta scripturæ certisimam veritatem, non potest inter eos concordia esse vera atque durabilis. Omninoig duas religiones diuersas, quoniam easdem interse inimicas esse necesse est, in eadem velle republica coniungere: nihil aliud effe videtur, qua id operam dare, vt aliquando lupus & agnus; aqua & ignis, veritas & falsitas, pietas & impietas, positis inimicitijs tanquam inito fædere, vnà cohabitent, eandemig in familiam coalescant. Quod vt fieri nullo modo potest, ita ij qui duas inter se pugnantes religio-. hes confeederare nituntur, frustra sibi pacem & concordiam in sua republica promittunt: nisi forte iam langueat aut frigeat potius ex vtraque parte studium religionis. Ad rationem autem amicitiz quod attinet, no elt negligedum quemadmodum ea fit à veteribus defi-

bdi

oce-

ator

0112

de-

oét;

mà

at-

me

cati

ite

Jul

lue

·fe-

alii

S1\_

or-

125

fe

b-

uã

IS;

17-

2

m

0-

0-

11

E:

X

).

15

definita. Est enim nihil aliud (inquit Lelius a- De amipud Ciceronem)nisi omnium dininarum hu cuia si manarum'ererum cum beneuolentia & cha- quis plus ritate summa consensio. Et hic quidem amici ra buc tiz gradus esse videtur maximus, atq, vt opi- trasferre nor,in hac mortali vita perrarus: cu summa etadinse solicet rerum omnium cosensione, duorum modare velplurium animi coniunguntur. Names mi Gelet, lenutioribus & leuioribus quibusdam in reb? gat Arifrequens etiam inter veros amicos intercur- fotelis lis ritdissensio. Accedit interdum & in magnis s. 6 9.E. rebus, salua & incolumi amicitia Christiana, thic. controuersia quædam: cum nondum satis est (vtfit mota iamprimum quæstione)certa per spicuaco definitio veritatis. Qua quidem in re dini Cypriani & Stephani Pontificis illustre tenemus exemplum: cum de his ageretur rebaptisandis, qui fuissent ab hæreticis & schismaticis baptizati. Veruntamen amicitiæ proposita definitio, primo in loco rerum diuina rum consensionem requirit:quæ tametsi perfecta hic esse ægrè possit; propter huius seculinoctem, in qua non ad plenam lucem, sed ta quam ad lucernulam ambulamus: tamén eatenus certe necessaria est, vt eadem religione animi consocientur. Quocirca qui diuersas se qui se religiones prositentur, amici esse non possunt. Quid? quod eriam id displicet Deo, liquisquam cum inimicis veræ religionis amicitias iungere conetur. Sic enim dictum ell Regi Iosaphat per Iehn filium Hanani Prophetam: Impio præbes auxilium, & his Li.2. Paqui oderunt Dominum, amicitia coniunge-rali.c. 19.

gn

Va

Ve

di

nis

ui

CO

CO

Da

Cri

ue

Ro

ue

CIT

vlt

he

fui

fac

inte

bar

tat

del

aci

rui

ner

fib

ali

ced

ris: & idcirco iram quidem Domini merebal Li.2.Pa- ris, sed bona opera inuenta sunt in te.In eodé rals.c.20 rege hoc quoque postea reprehenditur, qued inierit amicitias cum Ocholia rege Hrahel, cuius opera fuerant impijisima. Cumque par ticeps fuiffet, quemadmodum scriptum est, vt faceret cum eo naues quæ irent in Tharfis, percussit Dominus opera eius, contritæque naues sunt, eo quod fædere se cum Ochosia conjunxisset. Quod finec constet inter eius. modi homines in re omnium maxima disidentes amicitiæ ratio, nec inita qualifcunque probetur, fieri non posse videtur, vt inter eos vna confistere Respublica possit:vtraque præsertim ex parte agendi libertate permissa. Idcirco, quemadmodum està Plutarcho scriptum, si quibusdam memoriæ collustremus oculis veteres nouasq respublicas, re periemus quidem aliquas regibus, alias legibus, alias mœnibus aut etia domibus carere potuisse:at nulla reperjetur, quæ non certam principio religione, & Dei vel deorum comu nem aliquem cultum, & facra publica fuscepe rit. Satis vt appareat, primarium hoc esse vin culum amicitiæ, præc puumqac primumciuilis inter homines societatis fundamétum, si vna interse religione sacrorum'a similitudine colligentur. Vbi aut de dijs ipfis interue nêre dissidia, grauissima quandoque inter ciuitates bella consequuta memorantur. Vidit sanè Ieroboam rex Israel, quantum esset in vna religione momenti ad animos hominum in eandem rempublicam idemégregnum

Vide contragents. bes Atha. masium!

reba-

eodé

juod

ahel,

e par

n eft,

arfis,

eque

rofia

eiuf-

lisi-

cunt in-

ytra-

per-

itar-

ollu-

as,re

leg1-

rere

tam

omu

cepe

evin

n ci-

um,

litu-

erue

111-

tur.

n el

ho-

gre-

num

gnum conglutinandos; & quantum è diuerfo valeret ad disiungedos religionis diuersitas. Veritus enim ille in ipfis regni fui primordijs,ne qua fieret aliquando propter religionis vnius vinculum conciliatio tribuum diuisarum, eiusmodi legitur animo confilium concepisse: dixit (ait scriptura) Ieroboam in corde suo, Nunc reuertetur regnuad domum Dauid, si ascenderit populus iste vt faciat sacrificia, in domo Domini in Ierusalem, & co-Lib.3 reuertetur cor populi huius ad dominu suum gum c.12. Roboam regem Iuda, interficientin me, & reuertentur ad eum. Et excogitato confilio fecit duos vitulos aureos, & dixit eis: Nolite vltra ascendere in Ierusalem. Ecce dij tui Israhel, qui te eduxerunt de terra Aegypti, posuit'g vnum in Bethel, & alterum in Dan: & factum est verbum hoc in peccatum.

Diuersitate religionum non solum Rempublicam interciues, sed & familiam inter domesticos persurbari.

CAPVT V.

DE Reipublicæ tranquillitate & pace inter ciues diximus: quid de familia quaque sperandum est religionum varietate permissa? Nihil verò hic aliud expectare debemus, quàm corrixationes, contentiones, aciurgia, ex mira discrepantia morum sactorum es. Nempe vxor Catholica diebus Veneris carnibus abstinere velit, pisces parabit sibismaritus autidé cogetur edere, cum erit aliud nihil parati, aut certè offensus aliò discedere compelletur. Rursum cupiat vxor, iu-

xta præ-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

pt

H

ill

CU

fec

rat

EH!

me

ma

ext

fac

EIS

103

Atu

ani

tis i

nis

fier

tati

etia

con

folu

diue

min

bis i

mui

que

luit:

dist

ter, f

diuit

potu

Vtig

xta præceptum Apostoli, noctis vnius à thoro ferias, vt vacare orationi possit instante solenni festo: ille verò hoc, vt muliebrem iuperstitionem, festorum dierum contemptu derideat. Illa ieiunadum fibi putet ex præcepto Ecclesiæ matris: hic contra ad ingluuiem cogat stimulis cupiditatis incitatus. Illa sanctorum imaginibus, propter eorum quos repræsentent amorem ac venerationem, delectetur: hic detestetur vt cultum idoloru. Idcirco enim Theophilus Constantinopolitanus imperator Iconoclasta, cu ex fatuo quo: dam vxorem fuam Theodoram imagines ha

Apud Zomaram.

berto.

bere suspicatus esfet, in eam est vehementer inuectus: sed iracundiæ flammam prudens mulier téperauitspupas enim pulchras, quas fe vidisse apud dominam fatuus dixerat, in speculo fuisse persuasit collucentes intuena tium effigies. Clothildis filia Clodouei, fra-Procopius tribus id agentibus, nupferat Almarico VVIbelli Got- figottorum regi: fed cum hic effet Arrianus, tici lib. 1. illa in Catholica religione educata, nullus Aemilius effe potuit mutuus amor, pax nulla. Detein Childe- stante quippe marito aduersam sua impietati religionem vxoris, & in eam ipse sæuiebat, & subditis quoque suis faciebat eam affligendi potesfatem: non ob aliud, quam quia viri sui nollet religionem amplecti. Hæcigitur sic oppressa iniquissimi viri iugo, ad amicos Gallie reges confugit, plena querimoniarum. Quibus illi commoti, mox expeditis ad bellum armis, Almarici regnum vnà cum perditissima religione subuerterunt, Eudoxia ne-

10-

nte

fu-

otu

ce\_

enz

an-

re-

eles

Id-

ta-

10-

ha

ter

ens

uas

111

e11-

ra-

VI-

usi

lus

te-

ta-

ats

en-

VI-

tur

cos

m.

el

di-

ne-

tie

ptis Theodofij, sedecim annos in Aphrica cu Honorico viro suo iam peregerat. Hac enim ille, Romam ab ea vocatus in auxilium, secum spoliata Roma duxerat in Aphricam: sed quoniam Arianus ille, hæc Catholica erat, fecit religione maduerfitas, vt huic effet cum illo amara cohabitatio. Itaque exitu se- Nicepho? mel reperto, fuga elapfa est, feq Hierofolymam contulit, nec multo post diem clausit extremum. Et quis exempla omnia, quæ huc faciunt, breui possit oratione complecti? Satis sit hoc loco perspicere, certam hac esse discordiz in familia caufam, si coniunx coniugi studio religionis aduersetur. Quonam enim animo virum censemus laturum esse, si multis in rebus no obtemperans mulier, religionis se suæ prætextu muniat, afferåtque etiam fieri sicoportere? Quid? quod noua huius ætatis religio ita est ad dinortium facilis, vt etiam potestatem faciar discedetialiudinire coniugium?Quaex re quantum nascatur dissolutionum turbarum'e in familijs aliquot, diuersis locis exempla declararunt. Recordamini (inquit Optatus lib.3.) quomodo à vobis iam dudum matris Ecclesia, membra ab muicem distracta sunt: non enim vnamquaque domú statim seducere potuistis; sed aut uit vxor & resedit maritus; aut paretes sedudisunt, & filijsequinoluerunt; aut stetit frater, sorore migrante: persuasionibus vestris

diuisa sunt corpora & nomina pietatis. Et no

potuistis prætermittere quod legitimum est.

Vug dixistis: Pax vobiscum; cu Deus contra: Pax?

36 DE VNICA

Pax? & vbi pax? Quod est dicere: Quid salutas, de quo non habes? Quid nominas, quod exterminasti? Pacem igitur exterminat subintroducta noua religio: quam si in samilijs esse non sinit, nec igitur in Rep. esse patietur. n

91

ru

ip

to

ta

ræ

PL

H

m

CU

m

cu

pr gr

fil

lar

cu:

1111

nó

quato

CLI

liu

qu ri:

ad

ret

Ad perturbandam euertendamý, Rempublicam nihil valere magis, quam noua & commentitia religionis introductionem.

### CAPVT VI

Ehementer autem hoc ad ciendas difcordias, ideóque ad respublicas perturbandas euertendasig facit, si yna multis iam feculis religione suscepta, seruata, comprobata, noua quæpiam subintroducatur, & ea quidem prioris æmula, eidem ex professo aduersatrix. Na quæ res familia vna, eadem, cu in maioribus paulo rebus acciderit, rempublicam etiam ipsam euertere solet: Nihil verò ad familiam perturbanda euertendamque vehementius, quam fi præter legitimam coniugem concubina aduocetur, eaq pari in honore & libertate authoritate's habeatur. Negenim conquiescere potest maritalis ille. zelus, & studio huic vel illi placendi familia distrahitur, colliditurq dissidijs. Quapropter inter antiquas Numæ Pompilijleges,reperitur inhibitus concubinis templi Iunonis ingressus: ad significandas offensiones matronarum (quaru esse illa peculiariter dea putabatur) si quando fuissent à maritis parem in honoris locum concubinæ receptæ. Quis iam nesciat religionem Catholicam Romanam, per tot annoru centurias tam multis ab gentibus

lu-

od

16-

1118

ur.

ams

re-

lif-

ur-

am

-01

ea

follo

111,

m-

hil

m-

am

1111

ur.

ille

ilia

ro-

re-

1113

10-

Ita-

1111

am

mi

en-

37

tibus observatam, tot à regibus susceptam atque defensam, tam innumerabilium sanctorum & literis, & confessionibus, & sanguine ipso illustratam, tot miraculis roboratam, toties tam grauiter oppugnatam, & semper tamen muictam? Hancigitur quis dubiter ve rælegitimæcg coniugis loco solam quasi Reipub. brachijs quibusdam amplexandam esse! Huius proinde si cum offensione grauissima, maximacginiuria alia huic repugnans, noua, prius incognita, lasciua & insoles, velut concubina suscipiatur & colatur, nihil profectò mirum videri debet. An no & gentilibus hoc curæ maximopere fuit, ne qua deorum nouo rum religio subintroduceretur? Nonne inter primas Romuli leges hac vna eff; Deos peregrinos ne colunto? Numa quo quipse, studiofissimus religionis sacrorum'e moderator, constitutis pontificibus cauit, ne quid in illaminueheretur noui. Horum enim pontificum scitis publica privatain sacra subiecit, vt esset quò cosultum plebs veniret, ne quid diuini Iuris, negligendo patrios ritus, peregrinósque asciscendo, turbaretur. Augustus ipse quoque, cum iam folus imperio potiretur, atque de republica instauranda & erigenda cum amicis consultaret, hoc imprimis consilium à Mœcenate celebri senatore accepit, ne quain re pateretur religionis statum innouari: propterea, quod ea res opportunissimum ad turbas ac tumultus aditum præbere videretur. Dixeris hanc olim Symmachi atq genulitatis ipfius veteremfuisse querelam, quod

antiquissima religione deorum improbata, noua prorsus & inaudita sub Christi, eiusdemig crucifixi nomine, in orbem terrarum inucheretur. Hinc cum Theodofius Senatui religionem Christianam amplecti suaderet, negarut se facere posse, vt maiorum suorum instituta & tradita, nouitijs Christianorum inuentis postponerent: cu præsertim illorum custodia, vrbem incolumem prope mille ducentis annis conseruasset. Nec verò turba detuerunt ex ea re natæ, quas Christus ipse pre-Matth.10. dixerat eiusmodi verbis: Non veni mittere pacem, sed gladium, Præuidebat enim quantum esset confusionis, quantum'q dissidioru ac bellorum in orbe futurum, cum nouaà quibusdam religione suscepta, alij in eodem regno, in eadem ciuitate, in eadem denique familia acerrime repugnarent, grauissimis aduersus veritatem odijs inflammati. Et certa quidem funt hæc. Quæ cofiderata hocfructus afferunt, ne quam religione ob id solum

damnandam repudiandam'g putemus, quod vulgo prius incognita fit, quode ea propolita & suscepta, Reipub. perturbatio consequatur. Ipla prorsus inspiciatur oportet religio cuiulmodi fit, dignane quæ retineatur, vti

elt à maioribus longa iam ferie populorum tradita, an verò talis, quæ retineri citra impietatis crimen haudipossit. Ac gentilem qui-

dem religionem plenam impiæ superstitionis fuisse, non est Christianus qui dubitet: proinde, si potuit exturbari ex orbe terraru,

in quo dominatum obtinuerat (ficuti pro-

culdue

cul

age

que

dui

nat

efta

Apo

orb

mei

ord

nur

dis

Aru

lor

pete

nor

defe

effe.

tho

mu.

puc

imp

hui

Hie

fent

traf Ecc

bur

qua

rue

tiN lia

ox I

13

n

n

11

6-

e

1-11

à

n

is

1-

nd

1-

1-

o

11

1-1-

)-

t:

12

3-

In

culdubio exturbari diuina virtute potuit)id agendum fuit omni ratione: atque in eo exequendo diuinæ maximè dispositioni parendum, quantumcung ex eare populi omnes nationes' mouerentur. Vbi tamen dignum estanimaduersione, beatos apostolos, viros es Apoltolicos, qui nouam hancreligionem in orbem inferebant, eius & vbi poterant fundamenta iaciebant, nunquam propterea reipu. ordines turbauisse, nunquam de magistratu, nunqua de præfectis principibus q deijciendis cogitauisse: etiamsi & diuina virtute instructi maiora possent, & subinde ob discipuloru multitudinem facultas humanitus suppeteret. Quin potius obedientiam in is qua non essent cum diuina lege pugnantia, & ipsi deferebant gentilibus prefectis, & deferedam esse studiosissime commendabant. Nunc Catholicam Romanam religionem contemplemur. Eritne quisqua aut aded cæcus, aut impudens, vt hanc non dubitet cum gentilium impietate comparare? vllámne aliam illi qui huic aduersantur, demonstrare poterunt ab Hierusalem(sicuti prædictum erat)ad omnes sensim terraru prouincias & nationes penetrasse?Et quoniam vera ibi religio est, vbi sint Ecclefiæ Catholicæ, aliálne vípiam delignabunt Christi Catholicas Ecclesias, quam eas, quæ Petri successori, Romano Pontifici, paruerint?In aliáne ecclesia quam Romana beati Martyres suum sanguinem fuderunt? in alia doctissimi scriptores enituerunt, quorum & modo litteris vnà nobiscum fruuntur, si

fch

Iuc

fua

tho

qu

qu

no

tes

gic

pij

qu

110

CIT

lut

hi(

uę

&

rai

da

fac

tu

CO

ri

re

to

to

ne

ce

fti

ru

ol

ne

111

сар. 17.

non dedignantur? Nonne hæc denique fola Lib. de ab Apostolica sede, quemadmodu ait Diuus Stelitate Augustinus, per successiones episcoporum, credendi frustra hæreticis circumlatrantibus, & partim plebis ipfius iudicio, partim cociliorum grauttate, partim etiam miraculorum maiestate damnatis, culmé authoritatis obtinuit? Si non hæc fuit Ecclesia Christi, dicant quibus in terris, qui cœtus, qui populi víque ad hanc ætatem constituerint Ecclesiam, qui pastores, qui doctores eam instruxerint, quid scripserint, quæ miracula ediderint. Denique oftendant quænam alia sub Christi nomine, per tam multos annos religio, in orbe terrarum vna eademque permanens creuerit, horuerit, cuncta occuparit, quam hæc Catholica Romana. Si aliam non reperiunt, fola hæc igitur vera & Christiana religio est, aut certè vera religione víque ad hæctempora caruit mundus & Christus. Rectissime Diuus Augustinus ait, neque in confusione paganoligione rum, neque in purgamentis hæreticorum, c.s. 6 neque in languore schismaticorum, neque in cæcitate Iudæorum quærendam elle religionem: sed apud eos solos, qui Christiani Catholici vel orthodoxi nominantur, id eft, integritatis custodes, rectain sectantes. Hæc enim Ecclesia Catholica per totum orbem valide lateq diffusa, omnibus errantibus vtitur ad profectus suos, & ad eorum correctionem cum euigilare voluerint. Vtiturenim gentibus ad materiam operationis sua; hæreticis, ad probationem doctrinæ suæ: schisma-

Lib. de

la

113

11,

n in

it?

11-

ad

12-

id

ue

10,

ra-

li-

æc

rte

IIt

U-

10-

m,

lue

eli-

ini

eft,

æc

em

V-

re-

re-

12;

ıæ:

na-

schismaticis, ad documétum stabilitatis suæ: Iudæis, ad comparationem pulchritudinis sux.Coura hancigitur religionem in sola Catholica Ecclesia constitutam, velle nouam eique repugnantem introducere, potesine cuiquam bono & graui constantique Christiano tolerabile videri? Non hic merito facerdotes clerusque totus, cuius versantur in ea religione exercenda præcipuæ functiones : non pij reges ac principes, qui sua interesse putat, quanam Deus religiõe suis in regnis colatur: non populorum fidelium Christiana fimplicitas, qui in hac religione cum spe futuræsalutis, suos imitati maiores, acquiescunt: non hi(inquam)omnes iure offenderenturad nouęcuiuspia & aduersę religionis ingressum, & eius præsertim, quæ non modò non afferatmeliora, verum etiam euerfis iustitiæ fon damentis ad omnem nequitiam portas patefaciat? Socratem, cum esset ab inimicis accusa tus, nulla res magis iudicium mortis subire coegit, quam quod nouam religionem moli ri atque inuehere, receptamque damnarediceretur. Cumque & Xenophon & Plato causam illius agunt, nulla magis in parte totius accusationis, quam in hac quæ religio nem spectabat, laborarunt. Isocrates quoque celebris inter Gracos orator, scribens de institutione principis, hunc sedulò ne maiorum religionem & sacra mutet, adhortatur: ob eas videlicet rerum humanarum inuerfio nes, quæ soleant cum illa esse mutatione conunctæ. Ergo illi cum essent gentiles, traditæ C 5 fibire-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

fibi religionis, quanquam reuera prophanæ & impiæ, nullóque vel authoritatis, vel ratio nis subnixæ fundamento, summam semper habuêre rationem: & non multo Christiani ferent iniquius, sacris suis insidias strui, nouà que studia suscipi cotra ea religionem, quam ab ipfius ore Dei sciant effe profectam? cuiufque adeo veritatem exploratam habent, vth Galat.I. vel angelus Dei descendat de cælo, & aliud g traditu fit, annunciet, anathemate debeat abi re perculfus ! Idcirco laudatissimus ille princeps Theodofius, morte propinquante, filios fuos præcipua cura hortatus legitur, vt pieta Theo.lib. tem perfectam custodirent. Hac enim (inquit) s.cap.25. & pax conservatur, & bella conficiuntur, &

per

un

die

fup

fol

Va

rur

giæ

Inc

hæ

leg

non

ma

fub

pri

illi gã

no

nus

Co

ner

ecc

lite

Qu

(in

fuc

qu:

rir

Iar

cep

ını

ret

eft.

hostes dantur in fugam, & trophæa excitantur, & conciliatur victoria. Obedientiam qua superioribus in Republica debe-

tur, maxime solui noua religionis, prasertim sit nune est eius nouitas, introductione.

CAPVT VII.

ST & de obedientia dicendum aliquid, fine qua qui Rempub. confistere posse pu tat, haud secus facit, atque si ædificium quispiam altum fine fundamento, vim vétorum aut fluminum posse perferre arbitretur. Est enim hoc constituendum in republica primum, vt nec defint qui multitudinem per se inconditam & confusam moderentur, & vt illis fideli minime'a fucata obedientia pareatur.Quam porrò sit ad obediedum paratano ua religio seu heresis, id non ægrè cognoscit, qui norit eius matrem: quæ proculdubio fuperbia

43

perbia est; Superbiæ verò progenies, est omni um quidem iudicio, q fanum fapiunt, Inobedientia. Ac reuera hæretici & schismatici, vti superbi sunt, ita inobedientes & immorigeri solet esse, Id quod imperatores Valentinian Lib.7. de Valens & Gratianus de Arianis certe declara-trip.hist runt epistola ea qua ad Episcopos Asie, Phry cap.9. giæ, Carophrygię & Pacatianę conscripserut. Înqua orthodoxorum quidem Episcoporu hæc expressa laudatio est; Tributa secundum leges inferre non respuunt, potestatique regiz non resistunt, sed sincera voluntate & superni mandata Dei custodiunt, & nostris legibus subiugantur. Quid verò, qualésve erga suos principes Episcopi Ariani? Vos verò, inquitt illi, inobediences effe monstramini, & c. Adru gå & Donatistarum exemplum priusqua ad nostros veniam. Illoru princeps & antesignanus fuit Donatus:ad quem cum venissent qui Constantis Imperatoris eleemofynas muneraque perferrent distribuenda per singulas ecclesias : ille (teste Optato Mileuitano) solito furore succensus, in hæc verba prorupit: Quid est Imperatori cum Ecclesia? & de fonte (inquit) leuitatis sux, multa maledicta profudit : non minus quam in Gregorium aliquando, ad quem sicscribere ausus est: Grego. rimacula senatus, & dedecus præsectorum. Iam tunc meditabatur (ait Optatus) cotra pre cepta Apostoli Pauli, potestatibus & regibus iniuriam facere: pro quibus, si Apostolu audi ret, quotidie rogare debuerat. Hic ille Donate est, cuius de superbia, quæ illu inobedientia 1pirks

0

11

á

n

C

fi

igi

1-

S

t)

Sc

1-

1,

u

11

A

se.

Tt

10

t,

13

vtr

pro

pol

tun

nur

&E

TIS 1

etia

cær

hoc

rem

erg

red

On

fub

tidi

effe

cera

re v

nar

CX

tur

qui

nis

uar

du

cor

fed

bus

fcie

118

ho

Se.

Lib.z.

spiritum, ceu mater filium, procreauerat, scri pta sunt hæcapud eundem Optatum: Extulit (inquit) sic cor suum, vt nullum hominem fibi comparandum arbitraretur: & de tumore mentis suæ altior sibi visus est esse: quia quicquid est supra homines, iam quasi Deus est. Et cum per solum Deum soleant homines iurare, passus est homines sic per se iurare, tanqua per Deum. In quo si vnusquisque hominum errauerat, ipse prohibere debuerat : cum non prohibuit, Deus sibi visus est. Deinde cum an te ipsius superbiam, omnes qui in Christo cre diderant, Christiani vocarentur: ausus est po pulum cum Deo diuidere, vt qui illum fequu ti sunt, iam non Christiani, sed Donatista vo carentur. Et si quado ad eum aliqui ex Aphricana prouincia veniebant, non quærebatillud, quod humana semper exigit consuetudo, de pluuijs, de pace, de prouentu anni aliquidinterrogare: Sed ilico ad fingulos quofque venientes hæc erant verba; Quid apud vos agitur de parte mea? Quafi iam verè popu lum cum Deo diuiserat, vt intrepide suam di ceret partem. Hæc Optatus de superbia Donati, vnde sunt nuncupati Donatistæ, qui eius à partibus contra Ecclesiam vbique diffusam constiterunt. Quando igitur ad obediendi humilitatem deposiusset animum is, quem tantus, támque intolerabilis arrogantiæ spiritus possideret? Atqui hic vnus spiritus omnes religionis nouatores exagitat, redditque impatientes obedientiæ. Demittunt illi quidem sese ad tempus, & ad eum sæpe modum, VIII-

ri

re

C-

Et

a-

uấ m

)11

an

re

00

ILL

10

11-

1\_

uli-

f-

ıd

di

sà

m di

m

11-

11-

179

ytnihil dixeris humilitate submissius, nihil promptius ad obediendum: sed mera est impostura, & obediétiæ fucus, no veritas. Quod tum demű intelligitur, cum ad iuftű aliquem numerum eoru multitudo peruenerit. Testis & Erasmus ipse in quadam epistola, sui téporis sectarios tá insoleriti fuisse inobediétia, vt ena aperte dicere no vererentur, malle seTurcano baptizato, quá Turce baptizato parêre: hoc nomine Carolum Quintum Imperatorem suum optimum appellantes. Hoccine ergo Apostolicum & Christianum spiritum redolet? Siccine impletur quod Apostolus ait: Rom. 13. Omnis anima potestatibus sublimioribus subdita sit? At obedire (inquis) cernimus quotidie multos, quos etiam audimus parendum esse profiteri, sed si cordata illa, & sidelis synceraque obedientia desideretur, quasi labasce re vrbis muros & tecta putat, breuíque ruinam pertimescit, quisquis coniectura sagaci ex præteritis atque præsentibus futura metitur. Nempe cum illud obtinet, quod hodie quidam noue religionis aut potius relaxatio nis authores, mitissime creduntur dicere, seruandas esse tibi principum leges, sed ne ab ijs duntaxat deprehensus supplicijs afficiare, & conscientiz quoque habendam esse ratione, fed alienæ, non tuæ. Hoc enim statuunt, legibus principum ciuilísque magistratus conscientias subditorum non obstringi, neque is violandis offensionem iramque Dei, sed hominis tantummodo pertimescendam esse. Quana obsecro in hac obedientia, reipub. firmitas

sirmitas est, quam humanus non Dei metus extorquet?quæ ad oculum intuentis obsequi tur?quæ se tristis & inuita submittit, non læta & alacris obsecundat? Nonne hæc simulat. que sperabit sore clam, leges träsgressura est? Nonne amoto metu, potestatem aliquando secularem pessundabit? Itaque hominum farinæ huius, posteaquam numerus increuerit, celeriter sistæ obedientiæ larua deponitur:ne que tamen excitandis aduersus principes rebellionibus, tota in republica turbulentissi mis motibus, in Deum peccari putatur. Hinc cum præcesserint sectar in nomina, paulo post seditiosorum vocabula & signa sequuntur. horumina ex illis numerus concitur maxima.

Rom. 13. Atqui D. Apostolus ait disertis verbis: Qui po testati resistunt, cos diuinæ ordinationi resistere. Quo loco sine dubio potestaté pro superiore posuit authoritate, quæ præcipiédi sus habet, cuiçs sit obtemperare laudabile. Ná diuina permissio seu concessio, quæ nomine potestatis interdum significata est: velut cum son. 19. dicitur Pilato: Nő haberes potestatem in me

Vla, nisi tibi datum esset desuper. Rursum'que. 22. vbi dicitur Iudeis: Hæcest hora vestra & pote stas tenebraru. Cuiusmodi potestatem ad nocendum no semper accipiunt mali, etsi nocen di volutas non desit. Accipiunt autem interdum secundu occulta Dei consilia vel ad correctionem peccantium, vel ad vltionem perditorum, vel ad probationem fortiu, quibus

nocere non finuntur. Cuiusmodi etiam potestatem diabolus in beatum Iob acceperat, ma

XI-

XII

qui

Hę

noi

aut

diu

etiz

m1

nol

rat.

pro

rus

CIS

gna

refi

loa

pro

fto

dái

hu

pec

tur

inl

re

lig

qu

nac

di

ter

ma

å

rel

Ar

us

ui

æ.

at.

A?

do

fa-

1th

ne

e-

Si

nc

A

1"

19.

00

1-

De

IS

10

n

1e

B

te

11

15

a

kimam'g est habiturus in castra sanctorum; quando in fine seculi soluetur è carcere suo. Hecigitur divina concessio atque permissio, non est ea potestas cui sit obedire laudabile, Rom. 130 aut de qua scriptum sit: Qui potestati resistit, diuinæ ordinationi refistit. Huic enim cum etiam ad malum sit et peccatum, rectissime sia mili potestate resistitur. Namque vti nocere nobis, quibusdam ad inferendas iniurias pa ratis, permittit Deus: ita sese tueri & iuiuria propulsare non prohibet:Insulséque Luthe. rus docuit, non esse bello repugnandum Tur cis inuadentibus: ne videlicet Deo ipsi repugnare homo videretur, atque illius potestati resistere. Quo sanè constituto, iam nec diabolo ad lapsum impellenti erit refistendum: qui proculdubio nec tentaret quenquam, nifi iusto Del iudicio potestatem accepisset. Quiddamque simile Iulianus olim effutijt, cum ad Aug.li.30 hunc ratiocinaretur modum: Si libido poena cotra lua peccari est negue à Dan pome nici in la lanum, peccati est, neque à Deo poena nisi iusta infera cap.3. tur, ergo abijcienda pudicitia est, ne rebellis in Deum castitas, latam ab eo dicatur eneruare sententiam. Sed potestas hoc loco intelligenda est sublimior in ijs qui præsunt, atque adalios moderandos & regendos gubernacula suscipiunt: cuiusmodi potestati pritis dixerat omnem animam subditam esse oportere. Quam potestatem quoniam in rebus hu manis instituit Deus, per quam reges regnat, & legum conditores iusta decernunt: huic q Rom, 13. refistit, diuinæ profecto ordinationi refistit. An potest autem culpenihil habere, diuinæ

DEVNICA

Ibidem.

Ibidem.

refistere ordinationi? Sed tamen quantum ha beat culpænec Apostolus reticuit. Adiungit enim: Qui autem refistunt, ipsi sibi damnatio nem acquirunt.Damnationem (inquis)certè, at eam quæ irrogetur à principe seculari. Sed non folet (inquam) ea nomine damnationis diuinis in literis intelligi. Deinde habes illud apud eundem Apostolum non paulo expressius: Ideog necessitate subditi estote (inquit) non folum propter iram, sed etiam propter conscientiam. Quid dici potuit manifeftius?confcientiam maculaturos pronun ciat eos, qui præceptis principum parere recu sent. Nulla autem re, nifi peccato, maculari conscientia potest. At hoc loco acuti scilicet interpretes, alienam significari volunt conscientiam, eorum nempe qui non credut: ne si viderint Christianos magistratui non obedire, dicant religionem valere ad seditiones excitandas. Nam & Robertus Stephanus, vti alibi sæpe, ita hic quoque, Noui Testame ti marginem breuissima illa annotatione cospurcauit. Neque verò ad eam refellendam multis est opus, quando vel ipsa sufficiat con textus Apostolici vigilantior inspectio. Non enim solam timeri vult iram, que in pœna te poris huius intelligitur, verum etiam culpa quæ contrahitur ex offensa Dei. Quod ipsum & reddita ratione consequentibus verbis ape ruit: Tanquam enim interrogasset quispiam cur & propter conscientiam potestati subijci Christianos oporteret, quia (inquit) ministri Dei sunt:ideog & illis tributa præstátur. Cum

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN pot terr liuc ftiti con mir eaq iure deb Spic log lim bear Apo fit e neg tral firm legi quo cet, omi tiur den

Ciù

Stei

min

Deo

dier

(

ha

git

110

te,

Sed

10-

bes

110

ote

am

na-

un

ecu

ari

Cci-

int

ut:

0-

10-

us,

me

co-

am

on

on

1 te

lpä

um

ape

am

b11-

ni-

ur.

49

Cum igitur eosdé illos sublimiore præditos potestare Dei ministros appellet, qui eius in terris vice & authoritate fungantur, quidaliud fignificat, quam violationem horu constitionis, cum Dei qui eos præfecit, offensione coniunctam: nec tam ministri quam eius cui ministrant, iram pertimescendam esse? Posteaque concludens ostendit, quid princip bus iure debeatur: Reddite ergo (inquit) omnibus Rom. 13. debita: cui tributum, tributum, &c. Vnde perspicue conuincitur, obedientia, de qua prius loquutus ad hanccoclusionem venerat, sublimioribus potestatibus deberi. Quod si debeatur non humana solum persuasione, sed Apostolica plane sententia, quis dicere possiteius subtractionem culpa carere? Neque id negari potest, quin fiat vitiose quod sit contra Dei voluntatem. Hancautem B. Petrus afsirmat esse Dei voluntatem, vt præfectorum legibus dominorumque iufsis pareatur. Id quod gentium Apostolus faciendum esse docet, non tantisper modò dum vident illi: sed omnino siue absint, siue præsentes operantium sedulitatem contemplentur. Atqueis Ephes.s. demum frugi famulus eft, qui & absente dominonihilominus officium facit, tanquam Deo ipsi obtemperans: à quo mercedé est obedientiæ suæ laborisig recepturus.

Frustra hereticos pratexere peccata prafectorum steis doceant obediendum non esse:

CAPVT VIII.

Vidam autem hæretici ingressi semel præcipitem inobedientiæ viam, hanc D etiam

DE VNICA

riji

per

run

die

Tofe

ri:N

imp

effe

eruc

ad R

Stiar

gust

test

CIS C

non

vel .

reun

noce

endi

blica

lus:

Matil

pter

Nec

Dein

Pote!

centi

Eteft

verif.

rari,

existi

denti

homi

50

etiam rebellandi disciplinam excogitaue runt:vt dicerent eos qui præfunt, fimulatque in crimen quodpiam incidissent, amittere præfecturam & ius imperandi. Expedita prorfus ratio excutiendi iugum omne sublimioris potestatis. Quam enim facile vel labuntur principes in crimina, velin ea lapsi finguntur aut creduntur? An erit princeps quisquam qui doctrinam hanc æquis auribus excipiat? qui nouam eiusinodi professo rum religionem admittendam suum in regnum puter: Quod fi facit, ne cuiusquam impediat in religionis delectu libertatem: profecto caueat, me quo in crimine deprehenda. tur, deprehensus enim conuinceretur excidisse potestate. Quid ni verò? cum sic se habeant sotta Ioannis VViclef & Ioannis Hus, patrum nostræ ætatis fectariorum? Nullus (inquiunt)est dominus ciuilis: nullus est prelatus in statu peccati motalis. Quem articulum cum alijs multis, à concilio œcumenico Constantiensi merito legimus esse danatum. Quod enim hoc portentum noux doctrinx? Cur ea potestas excidat mortali peccato, qua non ex eo genere rerum est, quæ hominem reddunt possessæmeliorem? cur non & ipsa vnà deperit regendi scientia? cur non & alia pereunt quædam viciniora virtuti? velutagnitio Dei vnius, temperantia, fides coniugalis, & complura eiusmodi? Dæmones coercendi, aliaque faciendi miracula potestatem &mali habuerunt, quibus in extremo iudicio dicetur: Nescio vos: discedite àme operarilina

Luce 13.

le-

ue

ere

Ita

li-

la-

pfi

ps

ri-

0

·e\_

m-

0-

la.

C1-

12-

15,

US

·ę-

u-

CO

æ!

12

m

fa

12

U-

er-

m

I

Las

rijiniquitatis; & homines regendi atque imperandi potestatem habere mali non poterunt? Quid loquitur simile sanctorum obedientia? patriarcha Iacob, auunculo Laban: Ioseph, Pharaoni: Daniel, Nabuchodonosori:Mardochæus, Affuero:quorum nullus non impius erat, seruiendum parendumque sibi esse iudicauit. Iuliano imperatori apostatæ crudelissimo, quum aciem produci iussisset ad Reipub. defensionem, miles etiam Christianus obediuit. Vir enim iustus (inquit Augustinus) constitutus sub rege sacrilego, po-Lib.22. test & debet, illo iubente, bellare : ciuicæ pa- cotra Faucis ordinem seruans, cui quod iubetur vel stum.c.756 non esse contra Dei præceptum certum est, vel vtrum sit certum non est: ita vt fortasse reum faciat regem iniquitas imperandi, innocentem verò militem ostendat ordo seruiendi. Denique non alij quam impij Rempublicam administrabant cum diceret Apostolus: Omnem animam sublimioribus poteltatibus subditam esse debere, no modo propter iram, verum etia propter conscientiam. Nec dubitauit illosipsos qui tum præerant, Dei ministros appellare: quod non fecisset, si potestas ea per qua Dei ministri sunt, ab inno centia vitæ & iustitia no posset esse disiuncta. Etest quidem scriptum apud Xenophontem verissime, nihil magis in Imperatore desiderari, quam vt eum sui reliquis sapientiorem existiment: magnacp omnino & singulari pru dentia præditum esse illum oportet, cuius sit hominu societatem, ex mira ingeniorum va-

DE VNICA

ten

ta 1

&r

gn

de

aut

rut

te I

ım

ad

rit

Vit

ter

hel

lui

cer

Iur

no

VO

ple

ego

igi

ruj

ad

Vic

ha

du

eil

me

qu

ca

cer

m

rietate conflatam, continere ac regere. Verun tamé aliud est potestas ipsa qua eminet, aliud virtus prudentiais principe digna. Quorum vtrumg fine altero tameth esse potest, acfapè etiam reperitur: tamen neque potestas fine prudentiæ decore, neque tanta prudentialine merito quodam potestatis obtinetur, Sed vt corpus fine anima este potest, sic & sine pru dentia ac virtute principatus. Atque vt circulus aureus non propterea non est in naribus suis, quod ijs non satis aptè videatur infixus: ita non propterea seculari quisquam potestate nudatur, quod ea per stultitiz vitium reddatur indignus, Quoniam igitur & in pessimis moribus ea potestas Dei munere reperitur, est illic quoque honoranda, non is tantum officijs, quæ peculiariter ad venerationem referuntur, verum etiam obediendi fide ac sedulitate. Quemadmodum & B. Petrus huius sui muneris seruos commonesa-1. Petri 2. ciens dicit: Serui subditi estote in omni timoredominis, non tantum bonis & modestis, sed etiam discolis. Idcirco beatus Prosper: Sepè (inquit) in hoc seculo peccatores munda-

nam potentiam consequuntur; cum & ipsi sint iniqui, publicarum tamen legum sunt ministri: quorum potestas fidelibus honoranda est, propter vtilitatem dispositæ disciplinæ. Sed si in id prorumpant, vtiustos veri Dei cultu conentur auertere, nulla eis obedientia, nulla præbenda consensio. Hæcille ad verficulum Psalmi 124. Quia non relinquet Dominus virgam peccatorum super sot

run

liud

rum

clæ-

s fine

tia fi-

. Sed

epru

t CIT-

nari-

ir in-

uam

2 V1-

ur&

inere

onis

nera-

1end1

3. Pe-

neta-

imo-

leftis,

er:Se-

unda-

& ipli

1 funt

10110-

disci-

os ve-

sobe

æcille

relin-

per for

tem

tem iustorum. At est (inquis)ab Osee Prophetascriptum de malis regibus: Regnauerunt, Cap.s. & non ex me: principes extiterunt, & non cognoui. Verum ea verba minime reges illos, de quibus intelligenda funt, regia spoliant authoritate. Saulem enim regem, cuius asperum in subiectos imperium, & à quo sceleratemulta in regno gesta leguntur, quis neget imperandi ius habuisse, quum eum Deus ipse ad regni honorem prouexerit, vngiq iusserit in regem! Sed & impium Hieroboam, vitulorum cultum in populo sua authoritateretinentem, distracto in duas partes Israhelitarum regno, decem tribubus preesse voluit, regnique habere successores. Roboam certe Salomoni in throno regio hæreditario iure succedentem, nemo dicturus est regiam non habuisse potestatem: & tamen eius illa vox ad pupulum crudelitatis ac tyrannidis plena fuit: Pater meus cæcîdit vos flagellis, 3. Reg. 12. ego autem cædam vos scorpionibus. Non igitur illi imperandi potestate & iure caruerunt etiam diuinitus instituto, tametsi hoc ad subditorum iniurias converteret: sic Deo videlicet populi scelera viciscente, qui tales habere reges merebatur. Nam quemadmodum propter peccata terræ, multi principes eius vt longzui non fint, maxime qui bene moderantur, sed ijs celeriter sublatis, alij alijque succedant: ita principum aut auaritiam Prouer.18. capacem, aut crudelitatem sæuientem, aut certe infignem in curandis Reipublicæ commodis socordiam, suorum scelerum meritis

53

populi

DE VNICA

ti

110

ca

CLI

m

VI

tr

iu

fo

m

bu

til

di

iu

pe

ve

tai

09

de

fi i

fu

po

de

&

hq

tia

iu

pti Sa

tas

Cap. 8:

34

Lib.t. epi.

Rolarum

epistola 3.

populi fibi frequenter accersunt. Atque hue arbitror spectare Osee locum: vt non regio potestatis detractionem ob scelera, sed populi reprehenfionem contineat: cuius malis meritis & votis comparatum eft, vt haberent Reges, cum antea ab Iudicibus sub rege Deo moderatissime gubernarentur. Vnde beatus Cyprianus legit: Sibimetipfi regem conftituerunt, & non per me. Dominus quippeomnium, Deus (qua est erga homines benignitate) regnandi ius illud asperius ac durius non ex sese suaque voluntate tanquam vltroneus & primus introduxit: sed ad id concedendum instituendumque, improbis hominum efflagitationibus cessit iratus. Itaque & regnandi ab eo acceperunt illi potestatem, & tamen non ex Dei voluntate regnasse dicuntur; quod ab eo primum protectanon sit issiusmodi præfecturæ ratio : sed ab hominibus superbis, Deóque diffidentibus prius vehementer expetita, post abindignante & irato Deo tributa. Quomodo mortem dicitur non fecisse; & ipse tamen est qui mortificat & viuificat, deducit ad inferos & reducit. Ab ipso est enim vita & mors. Verum mortem in natura hominum non instituit primus. Neque enim homines ita primum condidit, vt mori esset necesse: sed quam sibi homines ipsi peccati merito accersierunt moriendi necessitatem, eam sequutus ille tanquam peccati vindex inflixit. Hinc igitur & illa sunt apud eundem Osee prophetam, illam ipsam quam notauimus populi

RELIGIONE. populi obiurgationem fignificantia: Perditio tua Israhel ex te: scilicet primam origi. Cap. 13. nem ducit. Neque enim Deus, nifi prouocatus & quali coactus, populum Israheliticum hostibus immissis perdidiffet. Tantummodo (inquit) in meauxilium tuum. Nam vbi est rex tuus? cuius videlicet in regio ac triumphali apparatu spem collocaueras? cuius te virtute ac præsidio semper inuictum fore speraueras? maxime nunc saluer te in omnibus vrbibus tuis: & iudices tui, de quibus dixisti: Da mihi reges ac principes? Dahot. Reg. 8, tibi regem in furore meo, & auteram in indignatione mea. Tamessi igitur ad iram Dei iustissimam quorundam, regum noxia imperia pertineant, tamen & talibus (qualis verbi gratia Nero fuisse perhibetur: in quo tantam ferunt extitisse luxuriam, vt nihilab eo putaretur virile metuendum: rantam crudelitatem, vt nihil molle habere crederetur finesciretur) & istiusmodi ergo hominibus summa Dei prouidentia, dominandi tribui potestatem, quando res humanas indicat talibus dominis dignas, aperta Sapientiæ voce declaratum est, cum ait. Per me leges regnant, Prouer. 80 & legum conditores iusta decernunt. Autsi hocita potius intelligendu estavt per sapientiam dictum sit reges regnare, id est, regnum iuste, fortiter, prudenter gad ministrare: propterea quod & proxime antecedat ab eadem Sapientia dictum: Meurn est confiliu & æqui- Ibidem. tas: mea est prudentia: mea est fortitudo; & lequatur per eam ipsam sapientiam legum conda

iuc

giæ

po.

alis

ent

)eo

tus

Ai\_

e 0-

211-

TUS

VI-

011-

10-

ta-

ote-

eg-

ofe-

fed

nti-

In-

odo

reit

ıfe\_

ors.

111-

ita fed

fe-

kit.

) fee

nus

nu

da

pu

rin fe c

fiæ

pfa

COI

tib

&

CIL

qu

lis

bat

VII

nec

ma

ret dò

qu

rit fec

nis

ter

pre

tri leg

fac

die

lul

pu fil

in

rali.

conditores iusta decernere: tum perfacile est, vt eos qui vitijs contrarijs Rempublicamla. befactent, intelligamus ex Deonon regnare; non quodissimperandi nulla insit potestas, propter quam sure meritog honorentur: fed quod eorum administratio, ratiogregendià fapientiæ confilijs aliena, non ex Deo, neg ex charitate subditis consulendi, sed ex domi-In pasto. nandi libidine oriatur. Ex fe (inquit B. Gregorius)non ex arbitrio rectoris regnat, qui nullis fulti virtutibus, nequaqua diuinitus vocati, sed sua cupidine accenfi, culmen regiminis rapiunt potius, quam aslequuntur. Quos tamen internus index & prouehit, & non cognoscit: quia quos permittendo tolerat, protectò per iudicium reprobationis ignorat. Et hactenus quidem oftendimus frustra pretexi ab hæreticis crimina principum, cum eis non libuerit obedire: constitutumque est hoceste Reipublicæ stabilimentum, si cordate, si incere obtéperetur superioribus, fine boni unt ij, siuemali. Id quod præstare subditis vera quidem religio solet: falsa verò & adulterina fuffurari.

> Iuxta scripturas sanctai hocesse debere studium principum Christianoru, vi vnica in Republica, eage Catholica Romanareligio obtineat.

> > CAPVT IX.

Osteaquam ostendimus ex ijs rebus, sine quibus aut nulla respublica, aut certe stabilis non est, vnicam in ea religionem, eamig præcipuè Catholicam & Romanam, cæteris omnibus repudiatis, & quoad fieri potest, nullum

eft,

re:

as,

fed di à

ex

nl

go-

ul-

VO-

mi-

108

CO-

10-

Et

ex1

011

in-

int

era

ma

21 793

Age

me

ta-

ng

ris

eft,

1111

57

nullum exercitium habentibus, conferuandam esse:iuuerit (opinor) modo studia principum intueri, cuiusmodi & esse debeant & fue rint erga religionem, ex quo illi Christiani essecceperunt. Et initio quidem nascentis eccle fiz, cum adhuc sub infidelibus principibus ipla laboraret, solo verbi vitætg sanctæ præconio, tanquam tubis illis mysticis resonantibus, muros Hierochontinos subuertebat, & impiam, in quibus poterat, demoliebatur ciuitatem. Non armorum adhibebat vim, quorum nondum potestatem acceperat in vl lis principibus, non persequutionem faciebat, sed patiebatur, fortitérque patiendo & vincebat, & crescebat, Non erat superioribus necimpijs quidem illis, obstrepera: non vlli magistratui, in quacunque ciustate peregrina retur, nouis rebus studendo molesta:nec modò nihil earum legum rescidit aut destruxit, quibus salua pietate pax terrena vel conquiritur, vel tenetur, verum etiam feruauit ates fequuta est. Vnde & ab ipsis Christiani nominis hostibus, ve certe à Plinio secudo in ijs litteris quas ad Traianum imperatorem Gallie prefectus scripsit, laus hec primis Christianis tributa reperitur, nihil ipsos cotra principu leges agere solitos, sed obedienter imperata facere, que cum religione minime pugnare iu dicauissent. Quid?quod nec în ipsa quide delubra deorum passim violenti fuerunt, nec publica sacrificia, quamuis impia, turbanda sibi esse putauerunt, etiamsi non rarò ingenti multitudine præualeret? Vera quippe religio D 5 patiens

uai

cia

lor

bus

uin

fiff

пез

red

pot

fan

cip

fub

cer

pol

qui

ret

effe

im

cab

ges

tæt

Vta

ges

que

tuc

nut

m

rep

ad

bui

teq

ftu

bil

53

patiens est, modesta, grauis, legitimi ordinis, tranquillitatis, pacis amás: nec mali tantummodo veritatem fugiens, fed etiam speciem. Quid verò contra his turbulentius quos spiritus schismaticus inuaserit?quid violentius! quid magis irrequietum? Facilius enim cum impijs vera religio pacem concordiamit seruat, quoad finit ratio pietatis, quam cum pijs falsa religio. Itaque illa fuerunt Ecclesie nascentis exordia, vt in perferendis aduersarijs, patientia, modestia, mansuetudinis & humi litatis virtutibus refulgeret: atque ea conditio, vt suis esset ab hostibus vndick circunfula, ac inter eos nihilominus & staret inuicta, & incrementa susciperet toto orbe terrarum. Quo fic nimirum admirabilis appareret virtus crucis, neque illi progressus ccclesiæ humanis attribuerentur auxilijs: quod euenilset tamen facile, si mox à principio reges habuisset, qui vigladiorum obsistentes euange. lio nationes subegissent. Sicut enim non philosophos & oratores, mundiq huius sapientes elegit, per quos celesti doctrina hominum gen, imbueret: fed illiteratos piscatores, quorum opera & philosophos atg oratores in Ec clesiæ retia pertraheret:ne videlicet humanis afferiberetur ingenijs couerfio gentiu, in qua suæ gratiæ energiam Deus illustrem apparere volebat:ita ad ecclesie defensionem vel ampli ficationem, noluitab initio principum armis vti:vt palam fieret non humana aliqua pralumptione aut virtute, sed diuina prorsus lapientia & potestate, cui resisti haud queat, no

118

111-

m.

us!

ım

er\_

12js,

nı

li-

U-

tag

m.

II-

U-

if-

7e4

11-

11-

111

0-

Ec

18

12

re

li

15

0

n

59

uam sub nomine Crucifixi religione introdu ciato stabiliri inter gentes. Vnde ait quidă illorum pene rempor u homo, ex plurimis rebus visum este sibi, dogma Christianorum di una prouidentia constitisse, tantois procesfife cremento, maximè tamé ex persequutionegentilium. Hoc autem cum satis illustre par. his. redditum est, frustrà per annos complures à potentissimis monarchis oppugnata Christi familia, tandé aliquado & reges ipfos ac prin cipes Christo seruire oportuit:ne vel eos qui fublimiore hic effent potestate præditi despicere, atque à spe salutis reijcere, vel etiam non posse ad se couertere putaretur. Deinde vt his quoque coronis ornata & magnifica apparereteius ecclesia, quam se dixerat positurum effein superbiam leculorum. Denique voluit impleri quod scriptum est per Isaiam: Aedifi- Isaia 60. cabunt filij peregrinotum muros tuos, & reges eorum ministrabunt tibi: & aperietur por tætuæiugiter, die acnoctenon claudentur, vtadferatur ad te fortitudo gentium, & reges earum adducantur. Gens enim & regnum quod non feruierit tibi, peribit: & gentes foli tudine vastabuntur. Et rursum. Erunt reges Ifaia 49. nutritijtui, & reginænutrices tuz. Vultu in terram demisso adorabunt te, & pulueré pedum tuor û lingét. Et aliàs: Viri sublimes Isaia 45. ad te transibunt, & rui erunt: post te ambulabunt, vincti manicis pergent, & te adorabut, ten deprecabuntur. Porrò adductis ad Christum regibus, quid esse potest, in quo laudabilius authoritate sua potestateque vtantur, quam

DEVNICA

quàm fi Christi Ecclesiam, cuius sunt filij, ada uersus inimicos eius, omnibus opibus viribusque propugnent? Quid verò turpius atq indignius, quam vt regni sui hostes arceant armis atque propulsent: Ecclesiam verò matrem, quaillos in Christo genuit, suo gremio fouit, suz doctrina lacte nutriuit, hostiliter vastari patiantur? yt temporariam quandam pacem, tranquillitatem, cocordiam in regno suo curent: infide verò & religione consensio. nem non curent?& vt regni sui statum quam florentissima efficiant, elaborent, domus verò Dei decocé nihili pendant? vt læsæ maiesta tis reos grauibus supplicijs afficiant: ad blasphemas verò in Deum voces aures clausas habeant?Itaque si regibus illius honos, à quo in alios accepere potestatem, cura esse debet: & fi illi ferendum auxilium est, cuius partu veram vitam & salutem sunt assequuti: profe-Aò hæreticos & alios quoscunque, qui diuinum nomen impijs vocibus maculant, & gra uissima ecclesiæ inferunt damna, non coercere modo districtis in eos gladijs poterunt, sed etiam officij potestatisque ratione debebunt. Pertinet hoc omnino ad principes seculiChri Tract.11: stianos quod D. Augustinus ait, vt pacatam suis temporibus velint matrem suam ecclesia habere, vnde spiritualiter sunt nati. Idcir-

> co Leo Pontifex furétibus in ecclesiam Eutychianis hereticis, imperatorem Leonem eiulmodi litteris censuit admonendu: Debes imperator incunctanter aduertere, regia potesta

tem tibi non folum ad mundi regimen, fed mam

VI fu

fu

ep

qu

to

pe fai

queff

pı

ce

te

8

n

0

d

n

u

PP

a

da

ri-

tq

ınt

12-

110

ter

ım

no

fio

im

ve-

ilta

af-

ha-

in

: &

ve-

te-

ul-

gr2

ce-

fed

nt.

hri

am

cle\_

CIT-

ty-

Iul-

Im-

esta

fed ma61

maxime ad Ecclesiæ presidium esse collatam: ytausus nefarios comprimendo, & quæ bene sunt statuta defendas, & veram pacé his quæ sunt turbata restituas. Scripsit idem Pontifex Epist. 760 epistolam ad Anatholium Episcopum Constantinopolitanum, in qua & eum castigat quòd perniciosa quadam patientia hereticos toleraret, & admonet, vr à principe poscat opem ad eosdem comprimedos: Illud(inquit) fanè plurimum mihi displicere fignifico, quod inter dilectionis tuæ clericos quidam effe dicuntur, qui aduersariorum conniueant prauitati, & vasairæ vasis misericordiæ misceantur. Quibus inuestigandis & seueritate congrua coercendis, debet diligentia tua vi gilanter insistere! ita vt his quibus prodesse non potuerit correctio, non parcat abscissio. Oportet enim nos euangelici meminisse mãdati, quod ab ipsa veritate præcipitur, vt si nos oculus, aut pes, aut dextera scandalizauerit manus, à compage corporis auferatur: quia melius sit, his in ecclesia carere membris quam cum ipsis in æterna ire supplicia. Nam superfluo extra ecclesiam positis resistimus, si ab his qui intus sunt, in ijs quos decipiūt vul neramur. Abijcienda prorsus pestifera hæc à sacerdotali vigore patientia est, quæ sibimet, peccatis aliorum parcendo, non parcit. Sicut Heli quondam sacerdos filiorum suorum delicta tolerando, cum ipsis diuinæ iustitiæ sententiam meruit experiri, quia segni indulgen tia dissimulauit plectere peccatores. Quantum itaque opportunitas inuitat officij, religiolil-

lis

fce!

ab

uel

pra

que

tur

qua

tori

ma

om

per

qui

fera

pro

pia

pro

beri

mod

tion

cipe

tem nati

qui

nefa

Vth

प्रवर्ध

non

pæn

neir

non

tion

Plur

62

giofissimum principé dilectio tua studeat fre quentare, & non folum regiam, sed & sacerdo talem ipfius menté precib, meis obsecrare per. fiste, ve memor comunis fidei, qua spiritu san eto docente suscepimus, omnia hæreticorum machinamenta confringat:neg; quicqua illis in ecclesis Christi licere patiatur, ne in eorum potestate fint diuma mysteria, quibus in domo Dei pro scelerum suorum magnitudine nec habitandi ius refidet, nec orandi. Hæc doctissimus prudentissimusque Pontifex: probè scilicet intelligens has esse pij principis partes, ecclesiæ præfectis assistere, suaque authoritate & seueritate opitulari, ad repurgan das permiciosæ doctrinæ sordes, atque ad con fringenda (vt ait) machinamenta hæreticorum:quemadmodum & Ezechias, & Iofias Sa cerdotibus quondam ac Leuitis affuerunt po tentiæ suæ præsidijs, ad idololatriam exterminandam. Eft enim hic ordo, vt primumde doctrina iudicent sacerdotes, iuxta id quod Malac.2. scriptum est: Labia sacerdotis custodient scientiam, & legem requirent ex ore eius, quia angelus Domini exercituum est. Deinde vt IJ dem vigilantia pastorali curent definita retineri à populis, errantes reuocét quos possint, docendo, corripiendo: quos autem fanare haud queant, abscindant, atque vt putrida membra resecent à compage corporis. Denique si nec isto modo pernicies arceatur, Catholici principis imploret opem, vt adiutor esse velit ad communis matris tutelam. Est enim præfectis quidem ecclesiasticis spiritualis

fre

do

per.

fan

um

llis

eo-

Sin

di=

læc

ex:

pis

au-

an

on

CO-

Sa

po

er-

de

od

CI-

112

t 11

ti-

1th

re

da

11-

2-

or

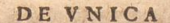
e-

is

63

lis gladius, quem in sceleratos, suisque in sceleribus obfirmatos exerunt subinde, dum ab Ecclesiæ visceribus & communione diuellunt, diuinæque protectionis nudatos præsidijs, in potestatem Sathanæ tradunt: quo nimirum tanti mali, in quo versentur, magnitudine perculfi, tandem aliquando refipiscant. Verum cum ea multorum mentibus offusa caligo est, vt animi mala atque pericula nec videant nec curent omnino: sola verò ea quæ sensu percipiunt pertimescant, alium profecto gladium, qui & videatur & sentiatur, & maiorem afferat metum, educi subinde necesse est à propugnatoribus Ecclesiæ: Quæ tanquam pia & sedula mater omnem dat operam, vt profugientes à se filios, aut à suis auulsos vberibus, in gremium suum redire compellat: modò per Ecclesiæ præsules excommunicationis virga feriendo, modò per reges & prin cipes, vbi priorem illam seueritatem contempserint, etiam exilij, vel mortis interminatione terrendo. Nam quemadmodum is qui pestem patriæ, qui ciuium perniciem nefarie moliatur, non ve perditus ciuis, sed vthostis importunissimus infestissimusque tactadus est:ita illum qui non iam Christianorum more, Christianæ disciplinæ leges ac pænas pertimescat, sed ve hostis, omni ratioheimpugner, omni arrogantia contemnat, non vt perditum Christianum, excomunicationis gladio coerceri, sed ve prophanű & im pum Dei atmecclesie hostem, conspicuis istis

com-



q

ы

R

ft que to

ru

ge

26

pr Q fu

pe

nı

in

in

to

fti:

CU

on

ip

gn

VII

Scri

dea

64

communibusque facinorosorum supplicijs affici par est. Quanquam enim quod Dei famulus Moyses in multos gladio vindicauit : quod Phinees sacerdos adulteros simulinuentos ferro vltore confixit: fignifica-Li. de fi- uerit (Augustino quidem interprete) quid de & ope degradationibus & excommunicationibus rib. ca. 2, effet faciendum, cum in Ecclefiæ disciplina, quemadmodum ait ipse, visibilis fuerat gladius cestaturus : tamen extra eam quæ Ecclefix propria est, & que per illius præfides administratur disciplinam, visibilem interdum gladium educi necesse est: in eos sanè maximè, qui ecclefiastica disciplina gladium inuilibilem, quod eum nec videant, nec sentiant, lædere minime putant. Quæ res vt opera Christianorum principum circuspecte et pru denter agatur, ad vigilantiam Ecclefiæ prælu lum & cura pertinet: quéadmodum hoc Leo sanctissimus cum exemplo suo, tum & litteris supra commemoratis oftendit. Qui prote cto fi illorum opem cum res postular nonim plorarent, non modo non esset eoru laudada patientia, ver um etiam negligentia iure meri tog damnada:non quod semetipsos vitamg Suam negligere, sed Christi Ecclessam viderentur. Neque enim & Beatus Apostolus vitæ suæ temporariæ consulebat, sed Ecclehæ Dei, quando hostium suorum contilium, Tribuno vt proderetur, effecit. Quo factum eft, vt eum miles armatus deduceret, ne præsidijs destitutus, illorum pateret insidijs. Romanas quoque leges implorare minime dub1-

licijs

Dei

dica-

s fi

fica-

quid

ibus

ima,

gla-

ccle-

ad-

dum

axi-

nui-

lant,

pera

pru

rælu

Leo

itte-

rofe

nım

dada

meri

amig

ride-

olus

ccle-

um,

fa-

idijs.

nime

lubi-

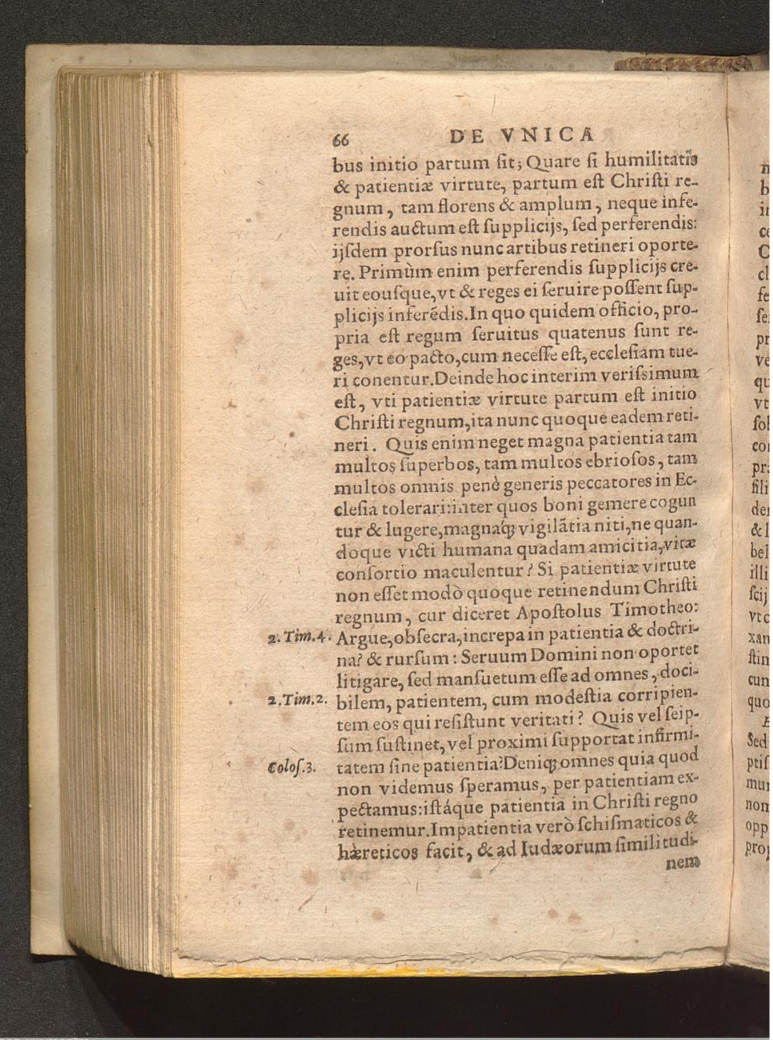
65

dubitauit, ciuem Romanu se esse proclamas: quos tum affligi verberibus non licebat. Denique ne Iudais ipsum interimere cupientibus traderetur, Cæsaris poposcit auxilium, Romani quidé principis, sed minime Christiani. Quibus factis suis no id satis ostendit quid facere postea deberent Christi dispensatores, quando imperatores Christianos periclitante Ecclesia reperient? Sicigitur temporum ordo voluebatur, ve prius Iudzi acque gentiles Christum eius q præcones occideret, acse interim his factis arbitrarecur obsequiu præstare Deo, dum scilicet impleretur illud: Quare fremuer ut gentes, & populi meditati Psalm.2. sunt inania/Astiterunt reges terræ, & principes conuenerunt in vnum, aduersus Dominum, & aduersus Christum eius. Inter quos inimicorum crucis Christi furores, elucebar inuicta Martyrum patientia, sanguisque ille tot in locis effusus, velut multiplicadis Christianis semina copiose præbebat. Postea verò cum impletum effet illud: Et adorabunt eum omnes reges terræ, omnes gentes servient ei; Psalm.31. iphi illi reges terræg principes ad Christi regnum honorémque tuendum, sceptra sua & vires conferre debuerunt.

Dissoluuntur argumenta quadam, exratione scripturisque petita, qua supradicta conuellere vi-

# CAPVT X.

Eque verò est quod quisquam dicat isc dem artibus regnu facile retineri, qui-E bus



67

nem contra Christi pacem & charitatem re-vide cyp. belles, ad hostilia & furiosa odia compellit, serm. de inquit D. Cyprianus. Contra quos aliud ac-Patientia. cessit progressu temporu, quo retineri etiam Christi regnum possit: cum nempe filios Ecclesia habere cœpit ea præditos potestate, vt ferro quoq & armis proilla depugnare pofsent. Quibus pro Christicui seruiunt causa: pro religione, per quam solam ijs aditus ad veram fœlicitatem patet: pro Ecclesia matre, quæillos in Christo genuit, fouit, educauit: vtsese non moueant, nemo profecto mente fobrius dicturus est. Aiunt tamen parum ista congruere vaticinio Isaiæ Prophetæ, à quo Esaia.2. prædictum esse videatur, vsum gladijinter filios noui testamenti cessaturum: Contundent enim (inquit) gladios suos in vomeres, &lanceas hastásque in falces; neque vltra, aut bellum addiscent, aut prælio assuescent. Hoc illi proferre solent, qui cum sibi male conscij fint, impunitatem interim poscut: quam vtconcedi commonstrent oportere, tota vexantBiblia, vtabijs aliquod vel frigidum testimonium extorqueant. Apud quos tamen cum adest potestas, magis illud semper valet quod ait Poeta:

Sedeorü iam mittamus gladios quos prom-Verg.lib.
pulsime in Catholicos exerut. Quid si com-1. George
munis exurgat hostis omnium eorum qui
nomen Christianum prositentur? num hic
opprimi se patientur reges Christiani? Et vt
proprias ipsi coronas debeant paruipendere,

2 Christi

tig

'e\_

fe-

15:

te-

re-

10-

0-

re-

16-

1111

10

ti-

m

Ec-

un

111-

ræ

te

fti

:05

TI

tet

CI-

211-

1p-

ni-

od

ex-

110

&

di

em

DEVNICA 68 ci ci fa Christi gloriam nulla dignam defensione ius dicabunt? tor Christianis animabus, ne sub Antichristi dominatu miserabiliter intereat, nullam opem sui præsidij censebunt afferenpi pi ec dam? Quid tot imperatorum & regum Christianorum aduersus Gotthos, Vandalos, Hunos, Saxones, Normanos, Longobardos, Mare chometistas arma & prælia loquuntur?Quid la Armeniorum olim gens, vtilissima & amiha cissima populo Romano?quæcum, Maximica Hist Eu. no tyrannidem in pios exercente, Christiane Do religionis ritum in idolorii cultum mutare febij:lib. 10 cogeretur, & dæmones venerari pro Deo, ini-9.cap.8. & mica & aduersaria effecta est: manuque se adац uersus eius edicta defensare parauit; ac sponqu tebellum intulit. Hæcigitur omnia num ita ell quisquam improbada censebit, vt dicat non me debuisse filios noui testamenti falces suas in Et gladios conuertere, contra Ifaiæ vaticinium? res Imò verò quonam modo potestillud Isaias me prædixisse videri, nec defensuros quidemse uei gladio Christianos aduersus suæ religionis gn. hostes, cum hoceos sæpissime constet sum-CUI mo omnium bonorum consensu & ardore qu fecissei Non hocigitur prædixit; quia factum qu esset indubie si prædixisset: verum vim gra-Etu tiæ noui testaméti propheta diuinus expres-In' sit: qua tam admirabilis, adeoque stupenda nil hominum metamorphosis effecta est, vt qui cal antea Christi ecclesiam hostili oppugnatione tuc vastabant, ijdem postea Christianam fidem lac amplexi, eiusdem Ecclesiæ spirituales sierent leu agricolæ: qui & vomere prædicationis peccatorum

69

catorum corda verterent ad fatus diuinos accipiendos, & eiusdem prædicationis taquam falce quadam, albos ad messem populos colligerent in regna cælorum. Nam illud quod prætendunt hæretici si prædixisse propheta putandus est, quona modo vaticinatus est ex eodem spiritu Zacharias propheta de tempo renoui testamenti huncin modum/In dieilla(inquit) erit fons patens domui Dauid & habitatibus Hierusalem, in ablutionem peccatoris & menstruatæ. Et erit in die illa, dicit Dominus exercituu, disperdam nomina idolorum de terra, & non memorabuntur vltrà: & pseudoprophetas & spiritum immūdum auferam de terra: & erit cum prophetauerit quispiam vltra, dicent ei pater eius & mater eius qui genuerunt eum: Non viues, quia mendacium loquutus es in nomine Domini. Et configent eum pater eius & mater genitores eius cu prophetauerit. Tam pias in Deum mentes fore propheta fignificat, vt qui aduersus religionem quippiam protulerint, dignine illi morte fint non expectetur publicum iudicium, sed pereant qui tales sunt (inquit D. Hieronymus) etiam sententia propinquorum. Vsqueadeo paterni materniquaffedus homines obliuiscentur, quo Dei retineat in vna vera religione seruitutem. Obijciunt mhilominus hæretici, & qui eorum in hac causa partes agunt: cognita Christi mansuetudine, Christianos clementes esse decere, nul laque, præsertim in causa religionis ac sidei, leueritate vti; præferréque illata supplicia,

Cap. 13.

1110

fub

eat,

ren-

hri-

Hu-

Ma-

uid

m1-

mi-

ang

tare

1111-

ad-

011-

11ta

non

15111

umi

aras

mle

onis

ım-

ore

tum

gra-

ref-

nda

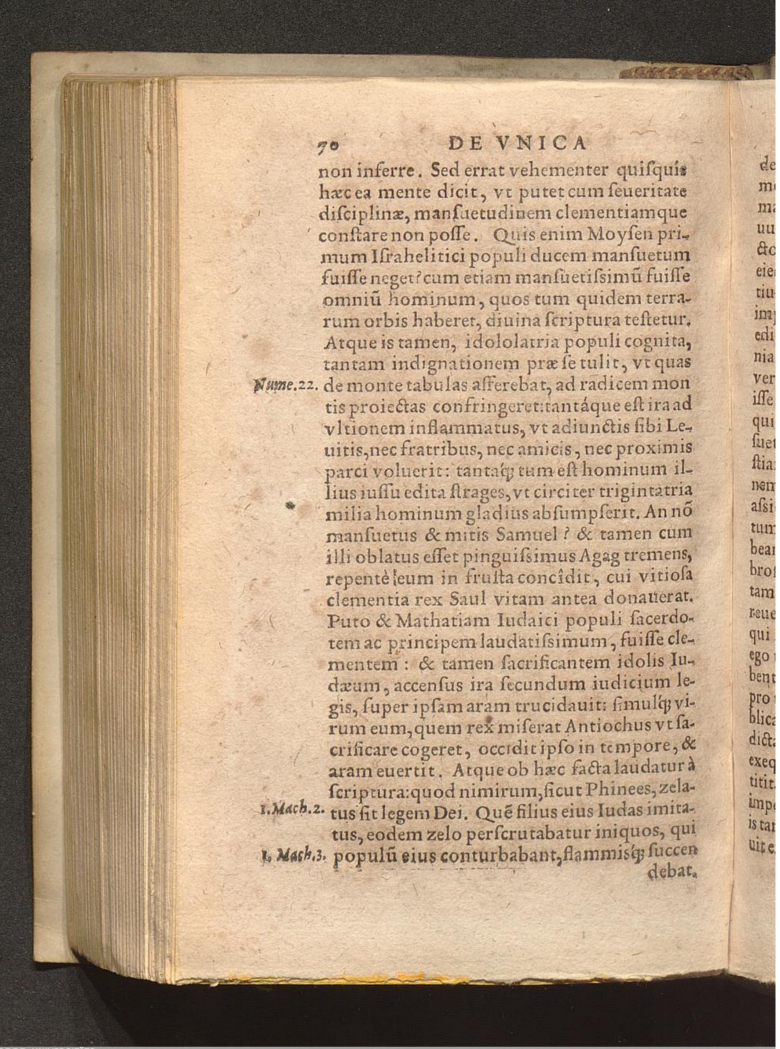
qui

one

lem

rent

pec-



BIBLIOTHEK PADERBORN

debat. Et quid alios hisce confimiles commemorem? Christus Dominus, nonne mitis & mansuetus? imò nonne clementiæ totius viuum & perfectum exemplar? & is tamen fado sibi flagello, ementes vendentes que templo eiecit, & mélas nummulariorum, ac vendentium columbas euertit, illud de se conscriptu implens vaticinium: Zelus domus tuæ com\_loan.z. edit me. Princeps Apostolorum Petrus Ananiam & Saphiram, quia votum violassent, verbointeremit:nec eum tamen (opinor) fuise clementem, aut noui testamenti filium, quisquam est negaturus. Vt igitur illi mansueti clementes & fuerunt, ita principes Chritianos, cæteros gomnes clementes esse decet: nempe vt mansuetudinem ac misericordiam assidue animis gerant, clementesipse, quantum quidem in ipsis est situm, semper exhibeant. Si enim gentilium no pauci, teste Am-Epist.sx brosio, gloriari soliti erant, quod incruentam de administratione prouincialis securim reuexissent: Quid Christiani facere debent, qui in Christi mansuetudine dicentis: Nec loan.s. ego te mulier condemnabo; propositum habent quod sequantur? Foris interim quod pro tempore, pro locis, pro ingenijs ac reipublicæ necessitate faciendum esse prudentia dictauerit, editis etiam seueritatis exemplis exequantur. Talis imperator Theodofius extitit, vir (Ambrosio teste) misericors, humilis imperio, corde puro & pectore mansueto: & 1s tamen non fine seueritate sacrilegos remouterrores, clausit impia templa, simulachra,

5

1

3

1-

1-

8

à

11

P

DE VNICA

destruxit, bella gessit: è quibus tamen victoriam fide magis quam armorum vi reportauit. Quod si ea esset clementia mansuetudiniso ratio, vt nihil moleftu, nihil durum, nihil asperum cuiquam inferri ob scelus oporteret, quem rogo nunc cinitatum, quem regnorum ac prouinciarum omnium statum haberemus? Saltem (aiunt quidam) leuiora supplicia vt fint, téporis ratio postulat, Nec aduertunt nunc fures è medio morte colli iustissimis probatisimis principum ac ciuitatum legibus, cum folam dupli aut quadru-Exodi.22, pli pænam lex vetus deposceret. Sed aliud est quod vehementius vrgent, nempe exorta noua quapiam religione in republica, fequedum elle Principi Gamalielis iudicium atog confilium. Dixit enim ille cum de Christianis interficiendis cogitaretur à quibuldam, productis Theoda & Iuda Galilei exemplis: Et nunc itaque discedite ab hominibus iftis, & finite illos, quoniam fiest ex hominibus confilium hoc, aut opus dissoluetur: fi verò ex Deo, non poteritis dissoluere, ne forte & Deo repugnare videamini. Voluisse videtur (aiunt) Gamaliel vir integerrimo iudicio, nouaatque inaudita proferentibus dogma-

ta, vim nullam esse faciendam: sed liberaijs

professione permissa, exitum esse præstolan-

dum: propterrea quod fi in errore illi ver-

fentur, nouas & à vero abhorrentes opinio-

nes, pro veritate venditent, eorum studium

conatusque omnis, vt in nihilum concidat,

vltroque euanescat necesse fit. Verum con-

AEtorns.

filium

fili

no

bei

€08

do

fif

hal

em

roi

Fa

fo dil

ful

qu

gu

Vt

un

rer

uic

erg

mi

ent

equ

mı

pit

tis

iuf

mo

Ro

fu

de.

fcr

lia

73

filium Gamalielis cum penitus inspicitur, non modo non eorum causam adiuuat, sed la befactat etiam atque subuertit. Nam si noluit cos vlla vi coerceri, qui nouam de religione doctrinam protulissent, cesuitig vitro & quasi sua sponte posse concidere quod Deum non haberet authorem: quid sibi ergo volunt exempla Theodæ & Iudæ Galilæi, quorum furorem non ignorabat armis fuisse repressum? Fadum enim præsidem scribit Iosephus mis- Ca. 4. 15. so exercitu, seductos à Theoda partim tradi-1. Antidisseneci, partim captiuos abduxisse, ipso quitatu, sublato seductionis authore: Cum Fadus (inquit)prouinciam gubernaret, quida vir Magus nomine Theodas, populis multis suasit, vt sumentes substantias suas, sequerentur eum ad Iordanem fluuium; semetipsum asserens esse prophetam, & præcepto fluuium diuidere, vt eis facilem transitum preberet. Hec ergo dicens feduxit multos. Non tamen permisit eos Fadus ad experimentum suæ insipientiæ peruenire, sed repente cohortem misit equestrium super ess, quæ mopinato irruens multos peremit, plurimos autem viuos cepit,ipsum'n Theodam deprehendentes capitis sectione mulctauerunt. Et capite quinto eiusdem libri: Insuper(inquit) Iacobum & Simonem filios Iudæ Galılæi, qui populum à Romanorum potestate subducere nitebatur, sub Cirenio Iudzz przsside, crucifigi Alexander imperauit. Hæc igitur ab Iosepho conscripta, multoque minus incognita Gamalie li, num fignificant non obuiam eundum esse

pieu-

1-

r-

e-

m

ra

ec

U-11-

U-

ıd

ta ıé-

tos

12-

m,

1S: 15,

us rò

&

ur

0,

12-

119

n-

er-

100

ım

at,

111-

1113

74 DE VNICA

tif

res

qu

fin

ren

gna

fch

ver

gis.

reli

non

uni

fcer

CUI

ani

the

tare

fup

tera

teri

1118

nic:

fou

nis

hor

pla

fices

que

erge

VIO

ritt

cen

1pfi

pseudoprophetarum conatibus? non armorum vim cum viribus valent obijciendam! Quid illud etiam declarat, quod cæteri probato Gamalielis confilio, conuocatis Apostolis, ijsque cæsis denuciarunt, ne amplius quicquam de Christi nomine loquerentur? An no satis fortasse quid diceret Gamaliel fuerant asseguuti, sed istorum opera qui explicarent, indigebant? Hocigitur Gamaliel, quod omni bus causis commune est, in causa quoque Apo stolorum voluit obseruari:ne præcipitaretur ab ijs damnationis sententia, neque temerè crucifixi discipulos vt blasphemos, aut falfæreligionis authores è medio tollerent, cum nondum id satis exploratum haberent, diuinane esset an commentitia doctrina quam proferrent : sed differrent paulisper , reique exitum observarent. Nam si humanum sigmentum effet, mox deprehensum iri : impietatem suo semet indicio prodituram, continuog per ordinatas potestates, Deo sic com parante, comprimendam esse. Sic enim Theodæ ac Iudæ Galilæi cæpta, quòd nullo Dei spi ritu fulciebantur, in nihilū abiêre. At fi quod ab illis traderetur, diuinitus effet patefactu, nullis molitionibus, nulloque hominum conatu euertendum effe. Contra hoc confilium nihil ab ijs agi qui manifestas, maturo quidicio damnatas hæreses armata manu, cum opus est, persequuntur, quiuis nuc (vt opinor) intelligit. Neque enim est Ecclesiæ infantia aut nuditas ea, vt adhuc ei difficile sit qualia fint hæreticorum dogmata, iudicare: fed certilsia

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

0-

n!

0-

O-

O

nt

t,

11

0

ır

è

17

n

e

n

i

1

tissimas acceptæ à Christo doctrinæ sideique regulas sequens, quid salutare, quid noxium, quid amplectendum, quid fugiendum effet, fine omni semper errore perspexit Quamobrem non id timendum, ne Deo fortasse repugnare velle videantur, qui hæreticorum & schismaticorum obfistunt conatibus : sed id verendum potius, ne illis nostra socordia ma gis, quam virtute sua vincentibus, vera tande religione iusto Dei iudicio spoliemur. Iam non illud magni est momenti, quod obijciunt ex Euangelio, discipulis vindistam poscentibus à Domino responsum esse: Nescitis Luc. 9 cuius spiritus estis? Filius hominis non venit animas perdere sed saluare. Ex quo loco Lutherus non dubitauit colligere, contra volun tatem spiritus esfe, hæreticos extremis tradi supplicijs: Scilicet spiritus diuinus cum cæteras pestes è Republica profligari atque exterminari voluerit, camque ob rem gladij ius ministris suis tribuerit, hanc vnam pernicie exuperantem reliquas ali voluerit acfoueri. Ergone cui blasphemos, cui religiomis corruptores, populíque feductores, cui homicidas, cui generatim maleficos perimi placuit: hic vt profligarentur hæretici, carnifices animarum crudelissimi, non satis & quum esse aut no expedire iudicauit? Et quid ergo Luthere causæ est, cur apud eos, qui te vsos præceptore se esse gaudebant, contra spiritus voluntatem tanta esset in Catholicos licentia gladiorum, vt non modò pietatis, sed sphus etiam humanitatis principia sublata

elle

DE VNICA

ft

ri

ne

de

til

bo

ne

te

Cr

di

ho

ef

da

m

iri

an

pr

m

du

do

(in

VO

ru

err

rat

pia

LHC. 9.

76

esse viderentur?cum & crudelissimis odijs arderent animi atque oculi fingulorum, & cadibus ac sanguine manus maderent, & bellis plusquam ciuilibus ciues committerentur? Illine sancte, iuste, vtiliter cuncta peregerunt, nos audire cum discipulis illis debebimus: Nescitis cuius spiritus estis. Filius hominis non venit animas perdere, sed saluare? Quanquam & Heliam supra meminimus, in suos Deique contemptores ignem è calo deuocafse:neque id quin iuxta voluntatem spiritus à sancto propheta factum sit, dubitari potest. Cur igitur Catholicorum facta principum, non de huius potius comparatione probantur, quam de illorum obiurgatione damnantur?In quibus quod està Domino reprehensum, nullus est, qui ab ecclesia fieri putet, nisi qui ab ea sit alienus. Cum enim illos animaduerteret non correctionem amare eorum qui hospitium negauissent, sed odij amaritudine vindictam expetere : castigatos docuit propriæ quidem personæ injuriam patienter & infracte ferendam effe: Diuinæ verò seruitutis iniuriam inultam relinquere, si spiritus voluntați probaretur, nunquam B. Apostolus Magum illum, qui proconfulem Paulum Sergium auertere à fide conabatur, cacitate percussisset, Quod igitur ille fecit diuino indubie spiritu incitatus, ne vnius salus impediretur nequissimi hominis astutia:non idfa cerent principes tradita fibi potestate, ne innumerabiles animæ plurimorum circumcirça vagantium dolis serpentinis perderentur?

Mans\_

Et tamen quanquam Dominus (inquit Augu- Cap.t. li. stinus) per seruos suos regna subuertit erro- cotraepiz ris,ipsos tamen homines, in quantum homi- fola fun nes sunt, emendandos esse potius quam per-damente dendos iubet. Et quicquid dininitus ante vltimum iudicium vindicatur, fiue per improbos, siue per iustos, siue per scientes, siue per nescientes, siue occulte, siue palam: non ad interitum hominum, sed ad medicinam valere credendum est: quam qui respuunt, æterno iu dicio præparantur. Nec igitur erit homini in hominem sæuiendum, sed si quando pænas efflagitabit noxia hominum generi quorundam improbitas, ex fanandi vel præferuandi misericordi animo, non intetione perdendi, irrogandæ erunt. Quisquis enim in peccates animaduertit, humanæ debet infirmitatis & prauitatis ingenitæ, qua necipse careat, meminisse, eiusque contemplatione lugere misera dum hominis statum, neque nisi inuitus & dolens ad inferendum supplicium trahi. Illi (inquit Augustinus Manichæos alloquens)in Li. coira vos sæuiant, qui nesciunt, quo cum labore ve epistolam rum inueniatur, & quam difficile caueantur fid. Mauiant, qui nesciunt cum quanta difficul-

errores. Illi in vos sæuiant, qui nesciunt qua rarum & arduum sit, carnalia phantasmata piæ mentis serenitate superare, Illi in vos sæ-

tate fanetur oculus interioris hominis, vt possit intueriso-

lem fuum.

Christia-

E-18

L

to

IS:

15

11-

os Il-

sà

At.

112

11-

17ili

d-

uı

ne

0-80

U-

1S

m

te

2-9

fa

n.

15

### DE VNICA

Christianorum principum exemplis declaratur Audium fuisse in Ecclesia perpetuu, set sinica religio Catholica Romana, quoad posset, in publico suo exercitio retineretur.

gi

ha eff

1e

ft

tu

fei

&

au

tiu

COL

uei

ger

mo

tur

plu

qui

g10

Ide

gra

téti

tibi

cerr

Chr

trec

Cat

decl

Ale

qua

his

non

qui-

### CAPVT XI.

ES iam postulat, vt quæ de Christianorum principum officio erga vnicam veram religionem, & rationi, & scripturis sanctis ese consentanea docuimus, eadem exemplis clarifsimorum Imperatorum ac Regum demonstremus. Primus omnium Constantinus, quam folam religionem efflorescere & obtinere publice & priuatim voluerit, Ecclesiastica nos historia docet. Deuictis enim hostibus nominis Christiani, non solum tyrannicas remouit leges, sed & maximis priuilegijs Ecclesias clerúmque donauit, & dignitates ac præfecturas passim omnes à solis gerivoluit Christianis. Horum templa & magnifice extruxit, & liberaliter dotauit. Co libatui & professioni sanctæ virginitatis, quam vilem habuerat gentilitas, fingularem detulit honorem. Episcopos, sacerdotes, diaconos, cæterosque ordines ecclefiasticos miri fice coluit semper. Gentile verd superstitioné ea primum moderatione délecit, vt qui ca retinerent mordicus, nullis honoribus afficeret. Deinde & idolis tandé sacrificare negatu elt, venec paganis celebritatibus, nec dedicationib.nec diuinationibus ia effet relictus locus. Quæris quona modo erga hæreses sese ha buerit. Eo fiquidé tempore variz inter Christianos hæreses grassabantur: & nonnulla

Li.I.trip

KIBY

11910

ex-

110-

Ves

an-

ems

um

an-

ere

Ec\_

im

ty-

TI-

di-

lis

80

Cœ

15,

m

12-

ITI

0-

eã

ce-

til

a-

0.

14

quidem erant multo antè exorte, liberiusque graffare, persequutionibus Imperatorum getilium in ecclefiam feruetibus: quas quidem hæreses tum satis ab ecclesia Dei constabat esse damnatas: vt erant Nouatianorum, Valentinianorum, Marcionistarum, Paulianistarum, & aliæ complures. Contra has igiur omnes Imperator posita lege, sanciuit auferri eorum oratoria, & ecclesijs applicari: &neque cœtus vllos aut priuatis in ædibus, aut publicis in locis celebrare permisit. Satius enim esse iudicabat in Ecclessa Catholica communicare, atque in eam vti potius conuenirent, cunctis suadebat. Propter quam legemarbitror (ait Sozomenus) hæreseon memoria fuisse destructam. At hæresis Ariana, q tum primű oriebatur, permultum ei negotij, plurimumig difficultatis exhibuit. Et initio quidémotas ab Ario quæstiones præter religionem ac fidem Christiana, existimanit esse. Ideogoffensus, tanquam de subtilitate sola, grauioribus, quam sacerdotes deceret, contétionibus excitatis, partes ambas suis hortatibus cociliare studebat: ob id maxime, quod terneret huius occasione dissidij mysteria Christiana paganis vilescere, eorumque obtestationibus obnoxia reddi, populumque Catholicum in contrarias distrahi factiones; declarat hæc eius epistola, quæ scripta est ad Alexandrum pontificem Alexandrinum. In qua de disceptatione quid senserit, ostendit his verbis: Huiusmodi enim quæstiones quæ non alicuius legis necessitate proponuntur,

Li.3.trip.

wis.

fet ]

illu

tor

in v

Tati

fijs,

cili

ma:

tad

ter:

Rin

**fua** 

fun

aue

pof

fcri

imi

cipi

næp

tra

inue

post

pler

con

quo

lop

fcri

tur:

reat

con

ptio

pent

80

inutilis vacationis tempus exquirunt. Etlicet caufa cuiuspiam naturalis exercitii fiant, tamen debemus eas intra sensum claudere, & non prompte in publica conciliabula deportare, nec omnium auribus inconsulte committere, Quantus enim est hominum captus, vt possit adeò magnarum rerum adeo'm diffi cilium virtutem aut ad perfectum inspicere, aut interpretari dignè? aut fi quis hoc facere quamuis ægrè possit, quantæ parti populi persuadebit? Et infra: Non enim pro summo legis mandato occasio certaminis inflammata est, neque noua quædam pro Dei religione hærelis introducta: sed vnameandem@ratio nem habetis, ficut etiam vnu communionis fignum. Vobis enim inter alterutros pro paruulis & valde modicis contendentibus caufis, tantum Dei populum, quem vestris orationibus & prudentia conuenit gubernari, discordare nec decer, nec omnino fas elle credibile est. Ve autem paruo quodam exemplo sapientiam vestram commoneam: Nostis etia ipsos philosophos, quia in vnum quidem do gma cuncti confentiunt : cum verò in quada sententiæ parte inter se dissident, licet dissiplinis virtute separentur, tamen adinuicem corporis vnitate cospirant. Cum hæcitatint, quanto iustius est vos magni Dei ministros, vnius consensione religionis esse concordes! hæc tum Imperator, sich de exorta corrouerfia persuasum habuit, nihil esse tanti, vt proprerea alios ab alijs seiungi oporteret. Verum vbi sensim edocetur de magnitudine questio-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

li-

nt,

00

or-

m.

us,

iffi

ere,

ere

uli

no

na-

ne

tio

nis

ar-

au-

ra-

111,

re-

plo

etia

do

adá

Cci-

em

nt,

05,

es!

er-

10-

im

10-1159

Mis, simulig animaduertit, qué ea res exitu esser habitura, ni mature prouideretur: cociliu illud celeberrimum grauisimúmque trecentorum decé & octo Episcoporum, Nicanam invrbem pio feruore suo coegit, vt vel hac ratione lire terminata pax redderetur ecclefijs. Posteaquam autem eius authoritate conelij(quam, vt pium decebat principem, fecit maximi) prophana de filio Dei, Arij commeadamnata sunt:num adhuc eum censes leuiteraberrare à vero, presbyterum Arium existimauisse? Illúmne adhuc tolerandum esse sua cum professione putauit? Nonne & ipfum & eius libros totis est animi præcordijs auersatus? Manifestat hoc eius epistola, quam postea ad episcopos populósque Christianos scripsit: Malignos (inquit) & impios Arius imitatus, dignum est vt illorum quoque suscipiat vltionem. Sicut ergo Porphyrius diui-cap. næ pietatis inimicus, iniqua volumina contra religionem proferes, dignam promeruit inuenire mercedem, & talem per quam in posterum estet opprobrium, & plurima com pleretur infamia: ita nunc placuit Arium & consectatores eius vocari Porphyrianos: ve quorum mores imitati sunt, eorum vocabuloperfruantur. Super hæcautem si qua conscriptio ab Ario facta reperitur, igni tradatur: vt non solum praua eius doctrina depereat, sed neque eius vlla possint remanere comenta. Hoc etia præcipio: Si quis conscriptiones Arije alasse comperitur, qui non repente proferens, igni consumpserit, mortis

luppli-

TU

dr

At.

cal

per

au

do

igi

rati

qu:

ab

CUI

tat

Im

ple

reti

tes,

pat

inte

mai

aut.

Euf

ribu

cos

red

fato

Sed

tha

CUS:

eáqi

acri

limi

rat.

EAP. 22.

cap.10.

Supplicio subiacebit. Mox enim, vt in hocfus erit captus, capitalem suscipiet vltionem; declarathocipfum & ea epistola, quam ad Nicomedienses scripfit, de Eusebij Nicomedienfis infolentissima tyrannide:in qua & Arif superbiam principium ait dedisse tantis turbarum malis, & hæcipfa corroborata elle Eusebij prauo pestiteroque voto: Denique propterea (inquit) circa iftos ingratos decreut peragere, vtabrepti procul deportentur exilio. Et rursum: Si quis ad memoriamillorum pestilentium, aut ad laudem improuide præsumit excitari, repente in sua præsumptione, ministri Dei, hocest, meo opere comprimetur. At Arium (inquis) postea Imperator & ab exilio renocauit, & renocatum in communionem recipi iussit? & vsque aded quidem, vt is qui acerrime illi, fidei caufa, aduersabatur Athanasius, in exilium ipse pel leretur? Sed nihil ista mirabitur qui tratides hæreticorum & mendacia, versutiæque ferpentinz plenas artes cogitabit. modo enim non reciperetur presbyter Arius pœnitens, erroremque damnans suum, & Nicænæ fidei subscribens decretis, afferens que etiam iureiurando se ita, quemadmodum scripsisset, animi indicio sentire? Atille interim Nicæni decreta concilij callida circumueniebat arte, suoque pro arbitratuil la interpretans, credulo nimium Imperatorinequissimus hæreticus illudebat. Atha-Li.3. trip. nasius verò, cur non exturbaretur in exilium, qui fuisset interminatus se non millu-

fus

dea

VI-

di-

rij

ur-

Eu-

ro-

eut

XI-

10-

ide

m-

1111-

ra-

1111

leò

ifa,

nel

111-

lue

10-

1115

8

nf=

10-

il-

CIT-

ilia

10-

12-

KI4

ua

m

rum frumenta Constantinopolim ex Alexan drial Hæc enim aliaque multa artifices illi de Athanasio sinxerant, segita instruxerant ad calumniam, vt in promptu etia testes esfent, perquos, quæ vellent confirmarent. Multum autem (ait Socrates) derogatio præualet, quãdois qui derogat: creditur fide dignus. Has igitur subreptione cum incanduisset Imperator, Athanasium in Gallias relegauit. Quaquam non defuerint, qui alio hoc confilio ab Imperatore factum putauerint. Itaque cumiam damnata effet hærefis Ariana tanta totius Christiani orbis authoritate, atque Imperator decretum esset Episcopale complexus, Ariani contra sanam sidem nihil ausi retractare, se quoque tanquam acquiescentes, Ecclefijs miscuerunt. Sex solrcum Ario se patiuntur expelli, reliqui vndecim confilio inter se habito acquiescut ad subscribendum manu sola, non mente. Cuius simulationis author præcipuè fuit Nicomediæ Episcopus Eusebius. Manebat interim in eorum pectoribus insitum altéque inhærens in Catholicos viros odium: & aduersus quos disceptarede fide non poterant, eos subornatis acculatoribus, fictisque criminibus appetebant. Sed ex omnibus non alium magis quam Athanasiü remouere cupiebant. Is iurisconsulsusaliquando fuerat, authore Sulpitio, posteaque diaconus Nicæno cocilio interfuerar, acrivir ingenio, & Ariani doli perspicientissimus, quiq semper ijs quasi murus obstiterat. Hoc remoto, reliquos in fuam libidinem

facile

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

ato

ort

pec

VIII

qui

hui

rial

cat

eft,

tes

fæu

ma vbi

im

epil

ban

ras.

inu

que niti

iam

Pri pis

leci

Ale fuis

run

run

fuel

cabi

pot

cum

frat

facile cessuros fibi pollicebantur. Namque fynodů Nicænam pro se interpretates, quam vnius litter adiectione corruperant, caliginem quandam in re præsertim obscura offuderant veritati. Siquidem vbi homousion erat scriptum, quod vnius est substantiæ: illi homiousion, quod est similis substătia, scriptum effe dicebant : concedentes similitudinem, dummodo adimerent veritatem. Sed quid hic Arianorum innumeras fraudes de. ceptionesis Episcoporum plerorumque persequi coner ? Satis hic fuerit demonstraffe id quod erat propositum. Constantinumimperatorem egregiè pij & Catholici principis officio functum effe, neque aliam, quoad vixit, quam vnam Catholicam & Romanam religionem ac fidem synodi Nicænæ decreto firmatam (cui B. Syluefter Romanus Pontifex per suos præsedit, authoritatémque, ipso id petente patrum concilio, tribuit) pati in suo imperio potuisse; qui verò huic repugnassent, ita vtid ab illo resciri potuisset, in exilium abripuisse. Itaque tametsi non omnes Nicæni concilij dogma susciperent, ta-Li.4. trip, men (vt est in historia) superstite Constantino aperte nemo renuere audebat. Quod autem ei sit interdum specie huius religionis impositum, præsertim à sacerdotibus, nemo miretur, cum diuinus quoque Dauid non à pontifice, non à sacerdote, sed à seruo Siba, contra dominum suum M. phiboset mendacia proferente, deceptus sit. Magis multo mirandum est, tam multos ab ijs Dei sacerdotes

sap.I.

in

Liv

J-

n

li

1.

1\_

d

e.

To

id

11-

13

110

m

to

1-

0

111

7

In

11-

a-

1-

1-

15

oa

39

16

atque episcopos grauissimos, toto terrarum orbeillorum in partes pertrahi potuisse. Expectas modo, filij Constantini quid pro hae vnica religione præstiterint. Nec dubium id quidem est, quin illi quoque omnes in vnius huius conseruationem incubuissent, nisi Arianorum episcopi, qui primarias obtinebat athedras, dolis obstitisset. Quibus effectum est, vt Constantius quidem ipse eoru in partes deceptus abiret, fieretig tandem Ecclesia szuissimus persequutor. Constans verd, etsi maxime vellet solam Nicana synodi sidem vbique valere (quam intra sui quidem sines imperij solam patiebatur) neque id Orientis episcopi, neque ab ijs fascinatus frater sinebant: Scribebat nihilominus ad hunclitte- Li. 4. srip. ras, quibus admoneret, vt paternæ pietatis sap.7. inuiolabilem seruaret hæreditatem: posteaquerursum alias scripsit, quæ non modò mo nitionem aut confilium habuêre, verum etiam interminationem pio principe dignam. Primum enim denunciauit fratri, vtepiscopis Catholicis præberet auditum: Deinde adiecit, ni vellet quod iuftu est facere, seipsum Alexandriam profecturum, & Athanafium luis ouibus, eius desiderantissimis, redditurum; inimicorum verò cateruas profligaturum esse. Sed quanqua ea res Athanasio protuerit ad reditum, pars tamen altera implacabilibus odijs imbuta veritatis, copesci non potuit. Itaque mortuo maxime Constante, cum Constantius liberius iam, amoto metu tratris, quod vellet ageret; impediente nemi-

F

ne to-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

clu

nu

tui

COL

Ar

me

De:

aul

qu

fco

abs

CUI

ger

del

cæi

na

ian

rec

cip (C.

tin

the

lio

mi

ter

Ar

ne

Va

ger

pik

ne totum per orbem insolentissime hæresis Ariana bacchata est, imò & crudelissime rabiofilsimeg fæuijt sub nomine pietatis. Sed Constantius, qui discilla pace & vnitate fidei Catholice, Christianos aduersus Christianos armans, ciuili (vt ita dicam) bello Ecclesia membra dilacerauerat, totu imperij sui tempus inquietum, moleltissimum gspatium vite lux, bellis ciuilibus etiam per propinguos & confanguineos excitatis exercuit, exegit, expédit. Hunc verò sequutus Iulianus, haud mirum, fi pro vna Romana religione fibi nihilagendum putauerit: qui & nomen Chri-Itianu, Apostata factus, omni suz nequitiz & prauitatis arte subuertere conatus est. Quin etiam, hoc quo fieret commodius, schismaticis Donatistis, quos esse sentiebat Catholicis infestissimos inimicos, permisit eam, quam expetiuerant, libertatem. Quid verò post hunc Imperator Iouinianus? Quod potuit pro religione fecit; res enim Ecclesiæ partim paganismo, partim hæresi mire turbatas inueniens, templa quidem paganorum claudi iuisit: Arianos verò propter ingentem vbiq multitudinem, presertim sacerdotum & episcoporum, quos ea pernicies inuaserat, tolerauit. Tantum Catholicos de suis reuocauit exilijs, proprijst sedibus restituit; his ettiam peculiariter fauens, suóque in illos fauore fingulari & compescens hæreticorum impetus, & aliquos renocans ad veram religionem. Imperij quoque breuitas (necemm totum expleuit annum) meliores conatus excluit,

18

d

21 30

20

1-1-

25

d

1-

&

11

1-S

11

A

t

n

li

10 6

clusit. At quoniam alij quoque posteanonnulli principes Arianismu tolerauisse videntur:notanda funt hecillorum temporum incommoda. Primum, quod latissime patebat Ariana lues, vt quæ Orientem vehementissime, atque Occidentem non leuiter infecerat. Deinde, quod non vulgares homines haberet allertores; non mercatores folu, aut coquos, autlanios, aut fartores, aut opifices quoscunque vel laicos: sed sacerdotes ipsos atque episcopos, & clarissimos, & non paucos:vt non abs re durum fatis videretur Imperatoribus, cum tot viris Ecclesiastica dignitate præfulgentibus seuerius colluctari. Præterea accedebat hue, quod, ficuti dictum est, Ariani Nicanam fidem profitebantur, Ariumque damnabant, eaque professio diu fucum fecit et-1am optimis principibus. Qui autemabea recedere visi essent apertius, seueritatem prin cipum experiebantur. Hinc & ipfe Valens Theo.lib. (Catholicis alioqui grauis, extincto præser- 3.cap. 29. tim fratre Valentiniano, cuius superstitis authoritate compressus est) Aëtium propter cofessione dissimilis substantia mulctauit exilio. Idemque animaduerti voluit in Eunomium: propterea, quod maiorem impietatem serere dicebatur, quam vnqua fueratab Ario profecta. Postremò barbarica irruptiones, & bella ciuilia, Tyrannorumq & ducum De his ve Variæ factiones, magnas ijs temporibus & in. de libr. 7. gentes occupationes Romanis dedere princi-Pib. Quo fiebat etia, vt intermiffa ecclefiaftici". status cura, Ariani quietius agere sinerentur.

Sed quid tadem Theodosius senior? Ad hunc cum accessisset Licaonum præsul Amphilochius, supplicaus Imperatori, vt Arianorum cœtus ex vrbibus eijceretur; hanc petitionem imperator, quod nimis duram crederet, primò non admisit. Tum igitur sapientissimus Amphilochius (vt est apud Theodoretum) siluit, excogitata memorabili arte. Introgres-

Lib. 5. cap. luit, excogitata memorabili arte. Introgres. sus enim in regiam, conspicatusquastantem imperatori filium Arcadium, qui imperator paulò ante fuerat defignatus, ipfum quidem imperatorem de more salutauit, nullo hono. re habito eius filio. Ibi imperator obliuione Amphilochij hoc factu arbitratus, iubet eum & ad filium fuum accedere, illumq ofculari: Cui Amphilochius satis respondit esse, quòd ipsi honore detulisset. Quapropter indignatus imperator, neglectionem filij fui, inlectationem interpretabatur. Ibi deinceps vir 1apientissimus facti sui rationem declaratit,& cum clamore: Imperator (inquit) itane ters grauiter neglectione filijtui, tamo vehementer luccenses contumeliosis ergaillum? Perluadeas igitur tibi omnipotentem quoque Deum odisse blasphematores vnigeniti filis lui, ellegreis infensum tanquam ingratis erga faluatorem & benefactorem fuum. His intellectis cum admiratione dictoru factorumque, legem statim scribit imperator, qua hæreticorum cœtus prohiberentur. apud Theodoretum. Sed neque passim Aria-

Theo. lib. nis templa esse cocessa, declarat Gainæ legio-3.cap. 32. num præsecti petitio, qua sibi vnú ex diuinis

templit

ten

tor

fus

pai

pet fac

lib

nin

di

nib

bui

ph

int

ian

tra

ten

con

no

cun

egri ban

rati

lud

fin

lui

hy.

fcu:

reti

per

HOI

Ariani

templis concedi postulabat: cui tum Imperator quidem annuisset, veritus ne quid aduersus imperiu barbarus moliretur, si repulsam passus forer. Sed Ioannes Chrysostomus & petenti restitit miraliberiate, & imperatori facile persuafit, nequaqua huic Ariano, qualiber formidabili, fuisse acquiescendum: Minime(inquit) tu isti(rex)quicquam huiusmo dipolliceare, neque hortere me vt sancta canibus dem; non enim possum facere, vt verbum Dei diuina oratione asserentes atque celebrantes eijciam templo, & hoctradam blafphematoribus illius. Igitur tum Ariani neg intra vrbem templa habere, 'neque cœtus etiam facere permittebatur, tantummodo extra ciuitatem collectas agebant. Sabbatho autem atque Dominica intra portas & porticus congregati, hymnos & antiphonas ex Aria. Lib. 102 no dogmate decantabant. Et hoc maxima no trip.c.s. etis parte facientes (inquit Socrates) diluculo cum ipfis antiphonis per mediam ciuitatem egressi portam, ad suam Ecclesiam concurrebant. Cum'g hoc crebrò facerent ad vituperationem orthodoxorum, frequenterin & illud occinerent: Vbi sunt qui dicunt tria virtute vnum! tum Ioannes Chryfottomus, ne fimplices istusmodi cantibus allicerentur, suum populum fic ipse quoque instituit, vt nocturnis hymnis exercerentur: quo sic & illorum obscuraretur opus, & fidelium professio firmaretur. Sed studium Ioannis vtile cum turba periculis's finitum est. Cum enim homousianorum noctu celebriores hymni viderentur,

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

2

m

17

1.

19

1-

ſ.

113

r

m

10

m

i:

Sc.

cs

1-

ij

1-

C

Ariani zelo perciti, ad vim familiarem fibi ezdemque profiliunt. Qua ex re nonnullis v. triusque partis extinctis, hac altera lege coercuit Arianos Imperator, ne cœtibus conuenti culisis factis suos hymnos publice decantarent. Si iam cæterorum alijs in regnis comme morare velim pium zelum aduerfus Arianos, offeret se continuò Clodoueus Francorum rex: qui simulatque baptismatis sacramento initiatus, & rex confecratus fuit, declarauit Subditis ferre se non posse, vt Galliz partem Ariani libere possiderent; occuparant enimeam ac tenebant VV ifigotti, id temporis Ariano infecti veneno. Bello itaque aduersus eos suscepto, prelij secundis vsus, Galliæ finibus expulit. Quod qui fecit, num tibi laturus fuisse videtur, vt inter suos Catholicos impunè illi religionem contrariam exercerent? & qui nec vicinos putauit etiam perferendos, is in ipfis regni sui visceribus eosdem pati potuit-Vide Tu. fet?Iam(vt Arianos relinquamus) quidaduer di. 2. 6.37. sus posteriores sectas principes reliqui? Theo dosius iunior, nonne concilij Ephesini autho ritate damnatum Nestorium, pulsum ex Oriente, exilio relegauit apud Oasim? Nonne & indelongius fuerat abducendus, nifi diuina

vitio præuenisset? Tabefactis enim omnibus

membris eius, maximeque lingua confumpta, in Oasi diuina manu percussus interije.

Marcianus similiter pius imperator, postea-

Wiseph. de Mar esano.

quam essent Dioscorus & Eutyches ab synodo Chalcedonensi damnati atq depositi, Dioscorum Gangras deportari iussit in exilium. Fau fun

vel

cum

lare

pro nast

est r

chæ

run

dofi

vlti

gitu XIOI

plui

10 11

cipu man

ralil

brat

ybic

vbic fola.

cura

nece ritu

lian

dux

ame

quo

mus

tur

decr

).[

ti

1-

16

Sy

n

0

it

n

e-

2-

SC

15

1-

ıè

11

n

er.

0

10

)-&

12

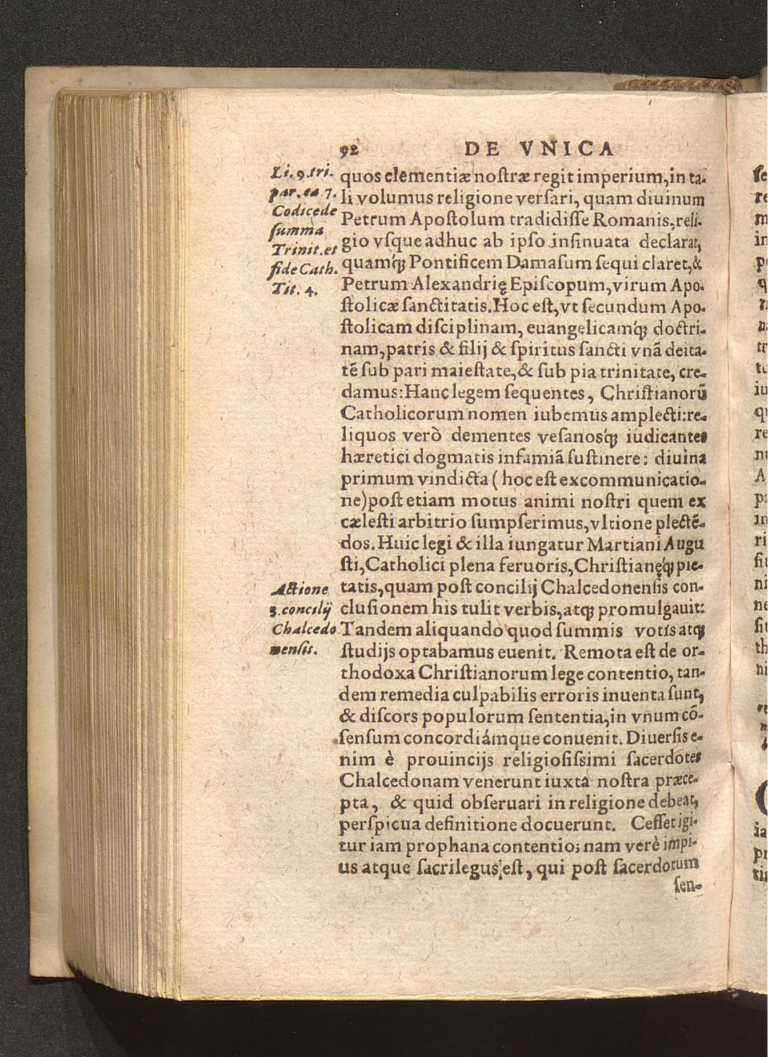
15

1-C.

1.

71

Faustum quo'g Manichæum in exilium pul-Liscon sum fuisse, restis est August. Confessus enim tra Fan, velconuictus (inquit) quod Manichaus effet, flum,c.8, cum alijs nonnullis seçu ad iudiciu proconsu lare productus, eis ipfis Christianis à quibus producti sunt intercedentibus, leuissima poe na, si tamen illa pœna dicenda est, in insulam estrelegatus. Sed nihil hocmirum de Manichais, in quos poena grauior erat imperatorum lege decreta. Valetinianus enim & Theodosius Manichaos ciuitatibus exturbandos, vltimogafficiendos supplicio decreuerant. Igitur ne cuncta persequendo sim zquo prolixior(nam & de pijs Ottombus afferri huccoplura potuêre, & aliorum quorundam altero in libello meminimus)constat pioru principum hoc studium fuisse semper, vr vna Romana religio, hoc est, ea quæ à concilijs generalibus Romani pontificis authoritate celebratis definita & explicata effet, quoad poffet vbique fola vigeret, floreret, amplificaretur; vbique templa, cœtus, solennitates, haberet sola. Quod ita Pipinus & Carolus Magnus ac turate egerüt, vt ne quidin Gallicana religione cerneretur Romane religioni contrarium, ritus ecclesiasticos Roma trastulerint in Galliam, iusserint que exacte servari. Ac dignum duxi quasdam hic principum leges (quoniamearum mentionem fecimus) interserere, quo magis quod de Romana religione diximus, ex eorum quoque verbis eluceat. Igitur Gratiani, Valentiniani, Theodosijque decretum eiusmodi est : Cunctos populos, quos



sententiam opinioni suæ aliquid tractadum relinquit. Extremæ quippe dementiæ eft, in medio & perspicuo die commentitium lume inquirere. Quisquis enim post veritatem repertam, aliquid vlterius discutit, médacium quarit. Nemo itaque vel clericus, vel militaris, velalterius conditionis, de fide Christiana publice turbis adunatis & aduenientibus tractare conetur in posterum, ex hoc tumultus & perfidiæ occasionem requirens. Nã iniuriam facitiudicio religiofissima synodi, si quis semel judicata ac recte disposita reuolue re & publice disputare contendit, cum ea que nunc de Christiana fide statuta sunt, aciuxta Apostolicas expositiones & statuta sanctoru patrum 318. 150. definita effe no scuntur. Nam in contemptores huius legis pæna non deerit, quia non solum contra fidem bene dispositam veniunt: sed etiam cum Iudæis & Paga. nis ex huiusmodi certamine prophanant veneranda mysteria. Et hactenus quidem dictu sit de studio Catholicorum principum ad Ca tholicam Romanam religionem suis in reghis conseruandam.

Adofficium Ecclesiasticorum prasulum pertine.

10, st principes commoneantur, atq, intelligant sui
muneris esse, st per eos sens a seruetur religio, quibustam exemplis ostenditur.

CAPVT XII.

Ovam in rem vt incumberent, cum suo zelo incitabătur, tum mouebantur etiam Catholicorum præsulum monitis, quos propius cura rerum Ecclesiasticarum & salutis omnium concernebat. Sic enim yt Ariano

THIM

n ta-

num

reli-

rat,

et,&

rho.

po.

ctri-

eita.

cre-

oru

1:res

tites

lina

tio-

1 ex

Cté-

ugu

pico

on-

UIT:

atos

Or-

tan-

int

CO-

15 Ca

otes

ecea

eaty

1gla

101-

UITB

ens

rum cœtus ex vrbibus eliminarentur Amphi lochius impetrauit: vt Nestorius eijcereturex Oriente, propterea queius adulterina doffina multi corrrumperetur, Ioannes Antioche nus Episcopus imperatorem rogauit, vt Eury ches mulctaretur exilio, fanctifsimus Leo po. tifex apud imperatoré suis literis & egit ipse, & agendum oftendit. Sanctus Agapitus ponti fex, vt Anthemius Constantinopolitanus Epi scopus exulare ob suam heresim cogeretur,apud Iustinianu imperatoré effecit. Ille quog vir beatus, & suo tempore clarus abbas, Petr Li. 16. a- Venerabilis, cum ad Arelatensem & Ebrudu-

conums.

pud Pau- nensem archiepiscopos scriberet, aduersus he lum Dia resim cuiusdam Petri de Bruis, eiusmodi inter cætera a shortatione expressit : Vestru est, ad quos præcipuè tã ex officio quam ex fingu lari scientia, in partibus illis cura ecclesie Dei spectat, & à locis illis in quibus se lat ibulainuenisse gaudet, & predicatione, & etiam, finecesse fuerit, vi armata per laicos exturbare. Sed quia maiorem operam eos couertendi q exterminandi adhibere Christianam charita tem decet, proferatur (inquit) eis authoritas: adhibeatur & ratio: vt fi Christiani permanere volunt, authoritati: si homines, rationicedere compellatur. Certe opera & assiduis mo nitis D.Bernardi, Petri Abailardi, & Henrica Apostatæ hæreses, non modo Ecclesiasticisce furis fuere damnatæ, verum etiam per feculares proceres, regnique patres profligate & op pressa. Sed & Beatus Dominicus, à quo, lingulari Dei prouidentia, Dominicanorum ordo

Vide ent-Rola 197. cum alsquot lequentib. 78.140.

pro.

pi

117

no T

m

m lis

P

ne fic

tij

ve

ne

ru

po

m CIS

CO

de

ob

ne

ma

ne cle

in

m

At

EL

Ma

fu

res

de

Au

profluxit, ad Albigenfium foedam sectam eliminandam, Comiti Montfortio & alijs pijs nobilibus magnus fuit incentor & adiutor. Tandemig fuit ea secta seditiofissimorum ho minum Ludouico rege, confilijs pientissima matris eius Blanchæ suppressa, Romanaig religio suz tranquillitati reddita. Denicy seculi potestatem ad episcoporum commonitionem, defensionis sux aduersus hareticos officium præbere oportere, declarat Lucij tertijdecretum,in quo expressum est eiusmodi verbis: Statuimus insuper, vt comites, baro- Cap. Ad nes, rectores, & consules ciuitatum & alio-abolenda rum locorum, iuxta commonitionem epilco porum, præstito corporaliter iurameto, promittant quod fideliter & efficaciter, cum ab eis fuerint requifiti, Ecclesiam contra hæreticos & eorum complices adiunabunt bona fide iuxta officium & posse suum. Si verdid obseruare noluerint, honore quem obtinent spolientur: & ad alios nullatenus affumantur: eis nihilominus excommunicatione ligandis, & terris ipsorum interd & Ecdesiæ supponendis. Ciuitas autem quæ his institutis duxerit resistendum, vel contra comonitionem Episcopi punire neglexerit resiflentes, aliarum careat commercio ciuitatum: & Episcopali se nouerit dignitate priuandam. Hoc igitur facerdotum semper suitofficiem, docere quid principes secularesig Magistratus pro tuenda Ecclesia facere deberent, suig huius debiti illos, cum res po-Aularet, commonefacere : ne quid per somnolen-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

iphi

rex

etri-

oche

uly

po-

ple,

onti

Epi

r,a-

1003

etr'

du-

she

In-

eft,

ngu

Dei

111-

ne

e.

iq

ita

cas:

ne-

CG\_

mo

·ic1

cé

14-

op

11-

do ro-

arbeiffn

a P ptifi P ti

ic

ti h d d

o di It gift fe

re

ci

n

fu

p

fi

ad-

96

nolentiam eorum Ecclesia caperet detrimen. Lib. 2.con ti. Propterea sane Petilianus Donatista, sacer. era literas dotes Catholicos vocauit carnifices, qui fue Petiliani runt authores (vtaiebat) imperatoribus, vtin cap. 19.00 ouiculas innocentes tam grauiter sæuirent 99. quas etiam fuis pænis & fanguine eternas celi diuitias mercari gloriabatur. Nec sum quidem nescius grauiter reprehensos esse Ida-In catalo- cium & Ithacium Episcopos, quorum fago script. ctione (vrait D. Hieronymus) Priscillianus

eccles.

genit.

cum alijs aliquot eius affeclis, à Maximo tyranno cassus est Treuiris. Qua de re scris que est ad & D. Ambar C. & D. Ambrosius cum eodem tempore apud Valentinia Treueros legatione fungeretur nomine Imvatore, vbi peratoris Valentiniani, separauit sese ab his (ue lega Episcopis, quiad necem (ait) quosdam pevionis ra tebant, licer deuios à fide. Sed horum insionemex. confiderato zelo, variè proculdubio peccaba tur. Primum, quod Ecclesia causam cognosci vellent à secularibus judicibus. Hoc enim beatus Martinus, qui tum agebat Treueris, nouum & inauditum nephas aiebat elle, vt causam Ecclesia iudex saculi iudicaret. Deinde accusationem ipsi suscipiebat in causa sanguinis, nece miserorum in indicio flagitatione sua postulates. Id quod à sacerdotibus esse

amb. ino- to irregularitatem incurrunt. Nam si Theo. mebri.

rationefu- dosius Imperator, præclaram adeptus victoriam, tamen quia hostes in acie strati sunt, abstinuit se consortio sacramentoru, donce Domini circa se gratia, filiorum exprimeretur

debet alienissimum, quodeg si faciunt, meri-

97

certare

aduentu: quid pati Episcopus debebit, qui se adalienum sanguinem fundendum, aut seue rum iudicem, aut accusatorio munere præbuerit inimicum? Hoc eniminter secularem & Ecclesiasticam potestatem interest, quòd illius quidem terribiliter gereda est administratio, huius clementer (vt August. ait) com- Lib. sacra mendanda est mansuerudo. Ideóque, vt est apud Prosperum in Chronicis. Timasio & Promoto consulibus, Irhacius & Vrsatius Episcopi ob necem Priscilliani, cuius accusatores fuerant, Ecclesiæ communione priuati sunt. Sed ipsum iam Sulpitium audiamus: Priscillianus (inquit)ne ab episcopis audiretur, ad principem prouocauit, permissumq idnostrorum inconstantia. Quia aut sententiam in refrangantem ferre debuerant, aut si hiipsi suspecti habebantur, alijs episcopis audientiam reservare, non causam imperatori de tam manifestis criminibus permittere. Ita omnes quos causa inuoluerat ad regem deducti: sequuti etiam accusatores Idaicus & Ithacius episcopi. Quorum studium in expugnandis hæreticis no reprehenderem, si non studio vincendi plus quam oportuit certassent. Ac mea quidem sententia est, mihi tam reos quam accusatores displicere. Certe Ithaciumnihil pensi, nihil sancti habuisse desinio. Fuit enim audax, loquax, impudens, lumptuosus, ventri & gulæ plurimum impertiens. Hic stultitiæ eousque processerat, vt omnes etiam sanctos viros, quibus aut liudium inerat lectionis, aut propositu erat

ien.

cer-

tue-

tin

ent;

ce.

qui.

da-

fa-

nus

ty-

cria

uin

oud

m-

his

pe-

III-

iba

10-

ım

ris,

Vt

111-

an-

10-

fe

r1-

-05

0-

ib-

0.

ur

certare ieiunijs, tanquam Priscilliani socios aut discipulos in crimen arcesseret. Ausus etiam miser est, ea tempestate, Martino Episco po, viro plane Apostolis conferendo palam obiectare hæresis infamiam. Namque tum Martinus apud Treueros constitutus, non definebat increpare Ithacium, vt ab accusatione defisteret. Maximum orare, vt sanguine infælicium abstineret; satis superig sufficere, vt episcopali sententia hæretici iudicati Ecclefijs pellerentur: nouum esse & inauditum nephas vt causam Ecclesiæ iudex seculi iudicaret. Præclare hic Martinus mansuetisfimi patris, quale effe decet Bpiscopum, fun-Epist. 158, Etus officio est. Quod etiam non neglexit D. Augustinus, pro Donatistis subinde supplicans, vt esset eorum damnatio præter supplicium mortis: aliàs etiam rescribens, vt eis parceretur. Fuitque temporibus illis causa peculiaris, quamobrem ita faciendum esse Episcopi sanctissimi iudicabant. Nempevt etiam ijs qui foris erant, hoc est gentilibus; quorum erat passim adhuc frequens,numerus, commendaretur mansuetudo Ecclesia: quæ suis inimicis & infestissimis etiam hostibus, cuiusmodi tum erant circumcellio. nes Donatista, parceret, tantumque abesset vt vindictam reponere velle videretur, vt etiam quo parceretur illis, supplicaret. Accedebat, Augustini quidem iudicio, vt ita putaret esse faciendum, quod sanctorum pasfiones, qui violentis circumcellionum incurfibus aut trucidati, aut mutilati, læsig erant graul-

0

qd

0

n le

V to

e

fe

re

tl

A

P

q

uj

ef.

99

grauiter, nollet inimicorum expetito fanguine obscurari, sed claras omnibus illustres que proponi, quo prodessent exemplis patientiæ. Quapropter in epistola quam ad iudicem Apringium scripsit, huncalloquitur eiusmodi verbis: Nunquid placet tibi (legenda sunt enim gesta ad sanandas animas, quas pestifera suasione vulnerarunt) nunquid placet tibi, vt ad finem gestorum, si cruentum istorum suppliciu continebit, legendo peruenire timeamus? Vbi ponimus (inquit) & ipsam conscientiam, ne malum pro malo qui passi sunt, reddid ffe videantur: Atque in eadem epistola: Si nihil aliud (inquit) constitueretur frenandæ malitiæ perditorum, extrema fortasse necessitas vt tales occiderentur vrgeret. Quanquam, quod ad nos attinet, si nihil ijs mitius sieri posset, mal lemus eos liberos relaxari, quam passiones fratrum nostrorum, fuso corum sanguine, vindicari. Nunc verò quado aliquid fieri potest, quo & mitis commendetur Ecclesia, & immitium cohibeatur andacia; cur non flectas in partem prouidentiorem, lenioremq sententiam? Quod licet iudicibus seculi facere, etiam non in causa ecclesiæ. Sicigitur illi tum episcopi, plane suo hocexemplo demostrantes, apud seculi iudicem magis Episcopum decere pro reosupplicare ne perimatur, qua accusatione vrgere vt occidatur: etiamsi ea sit rei causa, vt dignissimű esse morte prouidentiores non dubitent. Nam quis iniustu esse censuisset, interficere circumcelliones

G

non

109

et-

Ico

am

ımı

on

fa-

111-

ffi-

att

di-

uli

tif.

1112

D.

li-

ıp-

eis

ısa

fe

Vt

US;

ne-

1æ:

10-

100

Tet

Vt

ce-

-שנ

af-

ur-

mt

Ula

DE VNICA

non modo schismaticos insolentissimos, ve rum etiam crudelissimos homicidas? Nec de Priscilliano quidem quisquam dubitabit quin is fuerit extremo supplicio dignissia mus, qui obscana eius libidines & flagitia infanda cogitabit: Gemino enim (vtait Sulpititis) iudicio conuictus, confessus est se obscanis studuisse doctrinis, nocturnos quetiam turpium feeminarum egisse conuentus, nudumq orare solitum. Sed non defuerunt ijs temporibus, qui iniquissime damnatu conquererentur. Tanta enim in homine fuit hypocrifis, tantaque ad occultandas turpitudines industria (propter quod etiam illud habebat familiare; lura, periuria, secretum prodere noli) vt quamuis esset nequissimus, tame sanctissimus esse crederetur. Nec alia mul to de his qui eum sequebantur, passim gerebatur opinio. Et Ambrosio quidem Mediolanensi, ac Damaso Romanæ vrbis Episcopo frustra conatus est suco pietatis illudere. Sed fi non alijs imposuisset, non Latini Drepanij ad Theodosium in Paneg, hæc verba legerentur: De mortibus virorum loquor? cum descensum recorder ad sanguine fæminarum, & in sexum cui bella parcunt, non parcè sæuitum. Sed nimirum graues suberant inuidiofæg caufæ, vt vnco ad pænam, clari vatis matrona rapereturi Obijciebatur enimatque etia exprobrabatur mulieri viduænimiareligio, & diligentius culta diuinitas. Quid hoc maius poterat intendere accusator sacerdos! Fuit enim, fuit & hoc delatorum genus, qui nom!"

nominibus Antistites, reuera satellites atque adeo carnifices, non contenti auitis euoluisse patrimonijs, calumniabantur in fanguinem, & vitas premebant reorum jam pauperum; quin etiam cum iudicijs capitalibus adstitis. sent, pollutas pænali manus contactu ad sacrareferebant. Hæcigitur atque eiusmodico miserationem faciunt, atque etiam iniusta mortis opinionem pariunt ijs hominibus, qui non latis attendunt quanta læpe doctrinæpernicies, quæ ad animarum neces omni crudelitate graffatur, piæ velamento commilerationis obtegatur. D. certe Hieronymus Priscillianum dicit gladio seculi & totius orbis authoritate fuisse damnatum. At polt mortem eius (inquis) magis multo secta inua luit? Mouet enim & hoc nonnullos, vt saltem no expedisse dicantillum è medio tolli: Quia (vtait Sulpitius) Priscilliano occiso, non solum non repressa est hæresis, quæ illo authore proruperat, sed confirmata, latiusque propagata est. Namo sectatores eius, qui eum prius vt fanctum honorauerant, postea vt martyrem colere cœperunt: peremptorum corpora ad Hispanias relata, magnisque obsequijs celebrata eoru funera. Quin & iurare per Priscillianum summa religio putabatur. Verum si propterea tolli non expedire censentab hominenon solum sædissimum libidinum må cipium, sed perniciosissimum etiam hæreticum, turpitudinisque doctorem: quid de iphus Dei circa Arium iudicio dicturi funt? Hunc enim non homo sustulit è medio, sed III.

2C

Ci

1-

)-

m 1-

118

7-

1-

2-

0a=

ul

e\_ 0-

00

ed

111

110

le-

119

2-

11-

tis

ue

re-

OC

os!

jui

1110

n i

i

fi

n

0 8

q

N

13

C

n a

R

C g n

9

h

f

i

h ti

e

104

inusitato genere mali, profluetibus illi cum excremento visceribus, diuina eum ad æternas pœnas rapuit manus. Et tamen hanceius mortem, quam, nisi impius, nemo dicere potest non fuisse iustissimam, aut non prudenter irrogatam, grauiores multo per Arij discipulos turbæ sequutæsunt, latiusque hæresis serpsit, ac plures multo quam antè vitiauit. Verum hos quoniam non magni est momenti, cito relinquimus. Illud potius videndum est quale sit, quod posterioribus feculis frequentius est vsurpatum: vt in hæreticos animaduerteretur supplicio mortis. Nam Imperator Michael Europalates, mitissimus appellatus, diuino motus zelo, contra Manichæos capitalem animaduersionem Nicephori sanctissimi patriarchæ hortatu promulgauit. Quæ res nec tum quidem reprehensione caruit, cum essent qui dicerent, non licere facerdotibus promul-In Miscel gare contra impios mortem. Sicenim habet historia. Nec dubium id quidem est, quin & iudicium, & accusatio, & promulgatio seu decretum de sanguine fundendo, procul esse debeat à mansuetudine sacerdotali. Sed ad cos doctrina & admonitio pertinet ijs de rebus, quæ pro tempore necelfariæ esse videantur ad religionis conseruationem. Tota ergo præcipuè quæstio de do-Arina est, sitne ea vera & Catholica, qua tradatur, hominem hæreticum ob crimen hæreseos, cum præsertim profitetur, & in alios suz doctrinz spargit contagium, iuste affici fup-

b35.

supplicio mortis. Quæsi vera est, & si hominem hæreticum occidi iustum est: id deindevidendum erit num expediet, num vt idfiat, aliquando Ecclesiæ postulabit neceslitas. Quod fi erit, cum ad episcopos pertineat, vnumquemque sui offici, commonefacere, iuxta doctrinæ sanærationem, profectonihil erit ab illorum munere alienum, fi quandoque principem, etiam gladij sui admoneant, ad exterminandos vera religionis corruptores; proferentes cum D. Apostolo: Rom.13. Ministros esse illos Dei in eos qui male agut, nec fine causa gladium portare. Neque enim cum hoc faciunt, fines excedunt crediti fibi ministerij, quo iubentur docere, monere, arguere. Ideoque non dubitauit Augusti-Epist.120 nus Olimpium comitem adhortari, vt leges Celaris aduersus gentiles & Donatistas euulgaret; potuisset idem profecto & ipsum admonere Cæsarem, vt easdem conderet leges, quibus coerceretur insoletia schismaticoru. Porrò de iustitia qua puniatur morte crime hæreleos, & ante diximus aliquid, & hic modo non pigear adiungere: qui hæresim ac schisma non putet vltimo supplicio puniri sustè posse, hunc non intelligere satis, quæ horumfcelerű magnitudo et grauitas:quanta ad inficiendum pestis: quanta ad Rempublicam funditus euertenda vis existat. Quid enim imprimis concipi animo potest hæresi & schismate grauius? quorum altero fides,

qua Deum salutisis consequendæ rationem cognoscimus: altero charitas, qua Christo

eiusgs.

п

r

n

d

0

1-

IS

11

11

3

DE VNICA

eius'q corpori, quod est ecclesia, coniugimur, radicirus ex animis euellitur. Fides iustitia ac spiritualis in nobis ædificij fundamentum existit. Hæresis hoc sublato fundamento, vix inanem pietatis imagine ac fallacem virtutis simulationem relinquit. Quin & præteritis aliquando seculis, & his nostris infœlicisimis, eousque progressa est, vt furorem pro virtutis zelo, fornicationes facrilegas & adulteria pro thoris immaculatis & honestis, cædes & latrocinia pro iustissimis animaduersionibus præse tulerit. Fide religio constat, hæresis eandem corrumpit. Fides Christi in terris familia continet, eiquadiungit alienos, hæresis dissoluit eandem, ac dissipat benè coniunctos. Illa virtutes veras parit ac fouet, hec studia sancta eneruat, vitiorumq ma ter existit. In illa humilitas Christiano homi ne digna conspicitur, qua se in arduis quibusque suscipiendis diuinæ authoritati submittit; in hac intolerabilis superbia cognoscitur credere recusantis quod non intelligit. Fide Catholica incolumi, reliqua si exciderint, facilè resarciuntur: hæresis cum sidé subuertat, tanquam sublatis vitæ principijs, nihil aliud quam salutis desperationem, quatum in ipsa est, facit. Quæ verò pestis aut celerius inficit, aut suo contagio exitium affert alijs præsentius? Nonne hanc ait Apostolus Cancri instar serpere?qui morbos simulatque corporis humani partem aliquam corripuerit, continuò sensim atque occulte in reliquas partes inserpitsatque vbi inualuerit paululum, serò tum mediRELIGIONE.

105

medicinam paraueris. Sic vbi vnumquempiam hærefis vitiarit, lubrica deinde in alios fa cilitate prolabitur. An non vnicus homucio Arius erat?at non vna cum illo ipfius hærefis interijt:non longi enim temporis spacio vniuersum prope terrarum orbem inuasit;aulas, tribunalia, florentissimas ecclesias, publica & priuata omnia occupauit: velut scintilla, cu eam diu materies sicca fouerit, repente in maximum totius ædificij incendium exardescit. Nostræ verò cladis nonne perparua in Luthe ro initia fuêre? collucebat in ijs primum velut exigua quædam erroris scintilla, que si vt conspecta est, mox compressa fuisset, non has quas videre cogimur, ecclesiæ ruinas videre- Au.li. 16 mus. Sed cum ille maledicti Cham conceptus de ciu.c. animo calor, ille pestilentissimus hæreseos ignis sensim & paucorum in pectoribus aleretur, & increscens viciniora quæque corriperet, continuò sane etiam ad dissitos velut ardentes flammarum globos euomuit, continuò spargi ignes, miscerique incendia longè lateq cœperunt. Nam quoniam ecclesiasticis & Catholicis institutis, difficultas & asperitas atque amaritudo quædam visa est corru ptis mentibus permista esse, aduersa verò mira facilitate, leuitate, voluptate condiebanturillis offensi, his deliniti pleric rapiebantur in præceps: & bonorum verorum fpecie falsi, mala pro bonis, falsa pro veris, noxia pro salutaribus passim amplectebantur. Itaque permulti homines in vitia proni, & quibus aures ad noua audienda pruriebant, no-

uitio=

S

S

i

i

r

7

ce

m bi

lu

CC

no di

EL

u

V

CC tr

R

fi

n

CL

fe

ta

ra b

CC

m ti

fi.

it

b

rı

u

CI

E

b

108

uitioru erroruvenena fibià diaboli ministrie propinata, auide celeriter giusceperut, suscepta & hausta intimis visceribus coceperunt, concepta viug firmata, tanta nunc inhærefcunt tenacitate, vt eximi nec authoritate nec ratione poste videantur. Qua auté sit hæresis turbulenta:quanta quam'g fœcunda feditionum ac dissidiorum parens: q vis in illa insit ad bellorum ciendos motus, ad regna collide da & perdéda, ad miscéda turbandam omnia, gs nostrum hoc suo tépore no suo dano, aut certè finegrauissimo animidolore experitur. Neg verò hec nunc primum facit, sed natiuu hocillius ingenium effe, ex præteritis cognoscitur ætatibus. Quantum enim calamitatis in orbé Christian unuexerit dogmatis Aria-Vincetius ni susceptio, scriptores veteres memorie pro-Lirinesis. diderunt. Tunc enim no solum parux res, sed etia maxime labefactate funt. Nec tantum af-Anitates, cognationes, amicitiæ, domus, veru etiam vrbes, populi, prouincie, nationes, vni uerlum postremò Ramanum imperiu funditus conculfum & emotu est. Name cum prophana ipfaArianoru nouitas, velut furia que da, capto prius omniu imperatore, cueta dein de palatij culmina nouis legibus fubiugaflet, nequaquam deinceps destitit vniuerfa miscereatg vexare, priuata & publica, facra prophanag omnia:nullum veri ac boni gerere discrimen, sed quoscunque collibuisset, tanquam de loco superiore percutere. Tunc temeratæ coniuges, depopulatæ viduæ, propha nata virgines, dilacerata monasteria, distur-

## RELIGIONE.

107

bati clerici, verberati Leuitæ, acti in exiliu fa cerdotes, oppleta fanctis ergastula, carceres, metalla: quorum pars maxima, interdictis vr bibus protrufi at extorres, inter deferta, fpe luncas, feras, faxa: nuditate, fame, fiti affecti, contriti & tabefacti sunt. Atque hæc omnia non ob aliud, nisi profectò, dum pro cælesti dogmate, humanæ superstitiones introducutur:dum bene fundata antiquitas, scelesta no uitate subruitur: dum superiorum instituta violantur, dum rescinduntur scita patrum, conuelluntur definita maiorum, dum sesein tra facratæ atque incorruptæ vetustatis ca-Rissimos limites, prophanæ ac nouellæ curio sitatis libido non continet, Quid verò de Donatistarum immanitate multa commemore? cum enim iam sese nonnihil eorum remissaser rabies, atque ab corum sæuitia in aliquan tam libertatem populus Christianus respirasset, multigeorum qui prius illorum parti bus adhæfissent, ad Catholicam reuerti velle cœpissent, tantis repente sunt odiorum stimulis incitati, vt contra corum infidias aper Aug. epia tissimaque latrocinia vix vllæ ijs locis Eccle-50. six possent esse secura: vix vlla via tuta, qua iter agerent, quicunque aduersus eorum rabiem pacem Catholicam prædicarent, eorumque dementiam perspicua veritate conuincerent:vsqueadeo prorsus non modo laicis, vel quibuslibet clericis, sed ipsis quoque Episcopis Catholicis quodamodo proponebatur dura conditio. Aut enim tacenda erat veritas, aut eorum immanitas perferenda. Tam

Tam sæpè aliàs eiusmodi fructus nobis hære fis peperit, vt vbi talia facta non fint, non voluntas defuisse, sed facultas abfuisse credenda sit. Szuire Donatistz aliquando se nolle di cebant, ego verò (inquit Aug.) non potuisse arbitror. Nulla bestia si neminem vulneret, propterea mansueta dicitur, quia détes & yn gues non habet. Hoc igitur crimen tantæimpietatis plenum, vt ipfius pietatis fundamen. tum radicemque tollat: tam pestilens ac perniciosum, vt nisi attentissime quisquam caue rit, procult separetur, in periculum perdendæ salutis adducatur : Hoc tam inquietum malum, turbulentum, rerum'e mutationis auidum, non exilio, non vinculis, non facultatum amissione, non omni persequutione, adeoque ipsa morte dignum censebimus? Ergo puniuntur isto modo homicidia, adulteria, furta: fola sacrilegia impunita remanebunt? Quid quod facultatibus exuantur, quod fup plicijs excruciati fumma æquitate necentur, id nos permouebit; quod verò fimpliciorum animos mortiferis suasionibus perdiderint, pro nihilo putabimus? Cur indignus videa. tur morte corporis, qui animi grauissimam

Ca,17.li.1 mortem intulerit? Sed hominum multitudo
sõtra epi. non in corde cor, sed in oculis habet. Si enim
stola Par. sanguis exit de corpore mortali, continuò
meniani quisquis aspicit exhorrescit; si verò à pace
Christi præcisæ animæ atque separatæ, in hæresis vel schismatis sacrilegio moriutur, quia
non videtur, non plangitur. Imò verò mors
tetrior atque sunestior, &, vt plane dixerim,

ve

n

n

n

n

t

n

in b

i

e

h

Ì

verior iure cousuetudinis deridetur : sichomines fumus, ijs folis, quæ fub fenfus cadunt, permouemur. A morte (inquis) ac perfecutione dignissimos quidem confiteor, sed hacinferre cuiquam ob schisma aut hæresim, humanæ potestatis esfe, id verò pernego. Quid igitur (inquam)est, quod in epistola ad Roma Cap. 13. nos Paulus ait? Omnis anima potestatib, sublimioribus subditasit, non est enim potestas nisià Deo; que autem à Deo sunt, ordinata Ibidem. funt:Itaque qui potestati relistit, Dei ordination relistit. Qui autem resistunt, ipsi sibi damnationem acquirunt. Nam principes non funt timori boni operis, sed mali. Vis autem non timere potestatem?bonum fac, & habebis laudem ex illa. Dei enim minister est tibi in bonum, Si autem malum feceris, time, no enim fine causa gladium portat. Dei enim mi nifter est, vindex in iram ei qui malum agit. Cum igitur apertifsime his verbis gentium Apoltolus, diuinitus tributam affirmet principibus potestatem supplicium de is sumendi qui male fecerint, tota in eo posita quassio est, nihílne mali hæreticus aut schismaticus faciat. Nisi autem malum esfet, atque id quidem grauissimum schisma facere, non diuinis in litteris legeremus Dathan & Abyron, cum se schismate ab reliquis segregassent terræ hiatu deuoratos; cæterosque omnes qui illis consensissent, igne de medio ipsorum existente, consumptos. Quo quidem tam præsen ti horrendo'c supplicio declaratum est, quan tis illi vltimis supplicijs reseruentur, quibus,

cum eodem in scelere sint, patiétissime tamé in hac mortali vita parcitur. Si nihil mali hæ reticus faceret, non Hymenæum & Alexandrum, qui circa fidem naufragium fecerat, Apostolus Sathanæ tradidisset, vt discerent no blasphemare. Quod si malè ac scelerate prorfus & hæreticus & schismaticus facit, timeat vterque principis potestatem, non enim fine causa gladium portat, minister enim Dei est, vindex in iram ei qui malum agit. Recte igitur D. Augustinus, Terrene potestates (inquit) cum schismaticos persequuntur, ea regula se defendunt, qua dicit Apostolus: Qui potestati refistit, Dei ordinationi refistit, & ea quæia semel retulimus. Rectè & Bernardus pronun ciat fatius effe vt gladio coerceantur, illius vi delicet qui non sine causa gladi u portat, qua in suum errorem multos traducere permittă tur. Ac de iustitiæ quidem ratione satis. Quid autem aliquando opus facto sit, quide expediat;ea prudentiæ subiecta quæstio est. Ná vel pro hæreticorum ingenijs doctrinæts peruersitate, vel pro tempornm conditionibus maior vel minor adhibenda est coercio. Augustinum quidem ipsum fecit olim experientia hac in causa prudentiorem, cuius &illasententia est : Cogunt sæpe di-

Videre eft boc Retrac. 18,2.ca.15.

> uersas inuenire medicinas variorum experimenta

morborum.

IN-

## INDEX CAPITVM.

N Republica constituenda, vel instauranda, o conseruanda, primă esse religionis habendam rationem. CAP. I.

Iuxta veterum receptam de Republica definitionem, non constare Rempublicam sine cosensu populi in vna eandemá; veram religionem. CAP. II.

Sicut iustitiæratio sine qua Respublicanon est, postulat vt Deo suus honos vera religione deferatur:ita postulare etiam, vt eius dehonestationes atque iniuria que fictis @ falsis religionibus irrogantur, legibus pænalibus propulsen-CAP.

In vnica religione Catholica concordia pacifá, publica vinculum præcipue consistere, eoque soluto granisime perturbari. CAP. IIII.

Diuersitate religionum non solum Rempublicam inter ciues, sed & familiam inter domesticos perturbari. CAP. V. 33

Ad perturbandam euertendamá, rempublicam nihil va lere magis quam noue & commentitie religionis introdu-Stionem. CAP. VI. 36

Obedientiam que superioribus in Republica debetur, maxime solui noue religionis, presertim vt nunc est eius mouitas, introductione. CAP. VII.

Frustra hareticos pratexere peccata prafectorum, ve eis doceant obediendum non esse. CAP, VIII, 49

Tuxta

42

le æ

ő

t

e

,

·)

1

## INDEX CAPITVM.

Tuxta scripturas sanctas hoc esse debere studium principum Christianorum, vt vnica in republica, eaque Catholica Romana religio obtineat.

CAP. IX.

56

Dissoluuntur argumenta quædam, ex ratione scripturis. que petita, quæ supradicta conuellere videantur. CAP. X.

Christianorum principum exemplis declaratur studium fuisse in Ecclesia perpetuum, vt vnica religio Catholica Ro-

mana, quoad posset, in publico suo exercitio retineretur. CAP. XI.

78

Ad officium Ecclesiasticorum præsulum pertinere, ve principes commoneantur, atque intelligant sui muneris esse, ve per eos vnica seruetur religio, quibusdam exemplis osten ditur. CAP, XII.

Social Jesu Padarborna

FINIS.

