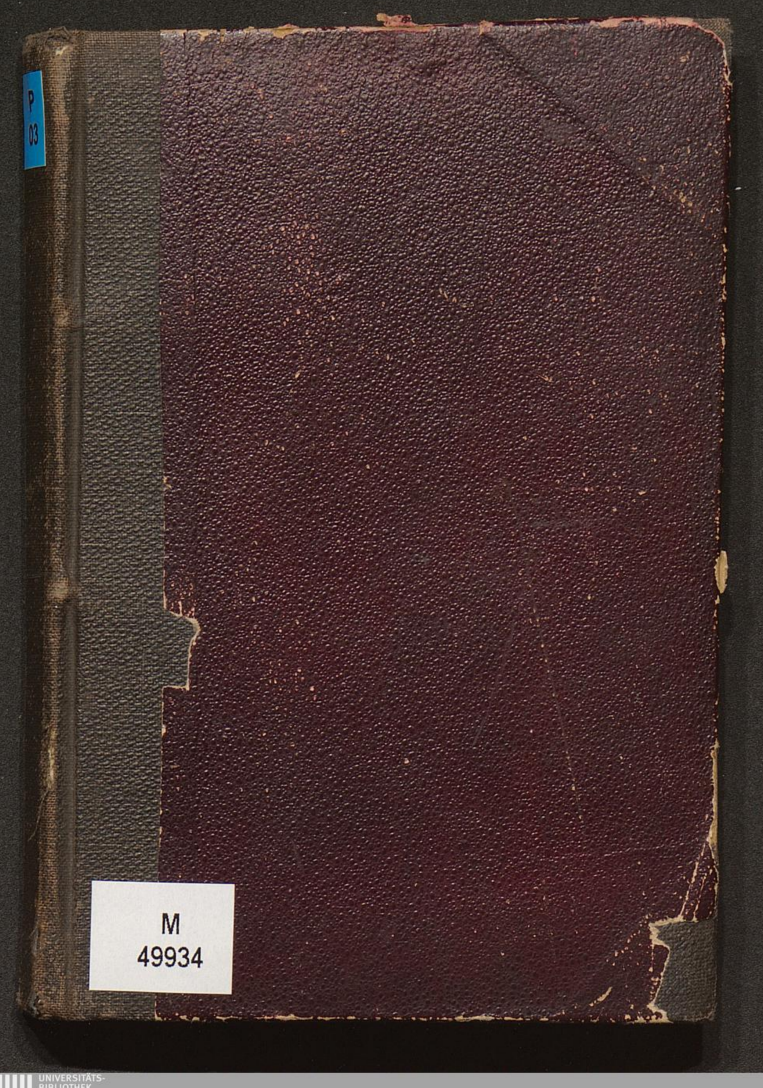


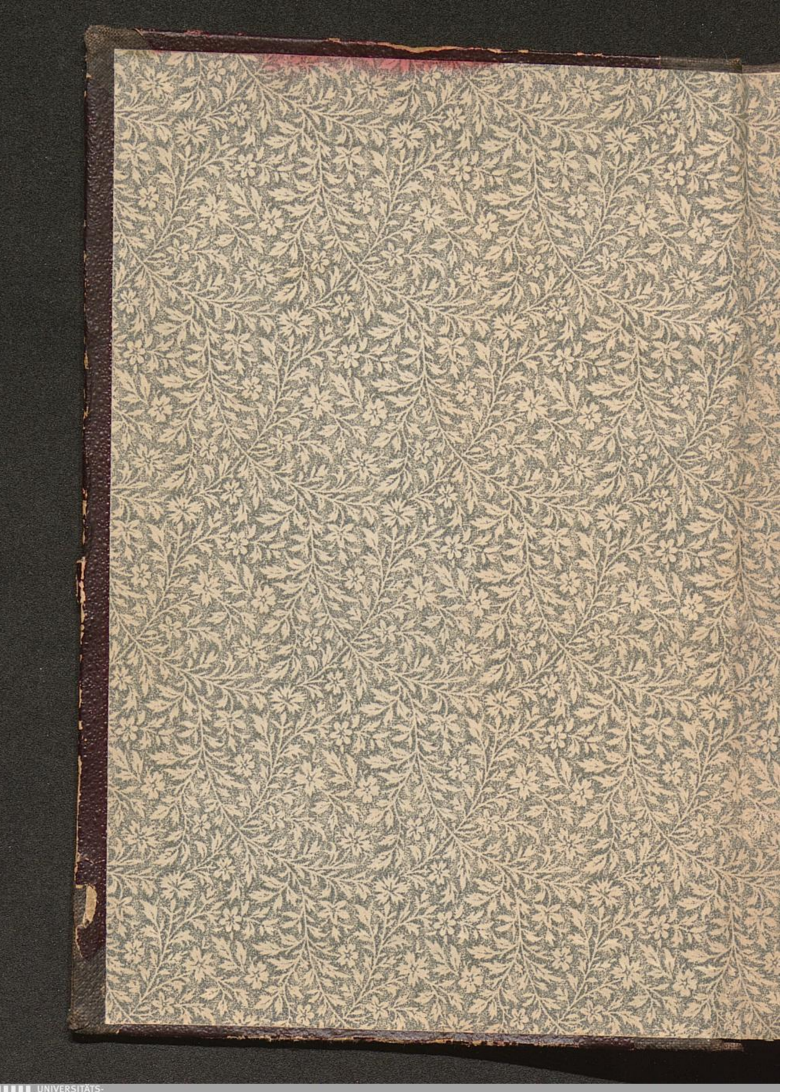
#### Universitätsbibliothek Paderborn

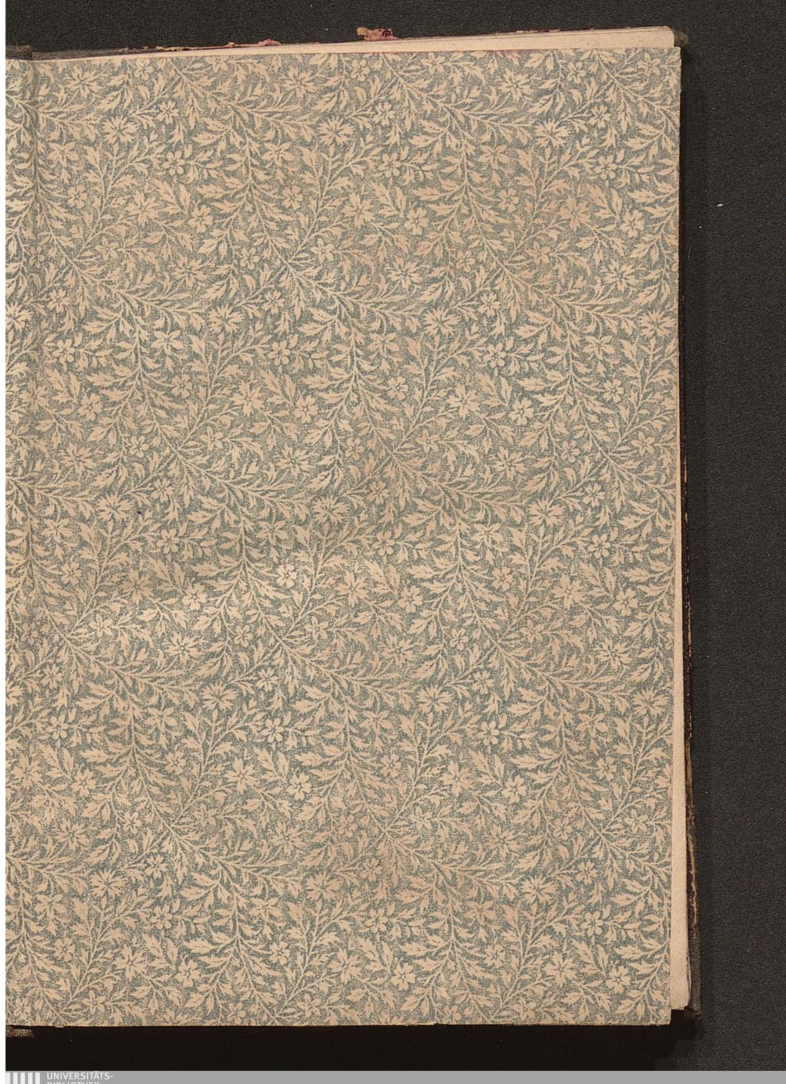
## Der Jesuitenorden, seine Gesetze, Werke und Geheimnisse

Schneemann, Gerhard Regensburg [u.a.], 1872

urn:nbn:de:hbz:466:1-31368









Der

# Iesuitenorden

feine

Geseke, Werke und Geheimnisse.

Farsbeuter

Eine Beleuchtung nach den Quellen.

ien,

tter

sette

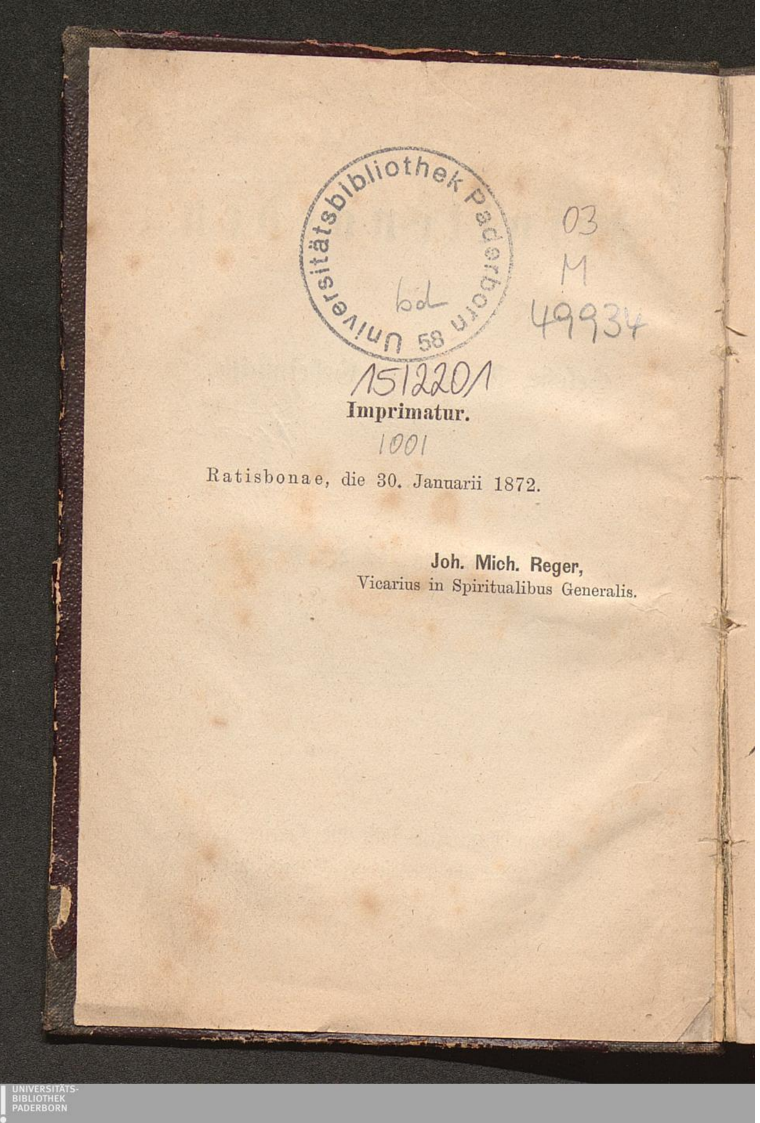
egen Bro=

fol=

innte heil= tirche

Drben'

Regensburg, Hew-York und Cincinnati. Papier, Druck und Verlag von Friedrich Pustet. 1872.



#### Dorwort.

Vor mehreren Jahren wurden diese Blätter geschrieben. Ein Sturm, welcher damals dem Jesuitenorden in Deutschland zu drohen schien, hatte sie veranlaßt. Doch das Gewitter verzog sich, und so wurde auch diese Schrift bei Seite gelegt.

Jest beginnt es wiederum gewaltig gegen die Jesuiten zu wettern. Der Congreß der Protestkatholiken zu München nahm einstimmig folgende (6.) Resolution oder, um mit Michelis zu reden, folgendes Todesurtheil an:

"Da offenkundig durch die sogenannte Gesellschaft Jesu die gegenwärtige unheil= volle Zerrüttung in der katholischen Kirche verschuldet worden ist, da dieser Orden seine Machtstellung dazu mißbraucht, um in Hierarchie, Elerus und Volk culturseind= liche, staatsgefährliche und antinationale Ten= denzen zu verbreiten und zu nähren, da er eine falsche und corrumpirende Moral lehrt und geltend macht, so sprechen wir die Ueberzeugung aus, daß Friede und Ge= deihen, Eintracht in der Kirche und richtiges Verhältniß zwischen ihr und der bürger= lichen Gesellschaft erst dann möglich ist, wenn der gemeinschädlichen Wirksamseit dieses Ordens ein Ende gemacht sein wird."

Mit dem Münchener Congresse fraternisirte in diesem Punkte vollkommen der Protestanten= tag von Darmstadt. Die dort gefaßte Resolu= tion lautet nämlich:

"Die Sicherheit der Rechtsordnung und die Autorität der Gesetze und der Staats= gewalt, die Wohlfahrt der bürgerlichen Gesellschaft, die Wahrung des confessionellen Friedens und der Schutz der Geistesfreiheit und Geistescultur erfordern das staatliche Verbot des Jesuitenordens in Deutschland. Der Protestantenverein betrachtet es als eine ernste Pflicht der deutschen Protestanten

und der ganzen deutschen Nation mit aller Kraft dahin zu wirken, daß jede Wirksam= keit in Schulen und Kirchen den Angehö= rigen und Affiliirten des Jesuitenordens verschlossen werde."

Moch weiter ist man jüngst in Berlin ge= gangen, wo der Orden förmlich verdächtigt wurde, daß er die Internationale in ihrem schändlichen Treiben mit Geld unterstützt habe.

Ganz anders hat die katholische Kirche, der katholische Episkopat, das katholische Volk, ja auch viele der hervorragenoften Protestanten über die Gesellschaft Jesu geurtheilt. Man lese nur einmal die vielen Erflärungen, Petitionen, Re= folutionen von Volksversammlungen, Abreffen, welche der gegenwärtige Angriff auf die Gesell= schaft Jesu hervorgerufen und die katholische Presse veröffentlicht hat. Das Licht kann nicht von der Finsterniß, das Feuer nicht von dem Waffer verschiedener sein, als dieses Urtheil von dem Verdict der Münchener = Darmftädter Ver= fammlung. Das eine wie bas andere ift zu prüfen. Zu diesem Behufe nahm ich das ber= geffene Manuscript wiederum hervor und über= arbeitete es noch einmal mit Rücksicht auf die

neuesten Angriffe. Bei der Abfaffung der Schrift habe ich mir keine Mühe verdrießen lassen, um die zuverläßigsten Nachrichten zu erhalten.

Die gesammelten statistischen Notizen betreffen zum Theil das Jahr 1864; da ich bestimmt wußte, daß das sich aus ihnen ergebende Restultat bis heute im Wesentlichen das nämliche geblieben, so hielt ich es für überslüssig, gegenswärtig noch weitere Details darüber einzuziehen.

Der Berfaffer.

#### 1. Was ist der Jesuitenorden?

Auf den ersten Blick scheint diese Frage unnütz zu sein. Das Wort Tesuit ist in Aller Munde. Handelt es sich um Jesuiten, so ist Niemand, der sich nicht für kompetent erachtet, mitzusprechen. In der That ist auch nichts leichter, als zu ersahren, was Jesuiten sind. Seit 1848 hat der Orden in Deutschland eine Wirksamkeit entfaltet, die Niemanden verborgen blieb. Jeder Gau unseres Vaterlandes, jede nur etwas bedeutende Stadt, worin Katholisen wohnten, hat Jesuiten gesehen, ihre Predigten vernommen; und die offenherzigen Patres suchten nach Kräften die unzähligen Fragen zu beantworten, die man über ihren Orden an sie richtete. Wie kann man demnach noch im Unklaren sein über eine so offenkundige Sache?

Und dennoch ist man es. Dies beweisen vor Allem die schwankenden Vorstellungen, die man sich über Zessuiten macht. Manche sind so oft durch Brandreden über "Inquisition und Jesuiten" alarmirt worden, daß sie beides mit einander verwechseln. So hat ein gegenswärtig in Leipzig ausgestelltes Gemälde von Kaulbach den Tiltel: "Peter Arbues von Epila, Großinquisitor der Jesuiten." (A. A. Zeitung Nr. 280, 7. Oktober 1871, Beilage.) Arbues starb aber 1485, bevor der

Gründer der Gesellschaft Jesu geboren war. Andere denken nichts Weiteres unter diesem Orden, als daß die Jesuiten ein Ausbund von Verschmittheit und Heuchelei sind, die unter dem Vorwande religiöser Zwecke auch das Allerschändlichste für erlaubt halten. Vorstellung gewinnt gar oft eine bestimmtere Form. Man denkt sich den Jesuitenorden als eine geheime Ge= sellschaft (etwa nach Art der Freimaurerei), welche eine geistige Weltherrichaft anstrebt. Da man nicht läugnen kann, daß Jesuiten auch öffentlich als solche auftreten, so nimmt man außer diesen noch geheime Mitglieder in Weltkleidern an; über den Zusammenhang beider Theile bildet man sich dann die abenteuerlichsten Vor= stellungen. Die Einen unterscheiden im Orden zwei Observanzen, eine kleine und eine große; Andere träu= men von einer Affiliation, noch Andere verbinden Beides mit einander. Solche Angaben vernimmt man nicht nur von Ungebildeten, sondern findet sie sogar in Ram= merberhandlungen und bändereichen Schriften. erhält man aber eine leichte Handhabe gegen alle ent= schiedenen Männer. Will man einen solchen verschreien, so heißt es gleich, er ist ein Jesuit, mag er auch Frau und Kinder haben oder sogar Protestant sein. Hat nicht Herr Blunschli bereits Geld "zum Kampfe gegen die Jesuiten aller Bekenntnisse" sammeln laffen?

Man wähne aber nicht, daß bloß die polemische Literatur oder Discussion dieses in seiner Bedeutung so ganz unbestimmten Kraftwortes sich bemächtigt habe. Selbst Gesetzgeber haben in den allerwichtigsten Erlassen,

wenn sie von Jesuiten sprechen, eine unbegreisliche Unstenntniß gezeigt. Nahm nicht das Schweizervolk in seine Versassung ein Gesetz gegen die Affilierten des Jesuitenordens auf? Und doch ist es eine unzweiselschafte Thatsache, daß diese Affilierten nirgends auf der Welt leben, sondern nur ein nebelhaftes von der Jesuitenangst geschaffenes Schreckbild sind. Hat nicht das Frankfurter Parlament in einem Paragraphen der Grunderechte, welcher die Jesuiten zum ewigen Exil verdammt, Redemptoristen und Liguorianer als zwei verschiedene Orden zur großen Heiterkeit der katholischen Welt hinsstellen wollen?

"Zu verkennen ist nicht," sagt der protestantische Staatsmann Dr. Hannibal Fischer (Aburtheilung der Jesuitensache S. II.), "daß ""Ultramontanismus und Jesuitismus"" zwei unter das Volk geschleuderte Kraft= worte sind, deren Laut bei der dem Laienstande so ganz unerfaßlichen Bestimmung des Begriffs ..., wie alle Schreckbilder, die Gemüther um so mehr zu ergreifen geeignet ist, als dadurch mehr der Phantasie wie der nüchternen Berftandesanschauung Spielraum gegeben Das Schlagwort "Jesuit" wirkt darum bei mird." vielen Gebildeten und Ungebildeten besser als alles An= dere. "Es dispensirt," rief Montalembert in der Pairs= kammer, "von der Wahrheit, es ersetzt die Gerechtigkeit." Man darf unter seiner Firma den Nicht nur dieses. größten Unsinn vorbringen und dabei sicher auf den Beifall Gelehrter und Ungelehrter rechnen. So sagte auf dem Darmstädter Protestantentage bom 4. Oktober Pfarrer Schellenberg aus Mannheim: daß "der Jesuitenorden in den Schulen, auf den Kanzeln und an den Altären mit Gift, Mord und lodernden Scheiterhaufen gewirkt," und Professor Schenkel setzte hinzu, daß sie "die Instrumente des Krieges, Schwert und Blut, und den Henker gebraucht." (A. A. J. Nr. 279, 6. Oktober 1871.) Lodernde Scheiterhausen in Schulen und auf der Kanzel! Blut und Schwert die Instrumente des Krieges! Was ist das für ein Kopf, welcher so etwas aussinnen, und ein Publikum, welches so etwas beklatschen kann!

Es leuchtet also ein, die Begriffe über die Jesuiten sind so verworren und verschwommen, daß hier vor Allem Aufklärung Noth thut. Das ist nun nicht schwer. Die Gegner des Jesuitenordens sahen sich genöthigt, sogar dort, wo sie denselben bitter tadelten, rühmend anzu= erkennen, daß seine Mitglieder "wußten, was sie thaten, was sie wollten," daß sie "eine volle und klare Er= kenntniß ihrer Prinzipien und ihres Zweckes hatten." (Guizot, Histoire génerale de la civilisation. Bru-xelles 1833 p. 225.)

#### 2. Das Gesethuch der Gesellschaft Jesu.

Die hauptsächlichste Quelle, welche den nachfolgen= den Blättern zu Grunde liegt, ist das Institutum Societatis Jesu. Dieses zwei dickleibige Quartbände hal= tende Buch enthält nicht nur die Regeln und die Con= stitutionen des Ordens, sondern auch die vorzüglichsten sich hierauf beziehenden Actenstücke, die Bullen und Breven der Päpste, die Beschlüsse der Generalversamm= lungen des Ordens, den Unterrichtsplan, die Exerzitien und besonders die Instruktionen und Verordnungen des Pater Aquaviva. Man wird um so weniger die Zusverlässigkeit dieses Buches beanstanden können, da es mit Erlaubniß der Generalversammlung des Ordens in der Jesuitendruckerei von Prag und zwar ausschließlich zum Gebrauche der Ordensmitglieder gedruckt wurde. Nach der Unterdrückung des Ordens ist es dann in alle größern Bibliotheken gekommen und jetzt auch antiquas

risch sehr häufig zu haben.

Neberall verlangt man gegenwärtig quellen=
mäßige Darstellungen. Eine Ausnahme wird nur
gemacht, wenn man über die Gesellschaft Jesu schreibt.
Man hält sich dabei gewöhnlich an Schmähschriften
und an die verdrehten Citate, welche sich in diesen sin=
den. Unter Tausenden, die über das Institut des Je=
suitenordens schimpfen, hat häusig auch nicht ein Ein=
siger die vom heil. Ignatius versaßten Constitutionen
und noch weniger die Instruktionen, und Briefe des
Ordensgenerales Aquaviva gelesen. So erklärt sich die
Behauptung, Aquaviva habe den ursprünglichen von
Lopola versaßten Plan verändert. Der auch nur
oberstächlich die Berordnungen und Schreiben Aquavi=
va's durchblättert hat, weiß, daß Niemand mit solch

<sup>1)</sup> Nach v. Kanke (die Päpste im XVI. u. XVII. Jahrh. III., 123 ff.) ist die große Umwandlung des Ordens nach dem Tode Aquaviva's vor sich gegangen. Er folgt in seiner Erzählung, "größtentheils" einer anonymen, noch ungedruckten Schmähschrift wider den Orden. Aber die in diesem Libell enthaltenen Ungereimtheiten beweisen, daß dessen Verfasser nichts weniger als "tief

eiserner Festigkeit, wie dieser General, die Regel und Versassung der Gesellschaft Jesu in ihrer ursprünglichen Reinheit zu bewahren suchte, und das gegenüber Fürssten von der Unbeugsamkeit eines Sixtus V. und eines Philipp II. von Spanien. Wie über Aquaviva schreibt man auch über die Jesuitenregel unzählige Unrichtigskeiten, weil man es verschmäht, die hauptsächlichste Quelle, das Institutum Societatis Jesu, zu befragen.

Eine andere Ursache solcher falschen Angaben ist, außer der bodenlosen Lügenhaftigkeit mancher Gegner des Ordens, die Unkenntniß der ascetischen Sprache, in der die Jesuitenregel und die darüber handelnden Schrif= ten verfaßt sind. Wie jede Disciplin, so hat auch die Ascese

eingeweiht" war. Die vornehmfte Umwandlung des Ordens foll barin bestanden haben, "daß die Professen in den Besitz ber Macht gelangt" und "Rectoren und Provinziale wurden." Als ob nicht ichon der Ordensftifter regelmäßig aus den Professen die Provinziale gewählt! Als ob der Ordensstifter nicht in seinen Constitutionen wiederholt (P. IV. c. 10. declar. A., P. VI. c. 2. §. 3. et declar. C) angemerkt, wo die Nothwendigkeit ober ber Nutzen der Collegien es erfordere, könnten auch Professen gu Borftehern derfelben ernannt werden! Die Wirksamkeit und Geschichte des Ordens liegt offen vor der ganzen Welt da. Wer ju ihrer Charakterifirung einer anonymen Schmähichrift folgt, hat feine Entschuldigung, wenn er Unrichtiges vorbringt. Auch die von Ranke angeführten Stellen aus Briefen der Generale beweisen nicht, daß die Migbräuche, von denen dort die Rede ift, allgemein oder andauernd in dem Orden gewesen seien. Es fommt mir nicht in ben Sinn, alles Unrichtige in Ranke's Darftellung verbeffern zu wollen; doch bemerke ich noch, daß er öfter fich auf ein Buch beruft, deffen Echtheit und Unverfälschtheit nichts meniger als gewiß ift, nämlich auf die dem P. Mariana beigelegte Schrift über die Regierung der Ges. 3. Siehe hierüber den

ihre besondern technischen Ausdrücke. Weil man diese nicht kennt, trägt man den tollsten Unsinn in die Jesuitenregel hinein. So wollte der Ritter von Lang in Part. VI. c. 5. gefunden haben, daß die Jesuiten durch ihre Obern zum Sündigen könnten angehalten werden; er verstand den Ausdruck obligatio ad peccatum nicht Sogar der berühmte Berliner Geschichtsforscher v. Kanke ließ sich zu dieser unrichtigen Deutung verleiten, ')

protestantischen Kritiker Banle Dictionnaire art. Mariana. Ed. du Régent. III, 1925.

1) Der Ausdruck obligatio ad peccatum (wörtlich: "Ber= pflichtung bis zur Gunde" d. h. fo weit verpflichten, daß die Nichtbeachtung der Verpflichtung eine Sunde ausmacht) findet fich auch in den Regeln anderer Orden ftatt des gewöhnlichen obligatio sub peccato (Berpflichtung unter Siinde). Peccatum bedeutet also hier nicht die That der Sünde ("zum Sündigen verpflichten," bann wäre ad peccandum ober ad peccatum committendum gesett), sondern die Schuld der Sünde. Dieser Sinn erhellt übrigens auch aus dem Zusammenhange. Lopola wollte, wie wir später noch zeigen werden, daß die Seinigen mög= lichft aus freier Liebe handelten. Darum jagte er an ber in Frage stehenden Stelle der Constitutionen: "Damit Niemand aus Anlag der Satungen in den Fallftrick der Sünde gerathe, verpflichten, abgesehen von den Gelübden, die Regeln und die Lebensweise des Ordens nicht unter Sünde (d. h. ihre Ueber= tretung ift an und für sich noch keine Sunde) es sei benn, daß ber Borgesette aus besondern und erheblichen Gründen folches im Namen Jesu Chrifti befehlen würde, damit anstatt der Furcht vor der Sünde die Liebe jeglicher Vollkommenheit eintrete und ber größere Ruhm Chriftus', unferes Schöpfers und herrn, fich ergebe." Der Sinn des Ausdruckes fteht endlich unzweifelhaft aus Exam. c. 3. declar. A. fest, wo es heißt: Dbligatio vera dicendi in examine debet esse ad peccatum, « "bie

die er jedoch in der zweiten Ausgabe seiner Papstgesschichte zurücknahm. Das ist nur ein Beispiel aus einer Menge anderer herausgenommen. Baut man sonst nur auf das Urtheil von Fachmännern, so machen die Orsbenssachen hiervon eine Ausnahme; hier will Jeder mitsprechen, Jeder meistern, so fern er auch dem Orsben steht.

Wer am Besten etwas kennt, kann uns auch den besten Aufschluß darüber geben. Darum sind die Er= klärungen, welche Ordensmitglieder von ihren Regeln geben, gewöhnlich allen andern vorzuziehen. Die Je=

Berpflichtung die Wahrheit zu offenbaren bei der Prüfung (der Ordenskandidaten) foll fein unter Sünde," d. i. fie begehen eine Stinde, wenn fie die Wahrheit nicht offenbaren. Rach der gegnerischen Auslegung müßten die Ordenskandidaten fündigen, wenn fie die Wahrheit fagten!!! Ranke meint nun freilich, "daß Die Constitution deutlicher fein follte." (Die Römischen Bapfte. Berlin 1854. I, 223). Doch denjenigen, für die Lopola geschrie= ben, und in denen er die Renntniß des firchlichen Sprachgebrauches voraussetzen durfte, war 'die Constitution jo deutlich, daß ficher keiner derselben sie je falsch verstanden und den gottlosen Unfinn, als ob ein Befehl zur Günde verpflichten könnte, dem heiligen Ordensftifter aufgebürdet. Bum Ueberfluß hat letterer, wie ich später zeigen werde, wiederholt und ausdrücklich erklärt, daß der Gehorfam dort nicht verpflichte, wo Sündhaftes geboten würde. Mehreres über diesen Punkt bringen verschiedene proteftantische Schriftsteller z. B. Fischer, Aburtheilung ber Jesuiten= sache S. 35, Herzog Realencyclopädie VI., 540 und II. Supple= mentband S. 671, "Jahrbücher der Theologie" Jahrg. 1864. Das erfte Erforderniß eines Kritifers ift Berftandniß ber Sprache. Was würde man von einem Jesuiten sagen, der deshalb gegen eine Börsenoperation predigte, weil er den fie bezeichnenden tech= nischen Ausdruck nicht verstünde? Fiat applicatio!

suiten haben vielsach ihre Regel erklärt. Suarez hat einen Folioband darüber geschrieben unter dem Titel: de religione. Unter den kürzern Erklärungen ist, absgeschen von der populären des Rodriguez ("Anleitung zur christlichen Bollkommenheit"), besonders zu merken die Schrift des Zeitgenossen und Schülers Loyola's Ribadeneira: de ratione Instituti S. J. (neu aufgeslegt in Rom 1864), und die vortrefsliche Broschüre des P. X. de Ravignan: de l'existence et de l'instituti de l'existence et de l'existence

tut de la Comp. de Jésus. 1)

Noch besser sernen wir den Geist des Ordens aus den Briefen der Generäle kennen (Epistolae Praepositorum Generalium S. J., Gandavi 1847), sowie aus der Geschichte seiner Wirksamkeit, deren Größe sogar nach dem Urtheile der Gegner sich auf die Vorzüglichkeit der vom heil. Ignatius versaßten Constitutionen stügt. Clemens XIV. nannte deren Grundzüge<sup>2</sup>) in dem Breve, wodurch er die Gesellschaft aushob, "heiligste Gesehe", und Pius VII. gab dem wiederhergestellten Orden dieselben Regeln zurück, ohne nur einen Strich hinwegzunehmen oder hinzuzusehen. "Bei ihrer Versertigung," sagt Döllinger (Handbuch der Kirchengeschichte von Hortig II., 2. S. 778), hatte der Ordensstifter "kein anderes Buch auf dem Zimmer, als das neue Testament und die Nachfolge Christi."

<sup>1)</sup> Eine Uebersetzung erschien in Aachen u. in Schaffhausen 1844. Die zuver lässigsten Aufschlüsse über das Institut und die Geschichte der Jesuiten sinden sich auch in der vortresslichen Vertheisdigungsschrift: "Die Jesuiten von einem Jesuiten." (P. Cahour.) Augsburg 1844.

2) Die sogenannte formula instituti.

Wegen des unbeugsamen Festhaltens des Ordens an seinen Constitutionen kann man aus diesen am besten seinen Geist kennen lernen. Nach ihnen suchte er feine Mitglieder zu formen. Die Regeln und mas dar= auf Bezug hat, werden den Jesuiten während ihrer dreijährigen Probezeit beinahe Tag für Tag erklärt, ein Auszug aus den Constitutionen ihnen jeden Monat vor= gelefen; die Obern follen forgfältig über die Erfüllung der Regel wachen. Alles dieses hat den beabsichtigten Erfolg gehabt. Das sint ut sunt, aut non sint 1) ift sprüchwörtlich geworden, so bekannt ift die Liebe des Ordens zu den bom Stifter geschriebenen Satungen. Allerdings hat die Gesellschaft das Recht weitere Gesetze sich zu geben; doch sie hat es oft erklärt, nicht im Ge= ringsten die in den Bullen Paul's III. und Julius' III. enthaltene Ordensregel und die zu deren Aufrechthaltung nothwendigen Punkte ändern zu können; schon der Bersuch einer solchen Aenderung ift streng verpönt. Und weil die Geschichte der Orden beweift, daß deren Zucht gewöhnlich in Bezug auf das Gelübde der Armuth er= schlafft, geloben die Professen der Gesellschaft nach der Vorschrift des hl. Ignatius noch heutzutage, nie zuzu= geben, daß die in den Constitutionen angeordnete Strenge der Armuth gemildert würde. Doch die unbeugsame Liebe, mit der die Jesuiten an den Conftitutionen halten, wird von ihren Gegnern nicht nur zugegeben, fondern ihnen zum größten Vorwurfe gemacht. "Sie halten,"

<sup>1)</sup> Dieses Wort sprach Clemens XIII., nicht der lette Orsbensgeneral Ricci, wie gewöhnlich behauptet wird.

safte der Graf Portalis in der berühmten über den Orden angestellten Discussion der französischen Pairs-tammer vom I. 1845, "ihre Constitutionen für das Palladium der Kirche." Leiten nicht auch unsere Protest-tatholiken alles Unglück und alle Verwirrung, welche nach ihrer Ansicht durch die Lehre der päpstlichen Unsehlbarkeit über die Kirche gekommen sei, daher, daß die Jesuiten ihre Regierungsform dieser aufgenöthigt haben? Doch darüber später ein Mehreres. Hier, denke ich, wurde genugsam gezeigt, daß wir zur Kenntniß des Ordens, wenn auch nicht einzig, doch vorzüglich das Institutum S. J. zu befragen haben.

Aber sind nicht vielleicht die Monita secreta eine zuverlässigere Quelle über die Geheimnisse des Ordens?

Der Leser möge selbst nach der Geschichte dieser Schrift über ihren Werth urtheilen!

Die Montia seereta erschienen zuerst 1612 anonym in Krakau, angeblich nach einem spanischen Originale, das aber Niemand je gesehen. Sosort wurde von
dem dortigen Bischofe ein Prozeß in Betreff derselben
eingeleitet, dessen Ausgang der Tod des Oberhirten etwas verzögerte; doch bereits am 20. August 1616 erließ der Administrator der Diöcese, Andreas Lipski, ein
Urtheil und verdammte das Pamphlet als eine verläumderische Schmähschrift. Aehnliches geschah in Rom.
Zugleich erschien von P. Gretser eine gründliche Widerlegung des Pamphlets. Dasselbe wurde aber hiedurch
nicht unterdrückt. Dem ewigen Juden gleich, konnte es
keine Ruhe sinden, sondern tauchte jedesmal auf, so oft
es einen neuen Sturm gegen den Orden galt. SciopDer Zesuitenorden.

pius nahm die Monita in seine Anatomia Societatis auf, die 1634 erschien. Er mußte, wenn die Schmäh= schrift Glauben finden sollte, nothwendig angeben, wo das Original aufgefunden worden, und erzählte, daß Christian von Braunschweig bei der Eroberung Bader= born's (1622) mit der Bibliothet der Jefuiten und de= ren Papieren ein Geschenk den Kapuzinern machte, und diese Mönche unter den Memoiren des P. Rector die Monita secreta auffanden. Die Unwahrscheinlichkeit dieser Erzählung springt in die Augen. Wie sollte Her= zog Christian, der sich felbst "der Pfaffen=Feind" nannte und vom Volke wegen seiner unfinnigen Raserei gegen die katholische Religion der "Tolle" genannt wurde, ein so werthvolles Geschenk jenen Mönchen gemacht haben! Es steht übrigens geschichtlich fest, daß Christian die Bibliothet einem Reiter-Unführer, dem Quadt von Wideraedt, geschenkt hat. Jene Fabel ging nun in viele späteren Ausgaben der Monita über. französische Uebersetzung, welche zuerst in "Köln" 16 69 dann in "Baderborn" 1761 erschien, fügte derselben bei : "Personen von Ansehen versichern indeß, daß die Auffindung im Jesuitencolleg von Prag sich ereignet habe." Der Uebersetzer legt aber auch auf diese Notiz kein Ge= wicht, denn er sett hinzu: wie dem auch sei, und deutet damit genugsam an, daß er keinen Beweis für die Aechtheit der Schrift habe. Die Angabe des Druckortes ift in beiden Ausgaben dieser Uebersetzung verlogen; denn die erstere rührt aus einer hollandischen Winkelpresse her, die zweite wurde in Paris unmittelbar vor der Vertreibung -der Jesuiten (1761) gemacht. Noch

manche Ausgaben erschienen mit wunderlichen Empfehlungen, z. B. daß die Schrift "jett zum ersten Male gedruckt worden," daß die Jesuiten "nie versucht haben, die Unächtheit derselben zu beweisen," daß sie nach einer 1729, hundert Jahre nach Endedung der Monita co= dificirten "Originalhandschrift" herausgegeben wurde u. s. w. Doch genug. Mehreres kann der Leser in der Schrift Fischer's "Jesuitensache" (S. 27 ff.) und in der vortrefflichen Broschüre eines "Laien": "Die gehei= men Verordnungen der Gesellschaft Jesu" (Paderborn 1853) finden. Wie Fischer mit Recht bemerkt, haben felbst viele der "erklärtesten Jesuitengegner von diefer Scharteke nicht die mindeste Notiz genommen." Sogar der von den gehäffigsten Anklagen wider den Orden überströmende (erste) Artikel des Conversationslexicons von Brockhaus über die Jefuiten fett feiner Empfehl= ung der Monita die Worte hinzu: "ihre Aechtheit sei nur noch nicht bewiesen." Wird denn ein ehrlicher Mann es wagen, sich mit unbewiesenen Beschuldigungen zu befaffen? Hiernach halte ich es für überflüffig die Berlogenheit der Schmähschrift noch aus inneren Gründen zu zeigen, obwohl gerade diese nach den Wor= ten Fischer's "den triftigsten Beweis ihrer Unächtheit liefern." 1)

#### 3. Die Tesuiten ein religiöser Orden.

Die Gesellschaft Jesu ist ein religiöser Orden, den der hl. Ignatius von Loyala gründete und der Papst

<sup>1)</sup> Aburtheilung der Jesuitensache. Leipzig 1853. S. 33.

Paul III. am 27. Sept. 1540 bestätigte. Von Clemens XIV. unterdrückt, wurde er von Pius VII. zuerst für Rußland und Neapel, dann am 7. August 1814 für die ganze christliche Welt wiederhergestellt. Im Jahre 1870 zählte er 8841 Mitglieder in 22 Ordensprovinzen, darunter 3869 Priester, 2420 Scholastiker, 2552 Laien=brüder.

Aus dieser einfachen Angabe erhellt sofort die Falschheit einiger oben berührten Ansichten. Wenn die Gesellschaft Jesu ein religiöser Orden ist, so hat man sich darunter nichts Unbestimmtes, sondern etwas scharf Begrenztes zu denken. Man tritt nämlich nach einer von der Kirche vorgeschriebenen Prüfung (Novitiat) durch Ablegung der drei Ordensgelübde: des Gehorsams, der Armuth und der Keuschheit, in die religiösen Orden ein, von denen jeder seine besondere Regel, Lebensweise, Verfassung und seinen besonderen Obern hat.

Es erhellt ferner, daß die Gesellschaft Jesu keine geheim e Berbindung ist. Die katholische Kirche macht aus ihren Orden kein Geheimniß, im Gegentheil sie hat die geheimen Gesellschaften als einen Krebsschaden der Menschheit unter Strafe des Bannes verpönt. In der That ist der Jesuitenorden mit seinen Obern, seiner Berfassung, seiner Wirksamkeit nichts weniger als versborgen. Die Jesuiten treten offen auf. Bekannt ist der Vorsteher des ganzen Ordens (P. Beckx); wer Vorsteher in den einzelnen Häusern derselben ist, kann man ohne Mühe in den Städten, worin solche sich befinden, erfahren.

Es ist ferner flar, daß der Jesuitenorden nichts

mit der Politik zu schaffen hat. Was Paulus dem Timotheus besiehlt, sich nicht in weltliche Geschäfte zu verwickeln, das erachten die geistlichen Orden als ganz besonders für sich geltend. Sie haben ja deßhalb die Welt
verlassen, um frei von allen weltlichen Sorgen sich ungestört ihrem religiösen Beruse widmen zu können. Bei
dem Jesuitenorden kommt noch etwas anderes hinzu,
nämlich das strenge Verbot der fünsten Generalversammlung des Ordens, wodurch allen Mitgliedern unter
schwerer Strase untersagt wurde, sich in Staatsangelegenheiten zu mischen. Um diesem Beschluß die größtmöglichste Festigkeit zu geben, bat der Orden den Papst
Paul V. denselben feierlich zu bestätigen, was denn
auch sogleich geschah. 1)

1) Wir wollen die hierauf bezüglichen Dekrete der fünften Ordensversammlung in wörtlicher Uebersetzung bringen:

Decr. XLVII. "Wie unsere Gesellichaft, welche gur Ber= breitung bes Glaubens und jur Gewinnung der Seelen vom Herrn erweckt murde, durch die ihrem Inftitute eigenen Berrichtungen, welche Waffen des Beiftes find, das von ihr erftrebte Ziel jum Nugen der Kirche und gur Erbauung ber Mitmenschen unter dem Banner des Kreuzes glücklich erreis chen fann: ebenjo wurde fie dieje guten Werke hindern und fich den größten Gefahren aussetzen, wenn fie mit weltlichen, politischen und Staats=Angelegenheiten fich befaffen würde. Deghalb haben unfere Borfahren die fehr weife Beftimmung getroffen, daß wir als Streiter Gottes in folche unferm Be= rufe fern liegende Dinge uns nicht einmischen follen. Da nun gerade in Diefen ichwierigen Zeiten unfer Orden vielleicht aus Schuld oder Ehrsucht oder unflugem Gifer Gingelner in mehreren Orten und bei verschiedenen Gurften, de= ren Liebe und Zuneigung ju bewahren, nach der Meinung Dieses Gesetz hat noch gegenwärtig seine Geltung. Ein offener Brief, den der vorige P. General Rothaan

unseres Baters Ignatius jum Dienste Gottes ersprieglich ift, in üblem Rufe fteht; auf der anderen Seite aber die durch die chriftliche Tugend hervorgerufene Achtung noth= wendig ift, um Früchte hervorzubringen: jo halt die Congregation dafür, daß man sich von jedem bosen Scheine fern halte und so viel wie möglich auch die aus falschen Berdächtigungen herrührenden Rlagen abschneide verbietet fie durch gegenwärtiges Defret allen Unfrigen ernst und feierlich, auf irgend welche Weise, auch wenn fie dazu eingeladen oder gewählt würden, in öffentliche Geschäfte fich einzumischen, oder auf irgend welche Bitten und Ueber= redungen hin vom Institute abzuweichen. Ueberdieß hat fie den mit der Redaktion der Beschlüsse betrauten Bätern aufgetragen, genau festzustellen und zu bestimmen, durch welche wirksameren Mittel diesem Uebel, soferne es irgendwo nothwendig wäre, vollständig abgeholfen werden folle."

XLVIII. "Auch muß mit der größten Sorgfalt verhütet werden, daß die Unsrigen zum Nachtheil des geistigen Wohles und der religiösen Disciplin mit Fürsten sich auf vertrauten Fuß setzen."

LXXIX. "Es wird den Unstrigen allen in Kraft des heisligen Gehorsams und unter Strafe der Ausschließung von allen Aemtern, Würden und Prälaturen und der Entziehung der activen wie passiven Stimme die Beobachtung des (oben angestührten) XLVII. Dekretes anbesohlen, welches sagt, daß Niemand in die sich auf den Staat beziehenden weltlichen Angelegenheiten der Fürsten in irgendwelcher Weise sich einsmische oder solche politischen Geschäfte zu übernehmen wage, möge er von wem auch immer noch so sehr dazu angehalten und gedrängt werden. Den Obern aber wird es eindringslich empsohlen, nicht zu gestatten, daß die Unsrigen irgendswie in solche Angelegenheiten verwickelt werden. Und bes

durch französische Zeitungen im September 1847 versöffentlichen ließ, zeigt es uns deutlich. "Die Politik," heißt es dort, "ist der Gesellschaft Jesu fremd; sie hat niemals ihr Schicksal an eine Partei geknüpft, welche diese auch sein möge. Ihr Beruf ist höher und steht über den Parteien. Die Verläumdung mag mit Wohlbehagen perside Verdächtigungen verbreiten und die Jesuiten darsstellen, als mischten sie sich in politische Intriguen. Bis jetzt aber hat man mir noch keinen einzigen der mir untersworfenen Ordensleute bezeichnen können, der in dieser Beziehung von dem Geiste und den ausdrücklichsten Vorschrifs

merkten sie, daß Einzelne dazu geneigt wären, so sollten sie den Provinzial darauf ansmerksam machen, damit die Bestressenden, wenn Gelegenheit oder Gesahr vorhanden, in dersgleichen Verwicklungen zu gerathen, an einen anderen Ortgesandt werden."

Damit fein Oberer bon der Befolgung Diefer Gefege bis= penfiren durfe, verlangte, wie bemerkt, die Gefellichaft Jeju eine Bestätigung dieses Defretes von Paul V., der dieselbe auch dem "beiligen niemals genugiam gelobten Orden" durch die Bulle Quantum religio ertheilfe. Weil aber am meisten die Beicht= väter der Fürsten der Gefahr, sich in politische Angelegenheiten zu verwickeln, ausgesetzt waren, so erließ der General Aquaviva für fie eine ftrenge Inftruktion, worin er es den Jefuiten erschwerte, Beichtväter der Fürsten zu werden, und falls sich das Amt nicht abweisen ließ, dem Gewählten gebot, sich allein um das Gewiffen der Fürsten zu fümmern, ohne Aufforderung nicht am hofe zu erscheinen und fich nie für andere Intereffen ber= wenden zu laffen. Die Generale drangen auf Ausführung biefer Berordnung. Belege hiefür aus dem Münchener Reichsarchiv find gu finden bei Wittmann, "die Sequiten und Ritter von Lang." Augsburg 1845.

ten unserer Regel abgewichen wäre." Hätte der General wohl eine solche herausfordernde Sprache geführt, wenn er nicht sicher gewesen, daß seine Untergebenen sich nicht in Politik mischten?

Hievon gab auch bald darauf B. de Ravignan einen deutlichen Beweis. Die katholische Partei gab sich 1848 alle Mühe, um ihn zur Annahme einer Candi= tatur für die Deputirtenkammer zu bewegen. Es war vergebens. Indem sich so Ravignan von allem politi= schen Getriebe völlig fern hielt, gelang es dem demuthigen Ordensmanne, in fast unglaublicher Weise die Liebe und Achtung aller politischen Parteien bis zu seinem Tode sich zu bewahren. Ihn, der in freundschaftlicher Beziehung zu Cavagnac und noch mehr zu Montalembert stand, rief Napoleon 1854 an seinen Hof, um dort die Fastenpredigten zu halten, und während der letten Krankheit des Jesuiten ließ der Raiser sich täglich das Bulletin über beffen Befinden bringen. Die verwittwete Gemahlin Louis Philipp's, welche früher im schweren Kummer, besonders nach dem Tode ihres Sohnes, des Herzogs von Orleans, bei dem Gottesmann Trost gesucht und gefunden hatte, bezeigte ihm zur selben Zeit durch ihren Sefretar die größte Theilnahme. Der Herzog von Bordeaux endlich schrieb auf die telegraphische Depesche von dem Tode Ra= vignan's an deffen Bruder, er empfinde nichts schmerz= licher als diese herbe Prüfung. Wäre eine solche Theilnahme von Seiten aller politischen Parteien auch nur denkbar gewesen, wenn Ravignan sich in Politik eingemischt hätte? Und doch müßte er es vor Allem gethan haben, wenn die Anklage gegen den Orden begründet

wäre, denn Ravignan war gewiß der angesehenste Jesuit Frankreichs, und man kann wohl sagen, des gesammten Ordens in neuerer Zeit; er war zudem als früherer Generaladvokat des Pariser Parquets und eminenter Redner mehr als einer seiner Mitbrüder zur Behandlung poli=

tischer Fragen geeignet.

ıI

n

It

n

6

r

1

0

)

J

3

Die Jesuiten sind und bleiben Menschen; sie ziehen mit den Weltkleidern nicht die arme, schwache, gebrech= liche Menschennatur aus. Darum können sie sündigen, durch persönliche Unklugheit oder Leidenschaft gegen den Geist ihres Ordens handeln und das strenge Verbot, sich in politische Händel einzumischen, übertreten. "Wo ist jedoch," ruft Fischer (Jesuitensache S. 102) aus, "ein vernünstiger Grund zu entdecken, die unmoralische Gessinnung Sinzelner als Wahrheit und als das wirkliche Ordensprincip, die Protestation der Corporation aber als Lüge oder Privatansicht zu betrachten?"

Mögen immerhin einzelne Ordensmitglieder gefehlt haben, bei der von Freund und Feind anerkannten Zähigsteit, womit die Jesuiten an den Konstitutionen ihres Ordens halten, bietet schwersich irgend ein Berein auf Erden dem Staate in dieser Hinsicht mehr Garantie als gerade der Jesuitenorden. Dies war denn auch den Fürsten, die nichts strenger ahndeten als politische Umtriebe gegen die bestehenden Staatsgesetz, sehr wohl bestant. Friedrich II. wollte die Jesuiten in Schlesien behalten, auch nachdem der Papst sie aufgehoben. Ludwig XIV. und Katharina von Kußland, sowie ihr Nachsfolger Paul I. blieben bis zum Tode die wärmsten Besschützer des Ordens.

Da die Jesuiten sich von allen politischen Fragen möglichst fern halten, so ist es schon oft geschehen, daß sie als Militärgeistliche in zwei seindlichen, sich einander gegenüberstehenden Heeren wirkten. So war es bei den letzten großen Kriegen der Fall, im Italienisch=Oester=reichischen, im Nordamerikanischen, endlich in den Feldzügen von 1866 und 1870/71.

Was gegen die von uns eben bewiesene Wahrheit aus der Geschichte vorgebracht wird, sind grundlose Ber= dächtigungen, wofür meist der Beweis nicht einmal an= getreten, geschweige erbracht wird. Alles Schauerliche, was seit Gründung des Ordens in der Welt geschehen ist, einbegriffen sogar die Urtheile der mittelalterlichen Inquisition (vergl. die oben angeführte Ueberschrift des Raulbach'schen Gemäldes), wird ihnen angerechnet. Nach dem neuesten Pamphlet Bluntschli's "Wider die Jesuiten" haben fie "zum guten Theil den Entschluß (zur Kriegs= erklärung von 1870) in Paris bestimmt." Nach verschie= denen Blättern ist es "ausgemacht," daß von den Jesuiten in Genf (wo, beiläufig gesagt, nie ein Jesuitenhaus existirt hat) das viele Geld der (vor lauter Liebe die Pariser Je= suiten hinschlachtenden) Internationale herrührt. Bis jest, glaube ich, gilt pures Verdächtigen noch nicht als ein honnetes Handwerk in Deutschland, und diejenigen, welche man verdächtigt, werden von allen ehrlichen Leuten so lange von aller Schuld freigesprochen, bis der Beweis ihrer Schuld von den Verdächtigern erbracht wird. Da= rum brauchen wir die Jesuiten gegen jene grenzenlosen, ohne den Schein eines Beweises hingestellten Berdach= tigungen nicht zu bertheidigen.

Schließlich ist noch des Vorwurfes zu gedenken, daß die Jesuiten, obwohl Ordensmänner, doch mehrere mönzchische Einrichtungen und Gebräuche, als Chor, Mönchsztutte und dergleichen mehr, nicht kennen. Sind sie deshalb kein religiöser Orden? Hierauf ist die Antwort leicht. Die Jesuiten sind eben nicht Mönche, sondern, wie das allgemeine Concil von Trient sie genannt hat, ein Orzden regulärer Kleriker d. h. nach einer Regel lebender Geistlichen. Darum werden auch ihre Häuser nicht Klöster oder Konvente (Monasteria, conventus) genannt.

### 4. 3weck der Gesellschaft Jesu.

Zweck des Jesuitenordens ist nach Bluntschli's Rede auf dem Protestantentag die "Weltherrschaft." Ich muß gestehen, der genannte Zweck wäre mir schon ganz recht, wosern ich nicht Wahres, sondern Interessantes schreiben wollte. Denn der wahre Zweck der Gesellschaft Iesu sticht so sehr von Allem, was heutzutage Interesse erregt, ab, daß ich fürchten muß, mit Darlegung desselben zu langweilen. Doch es sind schon so viele spannende Romane über den Iesuitismus gemacht, daß am Ende doch gar Mancher sich mehr nach Wahrem als nach Interessantem sehnen wird.

Zweck aller religiösen Orden ist: Vervollkommnung seiner selbst durch engere Nachfolge Christi, insbesondere durch die Beobachtung der Käthe Christi; denn es gilt als Grundprincip der christlichen Ascese, daß man um so vollkommener ist, je näher man dem in Christus uns

vorgestellten Ideale kommt. Mit diesem wesentlichen Or=
denszwecke verbinden die meisten Orden noch einen an=
dern, nämlich eine bestimmte Thätigkeit zum Wohle der
Mitmenschen; weshalb solche auch im Gegensaße zu den
beschaulichen Orden thätige genannt werden. Zu
letztern gehört die Gesellschaft Jesu, obwohl sie mit dem
thätigen Leben alle Uebungen des beschaulichen

Zweck des Ordens ist nach den Konstitutionen des Stifters, die noch jest Grundgeset sind, "mit der gött= lichen Gnade nicht allein dem Heile und der Vervoll= kommnung der eignen Seele obzuliegen, sondern auch dem Seelenheile und der Vervollkommnung des Nächsten mit allem Eifer sich hinzugeben." (2. reg. summarii const.) Beides soll aber "zur größeren Ehre Gottes" geschehen; nichts schärft der Ordensstifter mehr ein; die verhältnißmäßig gar nicht umfangreichen Konstitutionen enthalten diesen oder einen ähnlichen Spruch mehr denn 150 Male. Denn die Liebe unferes Herrn und Gottes Jesus Chriftus, "das Band der Vollkommenheit" (Rol. 3, 14), soll auch beide Ordenszwecke zu einer höheren Einheit verbinden, in welcher die ganze Thätigkeit der Ordensmitglieder aufgehen muß. Das ist das Eine den Jesuiten vorgesteckte Ideal und Ziel. Und wie müssen fie ringen und kämpfen, um es nur in etwa zu erreichen! Denn jene Liebe soll so glübend sein, daß Lohola feine Jünger heißt, sich für elend, niedrig, gemein, feige zu halten, wenn auch nur Ein Höfling gefunden würde, der um eines Fürsten Gunft und Gnade eifriger buhlte, oder Ein Soldat, der hochherziger und tapferer um ir=

dischen Ruhm kämpfte; 1) und so großmüthig soll die Liebe sein, daß sie, die ganze Welt und jegliche Menschenklasse 2) umfassend, alle, alle Menschen, nicht etwa bloß auf Erden zufrieden und glücklich, sondern ewig selig machen möchte. Fürwahr ein erhabenes Ziel, würsdig des Gottessohnes! Aber nur wer an die Ewigkeit glaubt, vermag dieses zu fassen; nur ein solcher vermag auch die Glut der Begeisterung zu würdigen, womit so mancher Zesuit diesem Ziele nachgestrebt. Wir finden dieselbe in einem Gedichte des P. Spee ausgesprochen, das von Kunstkennern zu den schönsten Ihrischen Ergüssen der ältern deutschen Sprache gezählt wird. Aus den letzten Strophen desselben mag der Leser lernen, wodon das Herz eines wahren Zesuiten bewegt wird.

- 1. Wer will über's Meer nicht eilen Ueber tausend Wasser wild, Dem es mit der Liebe Pfeilen Nach viel tausend Seelen gilt? Wem will grausen vor den Winden, Fürchten ihre Flügel naß, Der nur Seelen denkt zu finden, Seelen schön ohn alle Maß?
- 2. Darum lasset ab von Scherzen, Schrecket mich mit keiner Noth!
  Nicht Soldat, nicht Kriegerherzen Fürchten immer Kraut und Loth.
  Spieß und Pfeil und blanke Degen,
  Rohr, Pistol und Büchsenspeis
  Macht Soldaten mehr verwegen
  Und sie lockt zum Ehrenpreis.

<sup>1)</sup> Epistolae Praepos. Generalium Ed. Gand. I. 5.

<sup>2)</sup> Const. p. VII. c. 1. §. 1., p. I. c. 3. §. 1. u. a. a. D.

3. Cha, stark und freche Wellen! Cha, stark und stolze Wind! Ihr mich nimmer sollet fällen, Euch zu stehn ich bin gesinnt. Seelen, Seelen muß ich haben, Sattelt euch nur, hölzern Roß'! Ihr müßt über Wellen traben, Nur vom User drücket loß!

Die ganze Geschichte der Jesuiten zeigt, daß diese große Begeisterung, womit sie ihren erhabenen Ordenszweck erfaßten, nicht bei bloßen Worten stehen blieb, sonz dern zur That überging. "Wann", ruft der größte protesstantische Geschichtsschreiber Nordamerika's aus, "suchte ein Jesuitenmissionär sein eigenes Leben zu retten, so lange er eine Seele gefährdet glaubte?" 1)

Doch hier tritt uns Bluntschli entgegen. Er berkennt in seiner Broschüre: "Wider die Jesuiten," nicht die großen Opfer, welche die Ordensmitglieder bringen müssen, aber er glaubt, wie schon bemerkt, "so viel Ausopferung", nur dadurch erklären zu können, daß man "seinen Jüngern einen Ersat in der Aussicht auf die Weltherrschaft biete." Bluntschligibt also zu, daß die großartige Entsagung und Thätigkeit der Jesuiten auf etwas Hohes ziele. Aber er kann nicht begreifen, wie dieselben sich für etwas Uebernatürzliches so begeistern können; also muß das hohe Ziel etwas Irdisches sein, und zwar nichts Geringeres als die Weltherrschaft.

<sup>1)</sup> Bancroft, History ob the united States. (Ed. Routledge II, 791.)

So berechtigt wie dieser Schluß ist die Logik aller Bornirten, die da sagen: "Es liegt über unsern besichränkten Horizont hinaus, also existirt es nicht: wir besitzen nicht die mindeste Spur vom Geistesadel, keinen Sinn für erhabene, uneigennützige Liebe, wir können darum so etwas auch nicht von Andern begreisen, also sind auch diese wie wir beschaffen, hinter ihrem Thun und Lassen steden geheime, selbstsüchtige, ehrgeizige Besweggründe." Aber diese Logik der Bornirtheit brandsmarkt sich selbst.

Bis jett sind die einzelnen Jesuiten noch unbeschol= tene Männer. Niemand weiß auch nur von Einem unter ihnen ein unehrenhaftes Bergehen oder Verbrechen zu be= weisen. Was so viele unbescholtene Priester einstimmig als ihre Lebensaufgabe angeben, wird dadurch nicht ent= fräftet, daß es einem vom Haße gegen ihren Orden glühenden Gegner einfällt, sie des ausschweisendsten, unter der Maste schändlicher Heuchelei verborgenen Ehr= geizes zu verdächtigen. Beweise! Beweise! Weg mit der Verdächtigung!

Man denke auch nur einmal, was für einen herr= lichen Aufschluß die Erklärung Bluntschli's auf fol= gende Fragen gibt:

Welchen Ersatz gibt der Orden seinen Jüngern für den Verzicht auf Wohlleben, Familie, Heimath und die in der Welt besessene Stellung? Die Aussicht auf die Weltherrschaft.

Was ist das Motiv, um dessentwillen die Mitglieder bei den Profeßgelübden schwören, nach keiner Würde weder in noch außer dem Orden zu streben? Die Aussicht auf die Weltherrschaft.

Was bewog einen Peter Klaver und Genossen sich zu Sklaven der ärmsten Sklaven in den allerekelhafztesten Dienstleistungen zu machen? was trieb so Manchen bei der Pest und anderen Seuchen den Kranken beizusstehen, ja sich mit den Pestkranken in den Bagno einzuschließen? was zog Andere nach Capenne, um dort bei den Gefangenen trot aller Schrecken des Todes zu bleizben? was drängte so Viele sich in die Urwälder Südamezrika's gewissermaßen lebendig zu begraben, um dort die Seelsorge der von Allen verlassenen Wilden und Colonisten zu übernehmen? Die Aussicht auf die Weltherrschaft.

Doch halten wir ein! Der Unsinn tritt offen zu Tage. Aber setzen wir anstatt der Antwort Bluntschli's dasjenige, was die Zesuiten selbst in Uebereinstimmung mit ihren Konstitutionen und den päpstlichen Bullen als ihre einzige Lebensaufgabe betrachten: in großmüthizger Liebe und Nachahmung Zesu Christi sich selbst verzläugnen und den Nächsten retten! Hiedurch wird Alles klar.

Bluntschli selbst gibt an einer andern Stelle seines Pamphlets als Hauptzweck des Ordens die Bestämpfung der Reformen und die gewaltsame Ausrotstung der Retereien an. Zur Bekräftigung seiner Beshauptung fügt er hinzu, daß den Jesuiten überall Bersfolgung der Andersgläubigen, Inquisition und Retersprocesse, Berbreitung des Aberglaubens und der Heuschelei gefolgt sind. Bluntschli befolgt hiebei eine Taktik, die schon oft angewendet wurde, um die Protesstanten gegen die Issuiten aufzuhetzen. Man kann gegen

die speigen Ordensseute nicht den geringsten Beweis thatsächlicher Friedensstörung erbringen, darum greift man in die frühern Jahrhunderte zurück, um Alles was deren Fanatismus erzeugt oder erdichtet hat, auf sie zu wälzen und sie dadurch dem öffentlichen Hasse auszusezen. Obwohl es nun zur Vertheidigung der gegenwärtigen Jesuiten nicht nothwendig ist, auf die frühern Jahrhunderte zurückzukommen, scheinen doch einige Bemerkungen gegen tief eingewurzelte und immerfort gegen die Ordensleute ausgebeutete Vorurtheile nicht überslüssig.

Ift der Jesuitenorden speciell gegen den Protestan=

tismus gegründet ?

Nichts ist gewöhnlicher als diese Behauptung, und doch ist sie unrichtig. Man lese nur die Stiftungs=Urkunde, welche in der Bulle Paul's III. Regiminis und in der Julius III. Exposcit debitum, enthalten ist, und man wird auch kein Work zur Bestätigung dieser Ansicht finden. Freilich wird gar häusig auf den einzigen Satz der Bulle, in welchem das Wort haeretiei vorkommt, hingewiesen, aber mit Unrecht, weshalb man auch sich zur Verfälschung oder Verstümmelung des Textes genöthigt sah.

Während die Stiftungsurkunde die Missionen, zu deren Uebernahme sich die Jesuiten dem Papste gegen= über durch ein besonderes Gelübde verpflichten, auf geist= liche Dinge einschränkt, wird dagegen jede Einschränk= ung hinsichtlich der Gegenden, in welche die Jesuiten dem Papste gesandt werden können, durch die Worte: ad quascumque provincias, aufgehoben und um diese

Der Zesuitenorden.

Allgemeinheit anschaulich zu machen, fügt die Bulle alle Menschentlassen bei, zu denen sie geschicht werz den können. Der ganze Inhalt des Gesübdes ist nämslich folgender: »ut, quiquid modernus et alii Romani Pontifices pro tempore existentes jusserint, ad profectum animarum et sidei propagationem pertinens, et ad quascumque provincias nos mittere voluerint; sine ulla tergiversatione aut excusatione illico, quantum in nobis fuerit, exequi teneamur; sive miserint nos ad Turcas sive ad quoscunque alios insideles, etiam in partibus, quas Indias vocant, existentes, sive ad quoscumque haereticos seu schismaticos seu ad quosvis sideles; «

"daß, was immer die Römischen Bapfte befehlen mögen, falls es sich auf das Beil der Seelen und die-Ausbreitung des Glaubens bezieht, und in welche Ge= genden sie uns immerhin senden mögen, ob zu den Tür= fen oder zu irgendwelchen andern Ungläubigen, sogar zu benen, welche in den sogenannten Indien sich befin= ben, oder zu irgend welchen Säretikern oder Schisma= tikern, oder zu irgend welchen Gläubigen, wir diesen Auftrag ohne Widerstreben und ohne Entschuldignna, sofort, so viel an uns ift, auszuführen verpflichtet find." Das Conversationslegikon von Brockhaus, die Quelle der Gelehrsamkeit für so viele "Gebildete", gibt den Sinn des Gelübdes also wieder: "sich in jedes Land, wohin der Papst fie als Missionarien gegen Reger und Ungläubige oder fonft gum Dienfte der Rirche schicken würde, unverweigerlich und ohne Lohn ju begeben und ihre (follte beigen feine, bes Bap=

ftes) Aufträge mit allen möglichen Rräften und Mitteln in's Werk zu setzen." Der Lefer beachte Diese Verfälschung: der Ausdruck sive ad haereticos, sive ad fideles, wird nicht in gleicher Weise übersett, sondern das erste ad mit gegen, das zweite ad mit jum Dienste wiedergegeben. Quantum in nobis fuerit, eine offenbare Einschränkung, heißt nach dem Latein jenes Artikelschreibers: mit allen möglichen Rräften und Mitteln, offenbar, um anzudeuten, daß auch gewaltsame Mittel darunter einbegriffen find, mahrend die Stiftungsurfunde nur bon Predigt, Ratechismus, Beichthören und ähnlichen Mitteln spricht. Ranke aber gibt den Sinn des Belübdes also wieder: "alles zu thun, was ihnen der jedesmalige Papst be= fehlen, in jedes Land zu gehen, zu Türken, Beiden und Regern, in das er sie senden werde, ohne Widerrede, ohne Bedingung und Lohn, unverzüglich " Hier sind zwei wichtige Passus übersehen, 1) die Einschränkung des Gegenstandes der Mission auf geistliche Dinge: ad animarum salutem et ad fidei propagationem"; 2) der Ausdruck "ad quosvis fideles" "zu den Gläubigen", welcher von der Bulle den andern Wörtern: Türken, Beiden und Regern", beigefügt wird.

Bei der Aufzählung der Gegenden ist in der Bulle nicht ohne Absicht die der Türken allen andern vor= angestellt, denn die Gründer des Ordens hatten es vor= züglich auf das hl. Land abgesehen und wohl kaum an den Protestantismus gedacht. Das Conversationslexikon setzt umgekehrt die Retzer an erster Stelle. Warum?

Dies dürfte nicht zweifelhaft fein.

Erst als es dem hl. Ignatius und dessen Genossen unmöglich wurde, nach Palästina zu gehen, zerstreuten sie sich in die verschiedensten Länder und kamen so auch nach Deutschland. Der große Erfolg, den sie eben in diesem für die Kirche bereits vielsach aufgegebenen Lande errangen, hat es nun hinterher manchen ausgezeichneten Männern als eine Fügung der göttlichen Providenz erscheinen lassen, daß der Orden in derselben Zeit gestistet wurde, als der Protestantismus die katholische Kirche bedrohte. Aber diese Ansicht ist doch von der thatsächslich salschen Behauptung verschieden, die Gesellschaft Jesu sei speciell gegen den Protestantismus gestistet worden.

Prüsen wir jett die geschichtlichen "Erscheinungen", auf welche Bluntschli zum Erweise seiner obigen Behauptung sich beruft! Denn obwohl ich dieselben strenge genommen in einem der folgenden Kapitel, das von den Mitteln des Ordens zur Beförderzung des Seelenheiles handelt, berücksichtigen müßte, so wird mir doch der Leser verzeihen, daß ich bereits hier diese leidige Sache abmache, um nicht später darauf zurücksommen zu müssen.

Der Protestantismus hatte in den Staaten, deren Fürsten er sür sich gewonnen, durch die Staatsgewalt die seit Jahrhunsderten einzig zu Recht bestehende Religion unterdrückt. Hiermit nicht zusrieden, strebte er noch nach weitern Eroberungen Dem gegenüber suchten nun die Jesuiten, als sie nach Deutschland kamen, in den noch nicht von der Kirche getrennten Gegenden durch die ihrem Institute eigenthümlichen Mittel: die Predigt, die Kastechese, insbesondere den Jugendunterricht, die katholische Religion zu bewahren. Es gelang ihnen dieses; sie gewannen auch der Kirche Viele zurück, die der erste Sturm aus derselben gerissen hatte.

Daß die Jesuiten solche geistige Mittel, vorzüglich die Gewalt des "Wortes", mit dem größten Erfolg zum Schuke der Lirche angewandt, ist eine Thatsache, die Niemand leugnet. Die Fürsten machten auch kein Hehl daraus, daß sie gerade deshalb dieselben beriefen. So erklärte der Trierer Erzbischof Johann von der Layen, er wünsche Jesuitenväter zu haben, um "die Heerde, welche ihm anvertraut worden, mehr durch Ermahnung und freundliche Unterweisung als durch Wassen und Drohungen in Pflicht zu halten.") Eine aussührlichere Darstellung dieses Wirkens kann der Leser bei Ranke im II. Bande seiner Geschichte der römischen Päpste finden.

Die Anwendung solcher geistigen Mittel entsprach denn auch ganz dem Institute des Ordens, welches keine andern kennt. Ja, das oben angeführte Decret (47.) der fünften Gesnerallongregation sagt in der bestimmtesten Weise, daß die dem Orden zur Erreichung seines Zweckes eigenthümlichen Mittel die "Waffen des Geistes" seien, und daß die Besassung mit weltzlichen und politischen Angelegenheiten nur diese geistigen Verrichstungen hindern und die Ordensmitglieder selbst den größten Gessahren aussehen würde.

Der Erfolg, welchen der Jesuitenorden durch Anwendung dieser geistigen Mittel errungen, mag immerhin meine nichtkathoslichen Leser schmerzen, gibt ihnen aber selbstverständlich kein Recht zu einer Anklage. Nehmen wir an, die Jesuiten seien Protestansten gewesen, und hätten durch solche Mittel für den Protestantissmus gewirkt, würde man in dieser Voraussehung sie deshalb versurtheilen?

Fischer hat wiederholt betont, es sei bei der Beurtheilung dieser Frage darauf zu sehen, ob Rechte, nicht ob Insteressen, verletzt worden. "Es liegt", sagt er, "nun einmal in dem Naturprinzip des Gegensates, daß alle socialen Verhältnisse Interessenconflicte mit sich bringen müssen... Die angesehensten protestantischen Schriftsteller machen das Zugeständniß: "Es ist das Recht der Religion, in den Consessionen auf die Allgemeinsheit und geistige Herrschaft in der Welt auszugehen" (Marheisnete, die Reform der Kirche durch den Staat. Leipzig 1844.) Gestehen wir aber dieses zu, dann ist in keiner Beziehung abzus

<sup>1)</sup> Rante, die rom. Bapfte II, 29.

sehen, mit welchem Rechte wir den Katholiken das Streben, ihrer Kirche die möglichste Ausbreitung zu verschaffen, bestreiten und beschränken können... Niemand wird es einem Geschäftsmann verargen, wenn er an dem Auftreten eines Konkurrenten in seisnem Geschäfte keine sonderliche Freude hat, aber als gebildeter Mann wird er deshalb den persönlichen Werth des Gegners seiner Interesse nicht herabsehen; er wird, wenn ihn dieser an Geschickslichkeit überboten hat, ihm selbst seine Achtung nicht versagen. Ein pöbelhafter Mensch wird dagegen über jenen schimpfen und schmähen, schwören, daß er seine Waare nur gestohlen haben könne, daß er die Konkurrenz nur aus purer Bosheit, um ihn zu Grunde zu richten, eröffnet."

Bluntschli hat eingesehen, daß die Anwendung geiftiger Mittel zur Vertheidigung der Kirche keinen Vorwurf gegen die Jesuiten begründe; darum beschuldigt er die Jesuiten einer geswalt samen Unterdrückung der Protestanten, ja stellt das als ihren eigentlichen Ordenszweck auf. Doch auf welchen Beweis hin?

Die Gesellschaft Jesu hat allgemein die ihrem Institute eigensthümlichen "Wassen des Geistes" zur Erhaltung des katholischen Glaubens auch in Deutschland angewandt, das ist unzweiselhaft. Und wenn die Menschen schwiegen, die Steine selbst würden dasür Zeugniß ablegen: all' die Schulen und Kirchen, welche die Gessellschaft Jesu in den katholischen Gauen unseres Vaterlandes, wie an tausend andern Orten des Erdkreises, gebaut. Welchen Besweis hat man aber dafür erbracht, daß sie in gleicher Weise die glewaltsame Unterdrückung des Protestantismus betrieben? Keinen, es sei denn, daß man denen zu glauben hat, die gegenswärtig noch deutlich hören, was für schreckliche Dinge wider die "Ketzer" vor Jahrhunderten die Jesuiten den Fürsten bei der Beichte in's Ohr geschüftert haben.

Doch gesetzt, daß wirklich Jesuiten in jenen Zeiten, in denen der Protestantismus mit Hülfe des Staatsarmes die uralt katholische Religion in den nordischen Ländern einfach vernichtete, auf ähnliche Weise zur Anwendung der Gewalt gerathen, wie kann man solches protestantischerseits den gegenwärtigen Orsbensgenossen zum Verbrechen stempeln, sie allein zum Sündenbock

machen wollen, um sie beladen mit den Sünden Aller, der Protestanten und der Katholiken, in die Wüste zu stoßen?

Aber, erwidert Bluntschli, auf ihre Rechnung kommt nasmentlich das größte Unglück, von welchem das deutsche Volk bestroffen worden ist, der dreißigjährige Krieg.

Bei diesem Kampfe find zwei Dinge in Betracht ju gieben,

ber Anfang und die lange Dauer.

Was war der Anfang desselben? Die Prager Rebellion. Zwei protestantische Kirchen waren auf kaiserlichen Besehl geschlossen worden, weil man sie wider den Willen der katholischen Grundsherren erbaut hatte. Wird nun Bluntschli wohl im Ernste behaupten, daß dies ein gerechter Grund zur Empörung gewessen, oder daß die Jesuiten den Rath zu dieser Rebellion gegeben?

Was war die vornehmste Ursache der langen Dauer des Krieges? "Die Herbeirufung fremder Heere auf den heil. Boden unseres Vaterlandes," der Dänen, der Schweden, der Franzosen. Aber haben Jesuiten etwa dieselben gerufen oder nicht vielmehr die Gesinnungsgenossen Bluntschlifs? Michelis hat zur Besgründung des "Todesurtheiles" wider die Jesuiten unter andern Ungereimtheiten auch die vorgebracht, daß die Jesuiten auf Gesheiß der Obern das Weiße für schwarz und das Schwarze sür weiß halten müssen.") Ich bezweisse sehr, daß auch nur ein einzeinziger Jesuit es zu dieser Virtuosität des Gehorsams gebracht hat. Der Protestantentag könnte jedoch, nach dem den Worten Bluntschlifs gezollten Beisalle zu schließen, als ein Muster diesses Gehorsams aufgestellt werden.

Daß die Inquisition überall aufgerichtet wurde, soweit der Einfluß der Jesuiten reichte, widerspricht wiederum der Geschichte. Zum Beweise dessen brauche ich nur an Frankreich und Deutschstand zu erinnern. Die Inquisition fungirte, wie sie längst vor der Gründung des Jesuitenordens bestand, so auch später unabshängig von den Jesuiten. Schwerlich wird Bluntschli auch



<sup>1)</sup> Nicht Herr Michelis hat dieses zuerst entdeckt, sondern bereits der Pariser Professor Quinet in seinen gegen die Jesuiten gehaltenen Vorlesungen (I. Leçon p. 162).

nur einen einzigen Jesuiten nennen können, welcher Inquisitor gewesen. Bereits im XVI. Jahrhundert brach ein großer Conslikt
zwischen der Gesellschaft Jesu und der spanischen Inquisition aus,
und die große Versolgung der Jesuiten im XVIII. Jahrhundert begann mit der Bestellung eines portugiesischen Großinquisitor's als Visitator des Ordens. Gegenwärtig ist auch nicht
ein einziger Jesuit Mitglied der römischer Congregationen des
hl. Officium und des Inder, und unter den vielen Consultoren
derselben Congregationen besinden sich nur wenige Jesuiten.

Bluntschli behauptet ferner, daß der besagte Orden "in Frankreich die Vertilgungsmaßregeln gegen die Hugenotten in's Werk geseth hätte." Viele stimmen seiner Beschuldigung bei. Darum will ich ein kurzes Wort hierüber beifügen.

Die Hugenottenkämpfe find wohl die dufterfte Seite der frangösischen Geschichte. Bei ihrer Beurtheilung begeht man gewöhn= lich den Tehler, welchen Montesquieu als "die allerreichlichste Quelle der Brrthumer" rügt. Man überträgt die Anichauungen und Verhaltniffe feines Jahrhunderts in jene früheren Zeiten. Wenn aber irgendwo, fo muß ich hier vor diesem Fehler warnen und meine protestantischen Leser bitten, doch nicht ihre friedlichen Gefinnungen und Beziehungen zu den Katholiken den Sugenotten beizulegen. Der Fanatismus Letterer grenzt an's Unglaubliche.1) Noch nach erhaltenem Editte von Nantes, im 3. 1603, ftellte ihre Nationalspnode zu Bap als Glaubensartifel ben Sat bin, daß der Papst der Antichrist sei. Fanatismus erzeugt aber Grausam= feit. Ueber das Berh Iten der Hugenotten beim Beginne der Religionskriege muß Ranke, jo febr er fich auch abmuht, die Ini= tiative zu den Gewaltthätigkeiten von ihnen abzuwälzen, doch Folgendes anmerken: "Als die Chriftaudins Sugenotten wurden, verloren fie die Gunft der öffentlichen Meinung. "Was ift das

<sup>2)</sup> Döllinger, Fortsetzung von Hortig's Kirchengeschichte, S. 527 ff. Auch der Protestant Sismondi berichtet Mehreres über den Fanatismus der Hugenotten, die sich berusen glaubten, den Katholicismus als einen "Götzendienst" ausrotten zu müssen. (Hist. des Français. P. 7. c. 17. u. a. a. O.)

für eine Religion?" fragte man; "wo hat Christus besohlen, den Nächsten zu berauben, sein Blut zu vergießen?"" Zum Verständ= niß ihrer Geschichte stellt derselbe protestantische Gelehrte den Sat hin, daß sie zugleich eine politische Partei waren. Sie bil= deten aber nur einen schwachen Bruchtheil in Vergleich mit der immensen Majorität des französischen Volkes, welches, wie für seine Religion, so auch für die alte gesetliche Ordnung entschie= den auftrat und durch die Bündnisse der Hugenotten mit aus= wärtigen Feinden und ihrem Hochverrath, 3. B. die Uebergabe Havre's an die Engländer, in seinen nationalen Gesühlen auf das Tiesste gekränkt wurde.

Daß unter solchen Umständen ein furchtbarer Kampf ents stand und de Hugenotten darin unterlagen, ist doch wahrlich auch

ohne Dazwischenkunft der Jesuiten erklärlich.

Der Orden suchte die katholische Kirche in Frankreich, wie anderswo, durch die ichon öfter von uns angegebenen geistigen Mittel zu vertheidigen. Freilich wurden einige seiner Mitglieder durch die Betheiligung an der zur Aufrechthaltung der katholischen Religion gestifteten Ligue in politische Angelegenheiten mithineingezogen. Doch 1) hat der General Aquaviva dieselben ftrenge gerügt, die vornehmsten unter ihnen, wie z. B. P. Cl. Matthieu und P. Sammier aus Frankreich weg in ferne Ordenshäuser gewiesen und bald darauf in der Generalversammlung des Ordens bas von uns oben mitgetheilte Berbot jeglicher Einmischung in politische Angelegenheiten durchgesett; 1) 2) haben die Jesuiten, selbst in den erregtesten Zeiten sich nie von dem Fanatismus der Parlamente und der Sorbonne hinreißen laffen, fo daß Beinrich IV. ihren Feinden antworten konnte, sie seien weniger Liguis ften als die übrigen gewesen;2) 3) find die Beschuldigungen, als ob fie sich irgendwie durch Rath, Zureden oder in anderer Beise an den damals verübten Niedermetzlungen oder Meuchelmorden

<sup>1)</sup> Crétineau-Joly, Hist de la Comp. de Jésus. II, 318 ss.

<sup>2)</sup> Siehe darüber die Brochüre Les Jésuites ligueurs unter den Documents concernants la Comp. de J. (Paris 1827; auch in deutscher Uebersetzung bei Manz in Regensb. erschienen.

betheiligt hätten, nichts anderes als gemeine, grundlose Verdäche tigungen.

Wer das Benehmen der Jesuiten in jenen Zeiten mit dem ber damaligen Protestanten vergleicht, wird Fisch er beistimmen, wenn er aus dem Referate eines judischen Jesuitengegners (Sugenheim) den Schluß zieht, daß felbft ein Feind, wenn er fich nicht in blogen Phrasen oder Berdächtigungen bewegt, sondern über Thatsachen berichtet, den Jesuiten "das Beugniß der mildeften Uebung ihres Conversionseifers" geben muffe, daß dagegen, wie der erwähnte judifche Schriftsteller fich ausdrückte, der ältere Protestantismus, wenn die Jesuiten ihm seine gewaltthätige Durchführung der Reformation vorhalten würden, "wie ein begoffener Pudel" daftunde. Der gedachte Proteftant fest hingu: "Mögen auch im Geifte jener aufgeregten Zeit mitunter Excesse nicht ausgeblieben sein - unser Reformator Calvin verfuhr auch nicht allzu fäuberlich mit dem heterodogen Servet - in der Inftitution waren feine Graufamkeiten vor= geschrieben." Rein, wahrhaftig nicht! Man durchblättere nur bas ganze Inftitutum S. J., ob dort den Ordensgenoffen auch nur die geringste Gewaltthätigkeit gegen Andersgläubige ange= rathen werde. Die "Waffen des Geiftes," und zwar diese einzig und allein, werden ihnen dort empfohlen. (Fischer S. 94 ff.)

Doch rühren wir den Haß der früheren Jahrhunderte nicht auf! Wie wenig die Gegner den jezigen Jesuiten vorzurücken wissen, zeigen sie deutlich dadurch, daß sie in dem längst Begrasbenen herumwühlen. "Laß' ruhen die Todten!" Es frägt sich, was die Lebenden thun. Dies ist zu untersuchen. Daß die gegenwärtigen Jesuiten in Deutschland "von Proselhtens macherei und Erregung confessionellen Unfriedens sich vollkommen freigehalten," mußten ihnen selbst die bei der preußischen Regiezung eingelaufenen "amtlichen Berichte" nachrühmen. (Siehe das Referat des H. v. Gerlach vom 12. Febr. 1853 in der preuß. Kammer.)

Berfolgungen um der Religion willen, drohen uns aber, seitdem, wie Bluntschli sich ausdrückt, um "die Mitte des vo-

rigen Jahrhunderts das Licht der modernen Zeit" die Menschheit zu beglücken anfing, von einer gang andern Seite. Benn unfere Gegner Die Gefchichte Diefer "modernen Zeit," nicht ihre von thörichter Hegenangst aufgeregte Phantafie, fragen wollten, könnten fie darüber nicht im Zweifel fein. "Denn schwerlich hätten sie in diesem Falle," wie die Stimmen aus Maria-Laach (VII, 31) bemerken, "während des letten Jahrhunderts auch nur einen ultramontanen Staat, viel weniger die Rirche, Jemanden wegen Regerei mit dem Tode bestrafen sehen; wohl aber hätten sie gefunden, daß der lette deshalb Verbrannte ein Jesuit war, der seeleneifrige Missionar Malagrida, den ein Freund der ungläubigen Philosophen und der Bäter der Liberalen, Pombal, in Lissabon 1761 wegen angeblicher Regerei dem Scheiterhaufen überlieferte. Sie hätten ferner gefunden, daß um dieselbe Zeit Tausende von französischen Bürgern, nicht etwa wegen verbrecherischer Werke, sondern weil sie nach der unerwiefenen Beschuldigung der Gegner Unglauben, Reterei, Magie, Hexerei und Astrologie gelehrt hätten, 1762 in Paris und andern Städten verurtheilt und aus ihren Schulen, Besitzungen, ihrem Baterlande vertrieben wurden, und das mit Berletzung aller Formen der Juftig. Aber Diese "Reger" waren Jesuiten, waren das Opfer der ungläubigen Philosophie, der Mutter des Liberalismus; darum gablen fie nicht in den Augen unserer Liberalen."

"Sie hätten ferner beim Studium der Geschichte gefunden, daß im Beginn der neuen Aera von 1789 die französische Resgierung eine große Anzahl von Geistlichen und Laien einzig wegen ihrer katholischen Gesinnung, wegen Ausübung ihrer religiösen Pflichten, z. B. weil sie Messe gelesen oder angehört, hinrichten, ja einzelne Male niedermetzeln ließ."

So ging es fort bis auf unsere Tage; es würde uns jedoch zu lange aufhalten, alle von den Stimmen aus Maria-Laach aufgezählten Thatsachen ähnlicher Verfolgungen anzuführen, welche zudem das neueste Drama der Internationale in Paris, Lyon und Marseille noch um ein Erkleckliches vermehrt hat. Diese Thatsachen zeigen demjenigen, welcher mehr auf die Geschichte, als auf die Schreckbilder der Einbildungsfraft und auf liberale Phrasen hält, woher Verfolgung um der Religion willen in der Gegenwart drohe.

Die Vergangenheit und Jetzteit bestätigen also, was wir aus den Konstitutionen des Ordens als dessen Zweck erkannt haben. Unbefangene Protestanten stimmen uns hierin völlig bei.

So folgert Dallas aus jenen von den Jesuiten stets mit so großer Anhänglichkeit festgehaltenen und ausgeführten Satzungen, daß der Ordenszweck auf die größte Verherrlichung Gottes und das Wohl der Menschen ziele, daß kein protestantischer Staat die Jesuiten zu fürchten habe. 1)

Auf demselben Weg, den Dallas einschlug, nämlich aus dem Studium des Institutum Societatis Jesu, sowie aus einer ruhigen Beobachtung der Geschichte, gelangte auch Fischer zu den nämlichen Resultaten. "Nach allen Erörterungen," schreibt er am Schlusse der mehrsach angezogenen Schrift, "scheue ich mich nicht in dem vollen Bewußtsein, ein guter Protestant zu sein, meine innigste Ueberzeugung dahin auszusprechen:

- 1) "Der Jesuitenorden ist, abgesehen von jedem confessionellen Standpunkte, in seinem Prinzip eine der bewundernsund achtungswürdigen sittlichen Institutionen, als eine Gesellschaft, welche der Idee, für die Ehre Gottes in der Erweckung der Glückseligkeit unter ihren Mitmenschen unter Entsagung aller irdischen Lebensgenüsse, der Befriedigung des Ehrgeizes, der persönlichen Willensfreiheit und der edelsten Freuden des Familienlebens selbst auf Gesahr des Lebens unermüdet wirksam zu sein, einzig und allein ihr Leben widmet.
- 2) Insoferne nach den Grundsätzen ihrer Kirche der Begriff der Religiosität in dem des Katholicismus aufgeht, gibt eine

<sup>1)</sup> Ueber den Orden der Jesuiten. Deutsche Uebersetzung. Düsseldorf 1820. S. 499 ff. 544 u. a. a. D. Eine neuere deutsche Ausgabe dieser vortrefflichen Schrift ist bei Manz in Regens-burg erschienen.

Vergangenheit von 300 Jahren der Verbindung das Zeugniß, daß sie, als Corporation betrachtet, nie von ihrer ursprünglichen Verpflichtung abgewichen ist, wenn auch einselne Glieder sich nicht probehaltig bewiesen haben und der menschlichen Gebrechlichkeit unterlegen sind.

3) Was das Auftreten der Congregation in der Gegenwart anslangt, so kann kein unbefangener Beobachter der Zeitereigsnisse verkennen, daß in der heutigen Tages sichtbaren Erskaltung des religiösen Sinnes im Volke die Hauptquelle der Staatszerrüttung, die Empörung gegen alle Autorität im Staats, Gemeindes und selbst Familienleben, zu suchen ist, (und daß) . . . in der Thätigkeit des Jesuitenordens ein Mittel erkannt werden muß, welches vorzugsweise in seiner unmittelbaren Wirkung auf die Belebung der Religiossität allen staatsgesährlichen Verlockungen der Umsturzspartei planstörend in den Weg tritt."

Bur Befräftigung seiner Ansichten weist er auf den haß der Revolutionäre wider den Jesuitenorden hin.

Wer sich weder aus der Gesetzebung noch aus der Geschichte der Jesuiten belehren lassen will, möge zum Wenigsten aus diesem Hasse erkennen, daß ihr Orden im Prinzipe und in der Wirklichkeit sich ein hohes, edles, lediglich die Religion betressendes Ziel gesteckt habe.

## 5. Mittel zur Vervollkommung seiner selbst.

Bei dieser Ueberschrift mag es vielleicht Einigen bangen. Abgesehen von den Märchen über die Schlechstigkeit der Jesuiten-Moral, stellt sich gar Mancher den unter diesen Männern herrschenden Geist so düster und schwarz vor, wie das Kleid, das sie tragen. Besonders macht man sich schreckliche Vorstellungen von dem strengen, unerbittlichen Gehorsam, der durch Einschüchterung

des Gewissens den Menschen gänzlich in eine Maschine verwandeln soll. Wie ist die Wirklichkeit?

Die Konstitutionen sowohl als der aus ihnen ver= fertigte Auszug (summarium) beginnen mit dem Sat, daß "der Geift der Liebe, den der hl. Geift in das Innere des Menschen schreibt, mehr zur Erhaltung, Leitung, Förderung des Ordens beitragen werde, als alle äußern Satungen." Das Innere, fo behaup= tet der Ordensstifter, verleihe dem Meugern Werth, Wirkfamkeit und gehörige Richtung auf das vorgesteckte Ziel; ihm müßten darum die Mitglieder vorzüglich ihr Den= ten und Trachten zuwenden. (cf. reg. 16 et 31. summ. de virt. obed. n. 5.) Ja einer der angesehensten Er= flärer der Regeln, Gagliardi, ftellt es als unzwei= felhaft hin, daß "die Bildung des innern Menschen dem Institut (des Ordens) am meisten eigenthümlich, gewißermaffen beffen Geele, Princip und Gefet" fei. (De plena cognitione Instituti cap. 1.)

Die hauptsächlichste Ursache jenes innern Geistes ist nun freisich die göttliche Gnade, und darum lehrt und heißt das Institut des Ordens vor Allem durch anshaltendes Gebet, häufigen Empfang der hl. Sakramente, tägliche Darbringung oder Anhörung des Meßopfers, öftere Wiederholung der Exercitien, durch Demuth, Herzensreinheit, großmüthige Opferwilligkeit diese Gnade in reichlichen Strömen auf sich herabziehen.

Aber es ist nicht allein die Gnade, welche bei der Bildung des Innern thätig ist. Die menschliche Mitwirstung muß hinzukommen. Wie faßt nun das Institut dieselbe auf?

Die menschliche Mitwirkung darf der äußern Leistung durch die Obern und Beichtväter nicht entbehren. Denn auf dem Weg des geistigen Lebens droht die größte Gefahr, wenn man ohne den Zaum des Nathes und der Klugheit auf demselben dahinfährt. (De virt. obed n. 11.) Aber dennoch ist die eigene Thätigkeit die Hauptsache; will man selbst nicht energisch vorwärts, so können tausend Obere nicht helfen.

Diese eigene Thätigkeit zur Vervollkommnung seiner selbst ordnen nun die Regeln mit wunderbarer Kennt=

niß der Psychologie.

te

c=

3,

3

3,

3

1=

1.

'=

n

S

t

1

r

Die Seelenkräfte sind von Natur aus so geartet, daß die Begehrungsvermögen den Wahrnehmungsvermögen solgen und der Mensch bei widerstrebendem Urtheil ohne Zwang nicht lange sich zu etwas verstehen wird. (De virt. obed n. 12.) Unter den Wahrnehmungs-vermögen, wie überhaupt unter allen Kräften der Seele nimmt die Vernunft die erste Stelle ein. (l. c. n. 14.) Darum sucht die Ordensregel bei den Mitgliedern vor Allem die tief innerste Ueberzeugung der Vernunft zu bewirken, weil sie die Neigung des Willens bestimmt und dadurch auch die ganze äußere Wirksamkeit hervorruft.

Wir können das eben Gesagte an den geistlichen Exercitien darthun, welche das Leben eines Jesuiten im Noviciate beginnen und später immer und immer wieder borgenommen werden müssen, um den anfänglich durch sie erhaltenen Geist aufzufrischen, zu festigen und zu vervollkommenen. Auch in ihnen ist die eigen e Thätigkeit die Hauptsache, wogegen die Lestung durch dentigkeit die Hauptsache, wogegen die Lestung durch dentigkeit, welcher die Exercitien gibt, mehr zurücktritt.

Derfelbe foll in seiner Unsprache an den Exercitanten furz sein, damit letterer durch sich felbst die ihm vorgelegten Wahrheiten weiter entwickle, beffer einsehe und auf sein Leben anwende. Diese Selbstthätigkeit bringe reichlichere Frucht hervor als die Anhörung der ausführ= lichen Erflärung eines Andern. (Exerc. spir. annot. 2.) Der Exercitienmeister foll nicht willfürlich in jene Seelenführung eingreifen, wodurch der Schöpfer fein Geschöpf zur höheren Bolltommenheit leitet; er foll sich in dieser Beziehung wie eine Wage verhalten, die weder auf die eine noch auf die andere Seite finkt (l. c. ann. 15.) und nur die Seele vor Täuschung, Lauheit und Excessen bewahren. Die Betrachtung und Erforschung bilden die vorzüglichsten Uebungen bei den Exercitien, und schon aus ihren Namen erhellt, daß die Bernunft eine haupt= fächliche Rolle bei ihnen spielt. Freilich sollen auch alle andern Kräfte, sogar der Körper durch eine entsprechende ehrfurchtsvolle Haltung mitwirken, aber die Bernunft behält überall die ihr von der Natur eingeräumte do= minirende Stellung.

Wie bei den Exertitien, so geht es im ganzen Leben des Jesuiten: vorgeschrieben ist täglich zum wenigsten eine ganze Stunde Betrachtung, täglich zweimal Gewissersorschung und andere geistliche Uebungen, welche die Mitglieder, jeder für sich allein, anstellen, wogegen die Ermahnungen und Predigten Anderer ganz zurücktreten.

Man hat von dem eben Erzählten, welchem die äußere Wirksamkeit des Ordens ganz entspricht, Veranlassung genommen, den Jesuiten Rationalismus vorzuwerfen.

Mit dem größten Unrecht. Der Orden setzt in allen seinen Anordnungen die Gnade Gottes als den haupt= faktor voraus. Er nimmt auch die Vernunft nicht, wie fie von Gott getrennt ift, sondern von dem Glauben und der göttlichen Einwirkung erleuchtet wird. Endlich will er auch nicht bei den Akten der Vernunft stehen bleiben, sondern durch fie den Menschen zur Demuth, Gelbstwerläugnung, turz zu allen Tugenden bewegen, gang be= sonders aber den Beift der Liebe hervorrufen. hierauf nicht die Exercitien von Anfang bis zum Ende? Und wenn der Jesuit in seiner täglichen Betrachtung vorzüglich sich das Leben und Leiden des Heilandes als Ideal vorstellt, worauf soll er dabei nach Anleitung der Exercitien bedacht sein? Auf eine innigere Liebe und Nachahmung Jesu Chrifti. Doch darüber, wie der Or= den und Alles, was in ihm ift, auf diesen Geift der Liebe, als seinen Brennpunkt, hinzielt, werden wir wei= ter unten ausführlicher handeln müffen.

Wir können und müssen das Gesagte durch die Methode der Ausbildung der Mitglieder in den Wissenschaften noch weiter bekräftigen. Denn man hat der Gesellschaft Jesu in der Gegenwart so oft und zuderssichtlich "rein äußere Dressur", "Unterdrückung aller Geistesfreiheit", "Heuchelei", "Entnervung des Charakters", "Verkrüppelung und Blendung des Geistes", "blinden Auctoritätsglauben", kurz Vernichtung aller geistigen Energie und Thätigkeit vorgeworfen, daß wir hier die ganze Vervollkommnung des Geistes, wie sie den Jesuiten nicht nur in sittlicher, sondern auch in wissenschaftlicher Beziehung angestrebt wird, in den

Kreis unserer Betrachtung ziehen müssen. Das ist mir freilich nicht schwer, da ich nach einem fünfjährigen akademischen Studium in Preußen auch ein Jahr Natur= recht auf einer auswärtigen Jesuitenuniversität gehört habe.

Auf der deutschen Hochschule lebt sich angenchm in der akademischen Freiheit, wenigstens wenn man genug Geld hat. Wie viele Studenten laffen, wenn es hoch kommt, während der ersten Semester ihr ganges Studium in Anhörung der Vorlefungen, im Nachlesen eines Collegienheftes und eines entsprechenden Lehrbuches be= stehen? Naht das Examen, so wird "eingepaukt", d. h. dasjenige auswendig gelernt, was der Examinator vermuthlich fragen wird. Dabei spricht man freilich oft und icon von wiffenschaftlichem Streben, aber wie Biele intereffiren fich, um bon Schlimmerem gang zu schweigen, nicht im höheren Grade für Whift und Billard, für Theater und Vergnügungsreisen, bei politisch er= regten Beiten auch für Zeitungelesen? Wir fagten, um bon Schlimmerem zu schweigen; benn felbst ber begei= ftertste Lobredner der deutschen Universitäten, Döllinger, meint in seiner Rede, worin er dieselben bis zum Simmel erhebt, man muffe, in Betreff ihrer Mittel, anwen= ben, "welche Taufende von Bätern und Müt= tern bon ichlaflosen Rächten, bon nagendem Rummer und peinigender Ungft erlösen und zahlreiche Jünglinge vom Untergang retten, andere bor lebenslänglicher Reue bewahren mürben."

Was geschieht dagegen im Orden? Wir setzen natürlich voraus, daß den Jesuiten nicht durch ihre Feinde alle Schulen genommen seien, und daß sie nach ihrem Institute den Studien obliegen können.

"Ernstes und andauerndes Studium aus reiner Absicht" wird den Scholaftikern durch ihre Regeln 1) zur Pflicht gemacht, so zwar, daß sie überzeugt sein sollen, fie könnten "nichts Wohlgefälligeres in den Augen Gottes" thun. Ihre Tagesordnung, nach welcher fie, felbft im Winter, um 4 Uhr aufstehen, und durch welche fie bor den unzähligen Zerstreuungen der Welt behütet werden, gibt ihnen Zeit dazu; und die Sittenreinheit, welche die strenge Ordenszucht ihnen bewahrt, räumt das große Hinderniß hinweg, welches so vielen Jüng= lingen die ernste Arbeit verleidet oder ihr geistiges Auge für die Erfassung höherer Wahrheit trübt. Daß ferner bei den Scholastifern von Verfäumniß der Vorlefungen keine Rede sei, brauche ich kaum zu bemerken. Auch davon darf ich schweigen, daß fie gemäß ihrer Regel die Bor= lesungen vorbereiten, das in denselben Gehörte wiederholen, das in ihnen Notirte noch einmal redigiren und in's Reine schreiben. Denn in alle dem können es ihnen fleißige Universitätsstudenten gleich oder auch zuvor thun, mag freilich gewöhnlich das Gegentheil der Fall fein; und trot alledem wäre rein "äußerliche Dreffur" noch denkbar?

Der wesentliche Unterschied zwischen dem einen und dem anderen Studium besteht in der scholastischen Lehrmethode, welche den deutschen Universitäten gänzlich abhanden gekommen ist.

<sup>1)</sup> Unsere folgende Darstellung ist ganz den Regulae scholasticorum, sowie der Ratio studiorum entnommen.

Die jungen Ordensmitglieder werden durch ihre Regel verpflichtet, daß sie nicht nur in das Berftandniß bes in den Vorlesungen Gehörten einzudringen suchen und beffen Wahrheit prüfen, sondern auch emfig nach Schwierigkeiten und Ginwendungen forschen follen, um durch deren Lösung die Wahrheit tiefer und allseitiger zu erfassen. 1) Damit auch der natürliche Wetteifer als Sporn zur Erfüllung dieser Pflicht hin= zutrete, werden täglich Disputationen veranstaltet; dazu kommt wöchentlich eine größere und jeden Monat eine noch feierlichere Disputation. Bestellt werden die Einen, um die gehörten Thesen im mündlichen Vortrag zu ent= wideln und dann zu vertheidigen; die Andern, um dieselben anzugreifen. Aeltere Patres, Professoren, nach Umständen auch Auswärtige, werden zur Theilnahme an der Disputation eingeladen. Insgleichen soll der Lehrer auch bei den Vorlesungen durch Fragen und Disputiren sich erkundigen, ob das Vorgetragene ver= standen und erlernt worden, wogegen er aber gewärtig sein muß, daß die Schüler nach ihrer Regel ihm die schwierigsten, für sie selbst unlösbaren Einwürfe bor= legen. Un den Bakanztagen stellen lettere unter sich selbst außerordentliche wissenschaftliche Vorträge (Acade= mien) an. Da verwandelt fich das monarchische Spftem des Ordens in eine reine Demokratie. Man wählt einen Borftand und einen Gefretar, vertheilt unter fich

<sup>1)</sup> Natürlich setzt diese Methode ausgezeichnete Lehrer voraus; wären diese nicht bei der Hand, um nöthigenfalls die für den Schüler unlöslichen Einwürfe zu lösen, man würde leicht in ein Labyrinth von Zweiseln gerathen.

die zu behandelnden Themata, um darüber vorzutragen, au disputiren und zu urtheilen.

So geht es bei benen, welche ben vollständigen Kurs der Philosophie und Theologie machen, fieben volle Jahre hindurch, Tag für Tag, so daß ein Jesuit feine Wiffenschaft im vieljährigen Rampfe gegen die schärfften Angriffe förmlich erobern und behaupten muß. Und nun möchte ich jeden Unparteiischen fragen, bei welcher Methode mehr "äußere Dreffur" zu fürchten ift, bei der jett gebräuchlichen academischen oder bei der

scholaftischen der Jefuiten?

Aus dem Gefagten erhellt, daß der hl. Ignatius in Betreff der Tugend und Wiffenschaft feiner Ordens= genoffen es auf die innerfte Ueberzeugung bes Geiftes abgesehen hatte, durch dieselbe auch das Berg ju einer dem Ordensberufe entsprechenden Gesinnung und Liebe erwecken, auf diese Weise aber die ganze äußere Wirksamkeit bestimmen und befruchten wollte. Und daß er seinen Zweck vollkommen erreichte, beweift die wunderbare Standhaftigkeit, welche die Jefuiten fo= gar in den furchtbarften Prüfungen und Berfolgungen zeigten. Burde "Beuchelei", wurde "außere Dreffur" diefe Feuerprobe bestanden haben? Bürden verkrüppelte, entnervte Charaktere so viel Muth, Energie und Aus= dauer zeigen? Straft ihr euch felbst nicht Lügen? Denn wenn die bom Orden erzogenen Jesuiten nur Gunuchen und Sclaven in geiftiger Beziehung find, warum habt ihr vor ihnen so große Furcht?

Aus jener Methode der Erziehung, die sich har= monisch an die bon Gott geschaffene natürliche Ordnung anschmiegt, erklärt sich auch am Besten das natürliche, ungezwungene Wesen, welches schon so Vielen in dem Betragen und in den Predigten der Jesuiten aufsiel. Tugend und Vollkommenheit erschien bei denselben nicht als etwas Schabsonenmäßiges, Gewaltsames, Aufgepfropfetes, sondern wie vom Innern herausgewachsen, gleich einer Lilie aus ihrem schlanken Stengel.

Den hier dargestellten Grundsähen des Ordens ist es ganz angemessen, daß außer der allgemeinen Bildung besondere natürliche Anlagen mit Sorgfalt ent=
wickelt werden und die jungen Ordensmänner, falls die Zeitumstände es erlauben, spezielle Fächer, wozu sie spre=
chende Neigung und Anlagen haben, weiter betreiben können. So studirten in jüngster Zeit deutsche Zesuiten auf der Bonner Universität Chemie, Botanik, höhere Mathematik, Astronomie, andere gar in Sprien orienta=
lische Sprachen. Selbst Kanke gesteht wiederholt, daß der Zesuitenorden alle seine Mitglieder zu der kräftigsten Entwicklung kommen lassen will, die innerhalb des Prin=
zipes möglich ist. (I, 227.) Im gewissen Sinne möchte ich darum die Worte des Dichters auf diesen Orden anwenden:

Und eine Lust ist, wie er Alles weckt Und stärkt und neu belebt um sich herum, Wie jede Kraft sich ausspricht, jede Gabe Gleich deutlicher sich wird in seiner Nähe! Jedwedem zieht er seine Kraft hervor, Die eigenthümliche und zieht sie groß, Läßt Jeden ganz das bleiben, was er ist, Er wacht nur drüber, daß er's immer sei Am rechten Ort.

## 6. Geist der Jesuiten-Ascese.

Der Geist, welcher in der Gesellschaft Jesu, in ihren Regeln und Exercitien weht, ist, wie schon besmerkt, der Geist der Liebe. Derselbe ist das vorzügslichste Bindemittel, welches so viele Tausende der versschiedensten Nationen zu Einer Gesellschaft vereinigt; er ist die Seele, welche sie in diesem Einen Körper zussammenhält und auf ihr gemeinschaftliches Ziel hins

richtet und hinführet. 1)

Dem erhabenen Zwecke des Ordens, Gott zu ver= herrlichen, sowie die Menschen zu beseligen, und das nöthigenfalls selbst mit der Hingabe von Gut und Blut, entspricht keine Gefinnung beffer als diese Liebe. Sie fteht auch im schönen Ginklang mit den Ordensgelübden. Denn wozu treibt fie gemäß den Worten Chrifti mehr an, als zur Aufopferung, zur Entsagung, zur Berläug= nung seiner selbst? Durch das Gelübde der Armuth aber entsagt man dem Reichthum, durch das der Reusch= heit den niedern Begierden, durch das des Gehorsams seinem Eigenwillen und thut es unwiderruflich, für immer und ewig. Noch mehr. Stolz und Hochmuth wird freilich auf das empfindlichste durch den angelobten steten Gehorsam getroffen. Aber weil die Wissenschaft aufbläht und die Jesuiten sich so viel mit gelehrten Studien beschäftigen, nichts aber der Liebe fo feind ift als der Ehrgeiz, "die Quelle aller Uebel" (Const. P. X. c. 1 § 6), und die Eigenliebe "der gefährlichste Gegner

<sup>1)</sup> Procemium Const., Const. p. VIII. c. 1. § 9.

der Eintracht und des allgemeinen Guten" (Const. P. VIII. c. 1); so ließ es der Ordensstifter nicht bei dem Gelübde des Gehorfames bewenden. Er hieß nam= lich die Professen durch ein Gelübde allen ehrgeizigen Bestrebungen auf immer entsagen. Doch mehr als diefer Schwur, mehr als die niedrigen Dienftleiftungen, in denen selbst Priefter und Professoren beschäftigt merden, foll die tägliche Gewiffenserforschung den Mitgliedern Demuth und Bescheidenheit nach der Absicht des heiligen Ignatius einprägen, weil derfelbe die ganze Tu= gend, Gefinnung und Handlungsweise der Seinigen auf die Erkenntniß und Ueberzeugung der Bernunft bafirt wissen will. In der That, wenn ein Jesuit auf das hohe, ihm vorgesteckte Ideal sieht und damit sein Leben vergleicht, wie foll er dann, obwohl er sich von schweren Sünden frei weiß, dennoch nicht ob der ungähligen menschlichen Fehler und Armseligkeiten erröthen und jum herzlichen, werkthätigen Mitleid mit den Schwach= heiten Anderer geftimmt werden? Denn auf folche praktische Liebe zielt wie das ganze Leben, so auch die Tu= gend eines Jesuiten, seine Demuth, Geduld, Gehorfam. Selbst die Furcht vor der Hölle und den schrecklichen Gerichten Gottes soll, wo die Liebe zu schwach wäre, mitwirken; sie soll das Herz felsenfest machen, daß es auch den gewaltigsten Stürmen der Versuchung nicht erliege (Exercitia spirit. praelud. in contempl. de inferno).

Nur dieser Geist der Liebe vermag, um mich einer Phrase Blunschli's zu bedienen, zu "soviel Aufopfer= ung", als der Orden von seinen Mitgliedern erheischt verlassen Was einen Jüngling bewogen, Alles zu verlassen und dahin zu geben, diese hochherzige Gesinnung muß sein ganzes Leben im Orden regeln. Demgemäß wird er alle einzelnen Handlungen aus reiner Liebe zu vollbringen suchen (regul. 17). Dieser Geist der Liebe soll ihn unerschütterlich stark in Bewahrung seines Beruses und zugleich ängstlich besorgt machen in Betreff all der kleinen und kleinlichen Dinge, welche dieser Lebensberuf mit sich bringt. Ist das aber kein Widerspruch? Onein; die Liebe gleicht einer mächtigen Siche, welche ihr Haupt hoch in die Lüste emporsstreckt. Wie sest sieht dieselbe im gewaltigsten Orkan! Und doch zittern die Zweige und Blätter ihres hohen Wipfels bei dem leisesten Hauche, den wir auf dem Boden noch gar nicht spüren.

Die Liebe eines Jesuiten soll aber möglichst frei

<sup>1)</sup> Die 17. Regel lautet wörtlich:

befleißen, nicht allein hinsichtlich ihres Beruses, sondern auch in allen einzelnen Handlungen; so zwar, daß sie darin der göttlichen Güte vielmehr um ihrer selbst und um der Liebe und der überaus großen Wohlthaten willen, welche sie so zuvorkommend uns erwiesen hat, als aus Turcht vor den Strasen oder aus Hossnung der Belohnungen, mit aufrichtigem Herzen Gott zu dienen und zu gefallen suchen, obschon sie auch die letztern Beweggründe zu Hisse nehmen müssen. Gott allein sollen sie in Allem suchen und daher so viel möglich alle Anhänglichkeit an erschaffene Dinge ablegen, um ihr ganzes Herz dem Schöpfer zuzuwenden, insem sie ihn in allen Geschöpfen und alle Geschöpfe in ihm gemäß seinem heiligsten und göttlichen Willen lieben."

sein, ja Ignatius wollte dieser freien Liebe die wichtig= ften Punkte des Ordens überlaffen: die Abtödtung und die Beobachtung der Regel. Darum schrieb er, so hoch er auch die körperlichen Kasteiungen achtete, keine regel= mäßigen Bugwerfe vor, sondern überließ es der Broß= muth jedes Einzelnen, diejenigen zu übernehmen, welche ihm nach Befragung der Obern zu feinem größern Fortgange in der Tugend dienlich scheinen. (Reg. summ. 4). Darum wollte er zur Beobachtung der Regel nicht unter Sünde verpflichten, sondern erwartete bon dem innern Gesetze der Liebe, welches der hl. Geift in das Herz zu schreiben pflegt, mehr, als von allen äußern Satungen. (Const. VI, c. 5, Prooem. Const.) Darum endlich wollte er in der Gesellschaft Jesu weder Gefängnisse, noch förperliche Strafen, wie fie damals in manchen Orden bestanden, ja nicht einmal häufiges Befehlen von Seiten der Obern. Wer sich dem milden Regimente nicht fügen will, muß austreten.

Wesen verscheucht, soll der Gehorsam und im Allgemeinen das ganze Leben und Wirken des Jesuiten durch die Freude getragen sein. "Auf dem Angesichte äußere sich eher Frohsinn, als Traurigkeit oder eine andere ungeregelte Gemüthsstimmung". Die äußere Heiterkeit soll nicht erkünstelt oder geheuchelt, sondern der Spiegel der innern sein. (5. Regel der Sittsamkeit). Man sieht, es wird in der Regel vorausgesetzt, daß die Jesuiten ganz glücklich in ihrem Berufe leben, und daß sie es wirklich sind, hat der natürliche lebensfrohe Ton gezeigt, den sie, wie Beda Weber sagt, im geselligen Verkehr, auf

ihren Missionsreisen zur Verwunderung des deutschen

Die Liebe, wie sie von der Jesuitenregel gefordert wird, darf nicht in bloßen Gesühlen bestehen, ja nichts ist überhaupt der Jesuiten-Ascese fremder als bloßes Gestühlswesen. Ueberall herrscht die Richtung auf das Praktische vor. Die Liebe eines Jesuiten soll thätig sein. Darum wird von den Mitgliedern in der 12. Regel die größtmöglichste Entsagung und Abtödtung gesordert; nach der 19. Regel sollen sie mit gänzlicher Hingebung sich den Verrichtungen unterziehen, in welchen Demuth und Liebe am meisten geübt werden; nach der 44. Regel immerdar in geistigen oder körperlichen Arbeiten ihre Beschäftigung haben.

Diese großmüthige, thätige Liebe ist nun das Gesheimniß jener Kraft, welche selbst von Protestanten am Jesuitenorden bewundert wird. Sie trieb jenen Enthussiasmus hervor, der Großes sinnt, Großes wirkt und Großes, wenn es Noth thut, leidet; der vor nichts ersichrick, in Nähen und Entbehrungen, in Gesahren und Todesqualen nur noch mehr auflodert, und frohlockt um des Namen Jesu willen Verfolgungen zu leiden. Zwei Dinge rühmt Guizot dem Jesuitenorden nach: "Größe des Gedankens und Größe der Willenskraft".")

Doch die Begeisterung großmüthiger Liebe sollte nach dem Willen Loyola's nicht des Lichtes entbehren. Wir haben schon darauf hingewiesen, wie diese Liebe in der innersten Ueberzeugung der Vernunft gegründet sein

<sup>1)</sup> Histoire gén. de la civilisation p. 225.

und letztere überall ihre dominirende Stellung behaupten soll. Enthusiasmus und Klugheit kennzeichnen in der That sein Werk, nach dem Ausdruck des protestantischen Geschichtschreibers Kanke<sup>1</sup>), und gerade diese kluge Mäß= igung ist es, welche in den von beiden Extremen der übergroßen Strenge und der Lauheit gleichweit ent= fernten Constitutionen<sup>2</sup>), sowie in dem gesammten Wir= ken der Gesellschaft am meisten hervortritt Sie gleicht die anscheinend größten Gegensäße aus. Wir wollen dies an einigen Fällen zeigen.

Die Vernunft soll die Jesuiten überall leiten; bei der Ueberlegung, was zu thun sei, soll er das Für und Wider sorgfältig abwägen, und dann "nach dem Aussspruch der Vernunft beschließen." Nichts desto weniger wird Verschmitztheit verpönt, auch in den Obern. Eine diplomatische Handlungsweise (politica agendi ratio) wird sogar unter den Hindernissen bizeichnet, daß Jemand zum Obern ernannt werde. Soll der Vorgessetzte väterlich, nicht diplomatisch handeln, so wird auch bei den Untergebenen besonders auf eine kindliche Einssalt im Benehmen gegen die Obern gedrungen. Wenn der Leser mit Issuiten bekannt geworden ist, die 40, 50 Jahre im Orden gelebt haben, so wird ihm ohne Zweisel der kindliche Sinn dieser Männer am meisten ausgefallen sein.

Die Jesuiten sollen so auf Gott vertrauen, so jum

<sup>1)</sup> Die römischen Bapfte im XVI. und XVII. Jahrh. II, 35.

<sup>2)</sup> Der hl. Ignatius selbst sagt von ihnen: ad neutrum extremum rigoris vel dissolutionis vergant, ut sic melius observari. possint Const. P. X. c. 1 § 10.

Gebete ihre Zuflucht nehmen, als ob Gott allein Alles thun müßte; und doch sollen sie mit solcher Sorgfalt ihre eigene Kraft und Thätigkeit aufbieten, als ob der Erfolg einzig und allein davon abhinge.

Wohl keine andere Gesellschaft verlangt eine so große Tugend von ihren Mitgliedern, dennoch wird wohl nirgends so große Vorsicht, besonders für Bewahr= ung der Sittenreinheit, empfohlen und angewandt.

Ueber körperliche Kasteiungen gibt Ignatius einsach die Regel "je mehr desto besser" (Exerc. spir. addit. 10), aber in der Anwendung dieser Regel soll man Rücksicht nehmen auf die Sesundheit und die Berufs= pflichten, damit man nicht in seinen Arbeiten durch Buß= werke gehindert werde. Vorzüglich mahnt die Regel zur Diskretion in Betress der Studirenden, weil "die Studien gewissermassen den ganzen Menschen in Anspruch nehmen."

"Es ist", sagt Kanke, "Alles berechnet; denn Alles hat seinen Zweck. Eine solche Vereinigung von hin=reichender Wissenschaft und unermüdlichem Eifer, von Studien und Ueberredung, Pomp und Casteiung, von Ausbreitung über die Welt und Einheit der leitenden Gesichtspunkte ist auch weder früher noch später in der

Welt gewesen. (II, 35).

Man könnte noch an andern Punkten zeigen, wie bei der Gesellschaft der größte Eifer mit einer reisen Mäßigung gepaart ist; doch ist es unnöthig, da selbst die Gegner dies nicht verkennen können. Freilich legen sie diese Begeisterung für religiöse Zwecke als Fanatis= mus aus und jene weise Mäßigung als die kalt be=

rechnende Verschmittheit eines Diplomaten; aber wie paßt beides zusammen? Andere Feinde sahen dies ein, sie nahmen daher im Orden zweierlei Mitglieder an: die Einen, welche mit der edelsten Begeisterung Missionen geben oder den Heiden predigen, die Uebrigen aber, Prosfessen und Obern, welche mit abgeseimter Schlauheit alle Mittel zu einer geistigen Weltherrschaft anwenden. Doch auch diese Spaltung der sich durch eine wundersbare Einheit auszeichnenden Gesellschaft in zwei ganz entgegengesetze Elemente erscheint so grundlos und widerssinnig, daß sie keiner besonderen Widerlegung bedarf.

Aber, begegnet man uns sofort mit einem andern Einwurfe, die Jesuiten mögen von einer großen Liebe zu ihrem Orden und zu einander beseelt sein; je mehr sie indeß sich lieben, um so weniger lieben sie die An=dern; selbst der Liebe gegen die Eltern und das Bater=land sind sie entfremdet.

Ist dem also? Gewiß nicht, wenn es anders wahre Jesuiten sind, die nach ihren Regeln leben. Die Besweggründe der höhern Liebe, von der sie beseelt sein sollen, sind allgemeine, beziehen sich nicht nur auf die Ordensmitglieder, sondern auf alle Menschen ohne Ausenahme; der Zweck ihres Lebensberuses zielt, wie oben gezeigt, eben dahin. Ihre Regeln sagen dasselbe. Die Liebe, welche sie zu Einem Orden verbinde, gehe von Gott aus und betresse alle Rebenmenschen (ad omnes proximos pertinget). Darum sagte auch der verstrauteste Gefährte des Ordensstifters, der hleilige Franz Xaver, die große Liebe, welche die Ordensgenossen in der Gesellschaft Jesu exsahren, müsse für sie die Norm

sein, wie sie auch den Nebenmenschen zu lieben hätten. Und zweimal im Jahre bei der Gelübdeerneuerung wersten sie ermahnt, auch in den vertraulichen Gesprächen, die sie unter sich in der Zeit der Erholung führen, "die Gesellschaft Jesu durchaus nicht über andere Orden zu erheben (nihil Societatem aliis religiosorum Ordinibus praeserendo)."

Wenn der Geist der Liebe den Orden beseelt, so versteht sich von selbst, daß er auch die Liebe, welche das vierte Gebot gegen Eltern und Vaterland vorschreibt, in besonderer Weise ausüben wird. Was dagegen aus den Regeln eingewandt wird, beruht einsach auf Unstenntniß der ascetischen Sprache. Mit demselben Recht, mit dem man die Gesellschaft Jesu in dieser Beziehung schmäht, könnte man auch dem Heiland vorwerfen, er hätte Luk. 14, 26 das vierte Gebot aufgehoben und predige statt dessen den Haß wider die Eltern. Die Menschen lästern auch das Heiligste, das sie nicht versstehen.

Allerdings gebietet die Ordensregel "die unor= dentliche Reigung zu den Eltern", welche mit einem Ausdruck der Schrift auch die "Neigung des Flei= sches" genannt wird, abzulegen, aber sie setzt hinzu, man solle diese "in eine höhere (geistige) Liebe umwandeln.") Sie verbietet also nicht einfachhin

<sup>1)</sup> Reg. 8. summarii. Examen gener. c. 4. §. 7. cf. § 2. Würde Ranke diese beiden Stellen mit einander verglichen oder auch nur die 8. Regel aufmerksam erwogen haben, so hätte er (I, 221) nicht den völlig unrichtigen Satz aufgestellt, diese

die "Liebe", sondern nur "die ungeordnete Reigung". Denn wie alles Irdische kann auch die Liebe zu den Eltern in verkehrter, unordentlicher Weise, welche der Liebe zu den andern Menschen entgegengesett ift, ausgelibt werden. Oder ift nicht häufig ein egoistisches, niedriges Element in der Verwandtenliebe? Ebenso geht es mit der Liebe zum Baterlande. Wenn dasselbe auch nicht mit einer Partei, und sein Wohl nicht mit unka= tholischem gottlosem Sonderinteresse verwechselt wird folches geschieht gar oft von denen, die am lautesten mit jener Liebe prahlen — so ist es doch sicher ver= kehrt, von der Gloire seiner Nation so berauscht zu sein, daß man andere Bölker verkleinert, verachtet oder auch förmlich haßt. Alles dieses Egoistische in der Eltern= und Vaterlandsliebe, welches der allgemeinen, von Chris stus gewollten Liebe und dem gemäß dieser von den Jesuiten ergriffenen apostolischen Berufe widerspricht, foll

Regel verdamme die Liebe zu den Blutsverwandten als eine fleischliche Neigung. Allerdings, sagt Ignatius, was Nanke seinen eben mitgetheilten Worten beisügt, daß nämlich die Ordensmitzglieder ihre Güter nicht den Verwandten, sondern den Armen auszutheilen haben. Doch hat er hiermit nur das von Christus ausgesprochene Prinzip des Ordenslebens (Matth. 19, 21. Mark. 10, 21. Luk. 18, 22) wiederholt. Uedrigens können die Zesuiten, wenn ihre Verwandten arm sind, auch diesen ihr Hab und Gut zuwenden. Der Orden selbst macht auf keinen Heller Anspruch, er erlaubt sogar denen, welche bereits durch die einsachen Selübde sich ihm angeschlossen haben, noch über ihre Süter ad pias causas nicht nur innerhalb, sondern auch außerhalb des Ordens zu verssügen, ohne irgend etwas für den Unterhalt während der langen Studienzeit zu verlangen.

abgelegt werden, so weh es auch dem sinnlichen Bergen thut, damit der Apostel frei von allen irdischen Banden vollbringen kann, was sein hehres Amt in irgend einer Gegend der Welt von ihm verlangt. Doch nichts ver= bietet, daß sein Berg im höchsten Grade von der auf diese Weise geläuterten, geistigen Liebe zu den Eltern und zu dem Vaterlande erglühe. Um nur von dem let= teren zu sprechen, so ist nach dem Ausspruche der heil. Schrift wie der Vernunft ein sicheres Zeichen der Liebe die Beobachtung der Gesetze, die Lonalität. Wer kann aber den Jesuiten hinsichtlich dieses Punktes etwas mit Grund vorwerfen? Man hat keinen der Jesuiten, so sehr sie auch beaufsichtiget wurden, der geringsten lleber= tretung der Gesetze überweisen können. Ferner, wenn wohlthun lieben ist, so kann doch wahrlich Niemand dem Vaterlande beffer seine Liebe beweisen, als ein Miffionar, welcher in Friedenszeiten bon Stadt zu Stadt eilt, überall den driftlichen Glauben, die Grund= lage des Bölkerwohles, stärket; überall die Laster, die schlimmsten Teinde einer Nation, bekämpft; überall das Band der socialen Ordnug in kleinern, größern und größten Kreisen, die häusliche, politische und firchliche Autorität, erhält und befestigt; welcher in Kriegszeiten mit den Soldaten in die Schlacht zieht, ihre Wunden und Krankheiten pflegt, sie selbst in den letten Nöthen nicht verläßt, und welcher alles dieses aus freiefter Liebe thut, die ihm eben nur darum möglich ist, weil er sie von allem Irdischen geläutert hat. Daß aber die Je= suiten während der letten 20 Jahren, in welchen sie in Deutschland wirkten, ihre Vaterlandsliebe auf die eben Der Jefuitenorben.

bezeichnete Weise ausgeübt haben, bezeugen Tausende Deutscher Männer aus allen Gauen des Reiches in den vielen Erklärungen, welche sie gegenwärtig veröffent= lichen: Laien aus allen Ständen bis zum höchsten Adel hinauf, Geistliche, Bischöfe; und mit diesem einmüthigen Zeugnisse stimmen die offiziellen Berichte überein, deren Referat Herr von Gerlach in der Preußischen Kammer am 12. Februar 1853 gebracht hat.

Biele Gegner haben freilich ein viel leichteres Mittel gefunden, die Baterlandsliebe zu zeigen, nämlich weid= lich auf unbescholtene Bürger als antinational zu schim= pfen und sie wegen ihrer Gesinnung zu verdächtigen. Doch schon Tacitus hat hierüber das Urtheil mit den strengen Worten gesprochen: De latores genus hominum publico exitio repertum, nunquam satis poenis coercitum.

Die Jesuiten legen nicht, wie es der fromme Gebrauch so vieler Orden will, ihren Familiennamen ab
und bekennen fort und fort so ihre Angehörigkeit zur
Familie, der sie entsprossen sind; ebensowenig brauchen
sie aber auch die berechtigten Eigenthümlichkeiten einer
Nation zu verläugnen. Im Gegentheil, die Regel wünscht,
daß sich die Mitglieder denselben accommodiren, und be=
siehlt strenge, der Obrigkeit des Landes Gehorsam zu
erzeigen. Durch diese Handlungsweise wußten sich die
Jesuiten sogar in China, das sich wohl am strengsten
gegen alle Fremden abgeschlossen hatte, dauernden Ein=
gang zu verschaffen. Freilich machte man ihnen gerade
diese große Anbequemung an die nationalen Sitten
zum Vorwurf. Aber wenn Andere den Orden hinwie=

derum anklagen, daß er durch seine übermäßige Centralisation die volksthümlichen Unterschiede verwische, so
wird ein Unbesangener den Widerspruch dieser Beschuldigungen leicht erkennen und einen Orden bewundern,
der, ohne seine große Einheit aufzugeben, dennoch sich
Allem anschmiegen kann, um in wahrhaft apostolischer
Liebe Allen Alles zu werden, Allen, auch den größten
Teinden. Deßhalb wird Niemand aufgenommen, der sich
nicht wiederholt bereit erklärt, Unrecht und Schmach aus
Liebe zu Christus geduldig zu tragen, Niemand Böses
mit Bösem, sondern stets Böses mit Gutem vergeltend.
(Examen gen. c. 4 § 44).

Die Jesuiten werden also nicht "dem Baterlande ent= fremdet", wie Bluntschli ihnen vorwirft. Dieser Mann hat freilich auch sein Vaterland, die Schweiz, wegen einer Professorenftelle in München verlassen, dann seine zweite Heimath um der gleichen Ursache willen daran gegeben, um nach Beidelberg überzusiedeln. Schulte, Präsident der Münchener Versammlung, welche ebenfalls die Jesuiten "antinationaler Tendenzen" beschuldigt, hat nicht anders gehandelt. Aus Preußen nach Defterreich aus der nämlichen Ursache gezogen, hat er, Zeitungsgerüchten zufolge, starke Aspirationen seine neue Bei= math um den Preis einer Professorenstelle aufzugeben. Auch in Frankreich waren es Fremde, welche die dortigen Jesuiten als "dem Baterlande entfremdet" hin= stellten. Garibaldi vertrieb sie unter diesem Vorwande aus Dole. Noch weiter ging das rothe Gesindel, wel= ches aus aller Herrn Ländern zusammengelaufen, in Marseille und Lyon die Schreckensherrschaft errichtet hatte. Es beschuldigte geradezu die Jesuiten, Geld an die Preußen gesandt zu haben, und warf sie deshalb in's Gesängniß. Wäre es unter solchen Umständen nicht am Besten, die französischen Jesuiten wegen ihrer preußischen Gesinnung nach Deutschland und die deutschen wegen ihrer Vorliebe zur romanischen Raçe nach Frankreich zu transportiren?

Doch nicht allein diese Versetzung wäre vorzunehmen. Denn die Gegner der Jesuiten haben in Republiken nichts eifriger zu thun, als sie der Hinneigung zum Absolutismus anzuklagen, sowie man in Monarchien sie der Koketterie mit republikanischen Ideen oder gar des Einverständnisses mit den Rothen beschuldigt. Einsacher und gerechter als eine solche allgemeine Versetung wäre es sedenfalls, diese sich einander widersprechenden Beschuldigungen insgesammt zurückzuweisen. Das ungerechteste Tribunal, welches se zu Gericht gesessen hat, war offenbar der den Heiland zum Tode verdammende, hohe Rath der Juden; dennoch wagte er nicht, die wider Christus aufstehenden Beugen anzunehmen, weil "ihr Zeugniß nicht übereinstimmend besunden ward." Und den Iesuiten gegenüber soll selbst diese Rücksicht bei Seite gelassen werden?

## 7. Der Gehorfam.

Der hl. Ignatius wollte vor Allem, daß die Seinigen den Gehorsam übten; ja ein hoher Grad dieser Tugend sollte das charakteristiche Abzeichen derselben sein. (de virt. obed. n. 2. 3.) Und wirklich ist es so geschehen. Dieses beweisen, mehr als alle Lobsprüche der Päpste, die Schmähungen der Gegner über den Gehorsam der Jesuiten.

Bevor wir zur Sache selbst kommen, ist der gröbste Vorwurf der Gegner hinwegzuräumen. Sie sagen näm=

lich, daß der Gehorsam der Jesuiten ein unbedingter sei; daß diese nach ihrer Regel auch dann gehorchen müßten, wenn ihnen etwas Unerlaubtes von den Obern befohlen würde, und daß sie mithin der in § 98 des deutschen Strafgesetzbuches angedrohten Strafe verfallen.

- Mit Recht wird der unbedingte Gehorsam verdammt; er ist ein schändlicher Mißbrauch der Auctorität zum Berderben des Untergebenen. Aber eben deshalb ist es, um mit dem Protestanten Dallas zu sprechen, "ab= geschmackt zu denken, daß die Jesuiten, nachdem sie Allem auf der Erde entsagt haben, bloß in der Hoffnung, un= ter den Regeln des Ordens zu der größten christlichen Volkommenheit zu gelangen, jetzt kraft eben dieser Regeln und aus unvernünftigem Gehorsam sich aller Verbrechen, die man ihnen nur anbesehlen wollte, schuldig machen würden." (Ueber den Orden der Jesuiten S. 527).

"Hunderte von jungen Leuten," sagt P. Cornely, "von chriftlichen Eltern in chriftlicher Zucht und Sitte erzogen, an preußischen oder andern deutschen Ihmnasien und Universitäten gebildet, junge Leute, die (ich darf es wohl, ohne der Unbescheidenheit beschuldigt zu werden, sagen), weder in der Wissenschaft noch in der Tugend die letzten unter ihren Commissionen waren, haben sich seit zwanzig Jahren der Gesellschaft Iesu in Deutschland angeschlossen und den Gehorsam in derselben geübt — sollten diese alle so verblendet oder im Bösen so verstockt sein, daß sie in dieser Gesellschaft blieben, wenn von ihnen ein solcher Gehorsam gefordert würde, wie er nach der Ansicht unserer Gegner gefordert werden soll? Nichts würde ja in diesem Falle ihrem Austritt im Wege stehen;

nicht die Gesetze der Kirche, denn diese können nicht er= lauben, daß jemand sich verpflichte, gegen sein Gewissen zu handeln; nicht die Gesetze des Staates, die keinen Gekübden verbindende Kraft zuschreiben. Wenn aber trotze dem Keiner austritt, wenn Keiner sich beklagt, liegt es dann nicht auf der Hand, daß der Gehorsam in der Gesellschaft, weit entfernt für sie ein Fallstrick des Verzebens zu sein, ihnen ein Mittel ist, ihr ewiges Heil zu sichern, das allein sie beim Eintritt in den Orden im Auge gehabt haben?"1)

Wensch absolut in keinem Falle Sündhaftes begehen darf, mag es ihm nun von der weltlichen oder kirchlichen Obrigkeit geboten, mag ihm auch im Falle der Weige=rung mit dem Tode gedroht werden. Tausende und Hun=derttausende von Marthrern haben für diese lleberzeugung ihr Blut vergossen, und auch der Jesuitenorden hat ein gutes Kontingent zu diesem tapfern Heere gestellt. Es ist darum eine nicht qualificirbare Verdächtigung, wenn man einem gläubigen Katholiken oder gar einem Ordensprie=ster den insamen Grundsatz des unbedingten Gehorsames aufbürdet.

Mit Recht hat vor zwei Jahren P. Reichens= perger in Betreff eines Referates des Landtagsabge= ordneten Gneist bemerkt: "ein so ruchloses Princip, (wie das des unbedingten Gehorsams) könne inner=

<sup>1) &</sup>quot;Stimmen aus Maria-Laach." Monatsschrift 1871. De= zemberheft (S. 466), wo ein trefflicher Artikel über den "Gehor= sam der Jesuiten" abgedruckt ist.

halb der katholischen Kirche unmöglich geduldet" wer= den. 1) "Was speciell den Jesuitenorden anlangt," fährt der berühmte Abgeordnete fort, "so ist das desfallsige Vorurtheil, wie es scheint, allerdings vielfach verbreitet, und selbst von Ranke hat in der ersten Ausgabe seines Werkes: "Die Römischen Bapfte," Bd. 1 S. 219 unter Hinweisung auf Constitut. VI. 5. behauptet, daß dem Untergebenen auch eine Sünde geboten werden fönne.2) Auf ein desfallsiges grammatikalisches Mißver= ständniß aufmerksam gemacht, hat er indessen in der zweiten Ausgabe, Bd. 1. S. 223 seinen Irrthum an= erkannt und rectificirt; es ist daher wohl kein Wort mehr darüber zu verlieren und nur zu bedauern, daß wohl nicht alle Leser der ersten Ausgabe auch die zweite lesen werden, das geweckte Vorurtheil also fortwuchern wird."

Die Vertreter der drei Ministerien hatten gleich= falls bei dem nämlichen Anlasse in der Petitions-Com= mission des preußischen Landtages vom Jahre 1869/70 erklärt, "bei den geistlichen Gesellschaften (also auch bei den Jesuiten) in Preußen die betreffenden Straf=Requi= site, insbesondere auch den unbedingten Gehorsam, zu vermissen."3) Nichts destoweniger wird dieselbe Anschul= digung gegen den Orden gegenwärtig wiederholt. Es hält aber nicht schwer zu zeigen, daß der Ordensstifter

<sup>1)</sup> Archiv für kath. Kirchenrecht XXIX. 382. 383.

<sup>2)</sup> Oben (S. 13) wurde gezeigt, wie diese Stelle aus den Constitut. zu verstehen sei.

<sup>3)</sup> Siehe Anmertung 1.

immerdar den Fall, wo Sündhaftes oder Unerlaubtes geboten würde, vom Gehorsam ausschließt, und daß er dieß gerade dort regelmäßig thut, wo er von der "Un=terwerfung des Urtheiles" und dem sogenannten "blin=den Gehorsame" spricht. So sagt er: man müsse gehorchen, "wo keine Sünde erblickt werde; 1) "wo nicht bestimmt werden könne, daß irgend eine Art von Sünde dabei unterlause; "2) "in den Dingen, worauf sich der von der göttlichen Liebe getragene Ge=horsam erstrecken könne; "3) "wo keine offenbare Sünde sei; "4) "wo der Mensch nichts besehle, was Gott zu=wider ist"5) u. s. w.

Man beachte, wie die Ordenssatzungen vom Gehor= same den Fall ausnehmen, wo irgend eine Art von Sünde dabei unterlaufe. Also jegliche Art von Sünde, ob groß oder klein, ob Uebertretung eines göttlichen oder eines kirchlichen oder eines staatlichen Ge= setzes — jegliche ist vom Gehorsam ausgenommen; denn die Jesuiten nehmen mit der katholischen Kirche an,

<sup>1)</sup> Ubi peccatum non cerneretur Const. P. III c. 1. § 23. Hier ist die Rede von der Unterwerfung des Urtheiles.

<sup>2)</sup> Ubi definiri non possit, aliquod peccati genus intercedere. P. VI. c. 1. § 1. Es ist das die einzige Stelle der Konstitutionen, welche des "gewissermaßen blinden Gehorsams" erwähnt.

<sup>3)</sup> In omnibus rebus, ad quas potest obedientia cum. caritate se extendere l. c.

<sup>4)</sup> Declar. 1. c.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Epistol. de virtut. obed. § 16. Ubi tamen Deo contraria non praecipit homo.

daß die zu Recht bestehenden Gesetze auch der heidnischen Obrigkeit im Gewissen verpflichten, mithin ihre Ueber= tretung Sünde ist. Kein Staat hat also vom Jesuiten=

gehorsam etwas zu fürchten.

Dag Logola, so oft er vom Gehorsam spricht, jedesmal die Bedingung hinzusett: "wenn nicht Sünd= haftes, wenn nicht offenbare Sünde befohlen wird," können die erbittertsten Gegner nicht läugnen. Jedoch sie haben gleich die Ausrede, das sei nichtsfagend. "Nichts= sagend!" ruft Fischer erstaunt ob dieser Antwort aus. "Man sollte doch meinen, daß eine solche Bedingung nicht nur nicht nichts, sondern sogar recht fehr viel fagte. Der Jesuitengehorsam verstattet dem Gewissen jedes Untergeordneten die Prüfung, ob der Befehl ein göttliches Gesetz nicht verletze. Wer sich im Gebot der driftlichen Liebe auf den Standpunkt zu erheben vermag, in den Jesuiten doch nicht durchaus ruchlose Bösewichter und dem bosen Geift verfallene Höllenbrände zu sehen, wird schwerlich begreifen, warum denn die höhere geistige Ausbildung, die man ja doch den Jesuiten unbedingt zugesteht, blos deshalb ihre Wirkfamkeit auf Ropf und Herz versagen sollte, weil beide einem Jesuiten zugehören." (S. 45.)

Wir fügen diesen Worten hinzu: die Jesuiten müssen täglich zweimal eine Viertelstunde ihr Gewissen erforschen, ob sie keine Sünde begangen haben. Sollten solche Män= ner, wenn es einem Obern je in den Sinn kommen möchte, ihnen eine wirkliche Sünde zu besehlen, es da

nicht sofort erkennen?

Aber wie, wenn der Untergebene nicht klar erkennt,

sondern bloß zweifelt, ob das Befohlene erlaubt oder unerlaubt sei?

In Bezug hierauf erwidern die Jesuiten in Ueber= einstimmung mit den andern katholischen Moralisten und es gilt diese Antwort von jedem Gehorsam gegen firchliche und weltliche Obern -: der Untergebene dürfe, wenn er seinen Zweifel nicht lösen könne, sich bei dem Befehl der Obern beruhigen. "Es ift," fagt der heil. Alphons Liguori, (Theol. mor. l. 1. n. 100.) "allgemeine Ansicht aller sowohl neueren als älteren Theo= logen, daß in dunkeln Dingen, wo es nicht gewiß ift, daß das Befohlene sündhaft sei, den Vorgesetten ge= horcht werden muffe; so lehrten Alle, die über diese Frage handelten." Der hl. Lehrer beruft sich dann auf viele Namen, auf das Jus canonicum, insbesondere auch auf die Worte des hl. Ignatius aus dem Briefe über den Gehorfam, welche den Brn. Dr. Weber gang außer sich bringen. Er schließt mit den schönen Worten des hl. Augustinus: "Mag (in einem folchen zweifelhaften Falle) die Gottlosigkeit des Befehles den Für= sten schuldig machen, so stellt die Ordnung des Gehor= sames den Soldaten als unschuldig hin."

Wer dagegen behaupten wollte, daß der Unterge= bene im Zweifel über die Erlaubniß des Befohlenen sich nicht bei dem Urtheile der Obrigkeit beruhigen dürfe, würde die Subordination sowohl in religiösen, als mi= litärischen und politischen Dingen vollständig lockern.

Man nehme auch nur einmal an, beim Ausbruch eines Krieges predige ein katholischer Geistlicher, daß ein Soldat in Zweifeln, welche ihm über die Gerechtig= feit des Arieges oder einer einzelnen während des Ariesges befohlenen Maßregel aufstossen, sich nicht bei dem Befehle des gesetzmäßigen Vorgesetzten beruhigen dürfe! Müßte ein solcher Priester nicht fürchten, der Strafe des jüngst vom Reichstage beschlossenen Gesetzes zu versallen? Und bei den Jesuiten sollte das ein unmoraslischer Grundsatz sein, dessen Läugnung strafrechtlich im deutschen Reiche verfolgt werden kann!

Dennoch schreibt Herr Dr. Weber in seiner neuessten Broschüre (der Gehorsam in der Gesellschaft Jesu S. 19), aus den Worten Lohola's: "der Gehorsam habe in all den Dingen einzutreten, welche nicht mit einer offenbaren Sünde verbunden sind," erhelle, "daß das Gebot der Moral, eine Sünde könne nicht geboten werden, und wo dieses geschehe, da habe man Gott mehr zu gehorchen als den Menschen, bei den Jesulten seine unbedingte Geltung und uneingeschränkte Gültigkeit nicht mehr behaupten soll."

Schon oben haben wir angedeutet, daß das vom Dr. Weber bei den Jesuiten vermißte "Gebot der Mo=ral" sich thatsächlich bei ihnen vorsinde und, was mehr ist, mit vielem Jesuitenblute besiegelt worden sei. Will derselbe diesen selbstverständlichen Grundsatz auch im Gesetzbuche der Gesellschaft Jesu, dem Institutum S. J., ausgesprochen sinden, so lese er den Abschnitt über die drei Grade der Demuth in den geistlichen Exercitien; dort heißt es, der Mensch soll sieber Allem entsagen, lieber sterben, als die geringste Sünde begehen.

Freisich, daß Herr Dr. Weber solches nicht gelesen hat, ist nicht zu verwundern. Er kennt ja nicht einmal die Konstitutionen des Ordens, obwohl er eine quellenmäßige Darstellung des Jesuiten-Gehorsams geben will. Aber zu verwundern ist, daß ein Priester glaubt, der allereinsachste Sat des Katechismus sei einem kirchlichen Orden abhanden gekommen. Zu verwundern ist ferner, daß ein Priester glaubt, daß, um die Sünde sicher zu vermeiden, man für die in Rede stehenden Fälle den Gehorsam durchaus verweigern müsse.

Es handelt fich ja um wirklich zweifelhafte Dinge; dieselben können mithin, objectiv genommen, sündhaft, sie können aber auch erlaubt sein. Wie nun? ist es keine Sünde und, was mehr fagen will, ift es keine Rechts= berletung, dem Borgesetten in erlaubten Dingen den Gehorsam auffündigen? Ja oder nein? Objectiv genom= men, liegt also für zweifelhafte Fälle die Gefahr der Sünde sowohl in der Leiftung als in der Berweigerung des Gehorfams. Soll also dann das Urtheil des Untergebenen dem der Obrigfeit vorgeben ? Soll das unzweifelhafte Recht des Vorgesetzten auf den Gehorsam des Untergebenen durch die 3weifel des lettern beseitigt werden? Doch ich darf den Herrn Professor nicht all zu sehr mit solchen Fragen ins Gedränge bringen, er stolpert über gröbere Dinge, er übersett unrichtig fogar einfache lateinische Gage.

In dem, was wir bisher erörtert, hätte also der hl. Ignatius nichts von den allgemein gültigen Grundstäten Verschiedenes angeordnet. Dringen wir aber weiter in seine Konstitutionen ein, so sehen wir alsbald, daß dieselben das individuelle Gewissen mehr schonen als die Satzungen jeglicher andern Gesellschaft.

Wenn der Untergebene ausdrücklich durch die Orsbensregel autorisirt wird, seine von der Meinung des Obern etwa abweichende Ansicht demselben vorzutragen, so bezieht sich das freilich auf Alles, ganz besonders aber auf die Bedenken in Betreff der Erlaubtheit des Befehles. Scheut der Untergebene sich vor dem Obern, so ist außer andern Patres immer der Beichtvater da, welchen er befragen kann und soll.

Der Jesuit kann ferner Rekurs an einen höhern Obern nehmen. Und auch hier wird ihm die freimüthige Aussprache alles dessen, was sein Herz beschwert, in dem Maße bewahrt, daß er nicht einmal Briefe an einen höhern Obern zum Lesen dem unmittelbaren Vorgesetzen zeigen darf; daß es nach den Ordensgesetzen als Bersbrechen (casus reservatus) gilt, wollte der Obere das Schreiben an einen höhern Vorgesetzten böswillig hindern.

Noch mehr. "Wit ausdrücklichen Worten gestattet die Gesellschaft Jesu ihren Mitgliedern, in allen Zweisfeln ihre Zuflucht zu nehmen zu Vertrauensmännern, auf welche sie glauben, sich verlassen zu können. Sie können dieselben mit Zustimmung des Obern entweder frei wählen oder auch, wenn sie wollen, die ihnen vom Obern vorgeschlagenen acceptiren. Und zwar — was wohl zu merken ist — sind sie bei dieser Wahl von Vertrauensmännern nicht an die Mitglieder der Gesellschaft gebunden, sondern sie dürsen auch Fernstehende dazu ausersehen. Ja, um jeden unberechtigten Einsluß des Obern abzuschneiden, hat dieser selbst nicht einmalseine Zustimmung zu der Wahl der Vertrauensmänner zu geben, so oft die Schwierigkeit des Untergebenen die

Person des Obern selbst betrifft, wie dieses natürlich bei Zweiseln über die Erlaubtheit eines Besehles der Fall sein kann. Kann man eine größere Wahrung der sittlichen Freiheit und Würde des Menschen nur irgend wie verlangen? Trozdem wagt man von einem "skla-vischen" Gehorsam in der Gesellschaft zu sprechen; und zwar sprechen von diesem "sklavischen" Gehorsam Leute, die selbst einem Vereine angehören, welcher seinen Mitzgliedern nicht die geringste Freiheit gestattet. Oder ist es vielleicht in den Logen gestattet, daß ein "Bruder," wenn er an der Erlaubtheit einer ihm zugemutheten Handlung zweiselt, einen Nicht-Bruder consultire?" 1)

Wir bleiben nicht bloß beim Freimaurerbund stehen. Denn Alles hier Gesagte zusammengenommen, wird der Leser uns wohl die Frage gestatten: wo gibt es eine Gesetzgebung, die auf die Zweisel und Bedenken des individuellen Gewissens in Betress des Gehorsames gegen Vorgesetzten so viel und so ausdrücklich Kücksicht nimmt als die des Jesuitenordens?

Aber wie? Wenn der Untergebene trot alledem, trot der liebevollen Vorstellungen von Seite des Obern, trot des Ausspruches Anderer, die er befragt hat, sich nicht in einem bestimmten Falle entschließt, seine Bedenklich= keiten abzulegen, sondern immer noch zweifelt, ob der Sehorsam gegen den vom Obern erhaltenen Besehl er= laubt sei — was dann? Die Moralisten des Jesuiten= ordens erwidern hierauf: dann sei es ihm beim Fort=

<sup>1) &</sup>quot;Stimmen aus Maria-Laach." 1871 S. 464.

bestehen des praktischen Zweifels nicht erlaubt zu gehorchen; ') er muß dann sehen, wie er sich mit seinem Obern zurecht findet, oder vielmehr — so wird vielleicht der unbefangene Leser urtheilen — der Orden muß sehen, wie er mit einem solchen Querkopf auskommt.

Doch vernehmen wir, wie der Ordensstifter über diesen Fall urtheilt. Beim Herannahen des Todes wollte er den Seinigen einige Regeln als geistiges Bermächt= niß hinterlassen. Die dritte und vierte derselben lauten also: "Ueberall, wo feine Gunde ift, muß ich den Wil-Ien meines Obern und nicht den meinigen thun. Auch wenn die Sache nicht flar ift, muß ich mich unterwerfen. Und wenn mich dieses nicht beruhigt, so muß ich mich dem Gutachten von zwei oder drei Personen überlaffen und mich ihrer Entscheidung unterwerfen. Sollte dieses noch nicht hinreichen, so bin ich noch sehr fern von der Bolltommenheit eines Ordensmannes." Das ift die Ansicht des Ordensstifters; ift sie rigoristisch? Der hei= lige Ignatius nimmt einen dreifachen Behorsam an: 1) die äußere Ausführung, 2) den Gehorsam des Willens oder die freudige Zustimmung des Bergens, 3) die Beipflichtung des Verftandes. Hierin muffen wir jedoch dasjenige, was strenge Pflicht ift, von dem Rathe der Vollkommenheit unterscheiden. Eigentliche Pflicht ift nur die Ausführung des in strenger Weise Befohle= nen; was darüber hinaus liegt, insbesondere der soge=

<sup>1)</sup> Suarez de religione S. J. l. IV. c. 15. n. 17; wo zus gleich eine reichhaltige Literatur angegeben ist. Unter den Neuern siehe Gury Theolog. moralis l. I.

nannte "blinde Gehorsam" ist eine höhere Vollkom= menheit, keine Pflicht; aber der Ordensstifter gibt sich die größte Mühe, diese Vollkommenheit in den Seinigen hervorzurufen, weil er Alles auf das Innere zurückzu=

führen trachtet.

Aeußere Gewaltmittel zur Erzwingung des Gehor= sams, wie fie der Staat anwendet, standen ihm nicht zu Gebote; er verzichtete in dieser Beziehung felbst auf diejenigen, welche die Disciplin jener Zeiten bem Orden zur Berfügung stellte. Doch je mehr er fich folcher äußern Mittel zur Hervorbringung des Gehorsams entschlug, desto mehr wollte er denselben gründen in der liebenden Reigung des Herzens, gang vorzüglich aber in der Ueber= zeugung des Verstandes. Mit Recht fagt deßhalb der Protestant Dallas über den Gehorsam der Jesuiten: "Seine scheinbare Strenge entspringt offenbar aus dem Beifte der Sanftmuth und Liebe, welcher die Gesellschaft regieren sollte; benn da jede heftige Magregel, jedes ftrenge Berfahren, jede forperliche Strafe der Gefetge= bung des Ordens ganz fremd ift, so war eben deßhalb eine vollkommene moralische Unterwerfung nicht nur ein nothwendiges, sondern auch das schönste, bloß auf Liebe, Zutrauen und den zartesten Regungen des Gewiffens beruhende Gesetz." (Ueber den Orden der Jesuiten S. 523.)

Die Unterwerfung des Verstandes unter das Ur= theil des Obern hört jedoch insoweit auf, als die Män= gel des Besehles in die Augen springen. Denn "die Klarheit (Evidenz) der erkannten Wahrheit thut, um mich der Worte Lopola's zu bedienen, dem Verstande Sewalt an, so daß er mit Nothwendigkeit derselben beistimmt "1) Das Opfer einer vernünftigen Ueberzeugung oder Er= kenntniß wird also keineswegs durch die jesuitische Un= terwerfung des Verstandes erheischt.

Der Kernpunkt des jesuitischen Gehorsams ist sein Motiv: die Genossen sollen gehorchen um Gottes wil= len, von dem die Gewalt der Obern, wie jede andere rechtmäßige Gewalt, herrührt. Denn wenn die Gewalt von Gott kommt, so will Gott ohne Zweisel, daß, so oft der Borgesetze in Sachen seines Amtes etwas Er= laubtes besiehlt, der Untergebene sollbringe. Ich sage Erlaubtes. Gott kann ja nicht wollen, daß man Unerlaubtes auf Besehl der Obern vollbringe, und es ist ein wahres Unding, um Gottes willen einen Besehl aussühren, der Gottes Willen widerspricht. Auch ist

<sup>1) «</sup>In quibus cognitae veritatis evidentia vim illi non infert.» Dr. Weber übersett diesen Satz also: "In denen Die Evideng der erkannten Wahrheit nicht fo groß ift, daß fie jener (der Intelligenz) Gewalt anthut " Dut ' die gesperrten von Weber willfürlich hinzugesetten Worte unterschiebt dieser bem Beiligen den Unfinn, daß es eine Evidenz gebe, die den Berftand nicht zur Bestimmung nöthige, und daß folglich der Gehorchende zuweilen sogar dann, wenn er die Wahrheit des Entgegengesetten evident erkannt hat, sein Urtheil unterwerfen, oder (wie Weber wiederum falich übersett) "seine Intelligenz brechen" fonne und müffe. Lonala fpricht nur von zweifelhaften Fällen, in benen ber Verstand zwischen verschiedenen Ansichten hin und her schwankt und der Wille dadurch, daß er die Aufmerksamkeit mehr auf die Gründe der einen als auf der andern Ansicht fixirt, den Berftand zu dieser Ansicht hinneigt (intelligentiam flectit, inclinat). (Siehe "Stimme aus Maria Laach" 1872, S. 79.)

klar, daß der hl. Ignatius den Befehl des Obern noch nicht zu einem unmittelbaren göttlichen Gebote stempelt, wenn er denselben in besagter Weise als Gottes Willen hinstellt.

Durch Vollbringung eines rechtmäßigen Befehles erfüllt man den Willen Gottes. Das ift das Princip, das Motiv, welches den Jesuiten bewegen und leiten foll, welches übrigens in der hl. Schrift (Ephef. 5, 22. 6, 1. 5. u. a. a. O.) klar enthalten ift und auch von ber blogen Vernunft deutlich erkannt wird. Bur Bezeich= nung dieses Einen Motives entlehnte nun der hl. Ig= natius theils der heiligen Schrift, theils andern Afceten verschiedene Ausdrücke, die von den aller Kenntniß der ascetischen Sprachweise baaren Kritikern in der unberantwortlichsten Weise mißhandelt wurden. "Gott in dem Vorgesetzten anerkennen und verehren", "Christus in demfelben gleichsam gegenwärtig schauen," was will das fagen? Nichts anders als um Gottes willen gehorchen, ober wie Suareg aus den Worten bes Ordensstifters entwickelt: "den Geift gur Betrach= tung des höchsten Motives, weghalb gehorcht wird, nämlich des göttlichen Willens, erheben." (1. c. n. 14.) Diefe Rudficht, in dem rechtmäßigen Befehle den Willen Gottes, die höchste, beste, weiseste Richtschnur des Handelns, zu erfüllen, ift es, worauf der Jefuit vor= züglich sehen und alle seine Rräfte hinrichten soll, so daß er das Befohlene nicht nur äußerlich vollbringe, fondern von Gerzen gerne thue, ja ihm auch mit dem Berft ande beipflichte.

Diese eine Rücksicht, Gott will es, kann jedoch

tommenen und freudigen Erfüllung des Befohlenen be=
wegen, wenn man nicht gegen alle andern hiervon ab=
ziehenden Rücksichten gewissermaßen blind, gegen alle
unordentlichen dawider aufflammenden Regungen gewisser=
maßen todt und leblos ist. Der Jesuit soll also, von
äußerlichen Fehlern ganz zu schweigen, nicht einmal in=
nerlich darüber grübeln und grollen, daß der Borgesetze=
wenig Verstand oder Umsicht habe, daß das Besohlene
schwierig, unangenehm¹) sei, wenig Ehre einbringe, we=
nig Aussicht auf Erfolg habe, daß der Obere vielleicht
ohne gehörige Ueberlegung handele oder aus un=
edlen Motiven die Einen verschone und die Andern
mit Arbeiten beschwere, in ungehöriger barscher

<sup>1)</sup> Dr. Weber macht zu diesem vom hl. Ignatius gebrauch= ten Ausbrucke die Bemerkung: "es ift nicht einleuchtend, warum Ignatius hier den Ausdruck jucunda statt recta gewählt hat; bem gangen Zusammenhange nach würde das lettere viel beffer am Plage fein." Genau hatte aber unfer herr Religionslehrer fagen muffen: es ift mir nicht einleuchtend; denn nach dem un= finnigen und infamen Syfteme, das ich Lopola unterschiebe, ware recta viel beffer am Plage: nach diefem Syfteme hatte fich nämlich ein Jesuit nicht barum gu fümmern, ob Rechtes ober Unrechtes befohlen werde." Wir haben ichon oben bemerkt, daß nach den Konstitutionen des hl. Ignatius die Unterwerfung des Urtheils, der "gewiffermaßen blinde Gehorfam" nur da ftattzufluden habe, "wo keine Sunde erblickt werde," "wo nicht beftimmt werden könne, daß irgend eine Art von Gunde dabei unterlaufe." Darum fagt Suareg, "ber blinde Behorfam fege bie Erlaubtheit des Gegenstandes und die moralische, jede Gefahr der Sünde ausschließende Gewißheit (im Gehorchenden) voraus." (1. c n. 29.)

Weise<sup>1</sup>) befehle u. s. w. Durch den Schlachtruf des liebenden Herzens, Gott will es, soll er alle dem Gehorsam entgegengeseizen, verkehrten Gedanken und unordentlichen Regungen seiner Seele niederkämpfen. Hiemit ist ihm aber nicht verboten, wie der hl. Ignatius ausdrücklich sagt, seine von dem Urtheile des Obern abweichende Ansicht diesem vorzustellen. (Ep. de obed n. 19.) Deß= halb steht Dallas nicht an, über den Jesuitengehorsam folgendes Urtheil abzugeben: "Ohne die größte Ungerechtigkeit wird Niemand eine Gesetzgebung verdammen können, die willkürliches Raisonniren verbietet, während die vollständigste Ausbildung des Verstandes ihrer vornehmsten Zwecke ist." (S. 522.)

Das ist also der "gewissermaßen blinde Gehorsam" des Jesuiten, das bedeutet der von einem "Leichnam" oder einem "Stab" hergenommene Vergleich, worüber so viel gelärmt worden ist. Der hl. Ignatius bediente sich, wie Suarez an jedem seiner Worte gezeigt hat, der den Asceten ganz geläusigen und sich an den Sprach= gebrauch der heiligen Schrift anlehnenden Redensarten, Gleichnisse und Exempel.

Bekanntlich gefällt sich der orientalische in der Bi= bel herrschende Sprachgebrauch in Bildern und Verglei=

chen. Sieht man in der Erklärung derselben von dem

<sup>1)</sup> Rectene an secus praecipiatur bezieht sich offenbar auf die Art und Weise, wie befohlen wird. Dr. Weber übersetzt nichts destoweniger: "ob Rechtes oder Unrechtes besohlen werde." Warum? Doch das ist schon in der vorigen Note gesagt.

etgentlichen Bergleichungspunkte, dem sogenannten tertium comparationis, ab, oder schraubt die durch das Bild angedeutete Aehnlichkeit bis zur Gleichheit hinauf, fo berfällt man in den größten Unfinn, wie es den unberufenen Interpreten der Jesuitenregel so oft begegnet ift. Ohne auf die bekanntesten Regeln der Auslegung zu achten, gebrauchen diese Kritiker in Ginem fort "ben Stab des Greisen" als Steckenpferd auf dem sie sich luftig herumtummeln, "den Kadaver" aber und "das Brandopfer" als Scheuche, um bon den Jesuiten abzu= schrecken. Dergleichen Bilder sollen, wie fie uns in allem Ernste versichern, mehr "das menschliche Gemuth mit Schauder und Entsetzen erfüllen", als Guillotine und Zellengefängniß, Ranonen und Schergen, furz als der ganze Apparat von Gewaltmitteln, durch welche der Staat den äußeren Gehorsam seiner Bürger und Soldaten erzwingt.

Um solchen Männern den Standpunkt klar zu ma= chen, helfen seine Unterscheidungen nichts, darum ver= zeihe der Leser eine unseine Boraussetzung. Vergliche man dieselben mit einem Esel, so würden sie dadurch noch nicht als Vierfüßer hingestellt. Der Vergleichungs= punkt wäre eben nur der Mangel an Verstand; in andern Punkten, wie in der Geduld, der Genügsamkeit, der Arbeitsamkeit, mögen sie dem Esel sehr unähnlich sein. Aber auch diesen Mangel des Verstandes dürste man in Menschen und Eseln nicht gleich annehmen; sonst würde man ja nach Art der materialistischen Affentheorie beiden dieselbe Thiernatur ohne vernünstige Seele zuschreiben. Man könnte vielmehr trotz jenes Vergleiches diesen Geg= nern noch einen hohen Grad von "Gelehrsamkeit," "Wissen= schaftlichkeit" und andern brillanten Geistesgaben beilegen.

Die von Lopola angewandten Bergleichungen des Gehorsams mit dem Glauben, dem Brandopfer, Leich= nam u. f. w. sind eben nur Bilder, die eine gewiffe, wenn auch nur geringe, Aehnlichkeit ausdrücken follen. 1) Des= aleichen werden die von demfelben Heiligen angeführten Exempel der Schrift und Legende, wie Suareg zeigt, nicht darum gebraucht, damit fie in allen Studen nach= geahmt werden, sondern fie sollen eben nur zeigen, wie wohlgefällig dem Herrn das Opfer des sogenannten "blin= den Gehorsams" fei. Denjenigen für welche diese Bil= der und Exempel geschrieben murden, den Jesuiten, ift das klar, fie fühlen sich darum ganz behaglich dabei und lachen über den Unfinn, den man in ihre Regel hineinträgt. Aber auch die Gegner find nicht von der Rich= tigkeit ihrer Erklärung überzeugt Denn find die Jesui= ten wirklich Automaten und Maschinen, ohne Leben, ohne Schwung, ohne Beift, warum fürchten denn ihre Feinde fie mehr als den Teufel? 2)

Was die Art und Weise des Gehorsams betrifft, soll derselbe im Geiste der Liebe geschehen, wie der hl. Ignatius immerdar einschärft. Auf den bloßen Wink oder Wunsch des Obern sollen die Ordensgenossen ohne

<sup>1)</sup> Suarez. l. c. n. 31. u. a. a. D.

<sup>2)</sup> In neuester Zeit hat Dr. Weber durch Pressen und Schrauben der vom Ordensstifter gebrauchten Vergleiche und Aussdrücke den "unbedingten Gehorsam" der Jesuiten zu erweisen gessucht. Man sehe darüber Mehreres in den Stimmen aus Marias Laach, Januarheft 1872.

Widerstreben und Widersprechen freudig alle, auch die schwierigsten und niedrigsten Arbeiten ihres mühevollen Berufes unternehmen. Bewegen soll sie hiezu die Liebe zum Heilande, um dessentwillen sie gehorchen, aber auch die Liebe zum Obern, den sie als ihren Vater zu bestrachten haben. 1)

Stellt aber die Jesuitenregel große Anforderungen an die Untergebenen, so macht sie noch unvergleichlich größere an die Borgesetzten. Sie müssen, wie es beson= ders im 9. Theile der Konstitutionen und in den Instruc= tionen und Industriae des P. Aquaviva gesagt wird, Kraft und Festigkeit mit einer Liebe, Sorgfalt, Herzens= güte verbinden, wie solche kaum bei vielen Familienvä= tern, ja schwerlich bei vielen Müttern gefunden wird. 2)

<sup>1)</sup> Const. P. VII. c. 1. §. 1. 2. u. a. a. D.

<sup>2)</sup> Folgender Passus aus einem jüngst veröffentlichten Nestrologe des P. Deharbe beweist, daß die von den Regeln verslangte Liebe noch in unserer Zeit bei den Jesuitenobern gefunden wird.

<sup>&</sup>quot;Die Rede kam in einer Gesellschaft auf jene Zesuiten, welche die wüthende Commune in Paris auf ihrem Rachesaltar hingeschlachtet hatte. Jemand tadelte einen derselben, den P. Olivaint, weil er, obwohl wiederholt gewarnt, densnoch nicht fliehen wollte und denen, die ihn drängten, endslich antwortete: "Was ift es denn so viel zu sterben? es sind noch Brüder in dem Hause, dessen Oberer ich bin; ein guter Capitän ist der Letzte, der in Gesahren sein Schiff verläßt." Dieser Muth wurde als Unvorsichtigkeit bezeichnet. Da antwortete ein Pater (Roh): "Es ist etwas ganz bessonderes mit der Liebe eines Obern. Ich war der Gesährte des P. Deharbe auf der Flucht von Luzern im November 1847. Zwei Tage lang hatten wir weder Ruhe noch Kast,

gesinnte huldigen, den straffen militärischen Gehorsam auf die Gesellschaft Jesu zu übertragen.

noch ausreichende Nahrung gehabt. Der Weg über die Furka (ben Engpaß zwischen Uri und Wallis) mar wegen bes vielen Schnee's fast nicht zu paffiren Alle Rraft verließ mich, ich fant in den Schnee mit dem ficheren Bewußtfein bald gu fterben. P. Deharbe redete mir zu, half mir auf; fo ging es einige Schritte, dann fiel ich wieder hin; P. Deharbe ftrengte wieder feine gange Beredfamteit und Rraft an, um mich aufzurichten; noch vermochte ich einige Schritte gu machen, da erklärte ich meinem Obern: Es ift mir rein un= möglich weiter zu tommen; retten Sie nur Ihr Leben; ber Abend bricht herein, die Berner konnen über die Grimfel fommen und Ihnen die Flucht abschneiden, eilen eilen Sie, damit Sie nicht in der Nacht auf diesem öben Schneefelde fterben. Doch P Deharbe erwiderte (und fein Gefährte vermochte kaum jest noch, nach 25 Jahren, vor lautem Schluchzen es zu erzählen): "Ich verlaffe Sie nicht, ich will lieber mit Ihnen hier fterben." Wo alle menschliche Aus= sicht gebrach, richtete er seinen Blick nach oben; er betete, er gelobte auch für die Zufunft Meffen zu Ehren der hl. Dreieinigkeit zu lesen Sein Gottvertrauen machte ihn nicht ju Schanden Er fieht in ber Ferne zwei baumftarte Man= ner kommen. Walliser waren es, die als Boten nach den Urfantonen gefandt worden und nun gurückfehrten. Bereit= willigft nahm Jeder von ihnen mich, den Todesmüden, beim Arm uud schleppte mich, so gut es ging, weiter. Unterbeffen eilte P. Deharbe voraus jum Sofpig beim Rhone= gletscher, um von dort Lebensmittel zu holen und mich damit in etwa zu erfrischen. Er hat in ähnlicher Weise wie P. Oli= vaint gehandelt; wer darf diese Liebe unvorsichtig nennen?"

untergebenen. P. Lefebre hat weder vorher trot der drohenden

Was die äußere prompte Ausführung des Befehles selbst in den größten Schwierigkeiten und Gefahren betrifft, so kommt der Gehorsam der Jesuiten allerdings jenem gleich; sonst aber ist er ganz und gar von demsselben verschieden. Denn es geht in einem Jesuitenshause nicht wie in einer Kaserne, sondern wie in einer

Gefahr, noch auch im Augenblick, als fein Oberer von den Sendlingen der Commune abgeführt wurde, von diesem sich trennen wollen. Er bat die Soldaten, ihn als Gefangenen mitzunehmen. Der Obere eines anderen Parifer Haufes, P. Ducoudray, wurde deßhalb von der Commune aufgefangen, weil er einen ge= fährlich franken Mitbruder, der am 3. April (14 Tage nach Errichtung der Commune) ftarb, nicht hatte verlaffen wollen. Mit ihm wurden mehrere andere Patres festgenommen, welche nach Paris blos deghalb zurückgekehrt waren, um dem verstorbenen Mitbruder die lette Ehre zu erweisen. Go fennt die Liebe der Jesuiten keine Todesfurcht. Sowohl durch ihr munteres Benehmen, als durch Worte suchten die gefangenen Patres dieselbe Gesinnung den anderen Mitgefangenen einzuflößen. P. Olivaint jagte furz vor dem Tode dem Generalvikar Bayle: "Ich bin gang freudig gestimmt. Als der hl. Franz von Sales in einem fleinen Nachen über den Genfer See fuhr, überfiel ihn ein hefti= ger Sturm. Da freute er sich, daß er nur durch ein Brett vom Abgrunde getrennt sei, weil ihn jett nur die Hand Gottes trage. So hängt auch unfer Leben nur an einem Faden, und Gott allein hält ihn. D wie bin ich glücklich, in der Hand Gottes gu fein!" Vorstehende Züge entnehmen wir der Broschüre des Pater von Ponlevoy: "Die Opfer der Insurrektion zu Paris im Jahre 1871 aus der Gesellschaft Jesu." (Regensburg, Buftet 1871). Wir empfehlen dieses Schriftchen einem Jeden, welcher nicht aus Romanen, sondern aus Originalbriefen und Erzählungen von Augenzeugen in den Beift, der in Wahrheit unter den Jesuiten herrscht, einen Blid zu thun wünscht.

guten Familie her, deren Mitgliedern dem Bater von Herzen zugethan sind und dessen Wünschen zuvorkommen. Der Obere soll nicht nur Mitleid, sondern bis zu einem gewissen Grade selbst Nachsicht mit den Seinigen haben; ') nicht sie mit einem Befehle überrumpeln, sondern ihnen Zeit zur Sammlung geben; ') ruhig anzhören alle Gegenvorstellungen der Untergebenen, welchen die Regel ausdrücklich wiederholt erlaubt, den Obern ihre Bedenken und Schwierigkeiten in Betreff eines ershaltenen Befehles zu äußern. ')

Gemäß der 46. Regel sollen die Untergebenen, wenn sie sehen, daß etwas ihnen schade oder etwas ihnen nothwendig sei in Betreff der Nahrung, Aleidung, Wohnung, Arbeit, des Amtes und der übrigen Dinge, den Obern hiervon in Kenntniß sehen, und zwar mündzlich oder schriftlich. Man beachte die lange Aufzählung sammt dem Schlusse: "in Betreff der übrigen Dinge." Nichts ist also ausgenommen.

Willfür in der Regierung wird schon, wie gleich zu zeigen ist, durch die bewunderungswürdige Ordens= verfassung ausgeschlossen. Ohnehin soll der Obere nicht Alles an den Untergebenen meistern wollen, sondern "auch ihrem freien Gutdünken etwas anheimstellen, sobald solches mit Grund für sie nütlich scheinen wird."4)

Der schwierigste Puntt beim Gehorsam ist wohl

<sup>1)</sup> Const. P. VIII. c. 1. declar. g.

<sup>2)</sup> Instructio de spiritu ad superiores c. 4.

<sup>3)</sup> Reg. 46. summarii, epist. de obed. n. 19.

<sup>4)</sup> Const. P. VIII, c. 1. declar. g.

die Mission in Beidenländern, aber in der Regel wird Niemand dorthin gesandt, der sich nicht eifrig darum beworben, und dessen Freunde in einer Information nicht bersichern, daß er für die Uebernahme der dort feiner harrenden Arbeiten und Gefahren Luft, Geschick, Gefundheit und Tugend habe. Auch in minder wich= tigen Angelegenheiten bespricht fich der Borgesette häu= fig borher mit dent Ordensgenoffen, den er damit be= trauen will, und der Eine Geift, der beide befeelt, be= wirkt leicht, daß sie von selbst übereinkommen. Wahr= haftig wenn von irgend Jemand, so gilt vom Jesuiten= orden das von der hl. Schrift der göttlichen Providenz gespendete Lob: "mit großer Chrfurcht verfügst du über uns." Aber ebenso versteht es sich, was Aquaviva an der oben bezeichneten Stelle fagt, daß die Regeln einen großen Eifer in den Mitgliedern voraussetzen; laxen Ordensmännern gegenüber würden fie zum Ruin der Klosterzucht führen. Nach Allem, was hier gesagt wurde, läßt sich der Gehorsam des Jesuiten zum größten Theil darauf zurückführen, daß derfelbe nach Unleitung feiner Regeln immer unter den Augen der Obern arbeitet, die, ohne den begeifterten Schwung seines Gifers und die ihm eigenthümliche Kraft zu verkümmern, ihn durch weisen Rath leiten und von allen Irrwegen und Exces= fen fernhalten.

Dieser Gehorsam setzt nun allerdings voraus, daß die Untergebenen ganz und gar den Vorgesetzten bekannt sind, darum ihr ganzes Herz ihm offen legen, aber auch zufrieden sein müssen, wenn Andere dies thun. Darauf werden schon vor dem Eintritt die Kandidaten

des Ordens aufmerksam gemacht, und man verlangt von ihnen wiederholt eine Erklärung, ob fie damit zufrieden Die Mittheilung an den Obern foll aber gleich= falls aus Liebe geschehen, und die forgfältigsten und wirksamsten Vorsichtsmaßregeln sind angeordnet, daß sie nicht in gehäffige Spionirung oder Denunziation ausarte. "In der That," bemerkt Döllinger,1) "herrschte ohngeachtet dieser Einrichtung, die vollkommenste Eintracht und Vertraulichkeit." Sogar die erbittertsten Feinde muffen das zugeben. "Die kindliche Anhänglichkeit für den Orden," sagt d'Alembert, "ift bei uns zum Wahrzeichen aller jener geworden, die demselben angehört haben." 2) Daß derfelbe Geift in den Schulen der Gesellschaft Jesu herrscht, bezeugt Lamartine aus eigener Erfahrung. Weiter unten werden wir feine beredten Worte bringen.

Der hl. Ignatius schreibt, daß die Freiheit, welche man dem Schöpfer im Gehorsam zurückgebe, dadurch eben vermehrt und vervollkommnet werde.<sup>3</sup>) Wirklich söhnt er in wunderbarer Weise die freie Selbstbestimmung mit dem Gehorsam aus.

Ein Jesuit verläßt die Welt aus freiestem Entschlusse. Mit blutendem Herzen sagt er seiner Familie Lebewohl. Alles, womit die Welt einen aufstrebenden Jüngling fesselt und reizt, durchbricht sein freier Wille.

<sup>1)</sup> Fortsetzung von Hortig's Kirchengeschichte S. 781.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Memoires des membres illustres de l'Académie Française, Eloge de d'Olivet t. p 190. 191.

<sup>3)</sup> De virt. obed. n. 7.

Jahre lang prüft er sich und wird geprüft, bevor er in den Orden eintritt. Was ihn dort zurückhält, sind nicht äußere Gewaltmagregeln, sondern wiederum einzig die freie Selbstbestimmung. Demgemäß soll er auch nicht nur äußerlich, sondern aus eigener voller Ueberzeugung und ganzem freudigem Herzen gehorchen; nicht erst durch Befehl oder Strafe gezwungen werden, sondern aus reinster Liebe selbst den bloßen Wunsch des Obern er= füllen. Ein solcher Grad des Gehorfams ist freilich nur durch großen Kampf gegen alle verkehrten Rei= gungen des Herzens zu erringen. Aber indem der Je= suit aus allerfreiestem Willensentschlusse diesen Rampf unternimmt und vollführt, erhält feine Freiheit, ob= wohl sie sich selbst gewissermaßen comprimirt, doch nur um so größeren Schwung, einem elastischen Körper gleich, der je mehr er zusammengedrückt wird, um so größere Spannkraft erlangt. "Die Selbstbeherrschung", schreibt Tocqueville, "ift das Geheimniß der Rraft." Das eben fürchten auch am meisten die Gegner des Ordens. Man lese nur einmal Bluntschli's Pamphlet: Wider die Jesuiten! Was betont er an erster Stelle, wenn freilich auch mit gehäffiger Verdrehung? Daß der Jesuit von allen irdischen Rücksichten völlig losgebunden, völlig frei seines Berufes walten kann.

"Im tiefen Frieden des Klosters und im Gehor= same," sagt ein berühmter Vorkämpfer für die Freiheit, Graf Montalembert, "bildeten sich fortwährend feste, zum Kampfe gegen die Ungerechtigkeit gestählte Herzen und unbeugsame Kämpfer für Recht und Wahr= heit. Große Charaktere, beherzte unabhängige Männer fanden sich nirgends zahlreicher, als im Mönchsgewande."
"Jener ritterliche Muth, den die Mönche täglich gegen die Sünde, sowie gegen ihre eigenen Schwächen an den Tag legten, beseelte sie auch, wenn es galt, den Fürsten und Mächtigen, die ihre Autorität mißbrauchten, entgegenzutreten."

1)

Man hat dem Jesuitenorden zum Vorwurf gemacht, daß er für feinen Behorfam Propaganda mache, und darauf dann sofort allerlei Anklagen gebaut, als ob er der staatlichen Freiheit abhold sei, für den Absolutis= mus schwärme, ja deßhalb das Unfehlbarkeitsdogma bewirkt habe. Sie hatten, meint man, ihre Ordensver= fassung einfach der Kirche aufgenöthigt. Allerdings ift es wahr, daß der Orden für feinen Behorfam Propa= ganda macht. Das Wesen besselben besteht nämlich da= rin, daß man den Vorgesetzten um Gottes willen ge= horche, von dem jede Gewalt herrührt. Gerade diesen Gehorfam follen nun die Jesuiten dem Bolke lehren und so die Lovalität desselben auf das Gewissen und die Religion gründen (Reg. 10 concionatorum). Und daß sie es in dieser autoritätsfeindlichen und deßhalb bon fo vielen Uebeln heimgesuchten Zeit auf die wirkfamfte Weise thun, bezeugen nicht nur so viele Aussprüche bon Behörden und Gelehrten, Ratholiken und Protestan= ten, sondern gang besonders der haß und die Feind= schaft der Revolutionäre.

Bei dem Jesuiten-Gehorsam schlägt, wie oben ausgeführt, die eine Rücksicht durch, daß Gott es will.

<sup>1)</sup> Geschichte des Mönchsthums im Abendland. 1. Band.

Alle anderen Rücksichten, ob der Borgesetzte Raifer oder republikanischer Präsident, Hausherr oder Roch, heidnisch oder katholisch, gelehrt oder ungebildet, sind Nebensachen.1) Es ist darum grundfalsch, als ob der Jesuitengehorsam ein bestimmtes Staatssystem oder gar Unfehlbarkeit im Vorgesetten voraussetze. Nicht nur bom Ordens= obern, sondern auch von heidnischen Fürsten sagt die Regel, daß fie Gottes Stelle für die Untergebenen ber= treten, 2) inwieferne nämlich ihre Gewalt von Gott her= rührt. Die Verfaffung des Ordens ift zudem, wie wir gleich sehen werden, durchaus nicht die einer absoluten Monarchie. Hätten darum die Jesuiten ihre Verfassung auf die Kirche übertragen wollen, fie wären Gallikaner bom reinsten Waffer gewesen. Doch ihnen gegenüber ist jeder, auch der tollste Vorwurf erlaubt; er findet Gläubige in Sulle und Fulle.

## 8. Mittel zur Förderung des fremden Seelenheiles.

Die Feinde des Ordens werfen demselben die in= fame Irrlehre vor: der Zweck heilige das Mittel. Dem= gemäß hätte er unter dem Vorgeben seines erhabenen

1) Der Ordensstifter spricht ausdrücklich von dem Roche und den heidnischen Obern, um die Sache recht augenscheinlich zu machen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Regula 10. concionatorum cf. epist. de obed. »Quod vobis minus mirum videbitur, si animadverteritis, praeceptum esse ab Apostolo, ut Superioribus etiam saecularibus ethnicisque pareamus ut Christo ex quo omnis potestas bene instituta descendit.

Zweckes alle, auch die abscheulichsten Mittel für erlaubt gehalten. Da jene Feinde, so sehr sie auch gedrängt wurden, bisher noch keinen Beweis für ihre schändliche Verläumdung beigebracht haben, so brauchen wir nicht weiter darauf einzugehen. Die beste Widerlegung ist übrigens die Aufzählung der Mittel, wie sie vom Orden gemäß seinen Konstitutionen angewandt werden. Dieselsben sind folgende:

"Zuerst wird das gute Beispiel eines mit allen Tugenden gezierten, christlichen Lebens nützlich sein, da= mit wir nicht minder, ja mehr noch durch gute Werke, als durch Worte diejenigen erbauen, womit wir um= gehen."

"Es wird sodann dem Nächsten geholfen durch in= brünstige Gebete für die gesammte Kirche und beson= ders für diejenigen, welche auf das Wohl der Kirche besondern Einfluß haben; dann für die Freunde, für die lebenden und abgestorbenen Wohlthäter und für alle diejenigen, zu deren Besten die Mitglieder der Gesell= schaft arbeiten, endlich auch für diejenigen, welche gegen dieselbe übel gesinnt sind. Sie sollen auch durch Dar= bringung des Meßopfers dem Nächsten nüßen. Außer den Messen, welche man für die Gründer eines Hauses darbringen muß, sollen jede Woche eine oder zwei oder mehrere (je nach Zahl der Priester)' für die Wohlthäter aufgeopfert werden." Man beurtheile diese und die fol=

<sup>1)</sup> Man sehe hierüber die Broschüre des P. Koh: der Zweck heiligt die Mittel, ferner Fischer: Aburtheilung der Jesuiten= sache §. 9.

genden Vorschriften vom Standpunkte der katholischen Religion aus, nach welcher in der Darbringung der Meffe die fraftigste Art der Fürbitte besteht. Bu den von der Regel auferlegten Messen kamen später noch andere hinzu. Go z. B. muß jeder Priefter jeden Monat eine Meffe lesen für die Bekehrung der Beiden und eine andere für die katholische Kirche Deutschlands und der nordischen Gegenden. Da nun der Orden in seiner Blüthezeit gegen 11,000 Priefter in sich schloß, so sind nur nach Millionen die Meffen zu zählen, die für die Bekehrung der Heiden dargebracht wurden. Man spotte nicht über diese Zahl, denn man kann auch nach Millionen die Heiden zählen, die von Jesuiten getauft wurden. Die Kraft, welche der Orden durch diese unzähligen Gebete und Meffen erringt, wirft still, unsichtbar, aber unwiderstehlich. Sie ist für Ungläubige unerklärlich, darum suchen diese hinter der Wirksamkeit der Gefell= schaft geheime Kniffe und Schliche, und da man der un= sichtbaren Gebetskraft nicht beikommen kann, bietet man den Büttel auf, um die Jesuiten zu vertreiben.

Die Constitutionen der Jesuiten zählen unter den Mitteln, dem Nächsten zu nüten, noch weiter auf: die Ausspendung der heiligen Saframente, Predigten, reli= giose Vorträge und Katechismus. Die Jesuiten sollen auch durch Privatgespäche zu guten Werken ermuntern. Besonders aber wird ihnen anempfohlen, geiftliche Exer= citien und Missionen zu geben.

In diefen geiftlichen Uebungen werden die Grund= lehren des Chriftenthums in einer systematischen Ord= nung eindringlich borgeführt. Gerade bie Zusammen=

Der Jesuitenorden.

kettung der kräftigsten Wahrheiten ift es, worin (natür= lich nächst dem Segen Gottes) die Kraft der Exercitien liegt. Sie beginnen mit dem letten Ziele des Menschen. Jeder, der nur etwas in sein Berg hinein sehen will, wird dort ein glühendes Verlangen nach einer immermährenden vollkommenen Seligkeit finden. Run, die Exercitien zeigen ihm in ebenso einfacher als ergrei= fender Weise, wo er diese finden kann, was für Mittel und Wege dorthin führen, welche Hindernisse ihn abhalten, wie dieselben hinwegzuräumen find. Sie geben dem Menschen aber nicht nur ein wunderbares Licht über die wichtigsten Fragen des Herzens, sondern er= füllen ihn auch mit Kraft, Alles zu überwinden, was ihn an der Erreichung seiner mahren Seligkeit hindert. Sierfür werden die einfachsten Wahrheiten der Bernunft zugleich mit den rührendsten Geheimniffen des Glaubens aufgeboten und zwar in den Exercitien durch ftille Betrachtung, in den Missionen durch ergreifende Rede. Man geht stufenweise vorwärts; nichts wird gespart, was den Verstand über die wichtigsten Angelegenheiten des Menschen erleuchten, was das Herz erwärmen, was den Willen in seinen guten Entschlüffen ftarten tann, und so werden mit der Gnade Gottes die staunens= werthen Erfolge errungen, wovon die meiften Lefer wohl schon Beispiele in Erfahrung gebracht haben. gehen darum zu Anderm über. Eine Beschreibung hilft auch überdieß wenig; man muß die Missionen selbst mitgemacht haben, um zu begreifen, wie so viele Männer mit Thränen in den Augen den scheidenden Miffionä= ren die Hand drückten, weil fie durch dieselben den Frieden des Herzens und die frohe Zuversicht einer wahren Glückseligkeit erlangten.

Für alle diese geistlichen Verrichtungen sollen die Jesuiten nicht die geringste Vergütung annehmen; sogar ist ihnen verboten, Meßstipendien zu empfangen; nicht einmal der General kann von dieser wichtigen Regel dispensiren. Dennoch hat der Papst diese Dispens für die Ordensprovinzen gegeben, welche in neuerer Zeit aus ihren Sizen vertrieben wurden und dabei ihre Jundationen verloren. Auch die deutsche Ordensprovinz gehört zu denselben.

Ein anderes Feld der Wirksamkeit bietet dem Orden die Gründung und Leitung der sog. Marianischen Consgregationen. Sie wurden nicht vom heil. Ignatius gesstiftet, sondern entwickelten sich später aus einem frommen, durch den P. Le on von Lüttich gegründeten Vereine von Gymnasiasten. Anstatt die Leser durch Ansührung ihrer Statuten, die ohnehin in unzähligen Exemplaren verbreitet sind, zu ermüden, beschränke ich mich darauf, das Urtheil eines competenten Zeugen, welcher selbst früher Mitglied einer solchen Congregation gewesen, vorzuführen. In der Bulle Gloriosae Dominae, die der gelehrte, auch von Nichtkatholiken hochgerühmte Papst Benedikt XIV. unter goldenem Insiegel am 27. September 1748 erlassen hat, sagt er unter andern Empfehlungen Folgendes:

"Es ist unglaublich, welch' großer Nuten aus dieser frommen und lobwürdigen Anstalt, welche mit heiligen und heilsamen Regeln, je nach dem verschiedenen Stande der Mitglieder, versehen ist und durch die einsichtsvolle Thätigkeit eigener Vorsteher geleitet wird, Personen aller Stände erwachsen ift. Denn die Ginen erlangten dadurch die Gnade, auf dem von zarter Jugend an unter dem Schute der allerseligsten Jungfrau betretenen Pfade der Unschuld und Frömmigkeit zu verharren und alle Lebens= alter hindurch einen solchen erbaulichen Wandel, wie er fich für einen Chriften und für einen Diener Mariens geziemt, zu führen, zur größten Erbauung Anderer und zur Erlangung der endlichen Beharrlichkeit: Die Andern wurden aus den Negen des Lasters, in denen sie schon elendiglich verstrickt waren, und von dem Wege der Un= gerechtigkeit, den sie betreten hatten, durch den Beiftand der gütigsten Gottesmutter, deren besonderem Dienste sie sich in der Congregation geweiht hatten, zur Befferung des Lebens zurückgeführt; fie begannen einen nüchternen, geordneten und frommen Lebenswandel, in dem fie auch mit Silfe der heiligen Uebungen, welchen fie in den Congregationen eifrig beiwohnten, zu ihrem größten Blücke verharrten. Wieder Andere, welche schon früh von der innigsten Liebe zur Gottesmutter durchdrungen waren, wurden zu einer noch höhern Stufe der göttlichen Liebe erhoben, entsagten großmüthig und mit edlem Sinne allen eitlen und bergänglichen Gütern und Freuden der Welt, mählten den heiligeren und sichereren Stand des Ordenslebens, und nachdem fie fich durch deffen Gelübde an das Kreuz Chrifti geheftet hatten, widmeten fie sich gang und gar der Sorge für ihre eigene Bolltommen= heit und für das Seelenheil ihrer Mitmenschen."

Man hat die Mitglieder der Marianischen Congregationen als Affilierte der Gesellschaft Jesu hingestellt, Deise zum Orden. Ihr Zweck ist, durch Anwendung der von der Kirche dargebotenen Mittel, insbesondere durch Empfang der Sakramente und Verehrung der Mutter Gottes, sich die pünktliche Erfüllung sowohl der allgemeinen Christenpflichten, alsder besondern Standes= obliegenheiten zu erleichtern. Dieser Zweck ist doch wahr= lich keineswegs der Gesellschaft Jesu eigenthümlich. Auch können nicht nur Jesuiten, sondern auch Weltpriester die Congregationen gründen und leiten, sowie es deren Mitgliedern freisteht auszutreten, wann es ihnen beliebt.

Ueberhaupt wollte der hl. Janatius neben der von ihm gegründeten Gefellschaft keinen fog. zweiten und dritten Orden (von Nonnen und von den in der Welt lebenden Personen). Und die Regeln verbieten ftrenge den Beichtvätern, von irgend Jemand fich Ge= horsam geloben zu laffen oder eine besondere Sorge für gewisse Personen, insbesondere für Frauenzimmer, auf sich zu nehmen (reg. 19. sacerdotum). Ja, der hl. Ignatius will nicht einmal, daß die Seinigen Beicht= väter der Nonnen werden oder sich mit deren Leitung befassen (Const. VI. c. 3. §. 5), damit der Orden frei und ungehindert seinen ihm eigenthümlichen Ber= richtungen obliegen könne. Im Intereffe derfelben Frei= heit verbietet die Regel noch mehr den Jesuiten, sich in die Teffeln weltlicher Geschäfte zu verftricken, insbeson= dere sich mit Anfertigung oder Ausführung der Testa= mente zu befassen (reg. 45. summ.) oder auch nur bei Abfassung derselben zugegen zu sein. (reg. 28. sacerd.)

Der Ordensstifter bestimmt ferner, daß diejenigen,

welche Geschick für schriftstellerische Thätigkeit besitzen, Bücher herausgeben. Und so wichtig hält er diesen Zweck, daß er solchen Schriftstellern, auch wenn sie Prosesssen sind, erlaubt, in den Collegien der Scholastiker zu wohnen. 1)

In vorzüglicher Weise legt der Ordensstifter den Seinigen an's Berg für die geiftlichen und, fo viel es geschehen fann, auch für die leiblichen Bedürfniffe, insbesondere aber für den Unterricht der Ungebilde= ten und Armen Sorge zu tragen.2) Ja "der Un= terricht der Kinder und Ungebildeten" wird in den Stiftungsurfunden an erster Stelle unter den besondern Amtsverrichtungen ber Jesuiten genannt und am meisten vor allen andern eingeschärft. Loyola empfiehlt sogar den Seinigen als Liebeswerk den Unterricht im Lesen und Schreiben, fett jedoch hinzu, daß in der Regel wegen ber vielen anderweitigen Arbeiten nicht genug Kräfte hierfür vorhanden sein würden. Insbesondere aber schreibt P. Aquaviba in einer Inftruction den Obern vor, "barüber zu wachen, daß nicht etwa die Beichtväter aus dem Orden weniger gern und prompt bei armen oder gewöhnlichen Menschen beichthören; sollte der Vorsteher der Kirche so etwas gewahren, so sei es durchaus dem Obern anzuzeigen, damit er in ernster

<sup>1)</sup> Const. P. VII. c. 4. § 11. P. VI. c. 2. Decl. C. Der hl. Ignatius will nämlich, inwiesern es durch die Verhältnisse möglich ist und die Rücksicht auf den Nutzen der Collegien, die Berufsarbeiten, Missionen u. s. w. nicht etwas Anderes wünschens= werth machen, daß die Prosessen in sog. Proseshäusern wohnen.

<sup>2)</sup> Const. P. VII. c. 4. §. 6. 9.)

8. Mittel gur Forderung des fremden Seelenheiles. 103

Weise den Beichtvater an seine Pflicht mahnen könne." (Instr. de confess. n. 11).

Die Geschichte des Ordens und einzelner hervorragender Jesuiten beweist, daß von Anfang an diese
vielen Bestimmungen über die Seelsorge für Arme
und Ungebildete eifrig ausgeführt wurden. Je hülfloser die Menschen, desto mehr haben sie die Liebe der
Patres an sich erfahren. Ich erinnere nur an die Indianer und Negerstlaven in Südamerika, an die Galeerenstlaven im Bagno von Konstantinopel; und um von
Deutschland zu sprechen, war nicht ein Jesuit, P. Friedrich von Spee, der erste in diesem Lande, welcher,
nachdem er Jahre lang die Seelsorge für die wegen Hererei zum Scheiterhausen verurtheilten Menschen übernommen, gegen dieses Verfahren auftrat?

Wenn Bluntschli von den heutigen Jesuiten behauptet: "neu ist, daß sie sich nun auch an die Bauern und Arbeiter wenden", so zeigt er, daß er weder von den Regeln, noch von der Geschichte des Ordens etwas versteht.")

<sup>1)</sup> Was Bluntschli S. 14 und 15 seines Pamphletes über die von den Jesuiten angewandten Mittel in der Seelsorge anmerkt, beruht entweder auf grundloser Verdächtigung oder auf offener Entstellung. Derselbe hat sogar die Stirn, vor dem deutsichen Bolke, das die Jesuiten aus ihren Missionen kennt, zu ersklären: "In der Predigt und in der Beichte verbinden sie die Neizungen raffinirter Sinnlichkeit mit schwärmerischen Keligionssgefühlen." — Etwas, das so der offenkundigen Wahrheit in's Gesicht schlägt, braucht man nicht zu widerlegen. Wo Bl. sich einmal würdigt, auf den Boden der Thatsachen herabzuskeigen,

104 8. Mittel gur Forderung des fremden Seelenheiles.

Schließlich legt der hl. Ignatius den Seinigen auch die Werke der leiblichen Barmherzigkeit an's Herz, wie viel es ihre Kräfte und anderweitigen Arbeiten erlauben, besonders aber den Dienst der Kranken und den Besuch der Gefangenen. Demgemäß, um Beispiele aus der Gegenwart anzuführen, verurtheilten sich Iesuiten zur freiwilligen Gefangenschaft und Lebensgemeinschaft mit den Berbrechern in Capenne. Desgleichen haben sich mehr denn 180 deutsche Iesuiten während des letzten Krieges der Pflege der kranken Soldaten gewidmet.

Das sind die Mittel, welche die Ordensregel den mit der Seelsorge beschäftigten Mitgliedern an die Hand gibt. Ich füge, um einen andern Einwand kurz zurückzuweisen hinzu, daß die Jesuiten in Bezug auf Kultus und Seelsorge ganz der bischöflichen Jurisdiction unterstehen.

zeigt er gleich, weß Geiftestind er ift. So fagt er von Clemens XIV., er hätte den Jesuiten "die allzugroße Begierde nach Reichthum" jum Bormurf gemacht, wofür er G. 11 als Borte bes Papftes aus dessen Breve Dominus ac Redemptor folgenden Satz citirt : daß der Orden "allzu gierig nach Reichthumern geftrebt habe." Der entsprechende Passus in der Bulle lautet aber: frequentiores factae sunt in eam (Societatem) de nimia potissimum terrenorum bonorum cupiditate accusationes. Der Bapft spricht von Anklagen, Bluntschli unterdrückt in einer wörtlichen Uebersetzung dieses Wort und bürdet bem Orden einfachhin das Bergehen auf, deffen derfelbe angeklagt murde. Berfteht Bluntichli teinen simplen lateinischen Sag zu übersetzen, marum geberdet er sich als Generalpächter der "Bildung und Kultur"? Berfteht er aber lateinisch, warum verftummelt er ben Sat ? Uebrigens fagt Clemens XIV. nicht, daß er wegen diefer Ankla= gen auf Habgier ben Orden aufhebe. Doch darüber mehr im 12. Rapitel.

Bekanntlich hat die Gesellschaft von jeher zwei an= dere Zwecke in großartiger Weise gemäß ihrer Ordens= regel erstrebt, ja sich durch Gelübde dazu verbunden. Es sind dies der Unterricht der Jugend und die äußern Miffionen. Wegen Mangels an Raum fann hier nicht die Art und Weise ausführlich auseinander= gesetzt werden, welche die Gesellschaft hierbei befolgt; wir verweisen darum für den Studienplan des Ordens auf die vortreffliche Broschüre: Die alten und neuen Schulen von Karl, Mainz bei Kirchheim (neu aufgelegt in Rleutgen's "Gesammelte kleinere Schriften") und in Be= treff der äußern Miffionen auf die Briefe der Jesuiten in den Annalen zur Berbreitung des Glaubens.1)

Aus dem Gesagten mag zur Genüge erhellen, wie wahr dasjenige ift, was der Papft Clemens XIII., auf= gefordert von mehr denn 200 Bischöfen aus allen Thei= len der Welt, feierlich erklärt hat, "daß die ganze Or= densverfassung der Gesellschaft Jesu auf Frömmigkeit und Heiligkeit beruhe, und zwar nicht allein, weil ihr Hauptzweck in Verbreitung unserer h. Religion besteht, sondern vorzüglich auch in Betracht der Mittel, welche fie mähle, um diesen Zwed zu erreichen." Hiermit sind

<sup>1)</sup> Aus einer oberflächlichen Betrachtung der älteren Jesuiten-Missionen hat man in neuerer Zeit den Borwurf hergenommen, als ob der Orden in den äußern Miffionen nicht genug für Her= anbildung eines einheimischen Rlerus und für Begründung ber firchlichen Hierarchie geforgt habe. Diese Beschuldigung ift gründ= lich widerlegt worden theils von P. Cahier im Anhang zur Schrift: Jesuiten von einem Jesuiten (Augsburg 1844), theils von P. Bertrand in seinen Schriften über die Oftindische Mission.

natürlich nicht die einzelnen Jesuiten heilig gesprochen. So vollkommen auch die driftliche Religion ift, es gibt doch viele schlechte Christen, und unter den 12 Aposteln ward ein Judas gefunden. Wenn man bedenkt, daß hun= derttausende seit Entstehen des Ordens Jesuiten gewesen find, so wird man es auch rein unmöglich finden, daß bon allen diesen nicht manche Unklugheiten, Miggriffe, Sünden begangen seien. Wir wollen dies keineswegs läugnen, wiewohl wir zugleich bemerken muffen, daß die schwärzesten Verläumdungen auch hierüber ersonnen werden. Aber es ift ein schreiendes Unrecht, das häufig selbst von Katholiken begangen wird, die persönlichen Fehler der Einzelnen der ganzen Gefellichaft aufzubürden, die so viel an ihr ist, ihre Untergebenen auf die kräf= tigste Weise zu allen Tugenden anleitet, besonders aber zur Liebe, Demuth, Unterwürfigkeit unter geiftliche und weltliche Obern und zur Sittenreinheit.

Fischer hat in seiner mehrfach erwähnten Schrift die hauptsächlichsten gegen den Orden geschleuderten Anthagen, insbesondere die Anschuldigungen von Fürstenmord, Hochverrath, Trachten nach weltlicher Herschaft, Habsucht und Erbschleicherei, Eindringen in das Famislienleben und in das Erziehungswesen, noch einmal zum Gegenstand einer Untersuchung gemacht. Wegen seiner "beharrlichen Anhänglichseit an den protestantischsevangeslischen Lehrbegriff" kam es "ihm gar nicht in den Sinn, auf Unpartheilichkeit (gegen die Jesuiten) Anspruch zu machen." Er hatte "die angesehensten und feindseligsten Schriftsteller gegen den Jesuitenorden ausschließlich zum Gegenstand seiner Prüfung gemacht und von den Vers

men." Nach einer sorgfältigen Kritik findet er aber S. 101 "von den den Ordensgliedern gemachten Beschuldigungen des Fürstenmords, Hochverraths und andern groben Versbrechen auch nicht ein einziges in seiner faktischen Wahrsheit hinreichend constatirt, ja selbst nach den thatsächlischen Vorlagen kaum einige, welche einen solchen Grad der Wahrscheinlichkeit für sich haben, daß ein gewissenschafter Kriminalist auf eine Specialinquisition zu erkensnen sich befugt erachten könnte. Am wenigsten aber liegen Indicien vor, welche es auch nur wahrscheinlich machen, daß etwaige Sünden in Anleitung und Geist des Ordenssstatuts geübt worden seien."

Fischer macht dann (S. 62 und an andern Dr= ten) wiederholt darauf aufmerksam, daß den Rechtsatz, kein Collegium, keine moralische Person kann delinquiren, sondern nur die einzelnen Glieder, Niemanden zu bestreiten einfällt; handele es sich aber von einem Je suiten= Collegium — ja dann ändere sich die ganze Sache; man setze nicht selten jenen Rechtssatz geradezu auf den Kopf, indem man den Orden verdamme und die ein= einzelnen Glieder freispreche.

## 9. Die Regierung der Gesellschaft Jesu.

An der Spitze der ganzen Gesellschaft steht der Generalobere, ') der zu Rom seinen Sitz hat, und von der Generalversammlung des Ordens auf Lebenszeit gewählt

<sup>1)</sup> Praepositus generalis, auch schlechtweg Generalis (P. General) genannt, wie der Borsteher einer Provinz Praepo-

wird. Ihm zur Seite stellt der Orden einen Admonitor (Ermahner), der ihn nöthigenfalls warnen soll, und einen Rath von Assistenten, aus verschiedenen Nationen erwählt, welche der Generalobere um Rath fragen muß. Dennoch liegt die Entscheidung einzig in der Hand des letztern. Im Falle eines großen Mißbrauches aber könenen die Assistenten eine Generalversammlung zur Absiehung des Generals berufen.

Der General hat nicht die gesetzgebende Gewalt im strengen Sinne des Wortes, 1) sonders nur die Oberaufsicht über die Aussührung und Beobachtung der Gesetze. Er kann nicht einmal ein Ordenshauß auflösen, ebensowenig das Eigenthum eines Hauses einem andern zuweisen, viel weniger von den Einkünsten und Gütern des Ordens für seinen eigenen oder seiner Familie Nutzen nehmen. Wozu ein Bormund seinem Mündel gegenüber berechtigt und verpflichtet ist, dazu ist auch der General der Gesellschaft gegenüber berechtigt und verpflichtet. Umgekehrt übt auch die Gesellschaft ihrem General gegenüber in dem, was dessen Person betrifft, gewissermassen das Amt eines Vormundes insofern aus, als die Bestimmung über die äußern Sachen, wie Kleidung, Lebensweise, persönliche Ausgaben,

situs provincialis auch schlechtweg P. Provinzial heißt. Wenn Bluntschli in diesem seit Jahrhunderten in den Orden gebräuch=lichen Namen "General" eine Beziehung auf den militärischen Ausdruck findet, so bekundet er dieselbe Kenntniß oder Unkenntniß der Ethmologie, die er von der Theologie und Geschichte hat.

<sup>1)</sup> Congr. IV. decr. 19.

körperliche Pflege des Generals, des letztern Willkür ent= zogen ist und den von der Gesellschaft aufgestellten Assi= stenten obliegt.

Der Orden ist nach den verschiedenen Ländern in Provinzen eingetheilt. Jede Provinz hat ihre Obern, ihre getrennte Verwaltung, ihre besondern Gewohnheiten und ihre eigenen Mutterhäuser. Diese Einrichtung macht es möglich, daß der Jesuitenorden sich in allen Ländern akklimatisirt, daß er trotz seiner Einheit dennoch nicht die nationalen Eigenthümlichkeiten abstreift, noch nationale Bildung verläugnet.

An der Spitze der Ordensprovinzen ') steht ein Provinzial, ihm zur Seite ein Admonitor und ein Rath, den er in allen wichtigen Sachen befragen soll, obwohl ihm selbst die schließliche Entscheidung zusteht. Gerade so ist die Verwaltung der einzelnen Häuser geordnet. Die Weisheit der Obern besitzt auf diese Weise alle Unsterstützung, alles Licht, ohne daß ihrem Handeln Kraft und Energie geraubt wird. Die Obern werden von dem General gewöhnlich auf drei Jahre ernannt. Schon die Kürze dieser Zeit muß dieselben von Wilkfür und Mißbrauch ihrer Gewalt zurüchalten. Mehr noch thun solches die vielen Regeln, welche ihren Amtskreis bis in's Kleinste bestimmen und begränzen. Dazu kommt,

<sup>1)</sup> Es ist unwahr, was Bluntschli sagt, daß Deutschland und Oesterreich Eine Ordensprovinz ausmachen. Hätte er auch nur eine ganz ordinäre Sorgsalt angewandt, sich über diesen Punkt zu erkundigen, so würde er ersahren haben, daß es eine provincia Germaniae und eine provincia Austriae gebe.

daß jeder Untergebene an die höhern Obern Recurs ersgreisen kann, und alle Vorsichtsmaßregeln sind gestroffen, damit ein Vorgesetzer dies nicht hindere. Zudem besucht der Provinzialobere jedes Jahr die einzelnen Häuser. Alle Bewohner sind dann gehalten zu ihm zu gehen und können ihm ihr Herz ausschütten und ihm Alles klagen, wenn sie Unrecht erlitten. Am Ende ist es ja auch nur das eigene Gewissen, das die Untergebenen vom Ungehorsam und Austritt aus dem Orden zurückhalten kann. Wo ist also willkürlicher Thrannei so vorgebeugt, als in der Gesellschaft Jesu?

Das ist die einfache Versassung des Jesuitenordens, deren Weisheit von den größten Politisern angestaunt wurde. Als das dieser Versassung zu Grunde siegende Prinzip stellt der Ordensstifter folgenden Satz auf: "Ab=gesehen von der guten Auswahl der Obern ist es von größer Wichtigkeit, daß die besonderen (unmittelbaren) Obern über ihre Untergebenen, der General über die besondern Obern, von der andern Seite die Gesellschaft über den General größe Gewalt besitze, so daß sie Alles zum Guten vermögen, anderseits aber, falls sie schlecht handelten, unterworfen sind." (Const. X. c. 1. §. 8.)

Mehr als die bewunderungswürdige Verfassung jedoch gibt das Prinzip der Pflicht und der freien Liebe, welche die Mitglieder den Obern unterwirft und diese hinwiederum ihren Untergegebenen gegenüber leitet, der Regierung des Ordens eine staunenswerthe Mischung von Kraft und Milde, von Energie und Ueberlegung, von sicherm Gang und Leichtigkeit.

## 10. Grade und Prüfungen bei den Mitgliedern des Ordens.

Ueber diese Grade ift viel gefaselt worden. Den= noch ift nichts einfacher, wenn man ihren Ursprung und ihre Gründe betrachtet. Als der Orden entstand, mur= den seine Mitglieder wegen ihrer persönlichen Tüchtigkeit zu den schwierigsten Geschäften erkoren. Sie waren Theologen auf dem Concil von Trient, lehrten an verschiede= nen Universitäten, predigten an den Sofen und von den ersten Kanzeln. Hierzu konnten nur die in Wiffenschaft und Tugend erprobteften Leute genommen werden. Rur solche wurden darum zum Eintritt in den Orden durch Ablegung der Profeggelübde zugelaffen. Es lagen je= doch dem Orden noch viele andere Berrichtungen ob, wozu minder befähigte Kräfte ausreichten. Ignatius bat darum den Papft, da die Zahl der Ordensprofessen für alle Arbeiten zu klein war, Gehülfen annehmen zu dürfen, welche, wenn fie auch nicht die zu den Profeß= gelübden nothwendige Befähigung hätten, doch in den vielfachen Verrichtungen des Ordens könnten verwandt werden; welchen gegenüber aber auch der Orden nicht die strengen Berpflichtungen hätte, wie fie die Kirche sonst wegen der Profeggelübde auflegt. Zudem waren, wie in jedem andern Orden, dienende Brüder zur Besorgung der häuslichen Geschäfte unentbehrlich. Es wurden darum außer den eigentlichen Ordensprofessen noch Coadjutoren (Gehülfen), und zwar geiftliche für geiftliche Berrichtun= gen und Laien für die häuslichen Dienstleiftungen, in den Orden aufgenommen. Diese Gehülfen find wirk-

liche Jesuiten, weder in der Kleidung, noch in der Le= bensweise von den Ordensprofessen verschieden; fie konnen zu Obern der Miffionen, Refidenzen, Collegien, gu Superioren und Rectoren bestimmt werden, so aut wie die Professen, und können, falls fie Rectoren find, mit ben Professen Deputirte zu den Generalversammlungen wählen. Jedoch haben fie nicht die Vollmacht, Theo-Togie zu lehren, auch können sie nicht das Amt des Provinzials, Affistenten und des Generals bekleiden. Der Grad der Professen bei den Jefuiten, wird am besten, sowohl was die zu diesem Grade nothwendige und von Examinatoren eidlich 1) zu bezeugende wiffenschaftliche Befähigung, als was die dadurch herbor= gebrachten Rechte und Wirtungen betrifft, mit dem akademischen Grade verglichen, nur daß die Professen nicht ben Doktor vor ihren Namen setzen. Die Nothwendig= feit eines solchen Grades erhellt für den Unbefangenen aus der einfachen Erwägung, daß der Orden zu feinen hauptsächlichsten Verrichtungen auch den Unterricht an Universitäten, Atademien und Seminarien gahlt. Das ist also der ganze Gradunterschied des Ordens. etwas Geheimes fann hier nicht gedacht werden, ba gerade die Aufnahme in einen bestimmten Grad der Ge= fellschaft öffentlich sein muß.

Dieselbe geschieht mährend der hl. Meffe, unmit=

<sup>1)</sup> Der Orden verlangt für die Profession "so viel Talent und Kenntnisse, daß man Philosophie und Theologie mit Erfolg dociren könne " Von vier Examinatoren müssen zum wenigsten drei eidlich bekräftigen, daß der Geprüfte diesen Grad der geistigen Befähigung und Bildung habe. Congregat. X. decr. 22.

10. Grade u. Prufungen bei den Mitgliedern d. Drdens. 113

telbar vor dem Empfang der hl. Communion durch Ab= legung der drei bekannten Ordens-Gelübde: der Ar= muth, der Reuschheit, des Gehorsams. Dabei geloben die Professen sowohl als die geistlichen Coadjutoren eine besondere Sorgfalt in der Erziehung der Jugend. Die Professen legen außerdem noch ein viertes Profeß= geliibde ab, namlich in die Missionen zu gehen, wenn der Papst sie dorthin schicken will. Endlich muffen fie, wie wir früher schon bemerkten, geloben, nach keiner Würde, weder in, noch außer dem Orden zu streben, ja eine Würde außer dem Orden nur für den Fall anzunehmen, daß der Papft fie zur Annahme durch ftrengen Befehl verpflichte. Dieses Gelübde zeigt aber nicht nur, was von dem den Jesuiten gemachten Vorwurfe eines grenzenlosen Ehrgeizes zu halten ift, sondern beweift auch, wie lächerlich die Beschuldigung ift, als wollten die Jesuiten den Weltklerus verdrängen. Der Orden will so wenig an die Hierarchie der Weltgeiftlichkeit, daß er sich vielmehr durch ein Gelübde den Zutritt zu den Würden und Pfründen der Rirche vollig berichließt.

Seine Thätigkeit setzt also durchaus die ordentliche Wirksamkeit des Weltklerus poraus, sucht sie nur zu er= leichtern, zu unterstützen, zu heben.

Noch gegenwärtig fieht der Orden mit der äußer= ften Strenge auf die forgfältige Erfüllung des befagten Gelübdes. Wirklich ist von allen Cardinälen nicht ein Einziger und von 7.00—800 katholischen Diöcesanbischöfen nur ein Einziger Mitglied des Ordens, der Bischof von Der Jefuitenorden.

Guahaquil in Ecuador, welcher, um diesen Schlag von sich abzuwenden, vergebens nach Rom gereist ist.

Nun etwas über die vielen Prüfungen, wodurch die Mitglieder auf die Aufnahme in einen Grad des Ordens vorbereitet werden. P. de Ravignan handelt darüber in seiner vortrefflichen Schrift: "Ueber die Existenz und das Institut der Jesuiten," und drückt sich gemäß den Konstitutionen des Ordens und seiner eigenen Erschrung also aus:

"Ein Jüngling will die Welt verlaffen, er tritt in ein Haus der Gesellschaft Jesu. Der tiefe Friede, der dort herrscht, rührt seine Seele. Der Anblid ber ftil-Ien Mauern, die Sammlung ihrer Bewohner, das Ge= räusch der Schritte, die auf den Gängen, wie in einer Einöde, berhallen, die Ordnung, die Armuth, welche er überall antrifft, der zuvorkommende Empfang von Seiten des Bruders, der ihn einführt, der milde Ernst des Baters, ber ihn empfängt, die Gegenwart Gottes, die, wie es scheint, in dieser Wohnung inniger und ber= trauter empfunden wird — Alles macht auf ihn einen Eindruck, den man schwer beschreiben fann, und gibt ihm den Vorgeschmad eines neuen, glüdlichen Lebens. Die Männer, von benen er fich umgeben fieht, haben ein offenes Berg, eine heitere Stirne; die Worte, welche bas lange Stillschweigen unterbrechen, find einfach, brüderlich; die Beziehung frei, leicht und munter."

"Auf die Schwelle des religiösen Lebens gestellt, werden dem Kandidaten der Reihe nach die schwierigsten Pflichten, welche die Gesellschaft ihren Mitgliedern auf= legt, vorgehalten, ob er sie erfüllen will. Antwortet er 10. Grade u. Prüfungen bei den Mitgliedern d. Drdens. 115

mit einem entschiedenen Ja, so wird er zum Noviziat

zugelaffen."

"Der Novize bringt 2 Jahre in großer Zurückge=
zogenheit zu; er bedarf dieser Zeit um gehörig nachzu=
denken und zu überlegen, bevor er sich durch unwider=
rusliche Verpslichtung bindet. Die Prüfungen sind groß,
um so freier, gereister, sester ist dann aber auch der
Entschluß nach beendigtem Noviziat. Während desselben
ist ihm das Studium untersagt. Durch die lange Er=
ziehung der Novizen und sogar durch die Unterbrechung
der Studien verstand der weise Gesetzgeber des Ordens
das beste Fundament für die Studien selbst zu schaffen,
nämlich Demuth und alle soliden Tugenden."

"Das Gebet, die verlängerten Betrachtungen, das praktische Studium der Tugend, besonders die gänzliche Berläugnung seiner selbst, die Demuth, die Berbesse= rung der natürlichen Neigungen, das tägliche Ningen gegen Ehr= und Genußsucht, der vertraute Umgang mit Sott, die Kenntniß der Welt, die im Grunde der Seele verborgen ist — Alles das füllt die Stunden des Novi= ziates aus. Man wird mir verzeihen, (fährt dann Ravignan fort,) wenn ich jetzt, da ich solches besichreibe, meine süßesten Erinnerungen wiedersinde. Das mals verliesen meine glücklichsten Tage. Geliebte Wiege meines religiösen Lebens, nie werde ich dich vergessen!"

"Dort, in der Schule der Buße und des Gebetes, macht man sich allmählich los von jenen Täuschungen des irdischen Lebens, von jenen erkünstelten Interessen, von jenen niederen Neigungen, die uns an den Käm=pfen und Triumphen für die Ehre Gottes und die

Rettung der Seelen hindern. Aber die Salbung der Unterhaltung mit Gott, die mächtigen Reize der Gnade, das Glück eines unzerstörbaren Friedens durchdringen, ermuthigen, trösten. D, man muß sagen, diese ersten Jahre versließen in seliger Freude mit großer Schnellig= keit. Der Novize ist jedoch noch frei. Oft, sehr oft richtet man seine Blicke auf die schweren Verpflichtungen, welche die Gelübde auslegen. Man muß wiederholte und entscheidende Prüfungen bestehen. Er selbst prüft und wird von Andern geprüft. Endlich bietet er sichan, die Gesellschaft nimmt ihn auf. Nach zwei Jahren weiht er sich dem Herrn unwiderruflich. Er legt die Gelübde ab und wird zu den Studien zugelassen."

"Der Kurs der Studien muß regelmäßig durchge=
macht werden, es sei denn, daß Alter, Mangel an Ta=
lent oder die Zeitumstände es hindern. Die zwei auf
das Noviziat folgenden Jahre sind der Rhetorik und
der Literatur gewidmet, die drei weiteren Jahre der
Philosophie, der Physik und Mathematik, öfter eine noch
längere Zeit. Dann werden die jungen Ordensleute
gewöhnlich mehrere Jahre in einem Erziehungshause
oder Gymnasium verwandt. Der Regel nach werden
sie erst mit 28 Jahren in die Theologie geschickt. Dieses
Studium nimmt 4, für talentvollere bisweilen 6 Jahre
ein. Die Priesterweihe wird erst gegen das Ende der
theologischen Studien ertheilt."

"Nach jedem Jahre dieser langwierigen Studien muß ein strenges Examen bestanden werden. Keiner steigt, ohne ein günstiges Urtheil von Seiten der Examinatoren erhalten zu haben. Nach Beendigung der Studien machen diejenigen, die bis dahin alle jährlichen Prüfungen glücklich bestanden hatten, noch ein Gesammt= Examen über Philosophie, Phhsik und Theologie. Wer in diesen, den strengen Anforderungen genügt, darf zu den Profeßgelübden zugelassen werden."

"Man sieht der hl. Ignatius will so viel als mög= lich Männer von solidem Wissen, welcher in der Ge= schichte, Physik, Philosophie wie in der Theologie nicht hinter ihrer Zeit zurückbleiben, vielmehr zum Fortschritte der Wissenschaft beitragen können, ohne jedoch je zu vergessen, daß sie zur Vertheidigung der Keligion und zur Kettung der Seelen bestimmt sind."

"Nach den Studien hören die Prüfungen nicht auf. Der junge Priester wird wiederum in's Noviziat ge= schickt, um dort das "dritte Jahr der Prüfung" zu vollenden und sich "in der Schule des Herzens" auszu= bilden. In der Einsamkeit und Zurudgezogenheit, ge= wiffermaßen näher in die Gegenwart Gottes und feiner selbst gestellt, wird er gemäß den Konstitutionen in allem geübt, "was ihn befestigt und fördert in aufrichtiger Demuth, in der Berläugnung des Willens und des ei= genen Urtheils, in der Abstreifung der niedern Reigun= gen, in einer größeren Kenntniß und Liebe Gottes, da= mit er nach diefer Befestigung seines geistigen Lebens um so beffer Undern helfen fann, in denfelben Wegen zur Ehre Gottes fortzuschreiten." Auch diese Beit hei= liger Ruhe geht schnell vorüber und kommt für den Religiosen nie wieder. Die Obern erkundigen sich hier= auf sorgfältig nach den Fortschritten, die er in der Tugend und Wiffenschaft gemacht hat und nach diesen Erkundigungen bestimmt ihn der P. General entweder zum Grade eines Professen oder eines Coadjutors."

## 11. Die Tehre und Moral der Jesuiten.

Daß der Orden sich auf das Engste an die Kirchen= lehre anschließt, brauchen wir kaum zu bemerken. Der hl. Ignatius macht das allen Christen zur Pflicht (Exerc. spir. reg. ad sent. cum Eccl.); wie viel mehr nicht seinen Ordensgenossen? Schon daraus folgt der Widersinn der gehässigsten Beschuldigungen gegen die Lehre und Moral des Ordens, die deshalb nicht so ver= derbt sein kann, weil sie sich an die hl. katholische Re= ligion eng anschließt.

Aber nicht nur für die Theologie, sondern itber= haupt für jede Disciplin stellen die Constitutionen als Regel hin. man befolge "die in höherm Grade sichere und bewährte Lehre" (Const. P. IV. c. 5. § 4. u. a. a. D.), "die Schulbücher, welche eine in höherm Grade sichere und gründliche Lehre enthalten" (1. c. c. 14), "die bewährtesten Belehrten und überhaupt dasjenige, was auf den tatholischen Universitäten am Mei= ften recipirt ift, was insgemein die Schulen lehren." (Ratio stud. reg. prof. sup. facult. 6.) 2118 Lehr= buch für die scholastische Theologie wird die Summa des hl. Thomas aufgestellt, doch fassen die Constitutio= nen schon den Fall ins Auge, daß ein anderes Lehr= buch "den Studirenden nütlicher und unseren Zeiten angemessener mare." (Const. P. IV. c. 14 declar. B.) Denn der Ordensstifter war nichts weniger als

exclusiv. Auch was die Methode betrifft, so soll nicht auß=
schließlich die scholastische gelten, auch die positive Theo=
logie (Exegese, Patristik u. s. w.) vorgetragen werden
(1. c.). Das Studium der lateinischen, griechischen und
hebräischen Sprache sei "zur Kenntniß der Theologie
nothwendig," selbst die Erlernung der chaldäischen und
der arabischen Sprache dürfe man nicht vernachlässigen,
wo "sie zum nämlichen Zwecke nothwendig oder nütz=
lich scheine." Auch die Künste und Naturwissenschaften
soll man betreiben, weil sie "den Geist für die Theo=
logie vorbereiten und überdies zur vollkommenen Kenntniß
und Benutzung derselben dienen." (Const. S. IV. c. 14.)

Der Orden will Einheit der Lehre in seinen Schulen, setzt aber dieser Forderung die Worte bei, "in wie weit es möglich sei.") "In der That herrschte in ihnen," wie Döllinger bemerkt, "große Freiheit der Meinungen" (Fortsetzung von Hortig's Kirchengeschichte S. 777).

Diese Principien bekunden doch wahrlich keine Engherzigkeit; sie haben die umfassende, selbst von vielen Gegnern bewunderte Gelehrsamkeit so mancher Ordens= mitglieder hervorgebracht; sie gelten übrigens noch heut= zutage in der Gesellschaft Jesu, und ihre Anführung genügt, um den Berg von Vorurtheilen, welche unwissende Menschen über die Studien der Gesellschaft anhäusen, hinwegzuräumen.

<sup>1, »</sup>Idem sapiamus, idem, quoad ejus fieri potest, dicamus omnes.«

Wir kommen jett zu dem Borwurf der schlechten Jesuitenmoral.

Wie der Orden immerfort auf eine sichere, solide, geprüfte Lehre bringt, fo warnen feine Gefete gang besonders vor lager Moral. Die XIV. Generalversamm= lung (vom J. 1696) erklärte feierlich, "wie fehr die ganze Gesellschaft Jesu die Larheit der Moral verab= scheue und immer verabscheut habe," und fügte hinzu: "obwohl es ihr ausgemacht scheine, daß Professoren und Schriftsteller dieser so streng anbefohlenen Richtung des Ordens von Herzen zugethan seien, so empfehle sie doch inständig dem Generalvorsteher darüber zu wachen." (Decr. VI.)

Wir könnten das Gesagte durch verschiedene be= sondere Berordnungen des Ordens bestätigen; wir wollen jedoch, um uns nicht in Ginzelheiten zu verlieren, uns damit begnügen, Gin Dekret hervorzuheben, weil es eine gemeine Berdächtigung des Ordens im Boraus jurud= weist. Es ist nämlich den Jesuiten unter den strengsten Strafen verboten, den Sat, daß eine geringe freiwillige Ergötzung wider die Keuschheit, mag sie auch nur in Bedanken zugelaffen werden, feine Todfünde fei, irgend wie zu lehren oder in der Praxis, im Beichtstuhl dar= nach zu entscheiden.

Mit diesem strengen noch jest bestehenden Gebote ist freilich aller "Konnivenz der Jesuiten mit sittlichen Bergehen im Beichtstuhle" für immer ein Riegel vorge= schoben, natürlich aber nicht den Gegnern, am Aller= wenigsten denjenigen unter ihnen, die selbst im Schlamme

der Sünde sich mälzen, der Mund gestopft, daß sie den

Orden nicht ferner mehr verdächtigen.

Der Orden hat große von den Katholiken verehrte und auch von Nichtkatholiken bewunderte Heilige und Selige gebildet; um nur einige außer dem Ordensstifter zu nennen: Franz Xaver, Franz Borgias, Franz Regis, Beter Canisius, Beter Claver, Karl Spinola, die drei engelreinen Jünglinge Alohsius, Stanislaus und Berch= mans. Aber auch die berühmtesten Heiligen der neuern Beit, welche nicht zur Gesellschaft Jesu gehörten, sind Schüler, Beichtfinder oder innige Freunde der Jesuiten gewesen, wie z. B. Philipp Neri, Carl Borromäus, Johannes vom Kreuze, Franz von Sales, Vincenz von Paul, Alphons von Liguori, Paul vom Kreuze, die hl. Jungfrauen Therefia, Magdalena von Pazzi, Katharina von Ricci, die sel. Maria de Paredes, die sel. Marga= retha Macoque und Andere mehr. Das römische Rol= leg allein hat nicht nur zwei Heilige zu seinen Grün= dern, auch fünf von der Kirche kanonisirte Selige zu seinen Schülern gehabt: außer den erwähnten Monsius und Berchmans noch Camillus de Lellis, Leonardo da Porto Mauritio und Johannes de Rossi. Die Heilig= feit dieser Mitglieder, Schüler und Freunde des Ordens legt Zeugniß ab über die Lehre desfelben.

Wir können uns ferner für dieselbe Sache auf die fast unermeßliche homiletische und ascetische Literatur des Jesuitenordens berufen. Um den Leser nicht durch Ansführung von Namen zu ermüden, will ich nur das allebekannte Werk von Alphons Rodriguez anführen, welches sich bis zur Stunde in den Händen Tausender

von Gläubigen in Deutschland befindet und sich seit Jahrhunderten im Umfange der ganzen katholischen Kirche als eines der ausgezeichnetsten Werke über Mo= ral und Ascese geltend gemacht hat.

Mehr noch protestiren gegen jene Anklage von der laxen Moral die Seelenhirten, vom Papste bis zu den Pfarrern hinab, welche Jesuiten zur Belehrung der ihnen anvertrauten Heerde gerufen; am meisten aber das katholische Volk, welches mit der größten Liebe und Anshänglichkeit denselben zugethan ist.

Den großen Einfluß der Jesuiten auf das Bolk können selbst seine rabiatesten Feinde nicht läugnen, aber sie schreiben denselben besonders der Konnivenz der Jesuiten mit den sittlichen Schwächen zu. Ist das aber nicht zugleich ein Schimpf wider das katholische Bolk, das solche Rathgeber in den wichtigsten Angelegenheiten der Seele wählt? Und worauf stützt man jene Ansklage? "Hört und staunt!"

Die Jesuiten haben nun seit 20 Jahren ganz Deutschland durchzogen, überall Predigten gehalten, Exercitien und Missionen gegeben. Was sie lehren, ist so offenkundig, wie kaum etwas Anderes, da sich nicht nur Katholiken, sondern sogar Protestanten und Juden zu ihren Predigten gedrängt. Wenn sie also wirklich so schlecht predigten, wie leicht wäre das nachzuweisen! Man brauchte nur dem Volke zu sagen: "Ihr habt die Predigten der Jesuiten gehört, euch ist bekannt, was für insame Grundsätze sie vortragen." Aber man wüßte wohl, was auf eine solche Anklage geschähe. Darum sucht man das sich der Dessentlichkeit entziehende Wirken der Jesuiten

im Beichtstuhle zu verdächtigen. Für die Gegner empfiehlt sich dieses Verfahren noch dadurch ganz besonders, daß der Priefter durch das Beichtsiegel an seiner Bertheidi= gung gehindert wird und insofern gegen den Angriff des Berläumders wehrlos dafteht. So begeht man von Neuem die bereits von Tertullian (apolog. c. 2.) an den ersten Christenverfolgern gerügte Ungerechtigkeit: anstatt von dem bekannten, vor aller Welt offen daliegenden Wirken und Leben auf das unbekannte zu schließen, sucht man aus dem unbekannten auch das bekannte anzuschwärzen und zu verdächtigen. Um aber doch wenigstens den Schein zu haben, daß man nicht ohne Grund und Be= weis verdächtige, nimmt man, wenn man es nicht bei leeren unbewiesenen Berdächtigungen laffen will, seine Zuflucht zu verstümmelten und verfälschten Texten aus lateinisch geschriebenen Werken früherer, felbst fpa= nischer Jesuiten1), um zu beweisen, daß die heuti= tigen deutschen Jesuiten eine schlechte Moral dem Bolke lehren. Es ift übrigens dies Berfahren, worüber bereits Voltaire gespottet hat, so oft gegen den Orden angewandt, daß wir dasselbe kurz aus der Geschichte be= leuchten müffen.

Die Anklage in Betreff der schlechten Moral hat

<sup>1)</sup> Wir wollen nicht verschweigen, daß Johannes Ronge und Augustin Keller auch abgerissene Worte aus Gury's theologia moralis, die sie freilich selbst nicht recht verstanden, benütt haben, um zu beweisen, daß die Moral der Jesuiten und überhaupt des ganzen modernen Klerus nichts tauge. Die Mosral von Johannes Ronge und Augustin Keller ist ohne Zweisel sauberer und ehrlicher!

besonders der Jansenismus wider die Jesuiten erhoben, und er ist es auch besonders gewesen, welcher sie, obswohl tausendmal widerlegt, immer wieder vorgebracht hat, bis sie von der ganzen kirchenfeindlichen Presse angenommen ward. Nichts zeigt besser, was es mit der laxen Moral der Jesuiten auf sich hat, als ein Blick auf die Zwecke und die Taktik jener Secte.

Der eigentliche Stifter des Jansenismus war nicht Janfenius, fondern beffen Freund Jean bu Berger de Sauranne, Abt bon S. Chran, der bas berühmte Buch des Erstern, "Augustinus," veranlagt hatte und, als es nach deffen Tode erschien, am meisten für deffen Verbreitung gesorgt hat. 1) Doch nicht nur Jansenius, sondern auch andere einflugreiche Männer wußte er für seine Plane zu gewinnen. Wie er die Menschen an sich zu fesseln verstand, beweisen folgende Worte aus einem Briefe an Robert Urnauld d'Un= dilly: "Kein Mensch, so scharffinnig und gelehrt er auch sein mag, versteht sich auf unfere Cabale, wenn er nicht in deren Mufterien eingeweiht ift, die, wie in beiligen Orgien, die Geifter mehr zu ein= ander aufregen und außer sich bringen, als es mit denen der Fall ift, welche wahnsinnig, trunken oder bon un= reiner Liebe berauscht worden." Sogar den hl. Binceng bon Baul suchte Hauranne in seine Schlingen zu ziehen. Allmählich sprach er sich diesem gegenüber offener aus

<sup>1)</sup> Wir verweisen der Kürze halber für das Folgende auf Rohrbacher, Histoire universelle de l'Eglise cath. Paris 1852. XXV, 443 ss., wo ein ausreichendes Beweismaterial gesammelt ist.

und sagte, Calvin habe im Grunde recht gedacht, nur schlecht sich ausgedrückt, es gebe keine wahre Kirche mehr, Gott sei der Sünden aller dieser Gegenden müde geworden, im Zorn wolle er denselben den Glauben nehmen, es sei eine Verwegenheit sich diesen göttlichen Absichten entgegen zu setzen und die Kirche vertheidigen zu wollen, die Gott zu ver-

derben beschloffen.

Der heil. Vincenz entsette fich ob folcher Meußerungen; sie stimmten aber gang mit den düstern Unsichten über die Unfreiheit des menschlichen Willens und die Vorherbestimmung der Menschenmasse zur ewigen Ber= dammniß, wie sie im Augustinus des Jansenius entwickelt waren, überein. Es ist wohl auch gar nicht zu zweifeln, daß hauranne, was ihm beim hl. Binceng miglang, bei Andern versuchte, sie nämlich in die "My= fterien feiner Cabale" einzuweihen, deren 3med war, "fich dem göttlichen Beschlusse, den Menschen ihren driftlichen Glauben zu nehmen und die Kirche zu Grunde zu richten, nicht zu widersetzen." In der That erschien ein angesehener Geiftlicher im Jahre 1654 bor Jean Filleau, königlichem Rath und Advokaten in Poitiers und ließ von ihm einen juridischen Act über seine Er= zählung aufnehmen, in der er berichtete, wie er im Jahre 1621 in Bourg-Fontaine bei Paris einer Conferenz mit Hauranne, Jansenius, Arnauld und drei Andern beigewohnt habe, worin beschlossen worden, die driftliche Religion umzustürzen und auf ihren Trümmern den Deismus zu erheben; weil dieses aber offen nicht geschehen könne, vorerst bie

Menschen vom Empfange der Sakramente abzuziehen. Man mag von dieser Konferenz denken, was man will, eines ist sicher, daß thatsächlich der Jansenismus in Frankreich am meisten den Unglauben, mit dem er sich schließlich unverholen verbündete, ) sowie die Unterdrückung des christlichen Kultus vorbereitet hat. Denn seine Hauptmaxime war: durch unerhörten Kizgorismus die Gläubigen von den Sakramenten und überhaupt vom praktischen Christenthum zu entfernen, und seine Methode: nicht offen voranzugehen, sondern mit der schamlosesten Heuchelei.

Die Pariser Universität in Verbindung mit dem französischen Epissopat (nicht die Jesuiten) verlangte vom Papste ein Urtheil über fünf aus dem Buche des Janssenius gezogene Sätze. Niemand — am Wenigsten den Jansenisten — fiel es ein zu läugnen, daß diese Sätze im besagten Buche wirklich enthalten seien. Kaum was ren dieselben aber vom Papste verdammt, als die Janssenisten erklärten, die Sätze seien wirklich verwerslich, ständen aber nicht im Jansenius oder seien wenigstens nicht im Sinne des Jansenius verworfen worden.

Ranke hat das Betragen der Jansenisten in Schutz genommen; aber indem er die Unfreiheit des menschlichen Willens als ihr oberstes Princip auf=

¹) Ueber dieses Bündniß werden wir später, wo von der Aushebung der Gesellschaft Jesu die Rede ist, noch mehr sprechen. Die berücktigte "Konstitution des französischen Klerus," womit die offene, bald durch den Kult der Bernunft gekrönte Berfolgung des katholischen Kultus begann, ward auf Betreiben der Jansenisten von der französischen Nationalversammlung dekretirt.

stellt,1) straft er seine Schützlinge Lügen; denn deshalb eben waren sie ja vom Papste verurtheilt worden. Auch Boltaire nennt den Jansenismus einen "Cousin" des Calvinismus. Ich denke, wenn Protestanten, wenn Ungläubige ganz dasselbe, was Päpste, Bischöfe und katholische Gelehrte in einem Werke finden, ja ras die Jansenisten selbst vor Verdammung desselben eingestanzden haben, so bildet dieses für jeden Unbefangenen einen vollgültigen Beweis. Sebenso unzweiselhaft ist es ers bärmliche Heuchelei, im Herzen der calvinistischen, von der Kirche verworfenen Lehre zugethan sein und dennoch sich als Katholiken hinstellen wollen, sogar Eidsswüre hierauf leisten.

Bur Jansenistischen Heuchelei gehörte es nun auch, nicht direct gegen die kirchliche und weltliche Obrigkeit aufzutreten, ihr vielmehr zu schmeicheln, nichts destowe= niger aber alle ihre Verordnungen und Maßregeln gegen den Jansenismus als Känke von Seiten der Jesuiten zu verlästern. Da konnte die Obrigkeit noch so heilig versichern, sie hätte keine Jesuiten in ihrem Kathe ge= habt; letztere mußten es heimlich gethan haben. Veweisward freilich nicht der geringste erbracht, aber die Ver= dächtigung wurde so oft und so zuversichtlich wiederholt,

bis sie von Vielen geglaubt wurde.

Ueberhaupt schwor der Jansenismus dem seine Plane durchkreuzenden Jesuitenorden am meisten Haß und Rache. Denn die Jesuiten hatten sich bisher als die eifrigsten Vertheidiger der menschlichen Willensfrei=

<sup>1)</sup> Die römischen Papfte III, 150. 151. 135.

heit gezeigt; fie besonders suchten auch die Gläubigen zum öftern Empfang der hl. Saframente und dadurch zu einem driftlichen Leben anzuleiten. Um fie in Diß= credit zu bringen, verläfterten die Janfeniften deren Lehre in Einem fort als laxe Moral. Hieraus er= hellt, was dieses Wort bedeutet; es ift aber nur zu verstehen als Gegensat zum Jansenistischen Rigorismus. Zum Beweis für ihre Behauptung stütten fich die Jansenisten nicht auf die Predigten, Katechismen, Volks= bücher der Jesuiten, sondern auf verftummelte, interpolirte, verfälfchte Texte aus lateinischen Casuisten, so daß nach den Worten v. Murr's "jeder unbefangene Protestant, dem es um die Wahrheit der Beweise zu thun ift, darüber unwillig werden muß." 1) Berschiedene solcher tendenziösen Zusammenstellungen wa= ren bereits früher gemacht worden, aber sie wirften nicht, bis Pascal in den fogen. Provinzialbriefen feinen Wit, Spott und Beift darüber ausgoß. 2) Da ereig= nete sich ein ähnliches Schauspiel, wie später, als Voltaire mit denselben Waffen das Chriftenthum angriff.

<sup>1)</sup> Geschichte der Jesuiten in Portugal II. Der Verfasser war bekanntlich selbst Protestant.

<sup>2)</sup> Ueber die Verfälschung der Jesuitenmoral unter den Hänsden Pascals siehe Döllinger, Fortsetzung von Hortig's Kirschengeschichte S. 857. Aussührlichere Widerlegungen sind Daniel Entretiens de Cléandre et d'Eudoxe sur les lettres de Pascal; Wahrmund oder Antwort auf alte Verläumdungen gegen die Jesuiten. Augsburg 1782. Ein Auszug aus den Entretiens des P. Daniel sindet sich in den Documents concernants la Compagnie de J. Paris 1828. Tom, II.

Die leichtfertigen Franzosen lachten über jene geiftreiche Berspottung, und die größten Büstlinge raisonirten am meisten über die lage Moral der Jesuiten. Man muß freilich gestehen, das Fernbleiben von der Kommunion und die Berzweiflung eines unfreien Willens, wozu ber Jansenistische Rigorismus trieb, ist die allerbequemste Sittenlehre. Es half also wenig, daß die Jesuiten die Berfälschungen in den Provinzialbriefen aufdeckten; daß diese Briefe nicht nur in Rom, sondern auch durch eine Pariser Kommission von 13 Gelehrten: Erzbischöfen, Bischöfen und Doktoren der Theologie, sowie durch ein Urtheil des Staatsrathes als verläumderisch verdammt wurden; daß Bayle in seinem Dictionaire von den= selben Briefen urtheilte, die in ihnen den Jesuiten vor= geworfenen Beschuldigungen einer schlechten Moral seien in der überzeugendsten Weise widerlegt worden; daß Voltaire in seinem Siècle de Louis XIV. diesem Rritiker mit den Worten beistimmte: "Es ist wahr, daß das ganze Buch auf falschem Grunde beruht," — die Jansenisten ließen sich dadurch nicht stören, jene Ber= läumdungen immerfort zu verbreiten und anzuempfehlen, das Publikum sich nicht abhalten, jene Verläumdungen zu lesen und zu belachen. Denn wie Voltaire an der eben angeführten Stelle sagt: "Es kam nicht darauf an Recht zu haben, sondern das Bolk zu belustigen."

Der Erfolg Pascal's hat unzählige Nachbeter auf die von ihm betretene Bahn gelockt, die den alten Kohl bis zum Ekel immer wieder aufwärmen. Darum konnte Dallas sagen: "Die meisten Beschuldigungen, welche man in tausend Schriften gegen die Jesuiten er=

Der Jesuitenorben.

Gegen die Anklage Bascal's, als ob der Orden, um die Leitung der Gewiffen zu erhalten und dadurch eine große Machtstellung zu gewinnen, eine schlechte Moral lehre, bemerkt Döllinger treffend; "daß in diesem Falle die Jesuiten ihre Mittel schlecht gewählt hätten, wenn fie, die fo viele Gegner hatten, das Ge= heimniß ihrer Politik der Welt offen darlegten, und wenn sie ihre unchriftliche Moral in zahlreichen, für die Theologen aller Orden und Universitäten bestimmten Büchern in Umlauf setten; denn indem sie sich bestreb= ten, ihre Lehren allgemein zu machen, beraubten sie sich ja eben des Vortheils, den fie sonft, als die alleinigen Bewahrer und Pfleger der schlaffen Moral, vor allen übrigen Gewiffensräthen voraus gehabt hätten." "Nicht minder seltsam," fährt er fort, "war dabei, daß Pas= cal, wie alle Feinde der Jesuiten, welche sie in der Nähe beobachteten, ihrer untadelhaften Aufführung Gerechtigkeit widerfahren ließ, hiemit eine Gesellschaft von Männern schilderte, die, ganz gegen die Regel, gegen fich felber streng, gegen andere aber allzu nachsichtig sein sollten; wie denn auch ein Jansenist in einer da= mals erschienenen Schrift sagte, die Jesuiten seien das Gegentheil von den Pharifäern: sie lebten gut aber lehrten schlecht." 1)

<sup>1)</sup> Hortig's Handbuch der Kirchengeschichte. S. 858.

Moralisch leben und unmoralisch lehren wäre nach den gewöhnlichen Gesetzen der menschlichen Natur un= möglich, dennoch nehmen Biele diesen Widerfinn für ganz natürlich bei ben Jesuiten an. So entwirft Ma= caulan das herrlichste Gemälde von dem Wirken und der Aufopferung der Jesuiten; gleich darauf schildert er ihre Moral als eine wirklich diabolische. Da aber die Jesuiten gewöhnliche Menschenkinder sind, und auch für fie nicht aufhört unmöglich zu sein, was bei Andern ein Widersinn wäre, so sei es mir erlaubt, noch Zeug= niffe von Ungläubigen über das von denfelben viele Jahre in nächster Nähe beobachtete sittliche Verhalten der Jesuiten zu bringen, damit der Leser nach dem Leben dieser Ordensmänner über ihre Lehre urtheile. Ich ver= hehle mir freilich nicht, daß solche Zeugnisse für sich allein keinen großen Werth haben. Wenn aber Ungläubige oder gar Utheisten in Betreff der Jesuiten gang dasselbe wie Päpste, Bischöfe und zahllose andere Ra= tholiken urtheilen, so muß diese Uebereinstimmung jedem Bernünftigen allen Zweifel benehmen.

Der berühmte Astronom Lalande hatte seinen ersten Unterricht bei den Jesuiten in Lyon empfangen, leider aber später allen Glauben eingebüßt. Nichtsdesto= weniger schreibt er in einem vom Journal des Debats

(im Jahr 1800) abgedruckten Briefe:

"Freundlich und wohlthuend spricht stets meinen Verstand und mein Herz der Name der Jesuiten an, und nie begegnen meine Gedanken demselben, ohne daß mein Herz sich in den sanstesten Gefühlen und den reinsten Empfindungen der Dankbarkeit ergießt. Viel hat man

schon von ihrer Wiederherstellung gesprochen; aber leider ist dies eine Chimäre, welche jedoch meinen Unmuth über jene, welche diese Gesellschaft zerstört, oder wenigstens derselben ihren Schutz entzogen haben, stets auf's Neue wieder erregt."

"So ist denn auf immer für die Menschheit verloren jener herrliche Orden, jener bewunderungswürdige Ver= ein von mehr als 20,000 Individuen, welche fern von jedem Eigennutz sich rastlos mit dem Unterrichte der Ju= gend, mit der Belehrung aller Volksklassen durch Pre= digten und Missionen, mit Besänstigung und Versöh= nung der Gemüther, mit Hilseleistung gegen Arme, Kranke und Sterbende, kurz, welche ohne Unterlaß sich mit Allem beschäftigten, was nur immer das Heil und das Wohl der Menschheit bezwecken konnte."

"Zurückgezogenheit, Sanftmuth, Mäßigkeit und freiwillige Verzichtleistung auf Alles, was die Wünsche anderer Menschen reizt, machten aus diesem Orden eine Gesellschaft, in welcher die Wissenschaft den schönsten und liebenswürdigsten Bund mit allen menschlichen und göttlichen Tugenden geschlossen hatte."

"Ich habe sie in der Nähe beobachtet; sie bildeten einen Berein von Helden für Religion und Menschenzglück, und die Religion gab ihnen Kräfte, welche die Philosophie nicht darzureichen vermag. Stets waren diesselben ein Gegenstand meiner Bewunderung und Liebe. Als ich 14 Jahre alt war, stand ich im Begriffe, um die Aufnahme in ihre Gesellschaft zu bitten; und noch blicke ich mit Sehnsucht und Kummer auf eine Zeitzurück, wo ich unglücklicher Weise einem Berufe entsagte,

welchen Unschuld, Reinheit des Willens und Liebe zu den Wissenschaften mir eingeflößt hatten."

Einen ähnlichen Eindruck empfing Lamartine von Lehrern desselben Ordens, wie aus folgender, seinen Con-

fidences entnommenen Stelle hervorgeht:

"Die PP. Desbrosses, Barlet, Bequet und Wrinz waren in Allem mehr meine Freunde als meine Professoren und werden stets als Muster eines heiligen Lebens, der Wachsamkeit, der Väterlichkeit, der Innigkeit und Liebenswürdigkeit gegen ihre Zöglinge in meinem Andenken bleiben . . . Ihr Eiser war so brennend, daß er unmöglich von Anderem als von einem übernatürlichen, göttlichen Beweggrund entzündet sein konnte. Ihr Glaube war aufrichtig, ihr Leben rein, hinsgeopsert jeden Augenblick bis an ihr Ende für Gott und ihre Pflicht."

"Boltaire, der gleichfalls ihr Zögling war, hatte ihnen dieselbe Gerechtigkeit widerfahren lassen. Auch er hat die Lehrer seiner Jugend geehrt. Ich ehre und ver=

ehre sie ob ihrer Tugenden wie er."

Wir wollen sofort die Worte Boltaire's, wo=

rauf Lamartine anspielt, hier beifügen:

"Während der sieben Jahre, die ich im Hause der Jesuiten verledte, was habe ich da gesehen? Das ars beitsamste, mäßigste, geordnetste Leben. Alle ihre Stuns den waren getheilt zwischen der Sorge, die sie uns widmeten, und den Uebungen ihres strengen Beruses. Das für habe ich Tausende von Männern zu Zeugen, die dort erzogen wurden, wie ich. Man sei ehrlich! Ist denn wirklich die Satyre der Lettres provinciales Pascal's

der richtige Maßstab, um die Moral der Jesuiten wahr= heitsgemäß zu beurtheilen? Rein, sicher nicht! Sondern fie felbst sind es, ihre Patres Bourdaloue, Cheminais, wie ihre andern Prediger und Miffionäre. Man stelle einmal die Lettres provinciales mit den Predig= ten des P. Bourdaloue zusammen! Bas wird man daraus lernen? Aus den erfteren: die Runft zu spot= ten, ganz unschuldige Dinge in ein boses, gehäßiges Licht zu stellen und mit Wohlredenheit zu schmähen. Aus dem P. Bourdaloue aber wird man lernen ftreng zu sein gegen sich selbst und Nachsicht zu haben gegen Andere. Nun frage ich, auf welcher Seite findet sich die mahre Moral, und welches von beiden Büchern ist nütlicher für die Menschheit? Ich nehme keinen Unftand zu behaupten: es gibt nichts Widersinnigeres, nichts Ungerechteres, nichts Schmachvolleres für die Menschheit als Männer einer lockern Moral zu beschuldigen, welche in Europa ein Leben größter Entsagung führen, und die bis an die äußersten Grenzen Afien's und Amerika's wandern, um dasselbe dem Tode zu opfern." 1)

Ich komme jett zu besonderen Anschuldigungen wi=

der die von den Jesuiten vorgetragenen Lehren.

Ihre Missionäre sollen in China und Indien dem Götzendienst und Aberglauben Vorschub geleistet haben, indem sie den Neophyten heidnische Gebräuche gestatteten.

Es betrifft diese Anklage die sogenannten chinesi= schen und malabarischen Gebräuche, wobei es sich aber gar nicht um Lehren handelte. In den Grundsätzen

<sup>1)</sup> Siehe Hiftorisch=pol. Bl. Bd. 55, S. 145 und 146.

waren alle Missionäre einig, daß Gebräuche, welche zur heidnischen Religion gehört, nicht geduldet werden dürfen. Aber es fragte sich eben, ob gewisse Gebräuche bürger-licher oder religiöser Natur seien. Die meisten Missionäre der Jesuiten glaubten, dieselben seien bürgerliche Gesbräuche, und konnten sich hiefür nicht nur auf eine lange Erfahrung, sondern auch auf große Autoritäten stützen. Der heilige Stuhl hat gegen sie entschieden, sie unterwarsen sich, obwohl sie voraussahen, daß hiermit die Blüthe der Mission geknickt werde. Uebrigens hat eben derselbe römische Stuhl, indem er einen der indischen Jesuitenmissionäre, Iohannes de Britto, selig gesprochen, genugsam gezeigt, daß es sich bei diesen Gesbräuchen nicht um Dinge handelte, welche direkt gegen das Naturgeset oder die christliche Religion verstießen.

Ein zweiter Punkt der Anklage wider den Orden

ift der Probalismus.

Der Beichtvater darf nicht willfürlich die Absolution verweigern. Es fällt nun nicht schwer, hierüber für klare und deutliche Fälle Grundsätze aufzustellen. Wie aber, wenn die Sache zweifelhaft ist? Hierauf gibt der Prosbabilismus Antwort; denn nur für diese Boraussetzung, nicht aber für den Fall, daß irgend welche, wenn auch nur unvolltommene, Gewißheit stattsindet, gilt dieses Spstem. Auch hat dasselbe nach der Lehre der Jesuiten keine Berechtigung, wo es sich um ein nothwendiges Heilsmittel, den Schaden eines Dritten und Aehnliches mehr handelt. Wenn, alles dieses ausgenommen, in eisnem Falle, für dessen Lösung keine Gewißheit zu haben ist, das Beichtkind, gestützt auf wichtige, auch von

angesehenen Gelehrten gut geheißene Gründe, etwas für erlaubt hält, so darf ihm nach dem Probabilis= mus der Beichtvater solches unter Berweigerung der Absolution nicht verbieten, mögen auch andere, vielleicht selbst wichtigere, jedoch immerhin nicht entscheidende Gründe für die Unerlaubtheit der Sache sprechen.

Damit ift selbstverständlich vereinbar, daß der Beicht= vater den Beichtenden auf das Dringenoste ermahnt, doch von der Ausführung seiner bloß probabeln Meinung abzustehen. Gleichfalls erhellt, daß man von der Ranzel oder in der Presse nicht das Volk zur Befolgung solcher bloß probabeln Ansichten auffordern soll. Es frägt sich eben nur, ob der Beichtvater das Recht habe, in diesen dunkeln, zweifelhaften Fällen mit Berwei= gerung der Absolution, mit Androhung der ewigen Höllenstrafe das Beichtkind von einer Hand= lungsweise abzuschrecken, welche wichtige, von angesehenen Theologen gebilligte Gründe als erlaubt hinstellen? Die meisten 1) Jesuiten gleich den meisten andern katholischen Mo= ralisten, gestügt auf das Princip, daß Gewißheit zum Wesen einer ftrengen Berpflichtung gehöre, läugneten es; wir glauben mit Recht, und ich zweifle auch nicht, daß ein großer Theil meiner Lefer ihnen zu= stimmen wird. Aber jene Jesuiten werden deshalb von Vielen wegen laxer Moral verketzert und von denen am

<sup>1)</sup> Nicht alle. "Gerade unter den Jesuiten" sagt Dölling er "waren die gründlichsten Bestreiter dieses Systems aufgestanden, wie der General Thyrsus Gonzalez, Elizalde, Carmargo, Rebellus, Blancus, Taberna, Muniessa, Kummer, Antoine u. A." (l. c. 859.)

meisten, die gar nicht mehr an die Höllenstrafen glauben oder über die durch Verweigerung der Absolution aus= geübte "Tyrannei der Priester" am ärgsten schimpfen.

Die Probabilisten sind schwer getadelt worden, daß sie so viel auf äußere Autoritäten geben. Aber ohne Grund. Denn wer etwas psychologische Kenntniß hat, wird begreisen, daß nirgends mehr subjective Willstür thätig ist als in solchen schwierigen Fällen. Durch das Bestreben, dort wo die Kirche nicht entschieden, die Wissenschung das Korm aufzustellen, wird der verderblichen Willstür im Priester sowohl als im Beichtenden vorgebeugt.

Hrobabilismus manchmal mißbraucht worden. Ebensogeben wir bereitwilligst zu, daß in den Hunderten von Voliobänden, welche Jesuiten über moralische Fragen geschrieben haben, auch Irrthümliches sich findet. Doch wie Döllinger bemerkt hat: "der wirklich verkehrten und anstößigen Säße waren verhältnißmäßig nur wenige" (Fortsetzung von Hortig's Kirchengeschichte S. 857).

Wenn der Sünder ein Kranker genannt werden kann, so darf man die Kasuistik mit der Pathologie vergleichen. Wäre es nun nicht läppisch, die Kemeduren für besondere Krankheiten als allgemeine Verhaltungs= maßregeln für die Menschen hinzustellen? Für eine Gehirnentzündung schreibt z. B. ein Buch vor, Tag) und Nacht in Eisumschlägen den Kopf einzuhüllen; was würde man von einem Kecensenten sagen, der nun das Buch unter dem Vorwande verurtheilt, daß es die allgemeine Kegel aufgestellt habe, der Mensch müsse Tag

und Nacht Eisumschläge um den Kopf thun? Solche gestrenge Richter sind nun den armen Jesuitenkasuisten geworden, und lettere konnten froh sein, wenn ihnen nichts anders passirte und ihre Texte nicht noch oben= drein verfälscht und interpolirt wurden. Wir wollen das gegen sie innegehaltene Verfahren gleich an einem Schriftsteller zeigen, ber ben Jesuiten, wenn nicht wohlwollend, wenigstens gerecht sein will, an dem berühmten Beschichtschreiber von Ranke. Er hat in seinem von uns wiederholt citirten Werke (III, 133) u. A. Folgen= des: (Die Jesuiten) "hielten es nicht allein für erlaubt, den nachsichtigsten Lehren zu folgen, sondern fie riethen bas sogar an. Gewissensscrupel muffe man verachten, ja der wahre Weg sich ihrer zu entledigen sei, daß man die mildeften Meinungen befolge, felbst wenn fie weniger ficher sein follten." Rante beruft fich auf Bufenbaum 1. I. c. III, wo bon den Remedia conscientiae scrupulosae die Rede ift. Alfo aus dem, was Bufenbaum als Remedur einer frankhaften, ja gefährlichen Gemuths= ftimmung, des scrupulösen Gemissens, hinstellt, macht Ranke eine allgemeine Regel, ohne zu bedenken, daß ein Heilmittel, welches den Scrupulanten nothwendig ift, damit sie nicht ins Narrenhaus oder zum Gelbst= mord fommen, für Andere geradezu Gift würde.

Durch ein solches Verfahren ist es denn leicht, den Jesuiten die infamsten Grundsätze aufzuhalsen, wie Ranke es an der bezeichneten Stelle thut. Dennoch ist der Sat, welchen der nämliche Geschichtschreiber zum Grundprincip der jesuitischen Kasuistik macht, wirk-lich von den Jesuiten behauptet worden, aber nicht allein

von ihnen, sondern von allen Katholiken aller Zeiten. "Sie erklären," sagt Kanke, "die Sünde für die freiswillige Abweichung von Gottes Gebot." Und worin, fragen wir weiter, besteht nun diese Freiwilligkeit? Ihre Antwort ist (in Bezug auf die Todsünde, welche den Menschen der ewigen Hölle schuldig macht 1) in Einsicht 2) von dem Fehler und vollkommener Beistimmung des Willens. Ich denke, diese Erklärung der actuellen Sünde (natürlich die von Kanke bei der Uebersehung gemachten Ungenauigkeiten abgezogen) bedarf für einen Bernünstigen kaum der Rechtsertigung. Oder ist eine Sünde auch nur denkbar ohne Willensfreiheit?

Es ist eine viel verbreitete Ansicht, der selbst außgezeichnete Katholiken beigetreten sind, daß Bellarmin
und Suarez die Lehre von der Bolkssouveränetät
und dem Contrat social aufgestellt hätten und somit
Vorläuser des Kousseau gewesen wären. Da diese
Meinung außgebeutet wird, um die Jesuiten demagogischer staatsgefährlicher Meinungen zu bezichtigen, so
wollen wir dieselbe kurz prüfen. Denn wenige Worte
genügen.

<sup>1)</sup> Die Jesuiten handeln an der von Ranke citirten Stelle nur von der Todsünde. Eine läßliche Sünde würde auch bei unvollkommener Erkenntniß des Berstandes und nicht voller Beis stimmung des Willens begangen.

<sup>2)</sup> Busenbaum sagt nicht Einsicht, sondern "volles Bewußtsein" (plena advertentia et deliberatio). Dieser deutsche Zesuit verfaßte seine so schrecklich verketerte Medulla nach den Collegienheften des berühmten P. Friedrich von Spee, eines der edelsten Menschenfreunde, deren die deutsche Nation sich rühmen kann.

Jene beiden Jesuiten führten eine Controverse mit dem Könige Jakob I. von England, ob das Königsthum ebenso un mittelbar von Gott angeordnet worden, als die Katholiken solches vom Papstthum behaupten. Sie läugneten es und stützten sich dabei auf eine staatszrechtliche Theorie über den Ursprung des Staates, welche bereits Jahrhunderte vor ihnen und auch zu ihrer Zeit all gemein angenommen war. die Entwickelung dieser Theorie, würde uns zu weit von unserm Gegenstande abführen; wir begnügen uns deshalb, die Unterschiede zwischen derselben und derzenigen, welche Rousseau und Genossen über Volkssouberänetät aufsgestellt haben, kurz anzudeuten.

Nie haben die Jesuiten geläugnet, das Königthum sei von Gottes Gnaden, im Gegentheil, Suarez nennt diesen Satz eine Glaubenslehre (de fide).

Nie haben die Jesuiten gelehrt, schlechten oder heid= nischen Obrigkeiten habe man nicht zu gehorchen, Suarez nennt vielmehr diese Ansicht ketzerisch (haeretica).

Nie haben die Jesuiten den Ursprung des Staates von einem Contracte hergeleitet; das Prinzip jener staats= rechtlichen Theorie ist vielmehr die Behauptung, daß der Staat sich mit Nothwendigkeit aus der natürlichen Ord= nung ergebe.

Nie haben die Jesuiten die Pflicht des bürgerlichen Gehorsames aus der menschlichen Freiheit hergeleitet, sie entspringt ihnen vielmehr aus einem göttlichen Gebote.

Will man nichts destoweniger jene Theorie mit dem

<sup>1)</sup> Später ift fie jedoch vielfach von Jesuiten befämpft worden.

Wahne Rouffeau's zusammenwersen, nun so füge man hinzu, daß dieser Wahn schon gegen Ausgang des Mittelalters allgemein verbreitet gewesen; aber die beiden Jesuiten allein aus Allen herausgreifen und sie dann für Fürstenmord und Gott weiß für welche andere Verbrechen noch, sich aus der genannten Theorie entwickelt hätten, verantwortlich machen, das beweist große Unstenntniß der Geschichte oder große Ungerechtigtkeit gegen den Orden oder einen guten Theil von Beidem.

Hiermit haben wir eine weitere Anklage berührt, die Lehre vom Tyrannenmorde. Rein Vorwurf kann ungerechter sein. "Während," so schreibt der zweite Artikel über "Jesuiten" im Conversationslezicon von Brockhaus, "die Rechtmäßigkeit des Tyrannenmordes noch von so vielen Theologen, Gelehrten und selbst angesehenen Protestanten") ohne alle Einschränkung behauptet worden, . . . fiel es von allen Jesuiten dem ein zigen Mariana ein, in seinem Buche de rege et regis institutione die Lehre vom erlaubten Tyrannenmord, obsstätutione die Lehre vom erlaubten Tyrannenmord, obsstätutione die Lehre vom erlaubten Tyrannenmord, obssatum hatte Mariana dieses lateinische Buch "mit Erslaubniß des Königs Philipps II. und Approbation der

<sup>1)</sup> Von angesehenen protestantischen Theologen will ich schweisgen, um nicht Staub aufzuwirbeln. Ich begnüge mich darum, den berühmten protestantischen Juristen Dumoulin (Molinäus) zu nennen, welcher den mächtigsten Einfluß auf seine Zeit aussübte und bei den französischen Juristen als zweiter Papinian galt. Man vergleiche die Broschüre: de la doctrine du tyrannicide, Paris 1828, n. 17 unter den Documents concernant la compagnie de J.

Inquisition, "nicht etwa für das Volk, sondern zum Un=
terrichte des spanischen Kronprinzen (Philipp III.) 1598
verfaßt und herausgegeben, als bereits im nächsten Jahre
der Ordensgeneral Aquaviva dasselbe verbessern ließ,
und wahrscheinlich hätte man ein unverbessertes Exem=
plar nicht mehr zu Gesicht bekommen, wenn nicht die
Gegner des Ordens, um Kapital aus der Behauptung
Mariana's zu schlagen, eine neue Ausgabe ohne diese
Verbesserung veranstaltet hätten. Aquaviva ging noch
weiter, er erließ bald darauf ein scharfes Dekret gegen
die Lehre vom Inrannenmorde.

Aber auch durch Thatsachen suchte man seine Beschuldigung gegen den Orden zu erhärten, insbesondere find es die Attentate Chatel's, Ravaillac's und die Pulververschwörung, die den Feinden zu diesem Zwecke dienen mußten. Chatel's Versuch fand vor dem Er= icheinen jenes Buches von Mariana Statt, vaillac aber verstand nicht Latein genug, um diese Schrift zu verstehen, beide endlich haben felbst auf der Folter in der bestimmtesten Weise jede Mitschuld irgend eines Jesuiten geläugnet. "Daß Chatel nicht wider fie gezeugt hat," mit diesen Worten wies felbst Sein= rich IV. die Beschuldigung des Parlamentes später zu= rud, "feid ihr mir felbst ber bundigfte Beweis; benn wenn sich so etwas vorgefunden hätte, würdet ihr es gewiß in eurem Defrete nicht verschwiegen, auch nicht ohne Züchtigung gelaffen haben." Berbannte das Parlament nichts destoweniger die Jesuiten wegen des Attentats von Chatel, so war dies ein Werk der Leidenschaft, wobei felbst die gewöhnlichsten gerichtlichen

Formen vernachläßigt wurden, "non servato juris ordine neque partibus auditis", wie der Präsident des Parlamentes de Thou nachher selbst eingestand.

(Döllinger 1. c. 784).

3

e

Die intime Freundschaft, welche Heinrich IV. nach dem Attentate Chatel's mit dem Orden anknüpfte und bis zu seinem Tode unterhielt, so daß er sogar te= stamentarisch dem von ihm gegründeten College zu La Fleche sein Berg vermachte, ift schon für fich allein Grund genug, die schamlofen unbewiesenen Berdächtigungen wegen der beiden Attentate zurückzuweisen. Bon der Pulver= verschwörung erhielt P. Garnet allerdings Kenntniß in der Beichte, von welcher er aber gemäß den katholischen Prinzipien über das Beichtfiegel keinen andern Gebrauch gemacht hat und machen konnte, als daß er, so viel in feinen Kräften stand, die Theilnehmer von der Ausfüh= ung ihres Vorhabens abzuhalten fuchte. Rurz vor Aufhebung der Gesellschaft Jesu trachtete man dieselbe auch in das Attentat Damiens' auf Ludwig XV. zu verwickeln. Derfelbe läugnete jedoch jede Mitwissenschaft eines Jesuiten in der entschiedensten Weise ab, so daß selbst Boltaire, wie der obige Artikel des Conversa= tionslegicon's von Brodhaus anmerkt, geftehen mußte: "Die Nachwelt würde mit vereinter Stimme die Ber= theidigung des Ordens übernehmen, wenn ich denfelben eines Berbrechens beschuldigen wollte, von welchem alle Bernünftigen, ja ganz Europa und felbst Damiens ihn längft ichon freigesprochen haben."

In der Gegenwart hat man von Neuem das alte Spiel versucht, auf Grund abgeriffener Texte (insbesondere aus.

der Civilta und den Laacher "Stimmen") die Lehre des Ordens als staatsgefährlich hinzustellen und vom Reichstage die Auflösung der Ordenshäuser zu verlangen. Die Schriftsteller der Gesellschaft Jesu wurden nicht nur für das, was sie geschrieben, sondern sitr die Folgerungen verantwortlich gemacht, welche ein erbitterter Teind aus verstümmelten Stellen gezogen, obwohl diesselben den ausdrücklichen Worten der besagten Schriftsteller widersprachen; ja deshalb sollte der ganze Orden in Deutschland versolgt werden. Dagegen trat nun einer der Herausgeber der "Stimmen aus Maria-Laach" auf (in der "Germania" vom 22. November). Da seine Erklärung die Grundlosigkeit der noch immersort erhosbenen Beschuldigungen nachweist, so scheint es angezeigt, dieselben hier abzudrucken."

Gine vom fogenannten "fatholischen Centralcomité ju Röln" angeregte Petition an den hohen deutschen Reichstag ver= langt Beschränkung der in der preußischen Berfassung garantirten Bereinsfreiheit auf Grund des von den Jejuiten und speciell von mir vorgetragenen doctrinellen Suftems, welchem fie folgende Bezeichnungen giebt: "unerlaubt — ftaatsgefährlich — ftaats= verderblich - Gegenstand bes sittlichen Abscheues wegen feiner Berworfenheit und des Bedauerns wegen einer jo unbegreiflichen Geiftesbeschränktheit und Verblendung - abentenerliche Träume von einer unter ihren (der Jesuiten) Inspirationen ftebenden Weltherrichaft - ein ftets die Wunde religiöfer Bersplitterung offen haltender Pfahl im Fleische bes neuerstandenen deutschen Reiches - unsere gange Staatsordnung auf's Tieffte gefährdend - prin= cipiell und absichtlich haß und Zwietracht unter die Anhänger der verschieden Confessionen fäend namentlich fatholische Unterthanen mit Abneigung

und Mißtrauen gegen ihre andersgläubigen Fürsten und Staatsmänner erfüllend und die gewissenhafte Beobachtung der bestehenden Staatsgesetze unter dem Borgeben religiöser Pflichterfüllung untergrabend" — u. s. w. u. s. w. —

Um diese ungeheuerliche Anklage mit Gründen zu stützen, werden folgende Sätze aus dem VII., von mir, und dem XII., von P. Florian Rieß verfaßten Hefte der "Stimmen aus

Maria=Laach" angeführt:

Hoffische und Urtheilssprüche und zur Wahrung ihrer Wechte die physische Gewalt des Staates beanspruchen, und derselbe muß, wenn er anders nach den in der göttlichen Wahrheit und im Rechte begründeten katholischen Principien handeln will, sich verspslichtet erachten, den Aufforderungen der Kirche nachzukommen ... Ganz unbegründet ist es, die Anwendung der physischen Gewalt, bloß auf bürgerliche und politische Dinge beschränken zu wollen.

H. XII. S. 52. "Es ist zu unterscheiden, zwischen densenigen, welche sich immer außer dem Schoße der Kirche besinden, als da sind die Ungläubigen und Juden, und jenen, de sich der Kirche durch den Empfang des Taufsakramentes unterworfen haben. Die Ersten dürsen zum Bekenntniß des katholischen Glaubens nicht gezwungen werden; dagegen sind die Anderen dazu anzuhalten."

Nach Anführung dieser beiden Citate, welche ähnlich wie manche Sätze des Shllabus, zunächst den Staat in abstracto betreffen, nicht aber einen concreten Staat mit gemischter Bevölkerung vor Augen haben, wird von den Petenten der Schluß gezogen:

"Damit ist Alles gesagt: die Protestanten sind durch Zwangsmittel staatlicher Gewalt zum Betenntniß des katholischen Glaubens anzuhalten; der Staat, welcher das nicht thut, versündigt sich

gegen Gottes Gefet."

Schon vor mehr als einem halben Jahre brachte der "Rheisnische Merkur" und nach ihm die "Kölnische Ztg." die gleiche Anklage sammt der gleichen Motivirung, wie gegenwärtig die

Der Jesuitenorben.

Protesttatholiken aus Köln und Bonn. Damals entgegnete die "Kölnische Volkszeitung" und zeigte, daß die erwähnten "Stimmen" in der ausdrücklichsten Weise das gerade Gegentheil von dem lehren, dessen sie beschuldigt worden. Da aber diese Artikel übersehen oder vergessen wurden, so wollen wir den betressenden Passus aus denselben hier noch einmal wiederholen:

"Was speciell den Vorwurf angeht, die Mtramontanen woll= ten eine zwangsweise Bekehrung aller Andersgläubigen ins Werk feten, sobald fie die Macht dazu hatten, so weisen die Laacher= Stimmen felbft die gegen fie erhobene Unklage auf das Entichie= benfte im Boraus zurück. Wir wollen aus vielen Stellen nur eine auswählen, weil fie zugleich die Ansicht der "Civilta" wieder= gibt. "In gewiffen Fällen" — heißt es Seite 209 der XII. Broschüre — "ift es unzweifelhaft, daß zu jener (Religions)= Freiheit zuzustimmen, nicht allein erlaubt, fondern felbft lobwürdig ift, und so hat auch die Kirche thatsächlich zugestimmt. Obwohl fie die Religionsfreiheit an sich migbilligt, hat fie gestattet, daß der französische und belgische Epistopat die betreffenden Verfassungen ihrer Länder beschworen hat, in denen dieselbe ausdrücklich aufge= ftellt ist. Damit ift dem Irrthume selber kein Recht eingeräumt; wohl aber konnten die Irrenden, fei es durch beschworene Ver= fassungen, sei es durch ausdrückliche Verträge, sei es durch langes Herkommen und Gewohnheiten, welche Gesethestraft erworben ha= ben, ein wahres Recht erlangen. Ift dieses einmal eingetreten, so hat Niemand mehr in Zweifel gezogen, daß die Katholiken insgesammt und die Regierungen, sowie jede andere geiftliche oder weltliche Behörde verpflichtet find, diefes erworbene Recht zu respectiren." (Civilta cattolica v. X. p. 546.)

Gilt nun diese in den jesuitischen Zeitschriften entwickelte Theorie von Ländern wie Belgien, wo unter Millionen Katholisten kaum einige Tausend Protestanten sich befinden, wie viel mehr gilt sie dann von Preußen und anderen gemischten Staaten."

Was die "Civilta cattolica" und die "Stimmen aus Maria-Laach" im obigen Satze mit kurzen Worten aussprechen, hat ein belgisches Mitglied der Gesellschaft Jesu, Kestens, durch eine eigene von der "Civilta" belobten Schrift «La liberté des cultes» ausführlich zu beweisen gesucht.

Dies ist also die Lehre der "Civilta", der Laacher "Stimsmen", der italienischen, belgischen und deutschen Zesuiten, eine Lehre, die für gemischte paritätische Staaten, wie das deutsche Reich, maßgebend und einzig maßgebend ist: daß Nichtstatholiken, "sei es durch Verfassungen, sei es durch Verträge, sei es durch Verkommen und Gewohnheisten, welche Gesetzskraft erworben haben, ein wahres Recht erlangen" können, und daß in diesem Valle "die Ratholiken insgesammt und die Regiesrungen, so wie sede andere geistliche oder weltsliche Behörde, verpflichtet sind, dieses Recht zu respectiren."

It das die auch für die deutschen Verhältnisse maßgebende Lehre der Jesuiten und speciell "der Stimmen aus Maria-Laach", so kann es für das deutsche Reich höchst gleichgiltig sein, was die XII. "Stimme" an der incriminirten Stelle von i deellen oder auch von rein katholischen Staaten, bezüglich der Cultusfreisheit lehrt."

Nicht minder unverfänglich ist gewiß die von mir in der VII. "Stimme" vertheidigte Theorie von der Bestrafung der Vergehen wider die katholische Religion durch Staatsgewalt. Ich zeige dort aus verichiedenen modernen Bejegbüchern, wie es fich hier um eine so einleuchtende, uralte katholische Wahrheit handele, daß selbst nichtkatholische Regierungen sie, wenigstens in einigen Punkten, anerkannt haben. Schließlich bemerke ich ausdrücklich, daß der Staat unter den obwaltenden Umständen nicht Alles, "was er nach der göttlichen Idee für die Kirche thun sollte", verwirklichen könne; daß die Kirche "die Macht der Berhältnisse" anerkenne und nicht durch eine rücksichtslose Ausübung ihres Rechtes den Frieden der Bölker beeinträchtigen wolle; aber selbst in dem Falle, daß der Staat seinen weltlichen Arm zur Ausführung ihrer Entscheidungen und jum Schute ihres Rechtes "völlig" versage, werde "die Kirche ihre Mitwirfung zum Staats= 10\*

wohl nie versagen; ja auch verschmäht, auch verfolgt vom Staate bis zum Tode, werde sie diesen noch segnen." (VII. St. 40. und 41. Seite.)

Das ift meine "unerlaubte", "ftaatsgefährliche", "ftaatsver= derbliche" Doctrin, um derentwillen die Petition ben "weltlichen Arm des Staates" nicht nur gegen mich, fondern gegen alle meine Freunde anruft und eine Proscription der Jesuiten ohne alle richterliche Untersuchung begehrt. Aber wenn ich wirklich eine fo verderbliche Lehre vorgetragen, als die Protestfatholiken von Köln und Bonn vorgeben, warum hat man meinen Namen nicht sofort der Staatsbehörde denuncirt? Warum ließ man mich vier volle Jahre diese "die gange Staats= ordnung auf's Tieffte gefährdende Lehre" unange= fochten verbreiten? Mit welchem Rechte macht man die gange Geseltschaft Jesu für die einzelnen Sage und miffen= schaftlichen Lehrmeinungen ihrer Schriftsteller, und insbesondere für meine Theorie verantwortlich? Allerdings darf von Schrift= stellern des Ordens nichts veröffentlicht werden, was nicht von den Ordens-Cenforen revidirt worden ware. Aber die Cenfur ift, mag fie nun vom Staate oder der Kirche oder einem Orden ausgeübt werden, eine bloße Praventivmagregel, die keineswegs in fich schließt, daß der Staat, die Kirche oder der Orden die ganze Verantwortlichkeit für alles in den cenfirten Werken Gefagte auf fich nehme. Enthielte nun meine Schrift verwerfliche und ftrafbare Lehren, jo mare dies meine perfonliche Schuld, mich mußte man anklagen, und ich wurde mich zu vertheidigen haben. Daffelbe gilt von der XII. durch &l. Rieg verfaßten Broidure.

"Für den ganzen Orden maßgebend" sind weder "die Stimmen aus Maria-Laach," noch die "Civilta cattolica," noch andere ähnliche literarische Werke, sondern die Ordensregeln und Ordensgesetze. Diese verbieten aber auf das Allerstrengste die Einmischung der Ordensgenossen in politische Angelegenheiten, und damit kein Oberer von diesem Gesetze dispensiren könne, erbat und erhielt die Gesellschaft Jesu vom Papste Paul V. die feierliche Bestätigung desselben. (Siehe die päpstliche Bulle Quan-

tum religio, d. 4. Sept. 1606.) Die Ordensregeln gebieten, sogar den heidnischen Fürsten Gehorsam und Ehrsucht um Gotteswillen zu erweisen und solches den Gläubigen einzuschärfen (Epist. S. Ignatii de virtute obedientiae n. 4; regula 10. concionatorum). Darum hat der Orden nicht nur bei allen billig denkenden Katholiken und Protestanten, sondern auch bei allen staatlichen und kirchlichen Revolutionären, wie die ganze neuere Geschichte beweist, als eine Schukwehr jegslicher Autorität gegolten, und daß der Orden dieser Tradition auch bei seinem Wirken in Preußen treu geblieben ist, das beweisen nicht nur so viele Zeugnisse der Hochwürdigsten Bischöfe, sondern auch die bei der Regierung eingelausenen "amtlich en Berichte," deren Inhalt Hr. v. Gerlach als Referent am 12.

Februar 1853 also zusammenfaßt:

"Bon Proselytenmacherei oder Erregung confessio= nellen Unfriedens haben fich die Jesuiten vollkommen frei gehalten. Von protestantischer Seite ift baber auch ihrer Wirksamkeit vielfache Anerkennung zu Theil geworden. Nur die Demokratie grollt, weil die Jesuiten überall als Send= boten des Grundsages der Autorität, in firchlichen wie in staatlichen Dingen, auftreten und die focialiftijden Trugbilder, mit welcher die Demokratie auf die Selbstjucht der Maffen speculirt, entlarven und ichonungslos befämpfen. Gie werden bon den Unhängern der Demokratie als bestochene Agenten der Regierung bezeichnet und mit Schmähschriften bedroht. . . . Auch wissen die Landräthe, übereinstimmend, nicht genug zu rühmen, wie wohlthätig sich der praktische Erfolg ihrer Missionen gestaltet habe, nicht bloß sichtbar hervortretend auf bem Gebiete äußerer Sittlichkeit und Legalität, in Vermeidung des Schleichhandels, ber Polizeivergehen, des Branntweintrinkens, der nächtlichen Tangluftbarkeiten u. dgl., sondern noch mehr nach innen in der Er= weckung des Geiftes driftlicher Bucht und Liebe zwischen Chegatten, Eltern und Rindern, Herrschaft und Gefinde, und in den Berhältniffen des Saufes, der Familie und der Gemeinde."

## 12. Erfolg der Wirksamkeit des Ordens auf dem Gebiete der Schulen.

Wie erstaunlich die Resultate dieser Wirksamkeit waren, kann man schon aus der schnellen Berbreitung der Jesuitencollegien über die gesammte katholische Welt erkennen. Die Gesellschaft Jesu zählte nämlich vor ihrer Unterdrückung 171 Seminarien und 669 gelehrte Schu= len, in denen Unterricht in akademischen oder Gymna= fial-Fächern ertheilt murde. Besonders gab es in un= serm Vaterland kaum eine nur etwas bedeutende katholische Stadt, worin der Orden nicht ein Rollegium hatte. Seine großen Verdienste um die Erziehung der Jugend geben denn auch die Protestanten zu. Der berühmte Baco stellt (in seiner Schrift de dign. et augm. scient.) die Jesuitenschulen schlechtweg als Muster hin und sagt: "Wenn ich die Geschicklichkeit und das Talent dieser Lehrer (Jesuiten) sehe, so fallen mir immer die Worte des Agefilaus ein, der zu Pharnabazus fagt: "Da ihr seid, was ihr seid, warum seid ihr nicht un= jer."" Nicht minder rühmt fie Hugo Grotius: "Die Je= fuiten haben ein großes Ansehen in der Welt wegen der Heiligkeit ihres Lebens (ob vitae sanctimoniam) und weil sie die Jugend in den schönen Wissenschaften mit Erfolg unterrichten."

In jetziger Zeit spricht Kanke also von den frühern Jesuitenschulen: "Es gelang den Jesuiten zur Verwun= derung. Man fand, daß die Jugend bei ihnen in einem Halbjahre mehr lerne als bei Andern binnen zwei Jah= ren".¹) Dem deutschen Geschichtsforscher stimmte der englische Macaulah bei. "Die höhere Erziehung der Jugend ging fast vollständig in ihre Hände über und wurde von ihnen mit ausgezeichneter Tüchtigkeit geleitet.. Ihre Gegner selbst waren zum Geständniß gezwungen, daß sie in der Kunst, die jugendlichen Seelen zu beshandeln und zu bilden, ihres Gleichen nicht hatten"²) Ebenso gesteht ein jesuitenseindlicher Artikel in der Enscholopädie von Erschungsweise ungetheilten Beisall; die strenge Regelung ihrer Schulen, die großen Fortschritte ihrer Schüler rechtsertigen ihre Befähigung zum Jugendunterricht." Noch größere Lobsprüche gibt Dallas dem Erziehungssplisteme der Jesuiten.

Nach diesen Urtheilen von Protestanten scheint es überflüssig, die Lobsprüche anzuführen, welche die Katholiken, besonders die Päpste und Bischöfe, über die Zestuitenschulen häuften. Aber man behauptet vielsach, die Jesuitenschulen ständen heutzutage nicht mehr auf der Höhe der Zeit. Ist dies wahr? Eine einsache Ers

wägung zeigt das Gegentheil.

Was nicht auf der Höhe der Zeit ist, hat keinen Curs mehr. Die Jesuitenschulen haben aber an den meisten Orten die größte Frequenz. Zahlen beweisen. In Frankreich kamen 1864 auf 11 Jesuiten=Collegien 4240 Schüler, also durchschnittlich 385 auf jedes. Da= gegen waren im Jahre 1854 in 67 bischöflichen An=

<sup>1)</sup> Rante, Die Rom. Papfte II, 33.

<sup>2)</sup> Geschichte Englands III, 58.

stalten 8051 Zöglinge (durchschnittlich also 120); in 358 kaiserlichen und städtischen Lyceen gegen 50,000 Schüler (mithin durchschnittlich 140 in jedem), und schwerlich hat sich das Verhältniß seither zu Gunsten der Staatsschulen geändert. In dem kleinen Belgien unter= richteten die Jesuiten 1864 in 11 Kollegien 3085. In den, am meisten unserm Gymnasium entsprechenden Sumanitätsklaffen des königl. Athenäums zu Antwerpen waren 57 Schüler, bei den Jesuiten hingegen 164; in denselben Rlaffen des Athenäums zu Gent find 85, bei den Jesuiten aber dort 160. Das Athenäum zu Namur hatte 77 solcher Schüler, die Jesuiten 264. Im Kanton Freiburg hatten die Jesuiten vor ihrer Vertreibung gegen 800 Zöglinge 1864, waren dort 244. Bevor die Jesuiten nach Feldkirch kamen, hatte das dortige Sym= nasium 151 Schüler, 1864 wurde es von 380 besucht, obwohl eine Realschule daneben errichtet worden. Jest befuchen das Gymnafium, nachdem es den Jesuiten genommen wurde, (1871) kaum noch 100 Schüler. Ungarn haben die Bäter nicht alle Bitten der Bischöfe, welche ihnen Schulen, resp. Seminarien anboten, erfüllen können. Das Römische Kolleg zählte 1863 1321 Zög= linge, darunter 654 Ausländer; 1864 sollen 400 allein an der dortigen theologischen Fakultät studirt haben, die mithin zu den frequentesten der ganzen Welt gehörte. In Palermo hatte das Jesuitenkolleg gegen 1000 Schüler. Die Piemontesen haben nach Vandalen-Art diese wie alle andern Jesuitenschulen zerftört. Was haben sie an die Stelle gesett? Einige Jahre, nachdem dieses geschehen lasen wir in einer wohlunterrichteten Zeitung, auf mehreren ihrer Universitäten sei die Zahl der Studenten nicht größer als die der Professoren. In England hatten 1860 die Jesuiten in Stonyhurst gegen 300 Zöglinge, das sonst renommirteste katholische Institut aber nur 80. In Amerika haben die Jesuitenschulen einen solchen Ruf, daß sie auch zahlreich von Andersgläubigen besucht werden, ja der dritte Theil ihrer Schüler sind durchsgängig Protestanten. Der vorige Präsident Johnson ließ seinen Sohn in einem Jesuitencolleg erziehen, der jezige wählte zu seinem Geheimsecretär einen frühern Zögling der Iesuiten. Woher diese große Frequenz der Zesuitenschulen? Hätten sie solchen Kurs, wenn sie nicht zeitgemäß wären?

Man wende nicht ein, daß nicht ein solider Un= terricht, sondern lediglich die Rücksicht auf eine christliche Erziehung es ift, um derentwillen die Eltern ihre Rinder auf Jesuitenschulen schicken. Gerade dort, wo ihre Schulen am blühendsten sind, gibt es auch eine Anzahl echt katholischer Schulen. Eine schnelle Beförderung winkt auch nicht in jenen Ländern, wo Liberale an der Regierung sind, den Jesuitenschülern. Was 1864 in Paris geschah, zeigt, daß außer der Rücksicht auf christ= liche Erziehung noch eine andere Ursache der Frequenz besteht. In Paris haben die Väter in der Rue des Postes ein Institut zur Vorbereitung auf die höheren Militärschulen und das Polytechnikum errichtet. Das großartige Pensionat zählte 1864 nicht weniger als 330 Zöglinge. Trot der großen Räumlichkeiten mußten 120 Anmeldungen von Zöglingen zurückgewiesen werden. Aus dieser Schule wurden 51 Schüler in die Militär=

schule S. Chr aufgenommen. Von den zahlreichen Ran= didaten, die sich aus ganz Frankreich für S. Chr mel= ben, werden nur die 250 besten ausgesucht. Davon lieferte also ein einziges Jesuiteninstitut den fünften Theil. Eben so glänzend war in Paris der Erfolg der Examina für das Baccalaureat. Von 936 Candidaten in Paris wurde nur sechs die bei diesem Examen seltene Auszeichnung zu Theil, daß sie das Prädikat "sehr gut" erhielten. Bon diesen sechs waren 5 Jesuitenschüler. Aehnlich find die Resultate in England. "Noch vor Kurzem," berichten die Stimmen aus Maria-Lach bom Jahre 1868 (XI. Bd. 129 S.), "errang sich das Stonnhurst=Colleg der Gesellschaft Jesu, wie die Pall Mall Gazette erzählt, für seine Zöglinge, bei den Baccalaureat=Prüfungen an der Londoner Universität vier Auszeichnungen von eilf im Ganzen; nämlich eine unter vier in den mathematisch=physikalischen und drei unter fieben in der Abtheilung für Latein. Von den vier übrigen Preisträgern für Latein hatten zwei an der Universität Cambridge ihre Studien gemacht, einer am Trinity-Colleg in Dublin und einer an der Londoner Universität. Run blüben nach Tiersch in Englands Schulen die klassischen Studien, und anderseits werden die Jesuiten-Studien in Stonyhurst im Wesentlichen ebenso wie in anderen Ländern betrieben."

Dennoch sollen Schulen, welche in dem Unterrichte der mathematischen und Natur-Wissenschaften wie der klassischen Studien solche Resultate erzielen, nicht auf der Höhe der Zeit stehen, ja kulturfeindlich sein!

Wir könnten für die heutige Wirksamkeit des Or= dens in den Schulen viele Zeugniffe beibringen sowohl von Behörden als von Gelehrten. Nach der eben gege= benen statistischen Uebersicht scheint das jedoch überflüssig zu sein. Ich werde mich deshalb hier darauf beschrän= fen, das Zeugniß eines Ungläubigen über das, was er selbst in den Schulen der wiederaufgerichteten Gesellschaft erfahren hat, anzuführen. "Ein und derselbe Hauch des göttlichen Geistes", schreibt Lamartine in einer 1848 herausgegebenen Schrift Confidences, "schien Lehrer und Schüler zu beleben. Es waren uns gewissermassen geistige Flügel gewachsen, die uns wie von selbst zu allem Guten und Schönen trugen. Auch die Wider= spenstigsten unter uns wurden von der allgemeinen Be= wegung gehoben und mitgezogen. Da habe ich aus Er= fahrung gesehen, was man aus Menschen machen kann, nicht mit Zwangsmitteln, sondern mit der bloßen Be= geisterung. Dieselbe Gesinnung, welche unsere Lehrer erfüllte, erfüllte auch uns! Sie besaßen die Kunst, uns dieselbe liebenswerth zu machen, unser Gefühl dafür zu wecken und eine heilige Inbrunft zu Gott in unsern Seelen zu schaffen. Dieser Hebel, einmal ins Herz ge= legt, hob unser ganzes Wesen."

"Unsere hochwürdigen Lehrer trugen ihre Liebe zu uns nie zur Schau, aber sie liebten uns wirklich, wie etwa die Heiligen ihre Pflicht lieben, die Arbeiter ihr Werk, die Ehrsüchtigen die Auszeichnung, welche ihnen zu Theil wird. Kurz! zuerst suchten sie mich glücklich zu machen, um mir dann die wahre Wiffen=

schaft und Weisheit des Lebens beizubringen."

"So kam Frömmigkeit wieder in meine Seele. Sie wurde die Triebfeder meines Eifers für die Arbeit. Ich schloß innige Freundschaft mit Knaben meines Alters, die eben so rein waren und zufrieden wie ich selbst. Diese Freundschaft stimmte uns zu einem vertraulichen Ton, wie er sonst nur im Familien-Kreise gefunden wird."

Dann beschreibt Lamartine "die ausgezeichnete reli=
giöse Erziehung," die er bei den Jesuiten erhielt, "die
bewältigende Macht ihres Unterrichts auf den Geist und
die Einbildungskraft," und fährt mit diesen Worten fort:
"So gewann ich nach und nach die Gottesfurcht wieder,
und mit der Gottesfurcht den Frieden des Herzens;
Ordnung und Ergebung kehrte in meine Seele zurück.
Meine Lebensweise hatte ihre Richtschnur wieder gefun=
den, ich fand Geschmack an dem Studium, hatte Herz
für meine Pflicht, Empfänglichkeit für den Verkehr mit
Gott, Freude am Gebet."

Angesichts einer solchen Wirksamkeit des Jesuitensordens wagt Bluntschli dennoch zu behaupten, dessen Einfluß auf die Heranbildung der Jugend sei der versderblichste. Nach einigen Phrasen über die Jesuitenserziehung, welche die Menschen zu "Eunuchen im Charakter", zu "Sclaven im Geiste" mache, ruft er als Zeugen und "Sachverständigen" Laurent aus Gent auf. "Die Jesuiten", so lauten die Worte dieses belgisschen Professors, "wollen im 19. Jahrhunderte die lisberale Entwickelung der Zeit vernichten." "Es ist hohe Zeit, daß die Liberalen ihre Augen öffnen. Die liberalen Bäter, welche ihre Söhne den Jesuiten oder irgend

einer klerikalen Schule anvertrauen, mögen zusehen, wie diese aus der Anstalt herauskommen. Die Meisten sind blind geworden für immer. Ich habe junge Leute, die von Jesuiten erzogen wurden, zu Hunderten gesehen. Nicht einer von hundert ist zum freien Gebrauch seines Verstandes gelangt. Von Männern erzogen, deren Grundgedanke die geistige Sclaverei ist, werden sie für das ganze Leben Sclaven der Kirche."

Bluntschli ahnt wohl nicht, was für ein großes Lob der Jesuiten diese Worte ihres erbittertsten Gegners in den Augen jedes Christenmenschen enthalten. Was der belgische Ungläubige unter freiem Gebrauche des Verstandes und geistiger Sclaverei versteht, zeigt hinlänglich der Ausdruck: «libre penseur.»

Der Zeuge und "Sachverständige" Laurent sagt also deutlich für Jeden, der in der dicken Phrasenschale den Kern zu sehen vermag, daß die Jesuiten ihre Schüler mit dem größten Erfolge zu gläubigen Christen machen.

Doch dem Zeugnisse desselben liegt noch eine ans dere Thatsache zu Grunde, die unsern liberalen Profess sor ganz außer sich bringt: daß nämlich selbst die Lisberalen ihre Kinder den Jesuiten anvertrauen, und so, wie derselbe Laurent an einer andern Stelle klagt, die liberalen Schulen leer stehen. Sibt es wohl ein glänzenderes Zeugniß für die Süte der Jesuitenerziehung als diese Thatsache? Sibt es ferner ein naiveres Benehmen als das des Herrn Bluntschli, der die Zornausbrüche eines Professors über den großen Erfolg seiner Konkurrenten als entscheidendes Zeugniß gegen diese letztern hinstellt?!

Die Jesuiten, sagt Bluntschli weiter, "ertödten in der Jugend die Liebe des Baterlandes."

Diese Anklage ift nicht neu. Thiers brachte eine ähnliche im Jahre 1845 vor. Da erhoben sich sofort 600 ehemalige Jesuitenschüler, welche im Baterland eine ehrenvolle Stellung im Staatsdienste, Handel, Landbau, in der Industrie und Presse einnahmen, und verwahrsten sich mit dem kräftigsten Proteste gegen eine solche Beschuldigung. Montalembert aber berief sich in der Pairskammer auf das Zeugniß des Königs Leopold von Belgien, der bei einem Besuche des Jesuitenkolleges in Namur den 31. Juli 1843 folgende Worte an die Patres richtete: "Was mir am meisten bei Ihnen gesfällt, das ist die wahrhaft nationale Erziehung, welche Sie der Jugend geben. Fahren Sie fort, die Jugend in diesem Geiste zu unterrichten; dieselbe wird dann die Stüße des Vaterlandes sein."

Mit ähnlichen Worten lobte der Präsident von Kalkutta 1870 in einer öffentlichen Rede die dortigen Patres ("Stimmen aus Maria-Laach" 1871 S. 474). Bezeichnender aber als diese Aussprüche, die wir leicht vermehren könnten, ist das Benehmen der spanischen Regierung. Sie hatte den Jesuiten in Cuba ein Rolleg eingeräumt und wurde dabei einzig von der Absicht geleitet, der dortigen Jugend eine "nationale" Gesinnung einzupflanzen. Denn die Cubaner waren gewohnt, ihre Kinder nordamerikanischen Instituten anzuvertrauen, woher dieselben, von der Monroedoktrin erfüllt, zurücksehrten, um die Insel mit revolutinären Ideen zu erfüslen; und die Regierung wußte kein besseres Mittel, sie vom Bessuch der nordamerikanischen Schulen zurückzuhalten und ihnen eine echtspanische Gesinnung einzuslößen, als ein blühendes Jesuitengymnasium Auch die Revolution, welche den Orden aus Spanien vertrieben, hat ihn aus demselben Grunde in Cuba zurückgehalten. Und doch würde, wenn die Jesuiten "staatsgefährliche" und "anstinationale" Erziehung gäben, ihre Anwesenheit nirgends verderblicher sein als gegenwärtig in Cuba! Vor dem Ernste der Thatsachen schweigen freisich die Phrasen. Nirgends waren auch die Iesuiten willsommener als in Baden nach der Revolution von 1848.

Thiers änderte 1848 seine Gefinnungen; benn bei dem großen Kampfe für die Freiheit des Unterrich= tes in der französischen Nationalversammlung (Januar und Februar 1850) reichte er den Katholiken seine Hand und erhob fräftig seine Stimme gegen die Ausschließung der Jesuiten vom Unterrichte. Unter andern sagte er am 23. Februar: "Der hochwürdigste Bischof von Langres hat, als man die mehr denn zwei Jahrhun= derte alten Angriffe gegen eines der kirchlichen Institute (die Gesellschaft Jesu) erneuerte, nur das Wort ergriffen, um sie zu vertheidigen; und er hat mit einer Würde, die mich mächtig ergreift, gesagt: "Wenn man vorgibt uns große Vortheile in dem Gesetze zu gewähren, so werden wir nichtsdestoweniger nicht die Aechtung eines Ordens als Lösepreis dieser Vortheile annehmen." Run wohl ich ehre ihn wegen solcher Sprache." Dann setzte Thiers auseinander, daß das Gesetz ein Gesetz des gemeinen Rechtes ist und keine Ausnahme enthalten darf, auch nicht in Betreff der Jesuiten.

Seit jener Zeit haben die Jesuiten 20 Jahre hin= durch in Frankreich Gymnasien geleitet. Mit welch ho= her Anerkennung von Seiten des Volkes, das beweift die oben von uns berichtete Frequenz der Schulen. Als aber die rothe Republik in Marseille errichtet wurde, gab fie, wie bald darauf Garibaldi in Dôle, als Grund ihres Verfahrens gegen die Jesuiten, deren antinatio= nale Erziehung an. 1) Trot der Schreckensherr= schaft erhoben nun viele ehemalige Schüler energi= schen Protest. "Was sind", schrieben sie unter anderm, "die schweren Beschuldigungen, welche jene Einkerkerung hervor gerufen haben? Marseille will sie kennen. Wir, die wir diesen Prieftern die Wohlthaten der Erziehung verdanken, wir würden glauben, wider die einfachsten Begriffe von Ehre und von Pflicht zu fehlen, wenn wir nicht unsere Stimme erhöben, um laut die Un= schuld unserer alten Lehrer zu bezeugen . . . . Ange= sichts der schmählichen Beschuldigungen, die man gegen sie schleudert, erklären wir, daß der Unterricht, den wir bei ihnen empfangen, immer zur Grundlage die reinste Moral und aufopfernde Liebe zum Vaterlande gehabt hat. Gott und das Vaterland, das war ihr Programm. Wir rufen zu Zeugen die Taufende bon Schülern, welche in den Reihen unseres tapferen Heeres ihr Blut heldenmüthig für das Vaterland dar= bringen."

<sup>1)</sup> Die hier folgende Erzählung ist der Semaine liturgique de Marseille entnommen.

Die Freunde des Ordens blieben nicht hierbei steshen, sie wandten sich unmittelbar an das Ministerium, und der Erzbischof von Tours (gegenwärtig Erzbischof von Paris) machte durch einen Brief vom 13. Oktober 1870 sich in energischer Weise zum Vermittler ihrer Forderungen. Er schrieb sogar: "Meinem Patriotismus ist es zwar Bedürfniß zu hoffen, daß wir die Invasion überwinden werden, aber wenn ich sagen höre, daß der Klerus Gold und Waffen den Preußen schickt; wenn ich sehe, wie ein Volk, einfältig genug ist, so etwas zu glauben, und die Ortsbehörden schwach genug um sich zu Mitschuldigen dieser Ungereimtheiten zu machen: dann muß ich zittern für das Vaterland."

Wir stehen nicht an, den Worten des erlauchten Prälaten hinzufügen: wenn wir bei dem Wetterleuchten einer drohenden socialen Katastrophe hören, daß angessehene Männer unter vielem Beifallsklatschen ihre Stimsmen mit denen der Rothen vereinigen, um diejenigen einer vaterlandsfeindlichen Erziehungsmethode zu versdächtigen, welche die gewaltigsten Segner der Communisten sind, dann können wir nicht die Furcht in Betreff der Zukunft unseres Vaterlandes unterdrücken.

Aber warum donnert denn am Ende Bluntschliges gen den höchst verderblichen Einfluß der Jesuiten auf die Jugenderziehung? Die deutschen Jesuiten leiten ja keine einzige Schule innerhalb der weiten Grenzen unseres Reiches. Warum erschrickt er vor dem, was in der Wirklichkeit gar nicht besteht? Hat er etwa eine so furchtsame Einbildungskraft? Wir glauben das schwerlich. Aber Bluntschlikennt gewiß das Wort Heine's, daß

Der Jefuitenorben.

der Jesuitenorden und sein Einfluß auf Schulen und Bolt wie ein rothes Tuch wirkt, um den gebildeten und umgebildeten Bobel in Wuth zu versetzen.

Mit solchen Menschen läßt sich natürlich durch Gründe nichts ausrichten. Darum wollen wir nichts weiter mehr über die Wirksamkeit der Jesuiten in den Schulen sagen.

Es ift unmöglich, hier über die Leistungen des Or= dens in allen Zweigen der Wiffenschaft und in den schönen Künsten zu sprechen, wollten wir uns auch nur auf die in unserer Zeit so hoch geschätzten "exacten Wissenschaften" beschränken. Bekanntlich hat der Orden sich diesen mit besonderer Vorliebe und nicht ohne Er= folg zugewandt, von P. Klavius an, deffen sich Gre= gor XIII. bei der in so hohem Grade gelungenen Berbefferung des Kalenders bedient hat, bis auf P. Secchi herab, deffen Apparat auf der letten Weltaus= stellung die höchste Auszeichnung vor allen andern errang.

Gbenso muffen wir die Bolksmiffionen übergeben, obwohl der Orden von jeher viele Männer hervorge= bracht, die durch ihre Beredsamkeit und die Heiligkeit ihres Lebens den Glauben erweckt, die Sitten gehoben, mit einem Wort die fatholischen Völker erneuert haben. Zum Schluß will ich nur noch vorzugsweise aus protestantischen Schriftstellern einige Bemerkungen über die äußern Missionen der Jesuiten hinzufügen. Wer etwas Ausführlicheres wünscht, den verweisen wir auf Marshall "die driftlichen Missionen," wo Hunderte der anerkennendsten Aussprüche von Protestanten über Je= fuitenmiffionen zusammengeftellt find.

## 13. Erfolge in den äußern Missionen.

Die Gesellschaft Jesu umspannte mit einem Misfionsnetze die gesammte heidnische Welt. Darum schreibt Dallas1): "So oft von den Missionen der Jesuiten die Rede ift, könnte man immer, was Birgil von den Trojanern gesagt, auf jene anwenden: quae regio in terris nostri non plena laboris?" Auch Ranke ruft, nachdem er ihre Erfolge in den Miffionen turz dargestellt, voll Bewunderung aus: "Eine unermeßliche weltumfassende Thätigkeit! auf diesem unbegrenzten Schauplatz jedoch allenthalben frisch und ganz und unermüdlich. 2)" So gelang es ihnen in die fernsten Ge= genden zu dringen, wohin noch kein Europäer gedrun= gen war: nach Japan, China, der Mongolei, Tibet, in das unermeßliche Innere Nord= und Südamerika's. "Ghe der Orden", sagt Macaulen, "hundert Jahre bestanden, hatte er die ganze Welt mit Denkmalen großer Thaten und Leiden erfüllt. Reine religiöse Gemeinschaft konnte eine Reihe so mannigfaltig ausgezeichneter Männer aufweisen; keine hatte ihre Unternehmungen auf einen so weiten Raum ausgedehnt; und doch war noch in keiner eine so vollkommene Einheit im Sinn und im Handeln da gewesen. Es gab keine Gegend auf dem Erdball, kein Gebiet des wissenschaftlichen oder thätigen Lebens, wo nicht Jesuiten zu finden gewesen wären. . . .

<sup>1)</sup> Ueber den Orden der Jesuiten. Deutsche Ausgabe Düssel= dorf 1820 S. 507.

<sup>2)</sup> Die Geichichte ber Papfte II, 496.

Sie zogen in Länder, zu deren Erforschung weder kauf= männische Habsucht noch wissenschaftliche Neugier jemals einen Fremden getrieben hatte. Man fand sie in Man= darinentracht als Aufseher der Sternwarte zu Peking; man fand fie, wie fie den Spaten in der Hand die Wilden von Paraguan die Anfangsgründe des Acker= bau's lehrten. Ob der Jefuit unter dem Polarfreis oder unter dem Aequator leben sollte, ob er sein Leben mit ber Anordnung bon Gemmen und Vergleichung bon Handschriften im Batikan, ober damit hinbringen follte, nactte Wilde auf der südlichen Halbkugel zu überreden, sich nicht unter einander aufzufressen, waren Fragen, die er mit tiefster Unterwürfigkeit der Entscheidung Anderer überließ. Brauchte man ihn in Lima, so war er mit der nächsten Flotte auf dem atlantischen Ocean; brauchte man ihn in Bagdad, so mühte er sich mit der nächsten Karawane durch die Wüste hindurch. Bedurfte man feiner Dienste in einem Lande, wo fein Leben un= ficherer war, als das eines Wolfes, wo es als Ver= brechen galt, ihn zu beherbergen, wo die Röpfe und Viertheile seiner Brüder an öffentlichen Platen aufgestedt ihm zeigten, was er zu erwarten habe: so ging er ohne Widerrede und Zaudern seinem Schickfal entgegen." 1)

Auch Hum boldt rühmt den Eifer und das Geschick, mit dem die Jesuiten in die entferntesten Gegenden vordrangen: "Es wird rasch vorwärts gehen, sobald
man, nach dem Vorgang der Jesuiten, den entlegensten
Missionen außerordentliche Unterstützung zu Theil wer-

<sup>1)</sup> Geschichte Englands, Stuttgart 1850 III, 58.

den läßt, und auf die äußersten Posten . . die musthigsten, verständigsten und in den Indianersprachen beswandertsten Missionäre stellt. In Süds wie in Nordamerika sind die Missionäre überall zuerst auf dem Plaß, weil ihnen Vortheile zu statten kommen, die andern Reisenden abgehen. "Ihr thut groß damit, wie weit ihr über den Obersee hinaufgekommen," sagte ein Indianer aus Casnada zu Pelzhändlern aus den Vereinigten Staaten, "ihr denkt also nicht daran, daß die Schwarzröcke vorher dagewesen, und daß diese euch den Weg nach Westen gewiesen haben." )

In gleicher Weise stellt Washington Irving die Jessuiten als die Pionire der Civilisation hin: "Der kastholische Priester kam selbst dem Kausmanne und dem Soldaten zudor; von See zu See, von Strom zu Strom eilten die Jesuiten rastlos vorwärts und entswickelten eine Kraft, wie sie keine andern Christen gezeigt haben."" Wie viele von diesen Männern verschlang das Meer, wie viele wurden von wilden Thieren zerrissen, bevor sie an das Ziel ihrer Keise gekommen waren! Und dann vollends warteten, unsägliche Beschwerden und Gefahren an so manchen Orten auf sie! "Wie wenige," schreibt der protestantische Geistliche Kip von den amerikanischen Missionären, — "starben eines gewöhnlichen Todes! That dies aber den Fortschritten

<sup>1)</sup> Reise in die Aequinoctial-Gegenden. Stuttg., 1862. VI, 56, 57.

<sup>2)</sup> Knickerböcker, June 1838.

der Jesuiten Einhalt? Niemals zogen sich die Söhne Lopola's zurück. Ihr Leben bestand aus furchtloser Hingebung und heldenmüthiger Selbstaufopferung. Wenn auch das Fleisch zitterte, bebte doch nie der Geift." 1) Diefer Schriftsteller redet von Nordamerika. Wohl noch größer aber waren die Mühfale und Gefahren in den füdlichen Gegenden. Wildere Menschenfresser waren dort zu bekehren, schrecklichere Seuchen lichteten dort ihre Reihen, dazu kamen Drangsale, von denen wir im ge= mäßigten Klima gar keine Vorstellung haben. Man lese nur, was humboldt in seiner "Reise in die Aequi= noctial=Gegenden" (IV, 269 ff, u. a. a. D.) von der "Mosquito=Marter" am Orinoto, wo die Jesuiten Mis= fionen begründet hatten, erzählt. "Die niederen Luft= schichten von der Erde bis zu 15 oder 20 Fuß Höhe find mit giftigen Insekten, wie mit einem dichten Dunfte, angefüllt. Ich glaube nicht, daß ein Land auf Erden ist, wo der Mensch zur Regenzeit grausamere Qualen erdulden müffe. "Auch in diesen südlichen Gegenden er= rangen nicht minder als in Japan und Kanada viele Jesuiten die Marterpalme; überhaupt zählt man an 800 Bäter, die mit ihrem Blute die Miffionen befruch= teten; Taufende aber hauchten fern von der Heimath ein Leben voller Mühen und Entbehrungen und Ge= fahren aus. Gott segnete denn auch eine so opferwillige Liebe mit wunderbarem Erfolge. Man zählt nach Hun= berttausenden die Heiden, welche ein Franz Laver, ein

<sup>1)</sup> The Early Jesuit-Missions in North America, by the Rev. Wm. Ingraham Kip. M. A. preface VIII.

Peter Klaver getauft haben. Baraza, der 1702 ge= martert wurde, taufte nach dem Berichte Markhams 1) mit eigner Hand 110,000 Heiden, und Valignano grün= dete nach der Erzählung Ranke's 300 Kirchen in Japan. Nach dem Zeugnisse Southey's,2) der gleichfalls Protestant und der katholischen Kirche durchaus nicht geneigt ist, sammelten die Jesuiten im Laufe eines halben Jahrhunderts alle wilden Nationen die Rüste von Brasilien entlang (d. i. binnen eines Landstriches von mehr denn 2000 engl. Meilen) in chriftliche Dörfer. Die Fruchtbarkeit ihrer Missionen dauerte bis zur Auf= hebung des Ordens. Kurz zuvor hatten sie viele tausend Armenier und in Siebenbürgen 7000 Familien Soci= nianer und Schismatiker mit der Kirche vereinigt. Der Bischof von Cordova in Südamerika schrieb 1750 an den Papst: "Von welchem Frohlocken ich aufjauchze, und von welcher Freude ich erfüllt bin und überströme wegen einer so großen Bekehrung heidnischer Bölker, da= für weiß ich keine Ausdrücke zu finden; denn mein Fleisch erliegt der Wucht der Freude und mein Herz frohlocket in Gott seinem Herrn, dem ich unaufhörlich für eine so große Barmherzigkeit danke. Ich kann nicht unthin, Ew. Heiligkeit auf das allerinständigste diejenigen anzu= empfehlen, durch deren Hilfe besonders Gott diese wun= derbaren Werke vollbracht hat, nämlich die Jesuiten von Paraguay." Nachdem der Bischof dann die ganz un=

<sup>&#</sup>x27;) Expeditions into the Valley of the Amazons, by Clements R. Markham. F. R. G. S. Introd. XLI.

<sup>2)</sup> Southey, History of Brazil I, 389.

glaublichen Beschwerden und Gefahren, denen sich die todesmuthigen Bäter unterzögen, beschrieben, setzt er hinzu: "Diese Jesuiten scheinen mir gemacht zu sein für die Bekehrung der Heiden." In der That, die Bekehrung Südamerika's und der Philippinen, auf welchen Inseln allein es mehrere Millionen Griffliche Indianer gibt, gebührt zum großen Theil ihrem Eifer. Wenn aber noch heutzutage Heiden in Amerika find, an wem liegt die Schuld? Hören wir darüber den schon oben erwähnten Southen: "Wären die Jesuiten nicht in ihrem herrlichen Laufe durch ebenso unpolitische als bos= hafte Maßregeln unterbrochen worden, so würde vielleicht jetzt schon die Bekehrung und Civilisation der eingebo= renen Stämme vollendet sein." 1) Aehnliches behauptet der Protestant Campbell von Indien und China: "Die Jesuiten berechtigten zu der Hoffnung, daß sie so= wohl China und Indien bekehren würden, und wäre ihre Laufbahn nicht durch politische Ereignisse gehemmt worden, so würde es ihnen gelungen sein." 2)

Man wähne aber nicht, daß die Bäter sich mit einer oberslächlichen Predigt des Glaubens begnügten. Ueberall verbreiteten sie die gesammte christliche Kultur. Es war ihr Grundsaß, sobald sie irgendwo festen Fuß gesaßt, Akademien, Seminarien und Gymnasien zu gründen. So thaten sie in Indien, Japan, ganz besonders aber in Südamerika. Dabei sorgten sie, wie selbst Gegner ihnen nachrühmen, für den Unterricht des

<sup>1)</sup> l. c. III, 372.

<sup>2)</sup> India as it may be, by George Campbell 397.

Voltes in allen Künften, wie im Lesen und Schreiben. Ja, Marshall berichtet uns nach protestantischen Zeug= nissen, die Jesuiten hätten in Kongo und Ambaka (Afrika) vor ihrer Aufhebung soviel zu Stande gebracht, daß dort die Einwohner großer Distrikte noch lesen und schreiben können, indem das Erziehungswerk von eingebornen Lehrern (ein Jahrhundert lang) fortgesetzt sei. 1) Auch im Landbau und in den Handwerken waren die Bater Meister ihrer Neubekehrten. Besonders merkwürdig ist in dieser Hinsicht Paraguan, das von den rohesten Wilden bewohnt, durch sie gewissermassen in ein irdisches Paradies umgeschaffen wurde. Selbst Ungläubige und Andersgläubige können nicht genug, "die unvergleichlichen Resultate bewundern, welche die Je= suiten in so kurzer Zeit unter roben Wilden erzielten." "Es war", wie Voltaire fagt, "ein Triumph der Humanität." Dieses Paradies erfreute sich, wie uns ein Gegner der Kirche berichtet, "einer größeren Frei= heit von sittlichen und materiellen Uebeln als irgendwelche andere Bewohner des Erdfreises. Lesen und Schreiben war buchstäblich allgemein. Sowohl in den nütlichen als schönen Künsten waren bedeutende Fortschritte ge= macht worden. Außer Zimmerleuten, Maurern, Schmie= den hatten sie Drechsler, Bildschnitzler, Maler, Vergolder. Sie goffen Glocken, verfertigten Orgeln, bauten Mühlen und legten fünstliche Wasserleitungen an."2) Fügen wir diesen Zeugnissen noch den Bericht des Bischofs von

<sup>1)</sup> The Cape and Natal. News. January 31, 1859. Marihall, Miffionen, II, 409. 2) Southey II, 360.

Buenos Ahres bei, welcher vom Papste mit der Visitation dieser Christengemeinden beauftragt war: "Ihre Unschuld ist so allgemein, daß ich glaube, in diesen Kestuttionen wird im Verlaufe eines ganzen Jahres nicht Eine Todsünde begangen."

Diesem Paradiese stellte der Neid Satan's nach; es wurde der erste Anlaß zu den schrecklichen Verfolg= ungen, welche mit der Unterdrückung des Ordens en= digten. Aber noch vor dem letten Afte des großen Trauerspiels wurden die meisten Missionen der Jesuiten mit wahrhaft teuflischer Bosheit verwüstet. In allen spanischen und portugiesischen Kolonien wurden die Bäter gefangen genommen, für die Reise über den Ocean in enge Schiffsräume eingepfercht, die Ueberbleibsel in die feuchten Gefängnisse St. Julian's gesperrt, oder von Allem entblößt an den Rüften Italien's ausgesett. So wurden ganze Stämme ihrer Hirten beraubt, hunderte bon Städten und Dörfern zerfielen in Trümmer, der Wohlstand war dahin, und die Einwohner verkamen an mehreren Orten in solchem Elende, daß 3. B. von 100,000 Einwohnern an den Ufern des Parana 1835 nur noch 1000 übrig waren.

Humboldt erzählt ein anderes Beispiel; er bes suchte kaum 25 Jahre nach der Aushebung des Ordens Atures: "Zur Zeit, wo die Jesuiten die Indianer zur Arbeit anhielten, gebrach es ihnen an Nahrungsunters halt keineswegs. Jene bauten Mais, Bohnen und ans dere Arten europäischer Gemüse; um das Oorf her pflanzten sie vollends auch süße Pomeranzens und Tasmarindenbäume. In den Savanen von Atures und

Carichana besaßen sie zwanzig= bis dreißigtausend Stück Pferde und Rühe. Heutzutage wird außer etwas Ma= nioc= und Pisangfrucht gar nichts angebaut. Der An= bau des Mais ist gänzlich vernachläßigt; Pferde und Rühe werden keine mehr gehalten. Man spricht vom Hornvieh wie von Thieren einer verschwundenen Race."1)

Dazu kam eine schreckenerregende Abnahme der Be= völkerung. So schädigte die Spanische und Portugiefische Regierung durch den unerhörten Justizmord an einer Gesellschaft, die aus Tausenden von Religiosen bestand, nicht nur die religiösen sondern auch die ma= teriellen Interessen ihres unermeglichen Kolonialreiches. Aber auch die ausländischen Jesuitenmissionen in den übrigen Ländern wurden verwaist; nach Unterdrückung des Ordens kam kein Nachwuchs von Missionären, die große Masse der Neubekehrten mußte lange Zeit ohne Priefter bleiben. Mitten in der heidnischen Verderbniß waren sie beraubt der fräftigsten Hilfsmittel der Reli= gion und ausgesetzt der Verführung, der Verfolgung bon Seiten mächtiger Feinde, den Schwächen der armen menschlichen Natur. Wenn nun dennoch so Viele ihrem Glauben treu geblieben sind, so ift dies eine der wun= derbarsten Erscheinungen der Kirchengeschichte, ein leben= diges Denkmal der apostolischen Wirksamkeit der Gesell= schaft.

Gegenwärtig hat die katholische Kirche in der groß= artigsten Weise die Missionsthätigkeit wieder aufgenom=

<sup>1)</sup> Reise in die Aequinoctialgegenden. Stuttgart 1862. IV, 260.

men, aber dennoch sind noch nicht alle Missionsstellen besetzt, die früher von den Jefuiten eingenommen waren. Der protestantische Reisende Livingstone erzählt, 1) die Jesuitische Lehre sei so nachhaltig, daß der Fürst von Kongo noch jett sich zum Christenthume bekenne und die armen, von Geiftlichen entblößten Einwohner trot ihrer Unwissenheit noch immer versuchen, die ka= tholischen Gebräuche auszuüben; die Jesuiten würden aber bis auf den heutigen Tag (d. i. nach 100 Jahren) noch im ganzen Lande in hoher Achtung gehalten. Alle sprechen Gutes von ihnen, os padres Jesuitas. Aehn= liches geschah bekanntlich mit den Indianern Nordameri= kas, bis fie in neuerer Zeit ihre heißersehnten Schwarz= röcke zurückerhielten. Denn auch die Gefellschaft Jesu hat nach ihrer Wiederherstellung wiederum angefangen, in alle Welttheile ihre Miffionäre zu fenden. Wenn wir bedenken, daß sie kaum den Drittheil der alten Gesell= schaft zählt, so gewahren wir bald, daß ihre Mitglieder verhältnißmäßig sich eben so viel, ja wohl noch in grö= ßerer Zahl als ihre Vorfahren an dem Bekehrungswerke betheiligen.

Von 8584 Ordensmitgliedern — darunter 2504 Laienbrüder — die der Orden 1868 zählte, waren 1595 in den Missionen thätig und zwar 773 Patres, 273 Scholastifer, 549 Laienbrüder. Nach den 21 Provinzen, die der Orden zählt, geordnet, waren gesendet: von Kom 62, Neapel 42, Sicilien 50, Sardinien 110, Be= nedig 31, Oesterreich 22, Belgien 42, Galizien 5,

<sup>1)</sup> Missionary Travels in S. Africa 411. 426.

Deutschland 85, Holland 11, Champagne 228, Paris 108, Lyon 197, Toulouse 120, Aragonien 125, Ka= stilien 192, Mexiko 19, England 17, Irland 9, Mary= land 42, Miffouri 78. Jede Miffion ift einer bestimm= ten Ordensproving zugetheilt, doch fo, daß viele Mitglieder, wie überhaupt in anderen Provinzen, so auch in den Missionen fremder Provinzen aushelfen. Besonders sind viele Mitglieder der deutschen Provinz in den verschie= densten Provinzen thätig, da für sie im deutschen Reiche das hauptsächlichste Gebiet ihrer Wirksamkeit, die Schule, gänzlich verschlossen ift. Nach Welttheilen geordnet, waren 1868 thätig: 1) in Europa: 18 Missionäre auf den Inseln im Aegäischen Meere, 11 in Albanien, 22 in Konstantinopel, 4 in Dalmatien und Illyrien; 2) in Afien: 60 in Bomban, 38 in Oftbengalen (Calcutta, von der engl. Regierung besonders unterstützt), 7 in Macao in China, 73 in Madura in Indien, 87 in China, 77 in Sprien (Libanon); 3) in Afrika: 84 in Algier, 16 in Fernando=Po, 79 auf Madagascar und der Infel Bourbon; 4) in Gud Amerika: 48 in Brafilien, 28 in Capenne, 53 in Chili, 12 in Guiana, 71 in Baraguan, 154 in Columbia, Ecuador und Mittelamerika; 5) in Nordamerika: 78 in Kalifornien, 126 in Canada, 14 in Jamaica, 17 in Mexico, 48 in Maryland, 87 in Miffouri, 1) 29 in den Felsengebirgen, 78 in Rem=

llen

en.

, 1)

irst

me

ner

ta=

ien

n)

Me

11=

ri=

:3=

fu

n,

ir

 $\mathbb{I}=\mathbb{I}$ 

er

ő=

fe

4

5

3

<sup>1)</sup> Es sind mit diesen beiden Ausdrücken die Ordensprovinzen gemeint, welche sich weit über die politischen Grenzen von Maryland und Missouri hinaus erstrecken. Auch sind nur die Jesuiten auf den Missionsstationen, nicht die in andern Ordenshäusern befindlichen, gerechnet.

Orleans, 110 in New-York, 5 in Neu-Mexico; endlich 6) in Oceanien fanden sich 1868 75 Missionäre und zwar 14 in Südaustralien, 7 in Nordaustralien, 8 auf

Java und Flores, 46 auf den Philippinen.

Bu dem Miffionsgebiet der deutschen Ordensproving gehört insbesondere die Präsidentschaft Bombay, wo im Jahre 1871 nicht weniger als 66 Jesuiten thätig waren. In der Hauptstadt gründeten sie zwei höhere Schulen, die St. Mary = Institution in Byculla und das St. Kaviers-College, zu dessen großartigem Bau die Regierung einen geräumigen Plat auf der Esplanade dem schönften freien Plate von Bomban, schenkte. Letteres Colleg enthält außer einem Chmnasium eine der Uni= versität affilürte Afademie. Die Frequenz beider Unstalten ist ganz außerordentlich. Das Gymnasium in Byculla zählte 1871 nahezu 400 Schüler von allen Farben und Credo's, das bom hl. Xaber aber bereits 540 Zöglinge. Wegen des ganz erstaunlichen Erfolges in den Examina hatte letteres einen solchen Zudrang von Schülern aller Religionen, daß mehrere hundert zurück= gewiesen werden mußten. Die gleiche Anerkennung erhielt wegen ähnlicher Resultate das von belgischen Jesuiten in Calcutta gegründete Colleg, das ebenfalls über 500 Schüler zählt. Ein Zögling deffelben erhielt in diesem Jahr von der Universität in Calcutta die große Auszeichnung der goldenen Preismedaille. (Stimmen aus Maria=Laach. Monatsschrift 1871 VI, 466 ff.)

Die deutschen Jesuiten errichteten noch ein Waisenhaus in Bandora und versahen verschiedene Pfarreien und Stationen auf den Inseln Bombay und Salsette, in Ahmedungenpur, Belgaum, Dhawar, Kirkee, Poona (sämmtlich in Dekkan gelegen), Deesa (Guzerat) Hydera=

bat, Kotree, Kurrachee (Sind.)

d

td

uf

13

m

n.

π,

t.

n

3

n

a

n

0

1

Die Erfolge ber äußern Miffionen der Gesellschaft Jesu sind auch jett nicht unbedeutend, besonders dort, wo sie schon längere Zeit wirkten. So tauften die Mis= sionäre während der beiden letten Jahre in Madura (Indien) 7205 Beiden. In der chinefischen Proving Ri= angfu haben sie 457 Kirchen und Kapellen, 77,000 Christen, 3,300 Katechumenen; 1868 bis 1869 wur= den 1069 Erwachsene, 14000 Heidenkinder getauft und da 4000 gleich nach der Taufe starben, doch noch gegen 10000 theils bei driftlichen Familien, theils in Waisenhäusern untergebracht. (Stimmen aus Maria-Laach 1872. I. 90.) Im Ganzen genommen find jedoch die Resultate der gegenwärtigen Missionen nicht so großar= tig als früher; die Jesuiten haben an manchen Orten erst seit Kurzem begonnen, so daß sie kaum die Trüm= mer der früheren Christengemeinden sammeln konnten. Da= zu kommen neue Hindernisse so schrecklich groß, daß der neueste Geschichtschreiber der Missionen Marshall zu fagen wagt, felbst ein Apostel hätte vergebens dagegen gerungen.

Um so mehr ist die Aufopferung anzuerkennen, womit die Bäter sich den Gefahren und Beschwerden der Missionen unterziehen, und zwar nicht minder in dem eisigen Klima Kanada's als unter der Gluth der tropischen Sonne, obwohl ein mörderisches Klima in mehreren Missionen die rüstigsten Europäer bald nach ihrer Ankunft hinrafft. Freudig eilen aber andere in die gelichteten Reihen ihrer Brüder, in einem Jahre (1862) wurden 104 Jesuiten in die äußeren Missionen geschickt. Voll Verwunderung sagte darum der Gouverneur von Cahenne zu den Vätern: "Ihr seid glücklicher als wir; für Euch hat der Tod keine Schrecken." Nicht minder anerkennend drückt sich die erste geographische Zeitschrift Deutschlands auß: "Die zahlreichen Todesfälle in den Reihen ihrer Sendlinge geben ein rühmliches Zeugniß für die ausdauernde Ausopferung, mit welcher sie der schweren, freiwillig übernommenen Pflicht an den tod= bringenden Küsten (Cahennes) obliegen.")

Mit derselben Anerkennung spricht Macaulah von den Jesuiten der neuern Zeit: "Noch ist dieser helden= müthige Geist nicht erloschen. Als zu unserer Zeit eine neue schreckliche Seuche die Runde um den Erd= ball machte, als in einigen großen Städten die Furcht alle die Bande, welche eine Gesellschaft zusammenhalten aufgelöst... als ärztliche Hilfe nicht um Gold zu erkanfen war, als die stärksten natürlichen Neigungen der Liebe zum Leben gewichen waren, selbst da traf man noch den Jesuiten am Strohlager, über die verpesteten Lippen gebeugt, um die matten Laute der Beichte zu er= haschen und bis zuletzt dem sterbenden reumüthigen Sün= der das Bild des sterbenden Erlösers vorzuhalten." <sup>2</sup>)

Wir Deutsche aber haben nicht nur Grund zur Bewunderung, sondern auch zur Dankbarkeit. Wie Jesuiten sich der Deutschen in Frankreich annehmen, so

<sup>1)</sup> Petermann, geograph. Mittheil. Jahrg. 1858. S. 576.

<sup>2)</sup> Geschichte Englands III, 52, 60. Ebenso in Fischer, Jesuitensache S. 103 u. a. a. D.

forgen fie auch für die religiösen Interessen unserer armen Auswanderer in Nordamerika bis nach Kalifornien bin. Sie gehen in die Urwälder Sudbrafiliens, 1) um ihren verlaffenen Landsleuten den Troft der Religion zu brin= gen; fie find über die Andes nach Chili vorgedrungen, um in berfelben Absicht Deutsche aufzusuchen. Spanische Jefuiten haben ferner die schweren Rosten der Ueber= fahrt für deutsche Priefter angeboten, und so reiften deutsche Patres über den Ocean, um viele taufend Deutsche auch am Laplatastrom zu befriedigen. Endlich haben deutsche Jesuiten ein Gymnasium in Auftralien für die dortigen Auswanderer gegründet. Denn wohin die Ordensmitglieder tommen, ift eine ihrer erften Bestrebungen, durch Unterricht das Volk zu bilden, vor Allem natürlich in Elementarschulen, dann aber auch, wo die Verhältniffe es irgend wie ermöglichen, in Ihmnafien und Atademien, so daß fie auf diese Weise in den fernften Gegenden der Welt für deutsche Bildung und Gefittung wirken. Bum Dank dafür werden fie im deut= schen Reiche als antinational und culturfeindlich ver= schrien und sollen deßhalb gar aus dem Lande gejagt merden.

Die einfache Uebersicht der äußern Missionen der Jesuiten zeigt, daß sie ihre Landsleute auf die uneigennütigste und opferwilligste Weise lieben, nichts destoweniger aber fern von nationaler Selbstgenügsamkeit die ganze Welt mit ihrer Liebe umfaßen.

Nach dem Gesagten werden wir nicht staunen, daß

<sup>1)</sup> In Südbrafilien wirkten voriges Jahr 22 deutsche Jesuiten. Der Jesuitenorden.

nicht nur Protestanten, sondern selbst Ungläubige, die begeistertsten Lobsprüche dem in den Missionen seit drei Jahrhunderten bewährten Eifer der Jesuiten zollen. Sie hätten eine Kraft, wie sie keine anderen Christen gezeigt; <sup>1</sup>) sie gehörten zu den besten Missionären, welche die Welt seit den ersten Zeiten gesehen; <sup>2</sup>) ihr Missionszeiser sei beispiellos; <sup>3</sup>) ihr Verhalten eines der herrlichzen Beispiele christlicher Nächstenliebe; <sup>4</sup>) sie hätten in der neuen Welt am wirksamsten zum Segen des Menzschangeschlechtes beigetragen; <sup>5</sup>) ihre Gesellschaft wäre das schönste Werk der Menschen gewesen, dem keine Anstalt auf Erden sich nähern wird; <sup>6</sup>) von den erhabensten und heiligsten Gesühlen erfüllt, schiene sie einzig zur größten Verherrlichung Gottes und dem ewigen Wohle der Menzschen in die Welt gekommen zu sein. <sup>7</sup>)

So urtheilten selbst Ungläubige und Protestanten; was wird ein Katholik thun? Er weiß freilich, daß die Liebe, welche das Leben hingibt für die Mitmenschen, im Herzen eines je den guten Ordensmannes und Geistlichen lodert, darum wird er mit Nichten die Gesellschaft Jesu andern Orden, noch die Jesuiten anderen wackeren Geistlichen vorziehen. Das Gegentheil wäre unchristlich. Nichtsdestoweniger wird auch er beim Anblick so herrlicher Früchte mit Freuden seiner Kirche beistimmen:

wenn sie auf dem allgemeinen Concil von Trient das Institut der Gesellschaft Jesu ein frommes nennt;

<sup>1)</sup> Irving. 2) Williams. 3) Mayer. 4) Howitt. 5) Robertson. 6) Lalande. 7) Dallas.

wenn sie in ihrer Liturgie (Messe 31. Juli) denselben Orden für eine neue Hülfsschaar erklärt, wodurch Gott die Kirche auf Erden gekräftigt habe;

wenn sie zehn seiner Mitglieder den Gläubigen als Heilige, als Vorbisder der Nachahmung hinstellt, ihre Verehrung besiehlt und den öffentlichen Kult von 70 andern gestattet;

wenn sie durch den Mund ihres Oberhirten den Orden bestätigt hat und zwar wiederholt, auf die feier= lichste Weise;

wenn sie durch ihre Hirten, die Bischöfe, den Dr= bensmitgliedern drei Jahrhunderte hindurch die wichtig= ften Berrichtungen des heiligen Amtes anbertraut hat; wenn endlich die Bapfte bis auf Bius IX., der Episco= pat mit großer Einmüthigfeit und durch feine glangen= ften Zierden: einen hl. Rarl Barromaus, einen hl. Franz von Sales, einen Boffuet, einen Fenelon, einen hl. Alphons Liguori, mit Lobsprüchen diefen "beiligen, niemals genugfam gelobten Orden", wie Baul V. in der Bulle Quantum religio die Gesellschaft neunt, überhäuft haben. Da die Kirche auf diese Weise gehandelt, so ware sie, wie Clemens XIII. in Uebereinstim= mung mit den Bischöfen des Erdfreises durch die Bulle Apostolicum feierlich erklärte, Jahrhunderte lang in einem verderblichen Irrthum gewesen, wenn die Berläumdungen der Gegner über die Gottlofigkeit des Or= bens wahr waren. Es fann darum fein Zweifel fein, daß die katholische Kirche das Institut der Gesellschaft Jefu für fromm und gottgefällig halt.

Angesichts der Früchte, welche der Orden in der

Bertheidigung und Berbreitung des Glaubens, sowie im Unterrichte der Jugend hervorgebracht, unterwirft sich der Katholik freudig diesem Urtheile seiner Kirche über die Einrichtung des Jesuitenordens, sowie er in Betreff der Wirtsamkeit desfelben den begeifterten Worten Boffuet's beistimmt: "Und du berühmte Gesellschaft, die nicht um= sonst den Namen Jesus trägt, welcher die Gnade den großen Plan, die Kinder Gottes von ihrem erften Alter bis zum Vollalter Chrifti zu leiten, eingeflößt; welcher Gott gegen das Ende der Zeiten Lehrer, Apostel und Evangeliften gegeben, um auf der ganzen weiten Erde bis in die unbekanntesten Länder den Ruhm des Evan= gelium's im Lichte seiner Klarheit zu verbreiten: höre nicht auf, diesem Berufe gemäß deinem heiligen Inftitute alle Gaben des Geiftes und der Beredfamkeit, die feine Bildung und die Literatur dienstbar zu machen "1)

## 14. Die Aufhebung der Gesellschaft Jesu.

"Und dennoch hat ein Papst den Jesuitenorden aufgehoben", wird man vielleicht nach Durchlesung der vorigen Kapitel sagen. Ja, ein Papst hat es gethan, aber ich wüßte kaum eine glanzvollere Bestätigung des früher Gesagten als die Geschichte dieser Aushebung. 2)

<sup>1)</sup> III Sermon pour la fête de la circoncision (Oeuvres, Versailles 1816, t. 11 p. 528).

<sup>2)</sup> Wir empfehlen für die Geschichte der "Aushebung des Orsdens" ganz besonders das vortrefsliche Buch Riffel's (Mainz, 1845), ferner P. de Ravignan, Clement XIII. et Clement XIV. Paris. Deutsch unter dem Titel: die Pontificate Clemens XIII. und Clemens XIV. Münster 1855. Dallas,

"Gine neue Beiftesftrömung", fagt Bluntichli in feinem Pamphlete, "schwemmte die Jesuiten für einige Zeit hinweg. . . . Das Licht des modernen Zeitalters duldete den mittelalterlichen Sput nicht länger mehr." Was bas für eine neue Beiftesftrömung und für ein Licht gewesen, ist weltbekannt; es war die soge= nannte philosophische Richtung der ärgsten Feinde des Chriftenthumes und des Königthumes, die, wie fie fich felbst rühmten, den letzten König an den Gedärmen des letten Priefters aufhängen wollten. "Sie hatten", um mich der Worte Döllingers zu bedienen, "der Infamen (der driftlichen Religion) den Untergang geschworen, und es lag ihnen daher Alles daran, ihr durch die Ber= nichtung der Jesuiten eine ihrer festesten Stüten gu ent= giehen" (1. c. S. 790). Selbst Theiner muß in feiner gegen den Jesuitenorden gerichteten Schrift (Pontificat de Clement XIV. I, 23) eingestehen, daß der Unglaube, welcher unter dem Namen von Tolerang und Philosophie in alle Klaffen der Gesellschaft eingedrungen war, und ber Jansenismus ein enges und gottlofes Bündniß gur Bernichtung der Gesellschaft Jesu geschlossen hatten. Ihm ftimmt v. Ranke vollkommen bei (Die Römischen Bapfte III, 202). Boltaire und d'Alembert machen übrigens auch gar fein Sehl aus ihrer Taftik.

Der infernale Haß der Ungläubigen und Revolutionäre, dem endlich das Opfer erlag, zeigt am besten den Orden als eine Stütze jeglicher Autorität.

Ueber den Orden der Jesuiten. Deutsche Ausgabe. Düsseldorf 1820; ferner v. Murr, Geschichte der Jesuiten in Portugal; Crétineau-Joly, Hist. de la Comp. de J. Paris 1859.

Der Sturm wider die Gefellschaft begann in Por= tugal, wo der Minister Pombal, "tein Recht achtend, feine Graufamkeit zur Erreichung seiner Zwede scheuend," 1) den Jesuiten tödtlichen Haß geschworen hatte. Er fing damit an, mit Hulfe des berüchtigten Norbert und anderer feilen Schriftsteller eine Fluth von Schmäh= schriften gegen den Orden zu verbreiten, in denen der= felbe besonders angeklagt murde, er triebe Sandels= geschäfte und hätte in Paraguan ein weltliches Reich errichtet.2) Als diese Pamphlete nach jenen Provinzen kamen, welche der Schauplatz dieser mercantilen und politischen Unternehmungen sein sollten, wurden Alle von der größten Entrüftung ergriffen. In Santa-Fé (Provinz Rio de la Plata) schritt der kirchliche Richter zu einer juridischen Procedur, wozu er die vornehmsten Gin= wohner als Zeugen rief. Nach dem einstimmigen Ur= theil derselben wurden jene Anklagen als grobe Ber-

<sup>1)</sup> Döllinger, 1 c. 787. Noch stärker drückt sich Dallas (1. c. S. 228 ff.) über den "scheußlichen" Despotismus des Wütherichs aus.

<sup>2)</sup> In dieser Zeit kam auch die Fabel von dem Jesuitens Kaiser Nikolaus I. auf. Die Gegner ließen, um diese Fabel glaubs lich zu machen, sogar Münzen mit der Inschrift dieses angeblichen Vürsten prägen Auch Marias Theresia hatte solche erhalten. Und als P. Nikolaus Plantics (so hieß der Jesuitens Kaiser) in seine Heimath (Croatien) zurücksehrte und bei dieser Gelegenheit in Wien den kaiserlichen Hof besuchte, zeigte ihm Maria Theresia lachend diese Münze und grüßte ihn ehrsurchtsvoll als ihren Colslegen. Plantics antwortete, er hätte erst auf der Heimreise erschren, daß er Kaiser gewesen sei. (P. de Ravignun, Clement XIII. et Clement XIV. Paris II, 41.)

läumdungen zurückgewiesen und der Rath von Castilien in Madrid angerusen, welcher denn auch durch ein De= cret vom 5. April 1759 dieses Urtheil vollkommen be= stätigte. 1)

Nichtsdestoweniger hörte Pombal nicht auf, bei dem hl. Stuhle zu klagen, daß die portugiesischen Jesuiten von der "Heiligkeit ihres Instituts" abgewichen wären.

Mit solch' ungestümem Drängen entriß er dem Papst Benedict XIV. ein Breve, wodurch Cardinal Salbanha mit einer Untersuchung der Ordenshäuser in Portugal beauftragt wurde. Der Papst hatte freilich durch verschiedene Klauseln dessen Gewalt völlig beschränkt, "da es sich um einen Orden handele, der immersort zur größten Erbauung der ganzen Welt gewesen" und einen guten Kuf "dis zur Stunde mit so großem Fleiße versdienter Weise sich erworben." Aber man störte sich weder an diese Klauseln noch an die einfachsten Kechtsz vorschriften. Ohne daß auch nur ein einziges Haus untersucht worden, suspendirte der Patriarch von Lissabon die Priester des Ordens, wie er sagte, "aus gezrechten uns wohlbekannten Ursachen."

Bald gab eine angebliche Verschwörung des hohen Adels Pombal Gelegenheit, die Jesuiten auch in diese Sache mit hinein zu verwickeln und dieselben am 3. Sept. 1759 aus allen Ländern der portugiesischen Herrschaft zu verbannen. Der Tyrann drohte jedem mit dem Tode, welcher die Jesuiten zu vertheidigen wagen

<sup>1)</sup> Ravignan I, 420 ff.

würde.<sup>1</sup>) "Einen Theil derselben ließ er in den furchtbaren Kerkern von Almeida, Apeitao und St. Julian modern, die übrigen wurden, von Allem entblößt, auf Schiffe gepackt und an den Küsten des Kirchenstaates ausgesetzt." (Döl=Linger l. c.) Den P. Malagrida ließ der Minister wegen angeblicher Ketzere i verbrennen. Erst nach dem Tode Joseph's I. 1777 wurden die Staatsgefäng=nisse geöffnet und nebst einer großen Menge Gefangener aus den höchsten Ständen auch die noch lebenden Zestuiten in Freiheit gesetzt, Pombal aber ward vor Gericht gestellt, zum Tode verurtheilt, doch dann begnadigt.

Nach dem Vorgange Portugals fing man jetzt auch in Frankreich an die Jesuiten wieder zu verfolgen. 2) Zu diesem Zwecke hatte sich, wie bemerkt, der ungläubige Troß der sog. Philosophen und ihrer adeligen und bürsgerlichen Anhänger mit den Jansenisten verbunden. Dazu kamen noch die beiden mächtigsten Personen des Reiches: die Marquise Pompadour, königsiche Maitresse, und ihr

2) Mit großer Vollständigkeit sind die hierauf bezüglichen Thatsachen und Actenstücke zusammengestellt sowohl in dem Werke Kavignan's als in den Documents concernant la comp.

de J. Paris 1827, 1828. Bier Banbe.

<sup>1)</sup> Im J. 1758 bezeugten der Erzbischof von Evora und der Bischof von Tipaza in ihren Briefen an den Ordensgeneral in der glänzendsten Weise die Unschuld der Jesuiten in Portugal. Als dann aber die Schreckensherrschaft Pombals selbst den Bischöfen dieses Landes den Mund schloß, erhoben die spanischen Obershirten aus den benachbarten Provinzen ihre Stimmen und berrichteten, "daß der Minister mit dem Tode Jeden bedroht hätte, welcher hierüber zu sprechen wagte." Siehe den Brief des B. von Coria an Clemens XIII. bei Ravignan I, 59.

Geschöpf, der ungläubige Minister Choiseul. Die Marquise wollte sich an den Zesuiten rächen, weil diese ihr, als sie einen Beichtvater aus dem Orden begehrt hatte, Entsernung vom Hofe zur Vorbedingung machten. Sie schrieb ferner den wiederholten Besehl, den sie vom König empfangen, den Hof zu verlassen, dem Einfluß des Jesuiten-Beichtvaters zu und blieb deßhalb dem Orden gram, auch nachdem sie wieder über die Schwäcke des Königs triumphirt hatte. In Noch weniger konnte sie aber die Demüthigung vergessen, welche P. de Neuville ihr bereitete, als er mit dem größten apostolischen Freimuth am 2. Febr. 1757 vor dem König und dem ganzen Hofe aufgetreten war.

Jene Coalition fand nun an den Parlamenten die gefügigsten Werkzeuge; hatte sich doch das Pariser Parslament kurz vorher durch den Einfluß der Jansenisten und durch seinen Haß gegen den hl. Stuhl und die kirchliche Autorität bis zu dem Wahnsinn hinreißen lassen, daß es die falschen Wunder und Convulsionen dieser Fanatiker in Schutz nahm und, als es die Festigkeit der katholischen Bischöfe und Priester durch Verbannung und Mißhandlung nicht brechen konnte, durch rohe Gewalt

<sup>1)</sup> Man möge hieraus entnehmen, was es mit der Laxheit der Jesuiten an den corrumpirten Höfen auf sich gehabt habe. Einen vortrefflichen Artifel über die Beichtväter enthält Band LXIV. der Histor. polit. Blätter.

<sup>2)</sup> Ein kurzes Referat über die erwähnten Thatsachen und über die Predigt dieses Paters in den Documents I, 15.

die Sacramente von den Altären reißen und den franken Jansenisten bringen ließ. 1)

Leider gab ein Jesuit Beranlaffung jum Ausbruch ber schon verabredeten und beschlossenen Berfolgung. Der Generalobere und Procurator der Miffion von Martinique, Lavalette, aus einer der berühmtesten frangösischen Familien entsprossen und voll kühnen Unternehmungs= geiftes, hatte ohne Wiffen und Willen der Obern des Ordens, wie er felbst später eidlich bezougte,2) auf den Ländereien jener Mission einen großartigen Colonisationsversuch gemacht, und da dieser in Folge bes Krieges zwischen Frankreich und England miglang, um sich aus der Berlegenheit zu helfen, in noch andere gefährlichere Unternehmungen sich gestürzt. Der Bankerott brach aus, und nun verlangten die Gläubiger, anstatt sich an die reichen an Werth die Schuldenmasse weit übertreffenden Ländereien des Hauses in Martinique zu halten, der ganze Orden in Frankreich sollte solidarisch für die Schuld einstehen. Entruftet über diese unge= rechte Forderung brachten die Jesuiten selbst ihre Sache bor das Parifer Parlament, obwohl fie deffen Gefinnung sehr gut kannten. Man hat sie wegen dieser Berblen= dung bitter getadelt, aber dabei vergeffen, daß das Be= wußtsein der Unschuld arglos macht.

Bier mögen einige Reflexionen des englischen Pro-

<sup>1)</sup> Döllinger 834.

<sup>2)</sup> Die von Lavalette beschworene Urfunde findet sich bei Crétineau-Joly, Histoire de la Comp. de Jésus (V, 199) abgedruckt.

testanten Dallas (l. c. 432 f.) ihren Plat finden. "Alle, die Geschichte Lavalette's begleitenden Umstände wurden nie hinreichend bekannt, um ein entscheidendes Urtheil darüber fällen zu können; aber die Beweise feiner Unschuld sind zur Rechtfertigung des Ordens gar nicht nöthig. Im Gegentheil fann man behaupten, daß felbft Lavalette's Vergehen — wenn derselbe schuldig war noch einen neuen Beweis für die Unschuld und Recht= lichkeit der Jesuiten liefert, und daß jene Anklage eine Freisprechung aller Uebrigen ift. Diefes ift flar, benn lange hatte man die Jefuiten schon eines unerlaubten Handels beschuldigt. . . . . Raum war aber Lava= lette's Vergehen entdeckt, als schon alle Blicke auf ihn sich richteten; von einem Ende zum andern widerhallte Europa von dieser Geschichte. . . Jedoch eben diese Schadenfreude, diese beispiellose Thätigkeit, dieser boshafte Triumph, womit man nun das Bergeben diefes Jefuiten, mit mehr als geflügelter Gile, in allen großen und klei= nen Ländern Europa's verbreitete, beweisen offenbar, wie erwünscht, ja wie selbst gegen die eigene Erwartung erwünscht es war, endlich einen wirklich Handel treiben= den Jesuiten gefunden zu haben. Wenn nun, trot aller Wachsamkeit, mit der man die Schritte der Missionare umgab, trot allem Auflauern, trot allen Bemühungen zahlloser und mächtiger Feinde des Ordens, bennoch in dem Laufe von zwei Jahrhunderten nur ein einziger Jesuit wirklich fehlerhaft geworden, so ist dieses für den ganzen Orden und für die übrigen Mitglieder die glanzenoste Rechtfertigung."

Die Gegner der Jesuiten stützten die Solidarität

des ganzen Ordens für die Schulden Lavalette's besonders auf das Ordensinstitut, und so ward dieses selbst und somit der gange Orden Gegenstand der Berhand= lung vor dem feindseligen Parlament. Trot aller Protefte, Zeugniffe und Erflärungen bes gesammten galli= fanischen Epistopats, trot aller königlichen Edicte, wurde jett eine Unklage nach der andern vor dem Gerichtshof aufgestellt und von ihm als gegründet befunden. End= lich erschien, auch auf Beranstaltung des Pariser Parlaments, welches fich felbst in theologischen Fragen zu entscheiden für fähig und berechtigt hielt, die berühmte Sammlung der Affertions, mit dem Titel: "Auszüge der gefährlichen und schädlichen Behauptungen aller Art, welche die sogenannten Jesuiten jederzeit und ununter= brochen in ihren Schriften, unter Billigung ihrer Obern und Generale, gelehrt haben." Das ganze Machwerk war ein so plumper Betrug, daß man nicht weiß, ob man mehr die Frechheit oder die Unredlichkeit dieser Menschen bewundern foll. 1) Die Jesuiten vertheidigten fich gegen alle Angriffe und Vorwürfe in gablreichen Schriften, aber diese wurden sämmtlich zum Feuer verurtheilt, und mahrend sich in Frankreich unchristliche und verderbliche Schriften aller Art ungehindert vervielfältigten, geftattete man diesen Männern, die sich plötlich bon allen Seiten beschimpft, verhöhnt und verfolgt sahen, nicht einmal das Recht der Selbstvertheidigung. Vergeblich richtete die Bersammlung des Klerus ein beredtes Schreiben an den

<sup>1)</sup> Döllinger 1. c. Dallas 162 u. a. a. D. Ausführ= lich wird dieses gezeigt in den Documents n. 14.

König, worin fie die Beächteten in Schutz nahm und die Willfür und Ungerechtigkeit des Berfahrens gegen fie ber= vorhob — am 6. August erfolgte das entscheidende Urtheil bes Parifer Parlaments. Darin werden die Jesuiten ber= urtheilt, weil fie gelehrt hatten: "die Gottesläfterung, das Safrileg, die Zauberei, die Hegerei, die Aftrologie, den Meineid, die Ablegung falscher Zeugnisse, den Diebftahl, das Sehlen, den Mord, den Batermord, den Selbst= mord, den Königsmord . . . Ihre Lehren begünstigten außerdem den Arianismus, Socianismus, Sabellianis= mus . . . seien ganz nestorianisch, ja noch ärger als der Restorianismus, von der Häresie Wiklef's angesteckt, . . . erneuerten die Irrthumer der Pelagianer und Semipelagianer, des Raffian, Fauftus, der Maffilianer, ichmed= ten nach Epikuräismus . . . endlich beschimpften fie Abraham, die Propheten und den hl. Johannes = Bap= tifta."

In Folge dieses frivolen, ungerechten, ja lächerlichen Urtheiles wurden 4000 französische Bürger aus ihren Häusern, Gütern, ja aus dem Vaterlande selbst vertrieben. Die großen Güter des Ordens wurden dermaßen verschleudert, daß nicht einmal die Gläubiger Lavalette's befriedigt wurden.

Jest brach der Sturm in Spanien los, wo gleich= falls ein ungläubiger Minister, Aranda, die Zügel des Reiches führte. Den König Karl III. wußte man durch eine schändliche mit unterschobenen Briefen glaublich gemachte Verläumdung gegen die Jesuiten aufzuheßen, und nun vernichtete derselbe durch seine pragmatische Sanktion vom 2. April 1767 wegen Gründen, die er in

feinem foniglichen Bergen berichloffen bielt, den Orden in Spanien und allen spanischen Colonien. Bur genannten Zeit wurde in allen Theilen der fpanischen Monarchie an demselben Tage und zu derselben Stunde der im tiefften Geheimniffe vorbereitete Schlag ausgeführt; alle Collegien des Ordens wurden mit Solbaten umzingelt, fämmtliche Jefuiten, ohne Rücksicht auf Alter und Rrantheit, herausgeriffen, auf Schiffe gepact und nach Italien geführt, wo man sie an den Rüften bes Kirchenstaates aussetzte. ') Daß man ihnen Alles, was fie besaßen, nahm, verftand sich von felbst. wollte nebenbei fich ihrer Schäte bemächtigen und suchte durch einen plöglichen Ueberfall zu verhindern, daß sie diese, wie auch die Archive, bei Seite schafften. Aber man fand nirgends das Bewünschte trot ber größten Vorsichtsmaßregeln. Jett bieß es freilich, die Jesuiten hätten Alles unterschlagen. Aber wie konnten fie dieses so allgemein fertig bringen, da man den Plan gang ge= heim gehalten hatte? Warum find auch diese Schätze später nicht an den Tag gekommen ? Wo hat man auch nur den Schein des Beweises für diese Unterschlagung ber Gelber und Papiere geliefert? Dag die Jesuiten die Schäte in Neugranada nicht verheimlichten, davon bringt auch A. v. humboldt ein "achtbares Zeugniß" (Reise in den Aequinoctialgegenden V, 4). Allerdings waren die Güter der Jesuiten groß; "aber die Einkünfte derfelben waren mit einer folden Menge von Bersonen,

<sup>1)</sup> Siehe Döllinger, Ravignan, Cretineau=Joly und Andere.

Rirchen, Schulen, Anstalten belaftet, daß nur ein spar= samer Haushalt auskommen konnte."2) Schon Heinrich IV. hatte in seiner bekannten Antwort, welche er bei der Restitution des Ordens in Frankreich dem Pariser Bar= lamente gab, auf die nämliche Thatsache hingewiesen. "Was die Güter und Reichthümer betrifft," fagte er, "welche, wie Ihr fagt, die Jefuiten follen befeffen haben, fo ift dieses eine grobe Lüge und Verläumdung. Rie= mand kann es beffer wiffen als ich. Ihre Güter find meinen Domainen einverleibt worden, und da hat es sich gezeigt, daß man in Bourges und Lyon kaum 7-8 Lehrer davon hat besolden können, da vorher doch bei 30-40 Jesuiten allda lebten." In ähnlicher Weise fprach sich Friedrich II. in einem Briefe an Voltaire über die preußischen Jesuitengüter aus : "Die Stiftungen des Ordens können die Unkosten für dessen Schulen bestreiten, da sie im Gegentheil nicht im Stande sein würden, auch nur die Hälfte der nicht aus dem Orden genommenen Professoren zu besolden."

Doch wir besitzen für die Zeit der Aushebung des Ordens noch das gewichtige Zeugniß des Generalobern Ricci, der in seinem Verhöre in der bestimmtesten Weise betheuerte: daß "weder er noch ein anderer mit seinem Wissen und Willen auch nur einen Heller außerhalb Kom gesandt, um ihn aufzusparen, oder ihn auf die Bank gesetzt habe; daß das Gerücht von den verborgenen Schätzen der Jesuiten grundlos, nur ein Traumgebilde, eine Ungereimtheit sei, und seine Falschheit schon aus

<sup>2)</sup> Stimmen aus Maria-Laach. Monatsichr. I, 213.

dem Erfolge der so vielfachen Nachforschungen erhelle, die überall angestellt worden und doch nichts zu Tage gefördert hätten." (Ravignan I. 322.)

Das Kapitel von den Reichthümern der Jesuiten ist so interessant, daß der Leser uns verzeihen wird, wenn wir darüber auch noch folgende Erwägung eines unbefangenen protestantischen Beobachters hinzusehen: "Uebrigens ist viel über die Reichthümer des Jesuitenordens gefabelt worden. Man kennt ja die Hauptquellen, welche der "öffentlichen Meinung" zur Enthüllung dieser mysteriösen Partie des Jesuitenlebens zu Gebote stehen — keine von Reden'sche Statistiken —
sondern die Romane. Je spärlicher aber bei den Komanschreibern das Geld in den Beuteln roulirt, desto
prosuser strömt es in ihren Dichtungen. Ohne Geld ist
bekanntlich nirgends Effect zu machen, und in Romanen
kömmt doch Alles auf den Effect an."

"So oft die Jesuiten verjagt wurden, so oft hat man sie auch geplündert. Die Beute war nirgends groß. "Nun ja, sie haben eben Alles vorher auf die Seite geschafft!" — Wohin denn?"...

"Was aber in der That Erstaunen erregen muß, ist die Thatsache, daß eine so weit verbreitete Zahl von Misstonären (?) ohne den anstößigen Weg, der Mendicanten=Orden zu beschreiten, und noch weniger ohne Zudringslichteit oder Nichterfüllung ihrer Verbindlichkeiten ihre Existenz fristen kann. Das kann doch nicht ohne die Tusgenden der strengsten Genügsamkeit, Enthaltung von Lesbensgenüssen und Zurückgezogenheit von Seiten der Orsbensmitglieder durchgeführt werden! Habsucht aber Leusdensmitglieder durchgeführt werden! Habsucht aber Leusdenschlichten

ten vorwerfen, die nach ihrer Ordensregel nichts haben dürfen, und denen man nicht die Uebertretung ihrer Ordenspflicht, sondern vielmehr deren Erfüllung zum Vorwurf macht — ist Unsinn" (Fischer S. 83)<sup>1</sup>).

1) Da man heut zu Tage wiederum von den Jesuitenschätzen faselt, so scheint es angezeigt, Folgendes aus einem Artikel der "Bewegung" und der "Schlesischen Volkszeitung" über das größte Jesuitenhaus in Deutschland, Maria-Laach, hier abzudrucken:

"So wird raftlos gearbeitet. Wären freilich die Jesuiten reiche Millionare, die nur ihre Coupons abzuschneiden brauchten, so wäre das nicht nöthig, und noch weniger würden fie die niedrigften Arbeiten übernehmen wollen. Daß fie aber burch folches Mühen ihre Dekonomie vorwärts und in Flor bringen, auch darüber darf man sich nicht wundern; denn man nehme nur eine intelligente zahlreiche Familie, die ebenso von des Morgens 4 Uhr an, Winter und Sommer, thatig ware, nie in ein Wirthshaus, auf einen Ball, Thee, in ein Concert, auf Luftreifen, jum Theater und Spiele ginge, weder von der Mode, noch vom Rauchen, noch überhaupt von kostspieligen Liebhabereien müßte, dabei ein frugales Leben führte, wer sollte fich darüber wundern, daß diese Familie fich ehrlich ernähren und ihre Geschäfte in Flor bringen fönnte? Und ich glaube, durch dieses Beispiel eines thätigen Lebens nütt Laach noch mehr ber ganzen Begend, als badurch, daß es jo viele Arme an feiner Pforte speift und jo vielen Ar= beitern reichliches Berdienft giebt. Man muß fich aber baritber wundern, daß fo Mancher, ohne zu bedenken, mit welchem Schweiße und welchen Entbehrungen die Ordensleute ihr Bermogen erwerben und was für einen Gebrauch fie babon machen, bennoch auf die Reichthümer der todten Sand und das Praffen der faulen Mönche schimpfen. Solches ift um so weniger am Plage, als es ja Jedem, der die erforderlichen Anlagen und Talente befitt und dabei die großen Opfer und Entbehrungen des Ordensstandes auf fich nehmen will, freisteht, burch Gintritt in den Orden an diefen "Reichthümern" Theil zu nehmen. Was würde einem armen,

13

Nach dieser Abschweifung kehren wir wiederum zur Geschichte der Aufhebung des Jesuitenordens zurück.

aber talentvollen Jüngling gesagt werden, wenn er zu einem reischen Banquier käme und diesem den Antrag machte, er wäre zu Allem bereit, wenn er nur durch Adoption in die Familie des Banquiers aufgenommen würde? Gewiß würde man einen solschen Jüngling als einen Narren vor die Thüre jagen. Die Jestuiten sind aber bereit, nicht nur mit jedem Armen ihr Brod zu brechen, sondern auch Jeden, der nur die für den schweren Beruf nothwendigen Eigenschaften hat, mag er auch noch so arm sein, in ihre Familie aufzunehmen; welche Ursache hat man also, sie um ihr Loos zu beneiden?"

"Doch erscheint ber Reichthum Laach's nicht jo groß, wenn man nur das einfachfte Rechenegempel macht. Freilich icheint das haus überaus geräumig zu fein, aber man ziehe die Räume ab, welche für die Bibliotheken, die wiffenschaftlichen Mufeen und Cabinete, Die Capellen, ben großen Speifesaal, die Sandwertsstätten erfor= berlich find, und dividire den Reft durch die große Bahl der Inwohner, und man wird begreifen: 1) daß keiner, nicht einmal ber Provinzial, mehr benn 1 Zimmer hat, worauf er zugleich wohnen, arbeiten, ichlafen, Besuche empfangen muß; daß 2) bei weitem der größte Theil der Bewohner fein eigenes Zimmer hat und auf fleinen Dachftiibchen ichlafen muß. Dasfelbe Rechenegempel stelle man mit dem Lande an, wie es einmal ein Pater mit einem Schneider gemacht, ber ihn ju feiner franken Frau jum Beichthören rief. Der Schneiber raisonnirte über die Reichen nach Socialiftenart. Der Pater fragte ihn, wie viel Land er befige. 31/2 Morgen, war die Antwort. "Nun, dann feid Ihr ja viel reicher als wir Laacher Herren". Der Schneider lacte. Aber der Pater erwiderte: "Multiplicirt nur einmal bie Rahl berer, die in Maria-Laach wohnen, mit 31/2; da tommen viele Morgen heraus; unser Land hat bei Weitem nicht diese Morgenzahl. Macht es, wie wir. Arbeitet redlich, laft bas Wirthshaus, betet fleißig und haltet nur ben Sonntag. Dann braucht Ihr gegen die Reichen nicht zu ichimpfen, sondern

Dem Beispiel Spaniens folgten Neapel und Parma, wo gleichfalls Freunde der Enkloplädisten, Tanucci und Felino, das Regiment führten.

Während so die ungläubigen Minister mit ihrem Anhang den Jesuitenorden in den vorzüglichsten katho= lischen Staaten verfolgten, erhob der gesammte Episko= pat im Berein mit dem Oberhaupte der Kirche einmüthig seine Stimme, um für die unterdrückte Unschuld Beugniß abzulegen. »Ex omni regione quae sub coelo est . . . . una vox omnium episcoporum,« fchrieb Clemens XIII. 1) "Um den gerechten Wün= schen der Bischöfe aller Theile der katholischen Welt nachzukommen", bestätigte er durch die Bulle Apostolicum bom 9. Jan. 1765 noch einmal feierlich die Gefellschaft Jefu. Unter den Bischöfen, welche sowohl vor als nach diesem Datum die herrlichsten Zeugnisse für den ber= läumdeten Orden abgegeben, find besonders die deutschen Oberhirten zu nennen, wie denn auch dieses Land da= mals bis zur Aufhebung der Gesellschaft keine Berfolgung berfelben gefehen hat.2)

werdet auch Euer Fortkommen haben." "Das Kirchengut" ift, absgesehen von den gemeinnützigen Zwecken, denen es dient, auch in sofern das Gut des katholischen Volkes, als ja ein jedes Kind desselben, kalls es Beruf und Neigung hat, durch Eintritt in den geistlichen Stand oder in ein Kloster, an jenem Gut theilnehmen kann. Der Cölibat verhindert, daß das Kirchenvermögen Eigensthum einer bestimmten Kaste wird; es bleibt das Gut des Volkes.

<sup>1)</sup> Biele papftl. und bischöfl. Actenstücke hat P. de Ravignan in seinem Werke gesammelt, I, 141 und 426 ff. II, 96 ff.

<sup>2)</sup> Siehe verschiedene Zeugnisse bei Ravignan II, 7, 69, 106, 107, 109, 113, 118, 124 u. a. a. D. Bluntschli mag

Bon den zahllosen Documenten, die kurz vor Unsterdrückung der Gesellschaft Jesu die Unschuld derselben bezeugten, wollen wir nur zwei hervorheben, das eine vom hl. Alphons von Liguori, das andere von Condamine, einem der berühmtesten Natursorscher des vorigen Jahrhunderts. Letzterer schrieb dem P. de la Tour: "Wenn ihnen wegen der Reisen, die ich im Auftrage des Königs nach den entferntesten Gegenden unternommen habe, mein Zeugniß angenehm sein möchte, so bin ich bereit in der allerzuverläßigsten und feierlichsten Form zu erklären, daß ich unter all' den Mitgliedern ihrer Gesellschaft in Usien, Afrika und Amerika nur die aufstallendsten Beispiele von Eifer und Tugend gesehen und aus ihrem Munde nur die gesundeste und heiligste Doctrin vernommen habe." 1)

Der hl. Alphons von Liguori schrieb um dieselbe Zeit: "Man bedroht eine Gesellschaft, welche die Welt geheiligt hat und ohne Unterlaß zu heiligen fortfährt... Wenn diese Arbeiter nicht mehr bestehen, sind wir ver= loren!... Die Jansenisten und alle Neuerer möchten diese Gesellschaft vernichten und dadurch gleichsam das Bollwert der Kirche Gottes zerstören.... Ich bin durchdrungen von Hochachtung gegen die Gesellschaft wegen des vielen Guten, das diese heiligen Ordens=

hieraus entnehmen, daß die deutschen Bischöfe vor hundert Jahren gerade so wie die heutigen dachten. Auch Fürst Alexander von Turn und Taxis verbot, die mit Verläumdungen gegen die Gessellschaft Jesu gefüllten Zeitungen durch die Post zu befördern. Das Decret ist vom 30. Juli 1768, bei Ravignan II, 404.

<sup>1)</sup> Ebendas. II, 42, 43.

männer durch ihr Beispiel und ihre unermüdliche Thätigkeit an allen Orten, wo sie sich befinden, vollbringen. ... Ich selbst kann von ihrem Eifer Zeugniß ablegen".1)

Das war also das Opfer, welches die Ungläubigen mit tödtlichem Hasse verfolgten, weil es ihren Plänen, die christliche Religion sammt den Altären umzustürzen, im Wege stand. "Es ist beinahe überslüssig zu bemerken," sagt Dallas, "daß die Zerstörung des Jesuitenordens der wichtigste Schritt war, welchen die Jakobiner thun mußten, um den glücklichen Erfolg der von d'Alembert und Diderot gepredigten Philosophie zu sichern." ") Sie hatten die Minister zur Verfolgung der Jesuiten getrieben. Je größeres Unrecht aber die von ihnen besherrschten Höse dem Orden zusügten, um so größer war hinwiederum der Haß, von dem sie gegen denselben entssammt wurden. Proprium humani ingenii est odisse, quem laeseris. 3)

Man wollte jett auch Kom zu Maßregeln gegen den verhaßten Orden bewegen. Unaufhörlich bestürmte man Papst Clemens XIII. Dieser blieb unbeugsam. Die Höfe schritten zu offener Gewalt, sie besetzen Avisgnon und Benevent. Clemens XIII. zeigte sich unerschütterlich, doch sein Leben erlag dem Kummer und Schmerz am 2. Februar 1769.

Nun übten die Höfe einen bis dahin unerhörten Druck auf das Konklave, um einen Papst zu erhalten,

<sup>1)</sup> Ebendaselbst. I, 51.

<sup>2)</sup> Ueber ben Orden ber Jesuiten. S. 124.

<sup>3)</sup> Corn. Tacit. Agric. 47.

der sich zu der verlangten Aufhebung der Gesellschaft Jesu drängen ließe. Dank diesem Einfluß fiel die Wahl auf Ganganelli; derfelbe nannte fich Clemens XIV.1) Gleich nach seiner Krönung wurde er durch die Forde= rungen und Versprechungen der Sofe gedrängt; er suchte auszuweichen, suchte hinzuhalten, suchte durch Nicht=Ver= öffentlichung der Abendmahlsbulle und durch kleinere Berationen der Gesellschaft Jesu deren Gegner zufrieden zu stellen. Vergebens. Insbesondere wurde Karl III. von Spanien gang gereizt. Er fandte ben rudfichtslofen Florida Blanca nach Rom, welcher, wie der damals in Rom anwesende Diplomat Bourgoing lobend von ihm erwähnt, "das Breve von 1773 mehr erzwang als erhielt."2) Er drohte, sein Konig werde zu den außer= ften Magregeln schreiten, Spanien aus einem "Lande des Gehorsams" zu einem "Lande der Freiheit" machen. Clemens XIV. war furchtsamen Gemüths; die Aufheb= ung der Gesellschaft Jesu schien ihm ein geringeres Uebel zu fein, als der Unfriede, die Verwirrung, das Schisma, die Beraubung mehrerer dem hl. Stuhl gehörigen Provinzen. Er unterdrückte also durch das Breve Dominus ac Redemptor noster vom 21. Juli 1773 die Gesellschaft Jesu. In demselben zählt er zuerst alle

<sup>1)</sup> Ueber diese Wahl, sowie über die Aufhebung der Gesellsschaft Jesu siehe die Schrift Ravignan's, welche mit der größten Objektivität den ganzen Hergang erzählt und mit Aktensftücken belegt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) »Ce fut lui, qui arracha plutôt, qu'il n'obtint le bref de 1773.« Mémoires histor, et philos, sur Pie VI et son pontificat I, S. 7.

Streitigkeiten auf, welche in Betreff der Gefellichaft ent= standen waren. Dann sagt er: "gezwungen durch die Obliegenheit unseres Amtes, wodurch wir, soviel es in unsern Kräften liegt, zur Herstellung, Förderung und Festigung der Ruhe der christlichen Welt und zur Ent= fernung alles deffen, was ihr den geringsten Schaden verursachen könnte, auf das strengste verpflichtet sind; und da wir außerdem bemerkt haben, daß die erwähnte Gesellschaft Jesu die überaus großen und reichlichen Früchte und Vortheile nicht mehr hervorbringe, derent= halben sie von unsern Vorfahren bestätigt und durch zahlreiche Privilegien geziert worden war; ja da es kaum möglich ist, daß bei ihrem unversehrten Fortbe= stande ein wahrer und dauerhafter Friede in der Rirche hergestellt werde: durch alle diese wichtigen Gründe be= wogen, und gedrängt durch andere Motive, welche die Regeln der Klugheit und das Beste der ganzen Kirche uns an die Hand geben, und welche wir in unserer Bruft verschloffen bewahren... heben wir durch apostolische Machtfülle die oft genannte Gesellschaft Jesu auf." Bon den Mitgliedern selbst sagt er, daß er "fie väterlich liebe im Herrn, ihnen Trost und Hilfe zu bringen suche, damit sie von allen bis anhin sie bedrän= genden Streitigkeiten, Unruhen und Aengsten befreit, mit um so reicherer Frucht den Weinberg des Herrn bebauen und mit größerm Nuten an dem Heile der Seelen arbeiten könnten."

Aus diesen Stellen des Breve erhellt auf das Un= zweifelhafteste, daß der Papst nicht kraft eines richter= lichen Spruches, sondern vermittelst einer administrativen Maßregel um des kirchlichen Friedens willen den Or=
den aufhob. So urtheilt auch der Protestant Schöll:
"Dieses Breve verdammt weder die Lehren,
noch die Sitten, noch die Disciplin der Je=
suiten.")

Den Frieden konnte Clemens XIV. durch diese Aufhebung der Kirche nicht geben. Mochte er auch für den Augenblick Avignon und Benevent zurückerhalten, die Lage der Kirche wurde von Tag zu Tag bedenklicher. Clemens XIV. verfiel in ungemeffene Schwermuth. Nach ber Erzählung des den Jefuiten feineswegs gunftigen frangösischen Diplomaten Saint=Brieft hörte man ihn oft ausrufen: "Gnade! Gnade! Man hat mich dazu ge= zwungen, compulsus feci! compulsus feci!" wie die glaubwürdigsten Zeugen es berichten,2) follen Furcht und Schmerz ihn öfter von Sinnen gebracht haben. Er überlebte die Aufhebung des Ordens kaum ein Jahr. Uebrigens was dieser Papft gezwungen und boll Schmerzen gethan, hat ein anderer Papst Bius VII. mit der größten Freiheit und Freude durch die Bulle Sollicitudo omnium zurückgenommen, sobald er nach der schrecklichen Umwälzung den papstlichen Thron wieder gewann. Ja, berfelbe erklärte in diefer Bulle, er würde "vor Gott eine fehr schwere Schuld auf sich laden, wenn er den Orden nicht wieder herstellte".

<sup>1)</sup> Cours d'histoire des états européens t. XLIV. p. 83.

<sup>2)</sup> Unter Andern selbst die beiden Nachfolger des Papstes. Siehe Ravignan I, 378 und "Die religiösen Orden" (Paderborn bei Badorff) S. 233.

Unterdessen war dem Generalobern Ricci der Prozesse gemacht worden. Weder aus diesem Prozesse noch aus den Archiven, welche die erklärtesten Gegner des Ordens in allen dessen Häusern durchsuchten, ergab sich der geringste Beweis für die gegen den Orden geschleusderten Beschuldigungen.

Der Generalobere Ricci verfaßte fünf Tage vor seinem Tode am 19. Nov. 1775 einen Protest, in welchem er in der Gewißheit, bald vor des Ewigen

Richterstuhl zu treten, unter Anderm fagt:

"Erstens erkläre und betheuere ich feierlich, daß die unterdrückte Gesellschaft Jesu keine Ursache zu ihrer Auf= hebung gegeben hat; dieß erkläre und betheuere ich seier= lich mit der Gewißheit, welche ein gut unterrichteter Obere über das, was in seinem Orden geschieht, be=

sigen fann."

"Zweitens erkläre und betheuere ich feierlich, daß ich auch nicht die geringste Veranlassung zu meiner Verhaftung geboten habe. Ich lege diese Erklärung und diese Vetheuerung mit jener Gewißheit und Evidenzah, die Jeder über seine eigenen Handlungen besitzt. Diese zweite Erklärung lege ich nur deshalb ab, weil sie für den Ruf der aufgehobenen Gesellschaft, dessen Generalsoberer ich war, nothwendig ist." 1)

Was nach der Aufhebung der Gesellschaft Jesu gesichah, beschreibt Kanke mit folgenden Worten: "Da das Außenwerk genommen war, mußte der Angriff einer siegreichen Gesinnung auf die innere Festung noch viel

<sup>1)</sup> De Ravignan I, 325.

lebhafter beginnen. Die Bewegung wuchs von Tag zu Tage, der Abfall der Gemüther griff immer weiter um sich." 1)

Dem Urtheil dieses Mannes stimmt einer der größten deutschen protestantischen Geschichtsschreiber, Joh. v. Müller, mit folgenden Worten bei: "Nach ihrer Auf= hebung wurde weisen Männern gar bald bemerklich, daß eine gemeinsame Vormauer aller Autoritäten gefallen sei."<sup>2</sup>)

Wir könnten noch andere ähnliche Zeugnisse vorsbringen; wir glauben aber, die Geschichte selbst habe beredter gesprochen als alle Geschichtsschreiber. Wo immer Umsturz-Männer mit Erfolg thätig sind, der Angriss wird vor Allem auf dieses "Außenwert" der Kirche, auf diese "Vormauer aller Autorität" gerichtet, und je wüsthender die Revolutionäre sind, desto glühender ist auch ihr Haß gegen die Gesellschaft Jesu. Haben wir es nicht noch in unsern Tagen erlebt, als sie die rothe Republik in Paris, Lyon, Marseille proklamirten? In Marseille und Lyon wurden die Jesuiten vor allen Andern in's Gesängniß geworsen, und in Paris waren sie es vorzügslich, welche die Commune als Opfer ihrer Kache auße wählte.

Die Gegner wollen aus der Unterdrückung der Gesellschaft Jesu im Jahre 1773 Gründe gegen dieselbe hernehmen; ich wüßte aber nicht, was in den Augen des Unbefangenen den Orden mehr erheben könnte. Wer

<sup>1)</sup> Die römischen Bapfte III, 209.

<sup>2)</sup> Allg. Gesch. B. 23, Kap. 9. (Stuttgart 1832. VI. 201.)

waren die Feinde, welche vor allen Andern diese Unterdrückung bewirkt haben? Die geschworenen Feinde des Christen=
thums. Was ihre Absicht? Der Sturz der Altäre und
der Throne. Was ihre Anklagen? Die gemeinsten Ver=
dächtigungen und Verläumdungen. Was ihre Procedur?
Sie war ein Hohn auf die gesetlichen Formen eines regelmäßigen Gerichtes. Was die Folgen? Die größten
Nachtheile für den Unterricht der Jugend, für die Missionen unter den Heiden, für das Wohl der Kirche, für
die Ordnung des Staates selbst: denn "die Vormauer
aller Autorität" war gefallen. Die Revolution brach herein.

## 15. Die Staatsgefährlichkeit der Jesuiten.

Um die Staatsgewalt zu einem Vorgehen gegen die Zesuiten zu vermögen, glaubten selbst die erbittertsten Teinde des Ordens zwingende Beweggründe ihr vorsstellen zu müssen. Es war ihnen nicht unbewußt, daß die preußische Verfassung mit ihren Grundrechten und Freisheiten die Niederlassungen des Zesuitenordens gestatte und deßhalb verändert werden müsse, falls man gegen diese einschreiten wolle. Diese Ansicht hatte sich während der beiden letzten Jahrzehnten in Preußen Bahn gebroschen. Nicht nur die unangesochtene Existenz der Klöster von Seiten der Regierung, sondern auch verschiedene Vorgänge in den preußischen Kammern beweisen solches 1).

<sup>1)</sup> Noch jüngst sagte darum der gewiß nicht jesuitenfreunds liche Abgeordnete v. Kardorff auf dem Reichstage: "Es war im preußischen Abgeordnetenhause die Klosterfrage in Anregung gebracht worden. Können die Herren (im Centrum) heute wirks

Man tann also die Jesuitenhäuser nicht auflösen, wenn man nicht borher durch Ausnahmsgesetze die durch die Berfaffung Allen gewährte Freiheit beschränkt, um preußische Bürger von den Wohlthaten des allgemeinen Rechtes auszuschließen. 1)

Durch dieses Ausnahmsgesetz würde die auch den Ratholiken garantirte Cultusfreiheit verlett. "Die reli= giöse Freiheit," so schließen mehr denn 300 frangösische Abvotaten in einem berühmten Rechtsgutachten, "befteht darin, daß man nicht bloß die bestimmten Gebote einer Religion, sondern auch die Rathschläge derselben befolgen kann. Nun ift es ein Grundfat der katholischen

lich fagen, daß fie die Lösung der Klosterfrage in einem Ihnen ungunftigen Sinne erwarteten, nachdem das Ministerium sich aus= brudlich auf ihre Seite gestellt hatte, nachdem eine große Partei im Saufe, ju der ich felbst gehörte, der Meinung war, daß unfer verfaffungsmäßiges Berfammlungs= und Bereinsrecht auch den Rlöftern gegenwärtig zu Gute fommen muffe wie allen anderen Bereinen ?" Stenogr. Bericht. 31. Sigung. G. 533.

1) Ueber die juriftische Seite der Ordensfrage fiehe: Archiv für kath. Kirchenrecht XXIII, 369 a. a. D. Hiftor. polit. Blätter LXI, 375 ff., dann folgende Schriften: "Die firchliche Freiheit und die bayerische Gesetgebung" (Regensburg); "die religiösen Orden" (Paderborn 1865); Freiherr v. Retteler, "die Jesuiten in Mainz" (Mainz 1864) und "Ein zweites Wort über die Jefuiten in Maing" (Maing 1864). Die erfte biefer vortrefflichen Broschuren des Bischofs von Mainz enthält die berühmte Rede Berryer's "über die rechtliche Stellung der religiöfen Benoffen= schaften" (gehalten in der Deputirtenkammer am 5. Mai 1845), die zweite aber das Gutachten von 300 französischen Juriften (de Batismesnil und Genoffen), welches trot der frangöfischen Regierung und ber Rammern in dieser Angelegenheit Bahn gebrochen.

Religion, daß man durch das Ablegen der Gelübde und durch die Beobachtung der Regeln, denen man sich durch die Gelübde unterwirft, einen Rath der hl. Schrift befolgt. Berbietet man das Ablegen von Gelübden und die Befolgung bon Ordensregeln, fo berftößt man gegen die Constitution, nach welcher Jeder seine Religion mit gleicher Freiheit bekennen fann. Beftande ein folches Berbot, so mare die Freiheit keine gleiche mehr für den Katholiken und für den Protestanten oder Juden; denn diese dürfen ihre Religion nach deren ganzem Umfang bekennen, während der Katholik die seinige nur in beschränktem Maße bekennen, und namentlich nicht das thun dürfte, was seine Kirche als den höchsten Grad driftlicher Bollfommenheit betrachtet."

Dieje Worte find fo flar, daß fie keiner Erläute= rung bedürfen. Gine folche Beschränfung der Rultusfreiheit mare aber für das katholische Volk um fo emporen= der, als sie selbst bei den Türken nicht gekannt wird. Eine schöne Freiheit bestände mahrlich in Preußen, wenn die Kinder des katholischen Bolkes, um den bon ihrer Religion als hohe Vollkommenheit gepriesenen Lebens= beruf ausüben zu können, das Baterland verlaffen und zu den Mohamedanern gehen müßten!

Man sage nicht, der Jesuitenorden ist der Kirche nicht wesentlich. Bur vollen Kultusfreiheit gehört doch wahrlich nicht, daß man bloß das ausüben darf, was die strenge Pflicht als nothwendig hinstellt. Würde ich frei sein, wenn ich nichts thun dürfte, als was zu meinem Leben nothwendig und wesentlich wäre? Im

Bellengefängniß hätte ich größere Freiheit!

Der Jesuitenorden ist jedenfalls eine kirchliche Institution, ein wenn auch untergeordnetes Glied am kirch= lichen Organismus. Wer wird aber Andern das Recht einräumen, ein Glied seines Körpers deßhalb abzu= schneiden, weil es zum Leben nicht wesentlich wäre?

Unsere Zeit will keine Einmischung des Staates in die Gemiffensangelegenheiten. Nun, bei den Gelüb= den, welche, ftrenge genommen, allein den Menschen zu einem Jesuiten machen, handelt es sich, wie das preußische Staatsministerium des Innern in Anschluß an die bisherige "gerichtliche und administrative Prazis" am 16. April 1862 erklärt hat, "bem Staate gegenüber immer nur um eine bloge Gemiffenspflicht." Gbenfo ift die Beobachtung der Regeln, der Gehorfam, die Saus= ordnung und Lebensweise, der Anschluß an den Orden und das Verbleiben in demfelben, kurz die ganze Or= ganisation des Ordens in Deutschland eine reine Gewiffensfache, die lediglich durch die freie religiofe Ueberzeugung der Betreffenden ohne den mindesten äußern Zwang zu Wege gebracht wird. Wo wäre also die Gewiffensfreiheit, wenn man fich in folche nach ber Bor= schrift der bom Staate anerkannten katholischen Religion geordneten Gewiffensangelegenheiten einmischen dürfte ?

Doch man würde durch die wider den Orden verlang= ten Gesetze auch die Gewissensfreiheit im Wesentlichen verletzen. Gestützt und vertrauend auf das durch die Verfassung eingeräumte Recht haben viele preußische Bürger sich dem Orden angeschlossen und zwar in unwiderrussicher Weise durch die Gelübde. Denn die Ge= lübde sind das einzige Thor zum Ordensleben, und nach den Grundfäten des katholischen Glaubens ift der Bruch der Gelübde ein schweres Verbrechen wider die Religion. Die geforderten Ausnahmsgesetze würden mithin jenen preußischen Bürgern die Alternative stellen, entweder die Gelübde und ihren Beruf in Widerspruch mit ihrer Religion zu brechen, oder das Baterland zu verlaffen. Entscheiden fie sich für das lettere, so treffen die Aus= nahmsgesetze fie deßhalb, weil sie, treu ihrer Pflicht, ge= mäß den Forderungen ihrer Religion, am Orden unverbrüchlich halten wollen; fie würden verfolgt um ihrer Religion willen, einzig um ihrer Religion willen. Denn welches Gesetz haben bisher die preußischen Jesuiten übertreten? Bon taufend feindlichen Luxaugen bewacht, find fie bisher noch feines Bergehens wider die Gefete überwiesen worden. Diese lonalen Unterthanen, so ver= langen die Gegner, sollen also wegen ihrer Religion profcribirt werden.

Die Ausnahmsgesetze wären somit, um Alles kurz zusammenzufassen, nicht bloß ein Schlag wider die Zesuiten, sie wären ein Schlag wider die Kirche, deren Orden man unterdrückte; wider die Katholiken, deren Kultussreiheit man beschränkte; wider das katholische Bolk, dessen Kinder man aus dem Lande vertriebe; wider die Verfassung, an deren Grundrechten man rüttelte; wider das Reich, dessen Freiheiten man schädigte.

Die Tragweite solcher Ausnahmsgesetze ahnend, suchen die Gegner das Volk für dieselben zu stimmen durch den Alarmruf: "das Baterland ist in Gefahr." Also das deutsche Reich, dem eine Million Bahonnette

zur Verfügung steht, ist in Gefahr wegen einiger wehr= losen Priester! Es klingt fast närrisch, und doch wird es gerade von denen am meisten wiederholt, welche die preußische Macht über alle Völker der Welt erheben. Was sagen dieselben denn, um ihren Alarmruf zu mo= tiviren?

Wenn man die Resolutionen, Reden und Adressen gegen die Jesuiten liest, so kann man aus dem Wuste der Phrasen etwa folgendes Raisonnement herausfördern: Die Jesuiten besitzen großen Einfluß auf Klerus und Volk und benutzen denselben zum Verderben des Staates; also müssen sie vertrieben oder wenigstens durch versschiedene Verbote unschädlich gemacht werden.

Befiten die Jefuiten Einflug auf Klerus und Bolt? Verfteht man darunter, daß fie bom Klerus und Volt geachtet und geliebt werden, so ift dies eine That= fache, welche sich in den zahlreichen Adressen und Erflärungen aus allen Theilen des Landes unumwunden aus= spricht. Uebrigens war solches aus den Missionen genug bekannt. Welcher Andrang des Volkes zeigte fich dort nicht zu den Predigten, zum Beichtstuhl der Miffionare? Welch' rührende Beweife der Anhänglichkeit beim Weggehen der= felben? Glauben etwa die Gegner, daß diese Liebe durch Gewalt aus dem Herzen des Volkes geriffen würde? Mit Nichten. Wenn die Negerstämme Afrika's noch hundert Jahre nach der Abreise der Jesuiten von den "guten Bätern" sprechen, so wird auch das deutsche Bolk fie nicht sobald aus dem Sinne verlieren, als fie durch die Polizei aus den Augen geschafft werden. Im Gegentheil, das katholische Volk wird, je mehr ihr sie mißhandelt, verfolgt, vertreibet, immer mehr sich in der Liebe, Anhänglichkeit, Vertheidigung mit ihnen Eins fühlen. Statt einer Hand voll Patres werdet ihr so 14 Millionen Jesuiten haben.

Den Jesuiten selbst wäre es jedoch leicht, diesen ihren Einfluß zu vernichten, wenn sie nämlich, wie die Gegner vorgeben, denselben zum Verderben des Staates gebrauchten.

Der Orden hat es an seinen Mitgliedern, wie oben ausgeführt, besonders auf den Geist der Liebe, der Wissensichaft, der weisen Mäßigung abgesehen. Diese Eigensichaften müssen ihnen nothwendig das Herz des Volkes gewinnen. Daß es wirklich nur diese Beweggründe sind, um derentwillen sie thatsächlich vom Volke geachtet werden, bekennen laut alle jene Adressen und Erklärungen von Tausenden deutscher Männer.

Ihr ganzer Einfluß auf das Volk gründet sich also in der Ueberzeugung desselben von ihrer Wissenschaft und Tugend. Wenn darum sie selbst durch unmoralische oder staatsgefährliche Lehren dieses Fundament untergrüben, stürzte auch ihr ganzer Einfluß zusammen. Nichts ist also ungefährlicher als die "Machtstellung des Ordens." Das Geschrei der Gegner ist ein blinder Alarm.

Die Anklage von antinationalen, kulturfeindlichen, unmoralischen Bestrebungen haben wir genugsam in unserer Schrift beleuchtet. Im Lichte der thatsächlichen Wahrheit erscheinen sie als hohle Phrasen, leere Vers dächtigungen, schmachvolle Verläumdungen.

Der Jefuitenorben.

Diese Anklagen gelten übrigens nicht nur den Jesuiten, sondern der ganzen Kirche.

Rennt Bluntschli die Jesuiten "Sklavenzüchter" und ihre Forderung von Freiheit eine "Berhöhnung" der gesetlichen Freiheit, so ist jenes Wort offenbar nicht im wörtlichen Sinne zu nehmen. So viel weiß auch vielleicht Bluntschli aus der Geschichte, daß Niemand eifriger, standhafter, heldenmüthiger die Freiheit der In= dianer gegen die spanischen und portugiesischen Sklaven= züchter vertheidigt hat, als die Jesuiten. Wurden sie nicht deßhalb gerade von den Sklavenzüchtern aus den portugiesischen Besitzungen in Maranhao vertrieben ? ') Bluntschli versteht das Wort im tropischen Sinne, er meint damit die "Sklaverei" und "Dienstbarkeit", in welcher nach seiner Ansicht die römische Kirche und der Klerus den Menschen gefangen hält: also den Glauben an die von der kirchlichen Autorität gepredigten christ= lichen Dogmen, die Erfüllung der kirchlichen Gebote. Sein Angriff gilt nicht nur den Jesuiten, sondern der ganzen Kirche.

Nennt Bluntschli die Jesuiten ein wohlgerüstetes feindliches Heer im Dienste Roms, so ist auch dieses hinwiederum bildlich gesprochen, um die Vertreibung der Jesuiten "vom hl. Boden des Vaterlandes" zu motiviren. Denn in Wirklichkeit sind die Jesuiten keine Soldaten, noch haben sie etwas mit dem Militairwesen zu thun. Nennt der hl. Ignatius nichtsdestoweniger seinen Orden eine Miliz, die unter dem Banner des Kreuzes Christus,

<sup>1,</sup> Sandelmann, Brafilien. Berlin 1860. S. 244 ff.

dem Herrn, dient, so schließt er sich nur an den Sprach= gebrauch der katholischen Kirche an, die sich nach den Worten der hl. Schrift gleichfalls "eine streitende" nennt. Auch ist die Kirche nicht minder "im Dienste Roms", da sie ja dort ihr Oberhaupt hat und dessen Aussprüche ex cathedra als unfehlbare Dogmen aufnimmt, mögen diese auch Herrn Bluntschli und Consorten "dem mo= dernen Staate" und der Freiheit zugleich den Krieg zu erklären scheinen. Endlich ist die Organisation des Or= dens, so gut sie sein mag, nur ein schwaches Menschen= werk gegenüber der göttlichen unverwüstlichen Einrichtung des von Chriftus gegründeten Reiches, die Zahl seiner Genossen winzig in Vergleich mit den Millionen der Weltkirche, sein ganzes Sein und Wirken ganz und gar abhängig von dem immensen Körper, dessen geringstes Glied er ist. Der Angriff gegen "das feindliche, wohl= organisirte Heer im Dienste Roms" gilt also im Grunde der Kirche, was Bluntschli nicht in Abrede stellt. Er fagt ja ausdrücklich von den Jesuiten: "Diese haben die ganze katholische Kirche in Bereich ihrer Herr= schaft gebracht, so daß es jett schwer ist, zwischen katho= lischer Kirche und jesuitischem Romanismus zu unter= Scheiden."

Hiermit ist der ganze Unsinn, aber auch die ganze Bedeutung der Anklage auf die Staatsgefährlichkeit der

Jesuiten an den Tag gelegt.

Ich sagte, der ganze Unfinn. Denn wie kann es im Ernste einem Staatsmanne einfallen, die katholische Kirche als staatsgefährlich hinzustellen? Und wenn ihm auch so etwas in den Sinn käme, wir Katholiken haben 14\*

nach den Gesetzen das Recht zu fordern, daß man unsere Kirche nicht als staatsgefährlich lästere und maßregele.

Ich fagte: die ganze Bedeutung. So hat auch das katholische Volk die Jesuitenhetze aufgefaßt, sie sei nur ein Vorpostengesecht, im Grunde gelte sie dem Klerus, der Kirche, ja der Autorität selbst, welche die Jesuiten so energisch vertheidigen.

Die Angriffe auf die Kirche schlagen nach dem Zeugnisse der Geschichte stets zum Verderben derer aus, die
sie wagen. Wo sind denn die Cäsaren, die Fürsten,
die Staatsmänner, die Gelehrten, welche sie vormals
besehdeten? Sie sind nicht mehr, die Kirche ist geblieben. Diese von Gott auf einen Felsen gebaute Feste
trott nun 18 Jahrhunderte allen Angriffen. Wie muß
es den sie bestürmenden Feind grausen, wenn er den
Grund ihrer Gräben ganz mit den gebleichten Gebeinen
derer bedeckt sieht, die dasselbe thörichte Wagstück unter=
nahmen? Aber die Kirche will Niemanden verderben,
Alle retten; sie bietet insbesondere dem Staate ihre zum
Gutesthun immer offene Hand, um mit ihm die socialen
Schäden zu heisen.

"Wenn nicht alle Zeichen der Zeit trügen", rief jüngst ein geseierter Redner des Reichstags, "so steigen aus den innern Verhältnissen der Völker, aus ihren wirthschaftlichen und socialen Zuständen schwere beängstigende Sewitter herauf. Mit den Bahonnetten wird man dagegen nicht ausreichen."

Niemand widersprach dieser letzteren Bemerkung, mochte auch Jemand rufen, konfessionslose Schulen wür= den helfen. Wohl hat man mit Bayonnetten die Commune in Paris besiegt; hat man aber dadurch die socialen Miß=
stände gehoben, die kommunistischen Ideen vertilgt, deren Ausdruck sie war? Nein, nur die Rache geweckt, welche diese Ideen um so schärfer ausprägte; nur ihre Träger in alle Welt zerstreut, welche sie in unzähligen Arbeitern entzündeten. Bayonnette reichen gegen die socialen Gefahren nicht aus.

Man täusche sich nicht; diese Ideen greifen wie die Pest um sich, wo Unglaube und Pauperismus die Gemüther vorbereiten. Mit konfessionslosen Schulen würde man Del ins Feuer gießen, weil, wie ihre Vertheidiger zugeben und die Ersahrung in Nordamerika beweist, Iwee und Wirkung dieser Schulen eine gegen den Dogmenunterschied indisserente und darum dogmenlose Religion, d. i. der Unglaube des Volkes, ist. Mit unsbestimmten religiösssittlichen Gefühlen und philosophischen Grundsätzen, wie die konfessionslose Schule sie verbreiten will, richtet man bei den Massen gar nichts aus, besonders wenn die Unterdrückung des christlichen Dogmensglaubens und das den Unglauben begleitende Sittenverderben der der ben den mächtigsten Damm gegen das Uebersstuthen kommunistischer Ideen niederreißt.

Manche vornehme Herren werden das bestreiten. Sie wissen eben nicht, wie einem Armen in dem durch den Pauperismus geschaffenen Elende zu Muthe ist. Sie können darum nicht begreifen, was für eine übermensch= liche Kraft gefordert werde, um seine Gefühle in dieser Lage zu bezwingen, um der Stimme des Verführers

sein Ohr — oder vielmehr, da sie überall erklingt, sein

Berg zu verschließen.

Empfindet das Volk die Noth der Armuth und zeigt der Luxus herzloser Großen ihm den klaffenden Abgrund zwischen reichen und niedrigen Klaffen, so kann nur der Glaube, die feste Ueberzeugung von den christ=lichen Dogmen und göttlichen Geboten, die Furcht vor Gott und der Ewigkeit, dasselbe gegen die socialen Irr=thümer bewahren.

Diejenigen also, welche die christlichen Dogmen durch die gewaltige Macht des lebendigen Wortes dem Volke fort und fort einpflanzen und durch die Heilmittel der Religion lebendig erhalten — die Kirche, der Klerus, die Orden — sie sind die mächtigsten Gegner des Sozialismus. Thorheit wäre es darum, wenn der Staat in den drohenden socialen Gefahren diese zurückstieße; wenn er durch seine Waßregeln die sociale Frage noch durch einen religiösen das ganze Volk dis in den tiefsten Grund des Herzens trennenden Zwiespalt vermehrte; wenn er durch seine Gesetze die in Fluß begriffene Entwickelung von den christlichen Principien zu den socia-listischen Ideen begünstigte.

Was wäre die Folge davon?

Ich fürchte, diese Entwickelung vom Staat zur inter= nationalen Commune würde ihren Gang vollenden. Dann würden vor Allem die den Rothen verhaßten "Schwar= zen", aber mit ihnen auch die liberalen Herren zum Gefängniß geschleppt werden. Dort könnten sie in der Einsamkeit der Zelle, Angesichts des Todes, ganz nahe bei den "Schwarzen," über die Mißgriffe in der Politik nachdenken, und ich zweifle dann nicht, welches das Re= sultat dieser Erwägung sein würde.

Als der liberale Gerichtspräsident Bonjean durch die Pariser Commune in das Gefängniß mit Jesuiten zusammen eingesperrt, mit diesen zugleich das erste Rache= opfer der Kommune werden sollte, rief er kurz vor sei= nem Tode aus: "Ich habe viel Schlechtes von den Jesuiten gesagt und sie nach Kräften verfolgt, jetz haben sie mich bekehrt."

Gefängniß und Todesnähe würden bei socialen Un= ruhen in ähnlicher Weise unsere Liberalen von ihren Vorurtheilen bekehren und sie mit den katholischen Geist= lichen und selbst mit den Jesuiten aussöhnen. Doch dann ist es zu spät.

Wäre es nicht besser, Thiers nachzuahmen, der, durch die socialistischen Unruhen von 1848 besehrt, bei der Discussion über die Unterrichtsfreiheit seinen frühern Standpunkt in der Ordensfrage änderte und an sein voriges Benehmen erinnert, ohne Furcht und, ohne Schwäche antwortete: "Ja, in Gegenwart der Gefahren, die der bürgerlichen Gesellschaft drohen, habe ich denen die Hand gereicht, welche ich vorher bekämpste; meine Hand ruht in der ihrigen, und sie bleibt darin zur Verstheidigung in dieser Gesellschaft, die unseren Gegnern gleichgültig sein mag, die aber meine höchste Theilnahme erregt." (Assemblée législative, séance du 18. janvier 1850.)

»Oui, en présence des dangers que court la société, j'ai tendu la main à ceux que je combattais la veille; ma main est dans la leur, et elle y restera pour la défense de cette société qui peut être indifférente à nos adversaires, mais qui me touche profondément.»

Während wir die Correctur dieses Bogens besorgten, wurde uns ein Schriftchen zugeschickt, dessen Lesung wir angelegentlichst empfehlen, nemlich:

#### Aktenstücke

betreffend

### Die Zesuiten in Deutschland,

gesammelt und mit Erläuterungen verfeben

bon

Dr. Christoph Moufang,

Domcapitular zu Mainz, Mitglied des Reichstags. Mainz, Berlag von Kirchheim.

### Anhang.

#### Namen der Generalobern des Jesuitenordens.

Die Gesellschaft Jesu zählt bis jett 22 Generäle. Wir lassen ihre Namen mit Angabe ihres Todesjahres

hier folgen:

Der hl. Ignatius von Lopola † 1556, Jacobus Lainez † 1565, der hl. Franz Borgia † 1572, Everard Mercurian † 1580, Claudius Aquaviva † 1615, Mutius Vitelleschi † 1645, Vincentius Caraffa † 1649, Franz Piccolomini † 1651, Alexander Gottifredi † 1652, Goswinus Nictel † 1664 Joannes P. Oliva † 1681, Carl von Nopelle † 1686, Thyrfus Gonzalez † 1705, Mich. Ang. Tamburini, † 1730, Franz Rey † 1750, Ignatius Visconti † 1755, Alopfius Centurione † 1757, Laurentius Ricci † 1775.

Nach Wiederherstellung der Gesellschaft: Thaddäus Brzozozowski + 1820, Alonsius Fortis + 1829, Joannes

Roothaan † 1853, Betrus Bedr.

#### Alebersicht der Entwickelung der Gesellschaft Jesu.

Bei der Gründung im J. 1540 zählte sie 40 Ge= nossen, 1543 bereits 80.



Alls der hl. Ignatius 1556 starb, besaß der Orden über 100 Häuser in 12 Provinzen: Italien, Sicilien, Ober=Deutschland, Nieder=Deutschland, Frankreich, Aragonien, Castilien, Bätica (Andalusien), Portugal, Brassilien, Ethiopien, Indien.

Im Jahre 1616 hatte der Orden 32 Provinzen; in Italien: Kom, Sicilien, Neapel Mailand, Be=nedig; im Portugiesischen Reiche: Portugal, Goa, Malabar, Japan, Brasilien; im Spanischen Reiche: Toledo, Castilien, Aragonien, Bätica (Andalu=sien), Peru, Paraguay, Neu-Granada, Mexico, Phislippinen; in Frankreich: Francien, (Paris), Aqui=tanien (Gascogne), Lyon, Toulouse, Champagne; in Deutschland, Oesterreich und die rheinische Ordensprovinz; in Belgien: Flandro-Belgien, Gallo-Belgien; in Polen, Lithauen.

Damals besaß die Gesellschaft 23 Profeßhäuser, 372 Collegien, 41 Noviziate, 123 Missionshäuser und Residenzen, und zählte im Ganzen 13,112 Mitglieder.

Ungefähr hundert Jahre später 1710 waren folgende 6 Provinzen noch hinzugekommen: China (Bice-Provinz), Chili, Quito, England, Böhmen und die rheinische Provinz hatte sich in Unter- und Oberrhein getheilt. — Profeshäuser gab es damals 24, Collegien, Akademien und Chmnasien 612, Noviziate 59, Residenzen (kleinere Ordenshäuser) 340, Convicte und Seminarien 157, Missionsstellen 200, Mitglieder 19,998, worunter 9,957 Priester.

Im J. 1759, zur Zeit als die große Verfolgung begann, welche mit der Aufhebung der Gesellschaft

endigte, zählte man 41 Provinzen, 24 Profeßhäuser, 61 Noviziate, 669 Collegien, 340 Residenzen, 171 Se= minarien, 271 Missionsstellen und 22,589 Mitglieder, darunter 11,293 Priester.

Nach Wiederherstellung des Ordens gab es im J.

1834: 2684 Jesuiten; 1844: 4133; 1854: 5510;

1863: 7529; 1870: 8841, darunter 3869 Priester,

2420 Scholastifer, 2552 Laienbrüder in 5 Assistenzen
(Italien, Deutschland, Frankreich, Spanien, England)

und 22 Ordensprovinzen: Rom, Neapel, Sicilien, Turin,

Benedig; — Belgien, Deutschland, Gallizien, Oester=

reich, Niederlande; — Champagne, Francien (Paris),

Lyon, Toulouse; — Aragonien, Castisien, Mexico; —

England, Irland, Maryland, Missouri und die Vice
Provinz Canada.

### Inhaltsverzeichniß.

| 1. | Forwort                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. | <b>Das Gesethuch der Gesellschaft Jesu</b> . Das Institutum<br>Soc. Jesu Hauptquelle. — Unkenntniß der ascetischen Sprache.<br>— Die Obligatio ad peccatum. Die besten Erklärer<br>des Instituts. — Festhalten des Ordens an den Constitu-<br>tionen. — Die Monita secreta |
| 3. | Die Jesuiten ein resigiöser Grden. Der Jesuitenorden ist keine geheime Verbindung. Einmischung in Politik verboten. — P. de Ravignan. — Maßlose Verdächtigungen. — Die Jesuiten sind reguläre Kleriker, nicht Mönche                                                       |
| 4. | 3weck der Gesellschaft Jesu. Ift es die Weltherrschaft? — Wahrer Zweck die Rachfolge Chrifti — Begeisterung ber                                                                                                                                                            |

- 5. Mittel zur Vervollkommnung seiner selbst. Der innere Geist. Die eigene Thätigkeit zur Vervollkommnung seiner selbst die Hauptsache. Sind die Jesuiten Kationalisten? Ausbildung der Mitglieder in den Wissenschaften. Die scholastische Lehrmethode. Ausbildung in speciellen Fächern
- 7. Der Gehorsam. Der Jesuitengehorsam ist kein unbestingter. Kanke nahm seine deßsällsige Beschuldigung zurück. Erklärung der drei Ministerien im preußischen Landtag 1869/70. Die Ordensstatuten verwersen den besdingten Gehorsam. Die zweiselhaften Fälle. Dr. Wesber's Behauptung. Der Jesuitenorden besitzt keine äußern Gewaltmittel zur Erzwingung des Gehorsams. Das Motiv seines Gehorsams ist Gotses Wille. Der blinde Gehorsam. Der "Cadaver." Milde und Liebe der Vorzgeichten. Berschiedenheit vom militärischen Gehorsam. Ossenheit der Untergebenen gegen die Obern. Schwierigsteit des Gehorsams. Die Jesuiten machen überall Propaganda sür ihren Gehorsam
  - 8. Mittel zur Förderung des fremden Seelenheils. Besfolgen die Jesuiten den Grundsatz: der Zweck heiligt das Mittel? Gutes Beispiel. Gebet. Exercitien und Missionen. Marianische Congregationen. Vorzügliche Pflege der Armen und Ungebildeten. Unterricht der Jugend und äußere Missionen. Zeugniß des Papstes Clemens XIII. Das Urtheil Fischer's . S. 95—197

- 12. Erfolg der Virksamkeit des Grdens auf dem Gebiete der Schulen. Die Protestanten Baco, Grotius, Mascaulah über die Jesuitenschulen. Statistische Angaben über ihre jehigen Unterrichtsanstalten in Frankreich, Belgien, Italien, England. Zeugniß Lamartine's über die von den Jesuiten ertheilten Erziehung. Borwürfe Bluntschlis. Zeugnisse des K. Leopold I. von Belgien, des englischen Präsidenten von Calcutta, Thiers'. Protest der Jesuitenschüler gegen die Anklage der Internationale. Das rothe Tuch Bluntschlis. Leistungen der Jesuiten auf dem Gebiete der Wissenschaften S. 150—163
- 13. Erfolge in den äußern Missionen. Dallas, Mascaulah, A. v. Humbold u. A. über die Missionen der Jesuiten. Verbreitung christlicher Kultur. Zerstörung der Missionen und der Kultur durch die Austhebung der Gessellschaft. Livingstone über die Nachhaltigkeit ihres Wirkens in Afrika Gegenwärtiger Stand der Jesuitens Missionen. Mission der deutschen Jesuiten in Bombay. Ihre jezigen Erfolge. Opfermuth. Sorge für die deutschen Auswanderer. Urtheile von Protestanten. Wie muß der Katholik über den Orden denken? S. 163—180

- 36. Die Staatsgefährlichkeit der Jesuiten. Stellung der Fesuiten in Preußen. Rechtsgutachten von 300 französischen Advokaten. Die Gelübde sind dem modernen Staate gegenüber "nur eine bloße Gewissenspflicht." Ein Aussnahmegesetz gegen die Jesuiten verletzt die Gewissensfreiheit. Einfluß der Jesuiten auf Klerus und Volk. Bluntschlisseine "Sclavenzüchter" und sein "organisirtes Heer." Die Angrisse gegen den Orden sind im Grunde gegen die kath. Kirche gerichtet, widersinnig und erfolglos. Von anderer Seite drohen dem Staate Gesahren, die durch Besehdung der Kirche verhängnisvoll für ihn werden. Ausspruch Thiers' in der Legislative vom J. 1850 S. 203—216

Verlag von Friedr. Bustet in Regensburg, zu beziehen durch alle Buchhandlungen:

## Gesellschaft Zesu,

ihr Zweck, ihre Sakungen, Geschichte, Aufgabe und Stellung in der Segenwart.

#### F. J. Buß,

Univerfitatsprofeffor in Freiburg.

1744 Seiten in 2 Bänden. Preis 1 fl. 30 fr. — 26 Ngr.

Der ursprünglich sehr hohe Preis war seither ein Hinderniß für die größere Verbreitung dieses gediegenen Werkes. Die gegenwärtigen Verhältnisse erheischten die Beseitigung dieses Hindernisses, damit möglichst Viele von diesem Buche Kenntniß nehmen und an der Hand gesichichtlicher Thatsachen sich über den Iesuiten-Orden beslehren und dieser Belehrung weiter verbreiten können.

### Die Arluiten

und die

#### Internationale.

Eine Thatsache aus dem Jahre 1871. Nach dem französischen Originale des P. A. de Ponlevon S. J.

Billige Volksausgabe des Schriftchens: Die Opfer der Insurrektion zu Paris aus der Gesellschaft Jesu im Jahre 1871. Preis 12 fr. — 4 Ngr.

Dieser einfache aber höchst interessant und spannend gegeschriebene Bericht über die Gefangennahme und Hinrichtung von fünf Bätern der Gesellschaft Jesu durch die Pariser Commune liesert den thatsächlichen Beweiß, daß die Internationale die erbittertste Feindin der Gesellschaft Jesu ist, weil diese eben durch ihr Beispiel und durch ihre Lehre jeglicher Autorität in Kirche und Staat ein kräftige Stütze bietet. Die Verbreitung dieses so billigen Schriftchens ist dringend zu wünschen.

#### Vater Florian Zaucke, ein Jesuit in Paraguan (1748—1766).

Nach dessen eigenen Aufzeichnungen von A. Kobler, P. d. G. J.

Mit Abbild. 712 S. fl. 8. 1870, 3 fl. 9 fr. — 1 Thir. 24 Mgr.

Die "fatholische Bewegung" enthält über dieses Buch fol-

gende Rezension:

"P. Banke, ein Jefuit in Paraguan (1748-1766) fo nennt fich ein außerst intereffantes, bei Buftet in Regensburg er= schienenes Buch. Es ist der einfache und schlichte, treuherzige Bericht eines helden der Miffion, den der herausgeber alles Brei= ten und Ueberflüffigen entfleidet, uns gibt. Wenn Baute felbft im Vorworte seines Manuscriptes bemerkt: "Möge der Leser nicht ermüden in der nöthigen Geduld" so mag das bezüglich des Manuscriptes von 1046 Seiten zutreffend sein — auf das vorliegende Buch findet es keinen Bezug. Das Werk ist wahrhaft "eine Reliquie aus einer Zeit, auf welche auch jetzt noch ein Katholit nicht ohne ein gemischtes Gefühl von Freude und Schmerz zurückschauen wird." Ein bewegtes, mühevolles, originelles Leben thut sich vor uns auf, wenn wir dies Buch lesen, ein Leben, vor dem all' unsere liberalen Maulhelden erröthen muffen, ein Leben, das in heiliger Liebe ein sociales Paradies, soweit es bei uns Menschen möglich ift, hervorzuzaubern verftand. Allein nicht bloß die Patres Jesuiten sehen wir wahre Civilisation verbrei= ten, wir folgen nicht blos den wilden Stämmen auf ihren 3ugen, in ihre Hitten, wir erbauen uns nicht blos an ihrem inni= gen, treuen Chriftenleben; auch für das Land, seine Thäler und Fluffe, seine Thiere und Pflanzen zeigt Baute eine äußerft feine Beobachtungsgabe und umfaffende Kenntnig. Jeder Lefer durfte also viel in diesem Buche lernen. Namentlich muß das dritte Kapitel "Lebensweise, Sitten und Gewohnheiten der Indianer" interessiren, zumal § 8 "die ehelichen Verhältnisse unter den Indianern," und § 9 "die Kinderzucht." Kührend und beschämend sir unsere civilisirte Welt ist im 4. Capitel § 3 "Züge aus dem feelforglichen Wirken." Die Abschnitte über den fogenannten Jesuitenkönig Nicolas, über das Benehmen der Spanier und spanischen Behörden und endlich die Austreibung der Jesuiten selbst dürften nicht weniger ansprechen. Ueberhaupt, wie man durch das Buch das Wirken der Jesuiten bewundern lernt, ebenso wird es Einem flar, warum Spanien feine amerikanischen Colo= nien verloren hat — es hat sich selbst den Boden unter den Füßen weggezogen durch die thörichte, ächtliberale Vertreibung Dieser intelligenten, nur Gott und das Beil der Seelen im Auge habenden Ordensleute."

Der Jesuitenorben.

Im gleichen Berlage find erschienen und konnen durch alle Buchhandlungen bezogen werden:,

#### Muftrirte Folksausgabe

### Conrad von Bolanden's

Gesammelten Schriften in vollständigen Berien.

Rede Serie bringt eine Sammlung selbstständiger Romane bon Conrad von Bolanden und wird fich auf einen Umfang von circa 20 heften erstrecken. Jedes heft fostet 12 fr. - 4 Mgr. Auf jedes Heft trifft ein Bild. Für die erste Serie sind die berühmt gewordenen Romane: Euthers Brautfahrt mit 4 Bilbern - Frang von Sickingen mit 6 Bilbern - Barbaroffa mit 8 Bilbern - und Angela mit 3 Bilbern bestimmt, welche ausnahmsweise 21 Lieferungen umfassen, wornach die ganze erste Serie 4 fl. 12 fr. — 2 Thlr. 24 Ngr. kostet. Jeder Jubscribent macht fich nur jum Bezuge jener Serie complet ver-

Sindlich, von der er das erste Seft abgenommen hat. Dieses Unternehmen ist nach allen Richtungen hin geeignet, Die Lude auszufüllen, welche in Bezug auf fatholische novelliftifche Literatur für's Bolf bestanden hat, eine Lude, die es in Taufenden von Fällen möglich gemacht hat, daß die unwürdigften Spetulationen auf die allenthalben bestehende Lejeluft auch in fatholische Säuser eingedrungen find und bort ihr Gift verbreitet haben. - Möge dasselbe nun von Allen gewürdiget und geforbert werden, benen die Macht der Preffe, namentlich jene der ichonen Literatur, flar geworden, und denen an erfolgreicher Be-

fämpfung einer antifirchlichen Richtung gelegen ift.

Bolanden's Romane find auch einzeln zu haben

und fosten: Socialer Roman aus ber Gegenwart. 264 Seiten Angela. fl. 1. 6 fr. oder 21 Mgr

Barbaroffa. Siftorifder Roman aus dem XII. Jahrhundert. 2. Aufl. 784 S. fl. 2. 30 fr. — Thir. 1. 15 Mgr. Frang v. Sickingen. Siftor. Roman aus dem XVI. Jahrh. 3. Aufl. 596 S. fl. 2. 24 fr. — Thir. 1. 15 Mgr.

Königin Vertha. Hift. Koman aus dem XI. Jahrhundert. 2. Aufl. 440 S. fl. 1. 36 fr. — Thlr. 1. —

Luthers Brautfahrt. Sift. Roman aus dem XVI. Jahrh. 4. Aufl. 368 S. fl. 1. 24 fr. — 27 Mgr.

Der neue Gott. Gine Erzählung für's Bolf. 80 Seiten. 18. Aufl. 9 fr. — 3 Mgr.

Des Missionares B. Marical Schriften:

### Das Bild der christlichen Frau.

316 S. in 16°. Preis 54 kr. — 16 Agr. In englische Leinwand gebunden mit Goldschnitt 1 fl. 24 kr. — 24 Agr.

### Der Blumenstrauß der driftl. Jungfrau.

Zweite Auflage 336 S. in 32°. Preis 48 fr. — 15 Ngr. In englische Leinwand gebunden mit Goldschnitt 1 fl. 18 fr. — 22 Ngr.

### Ein Büchlein bom grossen Gebote.

414 S. in 32°. Preis 48 kr. — 15 Ngr. In englische Leinwand gebunden mit Goldschnitt 1 fl. 18 kr. — 22 Ngr.

### Das Buch der Koffnung.

Den Weinenden jum Trofte.

Zweite Auflage. 516 S. in 32°. Preis 54 fr. — 16 Ngr, In englische Leinwand gebunden mit Goldschnitt 1 fl. 24 fr. — 24 Ngr.

## Das Buch vom rechten Manne.

Dritte Auflage. 532 S. in 32°. Preis 54 fr. — 16 Mgr. In englische Leinwand gebunden mit Goldschnitt 1 fl. 24 fr. — 24 Ngr.

### Das Gewissen, wie es sein soll.

520 S. in 32°. Preis 54 fr. — 16 Ngr. In Leinwand gebunden mit Goldschnitt 1 fl. 24 fr. — 24 Ngr.

-000 Oct

Nächstens erscheint in meinem Berlage:

# Die Tesuiten

nach dem Zeugnisse berühmter Autoritäten der drei letten Jahrhunderte.

In diesem Schriftchen werden über die Jesuiten und den Jesuitenorden wörtlich aus den jedesmal genau ansgegebenen Quellen Hunderte von Aussprüchen mitgetheilt, welche schon aus dem Grunde eine vorzügliche Beachtung verdienen, weil Viele von denjenigen, welche diese Aussprüche gethan, durchaus keine Freunde der Jesuiten, wohl aber Freunde der Wahrheit, Gerechtigkeit und Villigkeit waren und sind.

Aus dem Verzeichnisse der Autoren führe ich nur einige Namen an:

Lessing, Wieland, Goethe, v. Sumboldt, Ranke, Menzel, Seine, Theiner, Ioh. v. Müsser, Serder, v. Saller, Pössinger, Beda Beber, v. Murr, Leibnik, Baco, Grotius, Balmes, Richesieu, Banse, d'Alembert, Postaire, Montesquieu, Lasande, Muratori, Busson, Chateaubriand, Roukeau, de Maistre, Robertson, Marshall, Seinrich IV., Friedrich II., Catharina II., Ludwig XIII. &c. &c.

Regensburg, im Februar 1872.

Friedr. Pustet.

