

## Universitätsbibliothek Paderborn

**Idea Theologiæ Moralis** 

Petrus <a Sancto Josepho> Coloniæ, 1648

VI. De variis infidelitatis speciebus.

urn:nbn:de:hbz:466:1-38935

nunquam liceat fidem negare, non tamen eam occulture semper est illicitum, sed tunc solum, quando quis ex præcepto tenetur fidem exterius profiteri, quod præceptum non viget, ut supponitur, in casu

de quo agimus.

Dices 4. Interdum licet, ex gravi caula, comedere carnes vetitas, cum infidelibus, adire corum templa, corum que concionibus & precibus interesse. Hoc autem quid aliud est, quam factis fallam fidem fimu, lare: Respondeo, quando diximus supra non licere verbis, aut factis simulare fallam fidem, id debere intelligi de factis, que, spectatis circunstantiis, non habent alium ulum quam protestationem falla fidei; qualia sunt genuflectere coram idolo, velei incensum offerre, &c. at vero actiones in objectione memorara, alium ulum haber pollunt, neque spectatis circunttantiis funt determinata, ut lignificent professionem fallæ fider, aut negationem vera. Quare ad vitandam mortem, aut grave aliquod damnum, possunt per le loquendo usurpari. Dico per se loquendo, nam fi magnum inde oriretur pufillorum scandalum, vel si quis in contemptum fidei, vel Ecclesia ad eas actiones adigeretur, tunc sub peccato mortali, ab iis omnino abitinendum effet.

CAPUT VI.

De varis infidelitatis speciebus.

RESOLUTIO I. Infidelitas positive accepta, utrequast. 10. art. 1. ubi ponit duplicem infidelitatem, aliam negativam qua quis dicitur infidelis, quia non habet sidem, aliam positivam, secundum contrarietatem ad sidem, qua scilicer quis repugnat auditui sidei, vel etiam contemnit ipsam. Docet autem posseriorem infidelitatem esse peccatum, quod ut clarum supponit, ex antedictis de necessitate sidei; priorem verò non esse peccatum, sed magis poenam, co quòd talis ignorantia divinorum ex peccato. Ada-

non da propte funt.

Veri Infidel vain, q vocarr fidei:fi cum h vis ab l runt. ciente bent c. Quare cum p culpal te hab earun affeni tet , litive. Not sia in'

> bus, i eft pe tia re volus Inter ci, c runt fidei

rum i

flat, dele nian

DE FIDE, &c. CAP. VI. consecuta est. Unde addit, eos qui sic sunt infideles, non damnari propter peccatum infidelitatis, sed propter alia peccata, qua fine fide remitti non pof-

Verum circa hanc divisionem infidelitatis, Nota, I. Infidelitatem illam , quam S. Doctor vocat negativam, quarenus dicit meram carentiam fidei, posse vocariprivativam, fi attendamus ad necessitatem fidei:sic enim est privatio forma debita in esse, quia cum fides fit medium ad falutem necessarium , tenentur omnes sub gravi peccato, eam habere, quamvisab hoc peccato excusentur, qui de ea nihil audierunt. Quod tamen incurrunt ii qui rebus fidei sufficienter propositis, & declaratis, merè negative se habent circa illas, suspendendo omnem assensum. Quare dicuntur infideles privative, & culpabiliter, cum priores habeant infidelitatem privativam, inculpabilem. Quod si quis rebus sidei propositis, ita schabeat, ut positive credat eas non esse veras, aut de earum veritate dubitet, aut etiam positive nolit date allenfum, etsi positive nec dissentiat, nec dubitet, ille iis omnibus modis dicetur infidelis pofitive.

Nota2. Non repugnare quin detur aliqua ignoransia invincibilis, seu inculpabilis quorundam objectorum supernaturalium fidei, non modo in infidelibus, sed etiam in fidelibus. Et ratio est, quia nullum eft peccatum, quod non sit voluntarium:at ignorantia rerum fidei in pene innumeris infidelibus non est voluntaria, cum de iis rebus nihil unquam audierint. Interfideles etiam reperiuntur quamplurimi rustici, qui de quibusdam sidei articulis numquam suerunt instructi: ergo in iis omnibus ignorantia rerum

fidei peccato caret.

C

п

T

m

0

2.

19

on

e.

Ш

0 -

2-

0-

eo

12

喧

Dices, ille peccatignorando res fidei, per quem\_ stat, ne earum cognitionem assequatur: at per infideles stat, quin ad cognitionem rexum fidei pervemant : quia si facerent quod in se est, ad veritatem inquiren-

deles verò magis culpandi sunt, cum Pastores habeant, à quibus instrui possunt. Respondeo, non propriè
stare per insideles, quin sidem assequantur, quia
etsi ad cam perventuri essent, si facerent quod in se
esse prorsus tamen ignorant, facere quod in se est, seu
servare pracepta naturalia esse medium necessariumad sidem assequendam: quare essi culpandi
sint, quatenus peccant contra legem natura, non
tamen quatenus ad veram sidem non perveniunt.
Et idem de russicis sidelibus dicendum est, quia
cum non cogitent, se sortè ignorare rem aliquam,
cujus cognitio sir ipsis ad salutem necessaria, non
peccant quamvis non dent operam, ut de ciusmodi
rebus instruantur.

Nota3. Nonvideri improbabilem corum fentes. tiam qui dicunt, dari etiam posse interdum invincibilem ignorantiam earum rerum fider, quarum cognitio per lumen naturale haberi poteit, verbi caula, quòd sit aliquis Deus, habens curam rerum, humanarum, quique peccatis nostris offendatur: siquidem existentia Dei naturaliter deprehendi non potest, nisi per creaturas, ascendendo ad illius cognitionem: sunt autem innumeri, quitalis discursus ex le, & fine prævia instructione capaces non sunt;præfertim in tenera ætate, quando ratio adhuc debilior est, & ad cogitationes serias parum apta. Quare Deus potest aliquo tempore invincibiliter, & fine culpa ignorari. Dico aliquo tempore, quiacum experientia conftet, aliquam faltem imperfectam Dei cognitionem aut suspicionem, ipsis barbaris inditam effe naturaliter : hinc fequitur, neminem posse longo tempore, invincibili Dei ignorantia laborare): quia si quis prædicto instinctu bene utatur, ita ut diligenter inquirar, num Deus quem esse suspicatur, verè existat, ille paulatim illuminabitur, & veri Dei notitiam consequetur: fin minus, ignorantia Dei ad culpam ei imputabitur.

RE.

RESO

[ubjecto.]

tum dicit

actus pec

duplex P

verlale

& hoc pa

est volu

peccati

actum p

eltactus

infidelit

Subject

Falfitat

tem.2.

plex eft

tas spec

tellecti

fantur

specte!

fidelit

tellect

enter ]

repugi

tellect

tiam,

ve & i

nisi si

avolu

au,

cam a

noni

abac

teft i

perc

intel

Nota

RESOLUTIO II. Infidelitas est in intellectu sicut in subjecto. ] HOC ita explicat S. Thomas art 2. Peccatum district est in illa potentia, qua est principium actus peccati: actus autem peccati potest habere duplex principium, unum quidem primum & universale, quod omnes actus peccatorum imperat: & hoc principium est voluntas, quia omne peccatum est voluntarium. Aliud autem principium actus peccati est proprium & proximum, quod elicit actum peccati. Porro dissentire, sicut & assentire est actus intellectus, ut moti à voluntate. Quare insidelitas, & sides sunt in intellectu, ut in proximo subjecto. In voluntate verò, sicut in proximo motivo.

Nota 1. In peccato infidelitatis duo spectari posse, 1. Falsitatem seu errorem, ac quandam mentis cacitatem.2. Ipsam rationem malitix seu peccati, qua duplexest alia objectiva, alia formalis. Itaque infidelitas spectata sub ratione falsitatis, est subjective in intellectu, sicut in eo est ipsa sides, opposita enim versantur circa idem subjectum. Quod si in infidelitate spectetur ratio malitiæ, distinguendum est, nam infidelitas secundum malitiam objectivam est in intellectu, quatenus dissentire veritatibus fidei sufficienter propositis, per se malum est, & reda rationi repugnans, talis autem dissensus est subjective in intellectu. Infidelitas verò secundum formalem malitiam, qua constituitur in ratione peccati, est subject :vè & intrinsecè in voluntate, quia nihil est peccatum, nisi sit formaliter voluntarium, qued non habet nisi àvoluntate. Est autem sub co respectu in intelledu, secundum denominationem tantum extrinsecamabactu voluntatis : quia cum actus intellectus non sit liber nisi extrinsece, seu per denominationem abactu libero voluntatis, à quo imperatur non potest idem esse malus formaliter, niss extrinsece, & per ordinem ad eundem actum voluntatis, ut clarius intelligi potest ex dictislib.2, cap-s. Nota Z.

n

oi

n

n

10

10

m

m

D.

L

tia

ر

em

na.

us,

L

Nota 2. Prædicta ita generatim intelligi, ut nunquam contingat, infidelitatem sola voluntate committi, sed necessario tale peccatum in intellectu consummetur. Et ratio est, quia cum intellectus voluntati obediat ad nutum, non potest quis habere voluntatem essicacem dissentiendi veritatibus sidei, quin statim sequatur in intellectu actus dissensis, adeoque actualis insidelitas. Consirmatur, nam per voluntatem illam culpabilem expellitur sides ab intellectu, in quo proinde opposita insidelitas, reperin deber.

Dices 1. Qui per demonstrationem sibi persuadet, Deum esse, sie ut nisi demonstrationem haberet, vellet id negare, insidelis est. Et tamen illius insidelitas non est in intellectu, cam de facto credat Deum esse. Respondeo, essi ille credat Deum esse, quia tamen judicat, id non esse credendum, nisi videmonstrationis, taleque judicium repugnat sidei, hinc sit ut illius insidelitas sit etiam in intellectu.

Dices 2. Intemperantia est in appetitu, tanquamin subjecto, quod tamen peccasum sola voluntate committi potest: ut si quis velit concupiscere. & nondum concupiscat. Ergo similiter etsi insidelitas sitim intellectu, ut in subjecto poterit sola voluntas insidelitatem committere. Respondeo non sequi, & ratio discriminis est, quia appetitus sensitivus, & membra corporis non ita dependent ab imperio voluntatis, sicutipse intellectus.

RESOLUTIO III. Infidelitas aliquo sensu est maxis mum peccatum, alio minimė. J HOC explicat S. Thomas art. 3. ubi docet 1. Infidelitatem esse majus peccatum iis omnibus, quæ contingunt in perversitate morum, id est, quæ repugnant virtutibus moralibus, quia cum peccatum sit aversio à Deo, eò gravius est peccatum, quò magis per illud homo à Deo separatur. Per infidelitatem autem homo à Deo maxime elongatur, quia veram illius cognitionem no haben

Doggi

pon

TIUS

catu

dit

110

aute

aliu

bet

06781

cog

Spon

eft

nir

qua

infi

ten

effe

lita

cet

tio

od

tas

no

VO

de

00

8

13

tu

qL

D

D

fi

E

DE FIDE, &c. CAP. VI.

Docet 2. Secus dicendum esse de peccatis, que opponuntur virtutibus Theologicis, quod agit se infe-

rius probaturum.

n-

n

n-

n-

0,0

el,

us,

per

III-

uri

et,

el-

tas

I

uia

de-

iei,

el-

nin

m-

OII-

tin

de-

3t10

bra

tis,

axie

ho-

occ.

te

ьц5,

selt

ara-

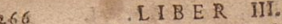
ime

ibet.

0001

Et quidein quod odium Dei sit maximum peccatum, & etiam peccatorum gravilimum, oftendit quest. 34. art. 2. hac ratione, quia voluntaria aversioà Deo per se importatur in odio Dei, inaliis autem peccatis quali participative, & secundum aliud; quatenus voluntas vult aliquid, quod habet annexam inordinationem à Deo. Cum verò objectur in 2. Argumento, infidelem cum Deum non cognoscat, magis videri avertum à Deo, quam fidelem, qui Deum quem cognoscit, odio habet. Respondet infidelitatem ex hoc effe peccatum, quod est voluntaria; quod autem sit voluntaria, provenire ex eo quod aliquis odio habet veritatem, quæ proponitur. Unde patet, rationem peccatiin infidelitate esse ex odio Dei, circa cujus veritatem eft fides; & consequenter sicut causa eit potior effectu, ita odium Dei esse peccatum majus infidelitate.

Deindequaft.20.art.3. Agens de desperatione, docet 1. Eam quidem secundum se, seu secundum rationem propriat speciei, elle peccatum minus grave odio Dei, & infidelitate, quod probat, quia infidelitas provenit ex hoc, quod homo ipiam Dei veritatem non credit; odium verò Dei provenit ex hoc, quòd voluntas hominis ipfi divinæ bonitati contrariatur; desperatio autem ex hoc, quod homo non speratse bonitatem Dei participaturum : unde infidelitas, & odium Dei lunt contra Deum ut in le est; desperatio verò, secundum quod ejus bonum participa. tur anobis, adeoque majus peccatum est per le loquendo, non credere Dei veritatem, vel odiffe Deum, quam non sperare consequi gloriam ab ipso. Docet 2. Quoad nos desperationem esse periculoliorem, quia per spem revocamur à malis, & inducumurad bona profequenda. Et ideo fublata fpe irre-M trænate



frænate homines labuntur in vitia, & à bonis operio

fint

114 2

THE!

aurt

fuer

cire

gui,

Tur

ca,

pun

teit.

cate

veli

non

phe

eft

infi

fed fect

6

bus

per

per

titu

ice

tur

qui

dai

ful

qu:

Ge

cft

N

Nota i. Doctrinam illam posse illustrari ex l. 2. cap. 4, ubi diximus gravitatem peccatorum sumi præserim ex gravitate objecti, & consequenter ex præstantia virtutis oppositæ: hinc enim sequitur, insidelitatem, cum repugnet sidei, quæ est virtus minus persecta quam amor Dei, & persectior virtutibus moralibus, esse ex generessuo peccatum minus grave odio Dei & gravius peccatis quæ opponuntur virtutibus moralibus.

Nota 2. Jam dicta intelligenda esse de infidelitate ex genere suo, ita scilicet ut sit aliqua infidelitas gravior quocunque peccato, virtutibus moralibus repugnante. Quod non impedit, quin possit reperin aliquo deccatum contra virtutes morales, gravius aliquo peccato contra sidem sic enim omnium consensu homicidium est gravius peccatum, culpabili ignorantia sidei, qua aliquis scire negligit, qua ex pracepto sidei scire debet. Et idem dicendum videtur, de omissione actus sidei, quem quis exercere tenetur. Et hoc etiam potest confirmari ex dictis loco citato.

RESOL UTIO IV. Tres sunt infidelitatus species, nempe Paganismus, Judaismus, & Heresis. ] PROBATUR. ex art. s. nam si infidelitas attendatur secundum comparationem ad sidem, diversa sunt inside. litatis species. & numero determinata. Cum enim peccatum infidelitatis consistar in renitendo sidei, hoc potest contingere dupliciter, quia aut renitium sidei nondum suscepta, & talis insidelitas est Paganorum seu Gentilium; aut renititur sidei Christiana suscepta, yel in sigura, & sic est insidelitas Judaorum, yel in ipsa manifestatione veritatis. & sic est insidelitas hareticorum. Unde in generali possuntas signari tres pradicta species insidelitatis. Si yerodis singuantur insidelitatis species secundum errorem, in diversis qua ad sidem pertinent, tunc non sint deter.

DE FIDE &c. CAP. VI. 267 determinate infidelitatis species, cum errores pos-

fint in infinitum multiplicari.

TI-

.4.

m

tia

m,

cta

us,

1 80

ali-

tate

ra-

re-

riri

vius

on-

ibili

æ ex

ide-

cere

000

Cles,

BA-

cun-

fide.

nim

idei,

titut

aga,

ianz

dao-

ft in:

ntal-

o di-

rem,

1 Light

etci.

Nota 1. Ut quis dicatur hæreticus, non opus effe avaliquando veram fidem habuerit, eamque abjecezir:fiquidem ii qui ab infantia in hærefi fuerunt educati, verè funt hæretici, & nunquam baptizati fint, aurbaptismus ipais cum errore substantiali collatus fuerit, adeoque fidem infulam non acceperint. Sufficitergo quod fidem Christianam exterius profiteasur, & quosdam illius articulos neget.2. Eum omnem qui fidem abjicit, non esse hæreticum: nam si quis Turcifmum aut Judaismum profiteatur, dicetur Turca, vel Judaus. Nec refert quod Ecclesia possit eum punire, nam eo iplo quod à fide recesserit, puniri potell.3. Prædictam divisionem insidelitatis esse sufficientem, quia omnis infidelis vel credit in Christum, vel non, fi credit in Christum, est harericus; fi verò non credit in Christum, vel admittit figuras, prophetias, & promissiones de ipso, vel non; si admittit, eft Judaus, fi non admittit, eft Paganus 4. tres illas infidelitates non diftingui specie propriè loquendo, led tantum accidentario, quatenus repugnant fidei, lecundum magis aut minus.

Quarihic potesta. Quanam ex dictis infidelitatibus sit gravius peccatum. Responder S. Doctor are. 6.
per distinctionem. Nam si infidelitas consideretur,
per respectum ad sidem. sic gravius peccat qui renititur sidei suscepta, quam qui renititur nondum suscepta. Et sic gravius peccant haretici, qui prositentur sidem Evangelii, eique renituntur, quam Judai,
qui sidem Evangelii nunquam susceperunt. Et Judai; quia susceperunt siguram Evangelii in veteri lege, quam Gentiles, qui nullo modo sidem Evangelii
susceperunt. Si verò attendatur corruptio corum,
qua ad sidem spectant, sic cum in pluribus errent
Gentiles, quam Judai. & hi quam haretici gravior
est insidelitas Gentilium, quam Judaorum, & Ju-

dxorum, quam Hareticorum.

M 2

Quart

Quari potest 2. Quid sentiendum sit de Apostasia; side. Respondeo 1. Non esse quartam speciem insidelitatis à præcedentibus distinctam, sed cum aliquaes rum coincidere, quatenus nemo sidem Catholicam deserit, niss ut transcat velad Hæreticos, velad judæos, velad Paganos, ut ex antedictis perspicuum est, & aliunde Paganus, aut Judæus Apostata non alios sidei articulos negat, quam Paganus, aut Judæus non Apostata.

de

pe

le

ha

tic lit

Di

on

CUL

lib.

no

a

Qu

ha

fu

po

fci

ha

lu

tin

du

lu

ho

ĈC

ex se, cum qualibet ex dictis insidelitatibus conjungi potest, imò que nunquam existit, nisi cum aliqui carum conjuncta sit. Et utramque hic responsionen approbat S. Doctor 2.2. quast. 12. art. 1. ad 3. cum aliqui carum non importare determinatam specien insidelitatis, sed quandam circunstantiam aggravantem, secundum illud 2. Petri 2. Meliùs erat eis, ventatem non cognoscere, quàm post cognitam retrò in Unde collige, Apostasiam esse circunstantiam aggravantem, adeo que in confessione declarandam que patet ex dictis ubi de confessione.

Verum hie tria breviter observanda sunt 1. Noshi agere de Apostasia simpliciter dicta, que est Apostasia fide, non autem de Apostasia à Religione, ve Ordine. 2. Malitiam essentialem dicte Apostasia non minus reperiri in eo, qui post baptismum su Hæreticus, quam in eo qui sit Paganus, vel Judau, cum ille, sicut & iste sidem Christi abjiciat, Chissumque ipsum contemnat 3. Eos tamen communiter dici Apostatas, qui professionem sidei Catholic abjiciant, ut Paganismum, vel Judaismum sectentum eo quod gravius peccatum est, sidem Christi omnim abjicere, quam ex parte.

RESOLUTIO V. Adharesim non sufficit errorp sitious contra doctrinam sidei, sed praterea requirin pertinacia. ITA omnes communiter post S. Thomam 2. 2. quast. 11. art. 2. ad 3. & Augustinum ab a ibidem relatum. Idem sumitur ex Clementina unia DE FIDE, &c. CAP. VI. 269

de Summa Trinitate, ubi ille dicitur hæreticus, qui pertinaciter præsumpserit tenere, animam rationalem non esse formam corporis. Habet autem locum hæc pertinacia in eo, qui non vult dimoverià sua sententia: essi sciat oppositam doceri ab Ecclesia Catholica. Sed dubitatur jam, an ille censeatur hæreticus; qui defendit suum errorem, ignorans vincibilitet, eul pabiliter eum repugnare sidei Catholica. Dico vincibiliter, nam si ignorantia sit invincibilis, omnes concedunt eum non esse formaliter hæreticum; quia sicut sides, ita & hæresis ex parte in voluntate existit.

- Respondeo igitur negative , tum quia Augustinus lib. 4: de baptifino contra Donatistas cap. 16: ait, fe non dicere hareticum; hisi qui manifestata fibi do-Arina fidei Catholice resistere maluerit, &illud quod tenebat eligere. Tum quiaille non censerur hæreticus, qui non est percinax; at qui nescit errorent fuum repugnare fidei Catholica, non est pertinax; cum non obstante ignorantia illa etiam culpabili, possit ita effe affectus, ut errorem deponeret, si sciret eum non probari ab Ecclesia : quod contina git quando ignorantia est vere antecedens, seu cau saerroris. Tum quia ille non est hæreticus, qui habet fidem; at qui errat modo prædicto, habet fidem: quia etsi ex errore putet, aliquem articul lumesie falsum, tamen cum aliunde credat generatim, quicquid ab Ecclesia tanquam de side credendum proponitur, implice credit etiam articulum illum, circa quem errat, adeoque etfi ignorantia eum hon excusat à peccato, impedit tamen ne sit hareticus.

Dices i. Ille est adulter, qui ex ignorantia vincibili committit adulterium: ergo etiam ille est hareticus, qui ex simili ignorantia incidit in haresim: Respondes, non sequi, quia ad adulterium non requiritur pertinacia, sicut ad haresim: at pertinacia tollitur

M 3 g

Stafia)

fideli.

qua ea.

olicam

ad Ju.

1Cuum

n alios

us non

m qua

njungi

aliqui

fionem

um all

peciem

gravan

verita

troit

aggra

rint by

Nosh

Apolla

ne, ve

oftaliz

num ti

Judaus

, Chri

mmun

tholica

etentu

omnin

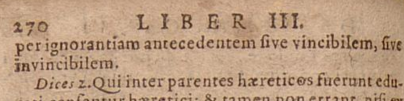
errorph

quarith

S. Tho

n ab co

na unio



cati censentur hæretici; & tamen non ertant, nis ex dicta ignorantia. Respondeo, eos qui tali ignorantia laborant, non esse hæreticos, paucitamen suntin adulta ætate, qui ignorent se habere sidem ab Eccle-

fol

fui

qu

eft

ne

diff

eto

du

alit

tan

gui

COL

eft.

du

pli

ent

tar

vel

no

fid

dif

ho

qui

qui

no.

no

nea

gra

de

pr:

pit

PI

fia Catholica alienam.

Instabu, non putant illise esse extra veram Ecclesiam. Verum non proptereà excusantur, quia satis est
quòd repugnent veritatibus sidei, traditis in ea Ecelesia, quàm tenentur scire esse veram Ecclesiam.
Alià vix ullus unquam esset hareticus, cum nemo
adeò desipiat, ut directè & expresse judicet, illud salsum esse, quod à vera Ecclesia, ut credendum proponitur, tanquam à Deo revelatum: hoc enim aliud nihil esset, quàm authoritatem Dei contemnere, eumque mendacem facere.

Quaripotest, an cùm ad haresim requiratur judicium aliquod intellectus erroneum, necesse sir hoc judicium esse assensum, aut dissensum positivum quo quis judicet salsum esse, quod Ecclesia Catholica credit ut verum, & à Deo, revelatum: an verò sufficiat actuale dubium, de veritate rei revelata, seu judicium quo quis vesuti pendulus manens inter assensum, & dissensum, judicet rem de qua agitur, esse

dubiam & incertam.

Respondeo, ejusimodi dubium, si sit volutarium, sufficere ad hæresim, ut probari solet, tum ex illo vulgari sumpto ex cap.r. de hæreticis, Dubius in side instidelis est; tum ex Concilio Viennensi relato in Clementina, de Summa Trinitate, ubi statuitur, dostrinam quæ in dubium vertit, utrum anima rationalis sit forma humani corporis, esse inimicam Catholicæ sidei: tum quia sides Catholica docet, articulos ad credendum propositos non modo esse veros, sed etiam certos, quare sidei repugnat adeoque est hære ticus, non tantum qui credit eos esse falsos, sed etiam qui

DE FIDE, &c. CAP. VI. 271
qui de corum veritate dubitat. Confirmatur, nam non
folum facit injuriam primæ veritati, qui credit falfum esse, quod ab ea ut verum proponitur, sed enam
qui de illius rei veritate dubitat. Perinde enim id
est, acsi quis dubitaret, nam Dens posit mentiri:

necne.

IVE.

14-

ex

tia

le-

le-

cit

Ec-

1.

mo

fal-

PO-

nr.

ım-

ıdi.

hoc

quo

lica

ciet

udi-

l'en-

effe

luf-

vul-

.In-

Cle-

ctri-

nalis

roli-

ulos

fed are

tiam

qui

RESOLUTIO VI. Licet interdum cum hareticis disputare, aliss non. ] HANC tradit & explicat S. Do-Cor 2.2. 44aft. 10. art.7. ubi air, in disputatione fidei duo effe consideranda, unum ex parte disputantis, aliudex parte audientium. Ex parte quidem difputantis confiderandam elle illius intentionem; q. iali disputat tanquam de fide dubitans. & verita: em argumentis experiri intendens, peccat tanquam dubiusin fide, & infidelis: si autem disputat quis ad confutandos errores, velad exercitium, id laudabile est. Ex parte verò audientium monet considerandum effe, an illi fint instructi & firmi in fide, aut finplices & in fide titubantes. Et quidem coram fapientibus in fide firmis ait, non effe periculum ditputare de fide; sed circa simplices ita distinguit, quia vel ab hærericis follicitantur ad defectionem, vel non, si primum, necessarium est publice disputare dende, ut simplices confirmentur. Si lecundum, talis disputatio est periculosa, quia simpliciorum sides ex hoc est firmior, quod nihil audierunt diversum ab eo quod credunt.

Notar. Quod ait S. Thomas, eum qui disputat tanquam de side dubitans, peccare, & insidelem esse, non debere intelligi de eo, cui veritas sufficienter nondum suit proposita: quia cum ille nondum teneatur credere, non peccat, si veritatis indaganda gratia quastionem aliquam moveat. Loquitur ergo deillo, cui sides Catholica ita explicata est, ut ex

pracepto divino jam teneatur credere.

Notaz. Eum qui disputationem publicam suscipit cum hareticis, debere esse tali scientia & arte praditum, ut possit veritatem solide & satis aperte;

M 4 ctiam

menta contraria solvere. Quia alias talis disputatio cederet in contemptum sidei, & indocti occasionem inde sumerent, dubitandi de vera side

con

lent

ca p

fit v

virt

tem

hon

mer

ften

fura

actu & h

& e

mai

est tuji

qui

go,

art.

gen

tis e

hoc

acti

con

do pat

De

log

itui

Nota 3. Prohibitum esse omnibus laicis, sub pœna excommunicationis serenda, ne cum hareticis di sputationem instituant, ex cap. Quicunque, de hareticis in 6. Verum si interdum necessitas, aut magna utilitas exigat, poterit laicus talem disputationem sulcipere, modo ad eam sit Idoneus; quia prace ptum naturale, quo quis tenetur honorem Deide fendere, magis obligat, quam dicta prohibitio, qua humana est.

Quaret aliquis, an liceat hareticorum libros legeles. Respondeo negative, ut vel ex eo patet quia periculum est ne sideles, ex lectione talium librorum, subvertantur: quare exipso jure naturali & divinote henturab ea abstinere, saltem quando tale periculum imminet.

Quod fi ulterius inquiras, an etiam extra tale periculum, lectio ejulmodi librorum fit prohibita, Ru Spondeo ex jure Ecclesiastico esse prohibitam, ut constat ex Bulla Coenæ, quia sub poena excommunical tionls, Sumino Pontifici reservata prohibitumel omnibus Christi fidelibus , ne hareticorum libroi haresim continentes, vel de Religioné tractantes fine authoritate Sedis Apostolica scienter legant aut retineant, imprimant, seu quomodolibet deten dant, ex quavis causa publice, vel occulte, quovisingenio, vel colore. Uerum prædicta excommunicatio non incurritur in ils locis, ubi Bulla Cona publicata, vel usu recepta non est. Unde possint ibidem Episcopi concedere facultatem suis subditis, modo fint docti & timorati, legendi libros hæreticorum; hent etiam ibidem ad eos spectat, harêticos ad Eo elesiam revertentes , in utroque foro ab hæresiab. solvere. Quia seposita obligatione, qua ex Bullapizdista oriri potest, nulla est ratio, cur Episcopis eius

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

DE FIDE, &c. CAP. VII. modi potestatem, quæ alias ex jure communi illis competit, denegemus. Alla quædam hic inquiri folent circa hareticos, sed quia parum ad nos spectant, ca prætermittimus.

## VII. CAPUT

De virtute Spoi, & vitis oppositis:

ESOLUTIO I. Spesest virtus, eaque Theologie Nea, & ab alius virtutibus Theologicis distincta: ]Quod fit virtus probatur à S. Thoma 2.2. queft. 17. art. 1. quiz virtus uniuseujusque rei est, que bonum facit habentem; & opus ejus bonum reddit; sed spes facit opus hominisbonum, fi quidem in omnibus regulatis & mensuratis bonum consideratur per hoc; quod aliquid propriam regulam attingit; ficut dicimus veftem effe bonam , que nec excedit propriam menfuram, nec ab ea deficit : humanotum autem actuum duplex est mensura una quidem proxima &homogenea, nemperatio; alia autem suprema & excedens ; scilicet Deus : unde omnis actus humanus attingens ad rationem, vel ad ipfum Deum, Atqui actus spel attingit ad Deum. est bonus: cujus auxilio innititur, quatenus speramus aliquid possibile nobis per divinum auxilium, ergo,&c.

Quod verò spes sit virtus Theologica probatur ex art.s. quia cum differentia specifica, per se dividant genus, oportet attendere vnde habear spes rationem virtutis, ad hoc ut sciamus, sub qua differentia virtutis colloceturifpes autem habet rationem virtutis ex hoc, quod attingit supremam regulam humanorum actuum, hempe Deum, cujus auxilio innititur, ad tonsequendum bonum speratum, quod est beatitudo aterna, in fruitione ipfius Dei confiftens. Unde pater, quod foei, ut viftus eft, principale object u eft Deus. Cum ergo in eo consistat ratio virtutis Theologica, quod Deum habeat pro objecto, manifes

stum est spem este virtutem. Theologicam.

Tandema M 5

Igu.

atio

nem

cena s di-

ære-

agna

nem

æce.

i de.

qua

lege

ricu-

lub

o te-

TICU-

pen-

Res

con-

nica:

melt libros

antes,

ganti

efen:

/15 1M\*

inica-

æ pu-

oidem

modo

imun;

d Ec

eli ab-

prz-

s ciula

mod