

## Universitätsbibliothek Paderborn

# De Perfectionibvs Moribvsqve Divinis Libri XIV

Lessius, Leonardus Antverpiae, 1620

Cap. XXVIII. Peccatum mortiferum multiplici ratione ingens malum esse, & ingentia mala inferre.

urn:nbn:de:hbz:466:1-46817

### DE PERFECT. DIVINIS LIBER XIII. mortiferi; quia hoc peccatum nullo modo cum adoptione diuina, qua fit huius Spiritus donatione, consistere posest: fieri enim nequit ve quis habeat Spiritum sanctum inhabitantem, & simul sit in peccato; siue vt sit filius Dei, heres regnio, & inimicus Dei, reus æternæ damnationis. Neque huic vllo modo repugnat Concilium Tridentinum, sed maxime fauet; tum quia amorem & contritionemfolum dicit esse dispositionem ad obtinendam remissionem peccatorum & iustificationem; tum quia, etsi dicat nos iustificari per iustitiam inhærentem, tamen distinguit remissionem peccatorum à fide, spe, & charitate, quibus iustificamur : quasi non ex natura reissed ex sola Dei ordinatione (etsi consentanea naturis rerum) remissio peccatorum sit adnexa illorum donorum infusioni. verba Concilij sunt: Vnde in infa instificatione, cum remissione peccatorum hac omnia simul infusa accipit homo per Iesum Christum cui inferitue, fidem, spem, & charitatem.&c. Dices: Iultificatio peccatoris constat duabus partibus iuxta poccatoris Concilium, remissione peccatorum, & insusione donorum: ergo si bus partibus remissio peccatorum non sit formaliter per infusionem donorum, non tota iustificatio, sed solum pars eius siet per dona intrinseca. Respondeo: Si illa dona spectentur physice, admitti potest quod infertur, secus verò, si moraliter: quia sic adnexam habent donationem Spiritus fancti, cuius præsentia necessario delet peccatum; ac proinde per illa sic considerata, censetur formaliter sieri ipsa remissio. Vinde cum iustificatio peccatoris duabus partibus constet, remissione peccatorum, & interna renouatione qua voluntas sit conformis legi diuinæ. Verumque formaliter fit per dona creata

## CAPVT XXVHI.

fupradicta, præfertim per donum charieris & gratix habitualis: fed prior pars vi morali, quarenus hoc dasum annexam habet do-

nationem Spiritus fancti: altera vi phyfica.

Peccatum mortiferum multiplici ratione ingens malum esse, & ingentia male inferre.

Dyplici ratione aliquid malum dicitur. Primo, Quia in se 196 formaleti malitiam continet, yt amentia, cacitas, surditas. Sceundo, Ratione essectuum malorum, qui ex ipso sequuntur. sicut venenum assum magnum malum dicitar, quia mortem

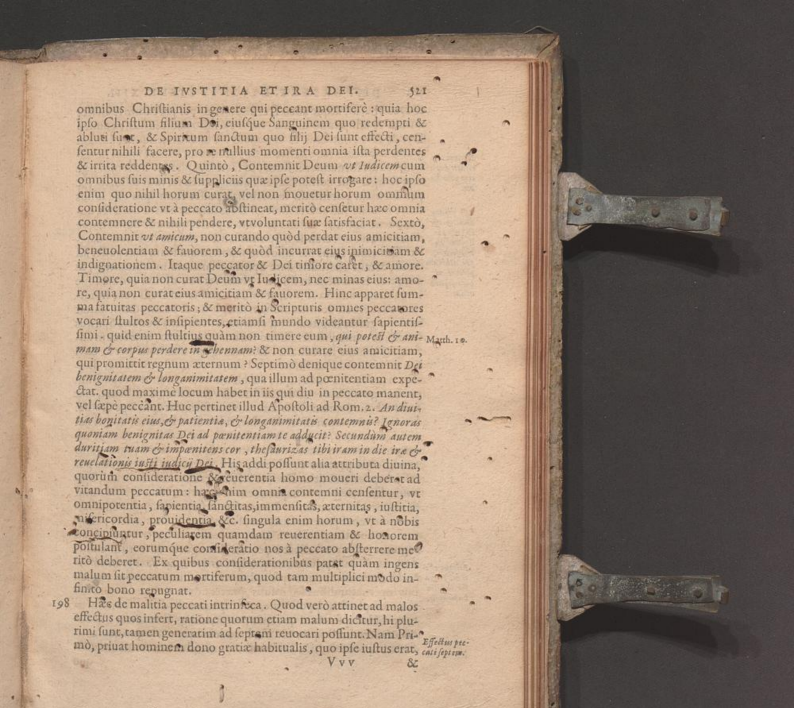
infert. Veroque modo malum est peccatum mortiferum: nam per Peccatum se formaliter & intrinsese malum est, duplici malitia. Primò, Qua-mortiforum tenus habet præcise repugnantiam ad regulam rationis, & natu-duplicem haram rationalem qua rationalis est. Hinc enim actus habet vt dica-intrins am. tur in se turpis, inhonestus, malus, & dedecoret operante, eu mque Primi, ve reddat dignum contemptu ac probro: sicut econtrario actus rationi consentaneus dicitur actus virtutis, & honestus, exornat operantem, eumque reddit dignum laude ac honore. Secundum hanc Philosophi potissimum rationem Philosophi considerant virtutes & vitia: considerant nam ordinem quem ista habentad Deum, non ita cognouerunt. vitia vi re-Quantum autem peccata sie considerata malitia continuant, & pugnant ra-rationalem naturam dedecorent, docet Boetius lib. 4. Deconsolatione Philosophiæ, Prosa 3. & 4. vhi ostendit, quòd etsi externam hominis formam relinquant, tamen animum à sua dignitare, & ab arce rationis deiiciant, & ad belluarum conditionem deprimant, similes affectiones ei imprimendo. Ira enim inordinata similes reddit leonibus, rapacitas lupis, fraus vulpeculis, iurgium canibus, libido iumentis administriis, gula porcis, acedia torpedini, inconstantia auiculis,&c. Hinc Psalmo 48. dicitur: Homo cum in honore esset non intellexit, comparatus est iumentis insipientibus, & similis fatus est illis. Loquitur Propheta de genere humano, quod in primo suo parente equi omnium personam sustinebat) cum esset in honore iustitiæ originalis, & dominus huius mundi inferioris, non intellexit, id est, non considerauit quid esser sui officij, quid Deus ab ipfo requireret, tibi & omnibus posteris illum honorem conserunier: & sic comparatus est iumentis insipientibus, tum quia insi-piente in quod vetitum erae, amplexus est, tum quia illo honore & gratia spoliatus, ad one les bestiarum affectiones insipienter se

Altera malitia peccato mortifero intrinseca, est quædam inturia secunda, ve in Deum; qui enim peccat mortifere, censetur contemnere Deum, est inturia in ac pronede iniuriam quandam ei inferre. nam contemptus etiam inter homines, non solum formalis & expressus sed etiam interpretatiuus, iniuria contra honorem & existimationem debitam reputatur: vt cum quisse indecore gerit coram Principe vel alio viro nonorabul, vel aliquid facit quo videtur eius amicitiam & fauorem parui facere. Porrò multis modis & sub mustiplici ratio-su modis & sub mustiplici ratio-sub modis & ne ac consideratione peccator Deum contemnere censetur. Pri-submultipli-

mò, vt Legislatorem, quatenus non curat eius leges, eas libere vio- ii consideralando, contemnit.

#### (10 DE PERFECT DIVINIS LIBER XIII.

lando, idque Deo præsente & inspectante. Hoc ipso enim quo legem contemnit, censeturetiam contemaere legislatorem, totamque eius auctoritatem & maiestatem. Vnde Selacobus cep. 2. sua Epistolæait: Quicumque totam legem serveuerit, offendat autem in vno, factus est omnium reus. Rationem adfert: Quienim dixit, Non machaberis; dixit &, Non occides, &c. quali dicat: Quia auctor totius legis fingularum legum violatione contemnitur. Secundò, Contemnit illum vt vltimum finem, & obiectum beatitudinis ad quod tendere debebat; quasi nihili ducens illud bonum amittere, vt bonum temporale consequatur. Huc accommodari potest illud quod feremia z, dicitur: Me dereliquerunt fontem aqua vina, & foderunt sibi cisternas, cisternas dissipatas, que cotinere non volent aquas. Hine S. Thomas & alij Docores dicunt, peccatorem per peccatum mortiferum auerti à Deo tamquam vitimo fine supernaturali. Tertiò, Contemnit illum vit Canditorem cum omnibus beneficiis quæ in creatione nobis contulit: non enim curat maiestatem infinitam Conditoris, nec quod ab illo ex nihilo ad eius imaginem creatus, & capax Diuinitatis effectus, & not bonis tum corporis tum animæ cumulatus; nec quòd mundus iste corporeus, & om-"nia quæ in mundo funt, ipsius causa & ad eius vsum & obsequium funt condita. Hac omnia nihil curat, vt animo suo obsequatur. Hanc confiderationem proponit Moyfes Deuter. 32. Haccine reddis Domino popule stulte & insipiens? numquid non ipse est pater tuus, qui possedit te, de fecit de creauit tes quasi dicat Nonne consideratio tantæ benignitatis qua te condidit, & tantis beneficiis affecit, te à peccato reuocare debuit? Quarto, Contemnit illum vt Redemptorem esim omnibus beneficiis redemptrapis, nihili faciendo quod ipse pro nobis homo factuosit, & totalintosque labores, dolores, acerbitates, denique crucem & mortem fultinuerit, vt nos ab æterna morte liberaret,& regni caleftis compotes efficeret. Hac omria tam pazui pendit, vtillorum causa non moneatur, nec propterilla Omnia velit aliquid fuis cupiditatious detractum; imò quantum in se est, omnia illa-nessicacia reddit & irrita. Huc referri potestillud Apostori ad Hebr. to. Irritam quis faciens legem Moysi, sine vlla miseratione duobus vel tribus testibus moritur: quanto magis putatis deteriora mereri supplicia, qui Filium I ei conculcauerit, & sanguinem testamenti poliutum duxerit, in quo sanctificatus est, & spiritui gratie contumeliam fecerit? Etti eniio locus iste potissimum intelligatur de ijs qui recedunt à Christianismo; multi tamen intelligunt de



### DE PERFECT. DIVINIS LIBER XIII.

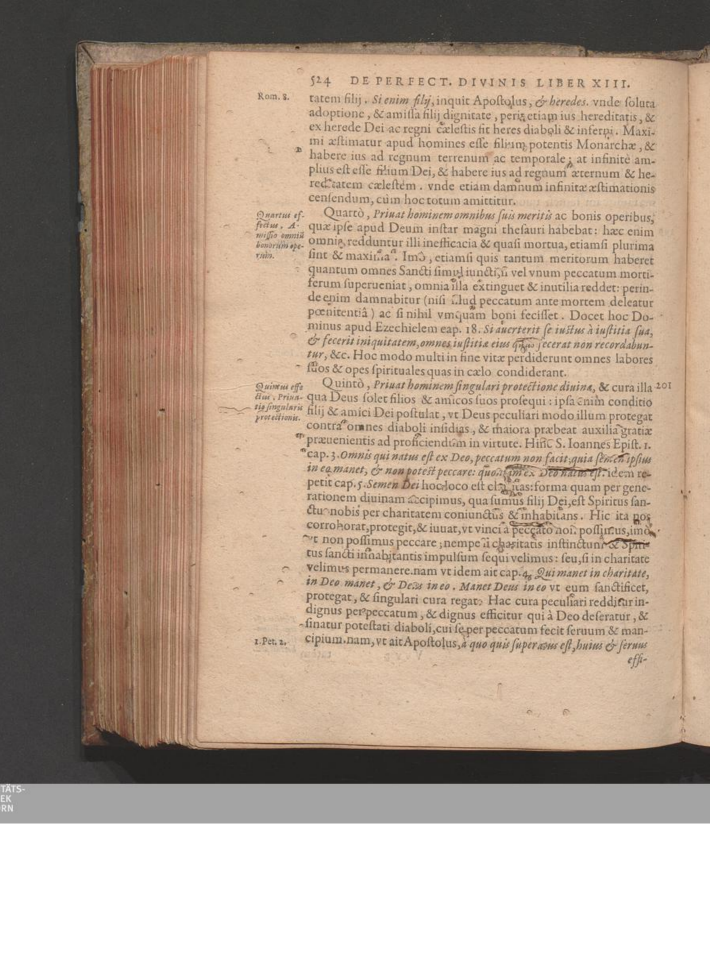
Effe filium instum per bilia.

& Deo charus, atque adeò Dei filius. vnde per peccatum spoliatur iustitia & adoptione divina, ita vt ex insto stat iniustus, ex amico Dei & filio, inimicus & extraneus. Vbi aduertendui?, donum 1 mumeta gratia habitualis seu charitatis duplicene vim habere: nam homiruatis dupli- nem reddit formaliter iustum, & facie Dei filium. Etsienim hae cam vim ha- duo semper sint coniuncta, ex natura samen rei sunt distincta, & per diuinam potentiam separabilia; posset enim quis esse iustus sie vt non sit simul Dei filius, si Deus iustita non annecteret donationem Spiritus sancti: & contrà posset quis esse filius absque dono iustitia inharentis, si Spiritus sanctus absque hoc dono daretur. Car enim Deus per absolutam potentiam suam non posset ad per diumam solum actum charitatis dare Spiritum sanctum inhabitantem, & im separa adoptare hominem in filium ? Nunc verò ex diuina ordinatione hæc funt coniuncta & inseparabilia. Cum enim Deus velit hominem euchere ad communionem suzgloriz & bearitudinis, statuit vt dono gratiæ habitualis vel charitaris sit annexa donatio Spiritus fancti; & confequenter filiatio feu adoptio diuina, quæ fecum adfest ius diuinæ hereditatis. Donum igitur charitatis per se &vi fua physica reddit hominem iustum, id est conformem legi diuinæ, si peccatum absit; quia in charitate includitur propositum totius legis diuinæ. Vnde charitas est vera iustitia Christiana, quæ nihil est aliud quam supernaturalis conformitas cum lege diuina. Si autem peccatum mortale adiit, tollit illud quidem, non vi sua phyfica præcise, ve supra oftenfum est, sed morali, quatenus nimirum annexam habet donationem Spiritus fancti, quæ nullo modo cum peccato consistere potest. Seri enim nullo modo potest quis natus sit ex Deo(vt S. Ioaanes loquitur) habeat (; Spiritum Dei inhabitantem per quem constituitur filius Dei, & simul sit in peccato mortifero. Itaque donum charitatis, quatenus haberannexum Spiritum fanctum, formaliter dicitur delere persal tum, & constituere filium Dei, & consequenter tribuere ius ad egnum. Quare si essectus peccati distinguere & seorum consi-Primus effe. derare velimus, primus erit quod prinet hominem dono gratia habiua tualis & charitatie, quo ipse iustus erat, & simul omnibus virtutibus supernaturalibus seu insusis, præter sidem & spem. Privat autem non physica oppositione, qua repugnet illi dono, sed demeritoriè. Hoc ipso enim quo quis peccat, indignus redditur istis donis,& meretur illis priuari. Vede eodem momento quo quis confeatit in peccatum, Deussubtrahit suum influxum conferuatiuum



Sancti in calo possidebunt. Hoc ius sequitur adoptionem & digni-tio calesti

tatem bereditatis.



efficitur. Hinc fit vt qui voum peccatum mortiferum patrauit; cur post primox trahatur in aliud & diud, vel in idem fapiûs incidat; quia & mu peccusum iple in le factus est debilior, & diabolus fortior, & diuina protectio cadar. 0 7

Sextò, Facit hominem reum aferna damnationis, & omnium sup- suru efpliciorum ac damnorum quæ illa involuit. Sicut enim ius ad regnum celeste sequituradoptionem dininam, ita reatus daninario- nationis. ms tamquam propria passio sequitur peccatum mortiferum. Sti- Rom. 6. pendium peccati mors, inquit Apostolus; nempe & illa mors qua statim anima moritur, dum priuatur dono gratiæ & Spiritu sancto, qui est vita anima i & illa aterna qua post hanc vitam irregatur, cui vita æterna opponitur. Addit enim Apostolus: Gratia autem Dei vita aterna. Vnde mortem iliam qua peccati est stipendium, opponit vitæ æternæ; ac proinde loquitur de morte æterna. Hæc dicitur peccati stipendium, quia peccatum per se, vt à nobis est, illud meretur, & hominem dignum facit ali mercede: at nullum opus nostrum, quantumuis sit bonum & supernaturale, per se meretur vitam æternam, sed hang vim & dignitatem accipit a Spiritu adoptionis, quo quis constituitur filius Dei.

Septimo, Post hanc vitam infert damnationem ipsam, & omnia septimus effectives, Dam-

mala quæ in illa includuntur, de quibus Cap fequenti.

202 Porro quodlibet peccatum mortiferum, etiamii vnicum fit, hæc Etiam vniomnia mala importare, Fide certiflimu est. Quodlibet prinat ho moriforu. minem dono gratizi iustificantis, & ex iusto facit iniustum? quod. omnia libet priuat Spiritu lancto inhabitante, & adoptione diuina, & omni iure calestis hereditatis, & omnibus meritis, & auxilio peculiaris protectionis; ac prometatiam reum facit acterna damnationis:
quia hac omnia infolubili acterna sunta connexa & inter se deuincta. Quod confirmatur: Quia Spiritus sanctas in Scripturis minater acternas pecnas, non solum ijs qui multa peccata commissionit,
sedabiolure omnibus peccatoribus, & omnibus iniquis, & omnibus Delinimicis. & omnibus ministran vel uno peccati genera se bus Delinimicis, & omribus qui etiam vel vno peccati genere & inquinarunt, vt omnibus fornicariis, mollibus, furibus, homicidis, maledicis, & similibus, Plal. 10. Pluet super peccatores, laquoos: ignis, & Sulphur, & Spiritus procellarum pars caliciseorum. Plal. 91. Quoniam occe inimici tui Domine, quoniam ecce inimici tui peribunt, & dispergentur omnes qui operantur iniquitatem. Matthieirz: Exibunt Angeli, & separabunt malos de media iustorum, é mittent eos in cantin num ignis. Et Apostolus 1. Corinth. 6: Nolite errare: Neque fornica-VVV 3



rÿ,neque adulteri,neque molles,neque fuxes, neque auari, neque ebriosi (μάθυσοι,) neque maledici, neque rapaces a regnum Dei poßidebunt. Apoc. 21. Nonintrabit in eam aliquod coinquinatum. Atque vel vnus actus peccati mortiferi facit hominem peccatorem, & iniustum, & iniquum, & inimicum Dei, & filium diaboli vnus actus facit furem, adulterum, fornicarium, mollem, maledicum: vna etiam volantaria ebrietas facit μέθυσον, id est ebrium. sic enim illud ebrioss accipi debet: μίθυσος enim propriè μιθύον a seu ebrium significat. Vnde ad damnationem per ebrietatem non requiritur vt quis illi fit deditus, ficut nec in aliis peccatis, fed sufficit vna ebrietas. His adde restimonium S. Iacobi : Qui in une offenderit, fattus est om-nium reus, hol cit, non minus damnabitur quam si totam legem violasset, licet non ad aqualem pœssam. Ratio est, Quia eo ipso quo vnum peccatum mortiferum committit, contemnit Deum totins legis & iustitiæ auct lem, & paratus est etiam alias leges violare cum occasio se obtukerit. Hæc de præcipuis peccati malis, qua in hac vita infert peccatori.

## CAPVT XXIX.

# De malis qua peccatum infert post hanc vitam.

IXIMVS generatim de malis quæ peccatum statim infert pec- 203 calori; nunc breniter agendum de illis quæ irrogat post hanc vitam: vtilissimum enim est, hæc breui compendio sæpe ob oculos proponere, & attente considerare. Quantum malum sit pec-catum, homines in hac vita non percujunt, quia effectus eius non sentiunt, quo sit vt etiam parui illud amment. Verum post hanc vitam, quando acerbiffimos eius fructus gustabunt, vel alios gustarries videbunt, tunc tandem clare cognoscent ipsum esse summum malum; nec vllum aliud genus maii cogitaii posse, quodo Quie sit comparandum. Porrò mala que peccatum infert post hane vitam, ad duo reuocantur genera, nempe ad pœnam damni, & poenam fenfus.

Pœna damni conssiti in eo, quòd sententia irrepocabili excludatur ab æterna beatitudine, & omnibus bonis quæ illa secuin adfert; ad que obtinenda ille à Deo conditus erat, & in hac vita conflitutus, & tota gubernatio mundi à Deo directa. Hæc similis est confiscationi bonorum, cum quis eiiciendus in exilium ad metal-