

# Universitätsbibliothek Paderborn

# R. P. Francisci Arias, Societatis Iesv Thelogi, Tractatvs Tres spirituales

Arias, Francisco Coloniae, 1615

[I.] Tractatvs De Profectv Spiritvali.

urn:nbn:de:hbz:466:1-48767

R. P.

# FRANCISCI ARIAS, E SOCIE.

TATE IESV.

TRACTATVS DE PROfectuspirituali.

PRAEFATIO.

17 Tintelligatur, quam necessarium, quantig, momenti sit, eos, qui semel vera pietatis exercitationi se dediderut, recte informari, quemadmodum semelinchoatam piè viuendi rationem constanter persequantur, progressuma indies in diuino seruitio faciant, ac media in eundem finem necessaria & salutaria vsurpent: principio declarandum est, quam gratus sit Deo huius modi progressus, quantumg, commodorum tam spiritualium, quam temperalium in Ecclesiam Christi, & Rempubl Chriftianam inuehere posit, ob ingentem salestium beneft iorum copiam, qua Deus tales remunerari & locupletare foles.

## CAPVI I.

OVAM GRATUS SIT DEO HOmo profectus spiritualis studiosus.

Ertum est quemuis hominem ius flum, hoc est, gratia diuina præditum, quocunque tandem in gradu gratiæ sit costitutus, cora Deo esse admoda gratum & acceptum. Verum si collatio inter iustos instituatur, magnum intercedit discrimen : nec enim obscurum est eos qui diligentes, feruentesque sunt, & in dies conantur in cursu pietatis progressum facere, eaque operaimprimis exercere, quæ Deo norunt gratiffima, maiore loco, gratioresque esse apud Deum, quam sint alij multi,licet iusti, qui de profectu parum solliciti, id tantum cauent, ne lethalialiquo lapfu diuinam maiestatem offendant. Similitudine res fiet clarior. Sit Dominus, cui famuli sint quinquaginta, mandat omnibus vt ad quotidiana ministeria Domini forisq; sint prompti, exeuntem comitentur, nihil alienum surripiant, imperata in omnibus faciant: Sed hac adiecta cautione, vt si quis notabile furtum fecerit, si in negos

negotijs magni momenti ipfum, vel alios graues viros fraudarit, fi feruorum aliquem vulnerarit vel pulsarit, norit se capite noxam luiturum, vel in perpetuas triremes compingendum: Sin in leutoribus tantum deliquerit, etiamsi sibi eis ne bilem commouisset, vel molestiam aliqua procreasset, no ideò auti vita priuandum, aut domo seruitios: abigendum, sed leuiori poena multandu, vt relegatione in duos tresue menses, vel stipendij consueti imminutione. Ex his igitur famulis, quadraginta nouem veriti, ne discrimen vite incurrant, aut ædibus exturbentur, aut gratia & beneuolentia Domini excidant. multa quidem cla surripiunt, sed parui pretij, crebro mendaciolis, alijfq; fraudibus Dominū circumueniunt, sed leuiorib. à mutuis verberibus & puguis quide abstinent, sed non à clamorib. & rixis. Vnus verò tantu famulus est, qui studio ductus Domino placendi in omnibus, nihil omittit quod Dominum offendere possit, ne minimam quidem rem alienam in fuum v fum conuertit, nullo mendacio fallit, mandata fedulo præstat, etsi tarditate aliquando delinquat, mox vbi sese collegerit, lapsum CO15

corrigit : neque solum imperata facita ne Dominus succenseat, sed etiam operam nauat, vt faciat, quicquid gratum illi esfe cognorit, optatque exploratos sibi esse intimos animi eius sensus, vt possit ea præstare, quæ ipsi forent gratissima iucundissima que. Iam liquet hunc vnum famulum Domino, si recta rationem sequatur, gratiorem esse debere omnib. reliquis quadraginta nouem, & ideò plus beneficiorum in eum conferre, quàm in reliquos. Cum igitur in Deo recta ratio summum perfectionis gradum obtineat, nihil mirum videri debet, siex seruorum ipsius numero alij alijs sint gratiores.

Omnes enim qui in gratia Dei existunt, nulla si ratione profectus habita, id modò cauent, ne per peccatum
mortale ea excidant, sunt similes dictis
quadraginta nouem famu is. Nam sieut hi, licèt nihil admittere velint, vnde Dominus eorum ansam arripiat, eos
vel è medio tollendi, vel amandandi
ad perpetuas triremes, tamen non reformidant eum leuioribus quibusdam
erratis ad iram prouocare: Sic illi decernunt quidem nullum graue crimen
desig-

designare, quo diuina gratia & g'oria cælesti destituantur, & sempiternis inferni addicantur supplicijs, sed tamen non abstinent à peccatis leuibus & venialibus, quibus sciunt quidem offendi Deum, verum eousque, vt propter illa tantum in Purgatorii ignem detrudantur : sed neque student bonis operibus, alioquin Deo gratissimis, vacare: multis quoque pijs inspirationibus obsequi negligunt, diuinaque consilia, quæ conuenienter suo statui magno cum fructu seruare poterant, repudiant: ac denique peccata quædam, quibus Deum non parum offendunt , licet lethalia non fint, nonnunquam floccifaciunt.

At qui ita in gratia Dei viuit, vt omnistudio conetur progressum facere in
virtute, hic similis est illi vni famulo,
qui non solum Domini sui mandatis
paret, verum etiam omnia illi officia
vltrò desert, quæ putat esse gratissima.
Hic sidelis & diligens seruus Dei non
solum operam dat cauendis lapsibus
mortalibus, sed etiam venialibus, eò
quòd ijs quoque offendatur Deus, & si
fortè per incuriam in aliquod veniale
delis

delictum labatur, extemplò dolet & resipiscit. Aurem quoque diuinis inspirationibus, quibus Deus voluntatem suam patesacere solet, præbet, eisque obsequi conatur. Et quoniam in magno pretio habet eiusdem consilia, multa quoq; ex illis observat. Adhæc crebris misericordiæ, humilitatis, pænitentiæque operibus quæ scit Deo esse pergrata, licet nulla lege imperata suerunt, libentissime se exercet, vt tanto amplius diuinæ maiestatis beneuolentiam sibi conciliet.

Ex his seruis ingentem Deus in Eccelesia sua numerum habet, sed alios alijs sanctiores & prouectiores: qui occulos diuinitatis sua convertens in id quod ratio lexque aterna postulat, hunc seruum diligentem & proficiendi desiderio slagrantem pluris astimat, quam magnum numerum lentorum & tepidorum, maioremque ex huius vnius, quam caterorum omnium officijs & ministerijs capit voluptatem. Nec mirum. Sapenumero siquidem contingit vnum aliquem Dei seruum fructus spiritualis cupidum, velut quotidie maiorem semper

accessionem facit ad gratiam, & amore Dei, ita plus gratiæ confequià Deo, qua alios quamplurimos, qui nulla cogitatione de quotidiano fructu suscepta, languide Deo feruiunt. In hanc fen- Gre ho 34 tentiam B. Greg. alijque sancti exponut in Euang. illud dictum Christi: Maius gaudium ef Beda in se in celo super uno peccatore penitentiam a- Luc.15. gente, quam super nonaginta nouem iustis, qui Bouau ib. non indigent panitentia. Volunt enim il- S. Tho @ lud intelligi, non de quolibet peccato- Caiet. repænitentiam agente, fed de eo qui intimo animi fenfuanteactæ vitæ errata deplorat,& magno feruore nouă vitæ rationem est ingressus. Quod si de quouis peccatore, que multoru est opinio, intelligatur, tune nomine maioris gaudij, accipi no debet gaudiu effentiale vel principale, quod nascitur ex æstimatione & amore rei de qua gaudem?, (Sicenim Deo angelisq; maius gaudiū esset de iusto maiori gratia predito, qua de peccatore poenitentia agente; (sed accipi debe: gaudin noun & accideta. le, quod nasci solet ex recuperatione rei amissæ Si verò hoc dictu exponam' cu B.Greg & alijs de peccatore qui deferto peccadi statu, magno feruore Christiană pietatem colit, tuc collatio institui de-

debet, non cum quocunque iusto, sed cu ijs qui languide & negligenter. Deo seruiunt: vt dicto Christi hec subiecta sit sententia. Apud Deum meliore loco esse seruum, sedulò & seruenter officio suo sungentem, etiamsipauto ante grauibus obstrictus suerit peccatis, quam nonaginta nouem iustos, lente & frigide saluti sua studentes.

Id declarat S. Gregorius his verbis consideratione dignis: Considerandum, inquit , nobis est fraires mei , cur Domissus plus de conuersis peccatoribus, quam de stantibus iustis gaudium esse fatea-Vnde hoc, nist quad ipsi per quatidianum visionis experimentum nouimus, quia plerunque hi, qui nullis se oppressos peccatorum molibus sciunt : Stant quidem in via iustitiæ, nulla illicita perpetrant, sed samen ad calestem patriam anxie non anbelant, tantoquestbi in rebus licitis vsum præbent, quanto se perpetrasse nulla illicita meminerunt. Et plerumque pigri remanent ad exercenda bona præcipua, quia valde sibi securi sunt, quod nulla commiferint mala graviora. At contra, nonnunquam hi, qui se aliqua illicità egisse meminerunt, ex ipso dolore suo compuncti inardef

descunt in amore Dei , seseque in magnis virtutibus exercent cuncta difficilia san-Eli certaminis appetunt, omnia mundi dereliquent, honores fugiunt, acceptis contumelijs letantur, flagrant desiderio, ad calestem patriam anhelant : or quia se errasse à Deo considerant, damna præcedentia lucris sequentibus recompensant. Maius ergo de peccatore conuerso, quam de Stante iufto gaudium fit in colo. quia o dux in prælio p is eum mi item diligit, qui post fugam reversus hostem fortiter premit, quam illum, qui nunquam terga præbuit, or nunquam aliquid fortiter gestit. Sic agricola illam amplius terram amat, que post spinas vberes fruges profert, quam eam, quæ nunquam spinas habuit, & nunquam fertilem mifsem producit. Sed inter bæc sciendum eft, quia sunt plerique iusti, in quorum vita tantum est gaudium, vt eis qualibet peccatorum panitentia proponi nullatenus poffit . Nam multi & nullorum sibi malorum sunt conscij, or tamen in tanti ardoris afflictione se exercent, ac si à peccatis omnibus coangustentur. Cuncta etiams licita respuunt, ad despectum mundi sublimiter accinguntur, licere sibi nolunt omne quod libet. Bona sibi amputant, etians

tiam concessa, contemnunt visibilia, inwisibilibus accenduntur, lamentis gaudent. In cunctis seipsos humiliant, of sicut nonnulli peccata operum sic ipsi cogitationum peccata deplorant. Quid itaque istos dixevim, nist iustos of panitentes, qui se of in panitentia de peccato cogitationis humiliant, of recti semper in opere perseuevant. Hinc ergò colligendum est, quantum Deo gaudium faciat, quando humi iter plangit iustus, si facit in calo gaudium, quanto hoc quod male gessit, per panitentiam damnat iniustus. Hec omnia Gregotius.

Quibus verbis, quasi cælestisace prælata, perspicuè declarat magno in pretio apud Deum esse, qui cum sollicitudine fructum spiritualem colligendi illi seruiunt, eique plurimum arridere studium & seruorem, quo conatur in virtute progressum facere. Deinde eosdem, quantumuis recenter è grauiu peccatoru sentina emerserint, & initiu tantu seruiendi Deo secerint, cariores Deo esse, multis iustis tepidis, & sui prosectus nullam curam habentib. Quod autem ait:nullam peccatoru poenitentiam anteponendam vitæ iustorum seruentium, verissimu est secui-

dum legem ordinariam. Dici verò non potest, quantum valeat huius doctrinæ cognitio, ad saciendum in cursu veræ pietatis processum. Quis enim si vel scintillam amoris vnicam in se hebeat, non optet Deo afferre voluptatem, qua ille maximam capit ex seruore & studio prosiciendi nostro? Eius siquidem cib. lautissimus est, teste S Bern. pasci inter li-Cant. z. lia, vt est in Canticis, hoc est candore & Ber. se. 71. odore virturu delectari: pasci escis, quibus libenter vescitur, prosectibus nostris.

Si ergò profectu nostro tatoperè oblectamus diuinam maiestatem, tamq; gratum illi opus præstamus , non est quod vel excellentius aliquod bonum exoptemus, velad maiorem gloriam aspiremus. Tantum enim bonum est, chry.l. 2. placere Deo, vt merito S. Chryfostom. de compa Teribat in hæc verba: Si, inquiens, omni- cordis. no dignus fueris agere aliquid, quod Deo placeat, aliam ne require mercedem, præter boc ipsum, quod placere merusti. Si enim requiris mercedem, verè ignoras quantum boni sit placere Deo : Si enim scires, nunquam aliud aliquid extrinsecus mercedis aut muneris expeteres. Quibus verbis non dehortatur nos ab expectanda bong-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK

bonorum operum mercede: nam & illam expectare expetereque licet, modò id imprimis propositum in animo hebeamus, vt Deo placeamus: sed tantum id indicare voluit, idq; verissimè, tam excellens bonum esse, placere Deo, vt si alia nulla suppeterent, non magnoperè ea requirere debeamus.

# CAPVI II.

DE TESTIMONIIS QVIBVS

Deus declarauit sibi gratum esse studium in virtute prosiciendi.

Quando homo auctoritate & fapientia præstans crebrius, & magna contentione quippiam ab amicis
suis petit, no obscure indicat, se magno
studio illius rei consequendæ teneri,
gratissimumq; suturu si postulata cocesserint. Sic Dominus Deus, yt declararet, quantopere optaret nos magnos
progressus facere in cursu virtutis, magnoque studio & diligentia iter semel
ad cælestem Hierusalem suis ceptum
nulla mora interposita prosequi, toties
à dilectis suis seruis, verbisque tanto affectu & grauitate plenis id quondam

dam postulauit. Ad Abraham enim Patriarcham, cum è patrio solo eduxisset, dixit: Ambula coram me, & Gen. 17. esto perfectus. Ambulare coram DEO aliud non est, quam vitam piam lan ctamque instituere, non solum secundum hominem exteriorem, qui ab hominibus cernitur, sed etiam, idque præcipue, secundum interiorem, quem solus Deus intuetur: id enim est, quod Beatus Paulus vocat, Spiritu ambulare. Postulat Deus ab Abraham, vt sanctè religioseque viuat, scilicet eo studio & industria adhibita, vt semper magis magisque proficiat, donecia perfectum Heroa euadat . Quod verò in veteri testamento DE VS exegit ab Abraham, idem ab omnibus fidelibus, verisque Euangelij seruis exigit in nouo dicens : Estote perfetti, sicut & pater Mat. vester calestis perfectus est. Quorum verborum hic sensus est. Contendite ad perfectionem charitatis, omniumque virtutum, vt tanquam filij imitemini Patrem vestrum cælestem : idque non alio modo, quam quo potest creatura imitari quadantenus suum Creatorem.

Hoc vehemens de nostro in virtute

0-

m

m

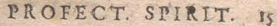
fi

60

Col.I.

profectu desiderium impressit Deus cordi B. Pauli Apostoli, qui tanqua cçleste quoddam Dei organum sic locutus est ad Colossenses; Exeadie, qua audistis, co cognouistis gratiam Dei in veritate, sicut didicistis ab! Epaphra carissimo conseruo nostro, qui etiam manifest auit nobisdilectionem vestram in spiritu,non cessamus pro vobis orantes, & postulantes, vt impleamini agnitione voluntatis eius in omni sapientia, or intellectu spirituali, vt ambuletis dignè, Deoper omnia placentes, in omni opere bono fructificantes & crefcentes in scientia DEI, in omni virtute confortatisecundum potentiam claritatiseius in omni patientia o longanimitate cum gaudie

Idem desiderium patesecit DEVS, illa voce cælitus à Sancto Loanne Apoc. 22. audita. Qui iustus est iustificetur adhuc, & Sanctus santificetur adhuc. Luculentum siquidem hoc testimonium est, quo Deus perspicue declarat, sibi placere, vt ne serui sui langui de iter cæleste prosequantur, sed in dies progrediantur longiùs, & in virtute prosiciant, quandoqui dem sua diuina & immensa maiestas dignata est reipsa tam sigillatim hoc desi-



desiderium suum nobis detegere.

Non paruum quoque momentum habet ad stabiliendam hanc verita-Om, perpendere, quanti DEVS ciusmodi seruos suos faciat, quanto in pretio, & honore habeat, ve si alij omnes qui trepide & negligenter officium hominis Christiani præstant, cum his conferantur, minimo vel potius nullo apud Deum loco esse videantur. Quamuis enim certum sit Deum Opt. maximum tam singulari, suaui ac prorfus parerna ac pia cura fouere omnes fideles gratiæ suę non expertes, vt nullam in tota hac vniuersitate, nisi erga istosprouidentiam exercere, salutem illorum tantum promouere videatur, tamen erga eos fideles, qui seruentes funt in diuino cultu & quotidie accessionemaliquam facere ad priores virtutes conantur, tot tantaque prouidetiæ,intimique amoris argumenta prodit, varijs spiritus donis eos ornando, ab impendentibus tentationibus tuendo, precesque eorum & desideria exaudiendo, vt veri & germani eius filij, & dilectissimi amici esse præ cæteris existimari queant. Id verissimum est, quamuis omnis qui in B 2

gratia Dei degüt sint amici & filij Dei, tamen hos speciales, atque imprimis percaros esse eiusdem filios & amicos.

Confirmemus rem paucis exemplis. Dubium non est inde ab Abrahæ temporibus víque ad Moyfen, hoc est, trecentis eoque amplius annis quamplurimos homines toto orbe terrarum, acimprimis inter filios Ifrael in gratia Dei vixisse, & diem extremum clausisse: & tamen Deus perindè, atque si illorum omnium oblitus esset; trium tantum, qui sibi charifsimi fuissent, nomina Moysi prodidit. Nam cum ei apparuisset in deserto, dixit se appellari Deum Abraham, Deum Isaac, & Deum Iacob, iustique eo nomine se apud populum Israel vocari, hoc nomen sibi fore perpetuum, codemque omnibus retro fæculis nuncupandum. Sicutenim Reges & Principes magni huius mundi nomenclaturam sibi assumunt ab vrbibus quas maximè charas in toto regno habent: Sic DEVS nomini suo inseri maximè voluit eorum nomina, quos, dum viuerent, singulari præ cæteris iu-Lis amore & tutela prosecutus fuisset.

Itaque

Ex0.3.

16

Itaque dum appellauit se speciatim Deum Abrahæ, Deum Isaac, & Deum Iacob, palam mundo declarauit, præstantes illos & sanctos viros magno loco semper apud se suisse, corum singularem curam habuisse, multis beneficijs & donis locupletasse, ac denique promissioni semel illis sactæ, corumque posteris, satisfacturum esse.

Verum & declarauit hac nomencla? tura se vnumquemque illorum trium in magno pretio habuisse: nec enim: nominauit se Deum omnium trium fimul, Abrahæ, Isaac, & Iacob, sed particulatim Deum Abraham, Deum Isaac,& Deum Iacob. Nec folum hoc nomen in deserto patefecit Moysi, sed & voluit illud in toto populo Ifraelitico, imò in toto mundo vsurpari in orationibus alijsque dininis laudibus, ve perpetua apud omnes memoria exstaret se Abraham, Isaac, & Iacob pro singularibus fuis feruis & amicis habere. Quodautem Deus illos tres tam honorifica appellatione alijs hominibus pijs prætulerit, non alia causa fuit, qua quod illo sæculo præ alijs in virtutum studio progressum fecerint, perfectius-

que diuinam voluntatem zelando pro gloria Dei, præstiterint.

Auct. catene in ibid.

Exq. 12.

Moylis æuo certum est multos ho mines pios; Deoque gratos fuiffe : fi e-Exe.ca.3. nim in discessu ex Aegypto tam nu-Dio Cart. merofus erat populus, vt fexcenta millia eorum essent, qui vigesimum ætatis annum fuperarant, præter foeminas omnis ætatis, & inuenes qui vigesimum non attigerant, atque etiam præter Aegyptios, qui delerto idolorum cultu populo Dei se aggregarant; sic vt scriptura appellet vulgus innumerabile: dubitandum non est in tanta fidelium multitudine, quæ legem Dei, eiusque Sacramenta venerabatur, ac oculis suis miranda Dei opera propter ipsos patrata spectarat, copiofishmum numerum adultorum in vtroque sexu extitisse, qui immunes essent à lethali peccato, & ingratia Doi viuerent. Et tamen videmus folum Moysen, quia perfecta virtute præditus erat, cauebatque non solum grauibus, sedetiam leuibus lapsibus diuina maiestatem offendere, atque in ijs pietatis operibus sese exercere, quæ norat Deo esse gratissima, vt in contume-

lijs

lijs & iniurijs populi fortiter tolerandis, in caritate quoque ardenti omnibus æque inimicis atque amicis deferenda: videmus, inquam, eum omnibus alijs sanctis & pijs fidelibus à Deo ob hæc elogia prælatum. Nam cum aliquando decreuisset totum populum ob scelera admissa funditus delere, nul lo habito ad innoxios, qui in illo supererant, respectu, vel quia per ætatem ad peccandum impotentes essent, vel quia peecato cæterorum non confensissent, ob solum Moysen à cæde abstinuit, eique solidixit: Dimitte me, vt ira mea in populum desæuiat. Quid, quæso domine, retardat te, quo minus omnes è medio tollas! num tor innocentum turba, quæ nunquam deliquit? num Leuitætuæ gloriæ tuendæ studio flagrantes? Non certe, sed yous Moyfes omnipotentiæ tuæ manus cohibet, tuæque iustitiæ furorem, ne omnes disperdas, auertit. O quantum placet Deo , videre feruos fuos in dies magnum in virtute facientes progressum?si tantifaciteos, qui ad veræ pietatis culmen peruenezunt.

B 4

Blize:

3 Reg.15.

Rom.11.

Ans ibid.

Iac.5.

Eliæ quoque tempore multi supererant serui DEI, quos DEVS in media impiorum turba beneficio gratiæ luæ immunes ab omni scelere seruarat, vt indicat diuina scriptura: & tamen vnum ex omnibus Eliam tanti fecit, vt dederit illi potestatem in tempora & nubes, ne imbres dimitteret in terram, ad castigandam hominum improbitatem, & rurfum vt sua oratione, quando vellet,. pluuiam de cœlo quasi euocaret. Quia: enim excellenți virtute præditus erat, idcircò pluris illum Deus fecisse: videtur, quam reliquos omnes iuflos.

Quo verò tempore Dauid & Salomon imperabant, tanta accessio facta erat ad populi Iudaici multitudinem, vt Salomon ipse loquens cum Deo, testatus sit fastam innumerabilem quasi puluerem terræ, non potuit, non maxima suppetere sidelium copia, qui gratiæ diuinæ compotes essent, & in numero iustorum. Et tamen quia vnus tex Dauid, ad fastigium persectionis peruenerat, voluntati diuinæ sedulò paruerat, magno zelo amplificanduò per gloriæ exarserat, lapsus suos, licèt

licet graues, voluntarijs pœnis deleuerat, gratiamque amissam recuperarat. Deus omnib. reliquis suis seruis posthabitis, Salomoni, quem vnà cum populo ob patrata scelera de medio tollere decreuerat, dixit : Difrumpens scindam regnum tuum; o dabo illud seruo tuo. Verun 3. Reg. 17. tamen in diebus tuis non faciam propter Dauid patrem tuum : de manu filij tui scindam illud Nectotum regnum auferam, sed tribum vnam dabo filio tuo propter David seruum meum, & Hierusalem, quam elegi . Similiter Ezechiam regem infirmű mortique proximum per Ilaiam Propheta dominus sic allocutus est: Ecce sanaui te, 4.Re. 200 die tertio ascendes templum domini, or addam diebus tuis quindecim annos? sed & de manu Regis Assyriorum liberabo te, 😎 einitatem hanc, & protegam wrbem istam propter me, O propter Dauid eruum me-

Quis poterit digne exprimere horustestimoniorum mysteria? hoc est, quanto in pretio sit apud Deum homo virtute præstans, peccatorum hostis, bonorum operum ardens sectator, patiens iniuriarum, charitate in proximum slagrans, & magnus diuinæ gloriæ amplisicator? Tanto enim hono-

B 5

FC

a:

e.

•

9

n

n

1

1

\$.

-

1-

t

re eiusmodi hominem prosequitur vo etiam in comunione nominis sui illu admittat, vocando se Deu illius: ac ne vlla re eum contristet, etia integro parcitregno, precibusq; eius quali victus legi naturæ se subijcit, vt in creaturis suis fiat, quicquid illi placuerit. Denique propter illu folu facit, quod no faz ceret propter multos iustos, qui imper fecte ei seruiunt: cumq; ipse infinita æ ternaq; sit præditus maiestate, homo verò creatura è nihilo, tamen ob folam. hominis voluntatem dignatur se quodammodo exæquare creaturæ, dicens: Protegam vrbem ist am propter me, & propter Dauid seruum meum.

## CAPVT III.

QV ANTUM PROSINT ECCLE. fia Catholica ferui Dei, qui in virtute proficiunt.

Tsi instiomnes, & serui Dei quotquot gratia diuina non exciderunt toti mystico Ecclesia corpori plurimu prosint, vipote qui partim precib. suis, partim operibus bonis à Deo singularia dona & beneficia impetrer, quib. & peccatores conuertuntur, & iusti consers-

seruantur longe tamen amplius prosut in virtute perfecti: iusti enim oes licet fint viua Ecclesiæ membra, & filijlucis, hi tamen funt veluti oculi in corpore humano, & quasi stelle queda in firmamento, imò velut Sol & Luna, qui funt Dan Ist instar quorundă oculoru vel lampadu totius vniuersitatis. Sic eos appellat diuina scriptura multis in locis. Nam B. Paulus in epistola ad Philip. Sitis, in-Phil.2. quit, in medio nationis prauæ er peruer e; inter quos lucetis sicut luminaria in mundo. Et Christus Dominus declarauit in Apocal.B. Ioanni Euangelistæ, stellas quas mann dextera gerebat esse Præla-Apor.I. tos & Magistros sanctos, quos ibi vocat Angelos Ecclesiæ. Hi enim tanqua Heroes excellentes virtute præditi, do-Etrina sua, & imprimis exemplis vehementer excitant, accendunt que alios ad amore virtutu, lie prorfus, vt vnus ex ijs solus sussiciat ad convertendum iutegru regnum, illudque in timore Dei conseruandu. Quò non pertingut suo exemplo tepidi, quamuis enim operam. dent, ne anima lethali labe inquinent, tamen quia nulla cura tangutur cauedorum leuiu, nec in operib. caritatis & poenitentiæ frequentandis funt seduli, paula

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

paucos ad amorem Dei prouocant.

Nam ad conuertendos vel erigendos
eos, qui in crimen mortale lapsi sunt,
ordinarie opus est exemplo admodum
potenti & essicaci: ad accendendos
verò languidos exemplo raro & notabili: quod quia præbent imprimis
homines in virtute perfecti, idcircò
tantopere permouent proximum.
& Deus eis tanquam instrumentis
ad excellentia opera præstanda vtitur.

Greg. 1.25. Vnde Beatus Gregorius: Adrenomor.ca.7. uandum spiritum mentis nostræ, valde, inquit, exempla Patrum adiuuant . Si enim. sanctorum opera inspicimus, illa contemplatanos succendant, or cor nostrum torpore non constringitur, dum imitatione prouocatur Illustre huius doctrinæ testimo-Ind.2. nium præber sacra ludicum historia,, quæ refert mortuo Moyse & Iosue fihos Ifrael permultis annis perstitisse in vero Dei cultu, sed demum dimisifse Dominum Deutn Patrum; suorum; qui eduxerat eos de terra Aegypti. Cau: sam verò huius rei commemorat fuisse, quod quamdiu in populo superstites fuiffent aliqui de senioribus gloriæ diuinæ amplificandæ studiosi, qui-

que oculis suis miranda Dei opera spe-

Clarant.

ctarant populum in timore Dei corum doctrina & exemplo fuisse conseruatum: quando verò illi è viuis excellerunt, nec pari virtute ornati succederent alij, à veteri Religione & pie- 4 Reg. 12. tate degenerasse. Eodem pertinet, quod 2.Par. 24, diuina scriptura recenset in quarto Regum, de rege Ioa, qui primis annis regni sui, quod in quadragesimum vsque annum tenuit, piè regnauit, suoque exemplo totum populum in vero Dei cultu continuit. Causam autem huius rei tribuit sancto Pontifici Ioadæ, qui primis illis annis doctrina sua & zelo non passus est regem à via recta deflectere. Nam eo mortuo Rex subitò præuaricatus est, & populum à legitimo Dei cultu abduxit. Atque hie est admirandus fru-Aus quem magni Dei serui efficiunt in Republica & vniueria fidelium Ecclesia.

lusti omnes, qui in gratia Dei viuunt, licet exigua virtute præditi, sunt tamen petræ viuæ Ecclesiæ Christi, & edificationem huius domus, & templum spirituale Dei, eiusque consernationem, teste B. Petro, promouent. Ve-1. Pet. & rum homines Dei, qui in virtute pro-

fece-

Levem. I.

Apoc 3.

fecerunt, sunt huius ædificij colummæ, quæ apud Deum illud sustentant, & conseruant, atque vnitum tenent cum lapide angulari Christo Iesu capite, & principe totius Ecclesiæ, vt appellatur in diuina Scriptura. Ieremiæ prophetæ dixit Deus: Dedi te hodie in columnam ferream or in murum ereum, id eft, ingens robur & virtutem tibi in meo populo contuli, ad tuendum conferuandumque bonos, & expugnandum malos. Et S. Ioanni dixit Christus. Qui vicerit, faciam illam columnam in templo Deimei: ac si diceret. Dabo illi virtutem ad fustentandum alios. Hincliquet, quantum Ecclesiæ prosint serui Dei protectus spiritalis studiosi: Sicut enim in materiali ædificio, subtracta aliqua columna, magna pars propendes in ruinam, sic quando Ecclesiæ Dei eripiuntur serui Dei amore zeloque Dei feruidi, magna sequi solet animarum iactura, vt dum in Republica vel regno piæ consuetudines abolentur, contra verò vitia & abusus detestandi pullulant, ac cum pierate etiam vera religio in apertum discrimen, nemine refisiente, vocatur.

Atqueidcirco Deus, qui tantoperè

quærit salutem nostram, quoties peccatis populi grauiter offenditur, & à fua iusticia quasi vindictam contra illum expolcit, optat in medium prodire, homines qui se iræ suæ opponant, & manum vitricem precibus fuis à populi clade auertant. Quod sæpenumerò indicauit per Prophetas. Nam cum per Ezechielem grauissima scelera, quibus populus diuinæ iustitiæ furorem prouocarat, commemoraflet, exponens desiderium suum, questui, inquit, de eis vi Ezech. 223 rum, qui interponeret sepem, & staret oppositus contra me pro terra, ne dissiparem eam, or non inveni. Et effudi super eos indignationem meam, in igne ira mea consumpsi eos. Non loquitur hic Dominus de quouis viro iusto, neque enim verifimile est omnes in tam numeroso populo gratia diuina excidisse, sed de viro eximia virtute ornato, vi exponit S. Hieronymus. hi siquide sunt, qui pre- Hier in 50 cum suarum, vitæque sanctæ vi & effi- 22. Ezech cacia impetum iræ diuinæ frangunt, & velut columnæ humeris fuis totum populum sustentant.

Alias quoque cum Deus constituisset castigare Hierosolymitanos, & regnum Ludæ in manus Chaldæorum tra-

dere,

dere, vt propter scelera quibus diuinami ipsius maiestatem irritarant, illud euerterent, & sunditus exscinderent, sic locutus est ad Ieremiam: Circuite vias Hierusalem, & aspicite, & considerate, & quarite in plateis eius, an inueniatis virum facientem iudicium, & quarentem sidem, & propitius ero ei

O quanto loco apud Deum est, quamin conspectu eius gratus homo in virtute persectus! nam si talem aliquem etiam in medio innumerabilium improborum, qui internecionem meruerunt, conspexerit, non tamen è medio tollit, & diuinæ suæ instituæ manum iam in eos exertam cohibet & coercet. Vnde B. Hieronymus iure in hunc locum scribens exclamat. Cambin menio

Hieron. in cum scribens exclamat: Grandis amor in6.5. Ierem, stitia, ve nequaquam iuxta interrogationem

Abraba, or responsionem DE i pro decem

viris iustis Deus liberauerit ciuitatem, sed si

vnum inuenerit, iam iamque peritura Ieru
salem, qui faciat iudicium or quarat si-

dem.

Bern. Iust. in eius vita.

Multa huius rei exempla inuenimus in historia Sanctorum tempore beati Laurentij Iustiniani Patriarchæ Veneti, Deus Venetorum vrbi ob grauia scelera quæ in ea perpetrabantur, grauiter

Jus-

uccensuit. Precabatur pro ea dictus B. Laurentius inibi degens. Bellum exarsit inter Venetos & Mediolanenses. Incolebat id temporis locum desertum & horridum insulæ Corcyræ finitimum Eremita fanctus, spiritu vaticinandi præditus. Hunc Venetus quidam vir primarius agens in Corcyra adijt, & percunctatus est, num bellum illud fæliciter cessurum esset. Venetis? Cui respondit. Deum vehementer iratum esse Venetis, quod ex verbi diuini. prædicatione nullum fructum colligerent:eosque iampridem instar Sodomæ perituros fuisse, nisi precibus sui fancti Patriarchæ furor diuinus auersus fuisset. Non dubium est tunc temporis Venetijs multos extitisse probos homines mediocri virtute præditos, & tamen solius B. Iustiniani, qui erat homo in virtute perfectus, Deus rationem habuisse viderur.

Illustris quoque & admodum celebris est sanctitas Simeonis Sali, cuius vita descripsit Leontius Episcopus Neapolitanus in Concilio Niceno secundo citatus, velut vitæ eius auctor. Hic Simeon degens Emesæ, & Sanctitatem vitæstultis operibus cælans, multa ad-

mi-

miratione digna in fummum fui contemptum, & in falutem corporalem, & spiritalem proximi faciebat. Nocturnum tempus in precibus, cum multa laerymarum profusione consumebat. Cum autem aliquando contigisser Emesanum quendam ciuem Hierosolymam tendentem in solitudinem ingredi, vt ibi se Abbatis Ioannis precibus commendaret: Abbas olim Simeonis focius, quæsiuit vnde veniret: cumque cognouisset venire Emesa, in hæc verba ei respondic: Miror te cum Emetæ habeas Abbatem Simeonem; ad me hominem vilem & abiectum diuertere, na non ego solum, sed etiam mundus torus indigetillius precibus.

O quam vtilis est Ecclesiæ, animarum faluti, rebus publicis & regnis eximia vnius hominis sanctitas, cum videamus homines sanctos, maxima diuinarum rerum notitia præditos testari quanto loco apud Deum sint huiusmodi homines, quotá; benesicijs Ecclesiam suam & omnes Respublicas propter ardentes eorum orationes, vitæque merita afficiat, Fidelissimæ huius doctrinæ testis est D. Ambrosius qui hactenus dicta consirmat his verbis: ouam

beate.

beata ciuitas, quæ plurimos iustos habet, Amb. l. 2. quam celebrabilis ore omnium, quomodo de Cain 🖘 benedicitur tota de parte, es beatus at-Abel c.3. que perpetuus eins Status existimatur. Quam & 4. gaudeo, cum aliquos mites ac sapientes din vinere video, cum virgines castas, viduas, graues aspicio longanas velut quandam in canam Ecclesiæ curiam prætendant ipso quodam vultu es specie gravitatis, quod revereantur, quod imitentur, quo, ad omnem morum gratiam colorentur. Non: enim ipsis gandeo, cum vinendo multa subeant tædia sæculi huius, sed quia profunt: pluribus. Similiter cum aliquis buiusmodi decidit, quamuis longa senectute, depositus afficior, quia destituitur, grex innenum muro senili. Addit hos sanctos homines, tam viros, quam mulieres peccatoribus & alijs exigua virtute præditis: constitutos esse à Deo in lege veteri quasi citritates refugij, in, quas cum de-

linquunt, se recipere possint ac tandem concludit in hæc verba: Denique perituræ prbis, aut malorum imminentium, vel suturalabis hoe primum indicium est, si decidant viri consultores, veletiam grauiores sæminæs. Hinc primum ingruentiu porta aperitur malorum Hucusá; S. Amb. Vnde intelligimus quati intersit Ecclesiæ Christi, si sideles.

qui Christianæ pietati semel operame dare cœperunt, conentur in ea indiesmaiores facese progressus & ad omnium virtutum persectionem contendere.

## CAPVT IV.

QVAM VTILE ET NECESSArium sit omnibus Dei seruis pro donis à Deo cuiq; communicatis in cursu virtutis progressum facere:

Vamuis omnibus Dei seruis ad amplectendum toto pectore hoc proficiedi fludium fatis esse deberet, quod tam gratum fit Deo, tamqs fructuosum toti Ecclesiæ: tamen quia magnopere refert scire, quæ commoda ex eodem fonte redundent in ipfos, breuiter exponemus, quam vtilis & falutaris sit cuiquiusto amor & cura proficiendisquamque perperam sibi consulat, qui curam illam negligit. Ad iter autem in via celesti recte instituedum, plurimum valet integra & pleua peccatorum, & grauitatis corum notitia, occasionum quoque & tentationum ac laqueorum, quibus anima nostra ab-

III:

ies.

m-

11--

10

ad

20

60

195

ia

0=

050

la=

0-

il-

CI

11)

C-

ia

ac

ab

nio-

35

inimico irretiri solet. Hoc verò beneficio ornare solet imprimis DEVS omnes profectus spiritualis studiolos. Quamdiu enim homo in cursu pietatis languidior est, nec nisi grauibus laplibus cauendis inuigilat, licet non ignoret, quæ fint peccata grauia, omnibusque manifesta, tamen alia multa loco peccatorum non habet: quædam etiam grauiora æstimat leuiora, occationes item nonnullas actentationes, vnde procliuis est ruina in scelera, periculi latentis ignarus, pro nihilo ducit: denique licet lapsus quosdam sciat este lethales & mortiferos, tamen non ponderat quantum inde exurgat damnum, quamque grandis noxa sit infinitam Dei maiestatem offendere. Vrprimum verò pigritiæ laqueos disruperit, & diligenter cœperit vacare veræ pietati, declinando ab omni malo, quod tale elle cognorit, bonaque omnia, quæ grata Deo esse sciuerit, perficiendo, DEVS mox oculos animæ eius aperit, luceque admirabili collustrat, qua cernat multa quæ antè non aduerterat, notetque peccata & tentationes, & præcipitia eorundem, quæ nunquam antea notarat. ac demum tantum non miratur, hominis

minis vitam tantis obnoxiam esse periculis, ingenueque agnoscit quantam quisque salutis suæ cura habere debeat, diuinumque in omnibus implorare auxilium.

Prou. 4:

Mad.l de Sum.bon. C.IO. 8.319

Atque hoc est quod diuina scriptura his verbis significat: Iustorum semita, quasi lux splendens procedit & crescit vsque ad per fectum diem. quasi diceret: sicut lumen prima diei aurora exiguum est, augescenteque die crescit, donec ad perfectionem, quam in meridie habet, peruenerit: sic vita iustorum in primis initijs lumen exiguum habet ad cognoscendá bona & mala,, sed procedente tempore cum incremento virtutum accessionem facit ad priorem lucem, donec pertingat ad claram cognitionem æternitatis, in qua Deus clare in suo ipsius lumine conspicietur. Hoc beneficium à Deo communicari omnibus profectus sui studiosis confitetur S. Isi-Bonau lib. dorus, dum ait peccata, quæ incipien-I. Pharet. tibus videntur leuia, ijs qui in virtute profecerunt videri grauia, & ideirco cos non solum à vanis iuramentis, sed etiam à simplici mendacio abhorrere:prouectiores verò non modò cauere mendacia, sed magno studio quoque defu-

35

Vt verò maiori desiderio sagremus proficiendi in ista bonorum malorumque notitia, quam Dominus communicare solet suis dilectis, audiamus quo- Aug. in modo B. Augustinus alicubi depingat psal. 119. hominem ex peccati statu tam perfecte in verb. ad veram conuersionem morum tradu- sagitta. Aum, vt omnes, qui illum ante nouerat

in admirationem rapiantur, & Deum collaudantes dicant. Qui quondam erat tam impius & sceleratus, modò quomodo Deo seruit, quam innoces factus est. Subiungit enim, illum hominem, etiāsi à peccatis discedat, que cognoscit, non tamen effugere omnia peccatorum pericula & occasiones, quia eorum, sicuc & multorum aliorum vitiorum scientiam nondum est consecutus, sed neque animaduertere & notare ea posse, nisi proficiendi cupiditate teneatur : hoc enim clarius & scandala & pericula à quouis pio perspici, quo plus proficere conatur, & vbi viderit exclamare ad Deum: Heumihi, quia incolatus meus prolongatus eft. Quodideò clamat, quia optat liber esse à peccatis, & in numerum eorum referri, qui nec peccant, nec amplius peccare possunt.

Ab

Abhoc beneficio, quod Deus confert proficientibus, manant innumera alia beneficia diuina & munera: Quemadmodum enim huiusmodi serui Dei progressium faciunt in agnitione odioque peccatorum, atque etiam in lumine rerum cœlestium, sic etiam maiores indies accipiunt vires ad benè agendum, Deo conatum adiuuante. Vnde sit, vt qui initio viribus spiritalibus defesti difficultatem magnam & pugnam in multarum virtutum exercitatione sentiebant, post progressum aliquem factum magnam in ijsdem experiantur & facilitatem & dulcedinem: quod sanè non ex ipsorum operum, sed solius cordis mutatione euenit, quippe cui robur maius ad benè agendum accedit. Idem affirmat Propheta Isaias, cum ait: DEVS sempiternus Dominus, qui creauit terminos terær: non deficiet, neque laborabit, nec est inuestigatio sapientiæ eius. Qui dat lasso virtutem, or his qui non sunt, fortitudinem or robur multiplicat. Deficient pueri, & laborabunt, or iuuenes in infirmitate cadent. Qui autem ferant in Domino, mutabunt fortisudinem, assument permas sicut aqui-

I

ti

C

C

11

d

a

P

d

m

fi

n

P

n

d

11

he

ca

ce

du

Ifa. 40.

aquile, current, & non laborabunt, ambulabut, on non deficient.

n-

ra

n-

ei

0-

11-

0-

11-

de

le-

m

ne

m

n-

od

0-

p-

n-

1e-

1248

20%

ga-

my

ro-

bo-

nt.

a-

cut

41-

Hæcest magna illa fortitudo, hæc cordis generositas & vigor, quem DEVS communicat in cultu veræ pietatis progredientibus: augetenim in illis rerum ipiritalium gustum, bonæ conscientiæ puritatem & gaudium, in ærumnis patientiam, in verbis & exemplis efficaciam, amorem & gratiam in adiuuandis proximis, accumulat ijfdem cœlestia sua dona & charismata, atque cum gratia & amore diuino copiolillimam notitiam mylteriorum donorumque diuinorum. Etenim hominem iustum in serustio diuino proficere, aliud non elt, quam donis ac beneficijs è manu DEl acceptis bene vti, & gratiam aliquam protanta clementia & milericordia diuinæ maiestati repedere, vt hac gratianimi fignificatione noua beneficentia nos dignos reddamus. Id significauit Dominus, cum in parabola quadam commemorat, hominem quendam nobilem conuocatis decem seruis, singulis dedisse decem minas, & dixisse: Negotiamini, Luc. 19. dum venio: haud secus enim Deus fidelibus suis seruis dona consert, man-



### CAPVT V.

tem

lem ina

ri 0-

ndo

icfi-

ctcali-

de &

ad-

anme

tem

er ab

15 &

eum

į- ,

Quam salutare o necessarium sit in virtutuns studio proficere, ad cauendum periculum o incommodum tepiditatis.

Vlgata Sanctorum sententia est, non progredientes in pietatis cursu retrogredi, & quæstus in vita spiritali facti iacturam facere. Existimant nimirum ex incuria & negligentia proficiendi mox sequi multorum bonorum operum, quæ facere tenemur, neglectum: & contra in multa peccata, quæ cauere tenemur præcipitem laplum, ac consequenter prististinum ardorem in vita piè sansteque transigenda, paulatim excidere, & gradum sieri ad ea peccata, quibus gratia & amicitia diuina prorsus ab animo nostro depellatur. Confirmat hanc sententiam beatus Gregorius his verbis: Admonendi sunt qui inchoata bona mi- Greg. Paste nime consummant, vt cauta circumspectione considerent, quia dum proposita non perficiunt, etiam que fuerant cepta conuekunt. Si enim quod videtur gerendum, C 2 106-

Sollicita intentione non crescit, etiam quod fuerat bene gestum decrescit. In hoc quippe mundo humana anima quasi more vauis contra ictum fluminis condescendentis, vno in loco nequaquam stare permittitur, quia ad imarelabitur, nisi ad summa conetur. Si ergo inchoata bona fortis operantis manus ad perfectionem non fubleuat, ipfa operandi remissio contra boc quod operatum est pugnat. Hæc Gregorius. Ex quibus verbis facile intelligitur, quanti referat, seruum Dei dare operam quotidiano in virtute profe-Qui.

Verum quam necessarium sit eidem magno studio contendere ad maiorem perfectionem, quantoque periculo retrogrediendi se exponat qui id ne-Bern. ep. 91. gligit , præclare exprimit Sanctus Berad Abbates. nardus: Non habemus, inquit, hic manen. tem ciuitatem, aut ascendas necesse est, aut descendas, si attentas stare, ruas necesse est . Minime pro certo est bonus, qui melior esse non vult . Et vbi incipis nolle sieri me-

lior, ibietiam desinis esse bonus. Et in a-

lio loco ait : Sicmihi, inquis, viuere vo. Ide ep 252. lo, or manere in quo perueni: nec peior adGarinum fieri patior, nec melior cupio. Hoc ergo vis quod effe non potest. Quod si Chri-

Sto

wood

uip-

nore

cen-

mit-

um-

ortis

ible-

boc

go-

elli-

lare

ofe-

lem

110-

cu-

ne-

Ber-

ten.

aut

reffe

lior

me-

1 a-

200-

ior

rgo

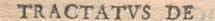
288-

Sto

fo currente gradum fistis, non Christo appropias, sed te magis elongas; timendumque tibi est, quod ait Dauid. Ecce qui elongant se à te Domine peribunt. Sic Psalm.72. Bernardus. Esto, non semper, aut gratia diuina, aut pristina bonitate destituatur, qui proficere delinit, tamen viam quali parat ad laplum, & quia laplui proximus est, ideirco S. Bernardus dixit eum desinere este bonum Etsi enim negligentia proficiendi sub initium non exæquet lethalem noxani, quæ penitus gratiam tollat, tamen partem aliquam de bonitate adimit, & paruus quidam laplus est.

Neque lacra Scriptura conticuit, in quantum periculum & laplus, & iacturæ omnis lucri spiritualis sele isti per incuriam fuam conficiant. Nam quodam in loco: Qui mollis, inquit, est o dissolutus, in opere suo frater est sua opera dis- Prou. 31. sipantis. Sensus est, qui in bono inchoato non proheit, suaque opera bona non facit studiose & perfecte, similis est illi, qui omnia abijeit quæcunque lucratus est. Et alibi eadem scriptura ita loquitur. Pigredo immittit soporem, & anima dissoluta esuriet, quasi dicat, vt bene Prou 12, declarat S. Gregorius. Sicut pigredo

C 3



16.

ereg.3 p.pa-facit vt homo sine necessitate obdor-Hor.admon. miscat, & ignauia in operando facit vt homo patiatur famem, aliarumque rerum inopiam: Sic torpor in vita spirituali in anima excitat soporem quendam spiritualem, quo homo quasi omni bonorum operum, consolationumque spiritualium ac cœlestium seusu destituitur, & solas sectatur voluptates terrenas. Vnde fit, vt ei neque meditari, neque loqui de Deo libeat, non solitudinem, non orationem, non facram amet lectionem, nullamque capiat ex virtutum exercitatione delectationem; fed contra totum se dedat cupiditatibus rerum caducarum, oculosque & aures paseat vanis & euriofis colloquijs, vnde procliuis est lapsus in crimina, quæ hominem penitus ab amicitia & gratia diuina diuellunt.

Atque hæc est pæna formidabilis, quam Christus cuidam tepido comminatus est in Apocalypsi, dicens: V tinam frigidus esses, aut calidus, sed quia tepidus es, incipiamte euomere. Calidum vocat, teste beato Gregorio, quisedulus & ardens est in vita pia & sancta: frigidum verò, qui obnoxius quidem est peccato mortali, sed ma-

gna

gna spe tenetur euadendi illud. pidum autem appellat, qui cœpit seruire DEO quidem, sed languidius in suscepto semel pietatis cultu progreditur, nec operam dat, vt faciat in virtute progressum. Qua expositione significat, etiamsi maior culpa sit fri gidi, quam tepidi, eius grauitate spectata, tamen tepido maius quodammodo impendere periculum, si corum rationem habeamus, quæ solent eiusmodi hominibus tandem euenire. Nam frigidus in peccato mortali existens, spem de se præbet, si conuersus fuerit, magnæ in diuino seruitio diligentiæ & feruoris. Videmus enim multos magnos peccatores in magnos fanctos iam olim commutatos. Cæterum de tepido metus est verus & probabilis, eum cum omni gratia exutum iri, quasemel amissa tam cæeum futurum, & obstinatum in malo, vt difficillime in viam reuocari poslit, non quod ex parte DEI potestas aut voluntas eum sanandi desit, sed quia ex parte sua tam longè absit à desiderio postulandi à Deo auxilij: atque etiam tam imbecillis, vr postulare non velit, aut valeat.

Qua-

dor-

itvt

re-

piriien-

om-

um-

enfu

ates

tarı,

itu-

matex

em;

ati-

au-

uijs

na, a &

ilis

om-

ens:

quia

lum i se-

anqui-

ma-

Quare non loquitur loco citato Dominus de quocunque peccatore fridigido, sed de ijs, qui peccatorum suorum grauitate perculsi magna humilitate, & dolore animi conantur emergere è malorum profundo, vt verbis illis hæc sit subiecta sententia Vtinam feruens & sedulus esses in meo seruitio : aut quia non es, Vtinam vel tantam profectus, vel salutis spem præberes, quantam præbent multi peccatores, quana tamen non præbes : imò quia tepidus es & negligens, magno in periculo verfaris, ne & mea gratia in hac vita, & æterna gloria in altera excidas. Hæc damina funt propria eorum, qui in vitapie sancteque inchoata progressum facere negligunt, hæc poena ingratianimi: nam quemadmodum gratitudinis est, beneficijs acceptis bene vti, & fructum aliquem ex illis decerpere:(cuius fructus hæc merces est, vt Deus ob gratianimi significationem nouis donis & muneribus pro immensa sua liberalitate priora sua beneficia cumulet, vti supra dictum est) sic summæ ingratitudinis est, abuti beneficijs diuinis, nullumque ex ijs fructum carpere. Vnde sequitur, vt talibus DEVS iuxta culpæ

grauitatem paulatim omnem beneuolentiam, omniaque spiritalia auxilia
subtrahat, ac denique omnibus gratiæ
ornamentis spoliet, detrudat pro ingrati animi meritis ad eas pænas, quas
promeruit seruus inutilis: qui cum talento accepto negotiari noluit, cui Dominus sustulit talentum, æternis que tenebris eum in prædam abiecit.

#### CAPVT VI.

CVRAM IN VIRTVTE PROFIciendi conuenire non solùm incipientibus. sed etiam proficientibus. perfectis.

Posser forte aliquis in eam inclinare sententia, vt arbitretur proficiendi studium ijs tantum necessario incumbere, qui initium secerunt Deo seruiendi: sed non est ita, cum ad omnes prorsus sideles id pertineat: imò quò quis maiori studio prosectus saciendi ardet, hoc perfectione in omni virtute maiorem se assecutum demonstrat, hi siquidem sunt, qui summa quadam same & siti proficiendi laborant, qui omnia media & remedia in-

0-

li-

m

e,

è

ec

13

ut

e-

n-

r-

e-

1-

1-

11

4

6

dagant non folum legibus præcepta, vt de fugiendo quouis genere peccatorum, de observatione Decalogi diligenti & fedula, verum etiam libera, & per modum consilij proposita, vteo citius ad culmen perfectionis attingant. Etenim, quamuis verum sit homines fanctos cognoscere suum in virtute profectum, nunc quia, vt habet san-Greg.lib.25. Aus Gregorius, quotidie vitam suam suspecti examinant, & mores præsentes cum præteritis conferentes, deprehendunt se à multis peccatis & animi perturbationibus liberatos, virtutum quoque opera tam interna, quam externa multopromptius, quam alias, cum & voluntas & vires spirituales abessent, exercere. Nunc etiam, quia sancti agnoscunt quot quantisque donis cœlestibus à Deo ornatifint : ( auctore enim Spiritusancto norunt quæ à Deo illis 2. Corint. 2. donata sunt teste Apostolo) Inter quæ dona non minimum locum tenet, ardens in proficiendo desiderium, no tamen idcirco pluris se æstimant, quam prius, sed potius minoris, maiorique contemptu seipsos persequuntur, & in dies maiori zelo ad perfectionema ipirant.

Causa

Causa huius rei est: quòd quò homines pij & sancti maiores processus in virtutefaciunt, hoc à Deo plus lucis accipiunt ad agnoscendos defectus suos, eorumque grauitatem quam antenon cognoscebant. Et quemadmodum hominis vilitas & miseria est immesa quedam abyssus, eò quòd obnoxius sit peccato, & de nihilo conditus, fic magis magisque proficit in cognoscenda vilitate sua atque miferia, ipsoq; nihilo q ex parte sua habet. Et sicut proficiendo in virtute, amplius quoq; proficit in sui cotemptu, sic quoad sanctitatem maiore prouehitur, hoc humilio de se sentit. ita affirmat S. Gregor, non semel : cum Greg libr , scribit scruos Dei, quò per bona opera mor.c.19.00 propinquiores fiunt Deo, hoc clarius a- lib.15. ca.21. nimæ suæ maculas conspicere, & suam 61.21.6.4. indignitatem, eoque amplius femetipsos arguere & abominari, non solum propter defectus & lapfus fuos, quos animaduertut, sed etiam, quia probe norunt multas restare noxas, quas solus Deus in ipsis cognoscat. Qua etiam de causa, vt idem S. Doctor perhibet, piè Greg. 5. more ordinauit De, vt serui sui perfecta vir- c. 4. tute prediti contra fuam voluntate adhibeantur Ecclesiæ gubernaculo, cogāturque

12,

0-

li-

80

1-

1t.

es

te

n-

m

es.

n-

T-

0-

na

80

it,

0-

ti-

m

15

æ

r-

2-

m

10

turq; conuersari cum proximis, vt dum alios ad perfectionem verbo & exemplo cohortantur, in suorum defectuum notitiam veniant, atque ita & melius se cognolcant, & lubmissius de le sentiant. Vnde sæpenumero fit, vt vbi se existimabant maximam pietatis iacturam facturos, & demolituros quicquid ante ædificassent, ibi misericordiæ diuinæ beneficio accessionem magnam faciant ad virtutes, & bonis spiritalibus supra

modum locupletentur.

ADHAEC einsdem lucis beneficio, vii augescit profectus in sanctis, sic clarius potentiam & bonitatem Dei infinitam omniaque eius attributa & perfectiones, ac quantò honore & reuerentia dignus sit, cognoscunt: Vnde sequitur, vt se quoque accuratius cognoscant, & humilius de se deinceps sentiant, quandoquidem liquidius cernunt, quam longe absint à perfectione, quam habere debent, quotquot DEO cum dignitate & fructu spiritali seruire concupiscunt. Id sanctus Augustin. Augstu l' de significare voluit, cum scripsit: Multum fer. Olit c. in hac vita ille profecit, qui quam longe sit à perfectione iustitie, proficiendo cognonit . Vnde fit, quod tam parui se faci-

36.

ant, vt se tanquam puluerem terræ despiciant, quemadmodum consitetur S.
Gregorius, dum ait, sanctos homines, Greg. lib.25.
quo in cognitione Dei amplius prosi-mor e.2.
ciunt, hoc plus se contemnere, haud
secus quasi nihil essent, vel propemodum nihil.

Hine verò etiam id sequitur, pios,. dum plus proficiunt, maiore porrò desiderio flagrare fructum faciendi, tum quia perfectius cognoscunt se esse ad id obligatos, tum quia vires ampliores in eam rem adepti sunt à Deo, cui intelligant hunc conatum fuum esse gratistimum. Etenim cur, quæso, homo iustus non teneatur studio proficiendi in Dei seruitio, qui puris animæ suæ oculis, & infinitam Dei bonitatem, & misericordiæ maximæ testimonia, & eximium amorem, que se prosequitur, perspicit ? qui scit se hoc studio incredibilem cociliare voluptatem diuinæ Clementiæ? eoque vberiorem, quo constantius in eadem. voluntate persistit. Quomodo non conetur omnem lapidem mouere seruus DEI ad perfectionem omnium virtutum consequendam, qui potest claro & præsenti iudicio, omni animi

C 7 per-

m

1-

m

1-

1-

n

e

æ

11

a

1

K

)

perturbatione exclusa plenè æstimare valorem, vel vnius gradus in amore diuino? neque enim pretium eius aliud est, quam ipse Deus, quem amore acquirimus, & amore possidemus. Deinde, qui non ignorat hunc amorem esse thesaurum infinitum, omnis mensuræ, limitumque expertem, cum in amore Dei nullus sit modus, neque mensura. Et quiscit, quo in virtutum Ichola plus profecerit, hoc majorem in amore illo accessionem faciat, ac proinde firmius per gratiam & gloriam Deo perfruatur, quem beneficio amoris possidemus ? Qui oculi, talia contuentes, non delectentur tanta pulchritudine? Quod cor, hæc sentiens, & degustans, non ardeat tanti boni defiderio?

Egregiè hunc profectus spiritualis prouentum intelligebat sanctus Rex Dauid, cùm diceret: Et dixi nune copi: bec mutatio dextere excels. Ille post multos annos in cultu pietatis exactos, cùm sedulò diuina benesicia sibi collata perpendisset, occasionesque, quas habuisset numen diuinum colendi: tamen tandem ingenti animo & siducia hic decernit, à nouo inchoare vetera

picta-

Pfal. 76.

pietatis officia, nouoque ardore perficere, ac simul ingenue confitetur hoc studium suum non à se, sed à sola potenti manu Dei proficisci. Multos annos impenderat in seruitio diuino, & tamen iam fatetur se primum incipere: nam vt in hæc verba Ambrosius Ans- Ansb. in es bertus scribit, profectus in virtute, 12. Apocal. quem faciunt electi, no est aliud, quam initium seruiendi Deo, & quotidie dicuntur incipere, quia omnib. temporis momentis virtutem virtuti solent ad-

nungere.

irc

re

a-

0-

15.

0-

115

m

ue

m

m

ac

0-

10

12

11-

S

e-

15

ex

1:

It

S a-

15 1-

12

a

3

Milites boni, vbi semel initium fecerint congrediendi cum hoste, etiam si hostem irruere videant, terga non vertunt, sed pergunt fortiter dimicare, quamdiu præsidia sociorum non desunt, & spes magnorum affulget spoliorum. Nautæ quoque, dum mare transmittunt, contra aduersos, & obluctantes fluctus cursum fuum retinent, donec in portum tranquillum perueniant. Si id homines faciunt ob caducarum, & temporalium rerum quæstum, quanto æquius serui DEI, qui iter cœleste ingressi funt, nullis difficultatibus, ærumnifue reuocari ab instituto semel cursu debent,

bent, sed potius de virtute in virtutem progressum cotinenter facere, cum adiutorem habeant CHRIST V M verum Deum, qui suppeditet vires ad iter continuandum, merita quoq; suæ passionis offerat, in quibus confidant. Deinde auxiliatores habeant omnes sanctos, qui pro ipsis intercedant. Denique firmissima maximaq; spe nitantur victoriæ, & præmij cælestis omnibus vi-

ctoribus promissi...

AEquum & iustum est, vt ducem ea in re sequamur S. Paulum Apostolum, qui post tantos labores pro religione Christiana propagada exantlatos, post tot merita in cælis collecta, tamen nihil illa pendenda putauit, vt aspirare posset ad sublimiora. Ita enim alicubi loquitur: Fratres, ego me non arbitror comprehendisse. Vnum autem : que quidem retrò sunt obliniscens, ad ea verò, que sunt priora extendens meipsum, ad destinatum persequor, ad brauium superna vocationis Dei. Quæ retro funt, inquit chrys.in e 3. Beatus Chrysostomus, appellat præteritæ vitæ bona opera: Priora verò vocat opera deinceps à se ad gloriam Dei futura, vt hac ratione se inflammet ad reliquum vitæ tempus maiore

& ar-

Philip. 3.

ad Philip.

m

d-

e-

er

1-

6-

n-

uc

1-

1-

ea

n,

10

ft

-

e

11

27

72

R

1-

-

t

n

. & ardentiore studio transigendum, coque megis, quo à meta & brauio propis aberat, & certior spes affulgebat palmæ cælestis aliquando confecto vitæ curriculo obtinendæ:

Atque hæ sunt rationes, quæ vehementer commouere possunt omnium seruorum Dei animos, tum incipientium, tum etiam eorum, qui in cultu pietatis maximum progressium fecerunt. Sunt tamen & nonnullæ aliæ rationes, his perfimiles, quas summatim hic perstringemus, Eas sane æquum est, yt omnes sedulò perpendamus, vt vi & efficacitate earundem animati impigri in profectu promouendo persistamus. Principio ergò, cum Deus sit is, qui est, hoc est maiestatis bonitatisque immensæ,totaque perfectione sua infinitus, merito illi quoq; debetur infininitus cultus, infinitufque honor & gloria: Cum autem tantum cultum, tantumque honorem illi deferre non possimus, neque enim capaces sumus virtutis infinitæ, prorsus æquum est, vt quicquid seruitij & gloriæ pro virili nostra possumus, conuenienter viribus ab ipso Deo nobis concessis, illius maiestati deferamus, atque ideo in dies.

in dies illi noua officia, nouos q; honores cum omnium virtutum incremento exhibere conemur.

Amor, quo DEVS nos amat, & ab æterno amauit, infinitus est: quia hic amor est ipsa diuina essentia. Rationi itaque admodum consentaneum est, vt quoniam amorem infinitum illi rependere non possumus, saltem amorem non coerceamus certis limitibus, sed in dies eundem exercitio orationis bonorumque operum augeamus, & quasi carbonibus accendamus, quibus diuini amoris flamma accendi, & conferrari folet. Præterea cum beneficia ex hoc infinito amoris fonte profecta sint magnitudine immensa, & multitudine innumerabilia, singillatim autem benefieium nostræ redemptionis,, quo ominia opera à CHRISTO facta, omnia verba ab eo enunciata, omnes pœnæ pro nobis toleratæ, ac denique omnia gratiæ, spiritaliumque charismatum dona comprehenduntur: extra omnem controuersiam est, non posse nos dignas tantis beneficijs gratias rependere, ac proinde æquissimum est, vt saltem, quantas animi

referamus, beneficia accepta semper benè vsurpando, & sructum aliquem salutarem ex eis eliciendo, deinde diuinis eius mandatis ac consilijs obsequendo, hæc enim est gratiarum actio, & satisfactio, quam ab omnibus prosectus sui studiosis postulat. Et quoniam quicquid hactenus à nobis sactum est, exiguum quiddam est, si conferatur cum dignitate meritorum, iure exigit quoque, yt quotidie in bono omnium istorum beneficiorum ysu, & præceptorum consiliorumque observatione incrementum sumamus.

DEVS adhuc lege sua sanctissima tantam animi puritatem, cordisque munditiem nobis imperat, nempe vt nulla eam vel lethali, vel veniali culpa inquinemus, quantam certè, quæ imbecillitas nostra est, assequi non possumus; quis enim audeat dicere, se immunem ab omni sorde peccati? Quare minimum conari debemus, vt saltem in singulos dies, quoad sieri potest, animam nostram, à peccatis, in quæ sortè incidimus, per pænitentiam expurgemus, reservando propositum per studium, & servando propositum per studium per studium per studium per studium per servando propositum per servando per servando propositum per servando per servando propositum per servando per servan

0-

n-

&

12

a-

e-

1-

ıl-

15

I-

m

C-

1-

e-3

a-

l-

di-

1-

-

)-

25

1-

C

-

.

feruorem bonorum operum, de cætero diligentius omnis generis peccata

fugiendi.

Gtatiæ etiam internæ venustas & dignitas, quam in hac vita, bonorum operum exercitatione ab eadem ipsa gratia profecta, colequimur, tanti pretijest, vt verbis exprimi nequeat: præmium quoq; gloriæ, quòd bonorum operum merito in vita æterna debetur, tam nobile est, & sublime, vti omnem humanam intelligentiam longissime excedat. Vera igitur prudentia & sapientia extorquet à nobis, vt cum sollicitudine quotidie in bonis operibus proficiamus, bonaque vite merita ardentibus desiderijs Deo placendi multiplicemus: vt sic maior in nobis ad gratia diuinam accessio fiat, quæ locupletet & exornet animam nostram, remunerationemý zternæ gloriæ cumulatiorem reddat, cuius beneficio & Deum amplius glorificabimus, & perfectius conspectu eius in cæle perfruemur. Tempus siquidem huius vitæ, in quo solo mereri aliquid possumus, breue est, & hora mortis, quæ omnem merendi facultatem abscindit, tam incerta & anceps est, vt meritò maxi-

mam

mam iacturam fecisse dicendus sit, qui vel minimam temporis particulam sine aliquo boni operis fructu transmiserit, quandoquidem quolibet puncto temporis bene impensi, gratiæ acceptæ thesauros ipsamque gloriam æternam adaugere possimus.

### CAPVT VII.

na de progressu in dies faciendo in vita piè santeque inchoata.

VISQVIS probè cognouerit, quam necessarium sit ijs,
qui DEO seruire cœperunt,
proficiendi studium, quam gratum
sit diuinæ maiestati, quamque Ecclesiæ sanctæ sructuosum, facilè intelligit quam necessaria quoque, & salutaris sit doctrina de eodem argumento instituta. Neque enim dubium est,
summè necessarium esse atque vtile,
siue viuis sermonibus, siue libris scriptis sideles cohortari, vt à peccatis
mortalibus abstineant, quæ hominem

nem à Deo separant, mediaque prascribere, quibus, vbi lapsi fuerint, Deo reconcilientur. Sed neque minus neressarium est & vtile eos fideles, qui ia abstinent à talibus peccatis, coperuntque seruire Deo animare, vt in virtutum studio benè inchoato progressum indies maiorem facere conentur, præsidiaque illis suggerere ad hoc institutum prosequendum salubria. Perexiguus enim boni operis fructus in nobis existeret, si simulatque initium fecissemus seruiendi Deo, mox in vetera vitia, vel etiam grauiora, relaberemur; & iam ex diuinis scripturis, Patrumque Sanctorum dictis supra ostendimus, cos qui post inchoatam sanctam vitam non cotendunt ad maiorem vitæ perfectionem, in manifestum periculum se conijcere regrediendi, & in pristina peccata relabendi. Acvtconcedamus aliquos in tepiditate sua perfistere, nec fieri mox deteriores, tamen perspicue ante probauimus, si spectemus & ampliorem Dei gloriam, & Ecclesiæ salutem, paucos seruos Dei in virtutum studio prouectos, pluris faeiendos, quam multos languidos, & negligendos.

Cætc-

Cæterum, vt ij, qui fundamenta cultus dinini iecerunt, in ædificio suo spirituali persistant, & in Ecclesia Christi multi numerentur, quibus cordi fit progressum facere in virtutum schola, necessarium est, vt in concionibus, & exhortationibus, quæ ad populum habentur, sæpenumero tractetur de adiunctis ad profectum spiritualem idoneis. Et quia in cœtu fidelium multi esse solent, qui non admodum firmum propositum faciunt deserendæ vitæ peruersæ, scincereque deinceps seruiendi Deo, seriò & sedulo agatur de ijs, quæ commouere eos possint ad detestanda peccata lethalia, & ingrediendam vitam inculpatam. Et rurlum, quia in codem non desunt alij, qui firmiter decreuerunt Deo seruire, sæpe seriò agatur de ijs, quæ eos permoueant ad amplectenda CHRISTIconsilia, vipote ab æterna sapientia profecta, & ad ysurpandam orationem mentalem, mortificationem, piorum librorum lectionem, ad exercendas quoque virtutes humilitatis, secundum perfectissimum earum gradum, denique ad cauendas occasiones omacs, & pericula peccandi. His enim medijs

# TRACTATVS DE medijs gratiam diuinam conseruamus, & fructum in seruitio diuino facimus. Speciatim autem necessarium est in ijsdem concionibus tradere documenta ad cauenda delicta venialia opportuna: nam inter omnia præsidia ad souedam augendamque gratiam atque virtutes in corum animis, qui coeperunt seruire DEO, principem facile locum tenet, studium assidue à lapsibus venialibus mentem expurgandi, eo quod eam debilitent, & disponant ad lethales. Idsi in concionibus præstandum est, in libris quoque, qui ad fructum spiritualem, animorum eduntur præstari debet, vt sicut certi exstant, qui data opera conscripti sunt ad extrahendos homines è peccatorum sordibus,& complectendum fludium virtutum: sic non desiderentur alij, qui data opera doctrinam tradant congruentem ijs, qui iam virtutum viam ingressi sunt, & indies ad perfectionem maiorem aspirant. Hoc doctrinæ in Ecclesia necessariæ discrimen, ex dissimili sidelium dispositione natum declarat S. Paulus scribens ad Hebræos, cum ait, quos-Heb. 5.6. dam fideles esse paruulos, quibus latte 0P45

ï

0

ľ

2

rua= o fa-

ft in

nen-

rtu-

ue-

VII-

unt

um

113-

od

1a-

ım

ım

æ-

n-&

10

ra

, ,

t,

1-

1

opus sit, non solido cibo, indigereque vt deceantur, que sint elementa exordij sermenum Dei, hoc est prima doctrinæ Christianæ principia, quæ sunt: Pœniretiam agere, peccata mortalia fugere, viurpare Sacramenta ad salutem necessaria. Addit hos expertis effe sermonis iustitia, hoceff, vt exponit Beatus Anselmus, Ansel & ... doctrinæ quæ conuenit perfectis, vel iet inc 5. 41 vt Cardinalis Cajetanus, doctrinæ que Heb. agit de profectu in virture, & addit effe alios fideles in Ecclesia similes hominibus prouectæ ætatis, qui indigent cibo folido, hoc eft, doctrina, quæ iradat modum faciendi progressim in studio virtutum, perueniendique ad earum culmen, & perfectionem caritaris: Nam, inquit, ficut lac præberur infantibus, non vt sit perpetuus corum cibus, sed tarum ad breue tempus, donec adolescăr, & solidioris cibi capaces sint, fichdelibus inino convertionis traditur doctuna, qua eos permouear ad peccatorum morralium odium, vostea vero cum coeperint serio seruire Deo, sublimior doctrina eis proponieur de progressu in omni virtute facrendo.

Quamuis autem perdifficile sit mul-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK

tis hominibus persuadere, vt peruerfam vitam deserant, & ad Deum ex animo convertantur; tamen non minus difficile est persuadere multis seruis Dei, qui iam coeperunt seruire Deo, vt porto in copto cursu progrediantur: imò longè videtur difficilius, quia ad faciendum principium seruiendi Deo, sufficit vnus contritionis actus. firmuque propositum à nova mortali abssinendi, quod quidem vnico remporis momēto, post vnicum verbum bonum auditum concipi potest: verum ad proheiendum, & perseuerandum in vita sancta, opus est longa exercitatione in omni virtute, diuturnaque & constanti pugna aduersus vitia, passiones, & tentationes inimici. Et experientia quotidiana docet multos esse, qui incipiant Deo seruire, paucos autem, qui in studio inchoato perseuerent. Sic confitetur S. Bernardus, & confirmat S Bonauentura, Multo, inquiens, facilius reperies multos seculares converti ad bonum, qua vnum quempiam de religiosis transire ad melius Rarissima auis in terris est, qui deg adus quem soite in religione semel attigerit, vel parum ascendat.

Bern. Ep. 96.
Bon in pharet. lib. 4. c.

.Cum ergo hic labor in seruitio diui-

no

ucr-

ani-

nus

ruis

, vt

ur

ad

eo,

nu-

fli-

ım

ro-

ita

111

n-&

12

1-

n

1-

)-

e-

4

6

mo proficiendi ex vna parte tam necesfarius, & salutaris sit vnicuique & toti mundo: ex altera verò parte difficile quidem, sed no minus vtile, & necessatium, vt exstent libri de hoc argumento conscripti, inter optimos offerimus hunc præsentem tractatum, cum desiderio maiorem Dei gloriam, & salute animarum eius lectione procurandi.

### CAPVT VIII.

De fructu spirituali, quem haurire possunt, sucipientes servire Deo, ex hac doctrina de ratione proficiendi in virtuie.

D finem huius tractatus vna ad huc comonefact o occurrit necessirai ijs, qui aut inceperunt, aut certè cogitatunt incipere dare operam veræ pietati, nempe hæc. Vt qui piam viuendi consuetudinem iamdudum interunt, si fortè incidant in conciones aut libellos, quor im sermo in co vertitur, vt auditor vel lector au cetur à peccatis lethalibus non inde ansam capiant aliculus tepiditatis, & arbitrentur, nec sibi longius esse progrediendum, cum cer è, vt diximus, londiendum, cum cer è, vt diximus, londiendum in company diximus company diximus certaines diximus company diximus certaines diximus ce

D 2

gius

gius progredi debeant, hoc est, etiam à leuioribus lapsi hi, qui lethales non fint, cauere, & optimis operibus Deo, gratissimis, etiamsi sub poena æternæ damnationis mandata non fint vacare. Et contra, qui veliam primum inchoarunt, vel inchoare cogitarunt fanctam viuendi rationem, non ilicò terreantur, vel animum despondeant, si incidant in conciones vel libellos, quibus studium in virtute proficiendi, & ad culmen perfectionis contendendi inculcatur, existimantes nimis ardua & difficilem esse virtutu viam, & quam centesimus quisque mortalium vix afsequi possit. Neque enim ille in virtute progressus proponitur tanguam ad salutera consequendam prorsus necessarius, sed ranguam valde vrilis, & salutaris. Qui enim ad hanc perfectionem vitæ contendunt, puriorem à peccatis conferuant animum, & securiorem sibi reddunt suam salutem, & maiorem gratiam, gloriamque apud Deum promerentur : deinde in hac vita ampliore pace, & consolatione, quam Deus mudis corde impertit, perfruuntur, & aliorum donorum spiritualium penè innumerabilium, quæ Deus communicare folet

# PROFECTY SPIRITVALI. solet omnibus in virtute proficientib.

participes fiunt, vt supra diximus, &

deinceps latius exponemus.

111

on

0,

120

a-

m-

n-

r-

fi

li

a

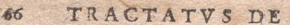
n [-

e

6

· Itaque non habent, quod ideireo de sua salute desperent: hunc verò fractu ex hac consideratione carpete possunt, vt sese humilient, subm ssius de se sentiant, dum animaduer unt se tam longe abesse, à pietatis officijs, quæ diuinæ maiestatis excellentia meretur: totoque pectore gaudeant non deefle Deo in Ecclesia pios seruos, qui cum tanta perfectione vitæ Christianæ Ili seruiant, gratiasque agant, se illum sensum & notitiam consecutos : nam lætari de profectu & perfectione aliorum, propter gloriam, que inde in Deu redundat, est quodammodo participem fieri & protectus & perfectionis iptozum. Deinde & alium fructum inde carpere queunt, nempe vt magno studio & sollicitudine in precibus suis ad Deum fusis ob oculos ponant suam imbecillitatem, enixeque perant efficacem voluntatem, & robur spiritale in diuino suo seruitio proficiendi, ac certò confidant, quod si in oratione constanter perseuerarint, se donum ex liberali, & misericordi eius manu aeceptu-D

TOS



ros, studium que proficiendi, quò diama apparet arduum & difficile, & primo aspectu terret, facile & suaue futurum, ac ex cogitatione; quò din dies in bono tam ineffabili, vt est amor Dei, maiore semper accessionem facere poterint, incredibilem capturos voluptatem.

Considerare siquidem debent hane viuendi rationem non viribus hominis naturalibus perfici, sed dininis à Christo Domino collaris. Illeenim omnibus proficiendi studio ardentibus libenter & perliberaliter gratiam suam communicat, qua res arduas reddat faciles, amaras, dulces, & graues leues. Considerent etiam in Christi Domini nostri Ecclesia semper suisse, & adhuc esse innumeros homines in omni sexu & statu, in virtutum cultu admodum prouectos, qui candem aliquando difficultatem, quam-illi nunc experiutur. in colenda vera pietate senserint, sed quia cum ingenti fiducia erga Christum iter illud spiritalis progressus ingressi suat, codem propitio, & adiuuãte, admodum planum & iucundum esse deprehenderunt.

Consideret & quilibet sigillatim, quæ Deus ipsi bona contulerit, quam

multa aliter se habuerint, quam iam habeant, quomodo olim multa vitia amarit, quæ iam horreat, quomodo olim, ne minimam quiden orationem facere, nec missam, vel concionem audire line distra tione animi potuerit, nuncautem volup atem eriam capiat, ex orationibus faciendis, & officis diumis, concionibusq; audiendis. Iraque ficut Deus heem ipso operatus est fine vllo suo merito, cum longissime à la late abesser, eum q; à peccaro ad gratiam, à morte ad vitam pertraxerit, & à carnalibus deliderijs ad obsequendum diuinis inspirationibus, prorsus considedum est, quòd multo magis eum deducere possit è bono statu in meliorem. adiuuante diuina gratia.

Hic tentatione terroris, & trepidationis inanis pulsatus quoque fuit Au- Aug 1.8.com gustinus initio suæ conversionis, e- fes. c.u. gnauit. Principio videbatur illi nimis ardua puritas legis Euangelicæ, & maxime perpetuæ continentiæ obleruatio, animumque despondebat, se non polle pertingere ad tam gloriolam carais victoriam. Cum igitur timidus & desperabuadus in illa cogiratio-

1100

no

m,

no

re

III-

ne M-

5 2

0-

US

172 a-

es.

ni

uc XII

m.

it-

II. ed

11-

nā-

de

a,

m A.

# CE TRACTATVS DE

ne hæreret, sedulo expendere cœpitin Ecclesia Chaisti non modo extir sfe, & esse graues & fortes viros, qui grauissimis pœnitentijs corpora sua castigarent, & ad culmen omnium virtutum peruenissent, perpetuamque castitatem coluissent, vti erat S. Antonius, & alij eius imitatores, verum etiam innumeros adolescentulos, virgines, & viduas, acteneræ ætatis puellos, & puellas, qui perpetuam continentiam custodirent, alacresque ad vitæ Euangelicæ perfectionem contenderent, ac tandem cor cius sic illum alloquebatur. Tu non poteris quod isti, orista? an verò isti orista in semetipsis possunt, ac non in Domino Dee. suo. Quid in testas, o nonstas? Proijce te in eum, noli metuere, non se subtrahet, vi cadas. Proijce te securus, excipiet te; o saluabit. Considerabat nimirum san-Aus ille mutationem, quam Deus in Ecclesia fecerat, & quotidie faciebat conuertendo magnos peccatores in heroes sanctissimos. Atque hæc contemplatio omnem languorem illi ademerat, formidinem ; inanem discusserat, ingentem quoque animum illi addebat proficiendi de virtute in virtutem, firmissimam spem dabat Christum fibe

sibi affuturum. Sic ipse fatetur in alio loco his verbis:

Exempla servorum tuorum, quos de nigris lucidos, & de mortuis viuos feceras, congesta in sinum cogitationis nostra vrebant, &
absumebant gravem torporem, ne in ima vergeremus, & accendebant nos valide, vt omnis ex lingua subdola contradictionis, status
instammare nos acrius posset, non extinguere.
Atque hi sunt fructus, quos homines
considerati hauriunt ex hac doctrina,
quæ tradit rationem in virtute prosiciendi...

Atque illi quidem, qui viuo desiderio ardent sui profectus, (quibus hæc doctrina admodum est necessaria, nec paruo numero reperiuntur in Dei Ecclesia) ex illa hauriunt certam & peripicuam notitiam perfectionis cuiusq; virtutis, ac media, quibus comparentur, tum robur eas opere ipso exercendi, dum vniuscuiusq; virtutis dotes cosiderantur, & remedia contra tentationes tepiditatis, atque arma ad repellendos virtutis hostes, lumen quoque ad cognoscendas fugiendasque imposturas, quibus Satan conatur impedire profectum nostrum in diuino seruitio, ac demum, in quo natura profectus spi-D 5 ritalis

tin

, &

iffi-

iga-

um

alij

me-

uas,

qui

ent,

rfe-

cor

po-

ilte

Dee.

e te

, Wit.

000

an-

bat

111

on-

ide-

cul-

illi

tuum

fibi

