

## Universitätsbibliothek Paderborn

**Gott und Welt** 

Lietz, Hermann Veckenstedt a. H., 1919

I. Seneca.

urn:nbn:de:hbz:466:1-32803

Statuen Spuren tiefen Leides auf seinem Antlitz. Sein Leben und Sterben war der Kampf eines wahrhaft Weisen gegen das Leid und bezeugt, daß der Sieger in mancher Schlacht auch in diesem Kampf Sieger, der Herrscher des Weltreiches auch Herr seiner selbst geblieben war.

Gewiß bleiben auch diesen Weisheitslehrern gegenüber Fragen offen und Bedenken bestehen. Aber ebenso gewiß haben sie Jahrhunderte hindurch Tausenden der Besten Halt

und Troft in schwerften Lebenslagen verschafft.

In einer Zeit wie der unsrigen, in der wie im römischen Kaiserreich alles Außere um uns zusammenbricht, da wird und muß die seste Burg in uns, die uns die Starken bauten, manchen willkommen sein, zumal solchen, die sich in die Welt des "Glaubens" nicht hineinsinden können.

# Aus den Werken der Stoiker, der Philosophie der Standhaftigkeit.

I. Geneta.\*)

Die Runft zu leben.

hindurch zu lernen, und was dich vielleicht noch wunderbarer dünkt: sein lebelang muß man sterben lernen. . . .

## 1. Nichts fälschliches für Leiden halten.

Du sollst nichts für ein Gut oder für ein übel halten, was nicht Folge der Tugend oder der Schlechtigkeit ist, du sollst unbewegt bleiben, auch wenn Böses aus dem Guten entsteht...

Was bem Menschen bleibt. Zwei herrliche Dinge begleiten uns, wohin wir auch gehen mögen: die Natur, die allen gemeinsam ist, und unsere eigene Tugend. Mag der Schöpfer des Alls ein allmächtiger Gott sein, oder eine unförperliche in gewaltigen Werfen schöpferische Bernunft, oder ein göttlicher Hauch, der Eroßes und Kleines in gleichmäßiger Wirfung durchströmt, oder ein Schicksal, und eine unabänderliche Keihens

<sup>\*)</sup> Bergl. Ausgew. Schriften des Philosophen Seneca, Berlag Reclam (Bd. 1847/49).

folge zusammenhängender Ursachen: dafür ift jedenfalls geforgt, daß nur gang geringe Dinge einer fremden Willtur unterworfen find. Was für den Menschen das Beste ift, das lieat außerhalb der menschlichen Macht, es kann weder gegeben noch genommen werden. Diese Welt, das Größte und Schönfte, das die Natur hervorgebracht hat, und der Beift, der diese Welt betrachtet und bewundert, das Berrlichste, was in ihr ift, das gehört uns eigen und bleibt uns; es wird uns angehören, solange wir selber existieren. Darum wollen wir munter und aufrecht festen Schrittes dahineilen, wie es auch gehen mag!

Durchwandern wir Land um Land: Alles in der ganzen Welt gehört uns; von überallher richtet sich ber Blid gleichmäßig gen himmel und alle himmelsförper sind gleichweit von jedem Puntte der Erde entfernt. . . .

#### 2. Glüd.

erlangen.

Darin sind alle Stoiter einig: Bon der Natur nicht ab- a) Der Natur weichen, nach ihrem Gesetz und Beispiel sich bilden, das ift folgen und Weisheit. Glücklich ift ein Leben, wenn es feiner Natur ent- Gemuteruhe spricht. Das aber kann nur erreicht werden, wenn der Geift fürs erste gesund ist und beständig gesund bleibt; sodann wenn er start und fräftig ist, edel und geduldig, in die Zeit sich schickend, auf den Körper Bedacht habend und auf deffen Bedürfnisse, aber ohne Ungftlichkeit, aufmerksam auf alles andere, was zum Leben gehört, ohne zu großen Wert auf irgend etwas zu legen, die Gaben des Glücks benützend, aber ohne ihr Sklave zu sein. Du siehst, auch wenn ich es nicht lagte, daß daraus eine beständige Gemütsruhe und Freiheit sich ergeben und daß alles verschwinden muß, was uns reizt ober schreckt. Denn statt der geringen flüchtigen, in ihrer Gemeinheit schädlichen Genuffe wird uns eine große, unangefochtene, gleichbleibende Freude zu Teil: Friede und Eintracht im Herzen, Größe mit Sanftmut im Bunde. Denn alles unbändige Wesen ist ein Zeichen von Schwäche. . . . .

Du siehft, welch schlimme und schädliche Anechtschaft der b) Der Bererduldet, den Sinnenluft und Schmerz, zwei unfichere unmäch- nunft folgen tige Gebieter, wechselweise beherrschen. Darum muß man sich und Freiheit durchringen zur Freiheit; diese aber erlangt man nur durch erlangen.

D

Gleichgültigkeit gegen das Schicksal. Daraus erwächst jenes unbezahlbare Gut: die Ruhe und Erhabenheit eines Geistes, der seinen festen Standpunkt gefunden hat, der frei von Furcht aus der Erkenntnis der Wahrheit eine hohe bleibende Freude gewinnt, Freundlichkeit und Heiterkeit des Gemüts; an diesen Gütern wird er eine besondere Freude haben, weil sie gleichsam auf seinem eigenen Boden gewachsen, nicht ihm nur zugewachsen sind. Glücklich kann derzenige genannt werden, welcher, von der Vernunft geleitet, nichts mehr wünscht und nichts mehr fürchtet. . . .

Glücklich kann niemand werden, der keinen Begriff von der Wahrheit hat; ein glückliches Leben ist also dassenige, welches auf einem richtigen festen Urteil ruht und dabei unbeweglich bleibt. . . . .

c) Der Tugend folgen.

Die Tugend ist etwas Hohes, Erhabenes, Königliches, Unüberwindliches, Unermüdliches; das Bergnügen etwas Niedriges, Stlavisches, Schwaches, Hinfälliges. . . . .

Man kann kühn sagen, daß ein mit sich selbst einiger Geist das höchste Gut sei. Denn wo übereinstimmung und Einigfeit herrschen, da muß die Tugend sein; das Laster macht uneins. . . . .

Du fragst, was ich von der Tugend wolle: Sie selbst will ich, sie hat nichts Besseres, sie ist ihr eigener Lohn. Oder ist das nicht genug? Wenn ich dir sage: Das höchste Gut ist eine unerschütterliche Geistesstärke und Umsicht, Feinheit, Gesundheit, Freiheit, Einigkeit und Schmuck der Seele, verslangst du dann noch mehr?

Es ist so eingerichtet, daß zu einem glücklichen Leben kein großer Apparat nötig ist; jeder kann sich selbst glücklich machen. . . .

## 3. Das Leben des Weisen.

a) Dem Staate nüțen wo man kann.

Dem Staate nütt ja nicht nur der, welcher Leute empfiehlt, die sich um Limter bewerben, oder der, welcher Angeklagte in Schutz nimmt und seine Stimme abgibt über Krieg und Frieden, sondern auch wer die Jugend begeistert, wer bei dem großen Mangel an tüchtigen Lehrern den Ge-

mütern Tugend einpflanzt, wer Leute, die dem Gelde und dem Luxus nachjagen, ergreift und zurückhält, oder wenigstens aushält: auch ein solcher wirkt für die Öffentlichkeit selbst als Privatmann. Oder hat derjenige mehr Berdienst, welcher unter Fremden und Bürgern oder als Richter der Stadt den Parteien Recht spricht, als der, welcher lehrt, was Gerechtigseit sei, was Frömmigkeit, was Geduld, was Tapferkeit, was Todesverachtung, was Gotteserkenntnis, und was für eine herrliche Sache ein gutes Gewissen sei. Darum, wenn man seine Zeit auf solche Studien verwendet, so hat man eigentslich kein Amt ausgeschlagen und sich keiner Pflicht entzogen.

Stehe nur fest auf deinem Posten und nütze durch Rusen; stopft man dir den Mund: bleib' nur stehen und nütze stillschweigend. Das Tun eines rechtschaffenen Bürgers ist nie ganz vergeblich; durch sein Hören und Sehen, durch Miene und Wint, durch stummen Widerstand, durch sein Einhergehen sogar kann er nützen. Wie gewisse heilsame Kräuter durch ihren Geruch nützen, ohne daß man sie schmeckt oder berührt, so verbreitet die Tüchtigkeit ihren Rutzen auch aus der Ferne und in der Verborgenheit. . . . .

Es steht mit der Menschheit nicht so gut, daß das Bessere b) Auf alles der Mehrzahl gesiele; die Menge ist ein Beweis des Schlimm- gesaßt sein. sten! . . . . Jum Pöbel gehören aber nach meiner Ansicht sowohl Leute im geringen Kleid, als solche, die Kronen tragen. . . . Was der Geist wert ist, das sinde der Geist auf. . .

Wer den Tod fürchtet, wird in seinem Leben nie etwas Rechtes leisten; wer aber bedenkt, daß der Tod ihm schon von Geburt an bestimmt war, der wird darnach seben und wird mit derselben Geistesstärfe es dahin bringen, daß die Zukunft ihm nichts Unerwartetes bringt. Alles was kommen kann, sieht er voraus und damit schwächt er den Anprall aller übel. . Ich wußte wohl, in welch särmvolles Zelt die Natur mich bannte; schon sehr oft erscholl ein Jammergeschrei in meiner Nachbarschaft; schon sehr oft hat man Fackeln und Wachskerzen jungen Leichen vorangetragen an meiner Schwelle vorüber; schon oft erscholl der tiefe Donner eines einstürzenden Gebäudes; viele von denen, welche mir auf dem Forum, in der Kurie, im geselligen Umgang verbunden waren, hat die Todesnacht hinweggerafft und hat zum

Freundschaftsbund verschlungene Hände getrennt. Sollte ich mich wundern, wenn Gefahren, die mich immer umschwebten, einmal wirklich an mich herantreten? . . . .

Bei solchem Auf= und Abwogen des Geschicks gibst du, wenn du nicht annimmst, daß alles, was geschehen kann, auch wirklich geschehen werde, dem Unglück eine Gewalt über dich, welche derjenige bricht, welcher vorausblickt. — Weiter wird zu beachten sein, daß wir uns nicht mit Unnötigem plagen, das heißt, daß wir nicht Unerreichbares begehren, oder etwas, das uns zu spät mit großer Beschämung zeigt, wie nichtig unsere Wünsche waren.

Auch darf man den Geist nicht immer in gleicher Weise anspannen, sondern muß sich auch wieder heiteren Dingen hingeben. . . .

#### 4. Der Sinn des Leidens.

An dieselbe Notwendigkeit im Leben und Sterben sind, wie wir, auch die Götter gebunden. Ihnen, wie uns, ist eine unabänderliche Bahn vorgezeichnet. Der oberste Schöpfer und Lenker des Alls befolgt selber die Gesetze, welche er gegeben hat; einmal hat er besohlen, immer gehorcht er. . . .

Gott und aute Menschen sind durch das Band der Tugend freundschaftlich miteinander verbunden. Ja mehr als Freundschaft besteht zwischen beiden: Verwandtschaft, Thulichkeit. Der Bute ift nur zeitlich von Bott verschieden; er ift sein Schüler, Nachahmer, echter Sohn; und er, der erhabene Bater, treibt ihn mit Ernst zur Tugend an und erzieht ihn etwas hart, nach strenger Bater Urt. Siehst du, daß madere, den Göttern angenehme Menschen leiden muffen, und im Schweiß ihres Angesichts emportlimmen, während Schlechte schwelgen und dem Genusse fröhnen, so denke, daß ja auch uns an unseren Söhnen gute Zucht erfreut, Mutwille nur an jungen Sklaven, daß jene durch strenge Zucht in der Ordnung gehalten werden, mährend man die Recheit dieser gewähren täßt. Dieselbe Borftellung mußt du dir von Gott machen: er verzärtelt den tüchtigen Mann nicht, er erprobt ihn, härtet ihn ab, bildet ihn, wie er ihn haben will. . . . Gott ift gegen die Guten väterlich gefinnt und liebt sie wie ein strenger

Bater; durch Unftrengung, Schmerz und Schaden sollen fie umgetrieben werden und rechte Kraft erwerben. . . . .

Ich verweise dich auf die edlen Wissenschaften; zu ihnen muß jedermann sich flüchten, den das Geschick hart behandelt; fie werden deine Wunden heilen und alle Traurigkeit gang- Biffenschaft. lich verscheuchen.

Troft im Leiden.

Das ist ja das Beste, wenn der Geist frei ist und sich mit sich selbst beschäftigen darf, bald an leichteren Studien sich ergögend, bald wahrheitsbegierig sich erhebend zur Betrachtung der eigenen Natur und des Universums. Zuerst erforscht er die Länder und ihre Lage, dann die Art des Meeres, das sie umströmt, seine Ebbe und Flut; dann betrachtet er, was zwischen Himmel und Erde Furchtbares liegt, die durch Donner, Blige, Sturme, Regenguffe, Schneegeftober und Hagelwetter beunruhigten Räume. Dann, wenn er die niederen Regionen durchwandert hat, erhebt er sich zum Höchsten, genießt den herrlichen Unblick des Himmlischen, und geht, seines ewigen Lebens bewußt, ein auf alles, was jemals war und was in alle Zukunft sein wird.

Die heilige Pflicht wird dir zum Heilmittel werden; ein pietätvoller Mensch fann von seiner Trauer durch nichts beffer abgelenft werden, als durch die Vernunft und durch eine edle Beschäftigung. . . . .

Bundere dich nicht, daß tüchtige Menschen Stöße erleiden, um feft zu werden; erft derjenige Baum wurzelt fest und wird ftart, den der Wind oft schüttelt; gerade dadurch nimmt er sich zusammen und senkt die Wurzeln tiefer in den Boden; was in einem sonnigen Tale aufwächst, wird nie so start. Es ift also für tüchtige Leute gerade gut, daß sie viel mit schwerem Geschick zu fämpfen haben, sie werden dadurch unerschrockener; mit Gleichmut ertragen sie Dinge, die nur für denjenigen ein übel sind, der sie nicht gehörig zu ertragen versteht. . . . .

"Warum läßt Gott rechtschaffenen Menschen etwas Boses Die Frage bes geschehen?" Er tut das nicht! Alles Bose hält er von ihnen biob. — Antfern, Schande und Verbrechen, bose Gedanken und habsüchtige wort darauf. Plane, blinde Begierde und nach fremdem Gute trachtenden Beig; davor behütet er fie. Dder foll Gott auch die Hab-

seligkeiten der Guten behüten? Das erlaffen sie ihm; sie

achten solche Dinge ja gering. . . . .

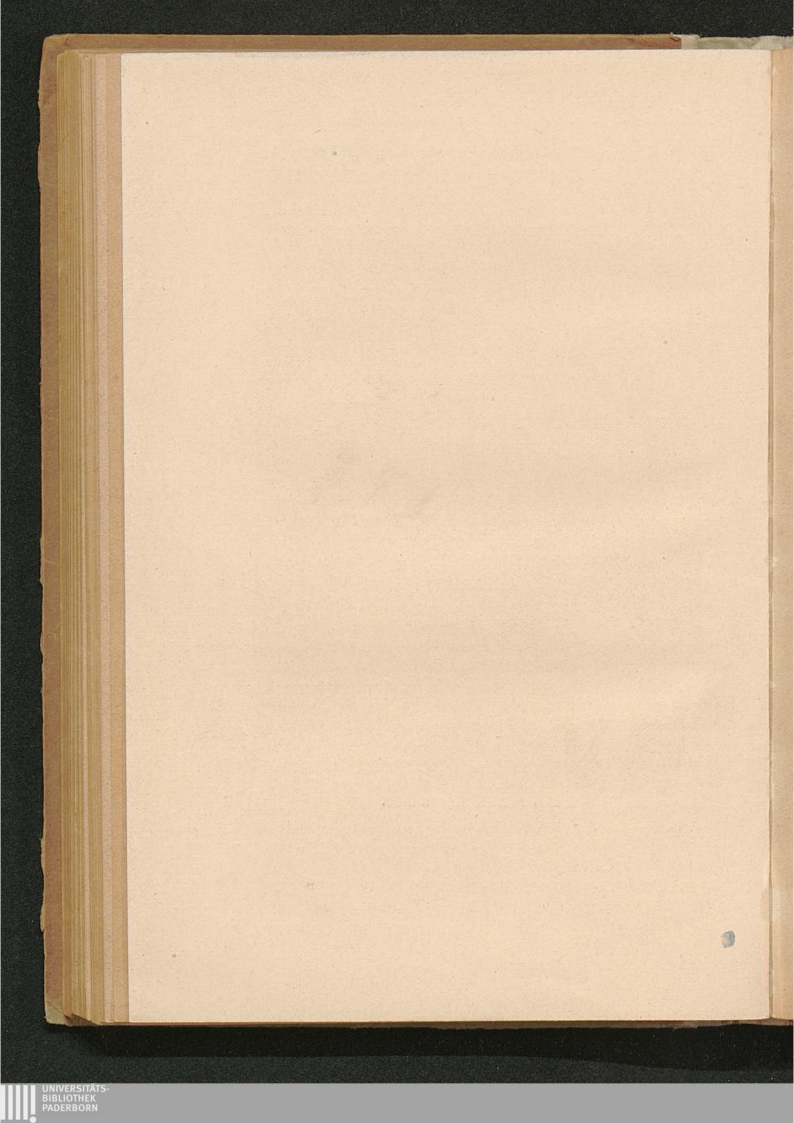
Euch gab ich gewisse, bleibende Güter; je mehr ihr mit denselben euch beschäftigt und je genauer ihr sie betrachtet, desto besser und größer werdet ihr sie sinden. Ich habe euch gelehrt, das zu verachten, was andere sürchten, die Lüste ekelhaft zu sinden. Ihr glänzet nicht äußerlich; eure Güter sind inwendig. So achtet die Welt Außendinge nicht, in der Beschauung ihrer selbst vergnügt. In das Innere habe ich alles Gute gelegt; das Glück nicht brauchen, das ist euer Glück. "Aber es ereignet sich viel Trauriges, Erschreckendes, Schweres." Weil ich euch davon nicht besreien konnte, darum habe ich euer Gemüt gegen alles gewaffnet. Traget es mutig. In diesem Punkt steht ihr noch höher, als Gott. Er kann von gar keinem übel angesaßt werden, ihr erduldet es siegreich.

### 5. Der Weise gegenüber dem Tode.

.... Der Tod ist die Erlösung von allen Schmerzen und völliges Aufhören; über ihn gehen undere Leiden nicht hinaus; er versetzt uns wieder in den Zustand der Rube, in meldem mir uns befanden, ehe mir geboren wurden. Bedauert jemand die Gestorbenen, so muß er auch die Ungeborenen bedauern. Der Tod ift weder ein But, noch ein übel; denn ein But oder ein übel kann nur etwas wirklich Existierendes fein; was aber felbst nichts ift und alles in Nichts verwandelt, das gibt uns gar keinem Schicksal preis. . . Dein Sohn hat das Gebiet des Sklavenlebens hinter sich, er ist eingegangen in das Reich des ewigen Friedens. Die Furcht vor Armut, die Sorgen des Reichtums, der Stachel der finn= lichen Luft, all' das berührt ihn nicht mehr; er ist nicht neidisch auf das Glück anderer und der Neid der Nebenmenschen tut ihm nicht wehe; sein zartfühlendes Ohr wird durch kein Wort der Schmähung beleidigt, allgemeines oder häusliches Unglück darf sich ihm nicht nahen; nicht schwebt er, befümmert um die Zufunft, in Erwartung der Dinge, die tommen sollen, und die doch immer zum Schlimmen hinneigen; er ift endlich angekommen auf einem Standpunkt, von wo nichts ihn vertreibt, wo nichts mehr ihn beunruhigt.



Rembrandt, Hyronimus.



Der kennt des Erdenlebens Elendigkeit nicht, der den Tod nicht preift als die beste Gabe der Natur. Er verwahrt das Glück und hält das Unglück ferne, er endigt das Dasein des satten und matten Greises, er läßt das jugendliche Alter in der Blüte und mit schönen Hoffnungen enden und nimmt die Kinder hinweg, ehe die härteren Altersftufen kommen: allen bringt er das Ende, vielen Erlösung, manchen ift er recht erwünscht, am besten meint er es mit denen, zu welchen er tommt, ehe fie ihn riefen. Er gibt den Stlaven frei, sein Herr mag wollen oder nicht. . . . Er macht alles gleich, mährend das Schickfal die gemeinschaftlichen Güter ungleich verteilt und oft einen Menschen bem andern zu eigen gibt, während doch alle von Geburt die gleichen Rechte haben. . . . Der Tod ift's, dem wir es zu verdanken haben, daß es feine Strafe ift, geboren zu fein; er hält mich aufrecht bei den Unläufen des Miggeschicks, so daß ich starten, festen Mutes bleiben kann, getragen durch den Gedanken: Ich weiß einen Plat, wo ich landen kann! . . . Da sind grausame Feinde und übermütige Bürger; da ift aber auch der Tod. Das ift tein zu herber Dienft, wenn man mit einem Schritt zur Freiheit gelangen kann, sobald man der Herrschaft überdruffig ist. Gegen des Lebens Kränkungen hat man die Guttat des Sterbens. Welches Glück ist ein rechtzeitiger Tod! Wie oft war längeres Leben für einen Menschen ein Unglück. . . . .

Berachtet den Tod; derselbe endigt entweder alles, oder Der Ausweg er führt euch zu einem andern Leben. Ich habe vor allem ist offen. daßür gesorgt, daß euch niemand gegen euern Willen zurückshalten kann: Der Ausweg ist offen. Wollt ihr nicht kämpfen, so könnet ihr entstliehen. Darum habe ich vor allem, was euch notwendig sein sollte, nichts leichter gemacht, als das Sterben. Ich habe die Seele so gestellt, daß sie leicht entweichen kann.

begraben: Gebeine und Asche. Das ist ebensowenig ein Teil nach bem Tobe. von ihm selbst, als Kleider und andere Leibeshüllen. Ganz und heil ist er entschwebt und hat nichts auf der Erde zurückgelassen. Wenn er noch eine Weile über uns geschwebt hat, bis er völlig gereinigt ist und die anhastenden Fehler und

Liet, Gott unb Belt.

jeden Rest dieser Sterblichkeit abgelegt hat, dann schwingt er sich auswärts und eilt den seligen Geistern zu. . . In der Ewigkeit können sie auf unendlichen Gebieten sich bewegen; kein Meer hindert sie, keine Bergeshöhe, kein tieseingeschnittenes Tal, nicht die Sandbänke unsicherer Furten. überall sind ebene Pfade, leicht gehen sie ineinander über und sühren von einem Stern zum andern. . . .

## II. Frömmigkeit und Lebensweisheit eines Sklaven aus der Zeit Neros.

Worte aus Epiftets "Sandbüchlein der Moral".

#### 1. Goff und wir.

Wenn jemand den Satz, daß wir alle von Gott in bessonderem Sinne geschaffen sind, und daß Gott der Vater der Menschen und Götter ist, nach Gebühr seinem Gemüte einprägen könnte, so wird er, meine ich, nie etwas Gemeines oder Niedriges über sich denken.

Wer die Einrichtung der Welt mit seinem Geift erfaßt und gelernt hat, daß das Allergrößte, Wichtigfte und Umfassendste das Berhältnis zwischen Gott und den Menschen ift, daß von Gott der Same nicht bloß in meinen Bater fiel und in meinen Großvater, sondern in alles, was auf Erden entsteht und wächst, vorzugsweise aber in alles Bernünftige (denn nur das kann mit Gott Anteil haben an seinem Walten, was vermöge der Bernunft mit ihm verbunden ist); warum follte der sich nicht einen Weltbürger nennen? Warum nicht ein Rind Gottes? Warum follte der noch etwas fürchten, was auf Erden geschieht? Der ift zwar die Bermandtschaft mit dem Raifer ober einem andern Mächtigen zu Rom imftande, uns ein sicheres und geachtetes Dasein zu verschaffen, ohne Furcht vor irgend wem, mährend das Gefühl, die Gottheit jum Schöpfer, Bater und Pfleger zu haben, uns nicht fofort von Schmerzen und Befürchtungen befreien sollte?

Als wir Kinder waren, übergaben uns die Estern einem Pädagogen, der überall zusah, daß uns nichts geschehe. Da wir aber Männer geworden sind, übergibt uns die Gott-