

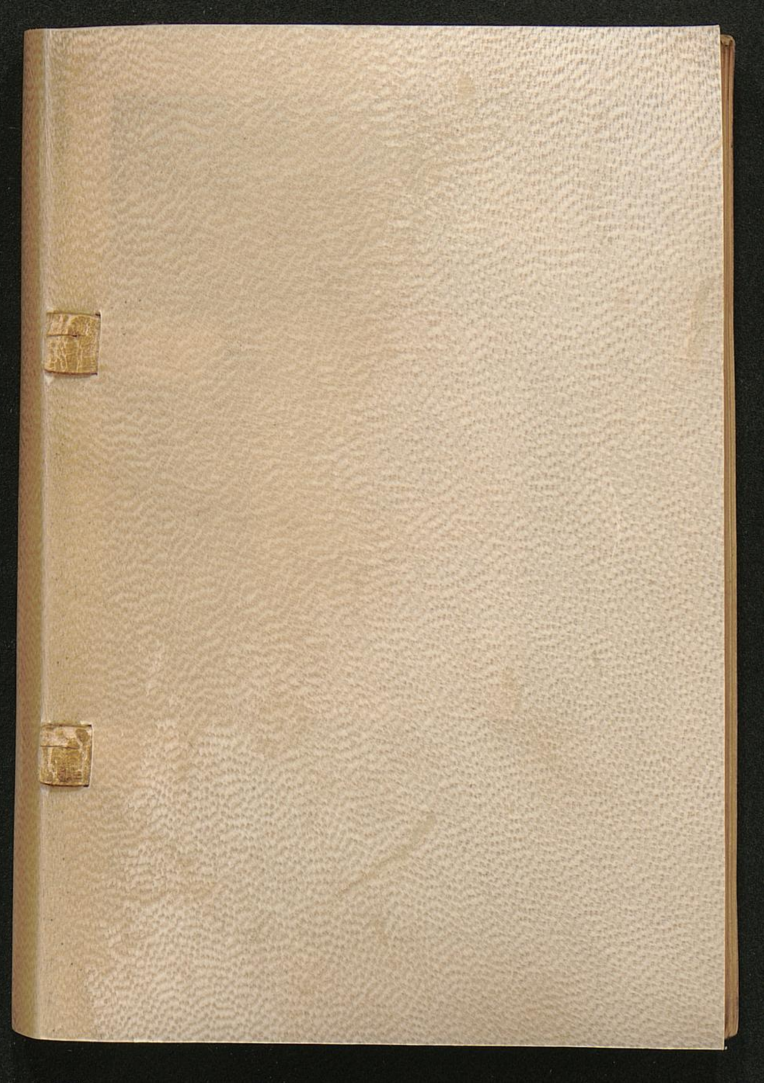
#### Universitätsbibliothek Paderborn

**Catechesis Pverilis** 

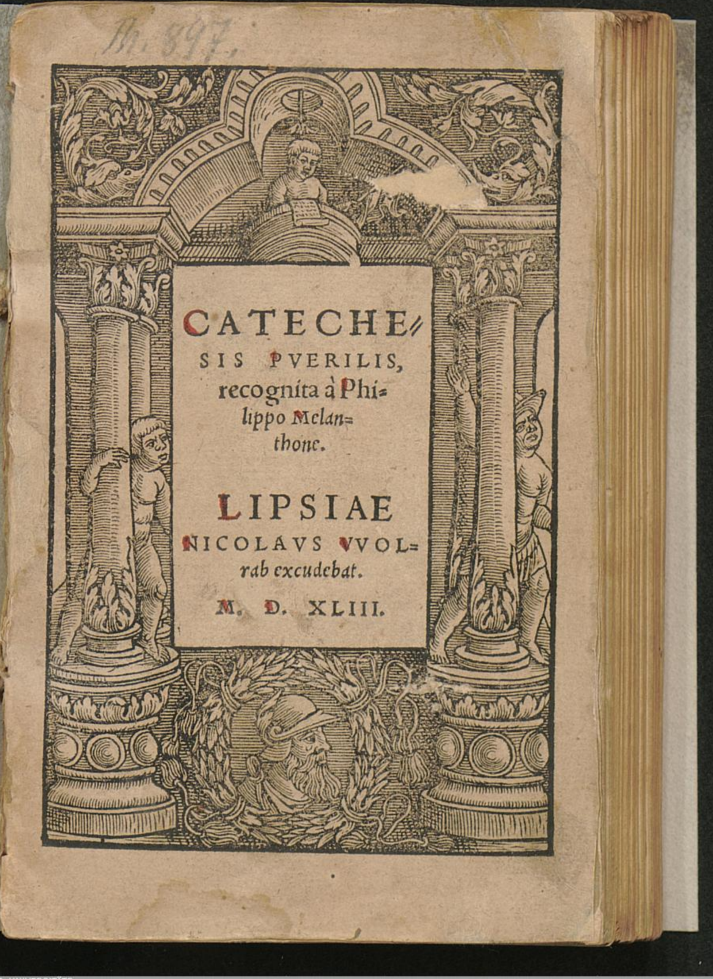
Melanchthon, Philipp Lipsiae, 1543

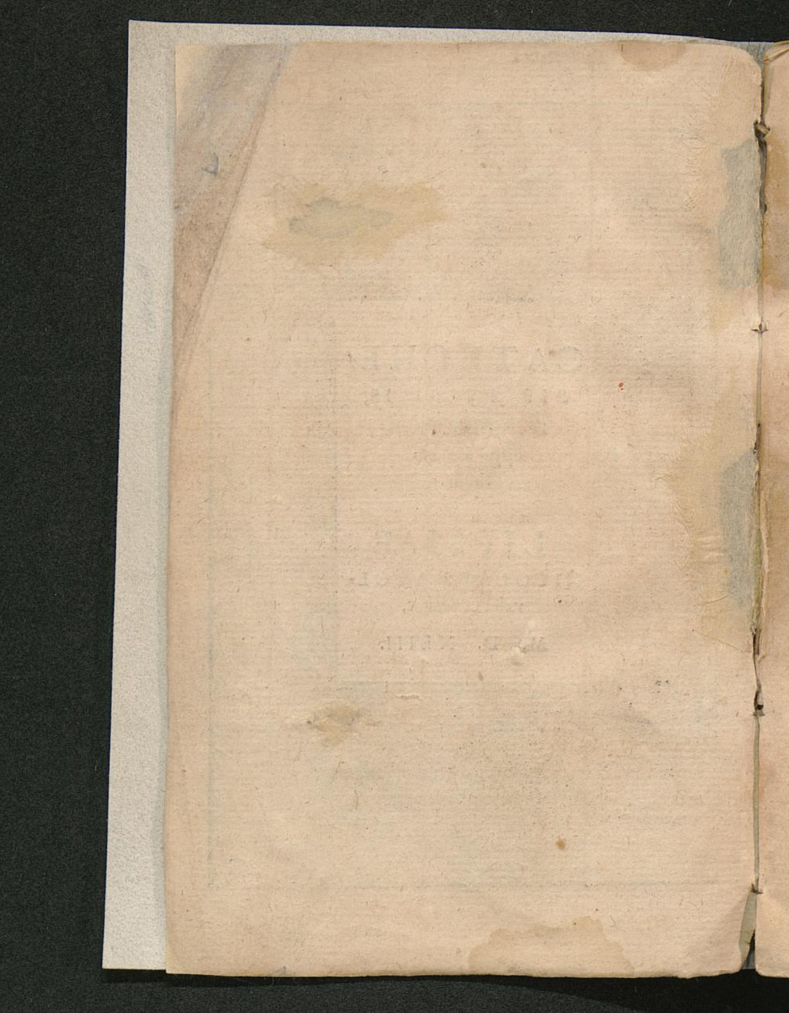
**VD16 M 2628** 

urn:nbn:de:hbz:466:1-33561









### PHILIP

VS MELANTHON pio lestori 9. D.



TINAM TYPO graphi in deligendis materijs quas edunt diligentiores essent, ac non tantum sui compedij, sed etiam publicæ utilitatis ra=

tionem haberent, præsertim in eden= dis scriptis de doctrina Christiana. Ex tant aliorum libelli qui hæc elementa pietatis continent, quæ initio pueris proponuntur in Catechesi, ut uulgo uocant. Cum autem prosit pueros ad unam, simplicem & similem doctris ne formam adsuesieri, optarim ex illis libellis eum tantum uerfari in mani= bus iuuentutis, qui est locupletior cæ teris. Nunc subinde alij noui nascuntur, no perinde fæliciter scripti. Hunc uero libellum, qui mei nominis titulo editus

#### EPIST: AD LECTOR.

editus est, prorsus nollem esse publica tum. Etsi enim inter scholasticos quæ dam de his elementis pietatis fere in hanc sententiam disserui, tamen nec scripsi ipse totum libellum, nec recos gnoui. Et quædam dicta sunt, quæ co gruunt ad iuuentutem quæ in pijs ecclesis uersatur, non inter aduersarios. Ideo optarim Brentium, qui & erudi tione excellit, & egregia pietate prædi tus est, si tamen uidit has pagellas an= te editionem, limam adhibuisse, et que dam mutasse. Postquam autem editus est sine emendatione, cum abole= re totum libellum non possim, duxi re cudendum esse, & pauca quedam di= cenda distinctius. Tenue scriptū est, quod si quis putabit utile esse pueri= tiæ, non prohibeo quo minus utatur.

Sed optarim in hoc genere alios rum legi uberiores libels los. Bene uale pie Lector.

Cate

## ~ CATE ?

### Quid significat Catechesis:



ERBYM GRAE cum κατκχέω est crudio seu docco. Olim autem e= rant in ecclesia non solum. episcopi or pastores, sed etiam κατηχηταί, quoru erat proprium munus, c= rudire nouitios, priusqua

baptizabantur. Vnde Catechesis adhuc dicitur, Cateches quædam prima institutio, in qua compendio tra sis. ditur summa Euangelij. Talis autem docendi ra= tio erat. Non solum proponebant nathxidai do Arinam, sed ab auditoribus reposcebant dictata, quod in docendo utilisimum est. Ita enim explo ratis auditoribus, animaduerti potest, quid quis= que intelligat, & errantes admoneri possunt, & hec ratio docendi, in qua dictata reposcuntur, proprie est κατηχείν, maximeque prodeffet in κατηχείν ecclesia manere hanc consuctudinem, explorare rudiores, ut iudicia de necessarijs rebus forma= rentur. Prodest & illud, unam quandam simpli=

cem & certam formam doctrinæ extare & te=
nere certos loquendi modos, qui nihil habent am
biguitatis, & funt consentanci scripturæ, sicut
& Paulus præcepit Timotheo, ut conseruct vπο
τύπωσιρ sanæ doctrinæ, id est, certam formam.
Nam disimiles & ambigui modi loquendi pari=
unt multas (cum alius aliud intelligit) dissensio=
nes. sæpe etiam pariunt errores.

#### DECALOGVS.

Quid præcipit pri/ mum præceptum:

Pte orditur lex ab agnitione Dei. Nam primum præceptum docet esse Deum, Trequirere obedientiam, benefacere obedientibus, Tpunire inobedientes. Ac simul tradit modum quo Deus uult apprehendi, Teultum quo uult coli. Docet enim Deum esse ucrbo Taliquo ipsius testimonio apprehendendum. Ideo sic ait, Ego sum Deus tuus, qui eduxi te de terra Aegypti, quasi dicat, Ecce hunc Deum as gnosces Tcoles, qui tibi hoc ucrbum proponit, Tqui tibi proposuit testimonium de se, scilicet hoc ipsum opus, quòd eduxi populum ex Aegyzpto. Ita Tnos debemus apprehendere Deum uerbo, quod nobis datum est, Ttestimonio, scili cet,

cet, quia exhibitus est nobis Christus. Hune Deum, qui est pater Domini nostritesu Christi, agnoscere & colere debemus. Cultus uerò sunt timor offides o perfecta dilectio. Est enim em phasis in particula Deus Tuus, id est, curans te. Zelotes, id est, qui non patitur alteri tribui glo riam Dei, non patitur alios Deos confingi aut im uocari. Visitans iniquitatem etc. hic requirit ti= morem. Rursus requirit fidem & dilectionem, cum ait, Faciam misericordiam diligentibus me, sieut & alibi declaratur hoc præceptum, Dili= ges Dominum Deum tuum ex toto corde, Item, Dominu Deum tuum timebis, & illi soli seruies. Ita primum præceptum tradit & modum agno= scendi Dei, or ueros cultus. Sunta; ueri or primi Veri culcultus interiores, timor, fides & dilectio. Et quia tus. magis intelligi possunt hi motus, timor & fides, ideo cum quæritur quid præcipiat primum præ ceptum, commodisimum est respondere, timo= rem Dei & fidem. Quomodo autem fides pariat dilectionem, alias dicetur.

> Satisfaciunt ne homines huic præcepto:

Ex Dei requirit perfectam obedientiam, per fectum timorem, perfecta fiduciam Dei, per= festam dilectionem Dei, iuxta illud: Diliges Do minum Deum tuum ex toto corde. Sed quia natu ra hominis corrupta est uitio originis, ideò hæ= ret in nobis dubitatio, carnalis securitas, concu= piscentia, que magis amat carnalia qu'am Deum. Ideò hæc insirma natura, nunquam potest satis= facere huic legi, & semper accusat nos hæc lex. Nunquam enim tantum timemus, aut diligimus Deum, quantum oportuit. Imò ne inchoari qui= dem potest obedientia huius præcepti, nisi prius audiamus Euangelium de Christo, & de remissio ne peccatorum.

#### Quomodo inchoatur hæc obedientia:

Dinchoandam hanc obedientiam, necesse sest addere Euangelium de Christo, & de remissione peccatorum. Non enim pos sunt humana corda Deo credere, non sentiunt se exaudiri, non diligunt Deum, nisi prius intelliz gant Deum esse placatum. Cum igitur perterrez facti agnitione peccatorum nostrorum, audimus nobis donari remissionem peccatorum, propter silium Dei Iesum Christum, qui pro nobis factus est uictima, Hac consolatione criguntur mentes, & incipiunt credere & considere Deo, quòd sit nobis

nobis propitius. Agnoscunt igitur cius miseri= cordiam, of statuunt nos respici, nos exaudiri. Ideo incipiunt eum diligere. Ita in his qui agunt pænitentiam sunt terrores, timor, fides, dilectio. Et hæc obedientia tantum inchoataest, placet autem Deo, quia fide propter Christum sumus facti filij. Ita legis finis est Christus. Non enim potest fieri lex nisi agnito Christo, er placet, quia credimus Christo. In hanc sententia inquit Paulus, Lex stabilitur per fidem. Sed de hac in= choata obedientia infra iteru dicendu erit. Nunc attigi tantum, ut cosideretur, quatenus obediant pij huic legi. Oportet enim pios habere inchoa= tam obedientiam in cordibus, nec satis est huic præcepto, nosse o profiteri ea quæ docet sym= bolum, & obseruari externam disciplinam, in cultu huius Dei, quem prædicat Euangelium. Hec obedientia est ciuilis disciplina, qualis esse etiam potest in Hypocritis. Sed oportet in cor= de ucrum timorem, ueros pauores, er rursus ue ram fidem & consolationem existere. Et qui sic agnoscunt Deum, ut apprehendant eum per hoc signum, quod nobis propositum est, id est, per Christum, & per hoc uerbum nobis datum, hi uere agnoscunt Deum, quemadmodum mone= mur in hoc præcepto.

A S

Que

# Quæ sunt peccata contra primum præceptum:

Eradus multi sunt, sed omnes pugnant cum ti more aut fide.

I Primus gradus est picureorum, uidelicet of abeso, segare quòd sit Deus, aut quòd sint ci curæres humanæ.

honorem Dei, uidelieet omnipotentiam, inuocationem etc. sicut gentes fingebant esse multos Deos, & nunc sancti inuocantur.

omnium hæreticorum, qui non apprehendunt Deum iuxta uerbum Dei propositum, sed sin= gunt sibi suos Deos, contra uerbum Dei. Item, considunt certis ordinationibus contra ordina= tionem & mandatum Dei.

cum Diabolo, credunt Diabolo contra manda= tum Dei. Item, confidunt certis ordinationibus contra ordinationem & mandatum Dei.

v Ouintus est corum qui alligant Deum ad cer tas statuas humana autoritate positas, aut etiam uim ipsis statuis tribuunt. Nam Esaias docet credendu esse, quod in omni loco pariter exaudiat Deus, Deus, agentes pænitentiam. Item, impietas est al ligare Deu humana autoritate ad certas statuas, aut certa opera, humana autoritate excogitata.

Sextus est Hypocritarum, qui quamus non VI funt palàm άθεοι, tamen uiuunt in carnali securi tate & contemnunt iudicium Dei, nec habent ue rum timorem Dei. Item, magus diligunt opes aut uoluptates, aut gloriam, quàm Deum. Item, non agnoscunt, quòd Deo debeatur gratitudo et obe dientia, quia sit creator, & quòd fruimur cius be nesicijs.

Septimus est desperatio & odium Dei, quem= VII admodum saul desperat, & cum uidit se abie=

Etum, irafcitur Deo, & odit Deum.

Octauus est impia fiducia propriæ iustitiæ VIII
coram Deo, ut Pharisæi illius Lucæ 18. Nam hy=
pocritæ dupliciter peccant. Non intelligunt iu=
dicium Dei, aduersus peccatum. Itaque non uerè
timent Deum. Rursus etiam transferunt gloriam
quam debebant Christo, in propria opera, opera,
propriam dignitatem.

Nonus, dubitatio perpetua in animis, an ex= 1X audiamur, an Deus respiciat nos, an Deus uelit nobis ignoscere. Huic dubitationi repugnant san eti, efide se erigunt. Sed in impijs manet dubi= tatio et dissidentia, quæ et ipsa gignit conteptum

Godium Dei, quia imaginatur Deum aut ocios sum esse, aut iniquum, crudelem, qui tot modis affligat hanc naturam insirmam, nec uelit cam li berare.

Decimus est impatientia. Nam Deus subiecit humanam naturam afflictionibus. Quare patien impatien= tia est obedientia erga uoluntatem Dei. Icontrà tia, impatientia est repugnare uoluntati Dei, & ira sci Deo, & crudelitatem aut iniustitiam Deo tri buere. Ac diligenter meminerimus impatien= tiam esse peccatum, contra primum præceptum, iuxta illud, Irascimini & nolite peccare. Nam hæc admonitio in magnis doloribus prodest, ut discamus dolori & iracundiæ repugnare. Itsi autem erumpunt etiam sanctis interdum hi affe= etus, tamen hi repugnant eis, & subisciunt se uo luntati Dei.

XI Vndecimus, negligere et contemnere uerbum Dei, deficere à uera doctrina, seu metu, ut Pe= trus deficiebat, seu propter seandala & hominu

gratiam, seu qua scunque alias causas.

XII Duodecimus, fiducia propriæ potentiæ & sa pientiæ, ut sennaherib confidebat sua potentia se euersurum esse regnum sudaicum, nec cura= bat auxilium Dei, nec petebat. Denique genera= liter peccata sunt contra primum mandatum o=

mnus

mnis contemptus Dei, uidelicet deficere à Deo & contra mandata Dei facere, atque ita præfer re creaturas Deo. Quare in omni peccato simul inest uiolatio primi præcepti: Namomnis inobe dientia est contemptus Dei, seu desicere à Deo.

I regione colligantur bona opera primi præ cepti. Credere omnes articulos fidei,nec assenti= ri Epicurcis, Idolatris, Indais, Mahometistis, Hæreticis, non tribuere sanctis honorem Dei, non inuocare fanctos, non alligare Deum ad cer tas statuas. Non facere pasta cum diabolo, non confidere observationibus contra ordinationem diumam. Habere uerum timorem Dei, & ueram fiduciam erga Deum, propter Dominum no= strum lesum Christum. Diligere Deum, hoc est, agnoscere, quòd Deo debeatur gratitudo & o= bedientia, quia sit Creator, quia fruamur bene= ficijs eius, quia per filiu suum nos redemerit etc. Ac propterea non effe faciendum contra manda tum Dei, propter uoluptates, opes, gloriam, aut ullam creaturam. Non habere fiduciam propriæ iustitiæ, sed petere misericordiam & certo cre= dere, quod per misericordiam propter Christu pater sit nobis propicius. Repugnare impatien= tiæ, & agnoscere quod obedientia in cruce sit præstanda Deo. Non confidere potentia aut sa= pientia,

pientia, sed auxilium Dei in omnibus negotijs pe tere. Non desicere à uerbo Dei, propter metum aut scandala, aut alias ullas causas. Hæc sunt ope ra primi præcepti. Et in omnibus bonis operi= bus debet addi hic sinis, ut siant propter Deum, hoc est, quia cupiamus Deo grati esse & obedi= re. Ita omnia bona opera aliorum præceptorum fiunt opera primi præcepti. Et uirtutes propriè pertinentes ad primum præceptum, sunt sides, ti mor, spes, dilectio, gratitudo erga Deum, id est, tota obedientia erga Deum. Et hæc opera atque uirtutes, sunt cultus Dei interiores, qui sunt ue= rè spirituales cultus.

> Quæ est pæna uiolati primi præcepti!

Oti decalogo additæ sunt promisiones or comminationes, etsi non repetuntur nomi natim in singulis præceptis.

Primum igitur sciendum est, æterna morte puniri uiolationem decalogi, sicut Christus in= quit Matt. 7. Nisi iustitia uestra abundauerit etc. Item, si uis in uitam ingredi, serua mandata.

Secundo accedunt & pænæ temporales. Está; primo præcepto peculiaris comminatio addita, puniens in tertiam et quartam generationem 2c.

Quòd

ic

81

C

911

肿

di

be

tu

tw

di

[4]

Stum,

auod enim dicit uagari pænas per multos, intel ligatur de temporalibus. Itaque magnitudo pæ= narum commonefaciat nos, ut fugiamus Idola= triam & impios cultus, et conemur obedire huic præcepto. Et extant exempla, ubi Deus propter Pone: peccata maioru deleuit er ipsos er posteros. Vt Saul cum tota posteritate deletus est. Propter idolatriam salomonis regnum fraél distractum est, o secuta perpetua discordia duorum regno rum, et impij cultus in fraël instituti sunt. Ita u= num peccatum peperit o infinitas calamitates o infinita peccata. Hec exempla recitantur ut magnitudinem iræ Dei aduer sus precata conside remus, of Deum timeamus. Horrendum est enim pænas uagari per multos, propter unius pecca= tum. Ita unus fit reus exity multorum.

sed obijciet aliquis, filius non portabit ini=
quitatem patris, hac comminatio minatur filijs
propter maiorum delicta, ergo est iniusta? Re=
spondeo ad maiorem, Maior debet intelligi de iu
dicio magistratus. Is tantum autorem delicti de=
bet punire, non alios. Sed hac regula non tene=
tur Deus. It sicut humanus captus no uidet quan
tum mali sit in contemptu Dei, imò hoc peccatu
ducit esse honestissimum, sta Deus sancit pænam
supra h umanu captum, et ipsius decretu eò est iu

stum, quia ipse decreuit. Deinde o hoc addenz dum est, pæna æterna no infligitur nisi propter proprium peccatum. Sed pænæ temporales ua= gantur per plures. Sic Ezechiel docet de Euan=\_ gelio, quod tradit exceptionem huius sententiæ legis. Ezechiel enim accommodat sententiam il= lam ad iudicium spirituale, filius non portabit ini quitatem patris, uidelicet si intelligatur de æter= nis pænis. Hæc enim est propria Euangely do= Arma, quod Deus remittat peccata agentibus pænitentiam. Item quod nemo æterna pæna pu= niatur nisi propter proprium peccatum. Item quod etiam temporales pænas mitiget Deus pro pter pæntentiam. Itaque has duas interpreta= tiones hic obseruemus, uidelicet alteram de pæ= nis temporalibus, alteram de exceptione Euan= gelica, uidelicet comminatio est uera, or manet in mundo, sed excepti sunt illi, quos eximit Euan gelium, scilicet qui agunt pœnitentiam. Impijs ue rò hæc comminatio non est abolita, lex Dei est æterna. Quare & hæc sententia aduer sus impios manet & durat omnibus temporibus. Ideò punit Deus mundum, erroribus, bellis, disipationibus rerum publicarum & alijs ingentibus calamita= tibus, præcipue propter peccata contra primane tabulam.

Que

# Quæ est promissio ado dita primo præcepto:

Pomisio est in his uerbis, faciens miseris cordiam in milia diligentibus me. Vt enim idolatris minatur pænas, ita econtra pro ueris cultibus promittit ingentia beneficia, sicut pacem, uistorias, defensionem, fertilitatem, sæli citatem in consilijs et rebus gerendis. Sed de pro misionibus legalibus hæc quatuor moneri opor tet. Primum quomodo contingant præmia, cum promisiones sint conditionales, & legi non satis siat. Secundum addi debet dostrina Euangelij de cruce & spiritualibus præmijs. Tertium, quo or dine petenda sint præmia corporalia. Quartu, quòd expectatione præmiorum sit exercenda sint des.

#### DE PRIMO.

Promisiones legis sunt conditionales, dantur enim præmia pro nostra obedientia. Quanquam autem re ipsa nemo legi satisfacit, tamen quia Deus approbat inchoatam obedientiam propter Christum, ideo etiam præmia dat pro illa obedientia, sicut clarè inquit Christus, Merces ued stra copiosa est in cælis.

DE SECVNDO.

B

**E**udnges

e

Premia. men post hanc uitam habituros esse premia. Pre
terea in hac uita docet contingere pijs premia.

Pritualia, o quedă corporalia, quia Deus uult

etiam in hac uita conseruare ecclesiam.

Ex lege hoc argumentum sumitur, sustum est ut pijs dentur præmia, impijs pænæ, pij sunt sub= iceti cruci, ergo iniuste affliguntur. Hic respons dendum est ad maiorem, maior est sententia le= gis quam postea Euangeliu interpretatur, quod docet ordinationem Dei effe, ut differantur præ cipua premia o precipue pæne. Preterea do= cet ideo pios in hac uita subiectos esse cruci, quia adhuc habent reliquias peccati, quas oportet per mortem aboleri, tamet si sunt imputatione iu sti. Quanquam igitur sancti in hac uita subiccti sunt cruci, tame afficientur præmijs post hanc ui tam, præterea multa etiam redduntur in hac ui= ta. Et quanquam lex non satis clare concionatur de spiritualibus præmijs, tamen ex Euangelio di scamus proposita esse pro bonis operibus præ= mia spiritualia, que etiam in hac uita contingut, uidelicet incrementa plurimarum airtutu & do noru, sicut Augustinus inquit, Dilectio meretur augeri dilectionem. Et docet idem parabola de negos

negociantibus in Luangelio. Promittit Christus & corporalia præmia, cum inquit, Primum quæ rite regnum Dei, & cætera adijcientur uobis. I= tem, accipietis centuplum, sed cum persecutione. Et Paulus, Pietas babet promisionem præsentis uitæ & suturæ. Quia enim Deus in bac uita et= iam uult conservare ecclesiam, addit etiam cor= poralia præmia. Huc pertinet historia Dauidis, zechiæ & similium Regum, qui gloriosis ui= storijs ornati sunt adversus idolatras, sicut pro= mittit Deus, Clorisicantes me glorisicabo.

DE TERTIO.

Deus iusit peti & expectari etiam corporazio lia præmia. Sed modum quo daturus est Deus, nos præscribere illi non debemus. Ité gradus ser uandi sunt, ut gloriam Dei pluris faciamus quàm nostram utilitatem. Quare non debemus à Deo desicere ctiamsi differt, aut non uidetur dare præmia. Non enim in totum remouenda est men tio præmioru, sed gradus servandi sunt, quia con stat mandatum Dei esse, ut præmia ab ipso petaz mus.

DE QYARTO.

Etiam corporalia præmia ideo proponuntur, ut corum expectatione fides exerceatur. Quare rectè discamus uti bis promisionibus. Nam bæc expectatio præmioru corporaliu sit cultus Dei,

z cun

cum fide & suo loco petuntur & expectantur, ficut Pfalm.ait, inuoca me in die tribulationis, et eripiam te, & glorificabis me. Vt autem intellia gi posit, quomodo exerceatur fides, primum hu manæ mentis cæcitas, consideranda est. Adeò e= nim non cernit mens humana præfentiam Dei, ut somniet casu euenire bona & mala, nec sentiat Deum poenas infligere, aut bona dare. Hac cali= gine or his tenebris oppresse sunt humana men tes. Ideo Deus, ut hunc errorem euellat ex ani= mis nostrus, proponit promisiones & commina tiones. Et sæpe inquit se dare bona, ut agnosca= mus ipsius beneficia effe. Cum audis hanc promif fionem, Date & dabitur nobis, interroga tuum animum, an uerè expectet bona à Deo. Obstre= pit enim humana infirmu as, & clamitat se nesci= re an consilio Dei certa bona nobis contingant, sed casu potius sine delectu obijci uidentur bona e mala, pijs er impijs. Primum igitur fides est co cultus Dei o opus primi pracepti, statuere quod bona & mala contingant confilio Dei, quod Deus puniat, quod innet. Hic primus fidei gradus est, quem in his promisionibus exercere debemus. Deinde accedant & aly gradus. Etsi enim distum est, Date & dabitur uobis, tamen mens tua reclamat, & disputat Deum non tanti facere

facere hoc tuum opus, ut propterea aliquid det, præsertim cum alioqui etiam indignus sis et pec cator. Et hæ sunt causæ cur tales promisiones minus moueant plurimos homines, quia alij co= gitant simpliciter casu euenire bona et mala, ali cogitant Deum non tanti facere nostra opera, ut reddat præmia, ita duplex est impietas. Econ tra igitur crudiendus est animus, cum audit hanc promisionem, Date & dabitur uobis, primum, ut ucrèstatuat, bona nobis à Deo dari, Enon contingere casu. Secundus gradus fidei est pro= prie Euangelieus. Statuendum est enim, quòd hæc nostra obedientia non placeat, propter pro priam dignitatem, sed placeat in his qui fide re= conciliati sunt propter Christum. Quare Deus certo promisionem suam seruaturus est. Hæc fi= des que sentit divinitus dari bona, item que sen= tit Deo placere nostrum opus propter Christu, imuitat certe ut demus libentius, & expectat ui= cisim à Deo bona, Ita opus nostrum fit quod= dam sacramentum, quod admonet nos divinæ promisionis. Quare & tales promisiones dili= genter inculcandæ sunt animis, & ipsorum ape= rum utilitas intelligenda est, & in ipsis operiz bus fides se exuscitat ac lucet. Quare & si pe= tuntur corporalia bona, tamen quia fide Deus a= gnosciz 3

gnoscitur & hæc suo loco petuntur, talia opera sunt spirituales cultus Dei, sicut docet sententia

psalmi supra citata.

Quidam indocti cum non docent petere cor poralia, tollunt magnam partem cultuum Dei, scilicet inuocationem & exercicia fidei in com= muni uita. Imò sciendum est totam uitam corpo= valem & omnia negotia & pericula, debere effe occasiones inuocationis & exercenda fidei. Et quanquam uita corporalis subiecta est afflictio= nibus, tamen ipsam quoque curat & gubernat Deus ut conseruet ecclesiam, ideoque plenæ sunt talium exemplorum historiæ Genesis et Regum, que ob hac ipsam causam nobes præpositæ sunt, ut intelligamus similia pericula gubernari à Deo, of similiter à nobis requiri inuocationem, iuxta illud, Commenda Deo uiam tuam et ipse fa ciet. Hæc in genere de comminationibus & pro missionibus in toto decalogo scirc prodest.

DE CECVNDO PRAECEPTO.

Ptisimus ordo est præceptorum, Primu enim docet de interiore cultu mentis. Se cundum de significatione externa, quæ sit inuocatione & docendo. Nam hi sunt primi cultus exteriores. Est autem propter breuitatem negatiue positum, & prohibet abusus diumi no mimis.

minis. Ergo è regione quærendum est, quos boz nos usus præcipiat.

Quos bonos usus diuini nominis præcipit:

ex, uidelicet inuocationem, gratiarum astio nem, glorificationem, confessionem, dostrinam, sidem iurisiurandi, inuocatio oritur ex side, quia enim credimus quòd sit Deus, quòd exaudiat, quòd uelit saluare, ideo inuocadus est. Discamus igitur hoc loco præceptum Dei esse, ut inuoce= mus o oremus ipsum, et hunc cultum inter sum mos esse quem soli pij præstant.

Quomodo fit hoc præceptum:

on potest sieri sine agnitione Christi, quia in inuocatione obstrepit nobis indi gnitas nostra, & conscientia agnoscens peccata sua, non audet sperare & petere bona à Deo, deo necesse est scire quòd propter Christi pater sit propicius, & ignoscat nobis, quòd propter ipsum certo exaudiamur, et quòd ipse sit pot tifex, q interpellat p nobis, et nostras preces of fert patri. Hæc sides in Christi in oratioe adden da e, ita et hic uidemus lege no sieri sine Christo.

Gratiarum actio est externa professio, quæ etia oritur ex primo præcepto. Nam suprà præ= cipitur ut mens agnoscat Deum esse creatorem, saluatorem, sautorem omnium bonorum, Ac propterea deberi ei gratitudinem so obedienztiam. Hic igitur præcipitur externa prædicatio beneficiorum Dei, ut alios muitemus, ut sipsi sentiant Deum esse creatorem, saluatorem, auto rem beneficiorum, si incipiant eum timere, silli credere.

Clorifi= Clorificatio est uitare blasphemias & scanda catio. la, & referre omnes actiones cò, ut exempla no= stra præluceant alijs, inuitent cos ad pietatem, ornent gloriam Dei, reddant gratiorem & com mendatiorem doctrinam, sicut præcipit Christus, Luceat lux uestra coram hominibus.

### PECCATA CONTRA

secundum præceptum.

1 Omittere inuocationem Dei, & gratiarum actionem.

11 Innocare idola & fanctos.

ueram deprauare, calumniari, obscurare.

IIII Impios cultus instituere aut retinere.

V Non confiteri ueram doctrinam cum interro gamur.

VI Non docere Euangeliu ubi postulat uocatio.

VII Non consulere ambigenti Ecclesiæ, nec diju=

dicare ambiguas controuersias, si postulet uoca tio. Nam hoc est præcipuum Episcoporum offi= cium, curare ut dijudicentur ambiguæ contro= uersiæ. Nam dubitatio est horribilis carnificima conscientiarum, & parit desperationem & im= pietatem.

Pugnant cum hoc præcepto & blasphemiæ, VIII
hoc est, maledista aduer sus Deum, quæ sunt ua=Blaspheeria, ut sermones Epicurei, quibus impij & secu=miæ.
ri superbe derident Deum, & iudicant Euange=lium esse fabulosum. Item maledista hypocrita=rum aduer sus uerum Deum, et ueros cultus Dei, ut impiæ uoces Pharaonus & Rabsacis, & Phariseorum aduer sus Christum & postolos. Item maledista desperantium. Penique omnes sermo=nes quibus concutitur sides in insirmis, & deformatur gloria Dei, sicut hoc tempore homines callidi sepe alienant animos hominum ab Euan=gelio calumnijs artisiciose excogitatis.

Violant secundum præceptum & periuria, IX
primum, quia utuntur nomine Dei, cum peccet, Periuria.
prætextu nominis diuini conantur tegere pecca
ta. Secundo, cum Deus ibi tanquam testis inuoce
tur, periurus lædit gloriam Dei, quia quantum
in ipso est, Deum facit falsum testem. Tertio per
iurus clarè profitetur se contemnere iudicium

B 5 Dei

Dei, quia iurans imprecatur sibi iram Dei, si fal lat. Cum igitur fefellit sciens ac uolens, palam contempsit iudicium Dei. Hunc manifestum con temptum & Deus punit & debent leges magi= stratuum punire. Cum igitur tam multa peccata sint in periurio, consuetudo sæpe iurandi sine magna causa & grau deliberatione ualde peri= culosa est.

X tiones.

Violant hoc præceptum et execrationes, quia Execra= in his inuocatur Deus contra suum mandatum, ut noceat alijs. Hie abusus quam sit flagitiosus, clarius perspici potest, si cosideretur quam mul ta peccata fint in execratione. Primum est irre= ucrentia. Nam nuncupare Deum, est inuocare Deum. Est autem Deus serio & magna reueren tia inuocandus. Ita & nomen appellandum est se rio & reuerenter. Plerumque effundit execrationes uanitas quædam aut iracundia sine reues rentia, Secundo Deus non est inuocandus, ut no ceat illis, quos præcepit à nobis amari. Iam in il= lis uulgaribus execrationibus inuocatur Deus contra mandatum suum, ut noceat illis quibus de bemus bona precari, Prophetæ interdum execrantur ac maledicunt, sed tantum blashhemis obstimatis, qui non desinunt persequi ueram doctrinam & ueros cultus. In re tanta fit serio impreca=

imprecatio seu execratio. Et magnitudo buius exempli admoneat nos, ne transferamus execra= tiones ad uulgaria negotia, quia in usu temera= rio recidunt in caput cius, qui abutitur nomine Dei. Violant secundum præceptum & mores ma li omnium quoru exempla nocent alijs. Item de= formant Euangelium.

AN LICEAT IVRA= re Christianis.

Efpondeo, concessum est Christianis iusiu randum. Id primum exempla oftendunt, -quia Paulus aliquoties iurat, ut z. Corin. I. Ego testem Deum inuoco aduersus animam meam etc. Et Hebr. 6. Omnis controuersiæ fi= nis est iusiurandum. Et lex inquit, In nomine Dei tui iurabis. Cum igitur lex docet iurare, & extent exempla, constat quod liceat dare iusiu= randum. Sed hic obijcitur dictum Christi Matt. 5. Ego autem dico uobis non iurare omnino etc. Respondeo simplicisime, Necesse est & parop m Mattheo non ita acerbe intelligi, ut tollat & dif sipet iudicia & respub. quia Euangelium manife ste approbat in alijs locis politias & iudicia. Quare totailla concio Christi loquitur de pri= uata cuiusque mundicie, non loquitur de politijs Onegotijs uocationum. Improbat igitur iura=

menta que sine uocatione dantur, & sine manda to magijtratus. Interim non prohibet iuramen= to uti quod defert magistratus, aut quo uti cogit uocatio, ut Paulus iurabat propter uocationem; Imo ex alijs scriptura locis & exemplis disca= mus iuramentum έπαιτομ, aut quod fit cogen= te uocatione, licitum esse. Euangelium enim non abolet politias et iudicia, Est autem iuramentum umculum iudiciorum & politiaru. Sicut ad He= bræos clare dicitur. Omnis controversiæ finis est iusiurandum. Ergo Euangelium ctiam talia surameta, iuramenta concedit. Quare iuramenta delata à iudice, uel facta propter uocationem, sunt con= cessa, o sunt cultus Dei, iuxta illa uerba legis, in nomine Dei tui iurabis, Econtra, sine causa iura re est abusio nominis Dei, quia nomen Dei inuo catur siue reuerentia. Hunc abusum Christus unlt tollere, ideo addit, quod amplius est, à malo est, id est, ab irreverentia videlicet cum iuratur fine causa, sine uocatione, fine mandato, Aly re= fondent, Christum non prohibere simpliciter iuramenta, sed iuramenta facta non per nomen Dei, quia honos Dei non est transferendus ad creaturas. Nam in iuramento tribuitur Deo quod sit iudex & inspector cordium. Tribuitur etiam potentia puniendi. Hæc non sunt tribuen= da creaturis. Que

# Quæ est comminatio ada dita huic præcepto:

Interpated commination est, scilicet, qui uane usurpated nomen Dei, hunc non habebit Deus insontem. Propter hoe dictum, Deus conservat in hoc mundo pænam periurij. Estás hæc uox testimonium, quòd Deus periuros pu= niat multis magnis calamitatibus, etiam cum ma= gistratus non punient eos. Ideo omnes historiæ plenæ sunt exemplorum, quæ testantur tristes exitus suisse illorum qui insiurandum aut sæde= ra violaucrunt. Et sunt insinitæ sententiæ serie ptorum de pæna periurij, ut apud Tibullum,

Ah miser of si quis primo periuria celat, Sera tamen tacitis pœna uenit pedibus.

Huiusmodi sententiæ sunt acceptæ à patribus et comprobatæ experientia. Denique sunt uox decalogi. Cum igitur huic secundo præcepto an nexa sit comminatio, sciamus semper in iura= mento contineri duas res. Altera est quòd Deus citatur testis. Altera est, quòd iurans impreca= tur sibi pænam. Ideog; inuocat Deum, ut puniat sallentem. Hæc enim est sententia cuiuslibet iu= risiurandi, snuoco Deum ac peto, ut si fallo, ue= rè me puniat, et hac ipsa forma olim concipie=

bantur emagai in fæderibus. Est igitur duplex peccatum in periurio, scilicet, quod Dei gloria læditur, cum citatur tanquam falfus testis, & quod periurus contemnit Deum, nec putat fore ultorem. Hanc horrendam impietatem sciamus non fore impunitam, & iuraturi toto pectore metuamus illam imprecationem, et sciamus haud dubie ratam fore, propter hoc testimonium se= cundi præcepti. Quare magna religione seruen tur iuramenta, Præterea sciendum est Deum hic minari pœnas, non solum periuris, sed etiams blasphemis, sieut exempla testantur publicas blasphemias, ut Rabsacis & similium manifestis pænis statim punitas esfe. Sic & Cherintum bal neæ oppresserunt, cum ibi contumeliosos sermo nes diceret in Christum. Vt autem comminatio proposita est blasphemis er periuris, ita econ= tra intelligatur promisio proposita ijs qui or= nant gloriam Dei, sicut in libro Regum dicitur, Clorificantes me glorificabo. Quare Deus baud dubie iuuat pios, qui blasphemias prohibent, qui pios cultus defendunt, & tollunt impios cultus. tem qui periuria puniunt, tem qui reuerenter seruant iusiurandum. Quare & Hesiodus dixit, άνδρος θε εύορκο γονεί μετόπισερ αμείνωρ. Debent

# Debent ne Magistratus punire periuria?

Ertinet ad officium magistratuum punire periuria, Et ratio in promptu est. Magi= ytratus debet tueri omnia uincula societa= tis & iudiciorum, luramentu est præcipuum um culum politici status, Ergo cius autoritas maxi= me defendi debet per magistratus. Quare omnite gentium leges constituerunt supplicia in periua ros. Et lex XII. Tabularum laude dignisima est, que falfum testem de saxo Tarpeio deijei iube= bat. Porro hæc ratio de magistratu sumitur tan= tum à corporali necessitate, ideo alia ratio que sumitur à gloria Dei, addenda est. Nam Magi= stratus no tantum est defensor corporis, sed et= iam gloriæ Dei, quod ad externam disciplinam attinct. Tenendum est igitur hoc Argumentum, Magistratus est custos totius legis, quod ad ex= ternam disciplinam attinct, sicut Paulus inquit, Lex est posita miustis, prophanis etc. Ergo de= bet punire delicta externa aduersus omnia præ= cepta. Puniat igitur & periuria & alias contus melias externas nominis diumi, uidelicet, Epicu= reos sermones, atroces execrationes, & tollat idolatrias & cultus quos intelligit esse impios.

Item puniat hæreticos serentes falsa & impia dogmata, postqua res à pijs & doctis rite iudica ta est. Hæ pænæ omnes sunt officia huius præce= pti o habent exemplum in lege, Leuit. 24. Qui blaschemauerit nomen domini morte moriatur.

### An illicita iuramenta sint seruanda:

LLICita iuramenta intelligi debent, in qui= bus promittitur aliquid quod est peccatum, - aut sine peccato præstari non potest. Vt si quis promitteret sciens se facturum iniustam cæ dem. Talia iuramenta non sunt seruanda. Primu autem peccat iurans de re illicita, quia Deus non uult autoritate sui nominis fieri quod prohibuit. Deinde maius peccatum est præstare talia iura= menta, sicut Herodes simulauit se coactum iure= iurando interficere Joannem. Hinc facile est iu= Vota Mo dicium de notis Monachorum. Irrita sunt nota, in quibus herent impiæ opiniones, que ledunt gloriam Christi, et transferunt beneficium Chri sti in opera ab hominibus excogitata, uidelicet, cum fingunt Monasticas Caremonias esse cultus Dei, qui mereantur remisionem peccatoru etc.

nastica.

DE TERTIO PRAECEPTO. Quid precipit tertiu preceptu: Obser=

Bseruationem sabbati, hoc est, conserua= tionem ceremoniarum, que sunt diuini= tus traditæ. Sabbatum enim institutum fuit causa docendi. Ideo lex diserte inquit. San= ctificabis diem sabbati, id est, in res sanctas collo cabis, nidelicet ad celebrandas publicas ceremo nias & audiendum uerbum Dei. Hæc sunt uera opera sabbati. Iam diligenter cosidera ordinem præceptorum primæ tabulæ. Primu præceptum concionatur de cultibus interioribus, de timore, fide et dilectione Dei. Secundum de externa pro testatione, scilicet inuocatione. Tertium de cere= monijs & usu ceremoniarum, scilicet quod con= seruandæ sint propter ministerium uerbi. Opor tet enim existere aliquas ceremonias, que sunt notæ & testimonium uerbi Dei. Non poterat magis concinnus ordo excogitari.

### Est ne abrogatum præ/ ceptum de sabbato :

Responded, Genus quod in hoc præcepto continetur non est abrogatum, quæ qui= dem est principalus sententia huius præce pti, continet causam sinalem institutæ speciei, species uerò est abrogata, hoc est, semper Deus requirit conservationem ceremoniarum, sicut

cas præcipit. Prodest autem aliquos effe certos dies destinatos ceremonijs & ministerio uerbi. Hoc genus est immutabile, & est principalis fen tentia huius præcepti. Sed species, uidelicet ut se ptimus dies obseruetur, abrogata est, quia Chri stiani sunt liberi à ceremonys Mosaicus. Interim tamen genus, quod in hoc præcepto requiritur, est morale. Ac propterea quod ad hoc genus at= timet, Christiani tenentur hoc præcepto, Quia Deus præcepit omnibus hominibus, ut suum of= ficium singuli conferant ad conseruationem pub lici ministerij. Ita quidem erudite dicunt, Tertiu præceptum, quod ad genus attimet, est morale et perpetuum, sed quod ad speciem attimet, id est, septimi dici obseruationem, est ceremoniale. Et de hac ceremonia iudicandum est sicut de cæte= ris ceremonijs Iudaicis. Ergo peccant qui contu maciter negligunt publicum ministerium & ce= remonias diumitus institutas. Primum quia no= lunt uti beneficio Dei, quia Deus ibi nos crudiri & exerceri uult. Deinde quia suum officium no conferunt ad conservationem publici ministerij. Postremo quia exemplo suo alios abducunt à ce= remonijs & minuunt earum reuerentiam. Hæc peccatanon sunt extenuanda, Ideo docendi funt homines de observatioe huius præcepti. Sed quo midna niam Euangelium non alligat nos ad diem certu, piæ conscientiæ erudiendæ sunt, ut sciant non este se peccatum sine contemptu et extra casum scan dali aliquando no interesse publicis ceremonis. Iudæi enim habuerunt præceptu diuinum de die et de opere. Nos habemus præceptum diuinum de opere, sed non habemus præceptu de die certo. Contemptus est aute, si quis nunquam aut rato intersit, Nam is aut contemptu dostrinæ aut aliquo dostrinæ odio abest. Scandali casus uaris sunt, sed præcipuus est, si quis suo exemplo no ecat alis.

PECCATA CONTRA

hoc præceptum.

Contemnere ministerium Euangelis. Nun= I quam aut raro audire Euangelium.

Non uti sacramentis.

IÎ

Contumelia afficere sacramenta, eaq; uel o= III mnino ex ecclesia tollere, uel conferre ad impios abusus, ad quastum aut ad impietatem, sicut Missad quastum turpem & impietatem collocata fuerunt.

Abolere ministerium uerbi, aut in docendo IIII

negligentem effe etc.

Instituere impias Ceremonias, que obscurant V ueram doctrinam & officiunt uero ministerio.

C 2

Dies

Dies festos conferre in conuiuia o ludos, no ad piam meditationem. Sicut enim publicas cere monias, & Euangelium festo die publice audire debemus, ita præstandum est ut sobrij & apri si= mus ad piam meditationem.

Abducere alios exemplo à publicis ceremo= VII nijs, & præbere occasionem ut leuius de eis sen=

tiant.

Operas, quæ impediunt ministerium uerbi et VIII ceremoniaru, die festo contumaciter exercere.

Abolere ministerium uerbi, uel quia ministri indigne tractentur, uel quia eripiatur uictus mi= nistrus.

Abolere studia utilia ad conservationem mini

sterij.

### OPERA HVIVS

præcepti.

Ministerium uerbi Dei, & Sacramento uti. tanquam summa dona Dei magnifacere, confer= restudium ad ca intelligenda, ornanda er con= seruanda. Inuitare exemplo alios, ut rectius & honorificentius de ministerio publico sentiant.

Juxta uocationem prastare diligentiam in do II cendo etc. & conseruare doctrinæ puritatem.

Publicas conciones frequenter audire, piè uti III Sacramentis,

Retinere

Retinere ueros usus ceremoniarum, nec con= IIII taminare cas impijs opinionibus; aut conferre

ad quæstum.

Dies festos conferre ad publici ministerij ce= V lebrationem, stem in piam meditationem, & e= xempla quæ inuitet alios ad pictatem. Itaq; Chri stus non violavit sabbatum curandis agrotis, quia illa opera non impediebant ministerium. (= mo erant testimonia quibus ornabatur & confir mabatur Euangelium. Tuerunt itaque propria o uera sabbati opera.

Tueri ministros Euangelij. Item studia quæ VI

prosunt ad conservationem ministerij.

Hec sunt uera opera huius precepti, quorum magnitudinem pios intelligere conuenit.

## Violarunt ne Machabei fabbatum pugnando :

vm Christus inquit, Magis uolo miseri= cordiam quam sacrificium, docet officia dilectionis superiora esse ceremonijs. Er= go in casu ubi non simul poterant servari ocium Sabbati, & necessaria defensio populi, magistra tus recte fecit quod pugnauit, præsertim cum de fenderet non solum corpora ciuium, sed ipsum ministerium. Est autem defensio ministerij opus Sabbati.

Quid sentiendum est de or dinationibus ecclesiasticis:

Regula tenenda est, quæ extat apud Esai=
am, & à Christo repetita est.
Nullum opus esse cultum DEI, quod
Deus non præcipit suo uerbo. Nam ne erremus
de uo=

de uoluntate Dei, & de ueris cultibus, Deus tan=
tum illos cultus approbat, quos ipfe suo uerbo im
stituit. Sieut Christus inquit, Erustra colunt me
mandatis hominum. Ac statim horrenda caligo
offunditur hominum animis, cum obrepit opi=
nio, ex consilijs humanis posse iudicari de uolun
tate Dei, & institui cultus. Hoc initium fuit in
mundo idolorum. Hic error depellit mentes à ue
ra consolatione, quia abducit cas à uerbo Dei,
& à uera doctrina sidei. Intelligunt autem impis
cultum Dei, opus quod meretur condonationem
peccatorum, & alia præmia divinitus. Sed uera
desinitio est, cultum Dei esse opus Deo placens,
cuius sinis est proximus, ut Deus per id opus ho
nore adsiciatur.

tas ab hominibus non esse cultus Dei, nec mereri condonationem peccatorum, nec alia præmia. Porrò ut constat sugienda esse idola, ita tales traditiones abijciendæ sunt, quæ proponuntur cum hae superstitione, quòd sint necessariæ, aut quòd ritus illi sint cultus, aut placent DEVM, aut mereantur præmia, ut messis ubertatem, ui= constat enim ita creuisse idola, dum animi igna= ri doctrinæ de side, consugientes ad ceremonias

quæsiuerunt auxilium in uarijs periculis. deo d= lius testatus se petere bonas tempestates, inuoca uit Iouem tonantem. Alius testatus se petere ui= Etoriam, inuocauit Martem bellatorem, deinde positæ statuæ, additi certi ritus, per quos puta= bant Deum placari. sic initio creuit idolomania, quam postca imitatus est orbis in inuocatione sanctorum & alijs superstitiosis traditionibus, Monastica, iciunis, missarum applicatione. De his superstitionibus omnibus seruanda est regu= la, Eugite idolatriam. Cæterum sunt aliqui utiles ritus, quorum finis est politicus, uidelicet, quia efficient ordinem seu evragiap in hac communi uita. Est enum intellectus ordinis homini pro= prius, & actiones humanæ in hac uarietate æta= tum er negotiorum, postulant discrimina quæ= dam temporum, locorum & exercitiorum, ut in scholis distincte sunt classes, sunt gradus lectio= num. Ita ut sciat populus quando conueniendum sit ad audiendas conciones & ad usum sacramen torum, aliqui dies nominatim his rebus destinati funt. Hic ordo potest sine superstitione seruari. Et quia seruit ministerio Euangelij, non est uio= tandus, & qui violant, ita ut vel propter odium Euangelij absint à concionibus, uel alios abdu= eant suo exemplo, grauiter peccant. Nec iuuen= tuti

tuti concedenda est licentia negligendi publicas ceremonias. Nam consuetudo illa adfert propha nitatem Ethnicam. Ideo disciplinæ causa sunt co gendi, ut intersint pub. ceremonis, ut audiant conciones, ut his primis exercitis adsucsiant ad reverentiam veræ religionis, er ad discendum Evangelium.

#### DE OBLATIONE.

Vlgares libelli recitant tria opera Sabba ti, interesse ceremony's publicis, precatio nem & oblationem. Cum enim conuenie= bat ecclesia, singuli offerebant aliquod munus. Ex hac collatione primum aliqua pars ministrus dabatur. Reliqua distribuebatur pauperibus. Hunc morem fuisse & historiæ & ueteres Cano nes & multa uestigia testantur. Inde enim & ap pellationes quædam factæ uidentur, ut Missa, quod Hebræis significat tributum seu collatio= nem. Et αγάπη significabat eleemos ynas, & αγάπη. hoc nomine interdupro ipfa synaxi abusi sunt, quia ibi eleemosynæ distribuebantur. Manauit autem exemplum à populo Ifrael, Nam sacrified turi afferebant uictimam, & partem dabant sa= cerdotibus. Ideoque scriptum est, Non appare= bis uacuus coramme. Reste igitur numeretur oblatio inter opera sabbati, sed collationis finis imme=

immediatus et proprius sit primum ut ministros

iuuemus, deinde ut pauperibus opitulemur. Talus oblatio hoe fine facta placet Deo. Hie aute com

plecti debemus omnia officia erga ministros. Exi gua quædam significatio est reuerentiæ erga mi nisterium uulgaris consuetudo offerendi, sed ta= men hæc quoque laudanda est ob eam causam, quia exemplum admonet, quòd ministris debea= mus gratiam & mercedem. Sciamus autem debe= ri eis omni tempore alia maiora officia. Cæteru stuperstitiosa opinio in oblationibus improban=

has superstitiosas oblationes.

Confuetu do offe= rendi.

DE ALLEGORIA sabbati.

bant sacrificia. Quare reprehendit Psalm. 49.

da est, qualis fuit Ethnicorum & multorum no= stris temporibus, qua ingentia donaria attulc= runt in templa, non hoe fine, ut ministros iuua=

rent aut pauperes, sed quia sentiebant Deo pla= cere hoc ipsum opus, tanquam cultum & hono= rem peculiarem, & mereri se gratiam hoc ope= re, sicut hac impia opinione etiam sudai cumula

Ropria of simplex sententia præcepti est,
quam recitauimus de conseruando ministe=
rio o ceremonijs. sed alia quædam allego=
ria sabbati traditur. Quia enim Mosaici ritus
abroga=

abrogati sunt, quidam quærunt significationem, o aiunt Sabbatum esse uocationem, cum uideli= cet patimur Deum agentem in nobis, ideo sabba tum intelligunt de patientia. Non improbo hanc allegoriam, sed longius accersita est, & non de= bet obscurare alteram sententiam de conserua= tione ministery, que quidem longe præstantius opus est quam patientia. Deinde lex non tan= tum iubet quiescere, sed iubet uacuum diem san= Hificare, hocest, præcipit opera certa necessa= ria ad illustrandam & propagandam gloriam Dei. Ceterum illud uerum est, quod sabbatum significat allegorice statum illum instauratæ na turæ post resurrectionem, in quo non solum ces= Sabunt labores corporis, sed etiam calamitates o peccata, non crimus occupati ciuilibus offi= eijs, corpora non edent aut bibent, erimus liberi à peccatis & à morte, talis quies crit illa noua ui ta. Sed non tantum crit quies, sed accedet fancti= ficatio, que est precipua pars sabbati, quia in il= la quiete fruemur noticia DEI, & glorificabi= mus Deum. Hæc est allegoria uera sabbati, sicut docet Epistola ad Hebraos. Et Fsaias inquit, E= rit sabbatum perpetuum. Quia ucrò sabbatum illud inchoatur per Euangelium, ideo eti malle= goria sabbati transfertur ad tempus reuclati Eu angelij,

angely, in his enim inchoatum est sabbatum, in quibus inchoata est illa noua & aterna uita. Nec inutilis est collatio, considerare quòd sabbati opus adumbret uitam aternam. Monet enim in uita aterna non solum quietem futuram esse, sed talem quietem, in qua homines noticia Dei fruen tur & Deum glorificabunt. Sed ut Allegoria ad futuram uitam pertinet, ita meminerimus in hac uita, opus esse hoc externo sabbato, uidelicet, mi nisterio uerbi Dei & ceremoniarum. Id nunc in telligendum est & prastandum omni cura, ut o bediamus, & illa summa beneficia Dei, scilicet ministerium uerbi & ceremonias, intelligamus, ueneremur & conseruemus.

DE QUARTO PRAECEPTO.

Quid præcipit quar/ tum præceptum ?

Ræcipit, ut propter Deum obediamus pa=
Prentibus, magistratibus, doctoribus & cæ=
teris quibus parentes suam uicem commise
runt. Primum autem ordinem considera. Prior
tabula tradidit opera quibus cum Deo propriè
agimus, & quæ sunt instituta ad spargendam &
propagandam noticiam Dei. Secunda tabula co=
tinet officia, quæ seruiunt proximo & huic so=
cietati

eietati hominum necessaria sunt, in qua oportet existere gubernatores. Ideo primum sancitur lex de obedientia. Oportet & uitam, coniugia, res desendi, esse contractus & iudicia. Ideo ad=duntur extera præcepta, Non occides, Non moe chaberis etc.

## Sunt ne opera secundæ tabulæ cultus Dei :

VPLEx obedientia est omnium sequen=
tum legum, impia & pia. Impia est, cum
homines sine timore Dei, sine agnitione
Christi et uera side, præstant externa officia quæ
leges imperiorum honestæ flagitant, ut obtempe
rant legibus ciuitatum suarum Plato, Aristote=
les, Marcellus, Cicero, aut similes. Hæc obedien=
tia, et si disciplimæ necessaria est, tamen nondum
est inchoatio præcepti diumi, nec est cultus Dei.

Alia est pia obedientia politica seu exterior seu interior, cum videlicet intelligunt pij, se divi na voce subiectos esse parentibus & legitimis magistratibus ac doctoribus. Itaque addunt timo rem Dei, obtemperant propter Deum, & agno= scunt filium Dei salvatorem, et side statuunt propter silium Dei placere inchoatam obedientiam. Dictum est autem suprà omnia præcepta ad pri

mum

mum esse referenda. Sic fiunt opera politica cul tus Dei, cum accedunt timor Dei, & agnitio filij Dei saluatoris nostri, & sides, cumque referuna tur politica officia ad gloriam Dei, hoc est, ut Deo obediamus, & his officijs eius gloriam orne mus, ac noticiam propagemus aut conseruemus.

Hæc regula fict illustrior propositis exem= plus. Scipio & Dauid gerunt res similes, uterque defendit suam rempublicam ingenti uirtute, & clarisimis uistorijs. Porrò Scipio non habet hunc finem propositum, ut do Arina de Deo pro pagetur aut conferuetur, non refert suas uicto= rias ad illustranda gloriam Dei. sed Dauid ideo suscipit certamina or labores, ut defensa patria conseruetur uera doctrina de Deo ac propage= tur. Ita singulorum officia in tota uitæ societate intucantur Deum. Quia hanc ipsam ob causam ad societatem conditi sumus, ut alij alios de Deo er de rebus bonis doceant. Ideoque Deus tam ua rijs uinculis & officijs homines inter se copula= uit, ut illa ipsa officia sint exercitia confessionis, et mostrent quid de Deo sentiamus. Huc pertinet dictum Christi, Luccat lux uestra coram homini bus, ut glorificetur pater cælestis. Proponit fi= nem ad quem referri omnes actiones debent, ui= delicet, ut innotescat ac celebretur Deus. Et cu inquit,

inquit, Luccat lux uestra, uult in ipsis factis con spici confessionem & sententiam nostram de Deo. Ideo dimicat Machabæus, ut testetur se ap= probare doctrinam de Deo traditam populo Is= racl. Ideo Paulus perfert ærumnas & suppliciu, ut testetur se approbare Euangelium de filio Dei. Ic omnia nostra officia in societate ciuili sint directa ad confessionem. Ostendant quid sen tiant principes in imperando, senator in dando consilio, populus in obtemperando, singuli in contrahendo. Voluit Deus multiplices esse actio nes uitæ, ut effent occasiones exercendi timoris Dei, sidei & confessionis, Hæc est causa ucra ua rictatis actionum humanarum, que quidem fi= unt cultus Dei, si sunt diumitus præceptæ ac re= guntur uerbo Dei, & accedunt timor Dei, & az gnitio filij Dei ac fides, & referuntur ad glo= riam Dei, ut dictum est. Monachi uituperant offe cia politica, eusq; detraxerunt honestißimum ti= tulum ac ueram laudem, uidelicet cultus Dei. Et hoc præconium transtulerunt ad ceremonias aut monasticas superstitiones. Hunc errorem sæpe reprehendunt Prophetæ, ut Oseas, Misericor= diam uolo, non sacrificium. tem Esa: 1. Indicate uiduæ etc. ed contenti simus Christi testimo= nio, qui honorifice ornat secundam tabulam, in= quiens

quiens Matth. 22, Secundum autem \$ I MILE HVIC, Dilige proximum sicut teipsum. Con= sideranda est enim Emphasis in uerbo simile. Haud dubie taxabat opinionem Hypocritarum, qui se efferebant propter Ceremonias, & leuius sentiebant de ciuilibus officijs, qualis arrogantia nunc quoque in Monachis est, & cæteris qui ma gno precio Missas uendunt. At Christus mon= strat ueros cultus, omnes fatebantur primum præceptum concionari de cultibus Dei. Hic ad= dit Christus, simile esse præceptum de dilectione proximi. Ergo Deus non minus uult coli officijs secundæ tabulæ quam primæ. Hæc uox Christi exuscitet nos, ut maiori studio hæc ciuilia officia præstemus, quia inquit, hoc mandatum simile est alteri, docet flagitari hæc officia, er placere Deo, non minus quam ea, quæ continet prima ta bula. Sed intucri Deum debent ac referri ad eius gloriam ut dictum est.

Quæ sunt parentum, magi stratuum, & aliorum gu/ bernatorum officia!

Irum uideri potest cur nominatim ex=
presserit officium subditorum, cum ui=
deatur prius fuisse dicendum de officio
guber=

gubernatoris. Bed causa hac est, quia officium gubernatoris expressum est in ipsis præceptis reliques prioribus & sequentibus, parentes & magistratus unti esse custodes harum legum, & iuxta has leges regere eos quibus præsunt, cua rent cos doceri de Deo, & affueficri ad ucram inuocationem Dei, & ceremonias diumitus tra= ditas, ali & cohercerine polluantur cædibus, li= bidinibus, furtis, mendacijs, Hanc esse summam officij parentum & magistratuum facile potest intelligi, Itaque cum lex ipsa effet uox guberna= toris, non fuit opus addere, quid sit faciendum magistratui. Ac semper tenenda est hæc eruditis sima definitio, que extat apud Aristotelem, Ma= gistratus est custos legis, ita dicimus parentes es se custodes legis in œconomica disciplina, magi= stratus publici sunt custodes legis in publica ciui tatis gubernatione, quam tueri oportet suppli= cijs corporum. Et si autem decalogus breues ha= bet sententias, tamen sciendum est ingentem mo lem negotiorum & operum comprehendi. Pau= lus etiam breuiter officia parentum complexus est, inquiens, Educate filios in dostrina, & casti= gatione Domini. Tria beneficia coniungit, ut a= lant, ut erudiant, ut castigent, iuxta doctrinam cœlestem.

De cura

De cura alendi ctiam præcipiunt humanæ lez ges, & puniunt crudelitatem parentum, qui uez lut corui descrunt paruos natos, cósque non az lunt. Sed quia homines nascuntur, ut noticia de Deo propagetur & celebretur, ideo non satus est natorum corpora fouere, sed etiam addenda est doctrina, præcipuè tradita à Deo, sicut hie inquit Paulus. Et alibi ait scriptura, Narrate ea silijs uestris. Curent parentes tradi liberis præz cipuè doctrinam cælestem de Deo, de lege Dei, de Euangelio ac benesicis donatis generi humaz no propter silium Dei, sesum Christum seruato rem nostrum, de uenturo iudicio, de uita æterna. Deinde etiam tradant aliquam arté uitæ utilem, literas, aut aliam.

sicut in alio loco hortatur Paulus, ut pij dis

feant artes honestas, ut posit corum esse usus in

gubernatione reipub. & alijs honestus negocijs

huius comunus uitæ. Ad Titum ultimo, μανθανές

τω αμ δε ε ο ο κμέτροι καλωρέςτωρ προϊσα

αξ τὰς ἀναγκαίας χείας, ίνα μι ωσιμά

κας ποι. Discant nostri honestus officijs præesse

ad necessarios usus, ne sint inutiles, id est, discant

liceras, religionis dostrinam, iura, medicinam,

aut alias artes laude dignas, exerceant se in miliz

tia, ut servire ecclesia & reipubl. posimt. Non

fe inutilia terræ onera, ut monachi olim suo ocio consulebăt et sua tranquillitati, sed uult nos susse cipere labores & pericula ad communem socie tatem hominum inuandam, quam Deus instituit. In his occupationibus luceant sides, consessio, o bedientia erga Deum, et uera beneuolentia erga exteros homines. Quomodo potuisset innotesce re ac propagari cælestis doctrina, nisi prophe tæ, apostoli & cætera lumina ecclesiæ, gesissent magistratus, adiunissent ciues, deninxissent sibi bonestos homines pijs officijs? Ideo inbet disci ar tes quarum usus uitæ communi necessarius est. Ex his satis intelligi potest, quarum artium do strinam parentes liberis tradere debeant.

Pertinet eadem cura & ad magistratus. Intue antur hi quoq; decalogum, curent proponi ciuis bus ueram doctrinam de religione. Recte constiztuant ecclesias & scholas. Puniant Epicureos, idolorum cultores, desensores impiorum dogma tu, periuros, deditos magicis præstigijs. Pacem, pudicitiam, facultates, desendant, iudicia exerze ceant, ut cætera præcepta docet, Non occides, no mæchaberis, non surtum facies, no dices falsum testimonium. Et sinis sit pacis, non ut persiu uo luptatib. homimes posint, sed ut doceri ecclesiæ,

Dei noticia in terris conservari, disciplina retiz neri, & regi mores posint. Hi sunt fines pro= pter quem pax expetenda est, non ut in ocio uo=

luptates quaramus.

Quare Paulus ad Timotheum de hoc fine concionatur, cum iubet precari pro Magistratizbus, ut tranquillam o quietam uitam agamus, in omni pietate o honestate. Curent igitur Magizstratus depelli latrocimia, retineant pacem, Adquos fines? ut conserventur pietas o honestas, id est, ut doceri ecclesia, institui iuuentus, o mo

res regi poßint.

Nam hæc domestica gubernatio eum satis per se sit negociosa, habet opus pace. Tumultus es trepidationes publicæ impediunt discentes, non possunt conuenire homines certis temporibus. Non possunt magistratus leges de disciplina con dere, iudicia exercere, quærere idoneos guber=natores, dare stipendia, inspicere operas, publi=cos reditus et ædiscia tueri, nisi sit tranquillitas. deo Deus restituit aliquando pacem imperijs, ut interea rursus instaurari ecclesiæ, scholæ, disciplina, studia, leges, possint. Hæc qui putat sine magnis es uarijs laboribus mediocriter posse perfici, ualde errat. Ideo opus est domestica pa=ce, qua tamen quia homines plerumque abutun=tur,

fur, ut est natura hominum prona ad uoluptates of facile abijcit timorem Dei, presertim cum ponæ non sunt in conspectu, ideo Deus punit im pietatem hominum frequentioribus of atrociori bus bellis ac seditionibus. Hec breuiter de officijs magistratuum admonuisse satis sit, quorum summam ita facillime comprehendemus animo, si decalogum intucbimur, of cogitabimus magizstratum huius diuinæ tabellæ custodem esse.

# Cur textus inquit, Honora patrem & matrem;

Honos duo complectitur, Interiorem reueren tiam, & externam obedientiam.

Sentes, magistratus, doctores. Alterum obie etum est, ipse ordo politicus diumitus institutus, qui conservante Deo legem suam, retinet societatem civilem. Est enim ordo ille, ipsa legis divina in externa disciplina conservatio. Ac secundum obiectum prius aspiciatur. Non dubium est ordinationi ac legi Dei honorem deberi. Ve autem ha gratisima vices temporum, dici o no ctis, astatis ac hyemis, o leges motuum calestii vere sunt ordinata à Deo, sie vere Deus est autor totius societatis humana, devinxit homines inter

inter se, coniugio, procreatione & educatione li berorum, mutuus contractibus & officijs, impe= rijs, addidit legis noticiam, tanquam munimenta buius societatis. Nec tamen aut constitui, aut du= rare imperia possent, nec exequi legem Dei ho= mines sine diuina ope possent. deo Deus excitat o adiuuat gubernatores, et suam legem ipse exe quitur, gubernat & armat manus magistratuum in puniendis iniustis cadibus, flagitiosis libidini bus, furtis, ut conservari societas posit. Cumq; hanc ipsi magistratus disipant, uidelicet cum ty ranni monstrosis libidinibus se polluunt, rapiunt aliorum coniuges aut liberos, exercent iniustam crudelitatem, defendunt manifestam idolatriam, mutat Deus ipse imperia, ac excitat uicinos re= ges aut populos, qui tyrannos puniant, er leges ac honestam disciplinam restituant. Ita excusis imperio Chaldais et A Birijs, summa potentia ad Cyrum translata est, qui puniuit tyrannos, defen dit ecclesiam, restituit leges, iudicia, disciplinam. Deleto Antonio Deus tradidit habenas impery Augusto. Deus euexit Constantinum oppressis tyrannis Diocletiano, Maximiano, Maxentio.In banc sententiam ait Daniel, Deus constituit & transfert regna.

sumq; has ordinationes sinc personis consi=

deras

deramus, uidelicet hominum cosociationem, con iugium, ciuiles cœtus, imperia, iudicia, leges, di= sciplinam, magis apparent o ordinis pulchritu= do et utilitas. Ac uidemus in hoc ipso ordine luce re sapientiam Dei, & mirificam bonitate seu be= neficentiam erga nos. Delectant oculos uulgi foc Adeula. Quod potest autem cogitari pulchrius spectaculum hoc ordine, si animo secernamus ui= cia, quæ diabolus ac hominu improbitas & infir mitas admiscet? Quam est honesta societas mari ti,uxoris, liberorum, cum inter se amat, iuuant, certat officijs, colloquuntur de Deo, deq; eius be neficijs, inuocant una noce Deum, curant propa gari & conseruari Dei noticiam et ueros cultus. Quid est ciuitatis forma incundius, in qua recte constitutæ sunt ecclesiæ, magistratus tuentur di= sciplinam, ciues obtemperant, sunt concordes, ha bent suos cœtus ueræ religionis & iudiciorum causa, habent congressus honestisimos in tem= plus, in curia, in scholis, colunt studia literarum, quærunt uictum honestis artibus, quibus uita o= pus habet, cultura agrorum, mercatura, opifiz cijs, ædificat, muniunt urbes aduer sus latrocinia. Et ciuium omniŭ uoluntates spectant ad hunc si= nem, ut in hac societate recte colatur Deus, er Deo obediatur, propter hanc causam defendunt 1 120 E patriam

patriam communi animo & consilio. Quod spez chaculum iucundius hoc ordine cogitari potest?

sed incurrent in oculos uicia & confusiones conomiarum & politiarum, contumacia libe= rorum aduersus parentes, coniugum discordiæ. Et in imperijs tyrannides superiorum, negotia= torum fraudes, libidines principum & uulgi do= corum dissensiones, magistratuum negligentia, & alia multa incommoda. Qualia monstra inter dum regnant ut Nero, sardanapalus, & similes.

Hac tetra specie desormatur ordinatio Dei, ne uerè conspiciatur, nec putetur hæc societas ci uilis, Dei munus esse. Sed existimentur homines sine Dei consilio concurrisse, ut se desenderent contra bestias aut latrocinia, ut multi prophani arbitrantur imperia casu oriri, ruere, transfer=

ri ab alijs gentibus ad alias.

A and a

Hic docenda est inuentus, ut discernat ordianem, leges, contractus, indicia, à nicijs desormantibus societatem, Nam nitia à diabolo & humana infirmitate oriuntur, ut hac dicta monent, Diabolus est mendax & homicida. Item Deus no est autor anatasaciae, id est, disipationus imperiorum, item, qui facit peccatum, ex diabolo est.

Primus igitur honos est, de quo hic præcipi=

tur, agnoscere res ipsas, uidelicet, coniugia, aco nomias, ac politias à Deo institutas esse, er eius auxilio conseruari, ac lucere in his ordinationi= bus Dei præsentiam, sapientiam, bonitatem, & amorem erga nos. Et agnoscentes hac beneficia, gratias agere Deo autori debemus, cumq; ora= re, ut conferuet, ut depellat diabolum, qui disi= pare hanc harmoniam conatur. Ad hunc gradu honoris pertinet & prædicatio seu celebratio harum rerum, ut iuuentus discat cas à Deo or= tas effe, or affuctiat ut pijs precibus à Deo pe= tat horum munerum conservationem. Est et gra ti animi, libenter obedire propter Deum, caue= re mala exempla & scandala quibus bonæ ordi= nationes disipantur, er leges obruuntur, denig omnibus officijs res tam utiles tueri. Hactenus breuiter dictum est de priore obiecto.

Alterum obiectum honoris, personæ sunt, pa rentes, doctores of qui imperia tenent. Horum est disimilitudo ingens. Sed regulam hane sequi omnes dehebant, Parentes of cæteri guberna= tores sint uiua lex, id est, custodes legis divinæ. Quis autem non intelligit eas personas amandas of honore adficiendas esse, per quas Deus imper tit tanta beneficia, religionem veram, leges, iudi cia, pacem, generi humano?

DF

Tales

Tales fuerunt gubernatores Moyles, lofue, Samuel, David, Salomon, Tosaphat, Ezechias, 10 sias, Cyrus, Constantinus, Theodosius. Estigia tur alter honos qui personas intuetur, agnosce= re hoc quoque Dei munus effe, habere parentes qui officium suum faciunt, bonos doctores, salu= tares principes. Nam ordinatio ipfa seu leges si= ne custode seu executore, sunt insirma, ut dicit gracus ucrfus, is upop a von O Hu apxovta Exi. Valida res lex est, cum principem habet. Ad hunc gradum honoris pertinent hac officia, gratiarum actio pro talibus personis, precatio pro cis, obedientia, reuerentia personæ debita, ucritas seu candor & equitas in legibus & a= Etionibus carum iudicandis, condonatio aliquas rum imbecillitatum.

De gratiarum actione & precatione mana datum extat 1. Timoth. 2. Certum est enim sas pientes, iustos & sælices gubernatores, singulas ria Dei dona esse, ut salomon grauisime dicit, ut oculus uideat, & auris audiat, Deus facit us trunq;, oculus significat gubernatorem, auris po pulum audientem, ut ergo hæc sint in officio, id est, ut magistratus sit uigilans, & intentus, & prospiciat communi utilitati, & ut adsit autoris tas, que moueat ceteros ut adsentiatur bene mos menti.

nenti, & obtemperent uolentes, hæc haud dubie Dei opera sunt. Quare si qua regio, ciuitas aut ecclesia habet mediocres gubernatores, agat Deo gratias pro tanto munere & sedulò oret, ut Deus regat ac adiuuet eos, quia profecto uera est sententia soannis, No potest sibi homo quide quam sumere, ni si datum ei sit de cælo. Nulla gu bernatio sælix est, ni si Deo iuuante. Quare Dauid inquit, Benedictus Deus qui docet manus me as ad prælium. Item qui dat salutem regibus. Et Calomon inquit, Quis potest regere tantam multitudinem populis Da ergo mibi cor sapiens.

pe obedientia præceptum extat Rom. 13. Ne cesse est obedire magistratibus, non solum proper pter iram, id est, no solum propter legu pænas, sed etiam propter coscientiam. Hanc sententiam meminisse necesse est, quia bic est uerus neruus qui politias continet & coagmentat. Ideo enim magna pars hominu, id est, omnes sani obtempe= rant iustis legibus, & mediocribus gubernatori= bus, quia intelligut se Deo hanc obedientia debe re, & ex hac Pauli uoce discunt, pollui conscien= tiam contumacia, hoc est, sieri mente ream cora Deo, excuti ex gratia Dei, mereri ira dei et æter nas pænas. Tenenda est igitur regula certisima tradita hoc loco uoce Apostoli. Peccatu mortale est, is

est, id est, quod meretur iram Dei & æternas pænas, contumaciter repugnare iustis legibus politicus, & mediocribus gubernatoribus. Sed de

iniustis postca dicetur.

4 De reuerentia personæ debita. Dixi pri= mum in bona gubernatione Dei præsentiam & munera agnoscenda esse, & constituendam obe= dientiam, hac constituta, si persona ctiam diuini= tus gubernatur, hanc ipfam quoque amemus, no= bis anteferamus, onos ci subisciamus or præ= dicemus dona Dei quibus ornata est, sicut uene= rantur Hetei Abraham ac inquiunt, Audi nos do mine, princeps Dei es apud nos. Et mulier The= cuitis dicit ad Dauid, Tu autem domine mi rex, sapiens es, sicut habet sapientiam angelus Dei. Discant autem hic pij ueram reuerentiam in a= nimo sitam discernere à fucosis officijs adulato= rum, gradus etiam observent, ut tribuamus debi= ta munera, non aliena & Dei propria, sicut Eth nici suos reges Deos nuncuparunt, & in templis corum statuas horribili furore colucrunt o in= uocarunt. Amet miles Dauidem & uera animi re uerentia illum sibi anteferat, sed sciat hominem esse Deo subiectum, ministrum diuini muncris, ornatum à Deo, daturum etiam pænas, si suo mu pere abutetur, & hac solicitudine eius infirmita tem de=

tem deploret, ac petat ut à Deo adiuuctur. Ac tot millibus annorum uix unus & alter fuerunt Dauidis similes, ut Moyses, Samuel. Caterio= mnes etiam laudati principes quantum habue= runt o habent infirmitatum, quarum considera tio in bonis ciuibus no impedit reuerentiam, sed accendit solicitudinem, ut pater pius o amans li berorum, si quem uidet in filio morbum, non i= deo minus amat, sed miseratio auget beneuolen= tiam, & excitat solicitudinem de cius salute. Bi= mul autem admonet patrem humanæ infirmita= tis, o docet discernendam esse hanc miseram or fragilem naturani ab æterna, o petendum effe auxilium ab æterna, uidelicet à Deo, qui ideo uo luntatem suam nobis patefecit, quia uult agno= sci, inuocari, seruare inuocantes etc.

Pe ucritate seu candore & aquitate in iudi candis magistratuum actionibus generale man= datum diuinum teneatur, Non dicas falsum te= stimonium. Item Leuit. 19. Non sis calumniator in populo. Et prouerb. 12. Abominatio coram Deo, labia mendacia. Etsi autem in uniuer sum mendacia & calumnias Deus prohibet, tamen quia calumnia, quibus deformantur magistratus & leges, magis ornari solent prætextu aliquo, prodest in doctrina de honore debito imperijs,

nominatim de his calumnijs monere adolescenz tiam, eamq; diligenter ae ferio hortari, ut fe af= suefaciat, ne cito, ne inexploratis fontibus nego tiorum iudicet de factis magistratuum, aut de le gibus . Semcias calumniatur Dauidem, ac uocat cum uirum sanguinum, quasi ipse suo consilio re gnum Sauli cripucrit, aut insidiatus sit ui æ Sau= lis & cius posterorum. Hac convicia apud im= pios cum quadam specie plausibiliter diceban= tur, cum tamen re ipsa falsißima essent. Talia sæ pe accidunt bonis gubernatoribus. Sæpe audi= mus querelas de iudicijs, de foro, imo o de ipsis forensibus legibus, etsi autem in tanta hominum infirmitate aliquid accedit uicij, tamen uidendu. est ne res bonas iniuste damnemus, propter abu= fus aliquos qui accedunt. Amemus ucritatem & candorem in iudicandis rebus, nec pronunciemus inexploratis causis & fontibus negociorum.

De condonatione aliquarum imbecillitatum admonet nos exemplum filiorum Noæ, Cham ma ledicitur, quòd irridet patrem, qui casu nudatus fuerat. Et multa sunt præcepta de hac uirtute, quæ non quidem probat ulla uicia, sed quosdam mediocres morbos in superioribus, & in cæte=ris quadam honesta animi moderatione tolerat.

Ingens est enim humanorum animorum imbecil

litaso

litas. Si maritus comingem, si pater liberos, si an micus amicum mox abiceturus effet cum leuis ali qua offensio incidit, quantu mali accideret ? uult igitur Deus gradus teneri, quæ offensiones disi= mulandæ sint, & condonandæ communi tranquillitati & saluti, que ccontra non sint negli= gendæ. Si princeps non est tyrannus, id est, fi ftu det rede facere, o plerung, recte facit, etiama si interdum errore aliquo peccat, ut hallucina= batur David cum sibæ mentienti attribueret Do mini possessiones, aut habet aliquos leues more bos, bee disimulanda & equitate quadam tole= randa sunt. De hoc genere præcipit Petrus, in a quiens, Obedite dominis non folum bonis & æ= quis, sed etiam morosis & durioribus. Dixi de honore qui tribuendus est bonis & mediocribus gubernatoribus. Sed quid sentiendum est de ty= rannus! Respondeo, hac tria discerni debent, res, persona & uitia à diabolo rei admixta. Res est politicus ordo, qui est opus Dei, ut sape dictum est. Hunc amabat Paulus, etiamsi Neronem uere Tex animo oderat & execrabatur, quem no= rat horribiliter agitari à diabolo, detestabatur etiam rei uicia, id est, aliquas iniustas leges co miustas expilationes. Deinde & hac regula tea menda est, Cum tyranni præcipiunt ut ciues fa= ciant

ciant contra aliquod mandatum Dei, anteferendum est mandatum Dei, et non obtemperandum impio edicto tyranni, ut in Actus Apostoli dozent, Oportet Deo magus obedire quam homini bus. Ita Daniel & cius socij in Babylone etsi in politicus officijs excellenti studio obediebant rezigi, tamen cum edictum proponeret de adoranda statua, magno animo palam testati sunt, se non

obtemperaturos effe.

Ita nunc cum mandant pontifices, reges, aut principes ne populus audiat puram Luangelij do etrinam, ne pius sacerdos ducat uxorem, ne omit tantur impia spectacula Missarum, & inuocatio mortuorum etc. his edictis nequaquam obtempe randum est, sed pij sciant idola fugienda esse, sci ant & confessione uera & gravi, testimonium fi dei edendum effe. Et quia singuli ac priuati non defenduntur aduersus Tyrannos per superiores ordines, qui partem tenent gubernationis, con= Solatur nos Deus, & ostendit sæuiciam illam fe= rendam effe pijs singulis & privatis, & testatur se uicisim sanctos ornaturum esse gloria, & pu= niturum effe Tyrannos. Ideo scriptum est, Pre= ciosa mors sanstorum, & Psalmo 71. Preciosus Sanguis eorum coram eo, & Matth. 7. Beati qui persecutionem patiuntur propter iustitiam etc. IN 018

Non igitur mouerunt seditiones Baptista, Chriz stus, Apostoli, sed iniurias tulerunt, et umdictam Deo commiserunt.

Nec tamen ideo sammi ordines concedere Ca ligula, Neroni, & similibus tyrannıs licentiam omnium scelerum debebant. Sed quia pars sunt confilij publici or gubernationis, ad officium co rum pertinet remouere tales furias à guberna= tione, o omni officio pios defendere, sicut sona thas Dauidem texit, or milites honestiores in co horte Saulis nolebant interficere sacerdotes, & Abdias excepit hospitio et pauit prophetas qui= bus lesabel necem minata erat. Et recte Traia= nus Imperator dixit, cum designaret præsectum prætorio, eig de more ensem publice traderet, Hoc ense, si iuste imperabo, pro me utaris. Sed si miuste imperabo, contra me utaris. Gradus sunt in imperijs Dei consilio constituti, ut plures con ferant consilia, & operas, non ad contumelias Dei stabiliendas, non ad polluendam rerum natu ram iniustis cædibus, & flagitiosis libidinibus, sed ad ornandam gloriam Dei, o ad disciplinam tuendam, & ut gradu aliquo aberrante, ceteri gradus tamen excubent pro communi salute, & frenum inijeiant immaniter grassanti. Michee se ptimo, Deus testatur se irasci conspirationi ma= lorum

lorum gubernatorum, & minatur eis commune exitium. Princeps postulat & iudex in redden= do est, id est, principes & iudices in er se colluz dunt, o mutuas operas tradunt: Hæc ne fiant, graffantem tyrannum iudices, id est, focij guber nationis cohercere debent. Debent honorem & ipsi magistratus, politico ordini, nec existiment se ad illud fastigium euestos effe, tantum ut ha= beant licentiam omnium cupiditatum, sed ut ipst fuo loco seruiant politico ordini, tanquam diui= no operi seu diuinæ legi, & hunc ordinem ueris officijs tucantur. Nam & ab ipsis Deus reposcet rationem administrati munerus, ut apud Ezechie lem capite 3 4. dicitur, Ecce ego ipfe super pas stores, or requiram gregem meum de manu con rum, & cessare cos faciam, ut ultra non pascant gregem meum, nec pascant amplius pastores se= metipfos. Et Efaiæ 10. Væ condentibus leges ini= quas o iniusta scribentibus, id est, iniustas sen= tentias ferentibus, aut iniusta mandantibus, ut op primant in iudicio pauperes etc. Quid facietus in die nisitationis er uenturæ calamitatis?

Quid complectitur obedie entia debita magistratui:

Bedientia complectitur beneuolentiam a= nimi, omnia officia legitima, operas mili= tiæ & similes necessarias communi defen sioni societatis humane, er tributa seu collatio= nem pro modo facultatum. Oritur autem uera beneuolentia ex illis ipsis fontibus, qui honorem seu reuerentiam pariunt, quia seis politicum or= dinem effe Dei opus, ac lucere in eo Dei sapien= tiam & bonitatem erga genus humanum, uides o magnitudinem utilitatis. Quid est enim dul= eius & pulchrius societate civili, & prasertim honestis & moderatis imperijs, que ornant re= ligionem, iuuant studia uirtutis, sunt præsidio iu stis, reprimunt of puniunt petulantiam, libidi= nes, iniurias? Deinde quia personam boni aut me diocris magistratus, uides esse custodem tanti mus nerus, uides & sapientia & uirtute præditum es= fe, existunt in omnium sanorum hominum mentibus uera reuerentia & uerus amor erga rem, id est, ordinem politicum, & personam custo= dem tanti muneris. Vt igitur in liberis erga pa= rentes sit sopyh & uera ac ardens dilectio, sic in populo sit uera beneuolentia erga imperia, & magistratus.

Legitima officia sunt omnia honesta opera le gibus mandata, ut cum prohibet magistratus ca

E 2

des, ma :

des, iniurias, libellos famosos, prouocationes, mô nomachias, gestationem armorum, uagas libidi= nes, obsecenas saltationes, helluationes, etc. Of= fendunt Deum contumaces in his rebus duplici= ter, & quia Pei mandata violant, & quia tur= bant politicum ordinem. Operæmilitiæ intelliz gantur hæ, quas in causis honestis cines suscipi= unt, delecti à suis dominis ad communem defen= sionem in acie, in obsidionibus, in excubijs, et o= mnibus laboribus huius generus, uoco emilitia, forensem administrationem, imo or has nostras scholasticas operas, que omnes sunt directe ad conseruationem honestæ societatis, disciplinæ et religionis. Et quidem toannes apostolus grauis= sime nos monet, singula membra Christi cateris membres defensionem debere, ctiamsi uita no= stra in discrimen adducenda sit, 1. loan. 3. In hoe agnoscimus dilectionem, quod ille pro nobis ani mam suam posuit, onos debemus pro fratribus animas ponere. Quare Christiani defensionem Christianis contra Turcos & tyrannos debent, quatenus possunt, & accedunt duces & medio= cres exercitus, mae of xagog aodonig mas XH, inquit Euripides.

Tributa uoco ordinarias pensiones, & extra ordinarias collationes, si tamen probabilis ratio sit cur sit cur petantur. Nam cum ciues uitam impende= re reipubl. cum opus est debeant, iustum est cos etiam ad communem defensionem pecunias con= ferre. Sed ut peccant principes cum in bellis in= iustis obijciunt ciues trucidandos hostibus, ita peccant, cum sine probabilibus causis supra usi= tatas & ordinarias pensiones, ciues nouis & im moderatis collationibus onerant. Sciant guber= natores se quoq; subicetos esse legi diuinæ, Non furtum facias. Distinstæ sunt res principum & ciuium, it munita est proprietas diuina lege, quare singuli à rebus aliorum abstinere debent, ut infra dicetur. I deo et Baptista dixit, Non plus qu'im constitutum est uobis exigite. Item, conten ti estote stipendijs uestris . Sit igitur modus ali= quis horum onerum. Ita pingitur princeps in Daniele, ut arbor sub qua multi fructus legunt et pascuntur. Præbeant umbram cinibus, id est, sint præsidio iustis, o pabulum concedant, defen= dant & corpora & res corum. O magnam duri ciem corum qui non afficiuntur his populi mise= rijs, cum uident propter immoderatas expila= tiones tenuiores ciues cum paruis liberis fame contabescere, cum uident alios mediocres ita co= pilari, ut nec studia, nec ecclesias fouere posint. His rebus adfici pias mentes summorum & infi= morum morum iustum cst, quare summi sciant non iniu=
stis & immoderatis expilationibus onerandos es
se ciues, sciant facultates pauperum non profu=
sioni aut rapacitati potentum seruire, sed publi=
cæ necessitati. Rursus & ciues in causa probabi=
li sint officiosi erga dominos, sed pro modo fa=
cultatum, sicut iubet Christus dari eleemosynas,
en τωρ ενόντωρ, id est, pro facultatibus, ex eo
quod habemus ac dare possumus.

DE PROMISSIONE AD

dita quarto præcepto. -NIVERSæ legi additæ sunt promissiones præmiorum, quæ reddentur obedientib. & comminationes poenarum, quibus adfi cientur contumaces. Quid enim effet lex sine præmijs & pænis? Paßim autem hæ promißioes & commationes repetitæ sunt, sed ut sint in con spectu, alique coniungantur, ut hic primo of fe= cundo præcepto, o quarto expresse additæ sunt tum promisiones tum comminationes, quas scia= mus non esse manes voces, sed vera Dei oracula, quibus respondent euentus. Nam, etsi ecclesia est subiecta cruci, & cause magne sunt huius miran di consilij Dei, tamen in gubernatione politica Deus est custos disciplina, ac atrocia scelera sine ulla dubitatione, corporatibus pœnis punit, ut ui demus

demus homicidas etiam cum la ucrunt, ac euasis se iudicia putantur, tamen mirabiliter ad suppli= cium retrahi. Hac manifesta experientia fateri coegit ethnicos saniores, Deo cura esse hominu facta, displicere Deo iniustam crudelitatem, es puniri cam divinitus. Idem iudicatum est de per= iurio, es de incestis libidinibus, es de his qui pa= rentes contumelijs adsecerunt, ac hodie usitato proucrbio dicitur, tragico genere mortis mori= turum esse, qui parentes contumelia adsicit. Ipsi etiam meminimus multa exempla.

Nt igitur supra monui promisiones & com=
minationes additas esse, ut ad sidem & timorem
Dei exuscitemur, ita & in officijs huius præce=
pti, Deum intucamur mandantem, & adproban=
tem hæc officia, & uindice contumaciæ. Multos
ignaros Dei, ipsa tamen naturæ bonitas inuitat,
ut soucant liberos, sint officiosi erga parentes et
cognatos, iuuent communem societatem ciuiu. Ae
nisi hanc uirtutem & sogyky Deus in natura ho
minum sucret, nulla esset politia. Sed nos qui
doctrinam cælestem audimus, sciamus non solum
hac naturali inclinatione hæc officia præstanda
esse, sed accedere oportere timorem Dei, qui
impellat, ut perpetuo & ardenter ea præstemus
hoc consilio, ut Deo nostram obedientiam de=

E 4

clarea

claremus, colligamus ergo sententias er exem= pla que ostendunt pænas huius uite, ut Cham maledicitur à patre, Absolon & siba qui seditio nes mouerunt contra Dauidem, interficiuntur. Magnentius qui bonum principem filium Cona Stantini, Constantem perfidiose & crudeliter in terfecit, sibi ipse postea mortem consciuit. Gra= tianum modestu principem interfecit Maximus, qui postea à Theodosio captus supplicio adfe= Aus est. Denique longisima series effet, si omniu seditiosorum exitus recensere uellemus. Sed ta= men utile est hæc exempla in historijs considera re, ut iudicium Dei metuere discamus, congruut enim exempla ad hanc uocem Christi, Qui gla= dium acceperit, gladio peribit. Accipit enim gla dium is qui non datum à legibus, priuata ambitio ne aut iracundia stringit. Et Roman. 13. dicitur, Qui resistent potestati, pænam sibi acquirent. Et prouerbiorum 24. Time Deum fili mi, & re gem, o seditiosis ne te adiungas, quia subitò pe= ribunt.

Nec tamen satis est de pænis corporalibus co cionari, sed addenda est dostrina de æternis pæ nis. I deo Paulus utrasque complestitur, cum ait, Necesse est obedire, non solum propter iram, id est pænas, sed ctiam propter conscientiam. Testa tur pol=

uicinum,

tur pollui conscientiam contumacia, id est, excu= ti gratiam, fpiritum sanctum, o fidem, o amit= ti hæreditatem æternæ salutus, ac fieri reum iræ Dei, ac ruere in æternas pænas, nisi lapsus iteru ad Deum conuersus fuerit. Polluta conscientia est à Deo auulsa, non invocat sed fugit Deum. Quid potuit igitur à Paulo tristius hoc loco di= ci? Que est maior miseria quam esse auulsum à Deo, non inuocare Deum, non regi, non iuuari a Deo, ac denique ruere in æternum exitium? Ha= rum pænarum metus in animis iuuenum, & im= peritorum excitandus est, ut hoc quasi freno re= gantur, or temerarios impetus coherceant, affuc faciant se ad amandam tuendamq; disciplinam, sint morigeri parentibus, obtemperent politico ordini. Nec dubitent diumitus puniri petulan= tiam & disciplinæ contemptum.

Dixi primum de pænis, quia magis mouentur animi mentione pænarum, o quædam incurrut in oculos. Conferatur o doctrina de præmijs. Hæc obscurior est, et non intelligitur nisi à pijs, o exercentibus sidem in his corporalibus pro= misionibus, quas quidem ideo Deus addidit præ ceptis, ut in quotidiana uita sit oceasio exercen= dæ sidei et inuocationis, ut quia dictum est, date, o dabitur uobis, iunat patersamilias pauperem

uicinum, o petiturus uicisim uictum or sua= rum facultatum defensionem, primum in inuoca tione quærit fide remißionem peceatorum, po= stea statuit ucre et hanc corporalem uitam, hanc suam sedem, domum, politiam, suos agellos, pra= ta, uineas, Deo curæ effe. Tertio petit uictum & harum rerum conservationem. Ita promisiones corporales de multis rebus pios admonent, quod eum in hoe præcepto dicitur, transferatur ad o= mnia. Duo fratres sunt in cadem familia, Esau & Pacob. Excrueiat E sau parentes ductis uxoribus impijs, quæ contumcliose socerum et socrum tra Etabant. Imperat & ipse superbius in paterna do mo expulso fratre cui insidiabatur. Nec metuit pœnas, nec præmia diuina curat. Econtra uero lacob o parentes ueneratur, o fratrem amat, metuit enim iudiciu Dei & poenas, deinde intelli git ctiam præmia effe proposita, facit hoc offici= um, ut bona conscientia Deum inuocare possit, deinde agnoscit hæc corporis bona etia Deo cu= ræ effe, o petit se defendi ae inuari. Ita fidem et inuocatione exercet, dum studet omni officio le= nire mæsticiam parentu, et cedit fratri. Ornatur ergo ingentibus præmijs à Deo, cruditur miran dis testimonijs, defenditur inter hostes, locuple= tatur, scruatur ut senex uideat florentem filiu la Soph. 10nathas

Conathas magno cum dolore uidit patris sui Saulis iniustum furorem, & sape graussime re. prehendit. Sed discernit ordinem diuinum or ui cium quod diabolus admiscucrat. No adiuuat pa= trem molientem exitium Dauidi, sed seruit natu= ræ ordini, diligit cum, er ingenti dolore affici= tur propter scelus patris, deinde scruit regno, id est, tuctur politicum ordinem, & sustinct to= tam molem ueræ gubernationis . Nam hic iuuc= nis ucrius rex fuit, quam pater. Cur igitur una cum patre interficitur, cum hic promittatur lon gauitas illis, qui colunt parentes? cfpondeo, in= genti gloria fuit antea à Deo ornatus, accepit i= gitur pro uirtute etiam in hac uita præmia. Et quanquă ipse singulari Dei consilio tollitur è me dio,ne de regno certamina incidant inter Daui= dem o ipsum, tamé eius posteritas mansit ac flo ruit gloria tanta, ut fortiss. uiri à Ionatha orti recenseantur usq; ad tempora exilij Babylonici, cu quide reliqua tota posteritas saul statim post ipsum deleta sit. Hæc series posteritatis Ionathæ annotata est 1. Paral. 8. Accesit igitur præmijs Ionathæ, & hæc conscruatio diuturna, & ut sic dicam, longæua posteritatis, annorum fere quin gentorum. Hæc & similia exempla iuuentus con fideret, o discat ucrè Deo curæ esse etia corpo= ris bo=

ris bona, or dari ca pro officijs disciplinæ erga parentes, magistratus, praceptores, consideret quanti sint labores, quantæ curæ educationis, quam ucrus amor parentum erga liberos, quan= ta beneficia sint institutionis. Pro his tantis re= bus agnoscant se debere gratiam. Deus intelle= Aum gratitudinis indidit humano generi, & ho mines inter se obligat ad referendam gratiam, quam ob causam? ut discamus in his communibus exemplus etiam ipsi summo conditori, qui & cor poris bonis, et æterna gloria nos ornat, gratiam deberi. Vt igitur excitentur mentes ad gratitudi nem Deo præstandam, assuefaciendæ sunt ad hanc uirtutem, tanquam his primis rudimentis. Quomodo mens aget gratias Deo eterno quod naturam condidit, quod focundat quotannis ter ram, ut nos alat, quod condidit genus humanum ad uitam æternam, & filium misit ut restitueret uitam æternam, quod tradidit certam doctrinam legis er cuangely, quod ecclesias er politias con stituit, si tanta est duricies nois asogyia, ut nec matris pericula & dolores quos in partu susti= nuit, nec asiduos labores educationis, quos ambo parentes sustinuerunt, magni estimet, nec pro= pter hæc officia parentibus se subijciat. Sunt ta= les naturæ multæ, quarum feritas detestanda est, Com=

& commonefaciendi sunt pueri, ut hanc ipsame ob causam discant intelligere & colere gratitus dinem debitam hominibus, ut excitentur ad gra titudinem Deo præstandam. Deinde quia ætas te nera ac rudis, nondum uidet quanti sint labores guberna iones, horum etiam magnitudo aliquo modo eis declaretur, ut discant se gratiam o ma gistratibus debere. Ac omnino quoties fit men= tio gratitudinis, de quarto precepto decalogi cogitent, sciant cam contineri in hoc pracepto, er flagitari diumitus, ac Deo placere, sciant pu= miri diumitus ingratos, ut Salomon in proucrbijs inquit, Non recedet malum à domo ingrati. Sem per autem accedat & hec cogitatio, Ideo homi= mbus inditus est intellectus gratitudinis; ideo hæc communid officia nobis præcipiuntur, ut di= scamus Deo deberi gratitudinem. Est autem gra titudo, uirtus seu iustitia quædam, qua uoluntas se obligat illi à quo beneficium accepit; ad mus tua officia debita proportione, ad diligendum eum à quo beneficium proficiscitur, ad ornan= dum eum aut tuendum, ut narratur Marci cuius= dam qui præturam gefferat, & Bruti partes secu tus fuerat, insignis gratitudo. Hic Marcus cum post pugnam factam in campis Philippicis ca= ptus effet ac inter seruos uenditus, emptus est à quodans

quodam Barbula qui fuit amicus Antonij. Etsi an tem Marcus erat ignotus Barbulæ, tamen inge= nij uis, prudentia, moderatio morum digna uiro nobili elucebat. Quare cum Barbula in comita= tu secum duxit, non tam ut seruum, quam ut ami= cum. Forte igitur cum tandem Romam cum se= cum duxisset, ibi agnoscitur Marcus. Agnitum Barbula propter uirtuté servare cupit. Quare ci per Agrippam ab Augusto ucniam impetrat; qua impetrata, non solu libertatem ei reddit, sed ipsum quog restituit reipub. o honoribus, uenit enim Marcus in Augusti noticiam & familiarita tem. Audisti beneficium Barbulæ. Nune gratitu= dinem Marci cognosce. Dost Actiacam pugnam superato Antonio mirabili casu Barbula inter ui Aos uenditus, emitur à Marci procuratore. Cu aute aliquanto post ad Marcum adductus effet, mox agnoscitur. Memor igitur Marcus accepti beneficij, exponit Augusto quid acciderit, ac o= stedit se necessario deprecari pro Barbula à quo antea seruatus sit. Laudat Augustus Marci offia cium, & propter nirtutis admirationem dat uc= niam Barbula. Iam Marcus uicisim libertatem reddit Barbulæ, eumq; reipublicæ & honoribus restituit. Rara sunt hæc exempla, & multo plu= res sunt ingrati. Nec raro accidit hoc, quòd in Tragodia Tragædia quispiam queritur, Men seruasse, ut est sent qui me perderent? Sed quia rara uirtus est gratitudo, ideo maiore diligentia rudis ætas assuefacienda est, ut ea intelligere et colere diseats

Hactenus de pænis contumaciæ inferioru & præmijs obedientiæ dixi. Sciant autem & guber natores ad se quoq; minas & promisionem per= tinere, parentum negligentiam grauiter puniri testatur exemplum sacerdotis Eli. Imo magna pars calamitatum humanarum oritur à parentie e gubernatorum negligentia, ac ne sim proli= xus, unam hanc sententiam adscribam, que sem= per in conspectu esse parentibus & praceptoris bus adolescentiæ debet. Non est uoluntas patris, ut percat unus de paruules istis. Si ques lascrit uz num de paruulis istis in me credentibus, melius et esfet, mergi cum in mare etc. Magnum & atrox scelus est uel negligentia frenos disciplinæ innen tuti laxare, uel praua institutioe, aut malis exem plis cam corrumpere. Hec quam sint usitata in uita, nimis manifestum est. Cum parentes, aut præceptores sunt epicurei, non assucfaciunt suos ad agnitionem & timorem Dei, interdum alune confirmant malas opiniones. Hæc scelera puz niri diuinitus non dubium est, sicut Deus inquit, Contemnentes me, reddam contemptos.

Econtra

E contrà uero pios ac uigilantes parentes, præceptores, o magistratus multa docet pro= misio de exercenda fide, eofque magnopere con firmat. Magnum, difficile, erumnofum & peri= culosum onus sustinet magistratus omnes, in quo gerendo, experientia docuit magnos & medio= cres reges ac duces, gubernationem rem esse su= pra hominum sapientiam & uires positam, ac Dei auxilio indigere, qua de re extant innume= ræ sententiæ etiam in ethnicis scriptoribus, sed nos credamus grauisimo testimonio Baptista, Non potest sibi homo sumere quidquam, nisi sit ei datum desuper. Exercent igitur pij magistra= tus fidem, cum petunt & expectant à Deo consi= lium & auxilium in tota gubernatione. Ac no= runt pij hoc exercitium, & sciunt hanc inuoca= tionem non effe irritam, Sicut pulcherrimum c= xemplum extat 2. Paralip. 20. Cum ignoramus quid agendum sit, hoc unum restat, ut oculos no stros ad te dirigamus. Sæpe autem accidit, ut ne= gocia incidant que confilijs humanis inextrica= bilia sunt. In his cum facere officium suum magi= stratus student, offide auxilium petunt, sentient se iuuari à Deo ctiamsi euentus non prorsus no= strus cogitationibus respondent, ut supra de 10= natha dictum est. Hac est uera politica sapien= tia, su=

tia, supra Aristotelicam, & supra consilia sapien tum, qui Deum non uerè inuocant, sed decurrüt ad uaria & inconcessa præsidia. Hæc etiamsi no intelligit rudus ætas, tamen monenda est, ut di= scat hæc duo, faciendum esse officium, nec admi= scenda esse mala consilia, & petendam ac forti, magno & constanti animo expectandam esse de= fensionem à Deo, sicut Psalmus 36. ait, Commen= da Deo uiam tuam, & ipse faciet. Item subditus esto Deo, & ora eum. Item, Expecta Deum, & custo di uiam eius. O salutarem sapientiam, quæ & cuentus parit fælices, et in periculis magnam consolationem & constantiam consiliorum ad= fert.

DE REVERENTIA ET OBE= dientia debita ministris Euangelij.

If im tertio præcepto dictum est, de mini
fterio Euangelij conseruando, tamen ma=
ximè probandum est, quòd in hoc quarto
præcepto docent de obedientia & reuerentia
præstanda pastoribus Ecclesiarum recte docen=
tibus. Sed semper tenenda est æterna & immuta
bilis regula, Fugite idolatriam. Ite, si quis aliud
Euangelium docebit, anathema sit. Quare neces
se uitare idola, necesse est discedere ab ijs, qui
idola & impias opiniones desendunt, etiamsi uo
eantur

cantur ordinaria potestas, ut auditores Baptista Christi oportuit dissentire à Phariseus dam= nantibus Baptistæ & Christi do Arinam. Etsi au tem dolendum est fieri magnas distractiones ac discordias, que pariut alia multa mala, cedes, bel la, mutationes imperiorum, tamen mandatum Dei, Lugite idolatriam, est immutabile. Recte igi tur faciunt qui sciungunt se à defensoribus ido= lorum & impiarum opinionum, nec sunt suffra= gatores in defensione idolorum, libidinum & parricidiorum. Hoc sape dictum est, & hic dici locus postulat. Deinde de pastoribus recte do= centibus Euangelium, on non defendentibus ali= quos impios errores, hanc doctrinam necesse est infixam effe omnium animis, deberi obedientiams ipsi ministerio Euangelij, sicut dicit æternus pa= ter, de filio, Hune audite. Et filius ait de ministe= rio, Qui uos audit, me audit. Quare execrandus est furor maximæ multitudinis hominum, quæ contemnit Luangeliu & ministerium Luangelija Debetur et ipsis pastoribus recte docentibus obe dientia in his quæ ad ministerium pertinent, id est, in Luangelio, o uera iurusdictione tradita in Euangelio. Item dilectio, reverentia, victus, de fensio. Hæc aliquoties præcipit Paulus, ut 1. Theff. ultimo, Los qui præsunt in uerbo diligite excellenter

excellenter propter ministerium corum, & pa= cem erga cos tucmini. Et ad Ebræos ultimo, 0= bedite dostoribus uestris, er obtemperate eis, ut cum gaudio o non gementes suo munere fungi posimt. singularis doctrina hoc præcepto con= tinetur, cum ait, ut fungi poßint suo munere non gementes. Nam cum per sese omnis gubernatios maximè ucro Ecclesiastica difficilima sit & ple= na ærumnarum, ualde cumulantur ærumnæ cum ad externa impedimenta accedit domestica con= tumacia. Econtra ucrò cum domi concordia est, facilius sustincri certamina cum externis hosti= bus possunt. Ideo inbet auditores, ut suo obse= quio leniant gubernatoribus ceteras difficulta= tes, & induant cosdem adfectus, ostendant se publicam tranquillitatem prinatis negocijs antes ferre, quod nisi fiat, cumulantur impedimenta.

Reverentia autem quam nomimavi, est agno=
seere cos divino ministerio fungi, ac nos ipsos
subiscere huic ministerio, nec maledicere veræ
doctrinæ, nec calumniose depravare recte dicta
et recte facta pioru pastorum. Postremò es mo=
ribus corum insirmitatem aliquam condonare,
quæ tamen non consuncta est cum impietate, nec
manisfestam turpitudimem continet. Id significat
Christus cum lavat pedes apostolorum es exem

plum eos imitari iubet. Tunc lauas pedes sacera dotum, cum fordes corum placide detergis, & tua diligentia offensiones sanas, non exulceras. Contrarium faciunt homines prophani, nec so= lum acerbe exagitant leuia uicia aut errata, sed ctiam uirulentis calumnijs recte dicta or recte fa Eta deprauant, & insidiose aucupantur & cap= tant aliqua, que in speciem reprehendi & tradu ci possunt: Mæc sycophantica non est leue pecca tum, quare se quisque adsuefaciat, ut reste docen tes ex animo ueneretur, ut si quam habent imbe cillitatem, sine impictate, & sine manifesta tur= pitudine, cogitent sesectiam uicia habere, quo= rum uchiam ita sint impetraturi, si & alijs ipsi i= gnoscant, ut ait Christus, Remittite, & remitte= tur uobis. Nota est uctus fabula de duabus man= ticis. Sua uicia hommes gestant in mantica, que pendet in tergo, aliena gestant in contraria. Cur tui pastoris morbos uides, tuos negligis? Hec iu= diciorum peruersitas, gignit postea alias pestes, liuorem & odia, que inuocationem impediunt. Et interdum perniciofa disidia sequentur in ecs clesijs que recte constitute fucrant. His malis cu occasionem præbet iudicij tui peruersitas de re= Ac docentibus, scias ad te pertinere tristisimami concionem Christi, Va homini per quem exori= tur

tur scandalum. Caterum longior est doctrina de ritibus, quos episcopi seu pastores instituunt, seu ut uulgo dicimus, de traditionibus humanis. In ce clesis recte institutis, ubi ritus seruiunt ministe=rio Euangelis, quod cum Deus publicum esse ue=lit, ordine quodam administrandum est, teneatur regula, quòd propter conservationem ministeris obonum exemplum servandi sint illi ritus, quia non pugnant cum Euangelio. Sed quòd extra ca sum seandali, violatio non sit peccatum. Sed ri=tus impis sugiendi sunt, invocatio mortuorum, oblatio pro vivis or mortus in Missa, or alia su perstitiones. Et irrita ac nulla est autoritas legu, qua pugnant cum mandatis divinis, ut legis de coelibatu. Sed hae alias copiosius dicuntur.

DE QVINTO PRAECEPTO.

Pto præcepto, reliqua deinde præcepta trae dunt ordine uera officia debita proximo, scilicet ne corpori, coniugi, fortunis alterius no ceamus. Ité ut simus ueraces, seruantes pacta etc.

Quæ sunt peccata pugnans tia cum hoc præcepto:

Duplicia sunt, exteriora & interiora. Exteriora sunt, iniustè corpus alterius la dere extere no ali=

no aliquo facto. Item iuuare aut approbare tales iniurias. Item non defendere eos, quos tueri de= buimus. Hic gradus habet pænam corporalem. Deus enim seuerisime mandat, ut homicidia pu= miantur. Nec mandat solum, sed ipse est custos huius legis, nec relinquit impunitos homicidas, st cut testantur hæc uerba, Vox sanguinis fratris tui clamitat etc. Et Christus inquit, Qui gladi= um acceperit, scilicet non datum à magistratu er legibus, gladio peribit. Quare etiamsi quis cf fugerit magistratuum manus aliquandiu, tamen sciat se Dei manum effugere non posse, qui mira biliter retrahit sontes etiam ad corporales pæ= nas. Ita Deus sua ope hanc legem conseruat, ut retineat pacem in societate humana, & ut often dat, se hoc exemplo punituru esse peccata. Hæc prodest infigi intimus sensibus pectoris, o ut ti= mor Dei coherceat homines, et agnoscamus præ sentiam & judicium Dei. Ac exempla priuata et publica testantur Deum esse uindicem, ut neces tyrannorum, pænæ mouentium iniusta bella, i= tem crudeliter imperantium. Sed interiora pec= cata funt cupiditas nocendi in animo, odium, ma leuolentia, asogyia, negligentia in defensione, quia lex Dei requirit perfectam obedientiam, ideo non solum præcipit ne manu noceamus, sed etiam

etiam ne cor nocere cupiat. Sie interpretatur le gem Christus Matth. 5. Grequirit perfectans obedientiam.

Quæ sunt bona opera huius præcepti:

Duplicia sunt, politica & spiritualia. Politizeum est, abstinere ab externa cæde, non iuuare, non approbare iniurias corporum, desendere cos quos tucri debemus. Hæc est politica iustitia quæ existere potest etiam in impys, & requirit cam Deus, ac retinet pacis publicæ caussa, & or nat corporalibus præmis, ut, iusta bella gerentes desendit, ut Romanus dedit imperium. Interiora opera sunt in timore Dei, & side & agnitio ne Christi, uelle obedire Deo in hoc præcepto, uacare odio, malcuolentia, cupiditate nocendi, dolere uicem corum qui iniuris afficiuntur, habe re uoluntatem desendendi & iuuandi alios, esse placabilem, non esse tenacem simultatum aut of sensionum, non esse tenacem simultatum aut of sensionum, non esse cupidum uindistæ.

Est ne licita uindicta:

Indicta mandata magistratibus, est opus quod sit autoritate & mandato Dei iuxta leges, Ideo propriè & ucrè pertinet ad hane sententiam, Mihi uindicta & ego retribuă, idest, id est, Dei est um dicta, quam magistratus legiti=
me exercet. Multæ autem partes sunt um dictæ le
gitimæ, iudicia, bellå, defensio legitima aduer sus
latrones, pæna legitima latronum & tyranno=
rum. Hæc concessa sunt etiam Christianis, quia
magistratus est res bona, & ordinatio divina,
qua licet uti Christianis, Rom. 13. Sie sucrunt in
imperijs toseph, David, Centurio & multi san=
eti principes & reges. Sed privata vindicta pro
bibita est, sicut Paulus inquit, Non ulciscentes
uosmetipsos. Est autem privata vindicta, quæ sit
sinc autoritate magistratus. Itaque etiam magi=
stratus privatam vindictam exercet, cum sine le
gum autoritate, privata cupiditate innocentes læ
dit.

Quæ uirtutes pertinent ad hoc præceptum:

Dilectio proximi, iustitia in non lædendo, be=
nesicentia in desendendo. Mansuetudo imperans
iræ, placabilitas, elementia & wielnea in miti=
ganda acerbitate imperiorum, misericordia &
Qinosogyia quæ est affici alienis bonis & ma=
lus. Vicia opposita sunt, odium, maleuolentia, in=
iustitia, cupiditas nocendi, cupiditas uindictæ, de
sertio corum quos desendi oportuit, crudelitas,

quæ

que pugnat cu επιεικεία, implacabilitas, & 509=
γία. Non esse misericordem. Gaudere in alienus
malis. Non affici alienis bonus aut malis.

### Peccat ne Dauid, cum ait, Pero fecto odio oderam eos?

Nonpeccat. Nam irasci propter gloriam Dei, er amorem iustitiæ, est uirtus, er quidem peculiaris & excellens motus est in fanctis uiris, inflammatis studio defendende glorie Dei, aut defendendæ iustitiæ, aut ira aduersius impieta= tem & turpitudinem. Hie impetus placet Deo, fi cut Phinees propter zelum promittitur sacerdo tium. Et 4. Regum laudatur Ichu, qui inquit, Vi de zelum meum pro Domino. Et alibi dicitur, Zelus domus tuæ comedit me, id est, exar si ma= gno impetu defendendæ domus Dei. Hoc affectu Helias, Helisaus occiderunt impios, & prophe= tæ maledicunt impijs, ut in psalmis apparet. In heroicis uiris est similis quidam impetus defen= dendæ iustitiæ, puniendæ turpitudinis, tuendæ reipub. etc. Hunc affectum philosophi uocarunt Nemesin. Et quanquam tales ira est heroica, nec simulari potest, sed est peculiare donum Dei, ta men Magistratus quantum fieri potest, talem ze lum, or talem iram imitari debet. Sed tune pecca

tum est irasci, cum priuata cupiditate incitati i= rascimur, uidelicet, non principaliter propter glorium Dei, aut amorem iustitiæ, aut odium tur pitudinis, sed quia nobis commoda nostra eri= piuntur, & interturbantur uoluptates. In tali= bus privatis causis irasci, odisse alios, incendi cu piditate umdicte, sunt peccata contra prece= ptum, Diliges proximum sicut te ipsum. Et Chri stus Matthæi 5. refert ad hoc præceptum, Non occides. Item inhet inimicos diligi, er prohibet prinatam uindictam. Atque bic cauendum est, ne prinatis affectibus atq; odijs prætexatur species zeli, ut hypocritæ & tyranni sæpe faciunt. Po= stremo, in hoc præcepto considerentur commi= nationes & promisiones. Cominationes aliquas Supra recesui. Homicidia haud dubie punit Deus, ctiam corporalibus pænis, sicut ait Christ. Qui gladium acceperit gladio peribit, Et de Abel di= citur, uox sangumus fratrus tui clamat ad me. E= contra proponamus nobis etiam promisiones, ut ad elementiam & cohibendam cupiditatem umdista nos muitent. Christus inquit, beati mi= tes quia possidebunt terram. Item, Remittite & remittetur uobis. Et ecclesiastici 28. Aduersus ulciscentem Deus exercebit uindictam, & pecca ta illius scruabit. Item, remitte proximo qui ti= binga

binocuit, & tunc deprecanti tibi remittentur peccata. Inprimis autem in Republica necessa= ria uirtus est cohibere cupiditatem uindicta, quia ibi nisi interdum disimulemus iniurias, exi= stunt ingentes motus. Hic condonanda sunt iniuria communi tranquillitati, sicut docet prace= ptum, Dilectio est uinculum integritatis, id est, ne dissoluatur Ecclesia. Valde laudatur Gracum illud praceptum, un uvnounaneip.

### Quomodo sit hoc præce ptu, & quomodo placet Deo, & sit cultus Dei!

Nam hoc fine omnia fieri debent, ut in ijs officijs Deo obediamus. Ita igitur fit hoc præceptum, cum prius fide statuimus, nos pro= pter christum placere Deo, & postea incipimus obedire Deo in his præceptis. Timemus Deum, nec uolumus eum offendere. Ideo abstinemus ab iniusta uiolentia, repugnamus iracundiæ, repri= mimus odium. Et hæc exercitia non sunt facilia. Ideo pij in hoc certamine adiuuantur à spiritu sancto. Hæc inchoata obedientia et si procul ab= est à perfectioe, tamen propterea quia sumus in christo, placet Deo, sicut & psalm.concionatur pijs,

pijs, rascimini o nolite peccare, id est, resistite iræ. Fit autem cultus Dei propter sinem, quia hoc sine præstatur, ut Deo obediamus in his of ficijs, item ut propter ipsum retineamus ecclesiæ tranquillitatem.

SEXTUM PRAECEPTUM.
Nonmachaberis.

Quid præcipit sextum præceptum!

PPR Obat coniugia & coniugalem confuctudinem, Deinde prohibet omnes ua=
gos concubitus, & prohibet non tantum
externa facta, sed ctiam affectus impuros & in=
cendia animorum, sicut Christus interpretatur,
Qui uiderit mulierem ad concupiscendam eam,
iam mæchatus est.

Recita comminationes ad/ ditas huic præcepto.

Non solum imbecillitas magna est in animis hominum, qua fit ut facile inflammetur concupi scentia, sed ctiam horribilis cæcitas est, quæ facit ut extenuent homines hoc peccatum, nec uideant iram Dei aduer sus hoc peccatum, nec mouean=tur minis æternarum aut corporalium pænaru.

Nam

Nam maximæ calamitates humanæ plerumque sunt pænæ idolatriæ, tyrannidis & libidinum. Ita in causis Diluuij recensentur libidines. Sodo ma conflagrarunt propter nefariam impurita= tem. Ciues Sichem interfecti sunt propter stu= pratam filiam lacob. Deinde in deserto propter libidines una die uigintitria millia hominum pe= rierunt: Postea ferè tota tribus Beniamin dele= tdest propter stupratam Leuita uxorem. Filij Heli propter adulteria perierunt. Dauidis adul= terium magnas ipfi & regno calamitates attulit: Ostendunt poenas huiusmodi flagitiorum etiane aliarum gentium historia, ut Troia propter ra= ptam Helenam euersa est. Roma tota respublica mutata est propter Lucretiam ui compressam: Deinde propter Appij scelus qui Virginij filiam rapere conatus est, iterum mutata est Respubli= ca. Plutarchus narrat duas puellas à laconicis iu= uenibus per um stupratas, deinde interfectas es fe. Narrat & alia quadam facinora, sed in pu= gna Leustrica Lacedamonij uisti funt ad fepul= chra illarum puellarum, ut appareret Deum ul= cisci illa stupra. Pausanias spartanus propter ra ptam & interfectam puellam postea fame neca= tus est. Miletus, Sybarus, Athenæ of alieGræ= Eiæ ciuitates, denique Roma propter libidines e= ucrie

uersæ sunt. Constantinopolim aiunt etiam ante captiuitatem horribilibus sceleribus pollutams fuisse. Has historias attigi breuiter, ut similia es xempla observentur vetera et recentia, eaq; scia mus non casu accidere, sed pænas esse diumitus irrogatas pro italibus flagitijs. Ac certissimum signum est impendentis exitij imperijs & ciuita tibus, quando ad ipsa uitia accedit impunitas & contemptus peccati. sicut Esaiæ tertio dicitur, Peccatum suum sicut sodoma prædicauerunt. Cum talis est licentia, sciamus no procul esse pœ nas i. Corin. 6. Fornicatores, adulteri etc. non e= runt hæredes regni Dei, & sequitur deinde lon= ga concio, Ephes. 5. Omnis fornicatio & impu= dicitia non nominetur inter uos. Salat. 5. Spera carnis sunt adulterium etc. Qui talia agunt, re= gnum Dei non posidebunt. Coloss. Fornicatio G impudicitia etc. propter que uenit ira Dei su per mobedientes, 1. The sal. 4. Hec est uoluntas Dei sanctificatio uestra ut abstimeatis à fornica= tione. Hebr. 13. Fornicatores & adulteros iudi= cabit Deus. Heb. 12. Sequimini sanctificationem, sine qua nemo uidebit Dominii. r.Pet.z.antefert cæteris peccatis libidines, & significat præcipue propter libidines puniri homines privatim & publice. niustos ad die iudicij reservat, maxime uero

uero ambulantes in concupiscentia immunda iux ta carnem. Itaq; exempla testantur publicis ca= lamitatibus sape punitas esse libidines. Ephes.4. docet cacitatem & securitatem comitari libidi= nes, cum ait, qui cum dedolucrunt se tradunt im mundicie. Et Oseas monet cecitatem poenam es= se libidinu. Ebrietas & fornicatio auferunt cor. Sunt autem gradus libidinum, qui & poenarum gradus habent in exemplis sacrarum literarum e legibus. Nam imperia debent publicis pœnis hec flagitia punire, sicut testatur hec sententia, Lex est posita iniustis. Hic autem intelligamus etiam uicima uitia prohiberi, que alunt libidi= nes, qualia sunt intemperantia, ocium, luxus, si= cut ait Ezechiel cap. 16. Hæc fuit miquitas sodo mæ, superbia, saturitas panis & abundantia, & ocium, & manum egenti non porrigebant. Ideo fecerut abominationes propter quas deleui cosa Vt autem propheta coniungit uicima peccata, ita hic prohibentur omnia uitia que alunt libidines, ut intemperantia, otium, ebrietas.

### Quomodo fit hoc præceptum?

Itam, of side statuimus nobis Deum propie cium esse propter Christum, o incipimus Deo obedire in hoc pracepto sie ut in timore Dei & propter Deum repugnemus affestibus, qui ad libidimes incitant, & abstineamus à scoratatione, adulterijs & incestis libidimibus, sed con iugio piè utantur illi quibus est opus, iuxta illud Pauli, Propter sornicationem unusquisque habeat uxorem suam. Nam coniugalem consuetue dimem approbat Deus sicut Christus clarè docet Matt. 19. Et Paulus 1. Corint. 7. & 1. Timot. 2. Hac inchoata obedientia placet Deo, propterea quia sumus facti silij, & habet ingentia pramia sicut testatur exemplum loseph. Et quanquam harent in nobis vicio si affectus, tamen condonan tur ijs, qui repugnant & credunt in Christum.

#### DIC SEPTIMVM

præceptum.. Non furtum facias.

Quid præcipit?

Itæ opus est rerum usu, possessione, contractibus. Ideo iam docet etiam in his rebus Deo servire, co primum, quia ue= tat furta, sequitur quòd liceat suum cuique tene= re. Quare rerum distinctionem co dominia ap= probat. Está; doctrina utilis conscientiæ, intelli= gere quòd Deo placeat hæe externa co politica ordinatio

ordinatio distinctionis dominioru. Econtrà pro hibet omnia uitia pugnantia cum hac ordination ne, furta, rapinas, iniustos contractus, & qua= lescunque expilationes prinatas et publicas, men dicitatem non necessariam, negligentiam in cu= randis facultatibus nobis commisis, prodigali= tatem or profusiones or sumptus mutiles, corra ptelas, quibus emuntur patrocinia in malis caus= sis, mercedes iniustas, imposturas in mercib. etc. Nec tantum exteriora facta prohibentur, sed etiam interiora uitia, auaritia & omnis cupidi= tas iniusti lucri & πλεονεκτημάτωμ, tenacitas in dandis necessarijs eleemosynis, in iuuanda eca clesia & republica. Postremo & naturalis con= cupiscentia repugnans huic præcepto. Hæret e= nim in animis hominum diffidentia, qua fit ut no expectent homines uictum & catera commoda uite à Deo. Inde oritur sollicitudo de uictu & fortunis, que impellit homines ut appetant alie= na, ut insidientur alieno, et quoquo mo quærant. staque accusat & hoc præceptum omnes homi= nes, er erumpit concupiscentia adeo, ut mundus plenus sit furtorum, id est, iniustorum aucupio= rum, iniustorum contractuum, rapacitatis, & si milium uitiorum.

Quomodo fit hoc præceptum:

Licet ne Christianis tenere proprium, & esse diuites :

cultus Dei.

Icet tenere proprium & habere divitias, sicut multæ sententiæ testantur. Paulus ad Timoth. ait, Præcipe divitibus ne super=biant etc. Non igitur prohibet esse divites. Et in genere tenenda est regula, quòd euangelium non aboleat politicas ordinationes. Pertinet autem distinctio dominiorum ad politicas ordinationes.

mes. Item Luangelium uocat ad Christum reges

or principes, manentes in imperijs, Licet igitur

esse divites. Led Legula Lalomonis tenenda est,
qui ait, Lontes tui deriventur soras, or tu domi=
nus eorum esto. Hac sigura pingit or proprieta
tem rerum, or elecmosynas. Vt enim alijs conce=
dimus ut ex sonte nostro hauriant aquas, aut de=
ducant rivulos, ita tamen, ut nos sontis dominis
retineamus, sic ex sructibus nostri patrimonis
congerenda sunt eleemosyna, ita tamen, ut sun=
dus nobis sit saluus, seu ut sit incolume patrimo
nium. Nam or reipubl. caussa opus est esse mul=
tos divites. Igitur utraque virtus necessaria est,
parsimonia in conservandis patrimonijs, or libe
ralitas in largiendis eleemosynis, sed necessarijs.

## Que sunt eleemosynæ necessariæ!

Ria genera sunt præcipue necessaria. Primum, conferre aliquid ad ministerij eccle siastici conservationem. Hoc officium sæ pe præcipitur in scripturis. Christus ait, Dignus est mercede is qui laborat. Et Paulus ad Corint. Lic & Dominus ordinauit, ut ij qui annunciant Euangelium, uiuant ex Euangelio. Et addit mas gnas promisiones Christus in Luangelio, Qui dederit

dederit minimo in nomine discipuli, non perdet mercedem suam. Et extant pasim in prophetis promisiones amplisimæ, ut Haggæi primo & Malachiæ primo. Sciant ergo pij hoc genus elee mosynarum ita necessarium esse, ut qui non præ=stant pro sua uocatione & facultatibus, & pro suo loco, graviter offendunt Deum. Principes et respublicæ debent tueri pios ministros & curare eis victum. Debent & studia excitare suo sum ptu. Sic & privati debent liberaliter conferre ad alendos ministros ecclesiasticos & studiosos. Debent & alijs officijs eos ivuare.

Tertium genus est inuare alienos, quos tamen

præsens occasio nobis commendat, scilicet quia nobiscum uiuunt, o impediti ualetudine aut alijs ueris difficultatibus, non possunt sine alieno auxi lio uiuere. Hos petentes non iuuare pro modo fa cultatum est peccatum, sicut 1. Loan.3. scribitur, Qui habet facultates & uidet fratrem suum ege re, & claudit uiscera sua ab co, quomodo chari= tas Dei manet in co? Ita & lex Mosi, cum præci pit ut singulæ ciuitates suos egenos sustentent, fi gnificat presentibus talia beneficia deberi. Nam in Deuteronomio capite 15. nominatim fit men= tio illorum qui nobiscum habitant. Sic enim in= quit textus, Si unus de fratribus tuis, qui moran= tur intra portas ciuitatis tuæ, in terra quam Do minus Deus tuus tibi daturus est, ad paupertate redactus fuerit, non obturabis cor tuum, etc. Et deinde, Non decrunt pauperes in terra habita= tionis tuæ. Idcirco ego præcipio tibi, ut aperias manum fratri egenti o pauperi, qui tecum han bitat in terra. Constituit & Paulus modum elee= mosynis 2. Corint. 8. ut ita largiamur, ne nobis sit tribulatio, alijs remisio, sed ut ex æqualitate pro præsenti occasione ex eo quod nobis super= est consulatur illorum inopiæ.Hic cum nomina= tim dicat ex eo quod superest, uult ut largiamur de fructibus patrimonij, nec tollit discrimina dis uitum

uitum & pauperum, Non enim tollit distinction nem dominioru, or politicas ordinationes. Nam o paulo ante præfatus est, se de uoluntaria col= latione loqui, non imperare ut discedant à fa= cultatibus. Ergo æqualitas intelligenda est non Arithmetica, sed Cometrica, id est, ut ratione fiant æquales diuites & inopes, uidelicet ut quo quisque ditior est, eo sit liberalior. Item ut divites benigne largiantur, mopes uerò non abutan= tur aliena liberalitate, nec utantur alieno nisi in necesitate, non exhauriant aliorum patrimonia etc. Nam mendicitas, quæ non habet probabilem caussam, est peccatum, & furti species, sicut 1. Theffalonicen. 4. dicitur, Adhortamur uos fra= tres, ut studeatis esse tranquilli, er suum quisque officium faciat, er laboret suis manibus. Et z. Theffal.3. \$i quis non uult laborare, non come= dat. Item, Vt cum tranquillitate laborantes, pro= prium panem comedant. Talibus ignauis mendi= cis non est opus largiri. Ac uidendum est in elec mosynis, ne sint profusiones ad ostentationem comparatæ, sed necessitati aliorum consulant propter mandatum Dei. Hæc uera officia seueris fime pracepta funt, er habent grauisimas com= minationes & promisiones, sieut ait Christus, E furiui, o non dedistis mihi cibum. Prouerbioru ZI. Qui

21. Qui obturat aures ad clamorem pauperis, uicisim clamabit & ipse, & non exaudictur. I= tem Esaiæ 58. Frange esurienti panem tuum, etc. tunc inuocabis, & Dominus exaudict.

# Licet ne Christianis uti contractibus:

Icet, iuxta usitatam regulam, Euangelium non abolet ordinationes politicas, aut œco nomicas, & quidem iura naturæ non abo=
let. Sunt autem contractus iuris naturæ, quia uita humana habet opus mutua communicatione, quæ sit per contractus. Quare sciat Christianus con tractus esse ordinationem Dei, sicut alias polizticas ordinationes, quemadmodum & Salomon dixit, Libra & pondus, iudicia Domini sunt, id est, res à Deo iuste ordinatæ. Sed in primis conssideret Christianus sinem illarum ordinationum principalem. Deus enim hæc dona ordinauit ad hunc sinem, ut per ca mutuam charitatem exerse ceamus.

Quare Christianus in side utetur contractiz bus, tanqua dono Dei, et sciet his officijs exercen dam esse charitatem erga proximum. Quare no destraudabit proximum per prætextum contraz stuum, nec struct per contractus in sidias proxiz

4 mo

mo. Quatenus autem utendum sit contractibus, e quatenus lucra concessa sint in contractibus, leges politicæ consulendæ sunt, quia Christianus potest uti legibus ciuilibus, & uidendum est in quibus contractibus leges concedant lucra & ap probent, in quibus non approbent, ut in uendi= tione et locatione reru, uel operarum mediocria lucra conceduntur. Aut enim officia, aut res seu operæ communicantur. Vt autem posit esse per= petua communicatio, necesse est effici æqualem compensatione. Si enim una pars tantum daret, altera tantum acciperet, non effet perpetua com municatio. Ideo leges non uolunt officia rebus compensari, sed officies, quia res alterius partis exhaurirentur, & iure naturali quædam officia homines debent hominibus, uidelicet quæ nobis non nocent & alijs necessaria sunt. Sunt igitur gratuiti contractus mutuatio & depositum.Rur subires uel operæ communicantur, necesse est rebus uel operis fieri compensationem. Ideo in emptione & locatione lucra conceduntur. Ita lex naturæ docet æqualitatem in contractibus. Nam hæc sententia est lex naturæ, ne quis locu= pletari uelit cum detrimento alterius. Hic quæri tur de reditibus, item de contractu cum pacto re demptionis. Item de eo quod interest, item de u= De rea Turis.

#### DE REDITIBUS.

Regitima potestate in bonis subditorum.

Hi si sunt moderati, sicut uestigalia esse conuenit, sunt liciti. Nam magistratibus debetur stipendium, ut Rom. 13. scriptum est. Ita & Deus constituit sacerdotibus decimas. Cæterum pote= states uiderint, ne immodice onerent bona subdi= torum, quia peccant contra hoc mandatum Dei, Non suraberis, cum sine iusta & necessaria caus sad rempublicam pertinente, onerant populum nouis aut immodicis tributis, quia populus habet proprietatem in suis rebus, sicut historia de Na both testatur, 3. Regum 21.

Alij reditus sunt priuato arbitrio constituti, ut cum aliquis constituit in fundo certo seruitu= tem pro precio, ut alius inde quotannus habeat certam pecuniam, aut certos fructus. Hi contraz etus etiam sunt liciti, scilicet, si sint uerz uendi= tiones, hoc est, si fundus posit sustinere hoc o= nus, o in contractu uerè insit fundus, unde redi tus sit soluendus. Tales reditus uendere, emere, o posidere licitum est. Vt enim licet totum sun dum uendere, ita fundi partem. Aut, ut licet in sundo iter, aut actum constituere, ita licet hanc seruitutem constituere, ut alius accipiat aliquam

iustæ.

partem fructuum, si tamen fundus id onus sustine re posit, of seruetur in emptione mediocris æn qualitas. Ac tales emptiones non fiunt uitiofæ pa Ho redemptionis. Cum igitur maneat natura em ptionis, etiamsi tale pactum accedit, licet emere, uendere, o posidere fundos aut reditus cum pa sto de reuendendo.

### DE VSVRIS.

Licet ne usuras accipere:

-On licet. Quia Christus inquit, Mutuum date, nihil inde sperantes. Et lex prohi= bet Deuteronomio 23. Fratri tuo absque usura mutuabis id quod indiget. Et psalmo. 14. Vsuræ qd Qui pecunias suas ad usuram non dedit. Et Eze= excur in= chiel.18. Sunt autem usure, quando in mutuatio= ne pacifcimur, ut aliquid supra sortem nobis pro pter ipsam mutuationem detur. Ideo autem sunt miusta usura, quia exigitur non debitum, sol= uens enim mutuum nibil amplius debet, & tamen amplius exigitur pro nulla re. Ergo non serua= tur equalitas. Et hee causa est, cur usure ex= hauriant ciuitates, quia fæneratores auferut plu rimum, pro quo nihil recipit soluens. Non po= test igitur talus comunicatio esse perpetua, cum non sit mutua compensatio.

Est ne usura, Reditus habere emo ptos in aliquo certo fundo fruo ctificante, ut suprà dictum est:

Espondeo, Non est usura, quia ille contra ctus non est mutuatio, sed uera emptio. Concurrunt enim ibi substantialia emptio nis, merx, precium et consensus. Merx est ius seu seruitus in illo sundo fructificante. Atque hine sa cilè potest iudicari, quando sit uera emptio, seiz licet cum subest merci aliquod corpus, quo corpore pereunte, reditus periret. Item in mutuatione us qui dedit mutuo, retinet ius repetenda sontis. Sed is qui emit reditum in alienus bonis, non habet ius repetenda pecunia. Ergo ille con tractus non est mutuatio.

De eo quod interest, Est ne usura soluere id quod interest!

Refpondeo, Id quod interest, omnino dif=
fert ab usuris. Nam id quod interest, de=
betur etiam sine pacto, Etune habet lo=
cum, cum aliquis alteri dedit efficacem caussam
damni, ut si quis promisisset se soluturum esse
ad Calend. Maij, Eillo non soluente ego damno
aliquo

aliquo affectus essem, ob hanc ipsam causam quia illa pecunia caruissem, ille quia dedit efficacem causam damni, debet solucre id quod interest. Iu sta est igitur ratio, & consentanea naturæ, cur soluendum sit id quod interest, quia nemo debet uelle locupletari cum damno alterius. Hoc exem plum aliquo modo indicat quid uocetur interef= se, or ubi locum habeat. Non enim debet præte= xi rapacitati fæneratorum, qui mutuatione tan= tum in quæstum conferunt, nec petunt id quod interest, quia mutuo accipiens dederit efficacem causam damni, sed simpliciter petunt lucru. Cum autem magna sit uarietas contractuum, pruden= tia adhibenda est in iudicando, nec temere pro= nunciandum est, & cum contractus fint res poli ticæ, ualet iudicium magistratus ac legum, id est, sapientis & æqui iurisconsulti de contractibus, ficut et de alijs rebus politicis. Hic sapiens iuris= consultus discernet usuras & id quod interest. Conferet etiam mandata divina cum iure huma= no, ne approbet aperte pugnantia cum mandatis Dei.

DE RESTITUTIONE.

Est ne uera regula, Peccatum no remittitur, nisi ablatum restituat:

Espondeo, Hec regula uera est in genere de omnibus, qui scientes & uolentes alie= num detinent, & habent unde reddant seu possunt reddere, sicut Paulus inquit, Qui furatus est, deinceps non furetur. Atqui ille qui fura tus est, tantisper est fur, dum alienum sciens ac uolens detinet, sicut is qui rapuit alienam coniu= gem, tantisper est raptor seu mæchus, dum cam retinet. Ergo cum Paulus uetat deinceps furari, uult alienum reddi, ut ille qui inuasit alienum, de sinat esse fur. Hæc generalis regula tenenda est. sed imposibilitas habet excusationem ; of sunt uarij casus, in quibus adhibenda est wieinaa, ut in aliquib. arcanis negotijs cauenda sunt scan dala, & cauenda est infamia, quia famæ iactura maior est quam rerum iactura.

Contrà.

Satisfactio est inutilis, Restitutio est satisfactio, Ergo restitutio est inutilis.

Responded, Nego minorem, quia restitutio uerè es propriè est pars contritionis, non est ila la canonica satisfactio, quam definiunt esse opeara non mandata etc. Exemplum, et peccatum no remittitur retinenti alienam coniugem, id ad con tritionem pertinet. Ita rem alienam reddere, ad contria

contritionem pertinet, quia contritio est pauor & dolor de peccato, & deinceps non committe re facta contra conscientiam & mandatum Dei.

An quæ tenentur præscri; ptione, iuste tenentur?

Espondeo, luste teneri res prescriptione, quia autoritate legis tenentur, quæ est ue -rius domina rerum, quam privati, sed ab= sit dolus in preseriptione, & concurrant reli= que circumstantie, de quibus leges precipiunt, ut scilicet bono titulo rem nactus sis.

An rapta in bellis sint retinenda.

Espondeo, lusta bella gerentes fiunt uere domini corporu & rerum quas capiunt, ideo & corpora & res captas iuste te= nent. Sunt autem iusta & legitima bella que su= scipiuntur à legitimis potestatibus ad propulsan dam iniustā uim sculatrocinium. Est o alia spe= Iusta bella cies iusta cum bellum à superiore potestate susci pitur ad puniendum manifestum scelus alicuius populi subditi, ut Ifraelitæ mouerunt bellum ad puniendam tribum Beniamin, propter stupra= tam Leuitæ coniugem. Nam Deus constituit ma= giltras

cl

que.

gistratus ut depellant latrocinia & puniant ma=
nifesta delicta, Rom.13. Cum autem bellum sit u=
na ex acerbissimis pænis, quibus Deus punit mun
dum, pleraq; accidunt in bellis atrociora, quàm
exacta norma iustitiæ postulat. Nec medium in
his actionibus accurate constitui potest, sed si
principalis caussa iusta est, bellator sciat mili=
tiam illam esse licitam, & res occupatas iuste pos
sideri. Cæterum bellator si est pius, non suscipiet
nisi necessaria bella, moderabitur non necessa=
riam crudelitatem. Denique in multis rebus non
sumit sibi licentiam usitatam impijs militibus.

### DE REDITIBUS

Ecclesiasticis.

reditibus, propter tres caussas. Primum,

ad alendos ministros Euangelij.

Secundo, ad scholas conservandas, ubi sum=
ptus suppeditandi sunt doctoribus, Saliquibus
pauperibus scholasticus. Tertio etia alij ucre pau
peres ex publico inuandi sunt. Propter has tres
caussas opus est ecclesia facultatibus, sicut Salulus iubet ministros ab ecclesia ali. Item suppeditari pauperibus. Et quoniam populus tenuiter
confert, principum officium est, constituere cea
clesijs reditus aut pensiões, sicut etiam significat

Esaias capite 49. cum ait, Reges erunt nutritif
tui, Tregima nutrices. Et ex Augustino This
storijs apparet, has initio caussas suisse donatio=
num Ecclesiasticarum. At dominium harum re=
rum pertinet, non ad pontifices, aut principes,
aut populum, sed ad ecclesiam, hoc est, nec epi=
scopis, nec principibus, nec populo licet hos re=
ditus transferre ad alios usus, quam ad conserua
tionem ministerij Tstudiorum.

Hinc facile indicari potest, multiplicia esse furta in hoc genere, quia omnes qui fruuntur his bonis, neglecto ministerio Euangelij, oneglez etis studijs, peccant. Hic est ingens numerus epizsoporum, canonicorum on monachorum, qui non sunt usui ecclesia, qui deuorant facultates ecclesiasticas, cum interea esuriant pastores, aut

mulli habeantur, & negligantur studia.

Huius rei imago in historia passionis Christi proposita est. Sicut enim milites dividunt uestes Christi, & de eis sortiuntur, ita principes & po tentes partiuntur inter se episcopatus & sacer= dotia, neglecto ministerio & neglectis studis. Donatistarum Ecclesiis publici magistratus au= ferebant facultates, & transferebant ad pias ec clesias, qua de re & si conquerabantur Donati= ste, & disputabant propter dissensionem dogma tum

tum nemini eripiendas esse facultates, tamen Au gustinus respondit hanc pecuniam esse ecclesia, ideóque recte per superiores magistratus eripi his qui non pertiment ad ecclesiam, o transferri ad ueros usus ecclesiæ. Discernendæ etiam sunt in hoc casu privatæ facultates et alienæ. Peccant igitur grauißimè & alij, qui ita diripiunt facul= tates ecclesiasticas, ne quid inde decidatur ad u= sus ecclesia. Peccant et respublica, qua nihil con ferunt ad conservationem ministerij & studio= rum. Hæc furta non sunt leuia peccata, sicut te= stantur grauisimæ conciones in Prophetis, ubi Deus seucrisime minatur illis, qui non iuuant mi nistros templi, ubi debent iuuare, aut conferre ad cos iuuandos. Haggai primo, Acdificate do= mum meam, o placebitis mihi. Item, Domus mea deserta est, & festinat unusquisque ut suam do= mum extruat. Ideo probibui ne cœlum det ro= rem, & ne terra sit focunda. Et Malachie 3. Inferte omnem decimam in horreum meum, & aperiam nobis cataractas cœli, & effundam be= nedictionem, id est, incrementa, augmenta, abun= de. Et prouerbior.3. Honora Deum de tua sub= stantia, o de primicijs omnium frugum tuarum, o implebuntur horrea tua saturitate, o uino torcularia redundabunt. In his operibus uult

miurie.

Deus exerceri fidem, quæ si adesset, liberaliores effemus in hoc genere officiorum. Si enim uere expectaremus à Deo facultatum conscruatione, profecto libentius largiremur.

### OCTAVO PRAECEPTO. DE Quid præcipit octas uum præceptum;

-Vbet ut propter Deum præstetur ueritas in omni uita, dictis & factis, ac nominatim in iu -dicijs, in contractibus & in pactis, requirit ueritatem. Vide autem quam late pateat hoc præ ceptum, regit iudicia, pacta, contractus, com=

plectitur partem iustitiæ particularis, scilicet que uetat ne fraude o per calumnias ali lædan

Duplices tur. Sunt enim duplices miuriæ. Aliæ fiunt ui, a= liæ sine ui manifesta, sed dolo & fraude siut. Vio lentia prohibetur in quinto & septimo præce= pto.Hic prohibentur mendacia, imposturæ, ca= lumniæ. Ita sparsa est iustitia particularis in hæc præcepta. Nam iustitia particularis prohibet in iurias utriusque generis. Porrò hæc uirtus quæ netat mendacia et calumnias, nocatur neritas. Vt autem superiora præcepta alias partes reipubli

cæ munierunt, ita hoc præceptum munit iudicia, pacta & contractus. Facile autem possunt agno=

(ci peca

Tci peccata craßiora pugnantia cum hoc præce= pto. Vt enim hic confirmantur iudicia & o= mnia forensia officia, si rite & bona conscientia fiant, sicut & iuramentum de calumnia præci= pit, ita econtra damnantur omnes false & ca= lumniosæ accusationes & defensiones & sentena tiæ in iudicijs. Denique tota sophistica foren= sis, item falsa testimonia & consilia, item depra uatio artium & rectæ doctrinæ, item violatio pa etorum er promissorum in contractibus. Denig insidiosa simulatio aut occultatio in moribus & uita, quia ucritas non mo in pactis, promisis aut iudicijs requiritur, sed etiam in tota uita, uideli= cet cador, simplicitas i rectitudo seu ingenuitas, que facit ne temere de alijs sufficemur, ut dex= trè interpretemur aliorum dicta aut facta, ne st nistra interpretatione deprauemus probabiliter dicta aut fasta, ne insidiosa occultatione capte= mus aliquod જ λεονέκτημα, ne sit in amicitia si= mulatio, sed luceat in dictis & factis & omni co suctudine rectitudo quædam, & apparent nos se rio et bono studio agere omnia, que ostendimus, o præ nobis ferimus. Talis ingenuitas attribui= tur Achilli apud Homerum, qui ait se odisse ut morte eos qui aliud dicunt, aliud sentiunt. Et si au te maxime decet heroicos uiros hac ingenuitas,

H 2

tamen

tamen requiritur in omnibus, ac maxime in exi plicatione doctrinarum. Sed præceptum Dei no modo uirtute ipsam requirit, sed etiam postulat ut referatur ad gloriam Dei, hoc est, ut amemus or præstemus ueritatem, ut Deo obediamus. 18 o uulgare uitium maledicentia, uidelicet illoru qui libenter serunt de alys sermones, quibus co= rum fama læditur, aut qui delectantur acerbita= te aut scurrilitate conuitiorum, aut qui obtres Hant alienæ existimationi. Hæc omnia uulgo de= tractionem uocant, Et alias hac consuctudo ex naturæ uanitate oritur. Quosdam enim hi ser= mones sine ulla caussa delectant, tantum propter naturæ uanitatem. Alias ex ambitione et muidia: Interdum species est adulationis maledicere alijs in aliquorum gratiam. Sunt etiam quædam di= storte nature adeo uirulente et plene liuorum, o sufpicaces, ut sola naturæ malcuolentia sine alijs causis impellat cos ad maledicendum. Quo in genere peccant non tantum qui serunt fabel= las, aut crimina de alijs, sed etiam auditores, qui libenter uel auide audiunt ; sicut Pindarus in= quit, inuidis obsonium esse maledicta. Cum au= nare linguam, & corrigamus morbos animi, qui

meminerimus eam pugnare cum hoc præce= pto, Non dices falsum testimonium. Et Christus

ait, Nolite iudicare, ne iudicemini.

sed hic quæritur, an non licet manifesta & publica uicia reprehendere? Respondeo, Benten tia Christi, Nolite iudicare, non prohibet offi= cium iudicis, aut contionatoris, sed prohibet pri uatam maledicentiam, & in rebus dubijs calum= nias. Est autem privata maledicentia, quandocun Privata que extra judicium, aut contionem, aut delibera= maledi= tione, aut piam castigatione, dicuntur in alios co centia. uicia, etiamsi uera et manifesta sunt, ubi uidelicet no dicuntur, ut uel ille emendetur qui accufatur, uel cosulatur alijs, sed erupunt aut ex naturæ ua nitate, aut ex morbo animi. Porrò hoc tempore est usitatum maledicere summis atque infimis, et præsertim principibus & doctoribus, imò ipsis etiam artibus, & sæpe in rebus dubijs calumnio= se reprehenduntur, ubi ea que sunt ambigua, no erant in deteriorem partem interpretanda. Mul to plus peccant, qui recte facta aut dicta calum= niose deprauant, sicut sæpisime accidit. Porro quam turpis res sit & Deo displicens calumnia, hoc potest animaduerti, quod ab hoc uitio autor peccati diabolus nomen habet. Et hoc loco scien dum est, eos qui falsas fabulas de alijs serunt, de= bere H

bere illis restitutionem famæ, sicut in furto dez bent restitutionem rerum, quia inter bona exter na præcipuum est bona existimatio. Recte enim dicitur, Bona conscientia nobis opus est, bona fa ma autem de nobis opus est proximis. Nam ho= nesta opinio inuitat alios ad uirtutem, ideo in prouer. scriptum est, Melius est nomen bonum, qu'im divitiæ multæ. Et Ecclesiastici 41. Curam habeto de bono nomine, hoc enim prastantius est mille the fauris. Et extat uer siculus, Honestus rumor alterum patrimonium est. Et grauisime inquit Gerson, Nonnunquam facilius satisfit pro homicidio corporali & furto, quam pro caluz mnia. Et de his qui dicunt conuitia gubernatori= bus ecclesiarum, ait Anacletus, Deteriores sunt, qui doctorum uitam morésque calumniantur, quam qui diripiunt aliorum prædia.

An omne mendacium est mortale peccatum?

tur et alibi. Nam Leuit.19. scriptum est,
non mentiemini, nec decipiet unusquis
que proximum suum, non erus calumniator, nec
mentiri susurro in populo. Est autem mentiri, aliud loqui
quid. quam sentias, seu disimulata ucritate falsum dice
re, id

re, id universaliter est mortale peccatum, cum fit iniusta uoluntate nocendi. Bed in dietis & fa= Etis sanctorum sunt etiam quædam figuræ, Ve Abraham dißimulat saram effe coniugem, er uo cat fororem. Acgyptiæ obstetrices mendacio ex cufant se, cur non interficiant infantes Hebræo= rum. Rahab mendacio defendit exploratores, & scriptura testatur, Deum præmia reddidisse pro his officijs. Dauid simulat se habere morbum, cum ad rege inimicum uenisset. udith fallit Ho= lofernen, o medici sæpe fallunt ægrotos, ut eos nuent. Propter huiusmodi dicta & facta plera= que in scripturis & communi uita, discernuntur mendacia. Distinguuntur autem tres species. Pri Mendaci= mum sunt perniciosa medacia, quæ fiunt cum in= orum tres iusta uoluntate nocendi, ut eum falso alij accusan species. tur. Mæc omnia sine dubio sunt peccata morta= lia. Porrò, mendacium sua natura est peccatum mortale, etiam sine uoluntate nocendi, si uideli= cet ex uanitate ingenij dicatur, nec habeat pro= babile & honestam caussam, qualia sunt adulato rum mendacia, quæ cotra conscientia dieunt, aut qualia dicuntur à iactabundis, et alia multa. Alia species est figura scu ironia cu uidelicet propter honestä et iustam caussam aliquid occultatur, aut stiam figurate aliud dicitur aut ostenditur, Vt

H

**EUM** 

cum Abraham disimulat saram esse uxorem, i=
psa uerò occultatio per sese in talibus causis no
est mendacium. Nam mentiri non est tantum oc=
cultare, sed occultata ueritate falsum dicere.
Christus colloques cum duobus discipulus, etiam=
si non ita se ostendit, ut mox agnoscatur, tamen
non negat se esse eum, qui erat. Tales occultatio=
nes, qua adhibentur in ijs rebus, quas dicere non
necesse est, nec mendacia sunt, nec peccata, es
plerunque adhibentur propter aliquam utilita=
tem.

secundo ubi ucrò manifestatio spontanea pec catum esset, ibi concesse sunt figure, que tegunt negotia, Vt Rahab peccasset, si ultrò prodidis= set exploratores. Et mulier 2. Regum 17. peccas set, si ultrò prodidisset nuncios Davidis. In tali= bus casibus licet uti ironijs. Tunc enim figuræ il= Mendaciu læ non sunt proprie mendacia. Nam mendacium proprie est deprauatio eius quod dici debet. In hoc casu Rahab interrogata est de eiusmodi ne= gotio, quod non debebat dicere. Himc facile pof sunt discerni mendacia, que nullam habent excu sationem, ab ironijs, quæ habent excusationem, si scilicet consideretur, an id quod debet dici, occul tetur, uel deprauetur. Sic aduersus hostem licet uti occultatione nostrorum consiliorum et figu= ra ali=

pattorum et iurisiurandi religio iure diumo ser uanda est. Ideo etiam sides hosti data, seruari de bet. Sed præter patta & iusiurandum uti occul= tatione consiliorum, uel aliqua sigura concessum est. Sic occultare licet imnocentem, quem tyran=nus aliquis inquirit, ut eum afficiat supplicio, quia in tali casu manifestatio spontanea peccatu est. Constituta ergo definitione, quid sit mentiri, facilis erit dijudicatio, ubi sint excusabiles sigu=ræ. Est enim mentiri non solum occultatio, sed deprauatio contra conscientiam, de eare, quam dici oportuit.

Addunt tertiam speciem iocosam, ut poema=
ta, apologos, salse dicta. Sed hæc nequaqua sunt
mendacia, sed potius picturæ eius quod senti=
mus. Quod ut sit illustrius, proponimus in exem
plis quibus dam propter similitudinem naturaru
adhibitis, ut lupus est imago tyranni, uulpecula
imago hominis circumspecti & astuti. Ad hoc
genus pertinent omnis generis salse dicta in quo
tidiana uita, quibus utimur ad admonendos homi
nes, quale illud est Philippi de iudice, qui faciem
pinxerat sucis, hunc iusit abdicare officium, in=
quiens, sucatum non uere iudicare.

DE RELIQUIS DVOBVS

præceptis. H 7 Reli=

Eliqua duo præcepta addita sunt, ut inter pretentur legem, et discernant legem Dei ab humanis legibus & à philosophia. Nã leges humanæ prohibent externa facta: Sed hæc præcepta testantur legem Dei non solum de ex= terioribus factis loqui, sed etiam de interioribus affectibus, et inclinatione ac immundicia naturæ. Cum igitur ait lex, Non concupifces uxorem aut rem proximi, duo complectitur, & affectus ma= los, & caussam maloru affestuum, scilicet ipsum morbum naturæ, qui uocatur peccatum origi= nus. Hunc morbum humanæ leges et philosophia non iudicant esse peccatum. Ideo lex Dei accusat eum, ut discamus quam horribiliter bæchu= mana natura immersa sit peccato, er agnosca= mus nos non posse legi satusfacere, sed habere o= pus alia iustitia. Itaq; hac duo postrema prace= pta non pertiment ad disciplinam, sed ad superio re usum legis, scilicet ad accusandum peccatum in tota natura humana, ut agnoscamus uitium o= riginis. DE FINE.

Inis, ut fiant propter Deum, boc est, ut in tize more Dei & referatur ad Deum, ut, Magizeratui obedias, quia timeas Deum, & uelis Deo parere. Ita non defraudes alium in contractu,

quia

quia timeas Deum, Euclis Deo prastare obe= dientiam. Sie in singulis mandatis E operibus oportet apprehendi Deum, Erepeti primum mandatum, ut omnia opera fiant cultus Dei, E in omnibus operibus Deum intucamur, E ei ser uiamus.

Repetenda est etiam in singulis dostrina de si de, quæ docet quòd propter Christum repute=
mur iusti gratis. Deinde uerò placeat propter
ipsium inchoata obedientia. Tenebis autem has
præcipuas quæstiones de quolibet mandato.Pri=
ma, Quid præcipiat.Secunda, Quo sine.Tertia,
An satussiat. Quarta, Quomodo siat er placeat
obedientia.

### DE VSV LEGIS.

Postquam utcunque decalogum enarrauiz mus, admonendus est lector etiam de usu. Est autem triplex usus. Primum tradendus est decalogus seu lex Dei moralis, ut disciplina rudes erudiat & coherceat. Et hic usus pertinet ad iniustos & iustos. Deus enim coherceri uult iniustos externa disciplina, & iustis rudibus o= pus est institutione, doctrina & diligentia co= hercendæ carnis, sicut pueris, adolescentibus, uulgo etc.

Secundus usus est proprius cotritioni, arque

sionem peccatorum.

Tertius usus est in his, qui sunt iustificati. Et= si enim sunt liberati à lege ne damnet, tamen ijs opus est doctrinalegis tripliciter. Primo quod ad do Arinam attimet. Secundo quod attinet ad uetustatem carnis. Tertio quod ad obedientiam attinet. Primo de doctrina constat etiam iustis opus effe uerbo, ut sciant qui cultus, qualia ope= ra placeant Deo, ne excogitent nouos cultus sine uerbo, ut Monachatus. Ideo Paulus ad Timoth. inquit, Omnis scriptura utilis est. Secundo de ue tustate carnis. Necesse est uetustatem coherceri er argui, quia lex semper arguit præsens pecca= tum. Sed ita sumus liberi, non quod lex non ar= guat, sed si uincamus fide legem arguentem, idq; testatur oratio dominica. Non essent debita nisi lex obligaret & argueret. Quanquam ita libera bimur cum credimus etc.

Tertia de obedientia. Etsi sumus liberi à lege ne damnet, tamen manet ordinatio & uoluntas

Dei,

### DE DECALOGO.

Dei, ut creatura obediat. Quare obedientia ne=
cessaria est, equomodo placeat docet Euange=
lium. Ideo inquit Christus, Non ueni soluere le=
gem, sed implere. Item Christus inquit, Hoc est
mandatum meum ut diligatus inuicem, e 2. Ioan
nis 3. Hoc est mandatum eius ut credamus in no
mine filij eius lesu Christi, et diligamus inuicem:
Ha sententia loquuntur de uoluntaria obedien=
tia, e tamen nominant mandatum. Quia manet
ordinatio Dei, ut creatura obediat, etiam cum
uolens obtemperat: Et tamen Euangelium
interea docet, quatenus liberi si=
mus, scilicet, ne damnet lex;
non ut non
siat:

De Eudn=

## 122 DE EVANGELIO.

## Quid differt lex ab Euangelio?



Lex quid

AXIME refert inition pios admoneri de discrimine harum appellation num. Nam confusio offun dit magnam caligimem eu angelio. La igitur lex do strina, que docet quales esse nos oporteat, or que

opera à nobis requirat Deus, & requirit perfezetam obedientiam, & damnat eos, qui non obezetiunt. Sed Quangelij principalis & proprius lozeus est promisio, in qua gratis nobis propter Christum donantur remisio peccatorum, impuztatio institue, spiritus sanctus & uita eterna. Et hanc promisionem oportet side accipi. Sunt auztem duplices promisiones in scripturus. It proze

Duplices tem duplices promisiones in scripturis. Vt propromisio misiones legales, Qui fecerit ea uiuet in eis. In tem, si uis ingredi in uitam, serua mandata. Talles sunt conditionales, hoc est, habent conditionales nem impletæ legis. Sed promisio propria Euanagelij est gratuita, hoc est, non habet conditionem legis, tanquam caussambenesicij, seu conditionem nostræ dignitatis. Tametsi habet conditionem nostræ dignitatis.

tionems

tionem fidei. Memineris igitur particulam graz tis propter Christum, discrimen facere inter promissiones, idq; necesse est tenere. Nam in ue= ro agone conscientia non disputat, utrum Deus sit misericors, an remittat peccata, sed illud quæ rit, an nobis & indignis ueli: remittere. Hic est unus portus conscientiæ, tenere quod certum sit gratus remitti, quod Euangelij promisio pro= pria, sit gratuita, nec habeat coditionem nostræ dignitatis. Est autem Christus aptisime comple= xus summam Euangelij, cum ait, Luca ultimo, Prædicate pænitentiam & remißionem peccato rum in nomine meo. Hinc definitionem constitua mus, Luangelium est prædicatio pænitentiæ, & Euangeli promisio, in qua propter christum gratis offe= um quid. runtur nobis remissio peccatorum, imputatio iu Stitiæ, donatio spiritus sansti & nitæ æternæ, mo do ut credamus hæc nobis certo et uere propter Christum contingere, o non propter dignitas tem nostram, aut nostra merita. Hec breuis Eus angely definitio tenenda est, ut propria Euange lij beneficia sint nobis in conspectu.

DE IVSTIFICATIONE.

Vangelium arguit peccata, & offert pros misionem Christi. Ideo perterrefacti agni tioc ira Dei aduersus peccata, debent cres

### 124 DE EVANGELIO.

dere promisioni, quòd propter Christum grazitis donentur cis remisio peccatorum & imputatio iustitia. Hac side certo consequentur remisionem peccatorum & iustificationem seu grazitiam, sicut Paulus perspicue docet Rom. 3. Iustificamur gratis ipsius gratia per redemptionem in Christotesu, quem proposuit Deus propiciaztorem per sidem in sanguine eius etc.

Huiusmodi aliquot perspicua testimonia tes nenda sunt, que & crudiant conscientias & ex= uscitent sidem in omni inuocatione. Nunc adij=

Iustificari ciam uocabulorum interpretationem. Iustificari significat forensi more iustum reputari seu pro Iustus. nunciari. Iustus in his Pauli disputationibus signi

nunciari. Iustus in his Pauli disputationibus signi ficat idem quod acceptus seu placens Deo. Et IV

tustisi= STIFICATIO est remisio peccatorum & acce catio. ptatio coram Deo, cum qua est coniuncta dona=

Gratia. tio spiritus sancti. Vocabulu GRATIAE idem si gnificat, sed cotinet emphasim particulæ exclusi

uæ gratis. Est enim gratia gratuita remißio pec catorum, & acceptatio propter Christum, cum

qua est coniuncta donatio spiritus sancti. Voca=

Fides. bulum FIDES significat hie non tantum histo= riæ notitiam, sed etiam fiduciam misericordiæ promissæ propter Christum, seu fiduciam quæ

accipit promisionem, & applicat eam ad nos, si

cut Pau=

eut Paulus manifeste testatur Roman. 4. se lo= qui de ca fide, que accipit promissionem, ut cum inquit, 1deo ex fide ut sit firma promisio. Quare cum dicitur, Fide iusti sumus, hæc ora tio correlatiue intelligi debet, hoc modo, per misericordiam propter Christum iusti, id est, accepti sumus, non propter nostras uirtutes, sed tamen hanc misericordiam oportet fide ac cipi & apprehendi. Hæc est simplex & propria Pauli sententia. Explicatis uocabulis rur= sus monendus est lector de exclusiua gratis. Excludit enim conditionem meriti, seu nostræ dignitatis, idque propter duas caussas præci= pue. Primum, ut in Christum mediatore trans= feratur caussa beneficij, hoc est, ut intelliga= mus nobis ignosci non propter nostram digni= tatem, sed propter Christum. Secundo, ut bene ficium sit certum. Si enim penderet ex condi= tione dignitatis nostræ, fieret incertum. si con scientia iudicaret ita nobis ignosci, postqua sa tis magnă contritionem aut alia merita habea mus, prorsus adigeretur ad desperationem, & fieret incertu beneficiu promissum in Euange= lio. De his duabus causis maxime admonet nos particula gratis. Cum hoc modo intelligitur exclusiua, fit dulcior conscientijs, & apparet 21018

non tolli contritionem. Oportet enim aliquam contritionem, id est, pauores & terrores exizitere in nobis, cum agnoscimus iram Dei adzuersus peccatum, sicut inquit Esaias, Vbi habi tabit Dominus? in spiritu contrito etc. Et cum sides sit uiuisicatio quadam, necesse est existere terrores, in quibus sustentamus & consolar mur nos Euangelio. Et quanquam contritio sizine side damnata est, tamen postquam accessi si des, sit bonum opus & sacrisicium, ut postea di cetur de bonis operibus.

Lecundo, sicut de particula gratis in pros missione Euangelij necesse est admoneri audis tores, ita & illud inculcandum est, quòd sicut prædicatio pænitetiæ est universalis, ita quoq; promissio sit universalis, ut singuli nos in pros missionem illam includamus, nec excuti nobis si dem sinamus intempestive accersitis disputas tionibus de prædestinatione, sed ordiamur à uerbo, & meminerimus promissionem esse uni uersalem, et statuamus uere illa contingere no bis, quæ in uerbo proposita & promissa sunt, quia Deus per uerbum suum est essicax, & in uerbo uult apprehendi, iuxta illud, Euangelin est potentia Dei ad salutem omni credenti.

tertio, necesse est & hoc teneri, quod cum instifi=

instificamur, donamur spiritu sancto, quem ita concipiunt corda, cum audiunt Euangelium et ei assentiuntur, ac side se sustentant in pauori=bus. Lic docet Paulus ad Calatas, Vt promisionem spiritus accipiamus per sidem. Hac acceptio spiritus sancti, uocatur regeneratio, seu renouatio, Cest inchoatio uita aterna in no=bis, sicut Christus inquit, Hac est uita aterna, ut cognoscant te Deum uerum, Cequem misi=stitesum Christum.

mus quæ in quotidiana experientia fiunt illus striora. Nam hæc doctrina semper in cospectu esse debet, ut teneamus sirmam consolationem, out posimus inuocare Deum. Nam sine hac side nulla est uera inuocatio, sine hac side non apprehenditur pontifex et mediator Christus.

## DE BONIS

OPERIBVS.

ACTENVS de instificatione et side distum est. Inchoatur autem in instificatus noua obedientia. Ideo tradenda est doctrina de bonis operibus. Tria autem que runtur de bonis operibus. Primum, que opera postuletur. Secundu, quomodo illa impersecta obediens

#### 128 DE BONIS OPERIB.

obedientia placeat Deo. Tertium, quomodo d= mittatur gratia.

## Quærequiruntur!

Equiruntur opera lege Dei præcepta, non tantum externa, sed etiam interio= res motus. Necesse est enim legem in no bis inchoari, sicut Christus ait, Nisi abundauc rit iustitia uestra etc. Item, si uis ingredi in ui tam, serua mandata. Ergo requiritur obedien= tia, que sic inchoatur in nobis, cum fides ad contritionem accesit, iam peccatum displicet, et cupimus Deo, quem agnouimus, obedire. Ita primum concipitur bonum propositum, ut uo cant. Inchoantur ergo iam in corde motus con sentientes legi Dei, timor, fiducia, dilectio Dei, inuocatio, patientia, ucritas, castitas, dile= Etio proximi, cura Reipublica. Hæ uirtutes fi= unt spiritusanto impellente corda & crescunt cum eas exercemus ficut scriptum est, Haben= ti dabitur etc. Quanquam autem in renatis bo na opera sunt motus spiritus sancti, tamen spi= ritus sanctus mouet per uerbum, & oportet nos habere testimonium que opera placeant Deo, ne decepti alia opera suscipiamus. Ideo cum oporteat nos regi ucrbo, dictum est no= minatim

### DE BONIS OPERIB. 129

minatim illa opera postulari, que in decalogo precepta sunt. Etsi enim non est posita lex iu= sto, quod ad accusandum attinet, tamen est ei posita, quatenus docet eum, & requirit obe= dientiam, iuxta illud, Omnis scriptura divini= tus inspirata, utilis est ad docendum, arguen= dum etc.

# Quomodo placet im perfecta obedientia:

- Ecessaria est obedientia, er tamen sci= endum est, cam procul abesse à perfe= ctione, nec satis facere legi Dei, & ad= huc hærere in nobis reliquias peccati. Quare persona non est iusta, id est, accepta corane Deo propter propriam mundiciem, iuxta il= lud, Non iustificabitur in conspectutuo omnis uiuens. Placet autem persona fide per miseri= cordiam propter Christum, ut suprà dictum est. Deinde placet & inchoata obedientia, quia sumus facti filij, & credimus propter Christum condonari nobis indignitatem no= stram. Vtrumque igitur sciri necesse est, ut fi= ducia propriæ iustitiæ, & desperatio animis eximantur. Nam agnitio infirmitatis nostræ humiliat nos, incutit terrores, & exuscitat poe

### 130 DE BONIS OPERIR.

nitentiam. Rursus autem ingens consolatio est, quòd pij in tanta infirmitate tamen norunt cer to statuendum esse, quòd placeat Deo propter Christum. Deinde quòd Deo etiam hæc inqui=nata es imperfecta obedientia placeat, quia su mus inserti Christo, sicut Paulus inquit, Nulla nune damnatio est his, qui in Christo essu am=bulant. Tanta magnitudo misericordiæ maxi=mè accendere nos debet ad bene operandum, et ad sustimendas ærumnas omnis generis, quia discimus ex Euangelio, quomodo placeat in tanta insirmitate obedientia nostra.

CAVSSAE HORTANTES
ad bene operandum.

Deus mandauit ut obediamus. Secunda quia non potest existere sides in us, qui non agunt poenitentiam, sed laxant frenum cupiditatibus. Tertia, quia sides extinguitur, si non exerceatur un inuocatione, assistionibus, obonis operibus. Cemper enim operibus debet praire sides, ut cogitet mens se uelle obedi re Deo, or hoc opus placere Deo propter Christum, or roget ut regatur à Deo. Sic Dauid in sua uocatione constituit se uelle obedire Deo, or sentit illa opera uocationis Deo placere.

cere, propter promissam misericordiam, & rogat ut Deus nocationem eins gubernet, hoe modo exercenda est fides in omnibus operiz bus. Quarta, inuitant ad bene operandum & promißiones additæ operibus ac præmia. Ha= bet enim bona opera piorum præmia corpora ha et spiritualia, ut docet quartu præceptum, Honora pa rem o matrem ut sis long æuus su per terram Date & dabitur uobis etc. Ff au= tem o in his promisionibus exercenda fides, cum damus eleemosynam, credamus Deum ta= men conserua urum esse facultates nostras, credamus & petamus augeri dona spiritualia, ficut Augustmus inquit, Dilectio meretur au= geri dilectione. Exemplum egregium proposi tum in historia Jareptanæ mulieris, quæ iussa ab Helia, primum ipsi dat cibos quos solos ha= bebat reliquos, et expectabat auxilium à Deo, ita Deus auxit illos cibos, postea ornauit eam o alifs donus. Ita o nos exerceamus fidem in inuocatione in omnibus periculis, negocijs, & actionibus, & obediamus Deo, petentes & exa pestantes ab ipso auxilium.

> Quomodo amittitur Gratia!

> > 1 4

Diatum

#### OPERIB. DE BONIS

ICTum est in fanctis manere peccata, sed tamen discrimen tenendum est. Quædam sunt ciusmodi, ut simul exi= stere fides er gratia posint. Alia excutiunt fi= dem & gratiam. Hoc discrimen tradit Paulus, Roman. 8. Si secundum carnem uiuetis morie mini, si autem spiritu actiones carnis mortifi= cabitis, uinetis. Manet enim in sanctis natura= lus infirmitas, concupiscentia, & multi uitiosi affectus. Sed quia bis non obtemperant sancti, ucrum repugnant & agnoscunt sibi condona= ri banc infirmitatem propter Christum, hæc Peccatum peccata dicuntur uenialia, hocest, talia que uemiale qd sanctis condonantur, or propter que non a= mittunt fidem & fpiritum sanctum. Est igitur peccatum ueniale uitiosus affectus, cui non ob= temperant pij, sed repugnant, & credunt sibi cam infirmitatem propter Christum condona ri. Sed quando non repugnant, uerum obtem= perant uitiosis affectibus contra conscientiam, fiunt peccata mortalia, id est, propter quæ illi, qui fuerant iusti, amittunt fidem & spiritum fanctum, or propter que fiunt rei mortis eter næ, sicut Paulus inquit, Fornicatores, adulteri, homicidæ non posidebunt regnum Dei. Te= neamus igitur hoc discrimen, ne simus ignaui,

neclaxemus frenum cupiditatibus, ne amitta= mus dona Oci, sed meminerimus asiduè tan= quam in acie standum esse, ad cauedas insidias diaboli, or reprimendos uitiofos motus, ad ex= citandam inuocationem of fidem in tantis ui= tæpericulus, quæ er maiora er plura sunt, quam ut intelligi aut profpici à nobis possint. Ideo promissus est spiritus sanctus, ut nos adius uet o gubernet. Subernat autem non otiofos erignauos, sed repugnantes peccato, sicut Pau lus hortatur, ut curemus ne frustra acceperi= mus gratiam. Et si autem, ut ante dictum est, co cupiscentia et uitiosi motus, quibus repugnant pij, fiunt uenialia peccata, tamen & horum ma gnitudo agnosci debet. Non enim sunt leues morbi, dubitatio de ira o misericordia Dei, securitas, diffidentia, non ardere dilectione Dei, non ardenter inuocare Deum, fremere ad uersus Deum in afflictionibus. Hæc uitia non intelligit ratio humana, ideo contemnit pecca= ta uenalia, sed pij sciant non esse extenuanda. Nam concupiscentia cum suis fructibus est re ipsa mortale peccatum, in non renatis & lon= gè maius malum est, quam ut cius magnitudo à ratione perspici posit. Ideo pij hos morbos a= gnoscant, & ucrè perhorrescant, cum cernent

### 134 DE BONIS OPERIB.

quomodo repugnat natura hominis uoluntati
Dei, sicut Paulus inquit, Infælix ego homo.
Rursus autem erigant se side, & sibi ignosci
credant, & seriò repugnent illis morbis. Hoc
certamen est uera pænitentia piorum, in qua
crescit nouitas spiritualis, & concipiuntur no
ui & ardentiores motus spirituales, sicut in=
quit Paulus, Exterior noster homo corrumpi=
tur, sed interior renouatur. Et ad Colos. Indus
te nouum hominem, qui renouatur agnitione
Dei ad imaginem cius, qui condidit cum. Et ad
Corini hios, In candem imaginem transformamur, à gloria in gloriam.

## DE SACRAS

## Quid est sacramentum:

Proprie est ceremonia in Euangelio insti= tuta, cui est addida promisio Euangelij.

### Quot funt?

Ria recte numerantur, Baptismus, Absolutio, Cona Domini. Baptismus est im=
mersio in aquam, que sit cum hac admi=
randa benedictione, Ego baptiso te in nomine
patris, or filij, et spiritus sancti. Et ad quid siat
baptis

### DE SACRAMENTIS. 135

baptismus, bæc ipsa uerba significant. Est enim sententia, tgo minister mandato diumo hac ce remonia testor, quod iam ille Deus recipiat te in gratiam, qui est pater, filius, & spiritus san= Etus, o sic nult agnosci o innocari, quod pro pter filium te recipiat & spiritu sancto te san= Hificet, & sit tibi opitulaturus, & inchoatu= rus in te nouam & æternam uitam. Ita in his uerbis comprehensa est promisio & summa Euangelij, et ueri cultus descriptio, que discer mit nos à gentibus & luders, qui non inuocant Deum per filium mediatorem, neg; agnoscunt spiritum sanctum. Quare hæc uerba semper fint nobis in confpectu, semper personet nobis in auribus hac nox Dei pacifeentis nobifeum, quod uere uelit nobis effe Deus, uere uelit filij beneficium & spiritum sanctum nobis imper= tiri, ucrè curet & exaudiat nos. Ideo Petrus di cit, saptismum effe pactum bonæ conscientiæ erga Deum, id est, sic sentientis de Deo, quod uere nos receperit propter filium, uere nos iam curet er exaudiat.

## Quis est effectus baptismi?

P RORSVS extinguit usum baptismi per= niciosa & fanatica opinio plurimorum, qua

### 136 DE SACRAMENTIS.

que imaginatur baptismum tantum effe notam professionis erga homines. Quare pij debent esse uigilantes, ne hæc opinio animos corum occupet. Statuant autem econtrà, Baptismum esse testimonium uoluntatis Dei erga nos, & sic discant uti baptismo erga Deum. Quoties inuocas, cogita Deum testatum esse in baptis= mo, quod ucrè te receperit in gratiam, quod uere uelit tibi ignoscere propter filium, uere uelit te exaudire, uere uelit te sanctificare spi= ritu sancto. Id testatus est hoc signo, in quo pa eiscitur nobiscum, se nobis futurum esse Deu, Saluatorem & opitulatorem. Atque ita Paulus de baptismo loquitur, cum nocat lauacrum re= generationis, Quo dicto clare testatur, baptif mum non tantum effe notam professionis co= ram hominibus. Sunt igitur effectus baptismi, remisio peccatorum, & donatio spiritus san= eti, sicut testatur Paulus, Ephes. 7. Mundans eam lauacro aque in uerbo uite, ut exhiberet cam gloriosam etc. Porrò adulti discant exer cendam effe fidem recordatione baptismi, quia necesse est ad sacramenta fidem addi. Semper igitur baptismus debet nobis testimonium esse uoluntatis Dei erga nos, quo admoniti creda= mus nos ucre d, Dec receptos esfe, uere dona= tame tam esse salutem propter Christum, uere san= ctificari, ac iuuari à spiritu sancto.

## Sunt ne infantes baptisandi:

Refondeo, Infantibus baptismum necessarium esse, quia mandatum Christi est
uniuersale, Ioannis 3. Nisi quis renatus
suerit ex aqua & spiritu, non potest ingredi
in regnum Dei. Ergo etiam infantibus opus
est baptismo, ut saluentur. Hae ratio dueta ex
uniuersali sententia satis facit pijs, & tenenda
est aduersus fanaticos homines, qui improbant baptismum infantium. Sunt & plura argumenta utilia conscientijs.

Nemo saluatur extra ecclesiam. Infantes aliqui sunt saluandi,

fiæ, & applicari eis primum sacramentum.

Maior est manifesta, quia ubi non est uer= bum Dei aut sacramentum, ibi non datur spi= ritus sanctus, quia datur per uerbum & sacra menta.

Minor etiam manifesta est, quia Chriz stus clare pronunciat de infantibus in populo Dei, Non est uoluntas patris, ut pereat unus de pars

#### 133 DE SACRAMENTIS.

de paruulis istis. Cum igitur testetur infantes illos saluos fieri, qui sunt in populo Dei, non a lios extra ecclesiam, sequitur necessario inserendos esse ecclesia. Confirmat candem Minorem alia sententia Christi, uidelicet, simite paruulos uenire ad me, talium est enim regnu coelorum. Et loquitur de infantibus in populo Dei. Ergo testatur aliquos infantes saluos fieri, a quidem illos qui sunt inserti ecclesia.

Tertium. Non est remißio peccatorum sia

ne ministerio uerbi & sacramentorum.

Infantes habent opus remisioe peccatoru, Ergo infantibus applicandum est ministe=

rium facramentorum.

Maiorem confirmat hæc sententia, toannis uigesimo, Quorum remiseritis peccata, remit tentur eis etc. Minorem confirmat Paulus Ro= man. 5. & sphes. 2. Vbi testatur infantes se= cum afferre peccatum originis, hoc est, rea= tum & corruptionem naturæ.

Quartum argumentum. Promisio Euange

lij pertinet ad infantes,

Ergo & sacramentum, quod est testimo= nium promissionus & signum quod significat applicari promissionem.

Confee

Consequentia ualet, quia ad quem pertinet promissio, quæ est principale, ad eundem per = tinet signum quod est nota promissionis. An = tecedens manifestum est, quia infantes non nist propter Christum saluantur. Et ipse inquit, si nite paruulos uenire ad me.

erat necessaria infantibus, ut significaret ad cos pertinere promisionem gratiæ, uidelicet, Ero DEVS corum, o ut insererentur populo Dei.

Ergo baptismus in nouo testamento est ne=

coffarius infantibus.

Valet consequentia, quia significatio conue nit, quod attinet ad promissionem gratiæ. Et Deus uult esse efficax per uerbum & sacramentum.

## Quid significat baptismus!

Sacramenta principaliter sunt signa promisionu divinarum. Quare præcipue siz gnificat baptismus promisione euangelij, quod propter Christum donetur nobis remisz sio peccatorum & spiritus sanctus. Itaq; merz sio significat ablui peccata, & mergi in mor=

#### 140 DE SACRAMENT.

tem Christi, qua peccatum deletuest, & pro=
missa noua & aterna uita. Postea accedunt a=
lia significationes qua ad mores nostros perti
nent. Mersio significat mergi nos in mortem
et afflictiones, ut abolita carne immunda, pror
sus deleatur peccatum. Lic ergo baptismum
intucamur in omni uita, ut nos primum admo=
neat de uoluntate Dei erga nos, quòd ucrè nos
receperit & uelit delere peccatum. Hae sides
exuscitat inuocationem. Deinde admoneat nos
mersio de obedientia, quòd ad afflictiones uo=
cati simus.

### DE POENI

TENTIA.

Jausurpatur pro conucrsione ad Deu, onos usitatum uerbum retinemus, ut facilius agnosci locus doctrinæ posit. Sunt au=tem partes pænitentiæ duæ, Contritio et sides. Contritio significat terrores conscientiæ, a=gnoscentus peccatum o iram Dei, ac dolentis propter peccata. Siunt autem hi terrores cum Euangelium arguit peccata, quam ad rem uti=tur ministerio legus. Ac necesse est existere ter rores.

#### DE POENITENTIA. 141

rores, sicut dicit soel, scindite corda uestra. Et Esaias, Vbi habitabit Dominus?In spiritu con= trito etc. Et Pfaiæ 1. Definite peruerfe agere. Et Ezechielis 18. Cum auerterit se impius ab impietate sua etc. Nec tamen meretur contri= tio remisionem peccatorum, mò nisi fides ac= cederet, contritio or terrores adferrent despe rationem & eternam mortem. Necesse est igi= tur & de altera parte ecclesias doceri, ut acce dat consolatio. Quare proponendum est Eu= angelium, in quo promittitur remisio peccato rum propter Christum, quæ uerè ita donatur, cum fide statuimus nobis non propter dignita= tem nostram, aut opera aut uirtutes, sed pro= pter Christum, qui pro nobis factus est uicti= ma, gratis remitti peccata, suntq; docendæ ec= clesiæ ne aliud quærant, præter hanc fidem,ut mercantur remisionem peccatorum. Conscien tia enim solet alias consolationes præter fidem quærere. Quare non sine certamine magno re uocatur ad fidem. Discamus igitur huius fidei exercitia, sciamus eam esse præcipuum cultum Dei et in omni inuocatione exercendam. Quo ties incipimus inuocare, bæc fides præluceat, credamus

#### 142 DE POENITENTIA.

credamus nobis ignosci, nos reputari iustos, nos exaudiri propter pontificem Christum. Ita in omni inuocatione hæc sides qua credi= mus nobis remitti peccata, exercenda est, or hæc est proprius cultus piorum. Habeamus au tem in conspectu quædam sirma or illustria te= stimonia de hac side or de remisione peccato= rum, ut magis consirmari mentes, or excitari ad sidem or inuocationem possint. Actor. 10.

Huic omnes prophetæ testimonium perhibet, remisionem peccatorum decipere per nomen cius omnes qui credunt in eum.

sciendum est villud cum hac fide nos su=
stentamus, dari spiritum sanctum per uerbum,
iuxta illud Pauli ad Calatas, ut promisionem
spiritus accipiamus per sidem. Nam spiritus
sanctus est esticax in consolatione per uerbum
Euangelij. Quare cum nos Euangelij vabso=
lutionus cogitatione erigimus, datur spiritus
sanctus. Postea sequi etiam debet noua obedien
tia, sicut scriptum est, Debitores sumus ne se=
cundum carnem uiuamus. Si enim secundum
carnem uixeritus, moriemini. Et ad Corinth.

Adulteri, homicidæ, non posidebunt regnum

#### DE POENITENTIA. 143

Dei. Cum fide agnouimus misericordiam Dei & beneficium Christi, tum corda impellente spiritu sancto subijciunt se Deo, & concipiunt bonum propositum, ut uulgo dicitur, id est, in cipiunt obedire Deo iuxta eius uerbum, & re= . pugnare malis cupiditatibus, ne contra con= scientiam faciant. Hoc bonum propositum est inchoatio noux obedientix completens bonos motus omnium uirtutum, timorem, dilectio= nem, patientiam, inuocationem, officia dilectio nis, castitatem, ueritatem. Nec sine fide fit bo= num propositum. Nam contritio sine fide est terror qui parit indignationem aduersus De= um, o desperationem, non parit dilectionem Dei, & inuocationem. Sed postquam accedit fides, deinde contritio, fit timor filialis, & bonum opus ac sacrificium, sicut inquit Psal= mus, Sacrificium Deo spiritus contribulatus, cor contritum & humiliatum Deus non despi= cies. Hinc intelligi potest, semper ueram pæ= nitentiam parere bona opera, ut alter latro crucifixus cum Christo, habet contritionem, agnoscit enim suum peccatum, habet et fidem, cum agnoscit Christum esse saluatorem. Nec enima

#### 144 DE ABSOLVTIONE.

enim erat obscura Christi cognitio, quæ tali tempore prædicat eum esse saluatorem, ac ne= cesse est in animo eius accensum suisse excel= lens lumen. Audit etiam absolutionem & Eu= angelium, ut sides eius consirmetur. Hæc ipsa conucrsio, est inchoatio nouæ obedientiæ, di= lectionis & boni propositi, quæ sunt bona ope ra. Accedunt & externa opera maximè glo= riosa, inuocatio, & confessio de Christo, quæ contra blashhemias defendit gloriam eius. Le tem confessio peccati.

## DE ABSO

LVTIONE.

PRIVATA Absolutio est illustre testi=
Pmonium, ostendens in Euangelio institu=
tum esse ministerium annunciandi remis=
sionem peccatorum multus aut singulus, iuxta
illud, Quorum remiseritis peccata etc. Appli
cat igitur priuata absolutio singulus Euange=
lium, & testatur promissionem ad singulos
pertinere, sicut catera sacramenta sunt appli=
cationes, qua testantur ad singulos pertinere
Euangelij promissionem. Quare priuata absolutione

#### DE ABSOLVTIONE. 145

lutione utendum est. semper autem memimeri=
mus addendam esse sidem, quæ uerè credat uo=
ci Euangelij, quæ nobis applicatur, & annun=
ciat remissionem peccatorum propter Chri=
stum, & cum obstrepunt cogitationes illæ, hu=
manam remissionem irritam aut incertam esse,
cum solius Dei sit remittere peccata, reuocan
da est mens ab his cogitationibus ad Euange=
lium. Non enim remittit homo, sed Deus qui
suam uoluntatem in Euangelio proposuit, &
instituit ministerium, ut promissio ipsius nobis
annuncietur etc. Et mandauit promissioni cre
di. sic per ministerium in baptismo remittun=
tur peccata.

### DE CONFES

SIONE.

ontritio cum fide petente remißionem peccatorum. De hac confessione loqui=
tur psalmus, Dixi consitebor aducrsum me in=
iustitiam meam Domino, & tu remittis impic=
tatem peccati mei, id est, cum perterrefactus
agnosco me esse reum, nec consido mea iusti=
tia,

#### 145 DE CONFESSIONE.

tia, sed confugio ad promissam misericor= diam, uere impetro remisionem. Et hic uersi= culus Psalmi proponit illustre exemplum con= uersionis & uera confessionis. Sed alia con= fessio est enumeratio delictorum, quæ fit sacer doti. Hæc enumeratio non est necessaria, quia nec præcipitur à Christo, nec est posibilis, iuxta illud, Delicta quis intelligit? & tamen cum absolutio petenda sit, ministri adeundi funt, & ostendendum nos agnoscere iram Dei aduersus nostra peccata, & petere ut uocem Euangelij nobis impertiat, & testari nos de= inceps bonos fructus pænitentiæ facturos esfe. sic de confessione scriptum est Matt. 3. Con= fitentes peccata sua. Et Luce 17. describitur quid testari debeamus, cum ait, si conuersius fuerit ad te dicens, pænitet me, dimitte illum. Nam contemnentibus iram Dei, qui perseue= rant in flagitijs contra conscientiam, non est impertienda absolutio.

# DE SATISFA/

Consuc=

probanda est, & reijcienda do Arina de satisfactionibus. Cauendum est enim omni studio, ne obruatur doctrina de gratuita acceptatione & de side. Luceat hæc sententia in eccles ijs, quòd gratis propter Christum do netur remissio culpæ & pænææternæ, quòd Christus sit satisfactio & uictima pro peccatis nostris, quòd nulla nostra opera sint satisfa

Hiones pro peccatis nostris.

Hanc doctrinam ualde obscurauit doctrina de satisfactionibus in ecclesia. Ideo necesse est cam aboleri, & reijci doctrină de satisfactio= nibus. Sed hic monendi sunt rudes, non reyci ciuiles satusfactiones, ut furti restitutionem, que uere pertinent ad contritionem. \$cd reij= ciuntur satisfactiones, quas ipsi uocant opera indebita. Item quod operibus tribuunt com= pensationem pro æterna morte, & obruunt dostrinam de beneficio Christi. Quales au= tem fuerint ritus satisfactionis publicæ quon= dam, o quales postea ritus o opiniones secu tæsint, non possum in breui Catechesi reci= tare. Caterum illud sciant pij, Deum sape punire K 4

#### 143 DE SATISFACTIONE.

punire peccata ingentibus pœnis temporali= bus, or has rursus mitigare, aut prorsus tolle= re propter totam poenitentiam. Sicut Dauid propter adulterium è regno expulsus est, sed Deus agenti poenitentiam, mitigauit poenam, cumq; restituit. Discernenda est igitur remis= sio eterne pone, à remissione presentium & corporalium ponarum. Semper in remissione culpæ simul fit remißio pænæ æternæ propter Christum, sed quia Deus in hac uita nos subie= cit afflictionibus, non semper tolluntur pænæ corporales. Imò interdum etiam post pæniten tiam irrogantur, exempli caussa, et ut pij exer ceantur, sicut inquit Petrus, Judicium à domo Dei incipit. Vt Dauid post pænitentiam re= gno expulsus est, sed tamen propter conuer= sionem mitigatur pæna. sæpe punit Deus son= tes ante poenitentiam, ut reuocet eos, ut Manas ses in carcere resipuit 2. Paralipom. 22. Ta= les afflictiones non sunt compensationes, aut sa tisfactiones, sed pænæ, quibus Deus aut reuo= cat, aut exercet homines. Caterum promisit Deus mitigationem poenarum corporalium a= gentibus poenitentiam, ut Esaiæ 1. & fuerint peccata

buntur. Li uolueritis & audicritis me, bona terræ comedetis. Et Pfaiæ 33. Panis ei datus est, Regem in decore suo uidebunt. Et Zacha=riæ 1. Conuertimini ad me & ego conuertar ad uos.

# DE COENA

DOMINI. ILIGENTER ADmonendi sunt pij, ut discant sacramenta à Christo in stituta, non esse tantum notas professio nis erga homines, sicut toga discernebat Ro= manos à Græcis, aut forma uestis discernit mo nachos, nec esse tantum symbola morum, ut nunc multi lectus gentium historijs, quia uident in fæderibus faciendis fuisse morem, testifican dæ beneuolentiæ mutuæ caussa, simul conuiua= ri, cogitant hanc cœnam Christi etiam tale con uiuium effe institutum ad significandum mu= tuam beneuolentiam, Sed hic nequaquam prin cipalis finis est. Nam sacramenta in Euangelio instituta sunt signa gratiæ, id est, sunt princi= paliter testimonia uoluntatis diuinæ erga nos.

Sicut

#### 150 DE COENA DOMINI.

sicut circuncisio erat testimonium posteris A brahæ, uere eos effe populum Dei, & admoni= ti hoc signo debebant credere, se uerè propter promisionem, habere Deum propicium. Hic fuit principalis usus circuncisionis, ut docet Paulus Roman. 4. cum ait, circuncisionem esse sigillum iustitiæ fidei, id est, testimonium quo fides magis confirmatur, nam accepto signo statuimus ad nos pertinere promisionem. Sie o de cœna domini sentiamus, esse eam sacra= mentum, id est, testimonium additum Euange= lio, ut nos admoneat uere ad nos pertinere pro mißionem Buangelij & beneficia Christi. Sciant igitur pij, utendu esse integro sacramen to sicut Christus instituit, & cum sumunt cor= pus & sanguinem Domini, Christum adesse & efficacem esse. Cum autem quæritur ad quid prosit manducare, recte respondetur prodes= se ad confirmandam fidem, quia est testimo= nium, quo admonitistatuere debemus, uere ad nos pertimere beneficia Christi. Exhibet tibi Christus corpus suum, ut donet tibi sua bene= ficia, ut testetur te esse membrum pro quo pas sus est, quod uelit servare, in quo velit esse effi cax cons

#### DE COENA DOMINI. 151

cax contra diabolum. Exhibet sanguinem, ut scias te sanguine ipsius ablutum esse. Prodest igitur manducare agentibus poenitentiam, of side intuentibus in mortem of resurrectionem christi, of credentibus propter hunc mediato rem Deum ucrè propitium esse, ucrè nobis i= gnoscere, nos exaudire, of inuocantibus hac si de Deum of Dominum nostrum lesum Christum, et pro tanto beneficio gratias agentibus. Hac concurrere in usu necesse est. Nec prodest ceremonia sine poenitentia of sine side.

# Quid de missa sen/

Stum, non sunt sacramenta, ut si quis aquam baptismi circunferret, etiamsi uerba adde ret, theatrico more, nequaquam esset baptismus, & is cultus esset impius, ita cum ex cæna Domini sit oblatio, item cum applicatur pro uius & mortuis, nequaquam est sacramentum à Christo institutum. Cum autem sacrificuli in missa offerant panem & uinum sine ullo manedato Dei, & applicent pro uius & mortuis, supplicent pro uius & mortuis &

fugiendæ sunt tales missæ tanquam idolatricæ.

Nec opus ipsum potest alijs mereri remisio=
nem peccatorum, quia oportet singulos accipe
re remisionem peccatorum gratus propria si=
de quæ nititur Christo, non ullius humani ope
rus merito. Pugnat igitur applicatio pro alijs,
cum doctrina de side. Denique non magus est
sacramentum in missa papistica, quàm Turcica
aut Iudaica circuncisio, est sacramen=

tum. Dixit autem cœlestis uox, Jugite ido= latriam.





