

#### Universitätsbibliothek Paderborn

## **Evsebivs** || De Euangelica pr[a]eparatione

Eusebius < Caesariensis>
[Augsburg], 1522

**VD16 E 4299** 

Liber Vndecimvs.

urn:nbn:de:hbz:466:1-34477

LIBER VNDECIMVS. 149

EVSEBII PAMPHILI LIBER VNDECIMVS

Vare Cum nonulla ita dixisse Platonem ostende/
mus, ut apud Hebræorum scriptores inuenit colla
tione tempore, certior eris, no Hebræos a Græcis,
sed græcos ab Hebreis accæpisse. Quod aliud prin
cipium facietes, iam aggrediemur, ostendemusch
sapientes Græcorum iudaicam suisse imitatos do/

ctrinam, utnullus nos acculare iure possit, si quos ipsinon recte in/ telligentes imitati lunt, eos nos Saluatoris nostri doctrina & gratia rectius iam intelligentes, & admiramur & sequimur. Hoc enim ta/ cto.nihil magni a Cirecis compertum pter eloquentia comprobabi tur. Omnia uero a ludæis atcz Barbaris furatos commodius dixilie nullus admirabit, qui & eloquetes & fures fuisse no ignoret. Quod in superioribus no authoritate nostra, sed suo ipsore testimonio cos firmauimus. Non aute in omnibus, sed in Principalibus, nece omes (longumenim idellet) sed principem omnium Platonem id fecisse confirmabimus, facile nanch unusquisco postea per seipsum cosyde/ rare poterit, sia Platone cæterick fere omnes Græcorum philosophi accaperunt, & Plato ab Hebrais fundameta omnis bona philoso/ phia, a ludais Grecos accepille. Verum, quoniam apud ipium no/ nulla obscuriora sunt, expositorum eius testimonia etiam non recu sabo. Illud ucro ante omnia dictum sit, nonnulla Platonem non co/ uertiffe, sed peruertiffe, quod non accusandi illius, sed excusationis nostræ causa dicimus, ut non iniuria cæteris contemptis, iudaicam amplecti scripturam uideamur.

De Triparrita philosophiæ divisione secundum Platonem. CAPVT I.

Mnemphilosophiam Plato in tris partes, Physicam, Ethi cam, Logicam partitus est. Physicam deinde in sensibilit doctrină, & incorporalium speculationem suppartitur, quam divisione etiam apud ludæos multo ante Platone sactam este invenies. Sed primo quæ Platoni placuerunt ab Attico preclaro Platonico summă ex eo libro, quem adversus eos conscri/psit, qui Aristotelicam habentes scientiam, Platonicam profiteri no audent. Cum igitur tripartito inquituera perfectace philosophia di

٩.

li/

hi/

,82

205

es,

ım

lue

ım

em

les

00/

tus

ho

ra/

nes

Te/

uit,

ro/

Me/

po/

or/

iuit

Cy

gin/ cen

1010

Mo

sall

uen

gill

аЩ

BII

## 259 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA uidatur, in moralem scilicet, & naturalem, & logica, cumos prima pars & finguloshominum probos cofficuat, & domos integras ad recta gubernatione reducat, ac populos denico diversis regedi mol dis coftruat, fecunda ad divinarum rerum cognitionem perducat. ipfarum dico, quæ primæ funt caufarum altiffimage, & aliorum o/ mnium, quæinde duce natura emanant, cumog ad harum duarum partium inventionem atog cognitionem tertia pars accedat, manife stum omnibus est, Platone primum maxime omes has philosophie partis usca ad ætatem suam, sicut membra Penthei dissectas atcacon fusas in unum corpus atcpanimal integrum reduxisse. Thales em, Anaximenes, atq: Anaxagoras de naturalibus folum rebus conty/ derarunt, Pitacus xo, Periander, Solon. Lycurgus, cæterischiltisil/ miles de gubernandis hominum cœtibus folummodo confcriple/ runt. Zeno autem & omnes eleatica disciplina logicæ solummodo fluduerunt. Plato deinde post hos omnes natus, uir natura prestas, & uere divinitus missus, nullam parte philosophiæ impertectamre/ liquit, sed omnes diligeter complexus nec in necessarijs defuit, nec ad inutilia delapfus eft. Verum, quoniam fingulas philosophia has partes, Phylica scilicet, Ethicam, atch Logicam Platonem diximus perfecisse, age nunc ita esse, ut diximus, comprobemus. Hæc Atti/ cus, qbus attestatur. Aristoteles peripateticus in septimo eorum li/ brorum, quos de Philosophia ædidit his uerbis. Plato proprie atq perfecte præ cæteris omnibus philosophatus est, nam Thalemiecu tinaturales solummodo suerunt. Pythagorici uero cuncta celabat, Xenophanes quice ab eo profecti funtita contentiolas mouerutra/ tiones, ut confusionem potius gauxilium philosophantibus attule rint, Socrates, ut & Plato scripsit, & prouerbio dicif, ignemigni ad/ debat. Cum enim natura ingenio sissimus esset, & de omni re dubi/ tare peritus, morales & civiles cofyderatioes induxit, & de idæis pri mum dicere aggressusest. Omnes auté ali partes philosophiæ tra/ ctarunt, quidam medicinam, nonulli mathematicas disciplinas, aliq musicam & poeticam, complures auté orationis uim admiratifunt, quore aliferhetores, alif dialecticos profitebant. Socratis uero luci cellores uarn atcp contrary libiplis fuerunt; alijenim humilitate & turbation i fedation e laudabant, alij uoluptatem fecuti funt, ac no/

#### LIBER VNDECIMVS

hulligdem omnium scientiam sibi arrogabant, nonulli nihilse scire profitebant, & aliquel cum infimis conversabant, aliqueontra diffi/ ciles & soli secum viuebant, Plato auté primus & recte intellexit, at/ q divilit, dixitor primii elle de natura univerlinegocium, altere de hominibus, tertium de oratione, purauitos non posse nos res huma nas perspicere, nisi prius diuinas intellexerimus. Nam quemadmo/ dum medici cum mêbra qdam corporis curare uelint, ad totu prius le corpus couertunt, lic que uelit res humanas peripicere, natură uni/ uerlos; prius colyderare debet: (parsem univerlihomo est) Bonű etiam duplex elle dicebat, altere nostri, altere universi. Principalius auté elle bonti universi, ab illo em hoc profluere, qua ratione Ari/ itoxenes mulicus ab Indis emanaffe contendit. Indum em quedam ait Athenas petiffle, Socratics colloquente ab eo offuiffe, quomo/ do & gd faciedo philosophus esset. Cumo Socrates respondisset. Si quomodo uiuendum sit homini cosyderes. Rissse Indum arque di xille, nemine posse recte humanas res intelligere, qui diuinas igno/ ret. Vniuerlam igitur philosophiam Plato in Phylicam, ciuilem, & logicam partitus est. Hec Aristoteles.

De morali Hebreore philophia. CAP. II. Anc tripartitam partitione si diligenter attenderis, multo ante Platonem Hebraos perspexisse no ignorabis. In pri/ Imisem moralemparte fummo studio reco magis quer/ bis amplexus fuille ludeos coitat. Finem em bonore beatæg termi num uitæ pietate erga deu arbitrant, que quidem finem peeptis dei coleruandis, no uoluptate corpore lecundu Epicurum colequi pu/ tabăt, nece tripartita secundu Aristotele bona, corporisscilicet, ani mæ,& exterioraæquali lance pelabant;necignorantia omnium re/ rum, qua nonnulli honestiore uocabulo retinentiam appellarunt, multifecerut, nec denice in ipam animi virtute fine poluerut. Quid emipsa sine divina gratia & abscppietate ad getam vitam conferre potelt, propter qua a spe, qua in deo habebat, quasi a fine dependen tes deo gratos solummodo beatos opinati sunt. Quia profecto cum omnium bonorum largitor deus, uitæfons, & uirtutis origo sit, so lusad beatam uitam eis sufficit, qui uera pietate ad ipsum tendunt. Vnde sapientissimus ille Moses, qui primus omnium hominum An uetustis/

A

na

ad

0/

it.

0/

m

te

ię

on

n,

G/

le/

lo

ıs,

19

ec

as

us

u/

11/

CB

it,

a/

d/

11/

ri

a/

In

## 252 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA.

uetustissimore uitas Hebraorū coscripsit, ciuilem atquatium ui uendi modum narratione historica docuit. Quamquidem doctrit nam ab univerfalioribusita inftituit, ut deum caufam auctoremen omnium, quali fundamentum iniecerit, & mundi atq hominis or/ tum præ oculisposuerit. Deinde ab universalioribus ad particula/ ria descendens, priscort uirorum uita ad imitatione uirtutis acpies tatis eorum lectorem hortatur. Preterea cum legum etiam auctor summa cum pietate suerit, certe patet gmagnum studium ad corrit gendum hominum mores habuerit. Longum effet si prophetarum quoq, qui post Mosem suerunt, uel exhortationes ad uirtutem, uel dehortationes a uitijs recensere uellemus. Quid auté si sapientissimi Salomonis Ethica uellem modo doctrinam traducere: Nam inter alia librum quoquædidit, quem parabolarum feu prouerbion; pro/ pter sententian breuitatem appellauit. Sed moralem gdem discipli/ nam, uel anteg prima elementa literane graci cognoscerent, sicablo lute perfectecpre potius querbisiudai retinebant.

Derationali ludæorum philosophia. CAPVT. III.

Ationalem vero parte non ut Graci cavillationibus& ficta oratione discebant, sed ipsius ueritatis recte percel ptione, quam gdem veritate divinitus illuminati adinue nerunt. Hac rationali doctrina abineunte ætate facran rerum & utiliffimare narratõe historiari, cantuum odarumo in/ ertia, compositione enigmatum quoch & speculationis allegorica diserta elegantica oratione suos erudiebant. Erant enim legu facral rum ac enigmatum apud eos expositores, quos secundarios solebat nuncupare. Vnde sapies quoch Salomon in parabolare initio, quali causam libri hanc esse dixit. Vt scirent sapientia & disciplina, intelli gerenton uerba prudentia, ac susciperet eruditione doctrina iusti/ tiam, & iudicium, & æquitatem, ut detur paruulis astutia, & adole fcentibus intellectus. Audiens sapiens sapientior erit, & intelligens gubernacula possidebit. Animaduertet parabolam & obscura uer/ ba, dicta sapientia, tum etiam enigmata eorum. Ita negocium logi cæaccommodatissime adsapientiam linguamos suam in omnibus prophætarum libris, si libros diligenter legeris, profecto inuenies. Quod si quislingua sua peritia habebit, eloquetillimos certe mul

tos corum oratores suisse putabit. Sunt enim etiam apudeos artisis ciolissima carmina, ut Mosi cantus ille magnus, & centesimus deci musoclauus plalmus Dauid heroico metro, quod exametru dicit, componunt. Suntalia quoque trimetra & tetrametra, sed quæ ad di/ ctionem pertinent elegantissime gravissime cy iocundissime cy com polita funt. Quæ uero ad ienlum nulli hominű fcriptura comparan da. Dei enim ipsiusco ueritatis uerba per eos prolata funt, quus pia doctrina, rerum cognitio, & falutaria dogmata continent. Argul mentum autem exquilite illore doctrine ab impolitione nominum capi potest, cuius rei Plato Hebreis testimonium pbuit. Nam cum Moles primus multo anteg philosophiæ nomen Græci cognosce/ rent, innumerabilia de impositione nominum dixerit, unde aut na/ tura duce, aut dei indicio nomina elle impolita oftendit. Plato que non impolitio enuda, sed natura duce como de rebus impolita esse nomina docer, ide Barbaron authoritate confirmalle uidetur. He breos meo quidem iudicio lignificas. Non enim apudalios tacile ta lemobservatione inveneris, Sicigitur in Cratillo scribit. Non estill lud nomen, quod aliqui (quonia ita uelint) rei cuipiam indiderint. Sedrerum quædam conditio natura duce apud Græcos & barba/ rosnominibus promittif. Et progrellus aliquantulum, ergo ita di/ gnum elt inquit legis quocalatore rationalis partis ac nominum im politionis cientiam habere. Lignarij certe fabri officiu cft, clauum comode, ut gubernator iubet, fabricaritaliter em clauus initilis erit Legillator auté nomen ita est inqua. No ergo ville gdemest o Her/ mogenes recta nominis impolitio, sed doctissimos atca pstantisti/ morum uirone. Tum Cratillus recte ais inquit duce natura nomina rebus accomodata putans, nec que uis hoc facere polle, led illum 10/ lummodo, qui ad natura rei respiciens potest ad ea no est accomo/ dare. Et polt multo. Intelligo ingt plurima Græcos a barbaris lum/ plille, quæ liquis quali græca lingua ellent deducta interptari uelit, nunqua rebus poterit adaptare, Hæc Plato.

De comodissima nominu apud Hebreos impositioe.

Vnc autem consydera, quomodo qua ipse uerbo do/ cuit, multo ante Moses neluti sapietissimus ac eloquen/

A in tistimus

1/

1

1/

2/

rif

11

el

ni

er

/د

1/

0

8

el

R

n/

æ

al

ãt

afi

11

1/

21

78

1/

## 24 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA tissimusre ipsa prestitit. Et formauit inquit deus de humo oes feras agri, & omia uolatilia coeli, & adduxit ipsa ad Adam ut uideret gd nocaretea. Omne em quod uocauit Ada animæ uiuetis, ipsumest nome eius. Cum em dicat, ipm'est nome eius, nihil aliud certe uult dicere, nisi couenienter ad natura rei nomen inditum suisse. Quod em uocatu est ingt, hoc est in ipsa natura. Nam & nome ipm Adam terrigena, aut terrena potest significare. Adam em apud Hebreos humus dicit, quisper translatione rubeam corporeace naturam si/ gnificet, ita terrigena atch terrenu, aut corporale homine hac appel latione signauit. Sed homine Enosquogappellant, quo uocabulo non terrena, sed rationale natura significant. Proprie aute si uerbii de uerbo latine exprimas, obliviscente Enos denotare vider. qualis certe natura rationalis corpori alligata efficii. Quod em uere incor poreum, divinum, rationalect est, no solum transacta recordat, sed futurore propter sublimitate speculatiois habet cognitione. Quod autem carni coniunctum est, quodos magno corporispondere p/ mitur, ignorantia obliuionecpinuoluturecte ludeore fermo Enos, id est obliviscente appellauit. Ita enim iacet 'apud quendam prophe tam. Quidest Enos, quod memor es eius, aut filius Adam, quodui/ sitas eum: quali dicat, quid est iste homo: iste dicam obliuiscens, qd tu, qui es deus, memor es eius, quauis obliviscens sit, aut silius Ada, idest terreni hominis. Ita carnalis homo Adam nomine, rationalis uero Enos appellatione fignificatur. Sic Hebreorum fermo exquili tissime nomina deducit. Plato autem hominem, hoc est Anthropen grace, a uerbo Anathrin, id est uidere atch recogitare dici opinal tur, ut sit Antropos, qui recogitat quæ uidit. Rurius Hebrei uirum heis uocant quod quidem uocabulumab hes, quod ignem fignifil cat, deducitur, ut natura uirilisignea & calida uerbo exprimat. For mina uero quoniama uiro fumpia hessa. Rursus Moses hebraicalin gua cœlum firmamentum appellauit, primum enim post incorpo/ ralem intellectualemes substantiam sirmum sensibilecs corpuses, Nomenautem dei proprie, ineffabile dicunt esse, nec ipsa mete hol minis comprehensibile. Quod uero nos deum dicimus, heloi uol cant, apud eos robur & potentiam significat, ut sit nomen dei, qual omnipotes. Plato vo deos, idest græce theos, a thein, quod eft cur/

## LIBER VNDECIMVS

reredici opinatur, stellas enim qua semper mouenturi deos appella bant. Clarorum quoque hominum appellationes no frustra esse po sitas Plato cotendit. Ita Hectora a Cratim, quod solus Troiam susti/ nebat, Agamemnona, quia ualde menin, hoc est perseueranter con stanter in rebus permansit, appellatos contendit: Orestem, quia montanus atque filuelter, immanis enim moribus fuit, cæteracy fil militer accommodare conatur. Nemo autem ita uiolenta mofayca dicere audebit, si didicerit. Cain apud Hebræos inuidiam dici(arlit enim certe ille inuidia fratris) Abel latine luctum dicere possumus, nam quia primus omnium parentibus kictum intulit, hoc nomine ab eis diuina quadam providetia fuit appellatus. Quid de Abraam dicam, qui cum cælestium corporum scientia maxime præstarer, Abraam, idest latine pater superorum corporum uocabatur, cum deus ab his, quæ uidentur ad inuisibilia protrahens. Non uocabe/ risinguit Abram, sed Abraam erit nomen tuum, quia multarum te gentium patrem polui. Sed longius modo ellet extract propolitum diligentius hæc percensere. Platonis autem testimonium no neglij gamus afferentis nonnulla nominum diuina quadam polita uirtu/ teelle. Magno inquit Itudio in ponendis nominibus uigilandum est, quamuis nonnulla eorum diviniore quadam, ghominum vir tute indita esse uideantur. Verum quod ipse paucis uerbis dixit, id Hebræorum scriptura, ac primus omnium Moses ipsius Abraam, Isaach, & Israhel nominibus re ipia divinitus factitatum edocuit. Ri susem sach interprætatur, inestabilisscilicet gaudi, quod pijs da/ turum se deus pollicitus est, synabolum geres. Huius quidem filius lacob Israhel a deo appellatus est, ab actiua uita ad contemplatiuam uidelicet translatus, Plantator enim lacob interpretatur, quasi uirtu tiscertamina peragens atcp percurrens, lirael uero uidens deum di/ citur, qualis certe contemplatiui hominis mens atepintellectus est. Non est opus longiorem esse omnia percurrentem. Cuncta enim apud eos nomína ad unguem rebus accommodata funt, ulipad ipa prima literarum elemeta, quorum quidem nomina quid grece ue/ lint, nec ipse Plato adinuenire unquam poterit, cum Iudæorum eti/ ampueri, si forte interrogarentur quid alpha, quod ipsi Aleph dieut lignificat, confestim disciplinam respondebunt. Betha uero, quod ipli

ras

gd

est

ult

od

m

OS

fi/

pel

ulo

bũ

alis

COL

fed

od

p/

OS,

she

111/

qd

dā,

alis

uili

na/

um

rifi/

Foe

lin

po/

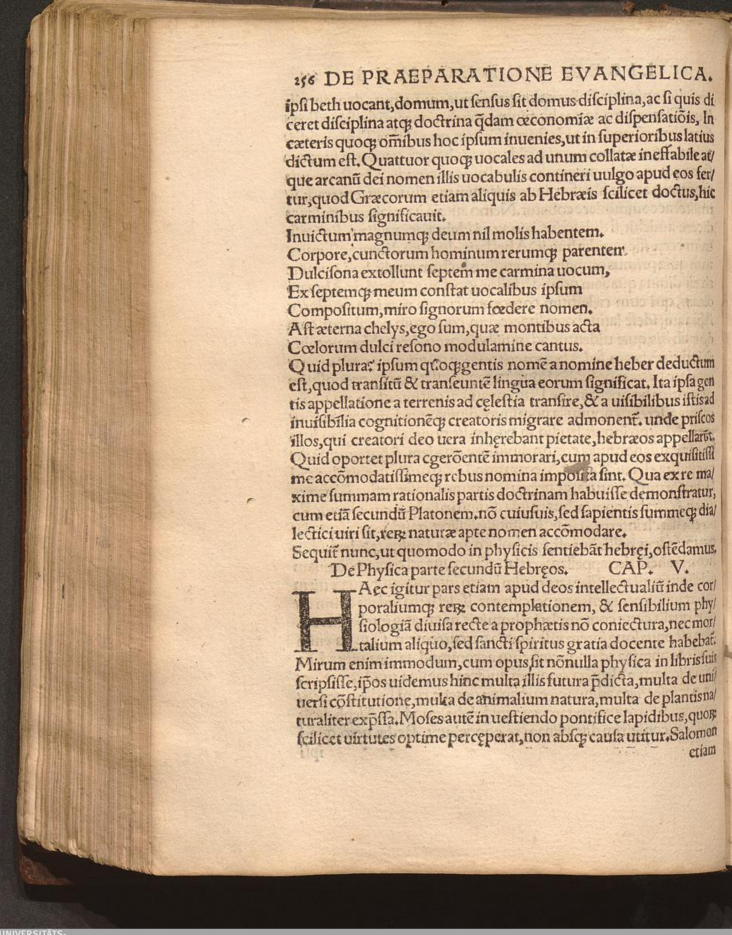
eft,

10/

uo/ uafi

ur

ere



etiam fummus phyliologus fuiffe a scriptura perhiber. Locutus est enim Salomon inquittria milia parabolas, fuerūto odæ iplius gnor milia, locutus ce elt de lignis a Cedro, q elt in Libano ulca d liopu, qamuris progredit, & locurus est depecoribus & uolatilibus coe/ li,& serpentibus,& pilcibus;& coffuebant universi audire sapien/ tiam Salomonis. Hacratione comotus, quilibrum fapientiæ perfo/ næ suæ inscripsit, lpse enim mihi dedit hore, quæ sunt scientiam, ait ueram ut scientia, dispositione orbisterrarum, uirtute elementore, initium, finem, & medietate temporum, ipione temporum permu/ tationes atoguicillitudines, stellarum cursus, anni uolutiones, natu/ ras animalium, & iras beltiage, nim uentorum, & cogitatioes homi num, differetias plantarum, & uirtutes radicum, & quæcungs sunt abscondita & inuitibilia cognoui: Omnium enimartifex sapientia docuit me.ldem rurlus fluentem corporum lub stantiam oftendes in Eccleliaste air. Vanitas uanitatum, & onmia uanitas, Quid habet amplius homo de universo labore suo, quod laborat sub Sole: Et Subificit. Quid est quod suit iphun quod suturu est. Quid est quod factum est siplum quod faciendum est. Nihil noutum sub Sole, cæte ros quoque si diligenter percurres, non expertes naturalis doctrine comperies, nec de plantis omnium quanimatium naturæ folummo/ do, uerumetiam de cœlo, ac stellis magnam peritiam habuerunt. No enim paruam in libris eorum inuentionem de Vrsa & Pleiade, de Orioneatcy Arcturo, quem Greci Booten appellant fieri, uide/ mus. Adhacde origine mundi, de omni mutatione/alterationeca rerum, de animæ lubitantia, de rationalium omnium natura, de ui/ libili atcz inudibili creatura, de uniuerfali providentia, ac pcipue pri marerum omnium caula, de cæterisco omnibus, quæ iola metis in/ spectione comprehenduntur, ita tractarunt, ut si græci uoluissent, ac potuissent, tang iuniores uetustissimam eorum doctrinam in o/ mnibus fequi, nulla protecto in re fundamentis eorum iactis erraf/ sent. Sed physiologia duplicem esse, ut diximus, non ignorates, eam quidempartem, quæ de sensibilibus est, non omnino offerenda ar/ bitrabantur, præter necessarias qualdam eius partes, utputa non ca/ sufactum esse universum, nec temere circumferri, sed deo auctore uirtutechillius inelfabili gubernati.

B De

di

In

ius

at/

er/

hic

um

gen

sad

cos

rot.

tilli

mal

ur,

dia/

rus,

COL

hy/

10r/

bat.

itus

um

sma/

10形

non

iam

## 258 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA

De intellectuali Hebræorum physiologia. CAP. VI. Eintellectualibus auté quia sunt, & quæ sunt, quo ordis ne, qua uirtute, quo discrimine disseparentur, quantum scire oporteat ad bene uiuendum, piece sentiendum per facratissimam scripturam omibus, qui audire uolunt tra/ ditumelt. Profundumautematcpoccultum rerum iftarum fenfum in arcanis reliquerunt, ut i uidelicet quærant, qui hec perspicere at/ or discere digni sunt. Plato autem in intellectualibus etiam ator in incorporalibus, siue ab illis didicerit, quando in Aegypto suit, ubi multi Hebræorum Persis regnantibus iterum a patria expulsi, exul labant, siue a seipso intellexerit, siue a deo talem cognitionem habq erit, Mosem hebræore op poetas secutus uider. Deus enim ingt ipsis manifestauit, cuius inuisibilia creatione mundi creaturis intellecta conspiciunt, aternaquipsius uirtus atque divinitas, ut excusari non pollint. Quod ita elle xbis iplius Platonis probat, nam cum exper/ fona dei Mosesscripserit, Ego sum qui sum, sic dices filijs Israel: Qui elt milit me ad uos. Quibus uerbis apte soli deo esse attribuit. Cuq ut diximus, Salomon futurum effe quod fuit, & faciundum quodfa ctum est, nec nouum aligd esse sub Sole, unde dupliciter ens partiri uidetur. Nam aliud immortale, incorruptibile, stabilecz naturain/ tellectuale incorporalece, aliud in flux u mutatione semper esse del terminat, & ut breuiter colligam, cum ad unum cuncta ludæi prin cipium referat, unum celle ablcg ortu, quod ve atce proprie appell lant ens, corporalium omnium atque incorporalium caulam. Vide quomodo no folum sensum, uerumetiam uerba ipsa Plato expilica Quid est inquit quod semper est ortum non habens? & quid quod semper sit, est autem nung: Illud certe mente ac ratione percipitur, codem semper ens modo, hocuero irrationali sensu comprehendil tur, & ortű occidit, uereg & stabiliter nung ens est, sta quod a Mol se breuiter dicif, percunctationibus latius explicauit. Sibi enimipli respondet, dicens mente ac ratione comprehendi. Illud uero Salol monis, quod fuit scilicet, quodos future est per ortum & occasum exprelle, quibus subijcit. Hæc enim omnia erat scilicet, ac erit, tem/ ·poris partes funt, quæ non recte ad æternam substantiam transferis mus, cui est solummodo ucre accomodatur. Frat aute & erit, fluent tibus

#### LIBER VNDECIMVS

tibus folum uere adaptatur. Nam quod semper eodem se habet mo. do cumincorruptibile sit atogimmobile: nec senescit tempore, nec fuilfeaut foreuere dicitur, necaliquid eorum, quæ fenfibilibus ac/ commodantur, recte illi adaptatur. Species enim iltæ fub tempore funt, quod æternitatem circulariac ordinato motu imitari uiden/ tur. Verum, ne quis male me for san Platonis uerba intelligere suspi cetur, a pelaro Pythagoreorum Numenio huius rei probationem allumam, qui sic in secundo uolumine de bono scriptum reliquit. Ageigitur inquit quantum pollumus proxime ad iplum ensacce/ damus, dicamus quiplum ensnec ung non fuille, nec ung non futu/ rum, led elle in determinato plenti tempore solum. Quod quidem præsens sic intellectum, æternitatem appellamus. Præteritum enim tempus preterit iam, & no est, futurum uero nondum est, sed uen/ turum uidetur. Quare si præteritum atog futurum ipsi enti accom/ modabitur, impossibile quoddam euenit idem esse uidelicet, & no effe: Transit enim quod suit, & nondum peruenit, quod suture est. Iplum autem ens est, erit ergo & no erit, Iplum autem ens uere est, nec localiter unqua mouebitur nec enim furfum, aut deorfum, nec ante, aut retro, nec ad dextram, aut linistram, nec circa medium mo uebitur. Satis ergo ipli conuenit, quoniam eodem modo semper se habet. Etpolt pauca. Dicam, nec me quispiam derideat, incorpo/ reæreinomenscire contendentem. Est enim nomé eius essentia & ens, necenim factum elt, nece corrumpetur, nec motum ullum iui/ cipit. Simplex pterea elt atque incommutabile in una eademog lim/ plicissima idaa constitutum, necuoluntatesua, nec ab alio cogi po test, ut ab identitate sua recedat. Plato quoque in Cratillo ait, simi/ litudine rerum nomina efle imponeda. Sit ergo nomen intellectu/ alisincorporeææternæck substantie ipsum ens. Hec maioris cuius dam inueta fuisse puto, potentioris uiri quam Plato fuit, utputa Py thagora. Plato quoch dicit. Quid est quod semper est, & ortum no haber: & quid quod semper fit, est auté nunquames llud certe men/ teacratione percipitur, hoc irrationali fensu & æstimationecom/ præheditur.factumætransijt, & uere stabiliteren nunquam ens est. Percunctatus igitur quid sit ipsum ens, absque origine ipsum esse relpondit, mutatur enim quod oritur, quod autem mutatur, æter/ B n num

L

1/

m er

a/

m

t/

in

bi

uil

pp

lis

ta

on

r/

ui

ta

m

n/

el

in

de

E.

d

r,

0/

ofi

0/

m

nl

1/

#### 260 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA.

num essenon potest. Deinde progressus aliquantulum subiscit. Si ergo ipsum ens æternum atæ immutabile est, nec exit unquama se ipso, sed eode modo semper se habet, hoc profecto est, quod mente atque ratione percipis. Corpus auté fluit, cumqu transserit, non est. Quare hoc est, quod sensu atque æstimatione percipitur, utque po pulo dicit ortum occidit, uerecon unqua ens est. Hæc Numenius. No iniuria ergo dixisse ipsum fertur, quis enimest Plato quam Mo sesattice loquens.

De Ei uerbo graco ex Plutarcho. CAP. VII.

Vautem confydera, quomodo & Mosaicæ Theologia, 184 alijs etiam uerbis, quibus deus a scriptura dicere intro/ ducitur. Ego fum dominus deus uester, & no sum mutal tus. Et prophætæilli qui dicit. Tu auté idem iple es, & an/ nitui non deficient. Confydera igitur, si Plutarchus in libro, in quo sensum Ei uerbi græci, quod in Delphici templi Prophyleis scriptu erar, quodes aut sis, aut es latine significare potest, his quæ diximus convenienter exponat. His verbis non numerum, nece ordine, nec coniunctione aliquam, nec aliud aligd imperfectum ea dictionelif gnificari exiltimo, led perfecta quædamad falutantem deum milit responsio vides una cum voce ad divinæ virtutis memoria respont dentem couertens, Irreodem em loco scriptu est. Cognosce te ipm, quod deus ad accidentes salutando conclamat, acideo uicissim nos respondentes dicimus ei, quod est es, per quam uocem quasi ueram & soli deo accommodată salutanti dei respondemus, Nobisem ue/ re esse accomodari no potest. Natura em nostra inter orti & morte coliftens, inftabilis quan & quali phantaltica cit, nam fi mentem collegeris, ac iplam comphendere oino uolueris, que admodi aqua manibus haufta, quanto magis premitur, tato citius defluit, ficmu/ tabilia cuncta, quato magis ratio persequitur, tanto magis amittit. Cum enim omnia sensibilia in fluxu sint, continue frunt atque cor/ sumpuntur, nec eadem unqua permanere possunt. Fluuium aute eundem bisintrare secunda Heracleum impossibile est. Quarenec mortalem fubliantiam, si iterato consyderes, eandem habitu elle di ces, sed mirabili comutationis uelocitate modo diffipat, modo con trahitur, imo uero non recte dixi modo & modo, cum fimul aliud affistat,

affiftat, aliud perdat, & aliud habet ab ea, Itanunquam ad effe per/ uenire potestinunqua enim generatio eius stat, sed embryo a sper/ mate, deinde infans, puer, adolescens, uir, senex, decrepitus, ac quit bullibet primis corruptis ætatibus, ad nouas ueniens, tadem omni/ no moritur. Ridiculofi ergo fumus homines unam timentes mor/ tem, qui multotiens iam mortui lumus, & læpius moriemur. Non enim extinctio ignis, aeris folummodo generatio est, ut Heracli/ tus dicebat. sed apertius hoc ipsum in nobis quoch uider. Corrum/ pitur enim iuuenis in uirum, uir in lenem, puer in iuuenem, infans inpuerum,&qui heri fuit, in eum qui est hodie, quice hodie est, in crastinum, manet autem nullus idem. Nullus enim est idem, sed in uno momento circa phantalmata unum, & communem materiam influentem ac refluentem omni momento commutamur. Quomo do enim si sumus idem alijs, nunc qui antea gaudemus? Alia modo amamus atog odimus, Alia laudamus atog utuperamus, alijs uerbis utimur, alijs passionibus mouemur, non eandem figuram, non ean! dem de rebus sententiam habentes: Non enim possibile est sine co mutatione alijs nunc quamantea comoueri, nec qui alijs atque alijs mutatur idem profecto est. Quod fi idem no est necest, sed fluit co tinua mutatiõe, sensus aut ignorantiæ ipsius entis fallitur, & esse pu tat dd non eft, gd igif uere ens elt? dd eternuelt, dd ortu no habet, quod incorruptibile, quod nu'lo tempore mutatur. Mobile namos tépus est, & mobili materia coniunctum, fluit semper, & quasi cor/ ruptionisatch generationis uas nihil retinet. Vnde priusatch poste rius, & fuit & erit, nihil omnino lunt. Quod vo ex tepore elle uide/ tur, quod adelle dicimus, & nunc dicimus, hoc ipium tang fulgur uelociter transat. Quare cum tepus mensura sensibilium sit, cum de iplum nunqua lit, apte dicemus ipla lenlibilia nunqua permanere, nec entia effe, sed gigni atq; corrumpi secundum mesurantis natu/ ram. Erat igit & erit, ipli enti accomodari non possunt. Transitum enimhac & mutatione reilignif. cant. Deus autem, li fas est dicere, necelt intepore aliquo, led in æternitate immobili, cuius nihil pri/ us, nihil potterius, nihil tuturum, nihil preteritum est: sed cum unus litens, in uno nunc illud quod est semper, repleuit. Solumigitur ipe eltuere ens, quod necluit, nec futuruelt, nec incoepit, nec cellabit, Bij &fic

Si

le

te

t.

O

St

0

æ,

0/

a/

n/

10

tũ

US

ec

11/

11

n/

n,

m

e/

te

11

12

u/

It.

1/

tē

SC

di

T

id

It,

#### 262 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA

& sic ipsum colere ac salutare oportet, aut certe ita intelligendü est, que admodu nonulli priscon dicebat, el pro es accipietes, & unum supplentes, ut sit, tu solus unum es. No em multa deus est, ut singuli nostru ex innumerabilibus sere copositis; sed unum est uere ens. Di uersitas em cum differentia in ente saciat, in ortu no entis puenit.

Quod Deus ineffabilis sit CAPVT VIII
Reterea cum Moses omnesch prophætæ ineffabilem rem
intellectuch solum percæptibilem deum esse doceant. Hu/
iuser i symbolum scriptum apud eos quattuor uocalibus
nomen dei serat, quod proferre non possunt. Consona his
em Plato in magna epistola dicit. Fabile inquit nullo modo est, sed
ex multa inhæsione inhærentiach, ut ita dixerim, circa rem ipsam &
uitæ & integritate repente, quasi ab igne accensum lumen animo
innascitur, quod seipsum alit. Hoc quidem lucis exemplum multo
prius ante Platonem Hebræore prophæta protulit dicens. Signati
est super nos sume uultus tui domine, dedisti sætitia in corde meo.
Et rursus. Et in sumine tuo uidebimus sumen.

Quod Deus unus est. CAPVT. IX.

Osesunum esse solummodo deum docuit. Audi emdi/ cit Israhel. Dominus deus tuus unus est. Plato quochin Timæo,cælum unum,& deum unum este dicithis uer/ bis. Vtrum igit recte unum cælum esse dicimus, & den unum effe dicimus, an multos innumerabilesco dicere rectius erati Vnum inquit certe figdem ad exemplar creatum est. Quod emin/ tellectiva cotinet animalia, duplicatum esse non potest. Qui & siste/ cundum aliorum consuetudinem plures nonnung esfe deos dicere uideatur, ab epiltola tamen ad Dionylium, ubi deorum nomen ea/ rum epiftolarum facere principium dicit, quas negligeter, & ad gra tiamaliorum non ex animi fui lententia fcripferit, ab unius uero dei nomine illas incipere, quas studio suisædidit, apte patet unum deu putalle. Deligno inquit epiltolare, quas cum studio mitto, & quas nonrectearbitror te meminisse. Aduertendum autem est tibi dili/ genter, quia multi a nobis literas petunt, quos repellere non pollu/ mus, Cum ergo studio, & ex sententia scribimus animi, deus princi pium epistolæ præbet. Cum autem non, non deus sed dij. In legil

# LIBER VNDECIMVS 203

bus uero a priscis id se didicisse his uerbis oftendit. Deus igitur, utapriscorum sermone accapimus, cum principium, finem, & me/ dium rerum omnium contineat, recte omnia natura perfectus deter minat, cui femper adheret iultitia feuera ultrix eopz, qui diuinam le gem cotemnunt, qua qui ad beatitudine erigif, humiliter servat. Si gsautarrogantia elatus, pecunns, aut dignitatibus effert, uel fortu/ na corporis, & iuuentæ amentia incensus, animű deturpat, & quali nullo principe ac duce, indigens, iple alis polle le pelle arbitratur: is derelictus a deo, universa cu sodalibus suis perturbat, & multis mas gnus guidem uidef, breui aute divinitus deiectus, leipm domu/ pa triameg lua simul euertit. Hæc Plato. Tu aut quod dixisti, dixit prin cipium, fine, & medium rem a deo contineri illi prophætico confe/ ras. Ego deus primus, ego etia post hæc. Qd' uero naturapersectus determinat dixerit illis similes rectitudines sciuit facies eius. Qui au tem dicitiultitia deo adherere ultricem eone, qui diuinam negligiit lege, illi confentaneum. luftus dominus, & iuftitiam dilexit. Et mi/ hi uindictă, & ego ulciscar dicit dominus. Quod humiliter deo ad/ hæret, qui ad beatitudinem erigitur, illi compar eft. Post dominum deti tuti ambulabis. & denice quoda deo derelinquat, garrogantia effertur, illi omnino quadrat. Deus superbis resistit, humilibus aute gratiam præbet. Et lætitia impiorum calus lingularis. Sed hæcqui/ dem de uno Deo dicta sufficiant.

De Verbo. CAPVT. X.

Vnc de unigenito filio dei, que uerbum dominu & deu ex deo Hebræore scriptura esse denotat, dicendum est. Moses igitur apertissime domini appellationem bis possibilitationem dei significationem in messa domino ignem & sulla sulla sulla sulla sulla destribilitationem dei significationem in messa destribilitationem dei significationem sulla sulla

B iiŋ &fa/

n

li

)i

n

1/

IS

is

d

10

0

ű

0.

r/

V

ei

ũ

IS

if

#### 264 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA.

& fanauiteos. Filius etia eius Salomon, uocabulo fapientia pro uo/ cabulo uerbi usus, hæc ex persona ipsius sapientiæ dicit. Ego sapien tia confilium atca cognitione fabricata fum. Et post pauca, Domi/ nusposseditme in initio uiarum suarum antequam quicqua face/ ret a principio. Ab eterno ordinata fum, & ex antiquo antequa ter/ ra fieret. Nec dum montes graui mole constiterant, ante collesego parturiebar. Quando præparabat celos aderam. Et alibi. Est in illa spiritus intelligetiæ, sanctus, unicus, multiplex, subtilis, mobilis, dil cretus, incoinquinatus, omné habés uirtutem, omnia prospiciens, per intellectuales omnes spiritus mundos atos subtiles ingrediens, omnibus enim mobilibus, mobilior est sapientia, transit autem in/ grediturce per omia propter munditiam. Vapor enim uirtutis del, & emanatio gloriæomnipotentis sincera, & ideo nihil inquinatum in illa incidit. Fulgor enim est lucis æternæ, & speculum immacula tum dei maiestatis, & imago bonitatis illius, attingit aute a fine ulq ad finem fortiter, & disponit omnia suaviter. Hæc a priscis ludæon authoribus modo fufficiant, Phylonem etiam audias, quamuis non recte in omnibus: dilucidius tamen hæc ita exponentem, ut iuregs credere possitinon alium elle scripturæ sensum g Ecclesia prædicat in libro enim quem inscripsit, quod peiora soleant melioribus insul tare his verbis usus est. Decet omes, qui scientiam querunt, addeti patrem mentem erigere. Si yo nequeunt ad imaginem, faltem eius scilicet uerbum sacratissimum. Item in eodem. Et si nondum aliquis filius dei appellari dignus est, studeat tamen ad primogenitum eius uerbum Angelis omibus antiquis, & quasi principem angelorum in ultione fequi. Origo enim & deus, & uerbum, & imago, ad qua homo creatus est, & Israhel iudeus appellar. Quare paulo ante pro/ fulior ad laudes eorum fui dicunt, omnes nos unius hominis filios effe. Nam & finondum digni fumus exiftimari dei fili, fumus tame perpetuæ imaginis eius uerbi uidelicet facratisfimi. Dei enim ima/ go est uerbum antiquissimum. Percepimus etiam a quodam Moli fodalium dictum esse. Ecce homo, cui nomen est oriens, noua inau ditacpappellatio, necrei coueniens, si exanima & corpore homine dici putabis. Sin uero incorporalem illum, qui dittinam habet for/ mam intelliges, commodissime orientis nec nomine appellatus elt.

Huncenim primum filium pater omnium oriri fecit, que alibi pri/ mogenitum nominauit. Filius quocs patris vias imitatus, & ad pri/ mitiua illius exemplaria respiciens, species rerum formauit. Nunc Platonemaudiamus, qui huiulmodi uerbis in Epimenide uluselt. Laudem autem non quidem, alij anno, alij mense, alij nullo in tem! pore, in quo polum suum transcurrit mundum. Vna efficiens, que uerbum illius ordinauit, quod rerum omnium elt divinissimű. Et in epistola in tressibi amicillimos, Hemiam dico, Horastum, & Co riscam his uerbis cautissime sacratissimum hoc dogma illis comme/ dauit. Hanc inquitepistolam omnes tres una legetis, uel ad minus duo comuniter, totiens quotiens poteritis. Oportet em uos uti hac lege iureiurando confirmata diligentia eleganti, & studio eiusos so rore doctrina, ut per deum principem omnium plentium & futu/ rorum, & per patrem & caufam principis & dominii uretis. Que fi recte philosophani, clare quantu homini catingere potest cogno/ scemus. Nonne tibi uider Plato Hebræorum scripturis insudasse: Vndenancy ipse quem ab Hebræis discere posset, patre & dominu deum appellare, ac deum principis & domini patre nominare. Aut quisunquam apud Græcos a divinissimo verbo mudum dixit esse ordinatum: Quodsi Platonicorum teltimonio philosophi senten/ tiam confirmaricupis, Plotinum audi, quid in eo libro dicat, quem detribus hypoltatibus, a quibus omnia principium habent, infcri/ plit. Mundum inquit hunc sensibilem, li quis admiratur magnitudi nem, pulchritudinem, & perpetui motus ordinem confyderans, & deos qui funt, in eo alios uitibiles, alios inuitibiles, dæmonas etiam animalia, plantas, cæteracy omnia ad primitiuum exemplar mente alcendat, & ibi cuncta intellectualia contempletur, eorumen omni/ um æternam mentem atcy sapientiam præsidentem. Et paulo post lubiungit dicens. Quisigitur hunc genuit ille simplex scilicet, qui antehuncest, qui causa est, ut ille sit, & tantus sit, qui numerum fa/ cit. No enim numerus primus est, ante dualitatem enim unum est: deinde dualitas est ab uno nata. Et progressus aliquantulum addit. Quomodo igitur, & quid intelligendum elt circa illud, quod Itabi le maner: Splendorem scilicet ex illo, ex illo autem manente: sicut iplendentem lucem ex Sole, ita ex eo semper profluentem. Ex ma/ B v nente

01

en

11/

19

21/

70

la

il/

18,

18.

n/

ei,

m

ıla

d

R

on

at:

ful

eti

LIS

113

m

uā

01

OS

nē

12/

ile

au nê

17/

ft.

#### 266 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA

nenteautem universa etiam quæ sunt, ab ipso inquam manente pro grediuntur, & ab eius uirtute substantia eorum necessario depeni det.lmago igitur primitiui est, unde nata est. Sic ignis caliditate sua, & nix frigiditatem non in se solummodo continet, sed extra etiam produxit, maxime autem quæ odorem emittunt, isti rei testantur, quæ donec funt, emittunt quidem circa fe, quo qui propinqui funt perfruuntur, omnia etiam quæ perfecta funt, generat. Quare quod femper eft, & semper persectum est, semper generat, & quodex eo general perpetuum est, quamuis & minora etiam giple sit generat, Quid igitur oportet de perfectissimo dicere, aut de maximo postal lud, maximum autem & secundum post illud intellectus est, intelle ctusem intelligit, & eget illo solummodo, illudautem hoc no eget, & guod a summo intellectu natum est, intellectus est. Melior aute omnibus intellectus est, quonia omnia post ipsum. Et post pauca. Amatautem omne, quod genuit, & maxime quando fola funt gel nerans & generatum. Quando autem etiam optimum est, illudgo genuit necessario cuillo simul est, utin eo solummodo, quod alius eft, separetur. Imagine enim illius intellectum este dicimus, & pro/ gressus subijcit. Idcirco etiam Plato, terna omnia esse circa rege dil cit, primum circa prima, Deinde circa secunda, & tertio esse tertia, ipfam quoce caufam rerum patrem habere dicit, caufam rerum in/ tellectum appellans. Creatorem enim intellectum effe cenfet, & ab hocanimam elle creatam in illo cratere. Cum i gif caula intellectus sit ipsum bonum, quod ultra intellectum, & ultra substătiam est, pa tremeiusappellat. Multis autemin locis ipfum ens, & intellectum iplum idæam nominat. Cognouit igitur Plato ex iplo bonu intelle ctum elle, ex intellectu uero animam, & fermones hos non elle in/ anes, nec modo, sed a priscis reportbus no ita explanate dictos, poste riores autem fermones expolitionis pacto elle factos. Testibus uel ro, quod hac opinio prisca sit, scriptis ipsius Platonis utemur. Hac Plotinus, Numenius etiam in libro de Bono, his uerbis utitur. Qui de primo atque secundo deo quicquam intelligere gliscit, singula prius ordine distinguere debet, aliter enim sui studii thesaurum et/ fundit, quod ne patiamur deo huius orationis duce inuocato, ut co gitationis nostræ thesaurum cliceat incipiemus. Orandum au/

temprius est, deinde distinguendum. Deus primus quidem, cum infemetiplo lit, indivilibilis ac simplex est. Deus autem secundus & tertius unus elt, & materiæ, quæ dualitas elt inhærens unit eam, quamuis disseparetur ab ipsa, quæ tota cupit & fluit. Et post paul ca/Nec enim oportet inquit deum primum creare, led creantis dei patrem elle. Et progressus aliquantulum, Primu inquit deu rege omnium ab omni opere cellare oportet. Creatorem uero deum omia gubernare dicimus, a quo interiora mens mittitur ad omnia, quæ ad communicationem illius ordinata funt. Cum igitur ad nos conueríus deus respiciat, nos tum iplius radijs fit, ut uiuamus, corpora quoque alantur ac uiuant. Cum uero in altitudinem iu/ am deus leiplum conuertat, tunc corpora quidem extinguuntur, mens uero uiuit uita beatiore. Ista illis plalmistæsimilia funt. Quam magnificata funt opera tua domine, omnia in fapientia fecilti, im/ pleta est terra possessione tua. Omnia a te expectant, ut des illis escam in tempore. Dante te illi colligent, aperiente temanum tuam omnia implebunt bonitate. A uertente autem te faciem turbabun/ tur, auferes spiritum eorum & deficient, & in puluerem suum reuer tentur. Emitte spiritum tuum & creabunt, & renouabis faciem ter/ ræ. Quid enim hæcab illis differunt, cum philosophus alterat. Ret spiciete deo uiuunt iplius radijs animalia, conuerlo autem in luam altitudinem extinguunf. Cum rurlus falutari doctrina Saluator no/ ster prædicet. Ego sum uitis & pater meus agricola est, uos palmi/ tes. Audi quomodo Numenius consentanea istis scripsit. Quemad modum inquit agricolæratio quedam eltad plantas relata, hoc mo do se habet primus deus ad creatorem. Primus enim cum semen o/ mnisuitare sitres omes seminat. Creator uero plantat & distribuii; transferrez ad lingulos nos, quæ inde iacta funt. Et aliquantulu pro/ grellus, ut oltendat quomodo secundus deus à primo est. Res qui/ dem humanæ inquit ab eo qui dat, ad accipientem transcunt, divil næ uero a deo dantur, & ab eo non ablunt, quale quid scientia est, quamqui accipit, melior factus est, qui autem dedit, nihil amisit. Lu cerna etiam ab alia lucerna fic accenditur, ut prima non extinguar, Materia enim alterius ab igne alterius accenditur, Sic & scientia nonrecedit a dante, & tamen in accipiente transluit, cuius causa hu mana

10

n/

ıã,

m

Ir,

nt

bd

eo

at,

til

lle

et,

ıtê

ca,

re/

qď

US

0/

di/

ia,

n/

ab

us

Da

lle

n/

te

el

ec

UŽ

la

1

0

1/

### 168 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA. mana non est. Substantia uero quæscientiam habet, idem est apud deum datem & apud accipiente. Idcirco Plato quogi a Prometheo in homines magno quodam splendore ignis sapientiam uenisse ass firmat. Et post pauca. Alia inquit primi dei uita est, alia secundi, pri mus enim stat, secundus autem mouetur, & primus in intellectuali/ bus, secundus in intellectualibus & sensibilibus. Nec mireris de his uerbistmirabilius enim illud est, quod modo dicam. Nam statum etiam primi motus affero effe innatum, a quo uniuerfi ordo, status) colempiterous & falus in res omnes transfunditur, Idem in fexto, Nam quoníam non ignorabat Plato, creatorem ab hominibus for lum cognosci, primum auté intellectum, quem ens iplum appellat, omnibus esfe ignotum, idcirco his utitur uerbis, quasi magna uoce clamet. Quem putatis intellectum o homines, non est primus, sed alius ante ipium eit maior atque diuinior. Et aliquantulum progre fus. Gubernator inquit cum in pelago feratur clauo inhæres guber naculo fedendo dirigit nauem, oculi uero eius & mens in altumad æthera tendunt. sic uia nauiganti per maria, per celum dirigif. Non alio modo creator ne materia repellaf, aut defluat, harmonice ipam ligauit, & tanqua naui in ipfa infidet, & harmonice dirigit per ida/ as, quali per clauum gubernans, respicitor non in calum, sed in del um superiorem, quem speculando discernendi uim accipit, quem defyderando motionem recipit. Hæc illis similia sunt. Nihil potest filius a seip o facere, nisi uideat patrem facientem. Ita Platonici o/ mnes, & ante Platonicos ipse Plato ab Hebræis ea nomina uiden/ tur habuille, quibus excelluerunt. Nam & finon recte intellexe runt, uerbistamen suismanisesti sunt cunca ab Hebrais accapil se. Vnde Amelius quoce illustris inter iuniores Platonicos, quauis Ioannis Euangelistæ nomen cælauerit, barbarum ipsum, quoniam ludeus fuit appellando, uerbis tamen eildem fere utitur dices. Hoc profecto erat uerbum, quo ea que funt, facta funt, ut Heraclitusetia diceret. Quid etia iple barbarus putat in ordine principi, atcg digni tate constitutum apud deum esse, & deum esse, per quod universa simpliciter esse producta, in quo qua uiuunt, uitam habent, &in corporea ipum cadere, & carnem indutum homine ita uideri, utna turæ dignitas non lateat, quare rurfus refolutum in deum redire, · & deum

& deum talem effe qualis fuit antequa in corpus carne & hominem deduceret. Hacem no occulte, sed aperte ac nudo capite, ut dicit, a Barbari ludæi Theologia trāsposita sunt. Barbarum enim nemi nemalium certe hic, qua Saluatoris noftri euangelista loannem ap pellauit, qui euangeliutic incipit. In principio erat uerbum, & u r/ bum eratapud deŭ,& deus,erat uerbû,Hoc erat in principio apud deum. Omnia per ipum facta funt, & sine ipso factum est nihil. Qd factum elt in ipo, uita erat, & uita erat lux hominum. Lit lux in tene! brislucet. Et uerbum caro factum est, & habitauit in nobis, & uidis mus gloriam eius. Sed alium etiam ab hebræis theologum audias. Quidelt ingt imago inuisibilis dei, totius creaturæ primogenitus, in quo creata funt omnia, q in cælis, & quæ in terra funt, sue uisibi/ lia, siue inuisibilia. Sed q de silio dei dicta a Platonicis sunt. ad hoc ula procedat. Cum auté scriptura Hebræone cum patreac filio spi ritum numeret, ac beatissima sanctissimames trinitate unum deum elle lignificet, quod expressius ecclesia & sentit & pdicat, operepre cium est audire, in quo enigmate Plato ad Dionysium scribes usus elt. Dicendum inquittibi enigmatice cenleo, ut li epiltola excidat, qui legant non intelligant, lic em res se habet, omnia circa rege uni/ uerli funt, illius gratia cuncta funt, ille caufa bonose omnium eft, fe/ cundo circa secunda, & tertio in tertips. Hominis igit anima discere glilcit,quænamista sunt,tradif enim ad comparia eius,Hæc, g Plat conem exponunt, ad primii deum, & ad secundam causam, atcpter/ tiam, qua mundi anima elle dicunt, pertinere arbitrant, tertium em deum mundi animă esse dicunt, diuina do scriptura patre & tilium & spiritulanctum unum renz omniu principiu elle contirmat.

De Bono. CAPVT. XI.
Vnc de bono quidscriptura, qd platonici dicant perscru
temur, Scriptura igitur ipsum bonum nihilaliud esse do/
cet, quam ipsum devi. Bonus enim inqt dominus omni/
bus sustinentibus eum. Et costitemini domino quoniam
bonus, quonia in saculum misericordia eius. Et Saluator. Cur me
inquit dicisbonum: Nemobonus nisi unus deus. Plato ause in Ti/
mao. Dicamus inquit, qua de causa uniuersum hoc a creatore pro/
ductum est. Et confestim subiungit. Bonus erat, bono uero nulla
unquam

A.

ud

09

at/

pri

di/

his

m

ui

to.

for

lat,

300

led

ref

ber

ad

lon

da/

de/

em

eft

01

en/

xe/

oil/

uis

am loc

tiã

gni

ria

in

## 270 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA unquam inest inuidia, quare omnia gmaxime similia sibi facere uo luit, Et in libris de republica, Sol quoquinquit uisus quidem no est, causa do ipsius sicest, utab eo ipso uideatur. Sic puta me dicere bo/ ni emanatione: genuit enim simile sibi, quodo; ipsum in intellectu/ alibus estad intellectum & intellecta, hoc invisibilibus ad uisum & uisa. Et post pauca. Quod igitur ueritatem rebus cognitis præbet, & cognoscenti cognoscendi uirtutem, idaam esse boni crededum est. Et rursus. No enim rebus, quæ oculis cernuntur, uim qua uide/ antur, folummodo a Sole præberi cocedes, uerumetiam generatio/ nem, crementum, alimentum: cum Sol ipse generatio non sit. Sic igitur etiam rebus cognitis, non folum ut cognoscantur sibi abono inest, uerum etiam esse & substantiam ab illo habent, cum tamen ipfumbonum fubstantia no sit. sed omnem substantiam tirtute su excedat. His verbis Plato sentetiam suam manifestissime aperit, qu' intellectuales etiam substantiæ a bono, id est a deo habent, ut sint, & substantia sint. Bonum autem ipsum ultra omnem substantia cen/ fet, Quare non funt deo confubstantiales intelligentiæ, & cumelle atcp substantiam a deo acceperint, create profecto funt. Que au/ tem creatæ funt, nephaserit deos putare, cum etiam natura iplum bonum non sit, quod uni soli uere, atque per se bono attribuit. Sed Numenium rurfus Platonis sensum de bono latius exponetem au/ diamus, Corporalia inquita fignis & fimilibus quibufdam compre hendere possumus: ipsum uero bonum a nullo insito signo, neca ii militudine sensibili comprehendi ullo modo potest. Quarenecesse est, quemadmodum si quis inspecula sedens, par uam nausculam so lam in magno pelago inter undas acutie uisus uno intuitu perspel xerit, ficlonge a fensibilibus iumentis, quali specula sedentem 10/ lum, ita utnihil penitus magnum, aut paruum perturbet. Seddiul na quædam omnium desolatio sit, ipsum bonum profunda tranquil litate ac pace quærere. Inuehitur enim & inhæret substantiæ quali nauiculæ. Si quis autem sensibilibus detetus ipsius boni quali phan talmatibus mouetur, acideo putet bonum iplum prospexisse, uehe menter peccat. Nullum enim phatalma iplius est. Via igitur atque ratio intelligendi boni optima est, ut primum sensibilia omnia nel gligantur:Deinde, ut in disciplinis numeri ipsi inspiciantur, ac inde intelli/

#### LIBER VNDECIMVS

intelligendum ipfum ens elevari. Hæc in primo libro de Bono. In quinto uero. Si est inquit substantia & idæa intellectuale quid cu/ iuscaulam intellectum elle cocellum elt, lequitur ut intellectus ilte folus sit ipsum bonum. Nam si creator deus generatiois est, satis est utiplum bonum lubitantiæ principium lit, cui quidem bono crea/ tor deus proportionalis est, cum sit imitator eius, substantiæ autem generatio proportionalis, imago enim est eius, & imitatio. Quod fi creator generationis bonus est, erit substantiæ creator bonum iplum lubstantiæ consitum, Cum enim duplex secundus sit ipse, & mundum & idæam eius facit cum sit creator. Quattuor ergo sunt, primus deus, qui est ipsum bonum, inuitator eius, qui omnium cre/ ator est, qui est bonus. Essentia uero altera quidem primi, altera ues ro fecundi, cuius imitatione est pulcher mundus boni participatio/ ne ornatus. Sic Plato bonum primo deo folummodo tribuit. Nam fibonus fecundus deus est, a primo tamen bonus est. Separata ue/ ro, & indiuerlis hæc libris poluit. Seorlum enim circulare creato/ rem appellauit, dixitog in Timæo, bonuserat. In libris autem de re/ publica ipfum bonum boni esse idæam censet, ut sit creatoris idæa ipsum bonum, qui participatione solius primi bonus esse probatur. Sicut enim homines dicuntur hominis idæa, ut ita dicam, impressa, & boues bouis. Sic cum creator fit bonus in participatioe primi bo/ ni. Primus intellectus idaa eius erit, qui est ipsum bonum; qua cum ita se habeant, hunc mundum necesse est imaginem non esse alicuius. Intelligentias enim omnes illud in se ipso continet, sicut hic mundusnos, Hæc Plato in Timæo, quorum sensum ab eo libro Di dymi fumam, quem inscripsit de placentibus Platoni. Determi/ nata inquit lenlibilium exemplaria, idazas appellat, ex quibus sci/ entiam & diffinitionestieri centet. Preter enim omnes homines ho minem quendamintelligi, & præter equos omnes equum, ac com muniter præter animalia animal, nec generabile, nec corruptibile, utquemadmodum ab uno ligillo multa lignantur, & multæ uiri/ lestiunt inde imagines. Sic atingulis lenfibilium idæis multa for/ mantur. Elt autem idæa perpetua fubstantia, causa, & principium, utingularia talia fint, qualisipla est, & quemadmodum primitiva tentibilium exemplaria ad hæc corpora præcedunt, lic quæ omnia in fe

uo

ft,

00/ tu/

8

et,

im de/

10/

Sic

no

ien

lua

,8

en/

Te

au/

m

ied

au/

ore

11/

ffe

fo

pe/

10/

uil

ud

ali

an

he

ue

nel

ide

#### DE PRAEPARATIONE EVANGELICA. in fe ipfa continet, pulcherrima atq; perfectiffima huius mundi ex/ emplar est, ad quama creatore deo ab universa substantia mundus simillime formatus est. Hæc Didymus ex sentetia Platonis, qomia multo altius sapientissimus ille Moses, a quo hæc isti detorseriit bre villime colcriplit, qui ante hunc Solem, & stellas, & calum vilibile, &d firmamentű appellat, ante aridá hanc terrá, ante die & nocfe, hác luce alia, & die & noche alia a deo do creatorecomniu facta fuille ostedit. Propheta acpinuisibile Sole ostendes, oratioe deo accomo data. Timetibus inquit me Soliustitiæ orietur. Ipsam gog iustitiam non dico qualitatem aliqua, sed qualitatiscreatricem Hebræomile propheta lignificauit, cum de deo dicat. Quis fuscitauit ab oriente iustitiam, uocauit eam in facie eius? Verbu quoch in prioribus cre atorem ab Hebreis appellatu oftendimus. De quo quidem uerbo hæc apud eos feruntur. Qui natus est nobis sapientia a deo, iustita, & fanctimonia, & redemptio/dicif enim, & uita, & fapientia, & ue/ ritas, & omnia substantialiter. Subsistit enim & sapieria hæc, & uer/ bum hoc, ut ab Hebræorum scriptura docemur, quamuis Phylo iudæus scripturæ interpres ac expositor aliter sentire uideatur, que non est alienum audire. Deludeis secundum Mosem ex Phylone. CAP. XII. I quis uoluerit ingt lignificatioribus uti uerbis, nihil aliud in tellectualem dicet elle mundum, g dei iam creantis uerbum. Nihil enim aliud ciuitas illa intellectualis eft, \( \text{g} \) creatoris rano creare iam cogitantis, quod dogma Mosi non meu est. Aper te nance scribit ad imagine dei homine elle formati. Quod li pars imago imaginis eft. & universus iste mūdus sensibilis ad exemplar diuinæimaginisfactuseft:primitiuum ergo sigillum,quod intelle ctualem mundum appellamus, ipfum exemplar est. Primitiua idza idæarum omnium dei uerbum. In principio auté dicit fecille deum cælum & terra, no lecundum tepus principium intelligens, ut mul tiputant. Non fuit enim tempusante mundum, sed aut cumipio,

aut post ipum. Mensura en im motus tepus est, motus aute remota, prior esse non potest, sed aut posterior, aut simul. Quare necesses tempus aut post mūdum, aut una cum eo factum suisse. Relinquis ergo principium hic numeri esse intelligedum, ut in principio pro

primi

primum accipiat. Et post pauca. Primum igitur cælum fecit incor/ porale, & terra inuilibilem aerisidaam & uacui. Quorum alter tef nebras, niger enimaer ex natura est, altere abyslum appellauit. Va/ cuum enim profundiffirmum & effuliffirmum elt. Deinde aquæ at/ quespiritus incorporalem substătiam, & denice septima lucis, qua etiam incorporalis & intellectualis Solis exemplar, & omnium stel larum fuit. Duo autem, spiritus scilicet, & lux digniora vident. Al/ terum enim dei nominauit, ga spiritus uiuacissimus est, uitæ autem deus causa est, alteram autem ualde bonam esse affirmauit. Tanto enim intellectualishux uilibili hac fulgetior elt, ut mihi uidet, quan/ to Sol tenebris, dies nocte, & intellectus totius animæ dux oculis corporeis. Inuilibilis autem & intellectualis illa lux diuini uerbi est imago, quod generationem eius lucis explicuit, quæ elt supercæ/ leftis stella, sons sensibilium stellarum, aqua Sol, luna, cæterægs stel læpro uirtute fua fulgorem hauriunt, qui fulgor fimplex atque fin cerus tantum denigraf, posteag immutabilia transierit, quatum ab intellectualibus sensibilia distat. Nihil enim sincerum est core qua fentiuntur, quoniam uero luce facta, tenebræ abierunt, & termini utriules spacifixi sunt certis uespere & mane. Spacium temporis, quod hinc effectum tuit, diem nuncupauit, & diem non prima, sed unam, quæ dicta eft propter intellectualis mundi folitudinem, qui unicam habet naturam. Et sic quidem incorporalismundus absolu tus est, diuino uerbo coltitutus, ad cuius exemplar lenfibilis creaba tur, cuius primam partem atcz optima calum effecit, & firmamen/ tum appellauit, quia corporeum est. Natura enim firmum atcg solif dum corpus est propter trinam dimensione. Nulla em alia corporis folidiates firmi notio est, quam trina dimensio, lure igitur ira nomi/ nauit, ut ab intellectuali atcp incorporeo. sensibile, hoc est corporett distingueret. Hæc Phylo, quibus consentanea. Clæmens quoq; no lter in fexto dicit. Mundum inquit philosophia barbara alium intel ligibilem, alium fensibilem centet, alterum primitiuum, alterum bo ni exemplaris imaginem, & intelligibilem quide unitati attribuit. Senlibilem uero fexadi, connubium enim a Pythagoreisfexas dici/ tur, quia foecundus numerus est. In unitate igitur cælum inuilibile tactum est, & terra sancta, lux intellectualis, ln principio enim fecit

A.

ex/

dus

mia

bre

oile,

hãc

ille

mo

iam

eille

ente

cre/

rbo

itia,

ue/

uer/

iylo

que

in/

um,

atio

per/

pars plar

elle

dæa

nul/

plo,

eest .

quit

pro

inu

## 274 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA

deus cælum & terram, & terra erat inuisibilis. Et subiungit. Et dixit deus: Fiat lux, & facta est lux. In sensibilis autem mundi creatiõe, so lidum creauit cælum. quod uero solidum est, sensibile etiam est, ter/ram inuisibilem & luce. quæ cernitur. Hæc latius diximus, ut osten damus idæas animalium in intelligibili mundo positas, a quibus sensibilia ista secundum Platonem creantur, ab Hebræorum scriptura esse deriuata. Vnde etiam didicit Plato, incorporeas uirtutes & bo nas, & contrarias esse.

Ab Hebrais didicit Plato contrarias esse uirtutes.

CAPVT XIII.

. Cribit enim in Decimo de legibus. Si omnia, qua quo uolit mouentur anima gubernat, quare cælum etiam ab anima gu bernari non dicimus; Certe inquam dicendum est. V numne igitur, aut plures: pauciores inquam duabus, benefactrice la licet atos contraria ponendænő funt. Et post pauca. Cőcesfum iam hobisest multarum bonarum uirtutum cælum esse repletum, con/ trariis etiam no uacare. Vnde nobis bellum ablog fine indictumelt, in quo agendo patrocinio nobisopus est. Auxiliatores aute nobis di & dæmones funt, nos uero possessio quædam sumus deorumat dæmonum. Vnde ista Plato admuenistic ego quidem nescio aliud præterg, quod mille annisante tuam ætatem uulgo apud Hebreos hocdogma ferebatur. Scribitur enim. Et uenerunt angeli dei utco ram deo affisterent, & diabolus uenit in medio ipsore. Diabolum quide contrariam uirtutem, angelos autem bonos appellauit, quas & uirtutes bonas, & spiritus divinos, & ministros dei scriptura not minat. Quifacit dicens angelos fuos spiritus, & ministros eius ignis flamma. Bellumetia a cotrarijs nobis inferri feriptura fignificat di cens, No esse nobis hancluctatione adversus carne & sanguine, sed aduersus principatus, potestates, & principes huius mūdi, aduersus spiritualianegtiæin celestibus. Cum auté possessione nos deore & dæmonum censeat, illud mosaicum traduxisse uidetur, quo dicitur Quando altissimus gentes partiebat, disseminauit filios Adam, & constituit terminos gentium secundu numerum angelore dei.

Quod animi quocp immortalitatem ab Hebræis Plato didicerit. CAPVT XIIII.

Atde

# LIBER VNDECIMVS 275

Sunul

T de anime autemimmortalitate Mosem est secutus, qui primus immortalitate effe docuit, cum eam imagine effe dei,imo uero ad imaginem dei elfe alleruerit. Et fecit in/ quit deus hominem, ad imaginem dei fecit eum. Et distin guens in corpus & animam hominem, lubiungit. Et lufflauit in fa/ ciemeius spiraculum uita, & factus est homo in animam uiuetem. Principem uero este hominem atogregem omnium, q in terris funt oftendit dicens, Et dixit deus, Faciamus hominem ad imaginem & similitudinem nostram, & præsit piscibus maris & uolatilibus cæli, & bestifs, universegterræ. Et creavit deus hominem ad imaginem & similitudine suam, ad imaginem dei creauit eum. Quomodo au/ temaliter imago dei, & deo similis erit, quam secundum intelligen/ di uim: Sed Platonem quoque audiamus, ut quam bonus mofaicæ fcripturædiscipulus fuerit, no ignoremus. Scribit enim in Alcibia/ de. Habemus ne aliud melius atop diuinius in anima quam illud est, quod fapit at quintelligit, nihil prorlus hoc, ergo illudest, quad deo simile est. Quod si unusquisquin seiplo cognouerit, deum quoque no ignorabit. In libro uero de anima. Duo inquit genera rerum po nenda funt, uisibile atque inuisibile, quorum alterum scilicet inuisi/ bile eodem se semper modo habet, alterum uero nunquam se habet eodem modo. Nostri quoca alterum corpusest, alterum anima. Et corpus quidem uisibile, anima uero inuisibilis est, & quando corpo re utitur ad confyderandum aliquid (utitur autem aut uidendo, aut audiendo, aut omnino fentiendo) tunca corpore ad hæctrahitur, que nunquam eodem modo se habent. Quare fit ut erret, turbetur, acquasi temulenta deliciat. Quando autem per se ipsamaliquid co syderat, tunc ad immortale, sincerum, sempiternum eodemos mos do semper le habens, seipsam erigit, & quali quædam emanatio eiusad illudredit. Quando ad seipsam redit, & tuncaberrore cess sat, & eodem modo semper se habet, quia sempiternum attingit, quæ passio animæ prudentia nuncupatur. Valde inquam recte & uere dicis o Socrates, Tunc Socrates, Vtri ergo tibi uidetur cogna/ tius atque similius est esse animas Eine quodeodem modo se ha/ bet, an rei mutabilis. Primo inquam omnino. Cum autem ad servi endum corpus, ad principandum animam natura finxerit, nonne C'n hac

A

Kit

fo

115

en

ra

00

lűt

gu

ne

**sci** 

m

m/

ſt,

218

ac

ud

03

co

129

01

113

11/

ed

US

80

II.

82

## 176 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA.

hac etiam ratioe cum principari diuinum sit, servire aute caducum atch mortale, manifestum est deo anima similem esse: Omnino ita est Cebes inquit. Si ergo ita est o amice Socrates intulit nonne ut corpori conuenit mori atq dissolui, sicanima coueniet nunquam moriator dissoluis Quod cum Cebes concessisset. Si ergo ingt So crates munda nihil a corpore fecum contrahens decesserit, gauide licet feipfam quantum poteratin corpore colligebat, femperos cor/ pore contempto, de morte meditabatur, quod nihil aliud eft quam recte philosophari. Meditatio enim mortis philosophia est, ad simil lemnaturam inuifibilem, diuinam, immortalem, prudentemq pro/ fecto uera beatimidine fruitur, ab omi errore, itultitia, terrore, aliff thominum malis liberata. Sin to immunda maculisco plena exil erit.ga corpus dilexit & coluit, ab eo & uoluptatibus eius adeo ab/ lecta, ut nihilaliud bonum putaret, quam quod corporeum est, qu uero intelligibile est oderitatos fugerit, lincera in seipsa no est. Hat Plato. Quæ in primo ad Boethülatius exponit Porphyrius dicens Firmam certamog rationem eam Plato putauit, quæ a similitudine aliquorum uim accipit. Nã si deo immortali similis anima est, quo/ modo etiam ipfa ficut exemplar fuum immortalis no erit: Cumen duo quædam aperte opponant, querit cui oppositore adhereat and ma, qui optimus demonitrationis modus in his rebus inuenitur. Et quamuis a prima ætate ulch ad senectute multa contra rationem fal ciamus peccantes, tamé quia uere rationali deo in multis similisani ma est, rationalis esse ab omnibus creditur. Cum igitur duo aperte opponi cocedantur, immortalis uidelicet atcp divina natura, & ter/ reltris atca corruptibilis: dubitatur autē a nonullis, cuius partis ani/ ma sit, A similitudine putavit Plato, veritatem esse quærendam. Et quonia non lensibili & mortali corpori, sed uiuo & immortali deo secundum operationes similis est, hinc similitudinem etiam in sub/ Itantia quandam habere, ac inde immortalem esfe ratiocinatur. Na ut quæ irrationalia funt statim a diuina substantia, cum sint cadul ca & instabilia, longe abelle uidentur, sic certe consequensest, qua operatione intelligendi coueniunt, ea immortalitate quoqu substan tiæ conuenire. Quoniam enim substantia conuenium, idcirco etia operatione conveniunt. Fluunt enim a substantia operationes, ac qdam

guzdam eius funt emanationes. Nam si simillima deo anima est, gd opusest pluribus uerbis ad demonstrandam immortalitatem eius? Non enim divinis operationibus uteretur, nili etia ipa divina esfet. Nam & fi cum in caduco mortalica corpore defolia fit, continet ta/ men & uivificat illud divinam fuam oftendens fubitantia, nec pon dus corporiseam omnino dencere potest, quomodo si e corpore li/ berabif, aura fira species non perfulget. Aut quomodo ipsa immor talis non erit, cuius plentia corpus non moritur. Et progressus ali/ quantulum. Diuina est anima inquit, quonia indiuisibili similis est, mortalis auté uidetur, quia mortali corpori coiungitur, ita & mor/ talibus limilis elt. Homo enim etiam est, qui uentri licut pecora de) ditus est, homo auté & in mari a periculis naues gubernando libe/ rat, morbis aftert remedia, ueritatem rene perferutat diligenter atqu inuenit.Instrumenta uaria fabricatus est, quibus calestium corpo/ rum motus comprehedere potuit, qua diuina atch immortalis cer/ tillima mentis argumenta funt, guis multi uoluptatis deliniti illece/ bris mortalem eam putauerunt, ex his quæ uidentur extrinsecus ra tiocinantes. Hæc Porphyrius. Horum igitur omnium doctor Moj fes fuit, qui a similitudine creatoris, quamanima pollidet, immorta litatem animæ confirmauit. Sed reliqua uideamus. In omnibus em Hebræorum similis Plato est, quis in multis, ut diximus, errare ideo forlan uidetur, quoniam diuina scriptura nemini præter prophætas ante Saluatoris tempora patuit.

Quod productum essemundum ab Hebrais Plato accepit.

CAPVT XV.

Ose igitur universa a deo creata predicante, In principio inquit creavit Deus cælum& terram. Vide quemadmo dum no excidit ab hac sententia Plato. Omne inquit ed factum est, necessario a causa factum est, sieri e nim nihil potest absque causa, universum igitur, aut cælum, aut mundus, aut quavis alia notetur appellatione consyderandum, utrum erat, sem/per nullum generationis suæ habes principium, an factum est, & ab aliquo inccepit principio: Visibilis igitur & tangibilis est cum cor/pus sit, cuncta vero hæc sensibilia sunt. Quæ vo sensibilia sunt, opi/nioni subiacere, & sacta esse demostravimus. Quod porro factum C in est,

A.

um

ita

eut

am

50/

ide/

or/

iam

mi/

oro/

alni/

exi/

ab/

, qd

Jac

ens.

dine

uo/

em

am

r.Et

tal

ani/

erte

ter/

ani/

. Et

deo

ub/

Nã

du/

lux

tan

etia

,ac

am

## 278 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA

est, a causa factum esse necesse est. Causamigitur & creatorem universi qui sit inuenire difficile est, & cum inueneris, in uulgus æde/re impossibile. Et post pauca. Sic igitur rationem sequentes, nephas est dicere animatum hunc mundum ac uere mentalem a dei pro/uidentia non esse sactum.

DeLuminaribus. CAPVT. XVI.

Vrsus cum Moses Solem & Lunam & cateras stellas a deo productas oftendit. Et dixit deus inquit, Fiantlumi naria in firmamento cæli, & fint in figna & in tepora. Et fecit deus duo luminaria magna, & posuit ea in firmame to cæli, & Stellas, Similiter Plato quot dicit, a uerbo & mentediui/ na Solem & Lunam, & alias quince stellas cognominatas erraticas ad generationem temporisfacta esse. Quorum corpora deus secit & poluit in circulis. Diligenter igitur confydera quod dicit aybo & mente diuina. Illisenim uerbisquog ipsis consentaneum est, gd Plalmista dicit. Verbo domini cæli firmati sunt, & spiritu oris eius omnis uirtus eop. Deinde cum Moses in sirmamento positas stell las dixerit, eadem uoce Plato usus in circulis posuit inquit. Adhac per singula scripta dicit. Et uidit deus ga bonum. Et summatim re petens. Et tridit deus omnia, & ecce bona ualde. Plato autem, sibol nus est inquitiste mūdus, & creator bonus, Etrursus, Hic optimus effectuum, ille optima caufarum.

Demutationemundi, CAP, XVII.

Ræterea de consumatione & mutatione mundi aperte & magna uoce scriptura prædicante. Quia complicabitur ce lum sicut liber. Et rursus. Erit celum nouum, & terra noua. Audi quomodo Plato etiam hoc dogma comprobauit in Timeo dicens. Constituit cælum uisibile acquitangibile, & propter hæc, & ex istis, & talibus, & ex quattuor numero mundi corpus sa cum est, proportione conueniens, a cæteris omnibus indissolubil le, præter quab eo, qui colligauit. Et post pauca. Tempus igitur cum coelo factum est, ut simul sacta, simul etiam dissoluantur, si quando solutio quedam ipsorum siet. Et post pauca subsicit. Quod ligatum est, solubile est: qui ssi bene aptatum benequi sigatum soluere uult, bonus no sit. Quare inquit deo attribuens uerba. Dij quorum ego creator

creatorac pater fum, quoniam facti estis, immortales quidem non eritis, nec dissolubiles omnino. Non ergo dissolutemini, nec in mor tem deducemini, maiore uinculo colligati. Et in libro de republica hocinquit. Vniuerlum aliquando quidem iple deus convoluit, ali/ quando autem dimittit, cum circulationes conuenientis meniuræ tempus habuerit. Nonnunquam autem calu in contraria circudu/ citur, cum animal lit, & providentiam ab eo qui fecit, in principio humplerit. Cœlum enim corporeum est, quare abset imitatione pet nitus elle impollibile est. Circulariter autem motum, minimam lui motus habet imitationem, nihil auté poteft le iplum lemper uol/ ilere præter corpus, quod omnium quæ mouentur habet principa/ tum, quod nullo modo potest, modo sic, modo aliter moueri. Ex g/ bus omnibus non oportet huncmundum a le iplo uolui lemper co cedere, necadeo binas & contrarias nolutiones accapille, nec quil dem a duobus dissinter se discedetibus, sed sicut modo dictum est, aliquando, guoda diuina caufa ducitur uitam rurlus colecutus, im/ mortalitatemen a creatore super iniunctam, aliquando autem cum dimittus fuerit, per se iplum uolui tempore quo dimittitur; quonia cum maximus lit, ac æqualillimi ponderis, minimo nixu mouetur; multa annorum milia uoluif. Omnium igitur, quæ mirabiliter ac/ cidunt, hæc universi circulatio causa est, quæ aliquando sicutinunc uoluitur, aliquando in contraria. Maximas igitur tunc mutationes heriputandum, ac multas corruptiones animalium, interitus homi num, & alia noua atog inaudita.

Quodresurrecturos mortuos etia concedit, no aliunde gab Hebrais Plato discere potuit. CAP. XVIII.

Rogrellus deinde aliquantulum, mortuos reuicturos di p cit, quod riescio unde iam aliunde qua a ludaica scriptura intellexerit. Ferebatur inquita priscis illis eos, qui in ulti/ma circulatione moriunt uicinos, suturo tempori in pri/marursus resurgere, ac ab eiusmodi hominibus multa nobis nun/tiata este, q nunc uulgo non recte falsa putantur. Consequens enim est hos senes ad puerose rursus naturam conuerti. Emortuos qui iacentin terra, rursus tunc esse reuicturos generationem sequentes, que in contraria reuoluit, nisi quos deus in aliam conditionem tra/duxerit

mi/

de/

has

rol

S a

mi

Et

mē

iui/

icas

ecit

bo

ğd

tel/

1200

re/

60/

nus

8

ce

ua.

in

ter

fa/

bi/

ido

um ult,

tor

# 280 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA.

duxerit, Et progressus dicit. Tempore omnium exacto, quoniam mutationem fieri oportet, cum terrenum genus defecerit, omniani ma per generationem in corpus iulium deducta, tunc univerli gu/ bernator, habenis gubernatiois dimiffis, ad altitudinem fua abibiti mundum autem rurius parca, & innata cupiditas euertet, quod cũ tieri uiderint dij, minores partes mundi luz gubernationi commil fas relinquent. Mundus autem reuolutus, atque in cotrarium latus, & magno terræmotu concuffus, inauditam omnibus animantibus pestem incutiet, & tempore aliquo exacto, omni turbatioe sedata, solitum cursum recipiet. Deus enim ne omnino dissoluatur, guber nacula rurfus capiet, & omni expulsa turbatione, immortale ipsum 8' insenescentem efficiet. Et post pauca. Dicam inquit tibi sermo/ nem fortiflimi uiri lrisnomine, genere armeni, qui olim in prodo mortuus, post decimum diem fere iam corpore corrupto delatus a fuis domum, cum in ragum poneref, decimo die post g decidit, tel uixit:multacpibile uidille narrauit, ac inter alia, quodanima egrell fa e corpore, cum multis in locum quærendam demum deuenille, ubiterræhiatus inter se connexi maximi erant, & ex opposito duo ad cœlum itinera, iudices autem fedentes uidiffe, a quibus, qui iult fuisse iudicabant, in anteriore parte signisalligatis ad dexteram, & furfum in coelum ire uidebantur. Iniusti uero ad sinistram, & deor/ fum fignis ad posteriorem partem eorum alligatis, in obus scripta erant eorum facinora. Quæ cum uidiffet accessife atchrogasse/di cebat, ut liceret ei hominibus hæc nunciare, quod cum illis placuil fet, per omnia illa loca diligentius ductum fuiffe. Hæc Plato. Plutar chus autem in primo de anima hac narrat. Enarchus inquit nupa ægrotans, tanqua iam mortuus a medicis fuit relictus, & breui tem pore in se ipsum postea reductus dicebat se mortuum suisse, am corpusiterum reltitutum, nec me ægrotatione moriturum, repra/ henfosog ajebat uehemeter a domino fuo eos spiritus, qui animam eius duxerunt, ad Nicandam enim missos, non ad illum fuisse. Ni eandas autem Coriarius erat, & in palæstris non ignobilis, qui eo tempore, quo Enarchus reuixit, in maximas incidit febres, ac re pente mortuus est. Hic autem uiuit, superstesch est felicistime no bilcum manens, Hac ideo posui, quia scriptura eriam Hebraol

rumnonnullos reuixisse uerissime narrat.

A

iam

iani

gu/ ibit:

dcũ

mil/

tus,

bus

ata,

iber

lum

mo/

oilsc

us a

t, re/

etel/

illet,

duo

iulm

n, &

eor/

ipu

/di/

uil

itar/

per

tem

Kin

ora/

nam

NU

n eo

c rel

not

1201

mu)

De Cælestiterra secundum Platonem. CAP.XIX. Erum quoniam in repromissionibus scriptura, solis pijs terram quandam referuari fertur, fecundum illud, Mites: autem hæreditabunt terram. Hæc fo cæleltis elt, quam Prophæta ex pciosis lapidibus allegorice constare signit. ficat dicens. Ecce præparo ego tibi carbonem lapideum, & ponam binacula tibi ex laspide, & fundamenta ex Zephyro, & circuitum tuum ex lapidibus electis. Cõfydera quomodo ipte quoca Plato ti/ milia in libro deanima, ex persona Socratis scribit. Glauci artificiu inquit non pollet exponere quæcuncs ibi funt, ego autem etiam li polfem o Simia, uita tamen mihi non lufficit, nihil tamen perhibet formam illius terre, ut mihi, quod uidetur breuiter explicare. Satis hoc est Simias inquit. Credo igitur Socrates addidit, quonia est in

medio coclo rotundo, nihil fibi opus elle ne cadat, nec aere, nec ulla re alia. Deinde maximam rem quandam elle, nec huic limile, in qua tanguam in sterquilinio formicas, aut in palude ranas homines uil deo habitare. Et post pauca, spsam uero terra mundam in coelo mul

do, ubi stellæ sunt posita elle credo. Et progressus, Si natura inquit humana illa pollet luperiora peripicere, cognolceret ibi elle uerum colum, ueram lucem, & ueram terram: hæc enim terra, & isti lapit

des, & omnia que hic funt corrupta/ exefact funt, quemadmodum ea quæ prope mare lunt, a lalledine maris. Et post pauca. Dignam remauditu dicerem inquit, si tabulam audire uelletis. Non auté ins quit Simias libenter audiemus. Dicitur ergo. Socrates inquit talem

illam terram elle, si quistotam ab alto prospiceret, qualis estet duo/ decim coloribus exornata sphæra, quorum isti colores, quibus scrit ptores abutuntur, qualifæces lunt. Ibi autem universam illam ter/ rama fulgention bus & melioribus effe depictam, atque aliam par/

temeius cæruleam, aliam auream, aliam albam multo albiorem ni/ ue, & ex alns coloribus alias mirabili pulchritudine coloratas, & ul traquam oculus hominis per pexerit. In tata igitur talica terra pro/

portionabiles arbores nascuntur, flores & fructus proportionabili/ tergerentes, montes quocy collesquent, & lapides in fimi i propor/

tione, quorum quali particulæilti lapides funt, Sardius dico iaspis BUT HOLD

Imaragdus

#### 282 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA

smaragdus, & similes, quibus multo meliores illi sunt. Nihil embor ni est, quod ibi non sit.

Quod etiam de iudicio futuro Hebraos Plato fequitur CAPVT XX.

Vm etiam scriptura iudicium post ghine abierimus, ani/ marum future dictiter, & per alia multa, & per hoc no mi nus.ludicium inquit fedit, fluuius ignis cora co fluebat; mille milia ministrabatei, & decies centena milia affiste bantei. Audi etiam Platonem de judicio dicentem, & fluun Noc utentem, multasce prorfum mansiones, & diversa impioru suppli/ cia, non aliter fere g Hebræog scriptura narrante. Scribit eniminli bro de anima sic. Tertius amnis in medio istore exit, & iuxta hostili in latiflimum incidit locum igni ardentem, ubi facit paludem mari multo maiorem, aqua & limo ebulientem, ac inde turbidus atq li molusterram circumamplexus, prope paludem Acheruliademdel fluit, nec ipfi permixtus, fed crebris fub terram uorticibus circuuo/ uolutus, infra tartarum exit. Hic est amnis, quem Pyriphlegethon/ ta nominat, & opposito huius Stygæus est quartus amnis, a quopa ludem Stygem nomine fieri creditur. In hunc fluuium qui incidit, graviter in aqua tortus fertur circumuolutus, Pyriphlegethoniop politus, tademos prope Acheruliadem paludem ex oppolito uenit nec etiam huius aqua ctiipiam miscetur, sed circumlata in tartarum tandém exit in oppositum Pyriphlegethonti, hunc poetæ cocytum appellant. Hæccum ita se habeant, cum defunctiad eum locum del uenerint, quo deportant, primum dijudicatur, quinam iuste, & qui nam cotra uixerint: & fiqui uidebuntur, medio quodam modo uil xille in uehicula scandunt sua, & per Acheronta in paludem desel runtur, ubi graui supplicio depurgantur, & postea liberati honores confequentur fecundum benefactorum fuorum dignitatem. Qui autem uidebuntur propter magnitudinem peccatorum curari no polle, in tarrarum omnes deiecti, nung inde pollumt exire. Qui 10 curabiles sunt, quis maxime peccarint, utputa si contra patre & mal trem ex ira aliquid fecerint, & postea poenitudinem habuerum, un homicidio, uel alio quodam facinore contaminati, hos in tartarum deuenire necesse est, & annuo torti téporis spacio enciunt ab unda. Homi/

## LIBER DVODECIMVS 289

Homicida quidem in Cocytum, patris auté & matris violatores in Pyriphlegethonta, Cumq ad Acheruliadem fuerint paludem cla/ mantes uo cant, alij quos uituperarunt, alij quos occiderunt. Cum ci uocarint, rogat & supplicant, ut in paludem suscipiant. Etsi exora/ uerint, exeunt, & liberant a malis. Sin yo no exorauerint, rurlus in tartan: feruntur, ac inde iten: in fluvios, nec prius cessant gexorave rint quos le serunt. Hec enim ultio a judicibus imponif. Qui autem fanctitate uiuedi excelluitte uidebunt, ij funt qui ab ilta terra quali a uinculis liberant. Horum, qui se philosophia purgarunt, sine labo/ re in sempiternum uiuunt, & habitationes pulcherrimas colequun tur, quas nec uerbis exprimere possibile, nec si possem tepus suffice ret. Hore igitur gratia o Summa cunctis uiribus uirtutis cura opor/ tet in hacuita gerere, optimu enim propolitum est, & spes maxima. Hæc Plato. Quod auté dixit no esse possibile uerbis pulchritudiné . illan habitation exprimere, nonne limile illi nostro est Non uidit oculus, nec auris audiuit, nec in cor hominis alcendit, q preparauit deus amantibus eum. Habitationes aute multas dicit, & nos multas esse apud patre mansiones didicimust Pyriphlegethonta yo ignem æternű elle gs dubitabit. Hebræore enim ppheta limiliter clamat. Quisannunciabit uobis, ga ignisardet: quis nunciabit uobis locti aternum: Et rurlus, Vermis eon morietur, & ignis non extin/ guetur. Plato quoch in tartarum deiectos impios, no exituros inde afferuit, & pios in beatis locis in lempiternu uicturos affirmat. Qd viero addit sine labore, none illi simile est, unde abest dolor, mœror, & gemitus: Quod autem dixit non simpliciter, sed cumin uebicul la coscenderint sua, in Acheronta amnem depelli, quænam alia ue/ hicula denotare potelt, g corpora, gbus allumptis, una cum eis let cundum Hebræok scripturas uitæ retributio fit.

EVSEBII PAMPHILI LIBER DVODECIMVS.

Erum quonia hoc uolumen satissam creuit ad duos decimum librū transgressi, q̃restant ad ostendenda Platonicam philosophia ab Hebræis desluxisse con scribemus, ut multi uideat non nobis solū, uerūetia Platoni iam pridem scriptura Hebræorum.

Di Qued

A

bol

mi/

mi

at,

tel

301

plit

inli

ftiã

nari

3 11/

del

10/

on/

pa

dit,

nit;

um

Im

del

lui

ui/

res

)ui nõ

20

na/

(IC

ım da.