

#### Universitätsbibliothek Paderborn

# **Evsebivs** || De Euangelica pr[a]eparatione

Eusebius < Caesariensis>
[Augsburg], 1522

**VD16 E 4299** 

Liber Tertivsdecimvs.

urn:nbn:de:hbz:466:1-34477

# EVSEBII PAMPHILI LIBER TERTIVSDECIMVS.

Quod Plato Gentilium deos contemnebat. CAP. I.

Ed abunde iam, ut puto, platonicam philosophiam quasi Hebræoß lingua in græcam esse translatam demonstratum est, nunc reliqua persequamur. Pri mum igit consydera, quomodo patriam de dissopinione tang salsam redarguebat, hoc modo scribes in Timæo. Sed de alione damonum atquedeore ge/

neratioe scribere maius est opus q humeris nostris terre pollumus, quare his qui hac crediderunt credere debemus, qui cum a dis ortifint, & parentes fuos qui fint, optime teneat, nullo modo falluntur. Quare guis nec necessario, nec uerilimiliter dicatt tamen quia rem fuam enarrant, æquum est ut eis fidem adhibeamus, legi obtempe/ rates. Quare secundum priscon instituta, genealogia deorum ter/ minetur, credanturg cæli & terre filij Oceanus & Tethys fuille, ex quibus Phorcus, Saturnus, Ops, & alin gplures natifunt, a Saturno autem & Ope luppiter & luno. Primumigitur deorg nepotes poet tas appellas, deridere mihi deos uidetur, non deos, sed homines ne potibus eor natura fimiles wille oftendes, deinde theologos ipfos, quos deore nepotes appellauit, uchementer carpere uidetur, cu in/ ferat, guisable necellaria, imo uero uerilimili demonstratione dis cant. Locari autem uidet dicens, ga ipli probe progenitores cogno uerint suos, & quod impossibile sit, deore tilis no credere, pter sen/ tentiam autem animi fui, deos effe appellaffe manifeste oftendit, ga utlegem patriam uidelicet lequeretur, ita dixisse fatetur. Que omia itaesse facilius cognosces, si audias quomodo clara uoce theologos gentium omnes his ucrbis in Epimenide rephendat. Theologiam ergo inquit & univerli productionem, quoniam male maiores no/ stri de histradiderüt, suscipere meliusest, acita defendere, ut aduer fus impios dicere nil timeamus, lure autem maiorum Theologiam cotemnendam esse in secundo de republica docet, ubi de poetis & Theologis, & de getilium dishis uerbis utitur, quæ diligeter quæ so animo uoluas. In masoribus inquit minores quoque uidebimus, oportet enim eandem elle naturam, & idem posse maiores atomis nores ELL STATE

A

cili/ Stet

aris

um

im/

iam iam

pe/

ror

elle

qua/

ziat,

nelt

orq

illi/

opi bus,

eri/

mun

pro

li in

pli/

deil

celel

licel

a fal

BIL

#### 106 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA

nores. Nonne itatibi uidetur. Vider inquit, sed non intelligo, quos tumaiores appelles. Eos inquam, quos Hesiodus atqs Homerus, ca terica poetæ nobis tradiderunt. Omnes nance Poetæ fabulas copo/ mentes falfa hominibus & cecinerunt & canunt. Renciedi ergo funt non folum quia mentiunt, uerumetiam maxime, ga non benemen tiuntur, sed sunt quali pictores, dissimilia omnino illis pingentes, at/ og contraria quæ pingere debuerunt. Hæc inquit recte acculanda funt, sed quænam sunt falsa atos improbe dicta: Primum inqua maj ximum, & derebus maximis mendacium non bene mentitus elt, g dixit, Cælum ea feciffe, quæ ab Hesiodo narrantur, & quod Satur/ nus ipfum ultus fuerit. Nam etiam fi uera ellent, tacenda omninota men putarent, nec ita facile ad omes efferenda, sed maxime certeca landa. Quod si necessitas quæda dicere cogeret, paucistimis traden da fuisse. Ardua enim funt, nec predicanda o Adymante in ciuitate nostra. Nec enim iuueni persuadendum est, ulcisci parentes opor/ tere, etiam fi iniuriam inferant, nec autem omnino credendum ett, deos inter le ita dillidere, ut alius alij bella & pugnam cieant, necem uera hæcfunt, nec nobis conducibilia, qui fi rempublicam colerua/ re uolumus, intestina bella, odia, & simulationes turpissimas ducee debemus, nec gigantu aduerlus deos pugnas, & heroum in cognal tos adolescetibus explicandas iudico, sed si aliquo modo possemus, nung ciui ciuem fuille inimicum id libenter perfuaderemus, Hac enim maxime adolescentibus, hæc uiris, hæcsenioribus predicada. Quare poetæ cogedi etiam funt hæc carminibusædere, Saturni au tem uincula, & Vulcani a patre proiectio, cum auxiliū pullate ma/ tri afterret, deorum q pugna, quas Homerus conscripsit, nullo mo do audienda. Nam etiam poete quam optime atque utiliter de deo fingere debent. Multum enim ad uirtutem huiusmodi carmina con ducunt, Quas igitur dicemus utiles ad uirtutem de dijs fabulas elle, utrespondeamus, si quis interroget.

Quod mendosissime de deo poetæscripserūt. CAP. II.
On sumus inquit o Adymante in psentia Poetæ, sed url
bium conditores. Conditorem autem urbis oportet sor/
mas quasdam rem tenere, in quibus uersari poetæ ita de/
bent, ut inde digredissis non liceat. Recte ingt dicis. Sed
quenam

quanamista forma sunt. Tales certe inquit qualissit deus, heroicis lyricis, trag cedisce dicedum elt.nam cum deus bonus uere fit, nihil eimaliattribuere debent. Bonumautem nullum nocet, an non: Ita uidet inquit. Putasne igit quod innoxium est nocere, an noc Nullo modo ingt. Quod aute non nocet facit ne quicg malis Nectid quil dem. Qd porro nihil mali facit, nullius certe mali causa erit. Assent tio. Nihil ergo nocebit. Præterea omne bonű utile est, an noc Vtile uidelicet. Erit ergo caula felicitatis. Ita prorfus. Sequif ergo ipm bo num non elle caulam omnium, sed eore solummodo q probe se ha bent, malor uero minime. Idiam negari no potest. Necesse igitur elt inquam, quonia deus bonus est, non omniu, ut multi putant, sed paucore (pauciora em bona g mala funt) caufam effe. Malore uero no deus, led alia qdam caula elt. Hæc mihi uerillime dici uidentur. No ergo audiendus est Homerus, cum ita impudenter de deo lo/ quatur, quod duo apud louem dolia funt, alterum bonis, malis alter rum fatis plenti, & cui luppiter ex utrisco dederit, is modo feliciter, modo cotra se habet: cui autem mala solummodo destinauerit, huc magna semper erumna calamitosaco pestis insequitur. Fœderis au/ tem confulione si gs per Pallada & louem esse cecinerit no approba bimus, nec contentiones at the pugnas deore, nec quod Aefchilus di cit, occasiones divinitus hominibus dari malore, quando eos deus perdere uoluerit, nec nobis calamitas cæterace huiusmodi audieda funt. Sed uel no tuerunt a deo illa facta, uel si a deo facta cotendunt, dicendum cum qui puni untur mileri funt, non deum creatore, sed miseriam suam sibi debita supplicia concitasse, quibus cruciati mes liores sacti sunt. Sed modo hæc ptermittenda. Malorum autem si gs audet causam deum dicere, sigdem uolumus bonis ciuitatem legis bus fundare, nullo modo patiemur. Nec em phas est id dicere, nec coducibile, nec cogruens, sed omnino nephandum ac falsum. Proj batur mihi hæc lex ing, lite; ifta prima formulæ, quod nulli omniū liceat malorum, sed bonore solummodo causam deo attribuere.

Qd' deus immutabilis ac uerus est. CAP. III.
D hæc responde quæso, utrum putes ab illa in aliā formā
deum mutari, ut nos decipiat, an simplicem esse, ac nunā
mutationem aliquam suscipere. Non habeo inquit modo

F n quod

os a

0/

nt

11/

la

2/

0

Ir/

ta

en

ste

X/

m

12/

re al

15,

ec

34

u

**a**/

10

0

1/

ed.

### 208 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA quod respondeam. Si quid autem a forma sua muter, uel a sei po, uel abalio mutarinecessarium putas, an nonchecessarium certe. Quod autem fummum, optimum, potentissimum qest, mutari ab illo no poterit, hæc autem omnia deus est:no ergo diuersas ab alio formas accipiet. A feiplo autemmutari qui potest dici utrum enimadme! lius, an ad peius mutabitur: Necesse est inquit si mutatur, quod mu tatur optimű est, ad peius mutari. Videtur igitur tibi o Adymante sponte se quequam in peius mutare. Minime inquit, necesse igit est cum fit pulcherrimus atcp optimus, fimpliciffimum eum effe, acin forma sua semper costantissime manere. Mihi etiam ita uidetur in/ quit. Nullus ergo nobis deos quasi peregrinos orbem circuire alle/ rat, nec multa de Protheo ac Thetide mendacia dicat, nec lunonem in Antistidem comutatam ea fecisse contendat, quæ multi conscil pferunt. Sed hæc, omniach his fimilia pellantur a ciuitate. Sed forfan inquitipli quidem di pullo modo mutant, nostra do phantasmata ita mouent. ut mutari nobis uideantur. Quid igitur inquam vellet, ne unquam deus mentiri, aut seducerere uel uerbo falsa nobisphan rasmata imprimens? Nescio id quidem inquit. An ignoras inquit quod uere fallum est, si ita dicere conuenit, id non deos solum, wel rumetiam hominibus odio esse: Quomodo id dicisinquis; nocim intelligo:putas em inquam magnum quid me dicere, ego yodio cum fallumita in animo se habeat, ut errore intellectus circumuol/ watur, atogignorantia nemo penitusid wellet, & oderumt omnesid falfum:hoc enim est, quod paulo ante diceba, uere falfum animieius qui mentitur ignorantia. Fallitas enim quæ in uerbis eft, eius fallita/ tis imago est, qua animus seducitur. quod quidem falsitatis simula/ chrum fincera purace fallitas non est. ace ideo non semper odio di gnum eft, conducit enim nonnung uel aduerfus hoftes, uel ad eos, qui amici uidenf, quando mali aligd inferre conant. Tunc enimad incommodore euersione falsitate uti non incommodum est prila etiam, q certe scire nequimus, querilimiliter fingentes nonnihil in deutilitatis adipilci conamur. Qua igitur ratione fallitas deo conue niet, utrum quia prisca nesciat; an quia hostes uehemeter formidet; an ga fuore infidias uelit effugere: Nihil inquit hore de deo dici po test; mentiri ergo deum nephas est dicere, unde simplex maxime &

uerus uerbo ator re est, nec iple in seiplum mutar, necalios aut phan talmatibus, aut uerbis, aut lignis uigilantes, aut dormientes decipit. Recte omiaista dicta sunt inquit. Sit ergo ista secunda formula, ne cuiliceat feductorem, aut mendacem, aut mutabilem aliquo modo deum appellare. Quare no est laudandum illud Homericum, quod fomnium Agamemnoni milium est, nec Aeschylus audiendus, cu fingar Thetida dicere, Apollinem in nuptijs fuis optimos eam filios aclongæuitæhabituram cecinille. Et ego Thetis apud eum dicit, divinum Apollinis os fallum polle dicere non sperabam, nuncaute uideo ab eo iplo, qui mihi fecunda de filipscecinit, filium meum elle interfectum. Hæc cæteracy huit imodi pellenda omnino a cittitate funt. Quod igitur Plato uerbis pcipit, id ipfumre in Hebræon feri/ ptura factitatum invenies; nullam enim de deo turpe fabulam, nulla deangelis, nullam de prisuiris inuenies. Cum auté bonore causam esse deum Plato asserat, nonne a Mose illud accapit, qui singulis cre atis subjungit. Et uidit deus, ga bonum. Et omia simul repetens. Et uidit deus inquit uniuerla q fecerat, & ecce ualde bona:nec unqua apud Hebræosmalore causa deus putatus est. Quare propheta etia adhominem, quifua se uoluntate deprauauit, his uerbis utitur. Fru ctuosam ego te uitem plantaui, quomodo retro uersa es: Quot si ali cubi mala diuinitus improbe dare scribit, pœnas atos supplicia mali uocabulo intelligere debemus, quas deus cum lit bonus no ad detri mentum eorg qui puniunt, led ad utilitate atcg comodum mittit, li/ cut medicusad faluté laborantium cura nonnung utitur amara do/ lorisca plena. Vnde apud Platonem quoca dictum est, utilitate con lequi eos, qui puniunf. Et ludæus quidam dixit. Caffigat dominus que diligit. Quod auté mutari deus non poteft, sic a persona eius in scriptura dictum inuenit. Ego dominus deus uester, & non mutor. Etapud Plalmiltam, Omnes licut uestimetum ueterascent, & sicut opertorium mutabis eos & mutabunt, tu auté idem iple es, & anni tui non deticient. Quod si dei uerbii in sorma siguracy hominis uen turum icriptura pdicat, quod nos una uenille affirmamus, atogideo muratione deo attribui nonulli putent, sciant qa non ut gentium ta bulæ de Protheo, Thetide, atgs lunone; nec ut cæteri di, gerrantes licut peregrini orbem circumeunt, ita uerbum dei Hebræok icri/ F in prura

uel

lod

no

mas

ne/

nu

est

cin

in/

em

cri/

fan

aca

let,

ian

ust

1911

em

ico

ol/

id

1118

ta/

ila/

di/

os,

ad

ca

in/

ue

etç

10

#### 3010 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA

ptura in homine mutatum esse affirmat. Vere quonia rationale ani malhomo dei a deo errauit, ut negs deum deich prouidentia, negs se ipum cognosceret, sed in natura bestiane male agendo inciderit, id/ circo deum ut medicum & saluatore uenturum pdicebat, non qui/ dem a sua natura mutatum. Non enim seduxit eos qui viderunt. sed utrame uerissime coservauit; visibilem dico ater invisibilemnatu/ ram, uisus enim homo est, & quidem uerus homo suit, uerbumetia dei uerum, filiusco dei uerus est. Quare non seduxit credentes, neco falsitas ulla in eo inuenta est, qualis etiam Platoni deus esse uidetur, Maxime igitur deus uerbum uerbo atcpre simplexest, neca seipso mutatus unquam fuit, nec alios, aut phantasmate, aut uerbo, aut si gno uigilantes, aut dormientes decarpit, led licut rationalium medi cus animarum salutem universo generi hominum afferentes, uere non phantaftice hominem affumpfit, ac ita nobis omnibus ad uera pietate, ad ueramca dei cognitione conversionem largitus est. Tal lia igitur nostra sunt, Eos uero qui aliter dicunt, ab ecclesia tanqua ciuitate Platonis confilio compellimus.

> Quod Socrates quia Gentilium deos spernebat, occi/ fus est. CAPVT IIII.

Eosautem gentium a Socrate quoca contemptosiuille, & hac de causa ejectum ab Atheniensibus diximus. His enim fere uerbis in Euthyphrone Plato utitur. Ipfienim homines Euthyphron inquit louem optimu atq iultilli mum deorum putant, & tamé fatentur patrem ab eo uinctum tuil se, quia filios impie deuorabat: mihi autem irascuntur, quiapatrem iniuriantem ulciscor. Et si contraria sibijosis de dis & de medicere inueniuntur. Num inquit Socrates o Euthyphro proptereaiple act culatus fum, qa ægrefero talia dici de deo: Hæc Numenius in libro de arcanis Platonicis hoc modo expoluit. Si accufationem de Athe nienhum theologia Plato scripfisset, ostendissetch editiones parent tum atofiliorum, & deuorationes ultiones of iniquas, & nephanda matrimonia impie dijsa Theologia corum attribui, dediffet meo quidem iudicio caufam Athenienlibus, incitassetos ipsos ad cedem fuam, atcp ita morte Socratis obiffet, sed uiuere quidem ille impiel tate involutus nunquam voluisset, quoniam vero & vivere & vere

ac piedicere tuto poterat. Euthyphronem quidem uirum arrogan tia corruptum pro persona, non Atheniensium solummodo, sed o/ mnium quæ pie non sentiunt, ipsum autem Socratem pro perso/ nasua positit, atquita ueritatem & securitatem simul cosecutus est.

Nullo pacto iurandum sit. CAP. V.

N Critone autem mortem pro ueritate omnino despi/ ciendam his uerbis oftendit. Ego uero inquit o Crito non modo nunc, led lemper talis fui, ut nulli magis quam rationi credamei quæ mihi optima uideatur, quamob/ remnon pollum nune, quoniam ilto calu opprellus lum rationes eas quali falsas contemnere, quas & prius, ut optimas prædicaui, & nunc similes mihi uidentur. Et nisi meliores alias dicere habea/ mus,nec si etiam maiora quam mors & uincula pecuniarum ab/ lationes innuerent pericula, tanquam puer laruis territus, a propol sito desistam. Sed uideamus an recte prius dicebamus, quod opor teat opinionem alias improbare, alias minime. Nam fi hoc ante/ quam mors instaret recte dicebatur, nunc uero aliter uidetur. Lu/ dus quidem & deliratio, disputatio nostra fuit. Sed quoniam præ/ sens tibi calamitas nulla impendet, nonne sententiam meam pro bas, quia scilicet aliæ hominum opiniones amplectendæ funt aliæ nequaquam: nechominum omnium, led aliorum opiniones eli/ gendæ, aliorum uero minime: Quid ais: Probe inquam dicitur. Bonas ergo eligendas, prauas autem enciendas afferis, an non: Aff fero inquit. Bonæ autem nonne sapientum sunt, prauæ autem in/ sipientum: Quidni: Vtrum igituruir bonus laude ac uitupera/ tione & opinione cuiusuis mouebitur, an eius solummodo, qui eainre præcipuum habeat artificium. Eius solummodo mihi uidet tur. Fugienda ergo est uituperatio, & laus expetenda. Nungd mul torum, sed eius solummodo qui præcipuam habeatrei, cuius lau/ desdelyderas doctrinam.lta faciundum uiuendumen, ut iple mot net, cæteris omnibus contemptis. Quarene cætera percurram, de iultis quoqua atque iniultis, turpibus & honeftis non multorum opinionem fequi oporter, led eius folummodo qui hæc recte intell ligit, quem uereri atque timere quam cæteros omnes oportere iplecenleo, que nisi fequamur, nec justi videlicer, nec probierimus

MILE

ani

Ble

,id/

Jui/

,ied

atu/

etiã

reck

tur.

iplo

it si/

redi

tere

ierā

Ta/

uãa

ffe,

His

nim

tilli

uil/

em

ere

acl

bro the

en/

nda

100

em

216/

iere

#### 1012 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA uiri. Quare nec uiuendum nobis est ita corruptis. No ergo curare debemus quid multi, sed quid dieturus effet, si quis intelligeret, aut ipfa ueritas, fi ei attribueretur oratio. Hoc ubice pro pietatis ueritate ita factitatum a nostrisest, ut nullus nostrum uoluntatem alion co fyderet, fed omnes uno animo Christum sequamur, nullas pecuni arum ablationes, nulla uincula, sed nec mortem quoch ipsam timen tes, quales apud Hebræos etiā priscis teporibus multi suerunt, Quod fortes viri etiam post mortem patriam defendunt. CAPVT -Neodem nullo pacto iniuriandum esse Plato censet. Affertie inquitterpitudine iniuriati, & dedecus iniuria, an no: Affer inquit. Nullo igif pacto iniuriari oportet. Fateor inquit. Ne Lergo etiam lælo referenda iniuria est, ut multi putant, quona nullo pacto iniuriandum est, & quonia malefacere nihilaliud est a iniuriari, non oportet male alicui facere, etiam si innumerabilia ma la perpessus sis. Hæckobisa Christo clarius pcipiuntur, & prophet ta multo ante Platone. Si reddidi retribuetibus mihi mala, decidam abamicis meis inanis. Etrurlus. Cum his qui oderunt pace erampa cificus. Quod autem pro ueritate mori debeamus, quod multi Hel bræorum fecerumt, christianor uero ferme innumerabiles, Sociale audiapud Platonem in Apologetico dicentem. Si dicetis inquitm hi o iudices, Anyto quide accufatori tuo Socrates ualere dicemus, te autem hoc pacto ac foedere liberamus, utnung amplius, ut lole bas, philosophari audeas: & si akter feceris, ut moriaris. Si hacmini diceretis, costanter responderem, quod ego diligo gdem uoso um Athenienses, credo auté deo magis quobis, Quare quousquiuam & possum, nung philosophari, id est recte uiuere non desinam, nec defiftam ung hortari admonered; uos, quemadmodum confueul Hanc Platonis Socratiscy fententiam vix a folo Socrate, ab Hebres autem & ante Christum multis & post Christum innumerabilibus constanter ipsa re approbatam inuenies. Hebræos enim etiā Salua torisnostri discipulos suisse non ignoramus. CAPVT VII. Itidem. Eduideamus quid de his dicat, qui pro defensione patrix ma gno animo militantes, mortui sunt. Nonne igitur inquiteos

quimilitiam fortiter pro patria facientes interierunt, aurei generis fuille dicemus: Omnino inquit. Credemus igitur Heliodo posta aurei generishomines mortul funt, a multis homines angultijs fel mideos tactos liberare, mortalium que omnium elle cultodes, ac in posterum quasi deos colemus, eorum adorabimus monumenta. Similiter etiam omnes, qui præclare uixerunt, quoquo modo mor/ tui sunt honorabimus, Hæenos quotidie factitamus, qui ueræ pie/ tatis milites, ut dei amicos honorantes, ad monumenta quoquillo Be accedimus, uotacpiplis facimus tanqua uiris fanctis, quorum inter/ cellionead deum non pare iuuari profitemur. Hæca Platone colle gimus, ut oftenderemus hebraica illum philofophia munitum, no/ stris contentanea scriptisse. Plura istis apud eum inueniri ab Hebre/ orum lumpta scriptura non sum nescius, sed omnia colligere lon/ gumest. Verum ne soli nos ab Hebreis tam Platoni quam alijs mul to furto esfe ablata cospexisse uideamur, aliorum quoq; testimonia qui hoc iplum perspexerunt, ponenda funt. Primumca Aristobo/ lum audias, qui in libro, quem ad regem Ptolemæum coscripsit, his uerbis utitur. Apertiffimum quidem est leges & disciplinam no/ stram diligenter fuille Platonem secutum. No enim latet siquis at/ tentius eum legat perlectamabeo, & quidem diligeter scripturam fuisse. Scimus etiam omnes ante Demetrij Phalerei tempora, imo uero ante Alexandrum & Persarum imperium quince Mossilibros in græcam linguam quamuis non commode traductos fuille. To/ ta vo scriptura nostra Demetrij Phalerei opera, & Philadelphi re/ gis, cui progenitoris iussu aptissime translata est. Et post pauca. Dis uinam uocem inquit cum dicatur. Et dixit deus, Fiat, & factum est, no syllabis prolatum sermonem, sed operis nutu ipsius constitutio/ nem intelligere debemus. Quod mea quidem sentetia Pythagoras, Socrates, atch Plato secuti dei noces audire dicebat, universi produ/ chionem a deo emanasse uidentes, & uirtute illius contineri non du bitantes. Sed Orpheus etiam in carminibus, quæ inscripsit de uerbo facro, divina virtute omnia gubernari, cunctaque a deo producta hoc modo afferit.

Vos qui uirtutem colitis, uos ad mea tantum Dicta aures adhibite, animos quintendite uestros

G Contra

CA

rare

,aut

tate

em

uni/

men

rtine

ffert

Net

onia

eltä

ma/

phę!

dam

1pa/

Hel

rate

itmi

nus,

sole!

mili

UIII

nam

,nec

16TT

breis

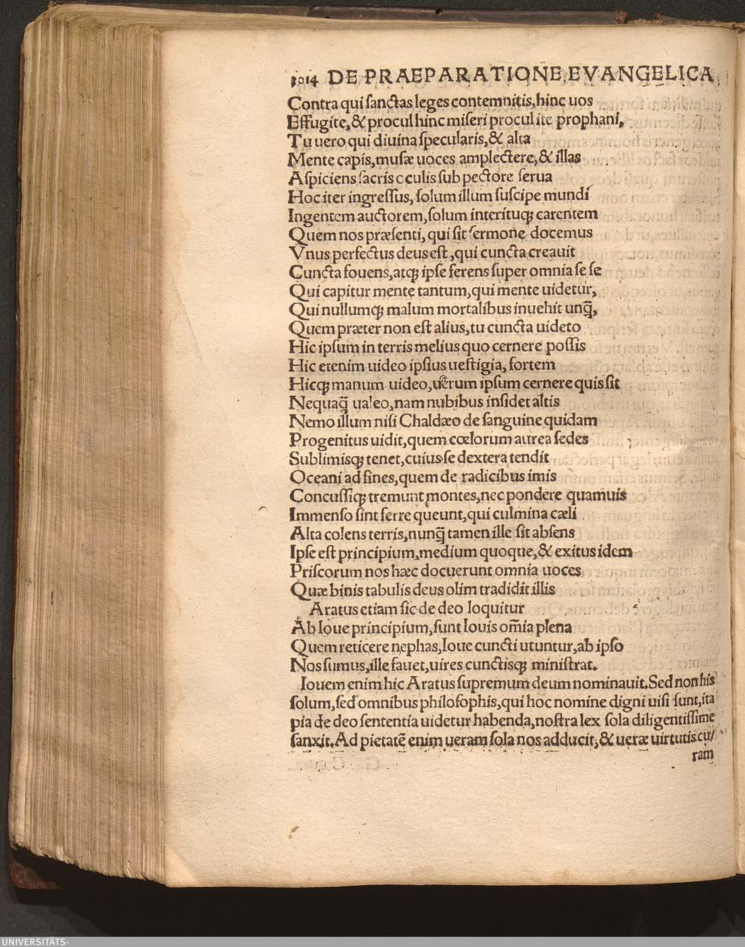
libus

alua/

ema

teos

qui



ramhabere compellit. Et postaliqua. Omnibusergo productis in/ quitad requiem a laboribus septimum diem nobis cocessit. Et pau lo post, Prima uero resnaturaliter lux, in qua universa conspiciun/ turdici potest, quam quidem lucem sapietiam quoce appellare pos sumus. Tota nempe lux ex sapientia est, unde quidam peripatetici fulgorem ipsam appellarunt, quoniam quieam sequitur, per totam uitamnung cespitabit. Quod clarius Salomonille dixit, ante coelu & terram sapientiam genitam esse affirmans, Quod autem scriptu/ radicit requieuisse deum in septima die, id non quia nihil deus po/ stea faciat dictum est, ut nonnulli putant; sed quoniamordo rerum fixum habuit statum, qui nunquam mutatur cessasse deus dicitur. Ideo enim dicitur, in sex diebus illum coelum. & terram & omnia q in eis sunt creasse, & uttempora & ordo rerum secundum prius & posterius significetur. Eo enim ordine sacta sunt, quo postea guber nantur & transmutantur. Lege auté justit hanc diem nobis esse ser/ uandam, in fignum rationis leptimæ, quæ in nobis constituta est, in qua humanarum diuinarum cerum cognitionem consequimur. Hebdomadibus autem universum voluitur, cuncta sovens que vil uunt & germinant, unde nomine quoque sabbatum appellamus, quod latine quies interpretari potest. Hoc ipsum Hesiodus quogs his carminibus probauit.

Primum prima dies dehine quarta & septima sacra est. Et rursus.

Septima lux rur fum facra & præfulgida uenit.

Homerus etiam sensisse uidetur cum dicat. Septimalux aderat, cuncta & pfectafuerunt. Et rurfus.

Septima ubi orta dies Acherontis líquimus undas.

Hocem significat, ed oblivione vitioce anima, in septima secun, dum ueritatem ratione, ubi cognitione ueritatis adipilcimur, omia prædicta relinguuntur. Linus etiam hæc cecinit. Septima cum uenit lux cuncta absoluere coepit Omnipotens pater inch bonis est leptima, & ipsa paraminous on or dineact to tent turn

Est etiam rerum cunctarum septima origo

Septima prima eadem perfecta & septima septem

Vnde etiam cœlum stellis errantibus altum Voluitur, & circlis totidem circum undica fertur.

G in Hac

ita

ne u/

m

# 3016 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA Hacab Aristobolo nobissumptasumt, Nunc Clamentem quidde hac ipfa rescripserit audiamus. Modo inquit a Barbara, ut ipsi di cerent philosophia, multos furatos Græcos fuisse oftendamus. Del inde stoici corpus dicunt, quia in corpore, & spiritum secundus sub/ stantiam qualitotius animam. Hæcaperte in scriptura inuenies, al/ tiorem enim sensim atquerum perspicere nequiuerunt, unde per universa mundi substantiam tanquam souentem animam transire den afferuerunt. Seducti auté sunt, quia de sapientia dicir, peromia ipfum transire tenuitate arcp munditie sua, non enim intellexertit de ea sapientia, qua prima creatura est scriptum esse. Hylen quoquein principijs philolophi stoici scilicet Plato, Pythagoras, & Aristote les postierunt, quam informem & abscp qualitatibus afferunt, guis Plato in Timæo, unum occulte principium censere uideat his uer/ bis. Quid nobis uidetur de omníum principio aut principiis, modo dicendum non est, no alía de causa nisi difficillimum est. Ille etia 10/ cus scriptura. Terra quoce erat inuisibilis & informis, occasionem eis dedit, ut Hylen deo subjecerent. Vacuum auté Epicurus possit, quonia illud non recte intellexit. Vanitas uanitatum, & omniaual nitas. Aristoteles usca ad lunarem pilam providentiam dei deduxit illo psalmo decaptus. Domine in calo misericordia tua, & ueritas tua usca ad nubes. Prophætica em dicta ante Saluatoris nostri tem/ pora magna obscuritate tegebant. Supplicia uero apud inferos esse tam poetæ gphilosophi a nostris accaperunt. Adhacautesequit necessario immortalitas animi, quod enim supplicio & cruciatu ue) xatur, omnino uiuit. Plato xo, quod Hebrei gehenna dicuntignis, fluuios Tartan, Cocytum, Acheronta, & Pyriphlegethonta fecun dum poetas propellat, uiros uero igneos dicit damnatas animas ad supplicia impellere, angelos uidelicet quosdam a quibus iniusti pu niuntur. Ad hæc angelum unicuica ad custodiam divinitus datum a scriptura nos didicimus, Et Plato scribere non dubitauit hoc mol do, Quoniam inquit omnes animæ sorte uiuendi modum eligere, ordinead fortem fuam progrediuntur motæ a dæmone, quem fin/ gulæ fortitæ funt, qui ad cuftodiendam hanc uitam, & ad perficien/ da quæ elegerunt, una cum eis mittitur. Hoc ipsum credo Socrate etiam significasse, cum damone quodam sapius atos sapius guber/

narifedixerit. Mundum gcg factum effe a Mole didicerunt, Aper/ tillimenamce Plato univerli huius factorem atce patrem deum ap/ pellat, quali ab eo folo ex non ente formatum. Stoici quoque huius opinionis funt, & quem scriptura diabolum nominat, maligna ani/ mam in decimo de legibus Plato appellauit, aduerfus quam pugnã nobis elle constitutam oftendit. Cum autem mundum alium intel ligibilem, alium fenfibilem esse Moles oftendat, & alium primitiuu atos exemplar, alium exemplaris illius fimulachrum, quorum altere scilicet intelligibilem imitari, alterum scilicet sensibilem senario ac/ commodernumero, qui a Pythagoreis quali foecundus coiugium appellatur. Nam in unitate quidem inuifibile cœlum, terram fanctã, & lucem intelligibilem creatam fuille afferit. In principio enim in/ quit fecit cœlum & terram, terra enim erat inuilibilis. Et dixit deus, Fiatlux. In creatione uero mundi fensibilis solidum cœlum creauit. Solidum porro nihil aliud quam fensibile est. Terram similiter uisi/ bilem, & lucem uisibilem produxit. Hinc Plato idæas & species sen fibilium, intelligibiles intelligibili mundo collocauit. Corpus a ter/ ra formatum Moles afferuit, quod terrenum Plato habitaculum ap pellauit, rationalem yo animam Adæ in faciem affirmat, unde phi/ lolophi in capite intellectiuæ animæ fedem arbitrati funt. Ad fimili/ tudinem autem dei factum hominem cum audiuerunt, sequelam il lam intellexerunt, de qua scribit alibi Moses. Post dominum deum nostrum ambulate, & mandata eius seruate. Sequuntur nempe deu omnes, qui pie ac fancte ipfum colunt, Hinc Stoici philosophi philo sophandi finem congruenter naturæ uiuere terminarunt, Plato do deo per similitudine inhærere. & omne bonum bono amice elle at/ offimile. Et in Timæo iuxtalibri finem. Oportere inquit ut intelle cto intelligens fecundum priscam naturam simile faciat. Cumcy 11/ mile factum lit, illum semper præoculis habere tinem, qui omnibus optimæ uitæ finis a dijs ppolitus est, huncog finem in prælenti & in futuro tempore sequi fratres quoch homines omnes, quonia ab uno deo producti sunt. Sed alios quali ferreos, alios quali argeteos, alios qualiaureos ait. In Thetico autem cum ueram philosophore uitam describat, nonne christianorum uita superiore quadam uirtute con citus descripsit; Pythagoras uero, Socrates, & plato cum se uocem

Alde

di/ De/

ub/

sal/

per

mia

t de

rein

ote/

juis

uer/

odo

10/

iem uit,

ua/

itas

em/ esse

luit

uel

mis,

cum

s ad

pu/

mur

mol

ere,

fin/

ien/

rate

ber/ 1ari

# 3018 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA dei audire affirmarent, constructionem universore divinitus facta atch gubernatam intelligebant, Mosaycam illam uocem exprimen tes. Et dixit, & factum est. Heliodus uero de creatione Pandora di cit, quia Vulcano Iuppiter iufferit aquam terræ commiscere, & uo/ cem atcy mentem hominis limo immittere. pterea ignem & lucem allegorice deum appellat scriptura. Stoici uero naturam esse dicunt ignem artificiosum, uia in generatione gradiente. Epicharmusau/ tem Pythagoreus, unde nisi a scriptura didicit nihil clam deo esse, & ipfum natura omnia uidere, nihilq impossibile ipsi este. Democrit tus quoce omnia inquit luppiter cognouit, omnia ille dare, & omia potest auterre, rex omnium ipsesolus est, louem enim plerumqipi mam causam solent appellare. Sed Pyndarus multo magis mystice tang Pythagoreus. Vnum inquit hominu genus est, & ab unama/ tre cuncti, unum patrem creatorem fummum atcs optimum artill cem habemus, qui progressus singulis diversos secundo meritapra bet, Matrem profecto Hylen appellauit, Illud autem Platonis in epi Itola ad Eraston, & Choriscon omnino divinum patrem enim & si lium nominat, & per eos pie tanqua uniuerfi caufam iurandumelle afferit, & illud similiter. Circa regem omnium omnia effe, secundo circa secunda, tertio circa tertia. Quæ omnia aut illi diuinitus reuela ta funt, aut, quod reliquum est, ab Hebræis eorum & scriptura acca it, fanctiffimam enim trinitatem illis uerbis fignificari non dubito, rertio enim spiritum, filium secundo, patrem primum ordine poli/ to collocamus, Heraclitus uero Ephelius, unum mundum lempiter num atcg incorruptibilem opinatur semper fuiffe, futurum gaftit mans, alters corruptibilem & factum divinitus. Plato rurlus in lepti mo de republica hanc diem nocturnam diem appellat, propter hu/ ius mundi forte principes, lomnum autem & mortem uiamanima in corpus similiter, ut Heraclitus esse confirmat; quão brem, utputo spiritus sanctus ore prophæte de Saluatore nostro his uerbis pdixit. Ego dormiui & soporatus sum, surrexi, quonia dominus sulcapit me. Non enim refurrectione folummodo deum excitationem q a fomno, sed descensum etia eius in carnem somnum allegorice appel lauit. Ego do de dominico etia die in decimo de republica, hisueri bis uaticinatum fuisse Platonem censeo. Cum ingt in prato septem

dieslinguli affuerut, tunc lurgetes hinc oportet in octavo die iplos proficitei, & quatriduo peruenire, pratum enim octavam splieram tangamœna sanctore loca intelligimus, septem autem dies erratica rumsphæras, & omnem operosamartem ad sine requietis festinan/ tem. Via vo inquit, que ultra erraticas stellas est, ad supmum coelu ducit, ad motum videlicet & diem octavum. Quatriduo vero per/ uenire ait per quattuor elementa uiam fieri fignificans, Septimã etiã diem non Hebrei solum, sed omnes sere tam philosophi quam poe! tæ sacratiorem esse cognouerut. Antisthenes quoch prophæticum illud. Cuime assimilastis dicit dominus, commutauit, deumqudixit nulli similem esse. Quare impossibile est inquitipsum agnoscere, cu ius imaginem nullam habeas, Similia etiam Xenophon Athenien/ sishis uerbis scribit. Qui omnia quatit, & omnia quiescere facit, ma gnus, potensos est, quod omnibus patet, qualis autem forma sit ne/ mini patet nili ipli loli, qui luce lua omnia perluftrat; quis enim cor/ poreus deum uerum cælestem atop immortalem oculis cernere po/ test: Et Xenophanes Calophonius. Vnus inquit deus inter deos at/ que homines maximus, nec corpore ator mente mortalibus fimilis. Cleanthes etiam Stoicus interrogans me inquit, qualis deus site at/ tendeigitur bonus, ordinatus, iustus, sanctus, seipsum possides, uti/ lis, speciosus, oportunus, seuerus, liber, semper commodus, intrepis dus, fine mœstitia, sine dolore, tutus, gloriosus, charitas, quem esse omnes conueniunt mitis, acer, tardus, sine quærela, semper manes. Deinde idolorum cultum occultius meo quidem iudicio reprobas subiungit.llliberalis autemeter seruus est, qui opinione uulgari du citurquali bonum inde quicquam consecuturus. Noli ergo uulga/ riopinione deum colere, nec maligni luminis figuras honorare. He raclitus autem uerbi, quodest, semper inquit sensum homines non capiunt, nec antequam audiat, nec cum primo audierint. Hecatæus uero,qui uniuersam hystoriam collegit, cum de Abraam & Aegy/ puis dicat, Sophoclem tragicum in tragædijs scripsisse affirmat. Vnus uere, unus est deus qui cœlum latamos terram fundauit, qui ceruleamponti undam, & uentorum flatus produxit. Mortales au/ tem errore seducti ex aere, ac lapidibus, auro eborecp simulactira nocentium deorum constituimus, quos sacris solennitatibusque peltiferis

CA

actā

men

vib s

uo/

cem

unt

au/

e,8%

ocrit

mia

pri

tice

ma/

tili/

præ

epi

% fi

effe

obe

rela

CCZ

110,

oli/

iter

Tit/

epti

hu/

mæ

uto

XII.

pit

Ba

pel

let/

cm

ies

# 3020 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA pestiferis honorantes, falsam pietatem amplectimur. Manisestu au tem unum principium rerum Locrensis Timaus in libro de natura hisuerbis pdicauit. Vnuminquit principium omnium rerumest. iplum ables origine. No enim erit principium li ab alio factum est, sed illud unde factum est principium erit. Epicarmus autem comit cus de divino verbo aperte sic scribit. Divinum inquit verbumest, quod artes hominibus fuggerit, docetos facere quod conducit. No inuenerüt enim homines artem, sed deus hominibus eam immilit, uerbum autem hominum a diuino uerbo defluxit. Cum autemper Esajam spiritus sanctus clamet. Quid opus mihi est sacrificione mul titudine uestrorum dicit dominus, plenus sum holocaustis agnor, pinguedinem & taurore fanguinem nolo. Et post pauca. Lauami ni purificateco uos, & encite iniquitatem ab animis ueltris, ceterag huius. Menander comicus uide quemadmodum in comodiaeil dem fere uerbisa sententia usus est. Si quiso Pamphile taurorumin facrificium oblata multitudine, aut deorum aliorum ce huiuscemo di propitium se habiture deum arbitrat. penitus errat mentis kuital te seductus, sed oportet iustitiam servare, non adulterio, nequirgil num uti corruptione, nec acus quidem tenue filum, fi alienumelt, concupiscere. Deus enim prope est, & omnia uidet, quodillisimile eft, deus appropinquans ego fum, & non deus delonge, faciet neali quid homo in occultis, & ego non uidebo ipfum? Deiphilus etiam comicus non aliunde quam a scriptura in comcediam transfulitea, qua de judicio dicit. Tu putas inquit mortuos, qui delitiose uixe runt, dei iudicium effugisse, sed est iustitiæ oculus, qui omnia por spicit. Duo enimitinera mortuis proposita esse putamus, alterum iustorum, alterum impione. Caue igitur ne erres, nam & apud intel ros iudicium est, quod deus dominator omniu exercebit, cuius no men terribile, quod ego dicere nequeo. Si quis autem mortaliuma le agens putat dei oculum effugere, is impia ducitur opinione. Cal uete qui putatis deum non esse, est enim inquam. Si quisautemper peramagit, tempus lucratur: nam postea dabit pœnas, In Orphicis quoch scriptum inuenif. Cum omnes deos occultauerit, adlatissi mam rurlus restituet lucem. Quare si iuste sanctecp uiuemus, & hic beati, & postquamhine recesserimus, beatiores futuri sumus, quam beatitudine

#### LIBER TERTIVS DECIMVS you

beatitudinem non determinato quodam temporis spacio habebis mus, sed in æternum requiescere poterimus, una cum cæteris habi/ tantes immortalibus. Idem, Orpheus cum inuisibilem deum aftir/ mauerit, uni solummodo cognitionem sui donasse de genere Chaldeore afferit. Abraam, ut ego puto, aut aliquem ex luis lignificans his fere uerbis. Nullus inquit deum nouit, nisi quidam unigenitus a genere Chaldæore defluxus. Deinde comutatis uerbis illud expres sit. Cœlummihi est sedes, terra xo scabellum pedum meore. Deus inquit in colo aurea in sede firmus sedere cognoscii, terra uero sub pedibus eius elt, manum auté eius dexteramad fines oceani often/ dit, montium radices tremiscut, a uiribus eius resistere no possunt. Cælestis igitur ipse est, & in terrã omnem peruenit, ipse initium of mnium medium atog finis. Hæc ab illis prophætis effluxerunt, Qui li aperiet cœlum, tremor universa compræhendet, & abste montes liquefient, sicut a facie ignis liquitur cera. ur quis metitus est coelum palmo: Quid oportet singula singulis conferendo longiorem esses omnia quæ apud Græcos uel apud Barbaros, fiue poetas, fiue philo sophos rectius dicta sunt, apertissime a ludæorum scriptura deriual ta uidentur. Hæc Clæmes. Nosautem Platonem maxime admiran tes, nechidabre diligentissime, namos scripturam sequi videt, phi/ losophiam tamen eius reijciemus, quoniam purillimum scripturae aurum non omnino immaculatum seruauit. Sola enim diuina elo/ quia fanctace purace funt longe ab omni mendacio remota, argen/ tum purgatum & probatum terræ, Platonis autem cæterorumcoo mnium dica simul ac scripta, quoniam humanis cogitationibus at que coniectura ad confyderandam naturam rege accesserunt, nons nihil tallitatis permixtum pollident.

Quod inconfranter de deo Plato locutus est.

CAPVT VIII.

Am si quis uoluerit amore atchodio depositis exquisita ratione ucritatem inspicere, mirabilem illum philosophu simulachris qua manibus hominum facta in uiri similitu dinem suerant, dei appellatione turpiter attribuisse comperiet. Ita post sublimem illam Theologiam, qua patrem & creatos tem universi unum deum esse coscripsit, a coelo in profundum ides

au/

tura

eft,

eft,

mi/

eff,

Nõ

ulit,

per

mul

IOR,

ami/

race

a eil/

min

mo/

urita/

rgi/

nelt,

ne ali

tiam

icea,

DXII

per

rum

intel

is no úma

.Cal

per/

hicis

tilli/

Xhic

uam dinë

#### 1022 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA

latriæ delapsus populi Atheniensis opinionibus serebatur. Necues rituseft Socratem in Pyræum ad soluenda deæ uota descendentem laudare, Gallumetiam Aesculapio sacrificari probe iussum a Socra te fateri uidetur, & Delphicum dæmona paternum Græciæ inter/ pretem appellat, & diuinis libenter laudibus profequitur. Audiem eum gturpiter uulgarem de dijs opinionem confirmat dices, Alion rum autem dæmonum generationem cognoscere, ac diceremaius quoddam opus est qua nos ferre possumus. Sed credendum est his, qui iamdiu dixerunt, qui deore nepotes sunt, & utaiunt, clare proj genitores luos nouerunt. Non enim possibile est deorum filios int credulos effe. Nam & sinullam necessariam aut ueritimilematte rant demonstrationem, tamé quia sua se narrare affirmant, leges pa trias sequentes credamus, propter hec & cetera huiusmodi, is philo sophus nobis, quoniam secum ipse dissider, relinquendus est. Nam qui poetas poetarum qui fabulas in libris de legibus contemnit, qui qui mentitum illum ait, qui primus fingere aulus fuit, ea cœlum fecille, quæ ab Hesiodo scribuntur, cæterace huius, quomodo núc deos & deore nepotes Saturnum, louem, lunonem, & ceteros appellat

Quod non recte Plato de Dæmonibus sensit. CAPVT IX.

Dhæccum mediam rationalium naturam non ablg or tis, sed genitam scriptura prædicet, ex qua per lapsum gel nus demonum elle cofirmet, arque ideo nullo modoan/ gelorum, aut dæmonum aliquem deum appellet, quonia nec natura immutabiles funt, nec a feipfis, sed a prima causa'tamelle quam bene effe immortalitatemer consequantur. Plato incorporel as quidem has intellectuales substatias & rationales similiter afterit Sed primum non rectenon genitas tam ipfas quam omnem anima opinatur, deinde quali natura defluxisse a prima causa, & ita constil turas effe cotendit. Non enim omnino a non ente simpliciter factas arbitratur. Quare plurimone deorum genus quasi defluxus quosda 'ac emanationes primæ caulæ & fecundæ, ut ipfe dicit, nobis propo/ nit, hos natura bonos esse, nec posse a propria uirtute labi, ac prol pterea deos esse affirmat. Genus autem dæmonum aliud quoddam facit, quod omnis nequitiæ, ac in peiora mutationis capax effe dicit. Hor 4500 11 11

Horumalios bonos, alios prauos & este & appellari. Hæcascriptu/ raludeorum, idelta ueritate ipla alienillima lunt. Sed undelibi hoc genus dæmonum constitutum est: Nemo enim mentis composa corporali materia, qua irrationalisest, rationalem naturam damo/ num unquam constituet. Quod si etiam ipsi emanationes quædam superioris natura sunt, unde igitur nequitia in hisposterioribus, q a primis emanarunt, nata est quomodo autem amaritudo a dulce/ dine procellir; Nam si pravi dæmones omnes tenebras & omnem amaritudinem malignitate superarunt, quomodo ex defluxu melis orisnaturæ ortu habuerunt ex qua fi emanassent, non mutari pro/ fecto ad peiora potuillent: li uero mutati funt, non emanarunt cer/ teabimpattibili natura. Quod fi neque a superiore natura defluxu quodam emanalle iplos ratione confiteri cogimur, nec a corporum materia productos, lequitur non genitos elle, & lic ad corporum na turam non genitam, tertiam quandam naturam ablig ortu cum deo universi collocare videtur, ita non erit sibi deus creator acpater o/ mnium. Sed de his fatis dictum elt.

Quod non recte in omnibus Plato sensit.

Vnc de anima quid sentiat uideamus, lam igitur cum im mortalem Hebræis similiter scripserit, ac ad dei similitudi nem formatam putauerit, substantiam eius tamen ex in/ diuisibili constare cotendit. Dicit enimin Timao, gene/ ratione atcuirtute priorem corpore, quali dominam animam esse productam hoc modo. Ex indivilibili substantia inquit, quæ sem/ per eode modo se habet & divisibili, tertiam quandam substantiam inter hæc extrema costituit, & quod multo peius est, diuinam illam incorpoream rationalem deoch similem anima adasinos, lupos, for/ micas, apes, cæterasque beltias descendere afferit, & huic opinioni ableg demonstratione aliqua cæteros adhærere hortar. Vseg adeo inquit in libro de anima errant, quoulca cupiditate corporis rurlus corpori copulent, talibusaute copulant, quales mores prius in hac uita comprobarunt. Nam quentri atquurpitudini deditæfuerant, alinorum & similium beltiarum corpora ingrediuntur, quæ rapa/ H n ces parcio,

A

ue/

em

cra

er/

em

10/

ILIS-

115,

rol

in/

ffe/

pa

nilo

am

ng

fle,

8%

or/

gel

an/

nia

ffe

rel

rit

mā

sti/

tas

(dã

100

rol

am

citi

明

# 1024 DE PRAEPARATIONE EVANGÉLICA ces atq; tyrannicæ luporum atq; accipitrum corpora ingredititui, qua populares fuerant, & uulgarem modeltiam atch iuftitiam con/ fuetudine comuni, non philosophia & mente approbarunt, uel for micarum, uel etiam hominum rurfus accipiunt corpora, Etin Pha/ dro ad idem inquit. Vnde singulæanimæ uenerunt ad decem usqu annon milianon revertunturinon enim allatæ pennatece fiuntan te hoc tempus, nisi sedulo philosophatæ fuerint, aut cu philosophia pue orum indulferint amoribustifte autem ter deinceps, si hanc uit tam elegerint, post mille annos circumuoluunf, & sic allatæ atque pennaræ, in tribus annor milibus tandem perueniūt, aliæyo post/ quam hanc uitam exierint, aut sub terra damnatæ puniuntur, autib cœli aliquem locum leuatæ cogruenter huic uitæ conuerlantur, & post mille annos ad quamcuncy uitam elegerint, utræcy revertunt. Descedunt enimetiam in bestiarum corpora, & exhisalia periodo surfus corpora hominum ingrediuntur. In libris autem de republi ca. Ab Orphei dicitur anima cygni uitam, muliebris odio generis, quoniam a fœminis occilus, nolebat fœmineum rurlus uterum in/ trare, electam fuiffe, fed cygnus ait, humanam uitam elegit. Hacca teracy huius modificribens, non Hebraos, sed Aegyptios in hocfuit fecutus, quod certe non feciffet, fi ueritatis effet amicus, quamfallita tem non grauaremur refutare, li ratione aliqua niteretur, Nuncyo quonia ipfe fibi diffidet, relinquatur. Nam ut alibi oftendimus, im/ pias animas apud inferos æternaliter punirifcribit. Et ex his q mol do diximus, ex fententia fua corpuseligere afferit, pias autéin fem piterna in infulas beators profectas feliciter uiuere, in alijs & in Gor gia scripsit Quomodo igitur in corpora redeunt? Sed hoc quonia manifeste falsum contemnendum potius est, quam refutandum.lla uero fua opinio, qua rationalem animã ex diuina & ex palliua qual damatog irrationali compositamesse arbitratur, a multis etiam Pla/ tonicis spreta neglectaquelt. Seuerus em Platonicus inlibro de anil ma his uerbis hanc politione Platonis aggreditur. Si ex pallibili at/ quimpassibili substantia divinitus anima costituta est, quasi exalbo & nigro, medius quidam color necesse est tempore disseparetis ex tremis eam penitus dissolui. Quare no immortalis, sed mortalis ani maerit.conceditur enim quacuncp natura line contrario non funt, spacio.

spacio tandem temporis disseparari. Si ergo anima quoce ex impass sibiliatos passibili substantia facta est, neceste est quemadmodu sic/ cumab humido, calidum a frigido, leue a graui, dulce ab amaro, al/ bum a nigro, sic & ipsam tempore distrahi, soluta contrarion; com/ pagine.cum unumquod@adnaturam fuam necessario tendat. An non uidemus quod graue est, quamuis a leuiore uictum eleuet, det ferri tamen & alcendendi tarditatem atcp difficultatem leuiori con iunctione afterri fuarac fimiliter leue quauis deferri cogatur, ad fu/ periora tamen nitir Quæcunce enim a duobus contrarijs coiuncta funt, impollibile elt eodem modo lemper manere. Sed non est cer/ te anima hæc duobus contrarijs composita, sed simplex natura atog incorporea.unde Plato recte immortalem eam putauit. Vere quo! niam ex anima & corpore constare hominem ab omnibus dicitur, ac palliones quæ nobis iponte, contract accidunt, animæ palliones effedicuntur. Hoc figno multi seducti, possibilem substantiam eius corporalem mortalemos opinati funt. Plato vo impossibile eius na/ turæpossibilem substantiam annectere coactus est. Quod aute ali/ ter se res habet, a uirtutibus ipsius anima actiuis conabor ostendes re. Hæc de anima futticiant.

Quodno recte de coelo Plato sensit. CAP. XI. Ecolo yo ac Stellis, quamuis a patre omnium Hebreis similiter productas afferat quali deos, tamen celestes cun ctas colendas consulit, sic in Epimenide dicens. Cœlum inquit sicut omnes alios dæmones atque deos honorare oportet, & nota ipli apprime facere. Et post pauca, Deos uisibiles maximos, colendistimos, perspicacistimos, acomnino primos stel/ larum naturam dicendum est, deinde demones colendi sunt. Quo! modo autem li hac omnia tacta lunt, ut iple alibi teltatur, licut in lu perioribus diximus, deorum cultu honoranda funt: cum ille folus creator omnium secundum ueritatem scripturæca authoritatem co lendus sit: Hæcperstringere placuit, ut uideas grectissime anobis Hebræorum scripturā platonica philosophia ppositam esse. Ex his autem, qua nos scripsimus, sacile unusquisque catera comperiet, qua tetigimus, non ut Platonem accusemus, quem sum mopere admira/ mur, sed ut ostendamus quanto ipse distata Mosaica & prophetica H in ueritate.

tur,

on/

tor

hæ/

uld

an/

hia

ui/

que

oft/

itin

r, &

Int.

odo

ibli/

ris,

in/

fuit

lita

VO

im

nol

m/

10r

nia

Illa

ua/

Pla/

anil

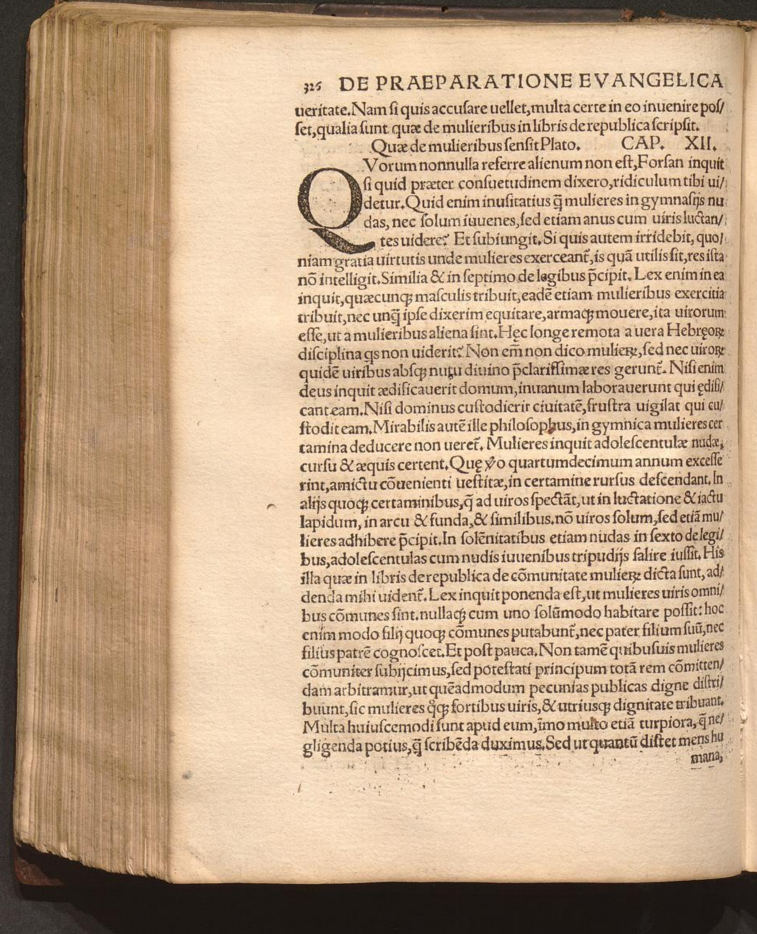
at/

lbo

ex/

anil

int,



# mana, quis pcipui philosophi a mente Mosayca, q diuinitus doce/batur, apertius uideas, leges Platonis de Cede cu Mosaycis coseras. Leges aliquæ Platonis. CAP. XIII. Vodcume inquit deus de furto & de fure dixerit, id dili/q genter ciuitas oraculum dei secuta faciat. Et siquide liber aliquis iudicium fecerit, gloriam uirtutis assequatur, si xo sciens non dixerit, infamis esto. Seruus si quid induxerit,

publice domino eius pecunia referatur, ipfe autem liber litali xo tci/ uerit & obticuerit, morte supplicium luat. Morte crudelillime iudi cio quidem meo non indicentem puniri pcipit, cum eos qui furta, homicidiacy comiferunt, uiuere patiatur, ac a domino interfici fer/ uum pro nihilo putet. Purgetur inquit si quis seruum suum occide! · rit, si uero ira concitatus alienu obtruncauerit, duplum domino red dat. Si quis autem liberum hominem non præmeditatione atcg infi dis, sed repente ira commotus interemerit, cum ea fecerit, quæ illi faciunda funt. Qui ablogira occiderit, duo Bus ad domandam, iram exulet annis. Qui uero infidis hominem excæpit, hic & alia fimili/ ter faciat, & exulet non duobus, sed tribus annis. Quod si post exit lium rurius hominem interfecerit, perpetuo exulet, Parentes li filiti uel filiam interfecerint, tribus exulentannis, Cumcy redicrint, con/ uerfari jurefimul non permittantur. Vir autem fi uxorem, aut econ uerso necauerit, triennio similiter exulet, cumos redierit, cum libe/ risfuisnon convertetur. Frater li fratrem, aut foror fi fororem, fimi/ liter. Quod li frater in detentione principis fratrem quali hoftem in/ terfecerit, mundus sit. Similiter quæcuncpaliquis se ipsum defenden do trucidauerit, mundus lit, pterquam li seruus pro desensione sua liberum interfecerit, de quo ea Itatuimus, quæ de parricida, qui pa/ rentes scilicet interfecerit, dicta lunt. Hæc si Mosaycis conferas, hu/ mana uidebuntur ad diuina coterri. Si quis inquit percusserit spon/ tehominem, & percullus decellerit, morte moriatur, fin uero non sponte percusterit, loca dabo quo fugiendu est. Si quis dolo atorin/ sidijs hominë interfecerit, etia ab altari si illo refugerit, ad mortem rapiatur. Qui patrem aut matrem uerberat, moriatur. Si quis in iur gio lapide aut pugno percusserit hominem, si homo non morie/ tur, damnum & medicamenta restituet qui percussit. Si seruus aut H iin

A

uit

ui/

nu

m/:

101

Ita

lea

itia

Im:

OR

OR

um

cu/

cer

læ,

ffe'

.In

fu

nu/

gil

lis

ad/

ni/

100

160

res

en/

111/

nt.

net

hu

na,

#### 3018 DE PRAEPARATIONE EVANGELICA

ferua in manibus domini dum ab eo uerberet interierit, ultione do minus uindicabif, si vo diem unum uel duos supuixerit, non uindi cabitur, argentum em eius est. Si quis serui aut seruæ oculum erue/ tit, libertatem ei pro oculo dabit. Hæc Moses, Illa etiam no est : bre audire, quæ de rebus minimis inhumaniter Plato fancit. Si quis in/ quit ficus aut unam abseg consensu patroni accaperit, quonia qua sua no sunt accapit, damnetur. Quod si seruus quilpiam secerit per fingulas ficus atog racemos, aqualia numero uulnera patiatur. Hac certe magnificamente Platonis digna non funt, Sed audi modo uil cillim, ates cognosce ghumanissime ates divine Moses Si introive risinquit in uineam proximi, comedes uuam & implebis anima tu/ am, nihilautem exportabis. Et rurfus, Si in mellem proximi tui ue/ neris, non immittas falcem, sed spicas in manibus tuis colligas, sime/ tendo manipulum oblitus fueris, in agro non reuerteris ad accipien dum, inopirelinquas, ut benedicattibi dominus deus tuus, in uinde mia non reuerteris ad uindemiandum iterum: inopi erit li quid reli Chum est. Innumerabilia in Platone sunt, quæ repræhendi possunt, sed ea quæ dicta funt fatis multa esse opinor, ad ostendendu jureno/ bis Iudaica Platonis anteferri.

> EVSEBII PAMPHILI LIBER QVARTVSDECIMVS.

VNC aliorum quoca philosophorum sectas, imo uero nugas compendiose ponamus, quorum erro/ res non a me ipso, sed contradictione & pugna inter eos mirabili cognosces, quos quando inter se, aut cu alijs comparo, non facile negauerim, illos claros sul se uiros. Quando uero Hebræorum Theologis at ohis comparo, & doctrinam doctrinæ illorum cosero,

que philosophis comparo, & doctrinam doctrinæ illorum cotero, caduca & friuola omnia quæ philosophi excogitarunt, mihi uiden tur. Nec mirum, illa di uinitus ædita sunt, hæc humanitus.

Quod omnes inter se philosophi repugnant, cotra quod nostri omnes concordant. CAP. I. Deo ut non simus accusandi, si Gracorum doctrinam despil cimus, & Hebraorum scripturam amplectimur, Nam operal