

#### Universitätsbibliothek Paderborn

Concordia. Pia Et Vnanimi Consensv repetita Confessio fidei & doctrinæ Electorvm, Principvm Et Ordinvm Imperii, atq[ue] eorundem Theologorum, qui Augustanam Confessionem amplectuntur

Lipsiæ, 1606

Solida, Plana, Ac Perspicva Repetitio Et Declaratio quorundam Articulorum Augustanæ confessionis, de quibus aliquandiu inter nonullos Theologos eidem addictos disputatum fuit; continens earum ...

urn:nbn:de:hbz:466:1-35443



wad

delico refim

liters

candi

PIAGE

rede

nerfa

runt

m16 6

Des

crip

den

Car

vit

# SOLIDA, PLA. NA, AC PERSPICVA

REPETITIO ET DECLARATIO
quorundam Articulorum Augustana con
fessionis, de quibus aliquandiu internon
nullos Theologos eidem addictos disput
tum suit: continens earum controuersa
rum, ad normam & analogiam verbi Deia
compendiariam Christiana nostra do
carina formulam & rationem, decisionem atque conciliationem.

### 

M M E N S A D E 1 O P I 1 N 1

Maximi bonitate atq; miserationes

Etum est: Vi doctrina de pracipus che

fiiana nostra religionis articulu, qui

pinionibus Es traditionibus humanus

rante Papatu, horribiliter ebscuratani

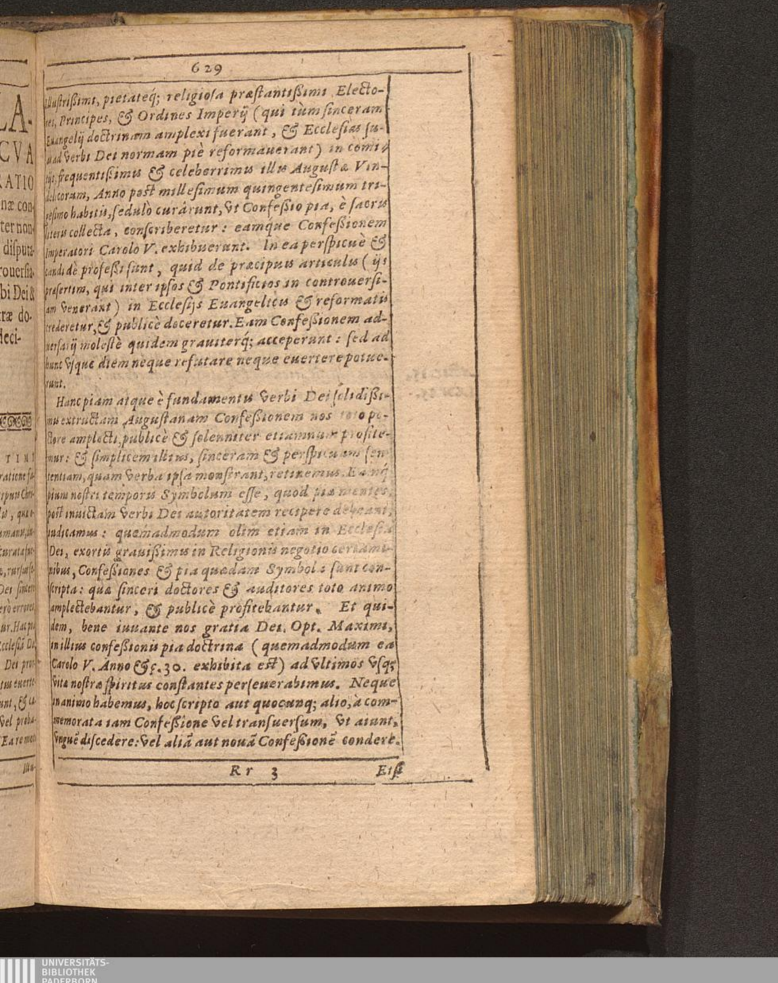
rat; opera D. Lutheri, pia sanctes; memoria, unsulut

cundum prascriptum & analogiam verbi Dei sinten

explicaretur, & repurgaretur; Pontissicy vero erroru

abusus, & idolomania grauiter redarqueretur. Hasp

Reformatione aduer (arij nona dogmatain Eulesi Di introduci put auerunt, ea igitur, quasi verbo Dei prosus repugnaret, & pias Ordinationes peniuseum ret, vehementer, falsò tamen, criminati sun su lumnis propè infinitus, qua nullo tamen vel pubbili saltem colore fulcirentur, oppugnarunt, Easemb

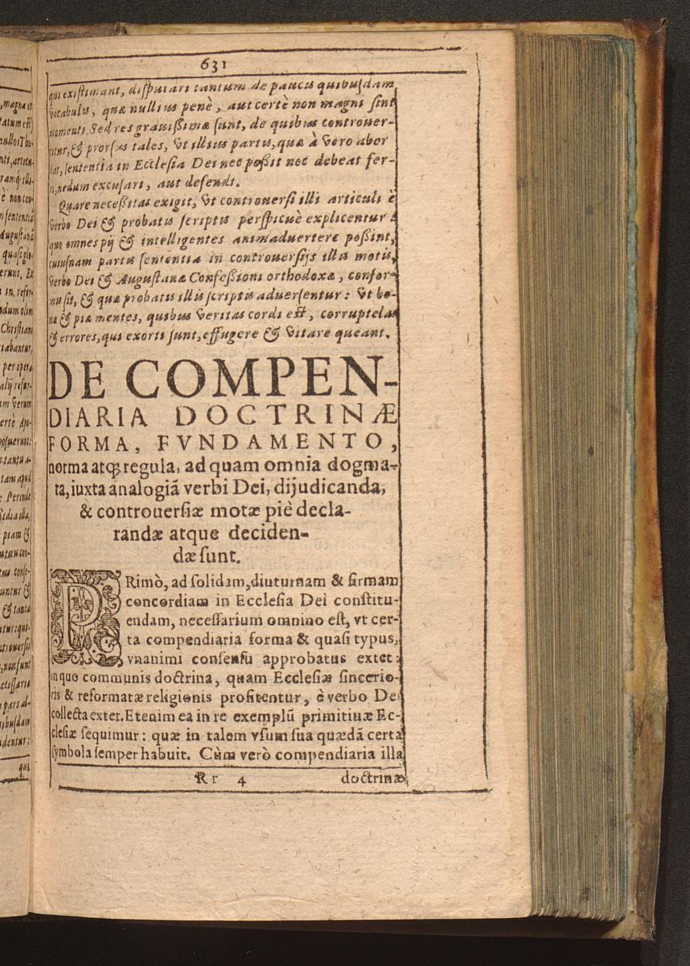


Gerl

no

Essi autem pra Confessiones illius doctrina, magnati parte (praterquam quod à Pontificies factitatumen non fust impugnata: fateri tame sportet, nennulloitor ologos, in pracipus quibufda, & magus momenti, anin. lu, a doctiona illo confe Bionis desce Sife: Verangillius sententiam aut non affecutos effe, aut certe mous fanter retinuisse, quoldam erram er alienam fententis affingere conatos effe, qui nibilominus tame Augustini le Confessione ample di simularunt , & excaqualin riantes de cius professione, pratextus quafinerais, li ea autem regrausa admodum & pernstula in refin matis Ecclesijs di fidea sunt orta : quemadnedumolin etsam, biss adbuc Apostolis, inter eos, qui Christian habers volebans, & de doctrona Christs gloriabanisi, berrebiles errores funt exorti. Quidam enim personi legis suftificationem & falutem quarebant: aliquisrectionem mortuorum negabant : alij Christum Germ Es aternum Deum effe, non credebant. Hu certe de-Stole sele Es conceonabas Es scraptes sexeré opposuerun: etsinon sgnorabant, errores illos, & de rebustantu. cerrsma certamina graus (Simam offenfionem, ian and infideles, quem apud infimos in fide, excitare: Pende achedee noftre aduerfarij Ponteficij propter disidialla, inter nos orta, exultant: spem illam minime pian g quidem fallam fouentes, fore Stes noftru mutuuncertationsbus, fana doctrina rusna & interitu tofquantur. Infirms Gero interem Galde offendunini S perturbantur: quidam dubitant, an interior & land dissidia etiam vera apud nos doctrina reperiamiani dam non Sident, cus parts in artsculus illu consension subscribere debeant. Mota ensmilla certamina, nun sun rozonazian, sut de verbis manes & non mussans desceptationes: quales oriri folent, cum alteraparialterius fentensiam non fatus affecuta est: Es quibulan fortasse, in houveligionis negotio, reshabere sideniar:

Actor 15.



ptin

fui è

imi

fel

veil

nis

ca c

fun

lea 1

Car

nes

Eco

nin

refo

reie

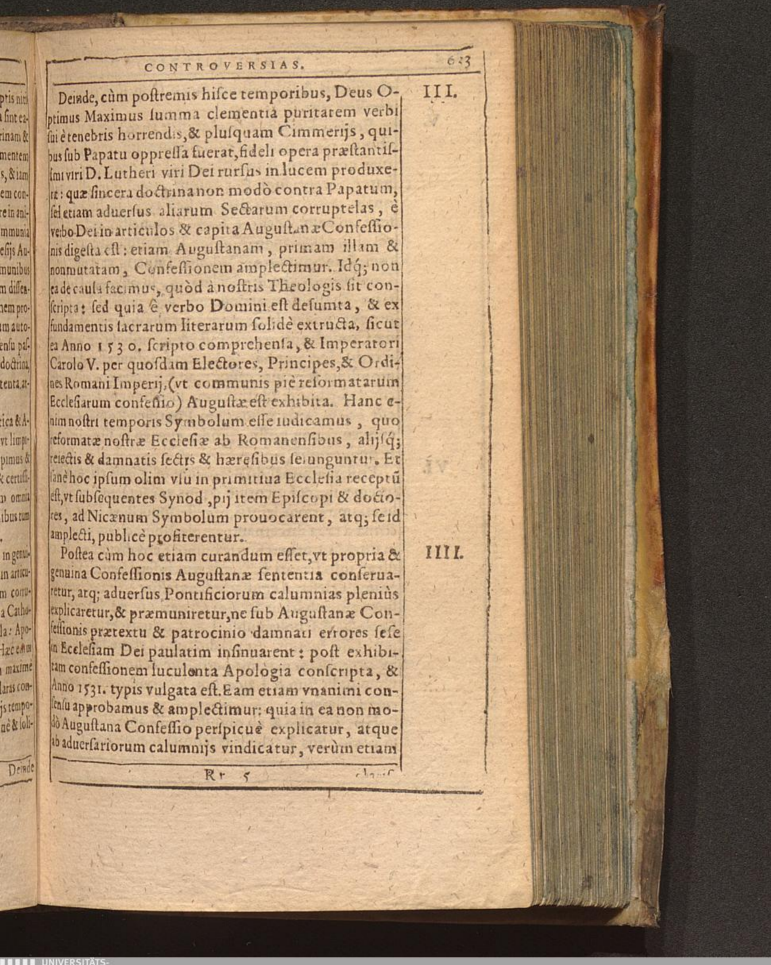
eft,

res am

tett

in i

tam Ani



UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN V.

VI.

DIO

næ,

con

decl

eati

ipfil

cet,

nec

nim

per

C3 T

ijĺģ

pot

lite

run

mo

COL

rati

âri

iud

ftar

iici illa

Yo!

fine

claristimis & solidissimis facræ scripturæ telimenija

Præterea etiam articulos illos toto pedoreample Aimur, qui Smalcaldix, in frequentissimo Theologo rum conuentu, Anno falutis 1537. conscripti, apprebati & recepti funt. Eos autem articulos intelligionis quales initio conscripti, postea typis in lucem elle funt in eum, videlicet, finem, vt concilio, vel Manur vel alibi celebrando, nomine Illustrissimorum Eletto ram, Principum ara; Ordinum Imperij (vt Augustanz Confessionis vicerior declaratio, in qua, per Dagatiam constantes perseuerare decreuissent) public proponi postet. In ijs enim articulis doctrina Augustanæ Confessionis repetita est, & in quibusdamanicus è verbo Dei ampliùs declarata: & insuper fundament monftrata & graves caufæ recitatæ funt, curafomi cijs erroribus & Idolomanijs secestionem tecenaus cur etiam in ijs rebus cum Pontifice Romano nobis convenire non possit, quodq; cum co in illis concil-

Postremò, quando negocium religionis etiam adlutem vulgi & Laicorum (quos vocant) pertinet, di lis etiam, ratione salutis, necessarium est, vt sincera do ctrina à salsa discernant: amplectimur etiam minoris maiore D. Lutheri Catechismos: eos dicimus, quals illi ab ipso scripti & Tomis eius insertisunt. Omns enim Ecclesiæ Augustanæ Confessionis hos Catechismos approbârunt atque receperunt: ita vt passini Ecclesis & scholis publicè, & in prinatis etiam zabus propositi suerint. Et pia do ctrina è verbo Deidelunta, in ijs quam maximè perspicuè & simplicissime, n vsum indiorum & Laicorum, est comprehensa dalucidè declarata.

Hæc publica & ab omnibus pijs approbata scripta in purioribus Ecclesijs & scholis semper habita suere meniji

ample

cologe

, appre-

ligionis,

em eau

Manna

Electo-

gustanz

Deigra-

Publice

Auguita-

articuls

damenti

Ponti

entanus;

concili-

am adli-

net,&I-

cera do-

ninorea

s, qual 5

Omnes

Catechi

pallimin

n zdibus

i delum-Time, in

2 & dilu-

ta scripta

ita fuere

pro compendiaria hypotyposi, seu forma sanæ doctrina, quam D. Lutherus in suis scriptis è sacris literis, contra Papatum & alias soctas, depromsit, lucusenter declarauit, & solidè sundauit. Et ad D. Lutheri explitationes præclaras tàm in polemicis, quàm didacticis insus scriptis comprehensas prouocamus: eo, videlicet, modo, quem D. Lutherus in Latina sua præsatione, Tomis operum eius præsixa, de scriptis suis, pia & necessaria admonitione, nobis ipse monstrauit. Ibi enim hoc discrimen (inter dinina & humana scripta) perspicuè posuit: solas videlicet sacras literas pro vnica regula & norma omnium dogmatum agnoscendas:

Hac autem non ita accipi debent, quasi alia vtilia & fincera scripta (verbi gratia, commentarios in sacras literas, errorum refutationes, articulorum præcipuorum explicationes) reijcere, aut ex hominum manibus exeutere velimus. Ea enim scripta (quatenus commemoratz hypotyposi & compendiariz sanz doctrinzs conterma funt ) tanquam explicationes atque declarationes vtiles, retineri, & cum fructu legi positiones Quequia enim hactenus de compendiaria hypotypoilina doctrina diximus, cò tantum referendum est, ve manimi consensu approbatam, certamq; formam dodring habeamus, quam Euangelicæ Ecclefiæ noffræ mul omnes agnoscant & amplectantur: secundum quam, cum è verbo Dei sit desumta, omnia alia scripta udicare & accommodare oportet, quatenus probanda int & recipienda.

Quòd enim commemorata scripta, videlicer, Augulunam Consessionem, Apologiam, Smalcas dices articulos, Minorem & Maiorem Carechismos Lutheri, lla doctina nostra Christiana summa complecti volucrimus: cam ob cautam factum est, quòd in ijs

vmami-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

Q

(em

delic

uq;

12/12

vbid

næ

nem

H

lecto

& 6

biD

nor

816

8/11

CON

8: 6

tur,

que

phr foli

Viu

fter

uer

21,0

nat

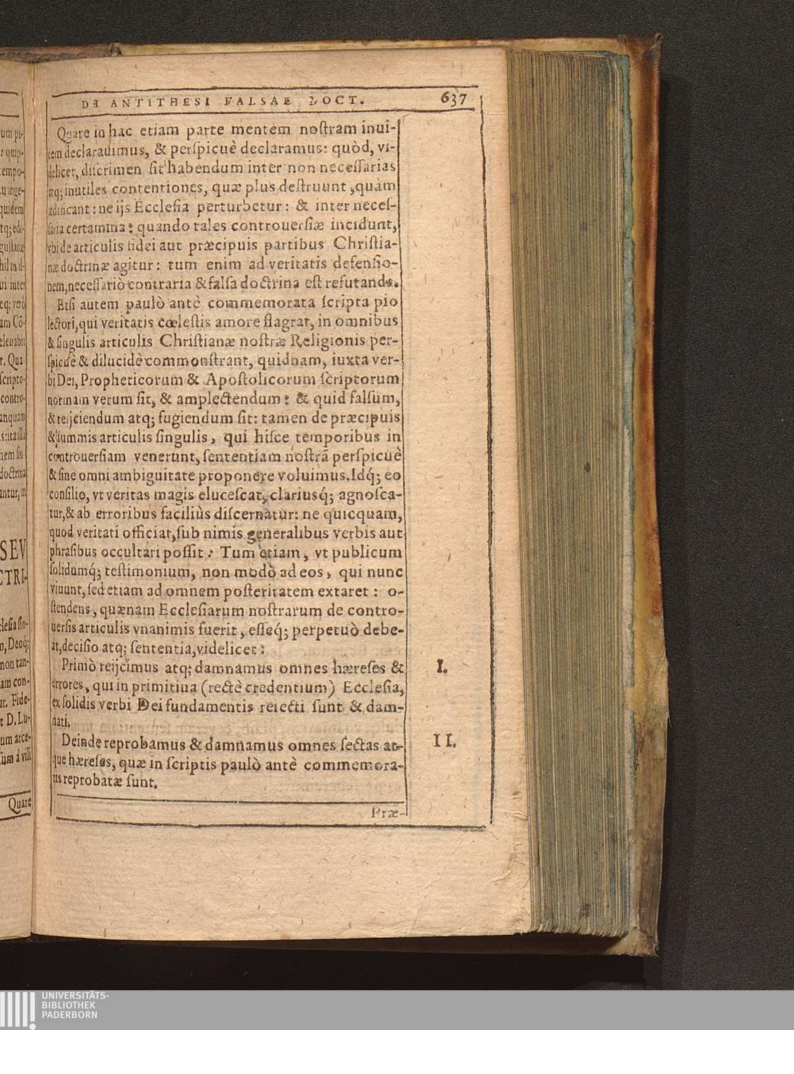
946

vnanimem & communem Ecclefiarum noliratum piam fententiam contineri, semper sit iudicatum ouippe quæ à præcipuis ijfq; excellentisimis illius temporis Theologis subscriptione consermata, & in Entirelicis Ecclefijs & scholis recepta fuere. Et eaquiten (vt paulò ante monuimus commid conferipta atquelle ta funt, priusquam controuerfix ille inter Augulius Confessionis Theologos orirentur: ideog; millial lis datum est affectibus : quare etiam abijs, qui me le disceptant, reprobari nullo iure possunt, Negrand quisquam (modò sincerè & sine suco Augustanam lo festionem amplectatur ) eorum autoritatem eleuabit aut cotemnet, fed ea (vt veritatis teftes )recipiet. Qui renemo vitio nobis vertet, quod ad corum icuptorum declarationem & decisionem, in obortis controuersijs, prouocamus. Vt enim verbum Dei, tanquam immotam veritatem pro fundamento ponimusitalla scripta, tanquam veritatis testes, & qua vnanimen in ceramq; maiorum nostrorum, qui in puriore doctris constantes permansere, sententiam completantur, medium recte producimus.

## DE ANTITHESI, SEV REIECTIONE FALS & DOCTRInæ in articulis controuersis,

ceram doctrinam, & ad solidam, firmam, Deogram atq; gratam concordiam, vt nontantum sana doctrina dextrè proponatur, sed etiam contradicentes diuersum q; docentes redarguantur. Fidelium enim pastorum vtrumq; officium est (vt D.Lutherus dicere solet) & ouiculas pascere, & lupum arcere: vt alienas voces vitare discant: & preciosum and secernere possint.

1.Tim.3. Tit. 1. Iohan.10. Ierem.15.



Præterea, cum intra triginta annos partimerintes religionis, quam Interim vocant, formula, partinalit occasionibus distidia inter Theologos quosdam Augustanæ Confessionis orta sint, de illis omnibus&fagulis fidem &confessionen nostram, non modo inthe G, verum etiam in anthithefi (veram videlicet, & fallam contrariam doctinam) diferte, categorice, & perfoicue pponere & declarare volumus. Ida; ea de causa no. ois facture eft, ve folida coeleftis doctrina in omnibus articulis fundamenta rectius conspicerentur: & omnit falfa, ambigua, suspecta, & damnata dogmata (quipulcunque libris contineantur, & à quocunque tadem vel conscripta fint, vel hodie etiamnum dela-Jantur j diserte repudientur : vt omnes, ad cauchos errores (hinc inde in quorundam Theologorum libis tparlos ) fideliter præmoneantur & excitentur: ne i rebus tantis ellius hominis autoritate feducantus Hanc noftram controuerfiarum explicationem [pin lector fedulo perpenderit, camq; cum feriptisilisal quoties commensoratis contulerit; liquido intelle ger, ea, quæ de vnoquoq; articulo (in compendianalla doctrina nostræ religionis & fidei ) initio maiore nothri senserunt atque publice profesi sunt, easq; de clarationes, quæ diuersis temporibus, per saterulli. funt-confecutæ, & eam doctrinam, quam nouchos scripto repetimus, haudquaquam inter fe discrepat led elle simplicem, immotam, ac certissimam vents rem. Et agnoscet lector candidus, nos non de vno degmate ad aliud (leuitate quadam, vt aduerfarij nos criminantur) transilire : sed potis nos in eo elaborire, n iemel exhibitam illam Augustanam Confessionem, etuiq; vnanimem, piam, & veram sententiam simiter retineamus, atq; in ea doctrina per gratiam Dei (aduerfus omnes, quæ inciderunt, corruptelas) contines perseueremus. DE

mpt.

natur

præft

tions

plun

Natu

auto

quan

ob c

dem

difer

effen

A

vide

lubst

pus i

lunt

origi

anin

licet

lem

gina

logi nun asini.

n alijs

n Au-&fin-

n the-

falfam Spicue

2 no-

mibus

qui-

e tan-

rendos

Libris

ne in

antur!

fi pius

lis ali-

ntelli-

anan

21ores

íq; de-

rualla

ac hod

epare

venta-

no de-

os cri-

rare, Th

onem,

rmiter

ei (ad-

onstan-

DE

## DE PECCATO ORI-GINIS.

RTA est inter nonnullos Augustanæ Confessionis Theologos controuersia de peccato Originali, quidam hoc propriè & reuerà sit. Vna enim pars contendit (còm perslapsum Adæ, humana natura & essentia totaliter cor-

mpta sit ) quòd nunc post lapsum hominis corrupta natura, substantia & essentia, aut certè præcipua & præsimtissima pars ipsius essentiæ (anima, videlicet, rationalis in sumo suo gradu, aut præcipuis potentijs) sit psum peccatu Originale, quod ideo vocetur peccatu Nature, vel personæ, quòd non sit cogitatio, verbum, intopas quoddam, sed ipsissima Natura: è qua, tanquam ex radice, omnia alia peccata oriantur: eamá; ob causam assirmarunt, iam post lapsum, (quandoquidem natura per peccatum corrupta est) nullum planè discrimen esse, inter hominis Naturam, substantiam, seu essentiam, & inter peccatum Originis.

Altera verò pars contrarium afferuit: Peccatum, videlicet, originale non esse ipsam hominis naturam, substantiam, aut essentiam, hoc est, ipsius hominis corpus & animam: (quæ hodic in nobis, etiä post lapsum, sunt manent q; Dei opus & creatura) sed malum illud originis esse aliquid in ipsa hominis natura, corpore, anima, omnibus q; viribus humanis: horrendam, videlicet, profundam, intimam atque verbis inexplicabilem humanæ naturæ corruptionera, ita, vt homo originali iustitia, cum qua initio creatus erat, penitus spoliatus careat, arq; (in rebus spiritualibus) ad bonum prorsus sit mortuis: ad omne verò malum totus

pland

plane fit conversus, & vt propter hanc Natura corruptionem & insitum ac innatum peccatum (quodis
ipsa natura insixum hæret je corde humano omnisgeneris actualia peccata promanent. Discrimenitagire
tinendum esse affirmarunt, inter corrupti hominismaturam & essentiam, seu animam & corpus hominis,
quæ in nobis etiam post lapsum sunt Dei opus & ceatura: & inter peccatum originale, quodest Diaboliobus, per quod Natura est depravata.

Hæc disceptatio de peccato originis non esteminen quoddam non necessarium, sed maximi momen 1. Cum enim hæc doctrina iuxta verbi Dei analogian ecte ac fincere proponitur, & ab omnibus cum Pelagianis, tum Manichæis erroribus separatur, tunc (vil. pologia habet ) beneficia Christi, & satisfactio, seupre ciofifimum ipfius meritum, atq; operationes Spinius fancti gratuitæ rectiùs agnofcuntur, & magis celebratur, ac insuper Deo gloria sua tribuitur, quando opu Dei & creatura, in homine, à Dioboli opere (perque natura corrupta est) recte discernitur. Vt igiturha con rouerfia pie, secundum verbi Dei analogiam, tr plicetur, & sincera do ctrina de peccato Originiscolerueter, exillis, quorum suprà mentionem fecimu Icriptis, Thefin & Antithefin, id est, sinceram dodtinam, & fallam huic contrariam, in certa, eag; breun capita colligemus.

Et primum quidem constat, Christianos nontartum actualia delicta & transgressiones mandatorum Dei, peccata esse, agnoscere & desinire debere: sed et tram, horrendum atq; abominabilem illum hareditarium morbum, per quem tota natura corrupta est, inprimis pro horribili peccato, & quidem pro principio à capite omnium peccatorum (è quo reliqua transgressiones, tanquam è radice nascantur, & quasi è seum gine promanent) omnino habendum esse. Ethoc mar

I.

um a

Pecca

unfi

nt as

fibile

fonar

(qua

diffir

& per

atqu

aut p

tur: cipia

liber

D

(vt c

habe

peco

Sata

hac

etia

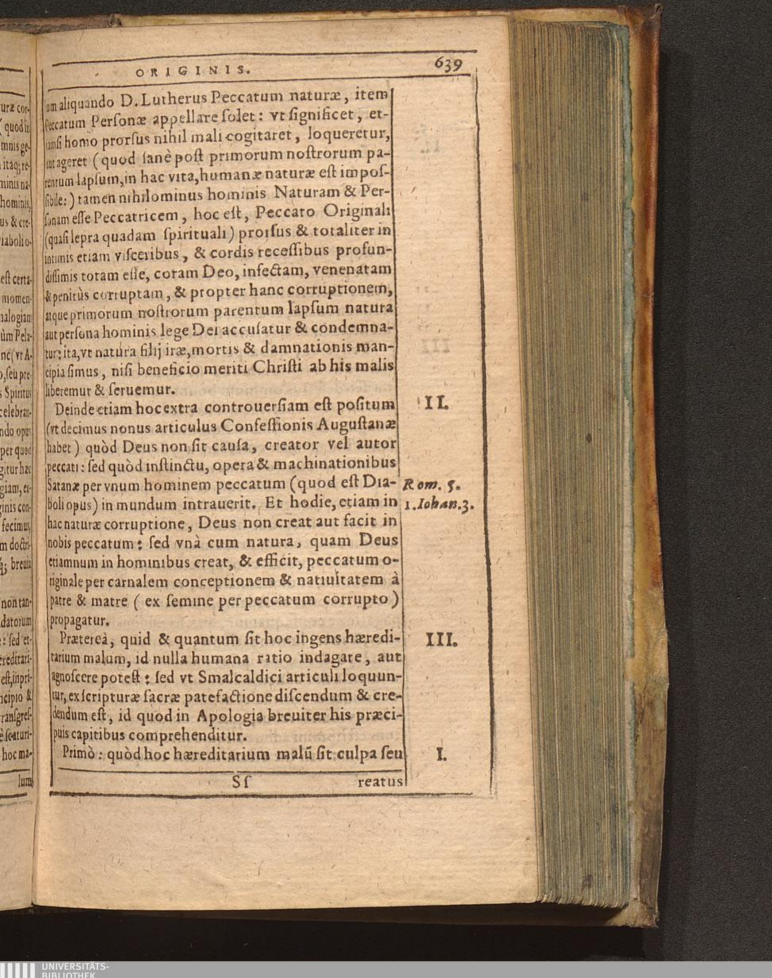
rigi

pati

pro

1

tari



Pær

Ho

Hum

02 H 2

dum

lane

alter

H

mar

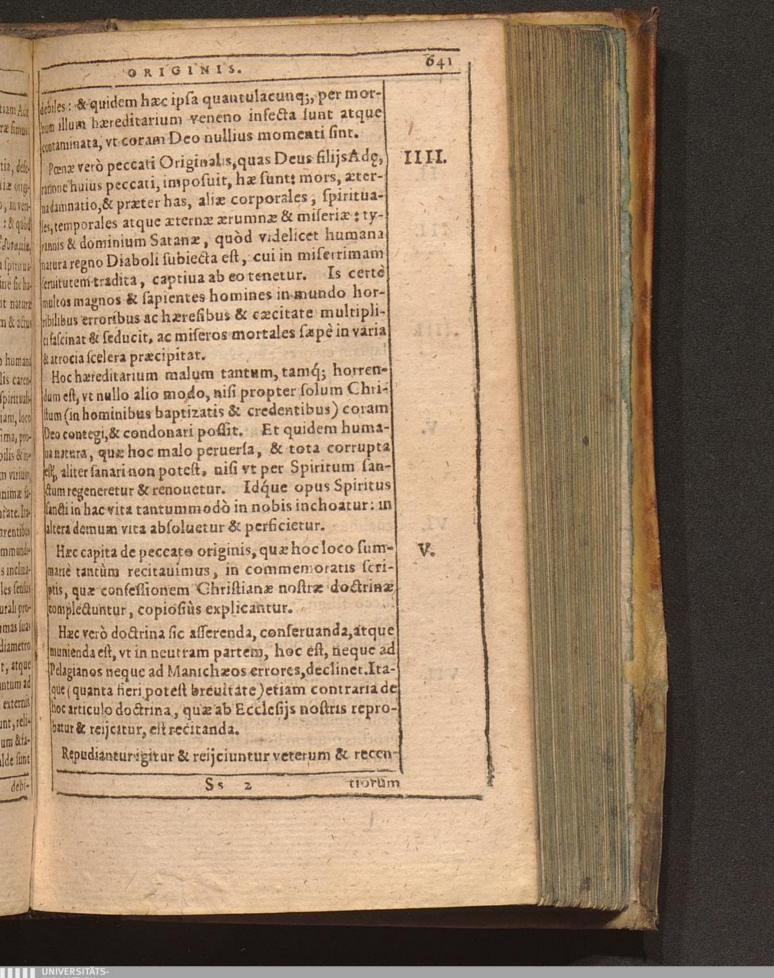
ptis

con

F

mui

Pel



manan

enim, h

boni ,

exigua

tem vi

& vire

tia,qu

Ha

13 821

quia 1

exfe,

1135 €

etian

Tais C

V

tral

hzc

initi

crea

catu

que

E

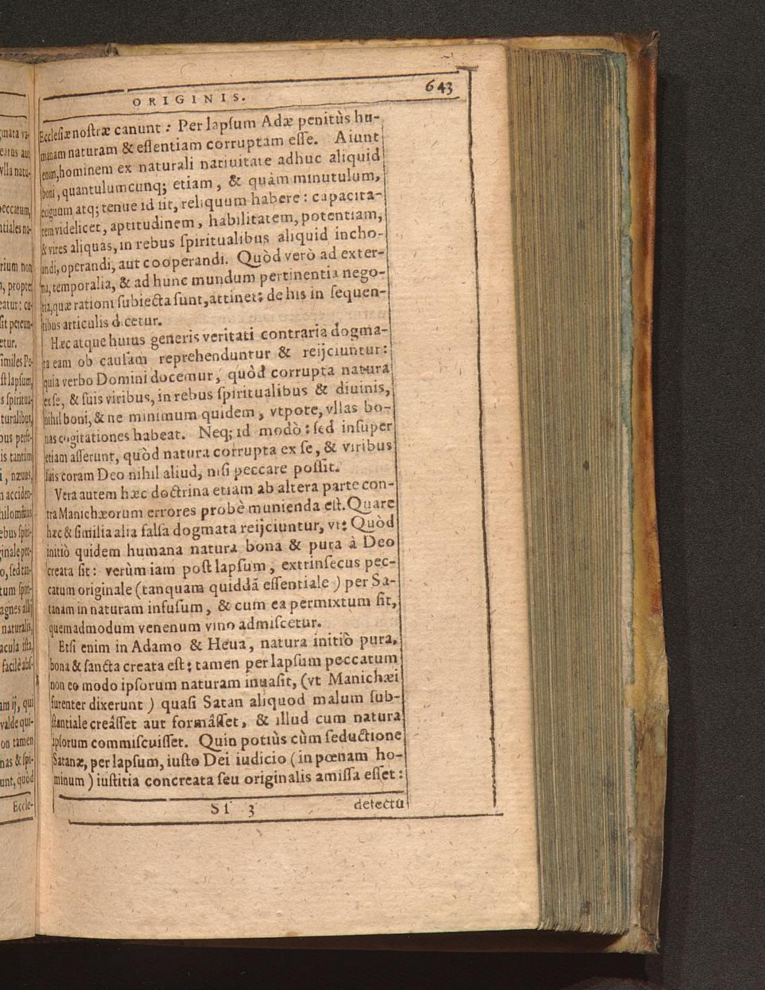
bon non

fure

fran

iplo

Sat



defectu illo, prinatione, leu spoliatione, & vulnerand me (quorum malorum Satan caufa cft) human nun. re, eo modo, quo supra diximus, peruersa & comun eft : ve iam natura, vna cum illo defectu & compilo. ne, ad omnes homines, qui naturali modo aprentbus concipiuntur & nascuntur, hareditario propage tur. Poft lapfum enimiam humana natura non pun & bona primum creatur, & deinde demum per ong. his peccatum corrumpitur: fed in primo concento. nis noftræ momento, ipfum femen, ex quo homo for matur, peccato 12m contaminatum & corruptument Et hoc originale peccatum non est quiddam, in nitora vel extra naturam corrupti hominis per le subs-Rens: fed neque exchominis corrupti propriacionii, corpus aut anima, aut homo ipfe. Neque etiamongnale peccatum co modo à corrupta per illud natur oft dicernendum, quafi ipfa natura coram Deopon bona, fancta, &incorrupta extaret: & tantuminhintrans in illa peccatum originis effet malum.

Neque ea fententra, quam Augustinus Manichas tribuit, vila ratione probari porefte quodnimirum non homoiple corruptus ( ratione innati peccationgmi lis) peccet : fed alud quiddam & alienum inhomin & quod Deus per legem no iplam Naturam (quantu peccato corrupta ett) led tantum peccatum original (quod fit in Natura ) accuser arque damnet. Tone nim hominis Natura fert suprà in thefi seu assenione finceræ doctrinæ de peccaro originali diximus)quin naturali modo à parentibus generatur, corpored 1 aima, in omnibus viribus prorfus, tota extremedipu peccatum originis corrupta & peruerla, quadbontatem fuam, veritarem, fanctitatem, & iuftimmique dotes in Paradifo Natura erant concreata. Nontamen penitus deleta, abolita, aut in aliam fubfimium, genere aut specie dinersam, id est, qua secondin

loam

uam e

mobife

arint

politie

Et

pra(C

corru

pta a

plat

non

corri

Deo

cui

COTT

1000

1101

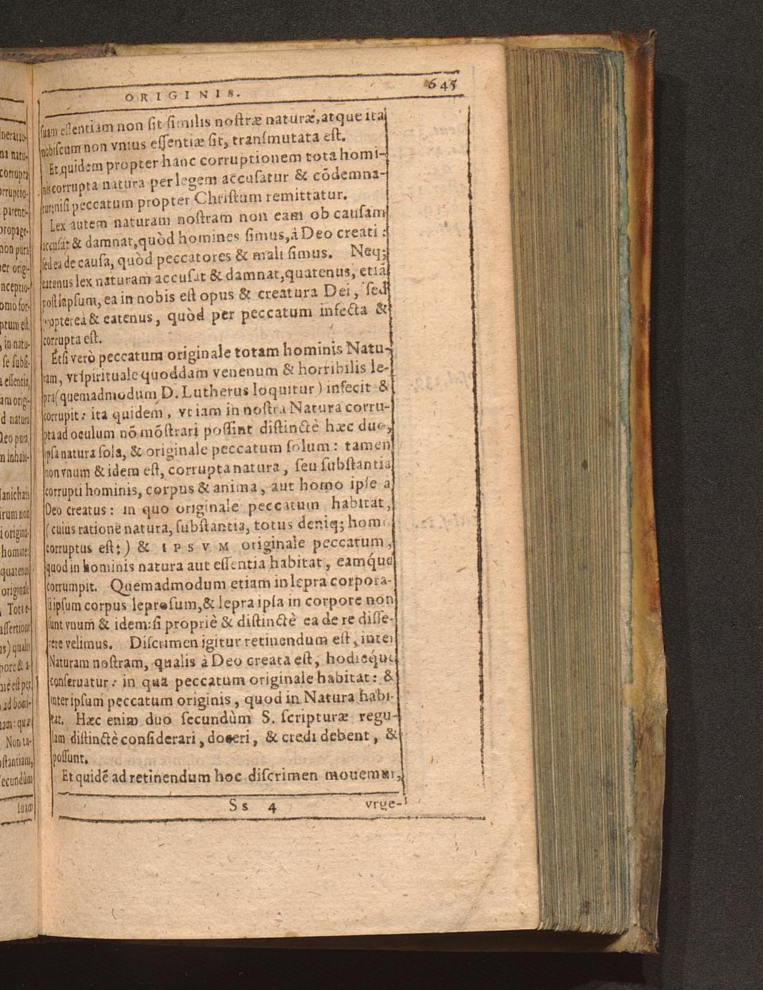
ére

con

inte

tat,

pol



Deut. 32. 64. Actor. 17. 106.10. Apac. 4.

vrgemur at que cogimur præcipuis articulis Chriffia næ fidei nostræ. IN PRIMO enim articulo decret 1/a. 45.54. tione docet facra scriptura: Deum non modo antela pfum humanam naturam creaffe: Verum etiam eandem, post lapsum, esse Dei opus & creaturam.

Manus tuæ (inquit Iob) fecerunt me, & plalma uerunt me totum in circuitu: & sic repente przemtas me? Memento, quæso, quodsscut lutumisten me, & in puluerem reduces me. Nonne ficultum! fifti me, & ficut cafeum me coagulatti? Pellet camibus vestijsti me, oslibus & neruis compegistime, Vi tam & misericordiam tribuisti mihi, & visitatio tus custodiuit spiritum meum.

Confiteor tibi (inquit Dauid) quod mirabilitet for matus fum: mirabilia funt opera tua, & anima me cognoscit abunde. Non est occultatum os meumin quod fecisti in occulto, & substantia mea (idell, lir) matio mei, seu cum formarer ) in inferioribus tenz Imperfectum meum viderunt oculitui: & in librotto omnes dies mei scriptisunt, qui adhuc futuri luit, l nullus adhuc ex eis effer.

Et Ecclesiastæ Salomonis scriptum est, Reuentum puluis in terram fuam, vnde erat : & spiritus redibiti eum, qui dedir illum.

Hæc scripturæ dicta luculenter testatur, quod Da etiam post lapfum nihilominus sit hominis Cata TOR: qui ipsius corpus & animam creet, ltag; venta effe no potest, quod corruptus homo, fine omnidicimine, sit ipsum peccatum: alias consequereur, De um effe peccari creatorem, ficut etiam minornoller Catechismus in explicatione primi articuli, tellatus, vbi ita scriptum est: Credo, quod Deus me crement, ficut & omnes alias creaturas: quodý; mihi animam & corpus, oculos, aures, & omnia membra, rationem & fenfus omnes largitus fit, & adhuc conferett. Et

Pfal. 139.

Ecclef. 12.

in Ma

& cre

iplo

anim

omn

&c. 1

pus I

la en

lingi

dita

nita

peni

tam

gehe

tum

git !

per

emu (

eluc

De

orig

opt

ran per

pec que

1115

110 op

pe

ftra

E

in Maiore Catechilmo hæc verba extant: Hoc fentio acredo: me esse Dei Creaturam: hoc est, mihi ab pso donata esse, & semper conservari corpus meum, mimam, vitam, membra, tam minima, quam maxima, omnes sensus, totamá; meam rationem & intellectum, &c. Etiamsi negari non possit, quòd ista creatura & opus Dei per peccatum horribiliter fint corrupta. Mafhenim illa, ex qua hodie Deus hominem format & lingit, in Adamo corrupta & peruerfa est: & ita hære-

ditario modo in nos propagatur. Et hoc loco omnes piz metes ineffabilem Dei bonitatem meritò agnoscere debent:quòd videlicet hanc penitus corruptam, peruerfam, & peccato contaminatam massam Deus non statim & facie sua in æternum gehenne incendium abijcie: sed quòd ex ea, quantumuis peccato hortibiliter corrupta, format atq; fingithumanam naturam, quam hodie eircumferimus, vt per vnigenitum dilectum Filium suum a peccato eam

emundet, sanctificet, atq; saluam faciat.

Quare ex hoc primo fidei nostræ articulo clariffime elucet discrimen, Originale enim peccatum non est à Deo: neque Deus est creator vel autor peccati. Nec originale peccatum est opus aut creatura Dei: sed est

opus Diaboli.

Christia.

decres

ante 2-

am ean-

plafma.

przeipi-

n fecens

lac mul-

& cami-

me, Vi

atio tua

liter for-

ma mei

am 2 tc.

ett, for-

is terre.

ibro tuo

funt, &

uertetu

edibit at

od Des

CREA

3; Verum

ni dilai-

ur, De

or notiter

relfacur,

eauerit,

animam attonem

in Ma-

Quòd si prorsus nulla differentia esset inter Naturamleu substantiam corporis arq; animæ nostræ: quæ perpeccatum originis corrupta funt : & inter iplum peccatum originale, quod Naturam corrumpit : fequeretur alterutrum, videlicet, aut Deum (quippe huusnaturæ nostræ creatorem ) etiam ipsum peccatum originis creare & formare: 1d enim, hac ratione, ipfius opus & creatura effet : Aut certe conficeretur (cum peccatum fit opus Diaboli )ipfum Satanam huius nohanatura, corporis atq; anima, creatore, atq; ita naturam nostram, opus & creatură Diaboli esle: si absq;

SI

omn:

Actor. 17.

Hele. 2

ftræ Christianæ articulo repugnat. Quapropter, vtopus & creatura Dei in homine, ab opere Diaboli discerni queat: asserimus, quòd homo corpus & animan
habet, id habere eum beneficio creationis diuinæ: &
quidem id ipsum Dei esse opus, quòd homo aliquid
cogitare, loqui, agere, operari potest. In ipso enim vinimus, mouemur & sumus, inquit Apostolus. Quòdverò Natura hominis corrupta est, quòd cogitationes,
verba & sacta eius praua sunt; hoc originaliter & principaliter est opus Satanæ: qui per peccatum opus Dei

in Adamo miserabiliter corrupit ; que nature depre-

uatio inde in nos hæreditario derinara est.

omni descrimine no Ara corrupta natura ipsum pecca-

IN SECVNDO fidei nostræ articulo, deredemione, sacræ literæ luculenter testantur, quòd silus De
humanam nostram naturam (sine peccato tamen) asumserit: ita quidem, vt nobis, fratribus suis peromias
similis sieret: peccato excepto, vt Apostolus doct.
Vnde omnes veteres orthodoxi dixerunt, Christum secundum assumtam humanam naturam nobis, fratribus suis, consubstantialem esse. Quia naturam, qua
(excepto peccato) eiusdem generis, speciei & substantiæ cum nostra est, assumstr. Et contrariam sententam
vt hæresin manifeste damnarunt.

Iam si nullum esset discrimen inter hominis competinaturam seu substantiam, & interpeccatum originis, horum alterutrum consequeretur: aut Christim naturam nostram non assumssise: quandoquidence tum est, quòd peccatum non assumsserit: aut Christim assumssise etiam peccatum, cùm naturam nostram assumserit. Horum vtrunq; sacra scriptura repugnat. Cùm igitur silius Dei naturam nostram humanam, non autem peccatú originale, assumserit, manifestum est, quòd humana natura, etiam post lapsum, nifestum est, quòd humana natura, etiam post lapsum,

& pec-

& pc

En &

mine

Chri

rum

hom

tizm

tem

quò

Dit2

funt

rece

lum

perl

tun

ta)

2nii

rete

anii

nale

me

car

alte

hab

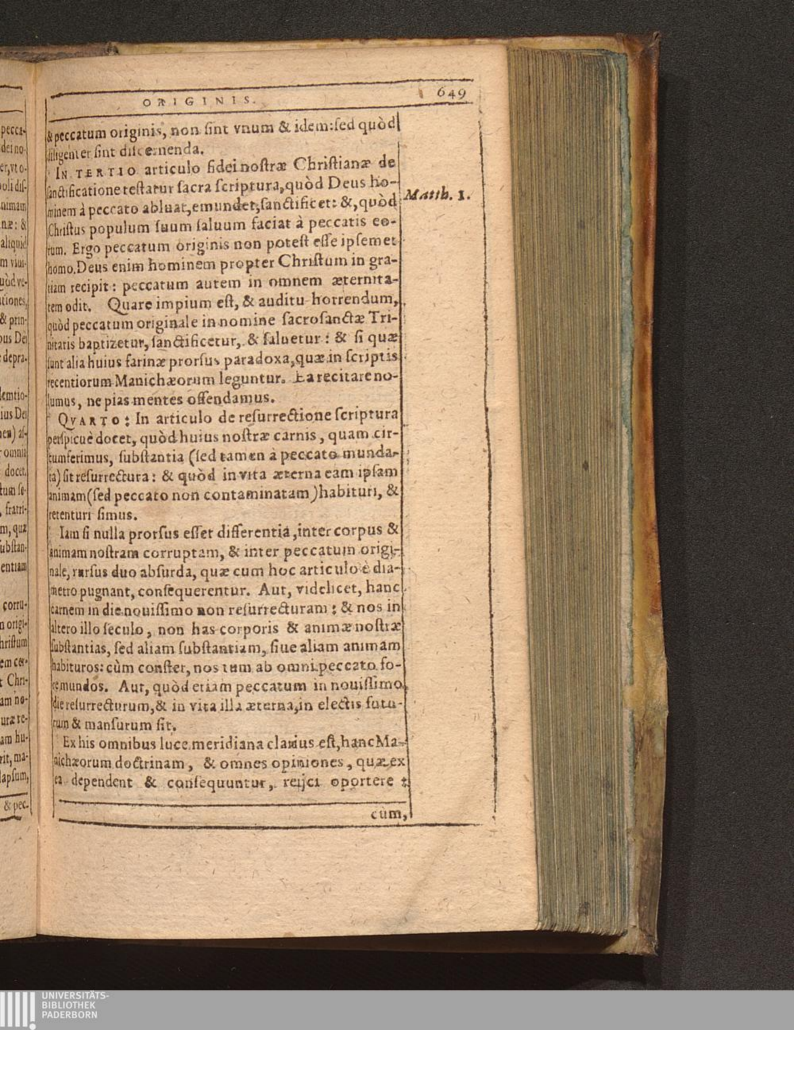
re n

die

CUL

I

(



cum, videlicet, afferitur, quod peccatum originalefit hominis corrupti natura, fubstantia, esfentia, corpus & anima ipfa, adeò vt nullum prorfus fit discrimen, inter corruptam nostram naturam, substantiam & esentam, & inter peccatum originis. Præcipui enimaniculi fidei nostræ Christianæ magnas grauislimasq; causa adferunt, quare differentia internaturam feu fubfiantiam hominis (per peccatum corrupti) & interiplum peccatum, (quo homo corruptus eft) conflituenda à retinenda sit. Et hæc sufficere existimamus adsimplicem declarationem doctrinæ finceræ, & falfæcontrariæ (in thesi & antithesi) de hac controuersa: quantum ad principalem ipfius statum artinet: hoc quidem loco, vbi non copiose & argute disputatur, sel certis quibusdam articulis tantum præcipus capits tractanda funt.

Quod verò ad vocabula & Phrases attinet, vilissimum est & tutissimum, vt forma sanorum verborum (quibus in hoc articulo explicando sacra litera & suprà commemorata scripta publica & recepta viuntur)

vsurpetur & retineatur.

Sed & equiuocationes vocabulorum ad cauenda hoppea xiet, diligenter & diferte sent explicanda. Verbi gratia: cum dicitur: Deus creat hommumnaturam: per vocabulum (Naturæ) intelligitur ipsasubstantia, corpus & anima hominis. Sæpe autem proprietas aut conditio alicuius rei (tam in bonam, quim in malam partem) vocatur eius rei natura, vi cum dicitur: Serpentis natura est icere & veneno infecre si exprimitur non serpentis substantia, sed malitia, In hac sententia D. Lutherus vittur vocabulo Natura, cum dicit, peccatum, & peccare esse corrupti hominis naturam.

Sic igitur peccatum originale proprie signiseat profundissimam illam naturæ nostræ corruptionem:

quemad-

quem a

necca

dq; e

pecca

turD

rator

Et

natu

aut e

noc'

nes,

pecc

ter C

cide

plic

nem

vt e

bear

(qu

1181

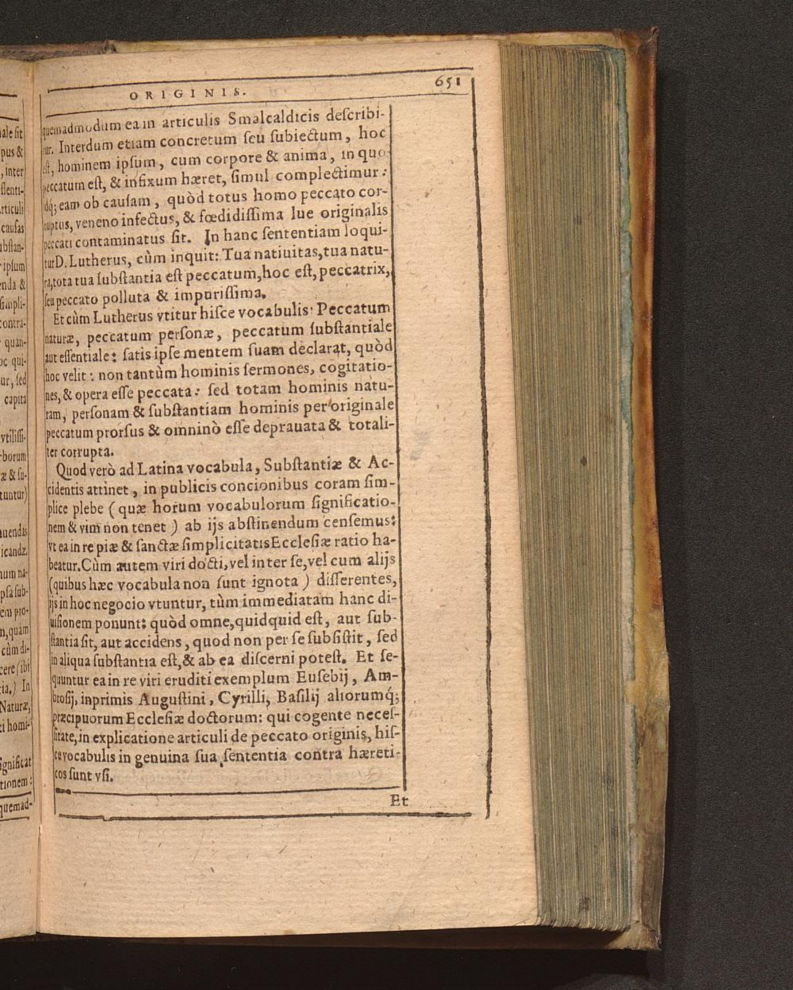
wife

Han

In a

qui

Q



Et cum fit indubitatum certifimumq; axioma in re Theologica, quod omnis substantia (quatenus est substantia) aut sit Deus ipse, aut opus & creatura Deis Augustinus in multis suis feriptis contra Manichaus (quemadmadum & reliqui finceri Ecclesiz doctors) em diligentifilme expendit : & propositionem hanc (peccatum originis est substantia vel natura) magno zelo rejecit arq; damnauit. Et post eum etiam omne eruditi & intelligentes femper fenferunt, quicquidnon per se subfikit, nec est pars alterius per se subfiltentis effentiæ, fed in alio est murabiliter, id substantiam non effe, id eft, quiddam per le subsiftens, sed accidens, quod alfunde accidit. Et Augustinus constanter in hanclententiam loqui folet: peccatum originalenoneliple natura, sed accidens vitium in natura. Et hocipsomodo etiam nostro seculo in scholis & Ecclesis nostris (iuxta regulas Dialecticæ) ante motam hanc controversiam libere, & sine vlla hæreseos suspicione locui lunt viri docti, neg; eam ob caufam vel à D. Luthero, vel ab vllo alio fincero doctore Euangelicarum Ecclefiarum vaquam funt reprehenfi.

Cùm igitur hæc sit immota veritas, quòd quicquid est, id aut substantia sit, aut accidens, hoc est, vel per se substituentia sit, aut accidens, hoc est, vel per se substituentia hærer, que mad modum paulò antè testimonio Ecclesiaticorum scriptorum docuimus & demonstruimus: neq; ea de re quisquam, qui est sanz mentis, dubitauerit: prosectò necessariò fatendum est, neq; el substantia, id est, res quædam per se subssitens, & non in alio, an verò accidens, hoc est, res non per se subssitens, sed in alio inhærens, quòd simpliciter, categorice, & rotundè respondendum ac satendum sit, Peccatum

non este substantiam, sed accidens.

Quare Ecclesiæ Dei (ad constituendam firmam pa-

cem-

tim, c

Midu

milt

oblian

one fu

offenti

necell

radiat

ciden

Huius

lophe

mana

potel

tenda

ineffa

quæ1

quan

omni

mo, r

ntua

lit en

H

pecca

rideli

tur, c

ment

tione

bulg

pathi

tura,

pecc:

E

Q

ma in

us elt

a Deir

chaos dores)

hang

nagno

omnes id non

stentis

m non

quod

eftiple

o mo-

notiris

ontro-

locuti

thero,

Eccle-

icquiq

l perlo

in lub-

monio

onttra-

nentis,

leg; et-

tum lit

nonin

fiftens,

icè, &

catum

am pa-

cem-

m, quò ad hanc controuerfiam) non consulitur, sed dida magis fouentur & confirmantur, si Ecclesia mitri in dubio relinquantur, an peccatum originale abhantia sit, an verò accidens: & an illud rectè & promissi substantia vel accidens nominetur.

Quopropter si controuersiam hanc (plenam certè offenionis & detrimenti) solide componere velimus, necessarium est, vt vnusquisq; de hoc negocio rectè e-udatur.

Quando autem prætereà quæritur, quale nam Accidens sir peccatum originis: hæc iam alia est quæstio. Huius quæstionis declarationem veram nullus Philophus, nullus Papista, nullus Sophista, imò nulla humanaratio (quæ etiam acutissimi sit indicij) proferre potest: sed eius explicatio è sola sacra scriptura est petenda. Ea verò testatur, quòd peccatum originale sit mestabile malum, & tanta humanæ naturæ corruptio, quæ in natura, omnibussí; eius viribus tâm internis quam externis, nihil sinceri, nihil boni reliquerit, sed omnia penitus deprauarit: ita quidem certè, vt homo, ratione peccati originalis, coram Deo verè & spimualiter ad bonum cum omnibus viribus suis, planè si emortuus.

Hac facta explicatione, per vocabulum Accidentis, peccatum originis haudquaquam extenuatur: cùm idelicet illud iuxta verbi Dei analogiam ita declaraiut, quemadmodum D. Lutherus in latino suo commentario in caput tertium Geneseos contra extenuationem peccati originalis magno zelo disseruit. Vocabulum autem accidentis in hune tantum sinem vsurpalur, vt discrimen inter opus Dei (quod est nostra natura, etiam corrupta) se inter Diaboli opus (quod est
peccatum in opere Dei inhærens, eius videlicet operis
mima se inessabilis corruptio) monstretur.

Etsane D. Lutherus ipse in hoc negocio vius est

voca-

que ac

Gillu

teus f

mr: au

00 2 M

contro

NATI

SION

laplun

dovid

bis of

gratia

di, &

alique

anz

igitat Vn

pnjs (

re, ipi

um, ai

dose

angu

lancti

la, fee

tumi

villo r

exter

per S

C

funz

vocabulo accidentis, quemadmodum etiam, Qualita tis : neq; eas voces rejecit. Interim tamen fingular diligetia & magno zelo declarauit, & inculcauit, quim horribilis fit qualitas & accidens : per quod humani natura non tantum contaminata, aut impurafature rumetiam adeo in vniuerfum corrupta eff, vt nihlfn. ceri, nihil fani prorfus in ea fit relictum. Sic enimreba eius in explicatione Pfalmi nonagelimi habent Sine igitur peccatum originis Q V A L'I TATEM, fin MORBY M'Vocauerimus, profecto extremum malun eit, non folum pari æternam iram & mortem, led ne agnoicere quidem, quæ pateris. Et in commentano Super tertium caput Geneseos inquit: Quillo vene no peccati originis à planta pedis, viq; ad venicemin fecti fumus : fiquidem in natura adhuc integrahma cidêre, &c.

# DE LIBERO ARBITRIO, SIVE DE VIRIBVS

HVMANIS.

manis non modò inter nos & Pontin cios hactenus controueríum fuent verum etiam ea de re quidam Augustanæ Confessionis Theologi discepti rint: primum omnium, quinam controuersíæ huius, inter Augustanæ Confessionis Theo-

trouersiæ huius, inter Augustanæ Confessionis Theologos, status suerit, perspicue docebimus.

Quandoquidem homo, ratione liberisui arbitrisii quatuor, & quidem valde diuersis statibus, considerati potest: iam non quæritur, quale suerit ipsius arbitrium ANTE LAPS VM: aut quale id sit, post lapsum, ante hominis conuersioné, in REBVS EXTERNIS,

dar

Qualita-

fingulari

iit,quam

humana

facta,ve-

nihilfin-

enim ver-

habent

e M , Gue

n malun

i, fed ne

mentario

ito vene-

ticem in-

a hacac-

ribus hu-

Pontif

fuent:

n Augu-

discepta

am (01-

is Theo-

rbittij,in

onlider2.

us arol-

lapfum,

queadhanc vitam spectant : Neque quæritur, quale fillud arbitrium, aut quantæipfius vires, etiam in musspiritualibus, Postovam per Spiritum De z HGENERATYS EST, & à Dei Spiritu iam regimaut, quale liberum arbitrium fir habiturus, quanbinor TVIs refurget. Sed hic eft verus & vnicus controueth'z Status; quid hominis NONDVM RE-NATI intellectus & voluntas, IN IPS A CONVER-HONE & regeneratione, ex PROPRIIS fuis, & post aplum RELIQVIS VIRIBVS præstare possit:quandovidelicet verbum Dei prædicatur, & Dei gratia nobis offertur, Hîc quæritur, an homo ad hanc Dei gaiam apprehendendam sese applicare, eam ampledi, & verbo Dei assentiri possit. Hæc disputatio, iam diquot, & quidem multos annos in Ecclesijs Auguunz Confessionis, inter Theologos nonnullos fuit igitata.

Vnapars sensit atque docuit: quamuis homo proprissus viribus, legem Dei implere, Deo verè considet, ipsum timere & diligere, sine gratia Spiritus sancti, non possit: tamen tantum adhuc ipsi virium naturalium, ante regenerationem, reliquum esse, vt aliquo modose ad gratiam Dei præparare, applicare, & assentiri, languidè tamen, possit. Sed nisi accedat gratia Spiritus sancti, nishil illum qualemcunq; assensum præstare pos-

le, led in lucta fuccumbere.

Ex altera autem parte Enthusiastæ, tum veteres, ium recentiores docuêre: quòd Deus hominem, sine illo medio aut instrumento creaturarum, hoc est, sine externa prædicatione, & absque auditione verbi Dei, per Spiritum suum conuertat, & ad salutarem Christianiuonem pertrahat.

Contra vtriusq; partis corruptelas, sinceri Augulina Consessionis doctores asserueruat: hominem, tilapsu primorum nostrorum parentum ita penitus

Tt

COTTH-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN I. Cov. 2.

Johan. 8.

Epheliz.

2. Tim. 2.

corruptum esse, vt in rebus spiritualibus, que adcon uersionem & salutem nostram spectant, naturaceus sir, & verbum Dei prædicatum neque intelligat, neque intelligere possit, sed illud vt rem stultam nudicet, à nunquam à seipso ad Deum appropriquet, sed pour similieus Dei sit, & maneat, donec virture Spiritus sancti, per verbum prædicatum & auditum, exmera gratia, sine omni sua propria cooperatione, conutra tur, side donetur, regeneretur & renouetur.

Vt autem hæc controuersia iuxta verbi Dei andogiam piè declaretur, & per ipsius gratiam decidator, doctrina, sides, & confessio nostra hæc est, vt sequitor.

CREDIM V s, quod hominis non renationale ctus, cor, & voluntas, in rebus spiritualibus & duins, ex proprijs naturalibus viribus prorfus nihil intelligire, credere, amplecti, cogitare, velle, inchoare, pentere, agere, operari, aut cooperari possint, sed homoso bonum prorsus corruptus & mortuus sit, tta, vtmhominis natura, post lapfum, ante regenerationem, no scintillula quidem spiritualium viriam reliquamin serit, autrester, quibus ille ex se ad gratiam Depre parare se, ant oblatam gratiam apprehendere, auteus gratiæ (ex fele & per fe) capax elle possit, autleadge tiam applicare aut accommodare, aut viribus les proprijs, aliquid ad conversionem suam, velextoto, vel ex dimidia, vel minima parte, conferre, agen, operari aut cooperari (ex leiplo, tanquam exlemetipso) possit, Sed homo sit peccati se R v vs, &macipium Satana, à quo agitatur. Indeadeonaural liberum arbitrium, ratione corruptarum virium & 12. turæ fuæ deprauatæ, duntaxat ad ea, quæ Deo dilplicent & aduerlantur, actiuum & efficax eft.

Hanc piam declarationem & generalem (ad statum causæ, in exordio huius tractationis propositum) responsionem, è verbo Dei desumta argumenta, qua

IGCI.

recita

um

aus lulat

Dei

pot

DIE

pri

du

te

ad con-

ta czeus

ât,neque

dicet, &

ed pottis Spiritus

ex mera

ongerta-

ei analo-

ecidatur,

quiter.

timtelle-

& dioms,

intellige-

, perfice-

homoad

yt inho-

onem, ne

qua man-

Dei prz-

, aut ems

le aden-

ibus les

lex toto,

e, agere,

ex lemet-

, & man-

naturale um & n2-

to dilpli-

d ftatum

tum) re-

ita, quz

recl-

matabimus, confirmant. Licet autem ex supercilio manz rationis & Philosophix displiceant: tamen souimus, mundi huius permerfissimi sapientiam, coum Deo esse stultutiam, & quod de capitibus religionis sollre tantummodò ex verbo Dei fit iudicandum.

PRIMò, etfi humanaratio, seu naturalis intelleaus hominis obicuram aliquam notitiæ illius scintil- Rom. 3. lulsm reliquam habet, quod fit Deus: & particulam alquam legis tenet: tamen adeò ignorans, cæca, & peruersa est ratio illa, ve etiamsi ingeniosissimi & dodiffimi homines in hoc mundo Euangelion de Filio Dei, & promissiones diuinas de ærerna salute legant relaudiant: tamen ea proprijs viribus percipere, intelligere, credere, & vera esse, statuere nequeant. Quin poniis, quanto diligentius in earc elaborant, vt ipirimales res ultas suæ rationis acumine indagent & comprehendant: tanto minus intelligunt & credunt: & ea omnia prosfiultitia & meris nugis & fabulis habent, prulquam a Spiritu lancte illuminentur & doceantur. Sicenim scriba Apostolus : Animalis homo non per- 1. Cor. 2. cipit ea quæ sunt spiritus Dei: stultitia enim est illi, &non potelt intelligere: quia spiritualiter examinatui. Et quia in Dei sapientia non cognouit mundus per sapientiam Deum : placuit Deo per stultitiam predicationis saluos facere credentes. Et alibi de hominibus impijs & nondum renatis in hanc sententiam lenbit: Gentes ambulant in vanitate sensus sui, tenebiis obscuratum habentes intellectum, alienati à vitaDei per ignorantiam, quæ est in illis, propter cæcitatem cordis ipsorum. Et Christus inquit: Videntes non Matth. 13. weent, & audientes non audiunt, neg; intelligunt, &c. Vobis autem datu elt, nofle mysteriu regni Dei. Et rurlus Apostolus ait: Non est intelligens, no est requitens Den. Omnes declinauerunt : simul inutiles facti funt :

LEC. 8.

Tt

no

fabijo

perp e

Sine

et,q

CBR

mafe

2m 3

lutis

nem

Mue

iplo

Infir

ad fi

F

nes,

& fa

qua

Et

am

rec

mu

ces

ide

ato

gra

pti

це

12

ti

Ephel.5. Actor.26. loban.1.

Ephcf.2.

non est, qui faciar bonum, non est vsque advnum. Et sacra scriptura hominem naturalem, in rebus diuini & spiritualibus, tenebras vocat. Lux in tenebris lucet, hoc est, in tenebricoso & exezcato mundo, qui Deum neque nouit neque curat, & tenebræ eam non comprehenderunt. Quin etiam sacræ literæ docent, hominem in peccatis non tantummodò languidum & zerotum, verum etiam prorsus mortuum esse.

Sicut igitur homo, qui corporaliter montuus elf, seipsum proprijs viribus præparare aut accommodate non potest, vt vitam externam recipiat: ita homo spiritualiter in peccatis mortuus, seipsum proprijs virbus ad consequendam spiritualem & coelestem iustitam & vitam præparare, applicare aut verterenon potest: nisi per filium Dei à morte peccati liberetur & virus inscetur.

Scriptura igitur hominis naturalis intellectui, cordi, & voluntati omnem aptitudinem, capacitatem, & facultatem in rebus spiritualibus aliquid boni & redi (ex femetipfo) cogitandi, intelligendi, inchoandi, vetendi, proponendi, agendi, operandi, & cooperandi adimit. Sie enim inquit Apostolus : Non quod idone f. mus cogitare aliquid à nobis, quasi ex nobis: sed quòd idonei sumus, id ex Deo est, &c. Omnes inutiles sud funt. Sermo meus (ait Christus) non capit invobis. Tenchrænon comprehenderunt (leu receperunt)lucem. Animalis homo non percipit (vel vt gracum vocabulum fignificanter exprimit, & Nextru, non capit, non comprehendit, non accipit) ea, que funt spintus Dei, vel, non est capax rerum spiritualium: stulutia enim est illi, & non potest intelligere, &c. Multo minus igitur eiusmodi animalis seu naturalis homo Euangelio verè credere, aut affentiri, & id pro veritate ag noscere poterit. Carnis siue naturalis hoministen sus immicitia est aduersus Deum: quia legi Dei non

2. Cor. 3.

Roman.3.
Iohan.8.
Iohan.1.
I. Cor. 2.

Rom. 8.

n. Et

lum! lucet,

Deum

com-

Bomi-

1 & Z-

us eft,

odare

no fpi-

JS VIII+

iuffiti-

on po-

11 & VI:

11 , cor-

em, &

& recti

di, Ve-

di adi-

nei fi-

d quod

es facti

vobis.

int) lu-

um vo-

capit,

piritus

tultitia

tò mi-

no Eu-

ate ag

islen

el non

[DUST

ibijeitur, ac ne potett id quidem. Summa, verum eft, repetuoque manebit verum, quod filius Dei inquit : Sneme nihil potestis facere. Et Apostolus ait : Deus Johan. 15. Aqui operatur in vobis & VELLE, & PERFI- Philip. 2. CERE, pro bona voluntate: quæ scripturæ dulcissimisententia, omnibus pijs mentibus, quæ scintilluimaliquam & desiderium gratiæ diuinæ & æternæ saluis in cordibus suis sentiunt, eximiam consolationem adfert. Certi enim sunt, quod ipse Deus initium mud veræ pietatis tanquam flammulam, in cordibus plorum accenderit: quodq; velit eos etiam in magna nstrmitate, porrò confirmare, & iunare, vi in vera fide dinem viq; perseuerent.

Huc referantur etiam omnes sanctorum precationes, quibus petunt, vt à Deo doceantur, illuminentur, & sanctificentur. His enim precibus satentur, quòdea, que petunt, suis naturalibus viribus habere nequeant, Erquidem Dauid in vno duntaxat Pfalmo decies & amplins orat pro intellectu, vt doctrinam diuinam reste capere & discere queat. Tales precatiunculæ multa admodum in scriptis Paulinis extant : quæ preces & sententiæ, de ignorantia & impotentia nostra, no ideò nobis præscriptæ sunt, vt ad legendum, audiendu atque meditandum verbum Dei tardiores atque remilliores reddamur, fed vt primum Deo toto pectore gratias agamus, quòd nos è tenebris ignorantiz, & capiuitate peccati ac mortis, per Filium suum liberauent, & per Baptismum & Spiritum sanctum regenemuerit atque illuminauerit.

Et,postquam Deus per Spiritum sanctum suum initium in Baptismo fecit, atque veram Dei agnitionem Andem in cordibus nostris accendit atque operatus at: assiduis precibus orandus est, ve per eundem spinum, sua gratia (per quotidiana exercitia audiendi, egendi, & ad vsum transferendi verbum Dei) in nobis

Pfal. 119.

Ephel. I. Cotof. I. Philip.In

ndem

II.

Gen.8.

lerem.17.

Rom. 8.

Galatis.

Rans 7.

orbre

brium

baihil

operari.

un Eu

qui, cre

mico.

polilit

regitur

Eam

cor du

item rt

parant ration

tione '

nrebu

Igere

queat.

Na

Pfal, 9

dum i

eft inc

tiolus

anima

inqu

imili

que o lum h

us po Videt

curit:

peric

tione

по р

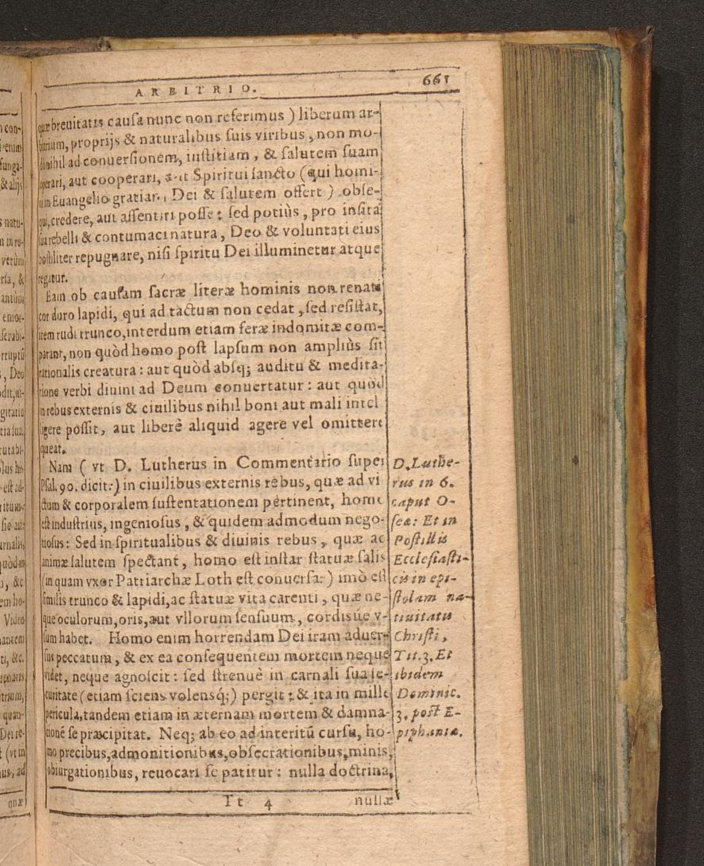
9biu

lidem & cœleftia fua dona fouere, de die indiem confirmare, & ad finem vfque conferuare velit. Nifrenin Dominus ipfe Doctoris & præceptoris officiofungiturt nihil eorum, quæipfi grata, nobis autem & alin

falutaria funt, discemus.

DEINDE, verbum Dei teffatur, hominis min. ralis non renati, intellectum, cor, & voluntarem intebus druinis, prorsus non modò à Deo auerla, verum etiam aduerfus Deum ad omne malum conueria, & penitus deprauata effe: Item, hominem non tantin infirmum, imbecillem, ineptum, & ad bonum emortuum : verum etiam p peccatu originis adeò mikrobiliter perueilum, veneno peccari intedum & compiù effe : vt ex ingenio & natura sua totus sit malus, Do rebellis & intmicus, & ad omnia ea, qua Deus odu, ilmium lit potens, viuus, efficax. Senlus & cogimio humani cordis tantirm mala funt, ab adolescentalia Pranum est corhominis (ait Ieremias) & infound le: quis cognoscet illud? Hoc dictum Apoliolus in verbis interpretatur: Sensus carnis inimieitia eltab uerfus Deum. Caro concupifeit aduerfus Sputtum Hæchbi inuicem adverfantur. Et ad Romanos heau Scimus, quod lex spiritualis est: ego autem camalis venundatus sub peccaro. Et paulò post: Scio, quoden me, hoc eft, in carne meanon hibitet bonum, &c Condelector enim legi Dei secundum interiorembominem (qui ex Spiritu sancto renatus est: ) Video autem aliam legem in membris meis, repugnantal legi mentis meæ, & captinanté me in lege pescan, ac.

Si autem in beato Apostolo Paulo, & ahis mans hominibus, naturale vel carnale liberum arbitrum, etiam post regeneratione legi divinæ repugnat; quanto magis ante regenerationem legi & voluntari Dritbellabit & mimicum erit ? Ex his manifellumel (vin articulo de peccato originis pluribus oftendimus, 2d



Tom. I.

DAP.236.

nullæ conciones apud eum locum habent, antequan per Spiritum fanctum illuminatur, convertitur & regeneratur. Ad hanc verò Spiritus sancti renouatio. nem nullus lapis, nullus truncus, led solus homo creatus eft. Et cum Dens, seuerissimo & iustissimosuo 10. dicio, lapfos malos spiritus proflus in aternumabie. cerit : fingulari nihilominus & mera miferationeroluit, vt milerrima & lapfi hominis natura, conuerfonis & gratiæ Dei, ac vitæ æternæ rurlus capax panicepsá; fieret, & effet, non ex fua propria, naturali, &2ctiua aut efficaci habilitate, aptitudine aut capacitate (natura enim hominis est inimicitia aduersus Deum led ex mera gratia, per clementem & efficacemope rationem Spiritus sancti. Et hoc ipsum vocat D.L. therus, capacitatem: (non actiuam, fed paffiuan) eamq; his verbis declarat: Quando Patres Liberton arbitrium defendunt, capacitatem libertatis eius pradicant: quòd scilicet verti potest ad bonum pergini Dei, & sieri reuerà liberum, ad quod creatu est. Horun fimilia etiam Augustinus lib, 2. contra Iulianu scripht

Antequam autem homo per Spiritum fandumil luminatur, conuertitur, regeneratur, &trahitur, exlet & proprijs naturalibus suis viribus in rebus spiritulibus, & ad conversionem aut regenerationem sum, nihil inchoare, operari, aut cooperari potest: accolus, quam lapis, truncus, aut limus. Etsi enim locomotiuam potentiam fou externa membra regere, Euangelium audire, & aliquo modo meditari, atque etian de eo differere potett: vt in Pharifæis & hypociitis ef videre: tamen id tacitis cogitationibus, vtremfulram spernit, neq; credere potest. Et hac in parte de terior est trunco; quia voluntati divinæ rebelliselt & inimicus : nifi Spiritus fanctus in ipfo fit officix, & fidem aliasq; Deo probatas virtutes arq; obedieniam

in iplo accendat & operetur.

PRAE

PR

nem,

gem,

absol

natur

dia, a

impl adfer

Ra mod

tuere

cord

opus

aper dat,

yt ea

Don

Paul

velle

Apo

Dot

Yt C

inte

tus: Ille

le,8

len

uas

aur

nire

cui

Do

me 6ci

III.

quan

i & re-

uatio-

o crea-

luo su-

n abit-

one vo-

uerfio-

parti-

1, & 2

aeitate

Deum)

m ope

D.Lu-

(fiuam)

iberum

us prz-

er gratua

Horum

icripfit.

Aum il-

, ex lele,

piritui-

n fuam.

ec plus,

comoti-

Buange-

e etiam

critis eff

em itul-

arte de-

is eft &

x, & f-

ientiam

PRAE"

PRAETEREA, sacræliteræ, hominis conuerhonem, fidem in Christum, regenerationem, renouationem,& omnia, quæ ad illam efficaciter inchoandam & bsoluendam pertinent, nequaquam humanis viribus nturalis Liberi Arbitrij, neque ex toto, neque dimida, aut vlla vel minima ex parte, sed in solidum, id est, Smpliciter soll diuina operationi & Spiritui sancto afferibunt, ficut etiam Apologia testatur.

Ratio & naturale liberum arbitrium habet aliquo modo facultatem, vel externam honestam vitam instiwere possir: at vt interne homo renascatur, ipsius 4; tor & animus immutentur, hoc folius Spiritus fan &1 opus est. Et sand is donat intellectum, & cor hominis aperit, vt scripturam intelligat, & verbo Domini attendat,vt Lucæ 24. scriptum est: Aperuit ipsis scripturam, rteam intelligerent. Et Actor. 16. Lydiz auscultanti Dominus aperuit cor, intendere his, que dicebantur à Paulo, Operatur enim Dominus in nobis vtrumq;, & Philip. 2. velle,& perficere, dat poenitentiam, operatur fidem : vt Apostolus ait: Vobis donatum est, vt in eum cred itis. 2. Tim. 2. Donum Dei est. Et Christus inquit: Hoc est opus Dei, rt credatis in cum, quem misit ille. Dominus donat cor intelligens, oculos videntes, & aures audientes. Spiritus sanctus est spiritus regenerationis & renouationis. Meaufert durum, lapideum cor: & donat nouum, mol- Matth. 13. le,& carneum cor,vt in præceptis eius ambulemus. Il- Tit. 3. lenos in Christo Ielu creat ad opera bona : & nos no- Eze. 11.36. has creaturas facit. Et vt paucis dicamus : omne doaum bonum est à Deo. Nemo potest ad Christum vepire,nisi Pater traxerit eum. Nemo nouit Patrem, nisi Ephef. 2. un Filius reuelare voluerit. Nemo poteit Christum 1. Cer. 5. Dominum appellare, nisi per Spiritum sanctum. Sine Galat. 6. me (inquit Christus) nihil facere potestis. Omnis suf- lacob. 1. kcientianostra à Deo est. Et quid habes, quod non ac- lohan. 6. cepisti? quid igitur gloriaris, quasi non acceperis? Matth. 1:.

Tt

Actor. 50 Philip. 1. Ephul. 2.

Et

BIBLIOTHEK PADERBORN

I. Cor. 12. Iohan. 15. 2.Cor. 3. I. Cor. 4. De pradestinatione, 600.4.

Et sane D. Augustinus hoc scriptura loco, conuidam se elle fatetur, vt opinionem, quam antea ea de sefalsam conceperat, abijceret. Senferat enim granim Del in eo tantum cofiftere, quod in præconio ventatis Del voluntas, nobis reuelaretur: vt autem prædicatonobis Euangelio confentiremus, nostrum effe proprium, & ex nobis effc. Item, Erraui (inquit) cum dicerem, nostrum este credere & velle, Dei autem, dare credentbus & volentibus facultatem operandi.

Hæc do ctrina in facris literis folidiflima fundamen habet, & Augustana Confessioni, alijsq; scriptis publi eis & approbatis, quorum suprà mentionem fecimes, plane conformis est: quemadmodum dicta, quarect-

tabimus Inculenter testantur.

In Articulo XX. Augustana Confessio hac verbi habet: Homines fine Christo, fine fide, & fine Spinto sancto sunt in potestate Diaboli, qui impellit homines ad varia & manifesta scelera. Ideo primim docenton homines de fide, quomodo Spiritus fanctus detur, & quòd Christus nos innet, & tegat contra Diaboli, &c. Et paulo post : Humana ratio & virtus fine Chullonmis infirma est adresistendum Diabolo, qui impellit homines ad peccandum, &c.

Ex his manifestum est, quod Augustana Constso hominis voluntatem in rebus spiritualibus, haudquaquam liberam pronunciet : sed affirmet, hominem else in Diaboli potestate: Quomodo igitur suis ipseviribus ad Euangelion, aut ad Christum se convertere

poffe?

Articulo from is.

Apologia Confessionis de libero arbitrio ad hunc 18. Confes. modum docet: Non adimimus humana voluntatilibertatem. Habet enim libertatem in operibus & rebus deligendis, quas ratio per se comprehendit, & Etpaulò post: Humana corda fine Spiritulancio, funtine timore Dei, fine fide, & fiducia erga Deum, no credunt

le 88-

exaud'

nevelle !

Porrò

he fide

cedimus

terna les

mbuem

rere crea

Apolog

000Hm

Inar

o arbit

1rbitriu

post ali

Non po

mò re

Præt

nzcpa

Luctat

tam vit

tur, fe

non pr milion

quotic

noc in

eddat

oque

and a Meril

em me

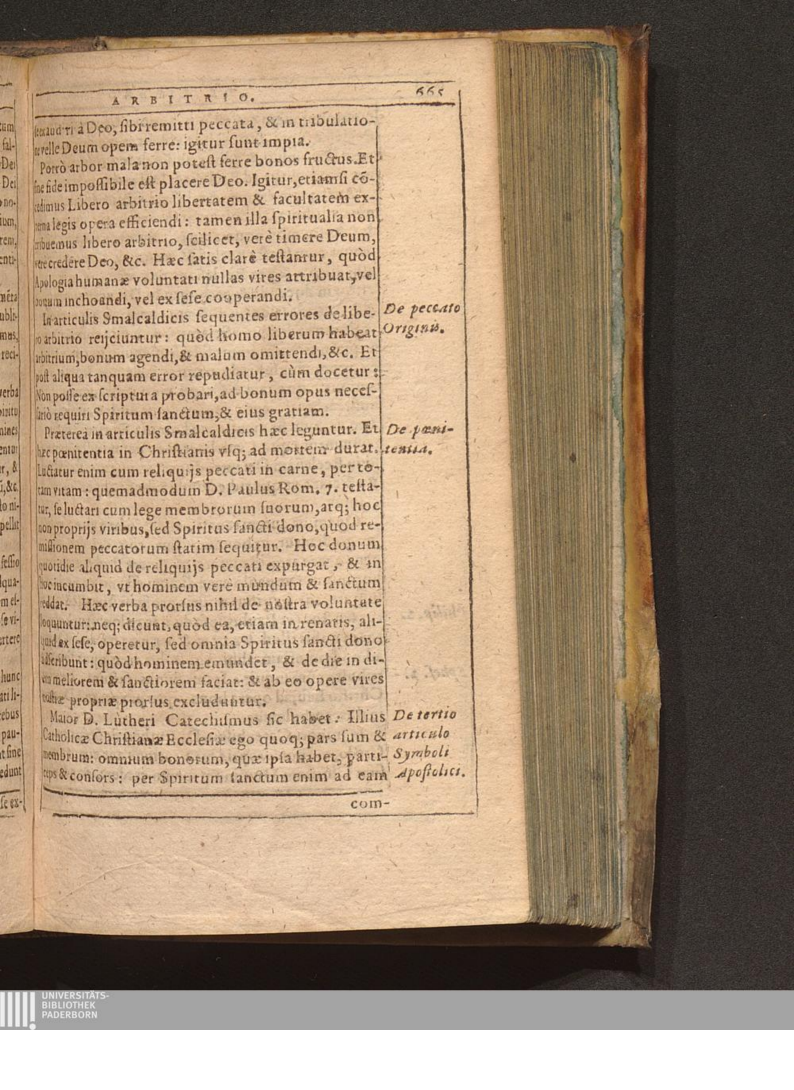
milita

Ma

Cathe

Dem

teps &



eure p

Eninge

lefand

im Ch

minat

hum co

Et it

Domin

gaum I

us Pat

retbo 6

umus

Hæc

polle a

tum fu

aita a

confer

tionis

His

adhibi doetrii

maior

00 &

11, qu

902 21

plieite

& pec

aprin

Yirtus

titian

led co

que i

In

communionem cœlestium bonorum introductus, & Ecclesiæ sum insertus; hoc videlicet medio, quòdverbum Dei audiui, & adhuc audio; hoc enim intiumest, per quod aditus ad Ecclesiam Dei nobis patet.

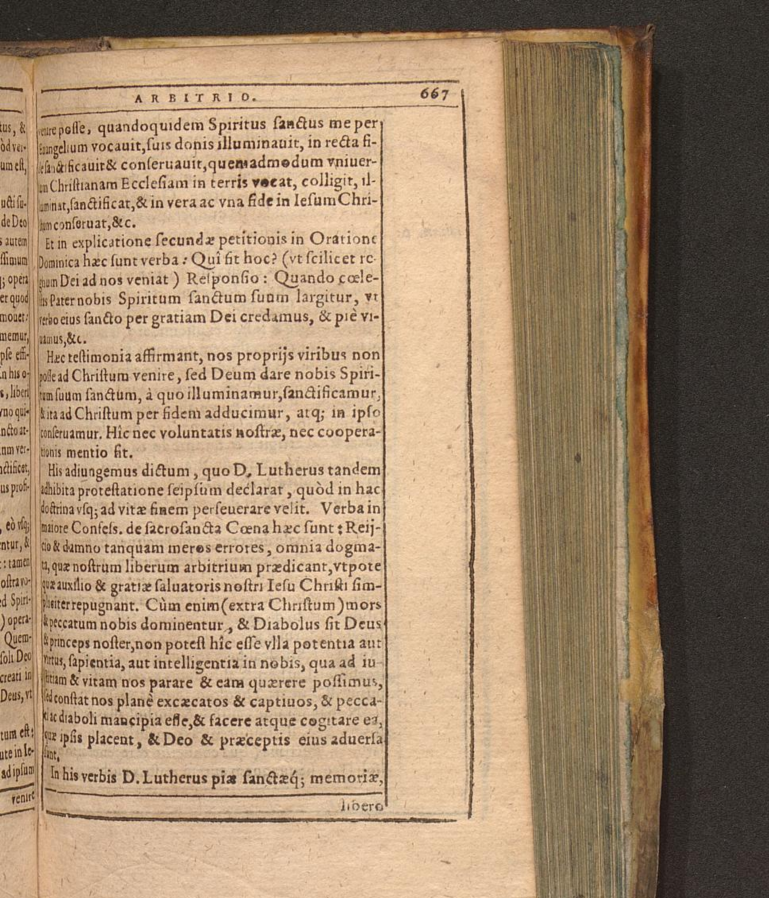
Antequam enim in Ecclesiam Christi introductifumus, viliflima Diaboli mancipia eramus: quiade Deo & Christo nihil noueramus. Spiritus fanctus autem manet cum fancta Ecclesia Catholica ad neuissimum viq; diem : & per Ecclesiam nos sanar, eiusq; open veitur in docendo & propagando Dei verbo: per quod iple fanctificationem nottram operatur & promouer vt de die in diem proficiamus, & in fide confirmemur at que in ferendis bonis fidei fructibus, quos iple effcit, progressus subinde maiores faciamus, &c. la hisomnibus, quæ iam è Catechismo recitauimus, liber noltri arbitrij, aut cooperationis noltra, nevnoque dem verbulo fit mentio: fed omnia Spiritui fanctoattribuuntur: quod, videlicet, nos per ministerium veroi in Ecclesiam Dei introducat, in quanos sandificet, & efficiat, vt quotidie in fide & bonis operibus profciamius.

Quamuis autem renati, etiam in hac vita, eò do progrediantur, ve bonum velint, eo q, delectentur, de bene agere atq; in pietate proficere studeant: tamen hoc ipsum (ve paulò antè dictum est) non à nostravoluntate, aut à viribus nostris proficiscitur; sed Spiritus sanctus (ve Paulus ipse de hac re loquitur) operatur in nobis illud velle & perelicere. Quemadmodum etiam alibi Apostolus hoc opus soli Deo tribuit, cùm inquit: Ipsius sumus sactura, creati in Christo Iesu, ad opera bona, que preparauit Deus, vi in illis ambulemus.

In minori Carechismo D, Lutheri sic scriptum est: Credo, me non propria mea ratione aut virtute in lesum Christum Dominum meum credere, ac adipium

Philip. 2.

Ephef. 2.



Johan. 6.

libero nostro arbitrio prorsus nihil virium tribuit, quious le homo ad instituam praparare, auteam quarece possit. Contrà verò docet, hominem exezcatum &caprinum tantummodo voluntari Satana parere, & es, quæ Deo displicent, facere. Quaro non est in hocnegocio sumaianda vlla cooperatio voluntatis noltrain hominis conversione. Etenim necesse est, vt homodumitus trahatur, & ex Deo renascatur: alias nulla in cordibus nostris cogitatio est, que à seipso ad enange lion amplectendum, lefe conuertat. Hoc negociumD. Lutherus in libro suo, De Seruo arbitrio contra Brafmum, egregie & folide explicuit, atq; fententiam hand piam & muictam effe demonstrauit. Postea, in Comerrario illo præclato, quem in Genefin leripfit (præcipue in explicatione 26. capitis) candem repenut & declarauit. Eo loco etiam alias qualdam peculinus Erasmo motas disputationes (vt, de absolutanecellitate, &c.) attigit: & quomodo ea intelligi & ampl veller, contra omnes finiffras suspiciones & comptelas, pia explicatione optime muniuit. Ea hierepenn este volumus: & vt diligenter leganeur, omnes hom-

Quare malè docetur, cùm fingitur: hominem son renatum adhuc tantum habere virium, vt Buangellon implecti, eoú; sesse consolari cupiat: & hoc modo humanam voluntatem (qualis natura est) in conuerson iliquo modo cooperari. Hæc enim falsa opinio, sero sanctæ scripturæ, piæ Augustamæ Consessioni, eiustem Apologiæ, Smalcaldicis articulis, Maiori & minon Catechismis Lutheri, & alijs huius excellentissimi & diamitus illuminati Theologi scriptis repugnat.

Non ignoramus autem, & Enthusiastas & Epicuraos pia hac, de impotentia & malitia naturalis liben arbitrij, doctrina (qua conversio & regeneratio nostri soli Deo, nequaquam autem nostris viribus tribuitur

imple

mpie,

mafe

tilor

situra

(13: 21

uam I

ce fpi

beant

Spirit

Deive

fed ex

tus de

perie

los ef

Al

rectè

orta

bitat.

n ve

mam

િલી હિ

hias

H

ICHP

quib

cram

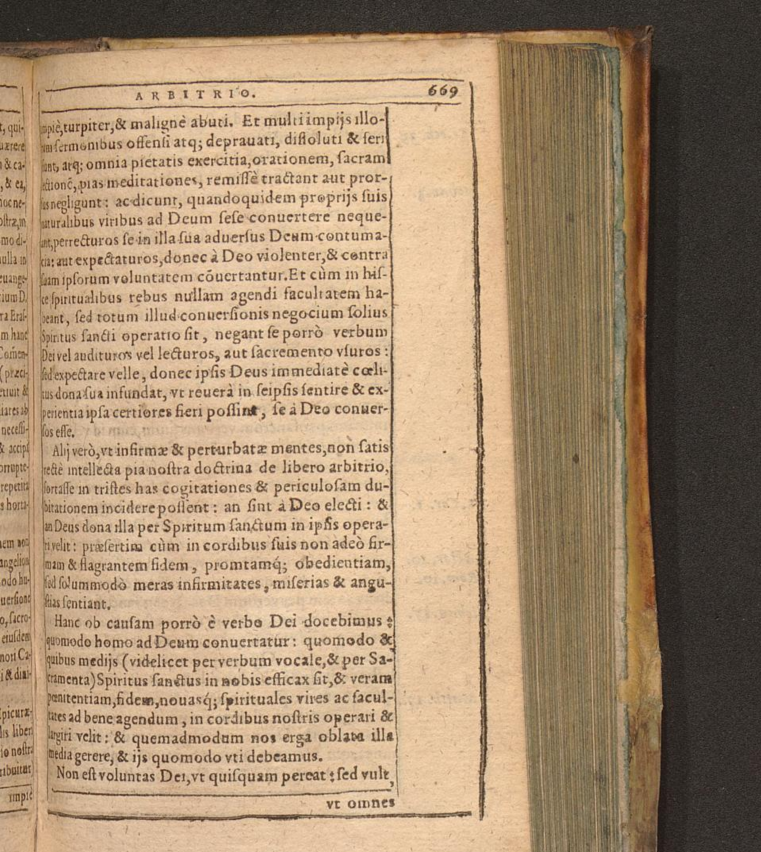
pæn

tates

argi

med

N



ms fan

mter .

mpfis

Hoc

conucr

iste ho

actum modo l

Eccleff

udire

Per

nem ni

emoli donib

reros t

tiat. gelij, c

lone

tendi tum :

felati

mni2

rigare

ellen

divi

dicat

nom

nequ

lance

1106 datu

uer

121

Ezech. 33.

Iohan. 3.

vt omnes homines ad ipium convertantur, & in aternum falui fiant. Viuo ego (inquit Dominus) nolo mortem peccatoris: fed vt conuertatur, & viuat, Sicenim Deus dilexit mundum, ve filium soum vnigenitum da retivt omnis, qui in eum crediderit, non pereat, fedhabeat vitain æternam.

Propterea Deus pro sua ineffabili bonitate & dementia curat, vt & fua diuina & immota lex, & mirandum confilium, de liberatione nostra, sanctum videlicer & falusticum Euangelion de ærerno filio suo vnico saluatore & redemtore nostro Iesu Christo, publice annuncientur. Ea prædicatione æternam Ecclesiam fibi è genere humano colligit : & in hominum mentibus, veram pænitentiam, agnitionem peccatorum, & fidem veram in filium Dei, Iesum Christum, operatur Et visum est Deo per hoc medium, & non alio modo, nimirum per fanctum verbum fuum, cumid vel przdcari auditur vel legitur, & per Sacramentorum legitmuin vium homines ad æternam falutem vocare, adie trahere, conuertere, regenerare, & fanctificare. Quan Dei lapientia (inquit Apostolus) non cognouit mundus per sapientiam Deum : placuit Deo per stultuam prædicationis saluos facere credentes. Et Angelusinquit: Petrus loquetur tibi verba, in quibus saluus ens tu, & vniuersa domus tua. Et: Fides est ex auditu,auditus autem per verdum Dei. Item: Sanctifica cos,pater, in veritate tua, verbum tuum est veritas, &c. Oro autem pro ijs etiam, qui per sermonem ipsoruminme sunt credituri. Quapropter æternus Deus patercalestis cœlitus de filio suo dilecto, & de omnibus, qui Matth. 17. ipfius nomine ponitentiam, & remissionem peccatorum prædicant, clamat : HVNC AVDITI.

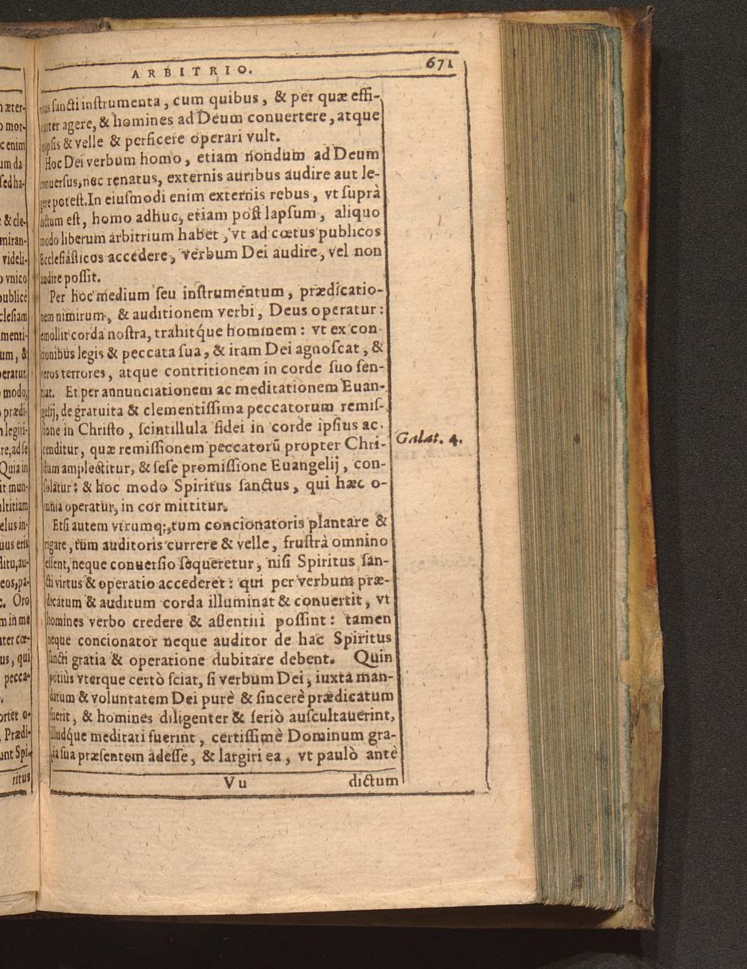
T. Cor. I.

Actor. 10.

Rom. 10.

Iohan. 17.

Hanc yerbi Dei prædicationem audire oportet omnes, qui æternam salutem consequi cupiunt. Prædicatio enim verbi Dei, & eiusdem auscultatio, sunt Spi-



dece quid

inho

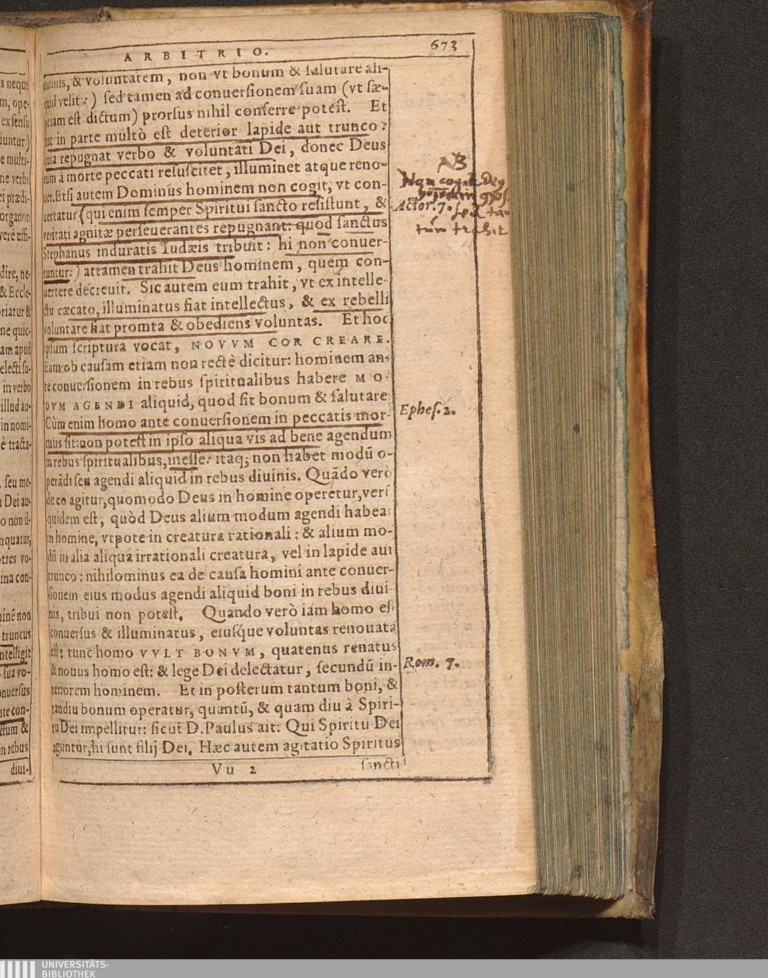
trun ion

DIS,

eff;

AH

tuI



HI2 Y

Met

verun

affent

Ci

lolus

quæc

inter

quo

et120 met

la ar

prof

poft

alio

dor

inf

der

Her

ml

Plat.IIO.

Rom. 7.

Galat. 5.

fancti non est coactio: fed homo conversus sponte bonum operatur: quemadmodum Dauid inquit: Poft victoriam tuam populus tuus tibi spontaneus offeret. Et tamen simul, etiam in renatis lucta carnis & spiritus reliqua manet, 'de qua Paulus ait': Delector lege Del fecundum interiorem hominem: video autem aliam legem in membris meis, repugnantem legi mentis mex, & captinantem me in lege peccati, qua eft in membris meis. Et ibidem : Seruio igitur mente legi Dei, carne verò legi peccati. Et ad Galatas inquiti Caro concupiscit aduersus spiritum: spiritus autem duerfus carnem. Hac enun fibi inuicem aduerfan-

tur:vt non quæcunque vultis, illa faciatis.

Ex his consequitur, quam primum Spiritus landus (ve dictum est) per Verbum & Sacramenta opus sium, regenerationis & renouationis in nobis inchosit : quod rettera tunc per virtutem Spiritus fandito perari possimus ac debeamus: quamuis multa adhue infirmitas concurrat. Hoc verò ipsum, quod cooperamur, non ex nostris carnalibus & naturalibus viribus eft, led ex nouis illis virib. & donis, qua Spintus lanctus in conversione in nobis inchoauit. In quam lententiam D. Paulus expressis verbis grauiterhatt tur, vt curemus, ne, tanquam Dei cooperarij, frultz Dei gratiam acceperimus. Quod tamen sic, & non aliter intelligendum est: hominem iam conueilum tantum atq; tamdiu bene operari, quantum & quandiu à Deo per Spiritum sanctum ducitur, regitur & gubernatur. Quamprimum enim Dominus clementem suam manum ab ipso retraheret, homo quidem ne ad minimum momentum in obedientia diumperseuerare posset. Si quis verò Pauli dictum melenfira exem- tentia accipere vellet, quasi homo conuersus vnicum plum imi- Spiritu sancto eo modo cooperaretur, quemadmodum semini, qui duo equi simul vnà currum trahunt: equidem hoc

2. Cor. 6. ameeden-TES TOURGE. HAYRMEN: Nos, qui (umus administra few cooperary Det. monemus Gos. St no-



I. Cor. 2.

3. Cor. 2.

agitet, bonum propositum habeat, atque diligentiam in moribus suis regendis adhibeat, & contra camem pugnet. Vbi enim nihil horum fit : ibi procul dubio etiam non est vera ad Deum conuersio. Cum autem quæstio fit de CAVSA EFFICIENTE, hor elt, quifnam hæc in nobis operetur, vnde homohod iplum habeat, & quomodo id consequipositi; har pia doctrina oftendit horum bonorum fontem, her videlicet modo. Cum naturales hominis vires adveram conversionem nihil conferre, aut quicquam adinmenti adferre possint, Deus inessabili bonitate & misericordia nos præuenit: & Euangelion (perquod Spiritus sanctus couersionem & renouationem in nobis operari & perficere vult ) annunciari curat; &pe verbi fui prædicationem & meditationem, hdem, alafque pietatis virtutes in nobis accendit: ita quiden, ve hæc omnia folius Spiritus fanctidona fintatojo perationes. Quin etiam hac fincera doctrina oftendit nobis media, per quæ Spiritus fanctus hæc, quadinmus, in nobis vult inchoare & efficere: & monet, quo modo hac dona conferuentur, confirmentur, Waugantur: & hortatur, vt gratiam illam diumamnosim stra acceperimus: sed ve dona illa sedulò exerceamis cogitantes, qu'am grane fit peccarum, tales Spinio lancti operationes impedire, aut illis refilters,

Ex hac solida totius do crinæ de libero arbitriocoplicatione de quæstionibus illis, quæ iam mulis apnis in Ecclesijs Augustanæ Confessionis agitate lant,
iudicari potest. Verbi gratia: quòd quæstium sint: an
homo ante, in, vel post conuersionem Spiritus sando
repugnet? vel pure passiuè se habeat? an homo
conuertatur ve truncus? an Spiritus sandus deur repugnantibus? & an conuersio hominis san permodum coactionis? Hæc at que huiusmodi multa, juxta

recita-

mitat

mofe

PRI

Herue

dem en

coacte

2m 11

ant fa

olinar

tand3

homi

cades

De

berut

crede

pecc

quai

runt

bus

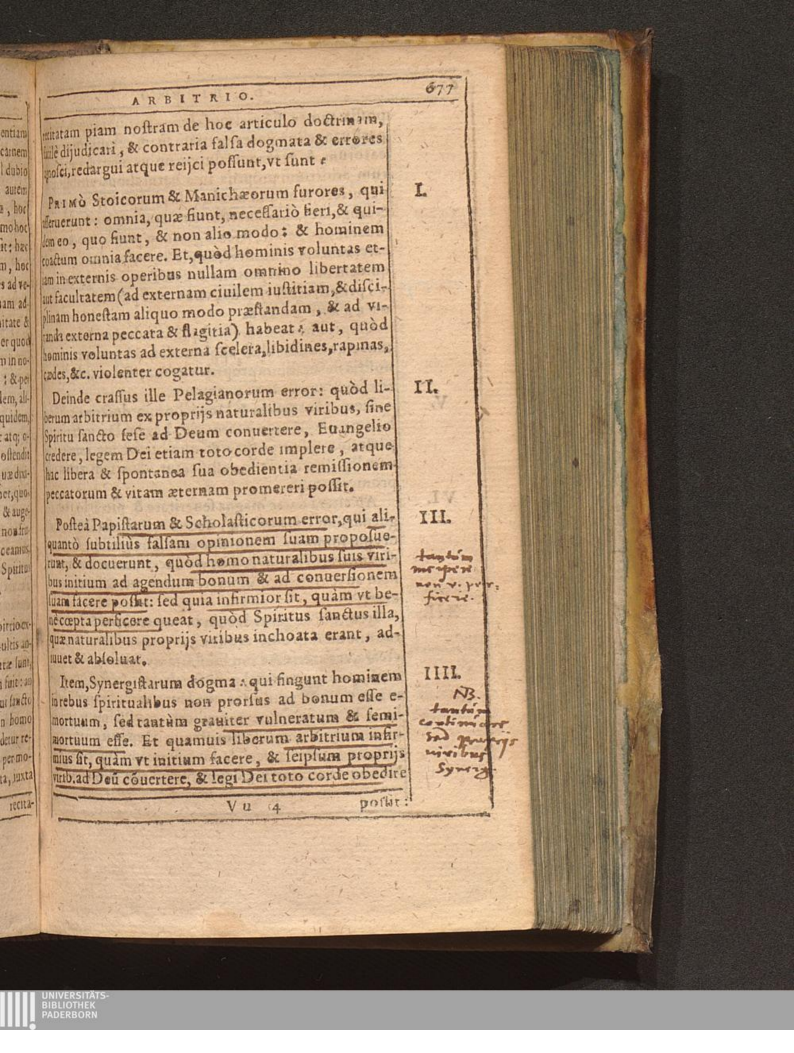
ne c

qua

Iqu

lor

mo



Hinti

ıtm, 8

MIS:

enta

aind

quis 1

lusta

conu

ntus Ex

tions

mini

redd

ibi n

enim

Spiri

de, c

pote

mne

(qua

ter r

tunt

casu

to C

cupi

ain H

& to

bihi

mer

A

Re

possit: tamen si Spiritus sanctus initium faciat, & nos per Euangelion vocer, gratiam suam, remissionem per catorum, & æternam salutem nobis osserat, tunchberum arbitrium proprijs suis naturalibus viribus Deo occurrere, & aliquo modo (aliquid saltem, eth parum & languide) ad conversionem suam conferre, eamaduuare, cooperari, sese ad gratiam præparare & applicare, eam apprehendere, amplecti, Euaugelio credere, à quidem in continuatione & conservatione huius operis, proprijs suis viribus, vna cum Spiritusance co-operari posse.

Contra hunc errorem suprà luculenter demonstratum est, quòd sacultas applicandi se ad gratiam nostris naturalibus proprijs viribus, sed ex sola Spintus sancti operatione promanet.

Item, Pontificum & Monachorum doctrina: quòd homo postqua regeneratus est, Legem Dei in hacvita persectè implere possir: & quòd per hanc implettonem legis coram Deo, instisseetur, & vitam aternam promereatur.

Ab altera parte magna seueritate & pio zelo redarguendi sunt Enthusiasta, neque in Ecclesia Deiserendi: qui somniant, Deum sine omnibus medijs, sine auditione verbi diumi & sine vsu Sacramentorum homnem ad se trahere, illuminare, instisscare, & saluum sacere.

Irem, qui fingunt. Deum in conuersione & regeneratione nouum cor, atque adeò nouum hominem ita
creare, vt veteris Adami substătia & essentia (presentin
verò anima rationalis) penitus aboleatur, & noua animæ essentia ex nihilo creetur. Hunc erroré expressèrefutat D. Augustinus, in explicatione Psalmi vigesmi
quinti, quo loco dictum Pauli: Deponite veteren
hominem, &ç. adsert & interpretatur, hisce verbis:
Ne aliquis arbitretur, deponendam esse aliquans sub-

VIII.

intiam.exposuit, quid effet, deponite veterem homim,&induite nouum, &c. cum dicit in consequentis: quapropter deponentes mendacium, loquimini mitatem. Ecce hoc est deponere vererem hominem, kinduere nouum.

Repudiamus exiam sequentes lequendi formas, si quisijs citra declarationem vtatur: quòd hominis volutas ante conversionem, in ipla conversione, & post muersionem Spiritui sancto repugnet : & quod Spi-

mis fanctus derur ipfi repugnantibus.

t, & nos

em pec-

inclibe-

ous Deo

a parum

eamad-

& appli-

redere,&

lus ope-

to co-

nonitra-

nogex

a Spiri-

! quòd

hacvita

npletio-

eternam

o redar-

ei feren-

fine au-

n homiaum la-

regene-

nem Ita

æleitim OU2 2n1-

refie re-

vigehmi

veterem

verbis :

ana lubftan-

Exeaenim, quam paulò antè recitauimus, explicanonemanitestum est, vbi per Spiritum sanctum in hominis intellectu, voluntate & corde prorsus nulla fit mmuratio ad bonum, & homo promissioni diuinæ fidem prorsus non adhibet, & à Deo ad gratiam non redditur idoneus, sed totus verbo Dei repugnat, quòd binulla conuerfio vel fieri vel este possit. Conuerfio mmhominis talis est immutatio, per operationem Spiritus sancti, in hominis intellectu, voluntate, & corde, quahomo (operatione, videlicet, Spiritus fancti) potettoblatam gratiam apprehendere. Et quidem omnesilli, qui operationi & motibus Spiritus sancti (que perverbum fiunt) contumaciter & perseueranterrepugnant, non accipiunt, sed contristant & amittunt Spiritum lanctum.

Manet quidem etiam in renatis rebellio quædam, cuius scriptura mentionem facit : quòd, nimirum, caoconcupiscit aduersus spiritum: quòd carnales conupiscentiæ aduersis animam militant: & quod lex il-

am membris, legi mentis repugnat.

Homo autem non renatus, Deo prorsus rebellis est, Johan. 8. Mtotus est seruus peccari. Renatus verò delectatur le- Rom. 6. geDei,secundum interiorem hominem. Videt autem uhilominus in membris suis legem peceati, quæ legi mentis repugnat. Quare mente quidem seruit legiDei,

Vu

carne

Roman. 7.

carne verò legi peccati. Ad hunc modum vera de hoc negocio sententia solidè, perspicuè & dextrè declaranda & docenda est.

Quòd verò attinet ad phrases & dicta Chrysostomi & Basilij; Trabit Deus: sed volentem trabit: Tantin velis, & Deus præoccurrit. Item, Scholasticoruma Pontificiorum: Hominis voluntas in conversioneno est otiosa, sed agit aliquid, &c. quia dicta illa proconfirmando naturali libero arbitrio in connersione no minis, contrà doctrinam gratiæ Dei introducta sint ex proposita declaratione maniseste apparet, sonnas norum verborum ea non esse analoga, sed cum illa pugnare: & ideireo, cùm de conversione ad Deum agitur, meritò vitanda esse.

Connersio enim voluntatis nostræ depranata (qua renerà nihil aliud est, quam cius dem resuscitatio isprituali morte) omninò solius Dei opus est: sicut enam resuscitatio in corporali carnis resurrectione soli Deo est tribuenda: que mad modum suprà perspica è desplicatum, & solidis scripturæ sacræ testimonis demonstratum est.

Quomodo verò Dominus in conversione ex rebellibus & nolentibus hominibus, per Spiritus sandius ctum, volentes & promtos saciat: & quòd posthominis conversionem voluntas iam renata, in quotidans pœnitentiæ exercitijs, non sit ociosa, sed in omnibus operibus Spiritus sancti (quæ ille per nos efficit) cooperetur, suprà satis perspicuè est declaratum.

Et quando Doct. Lutherus affirmat, homnemin conversione sua purè passive sele habere, idest, plane nihil agere, sed tantummodo pati id, quòd Deus in ipso agit, certè non sentit, quòd conversio absque predicatione & auditione verbi Dei siat: neque hacia accipi voluit, quasi in conversione per Spiritum sanctum prorsus nulli noui motus in nobis excitentus, uq; V

OC Y

diua

minis

prorfi

tus fa

(in in

tur,

tame

matu

bet!

tion

plice

0

nail

toni bata

bum

ctus

titu

con

olu

inte (tai

> mer tell

> telle

con

opt

dehoc

eclaran-

foltomi

Tantum

oruma

ene non

TO COL-

one ho-

ta funt

ring

1111 111-

um agi-

itæ (que io ilpi-

ut etiam

soli Deo

uè id ex-

demon-

x rebel-

anchi ut

A homi-

otidianis

omnibus

cit)coo.

ninem in

eft, plane

Deus 10

que præ-

e hacita itum fan-

ceitentur,

RCC;

ng vlla spiritualis operatio in nobis inchoëtur. Sed voluit Doct. Lutherus: hominem ex seipso, aut muralibus suis viribus non posse aliquid conferre, veil dumentum adferre ad fuam conversionem: & honinis conuersionem, non tantum ex parte, sed totam porfus effe operationem, donum, & opus solius Spiriusfancti: qui eam virtute & potentia sua, per verbum inintellectu, corde & voluntare hominis, tanquam nsubiecto patiente, vbi homo nihil agit, aut operaur, sed tantum patitur, )efficiat atq; operetur. Quod umen non co modo fit, quasi cum statua è lapide formatur: aut figillum in ceram imprimitur: quæ cera nequenoticiam, neque fenfum, neq; voluntatem habetised eo modo hominis immutationem & renouationem fieri credimus, quem satis luculenter supra exbicuimus.

Quandoquidem etiam iuuentus in scholis, doctrimilladetribus causis efficientibus concurrentibus in conversione hominis non renati, vehementer perturbut est, dum disputatum suit, quomodo illæ, (verbum videlicet prædicatum & auditum, Spiritus sandus, & hominis voluntas ) concurrant : denuò repetitum volumus ex suprà posita explicatione, quod conversio ad Deum sit solius Spiritus sancti opus : qui blus est egregius ille amifex, hæc in nobis efficiens; nterim tamen prædicatione & auditu sancti verbi sui tanquam ordinario & legitimo medio seu instrupento suo) vtitur. Hominis autem nondum renati intellectus & voluntas, tantum funt subiectum conuerandum, sunt enim hominis spiritualiter mortuini ellectus & voluntas, in quo homine Spiritus fanctus conversionem & renouationem operatur, Ad quod opus hominis conuertendi voluntas nihil conferti led thitur, vt Deus in ipsa operetur, donec regeneretur.

Poftei

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

dial

ijust

Pr

buta

pola

902 | 901 P

cabu Hi

vt A

ne qu

mam lired

ieltin

ricult

lia fir

in ve

inat

ticul

lum f

ea 1p

cet, fi

mana

genti cessar

dring

pona arina

Q

Aglat

nunc

dmu

Posteà verò in alijs sequentibus bonis operibus Spiritui sancto cooperatur, ea faciens, que Deo gratasunt: eo modo, qui iam à nobis in hoc scripto abundesais est declaratus.

## DE IVSTITIA FIDEI CORAM DEO.

ERTIA controuersia interTheologos quoldam Augustanæ Confessionis orta, est de lustitia Christi, seu iustitia sidei, quæ à Deo, per Estidem, miseris peccatoribus ad iustitiam et

gratia imputatur.

Alij contenderunt, iustitiam sidei (quam Apostolus iustitiam Dei appellat) esse iustitiam Dei essentialems quæ sit ipse Christus, vt verus naturalis & essentialis Dei silius, qui per sidem in electis habitet, eos sija de ne operandum impellat: & hac ipsa ratione eorum si iustitia: cuius inhabitantis essentialis iustitizes cui, omnium hominum peccata sese habeant insta guttulæ aquæ, ad magnum mare collatæ.

Alij vero afferuerunt, Christum esse iustitiam 10. stram, duntaxat iuxta humanam suam naturam.

Contra vtrosq; vnanimi consensu reliqui Augustina Consessionis Theologi docuerunt, Christumeste nostram iustitiam non secundum diuinam tantumaturam, neq; etiam secundum humanam tantum, sed iuxta vtranq; naturam: quippe qui nos (vt Deus & homo) à peccatis nostris perfectissima sua obedentia liberauerit, iustificauerit, atq; saluos secerit. Itaq; alleruerunt, sidei iustitiam esse remissionem peccatorum, reconciliationem cum Deo, & adoptionem in silos Dei: propter solam Christi obedientiam: quaper solam sidem, ex mera gratia omnibus verè credentibus

is Spiri-

tafunt:

ide latis

os quol-

At de Iu-

Deo,per

1112m EX

postolus

itialem :

Hentialis

q; ad be-

orum fit

æ reipe-

nt infar

iam no-

fum elle

tumna-

im, led

Deus & edientia

taq; alle-

atorum,

in filios

z per 10-

dentibus

20 10-

m. Augustasultitiam imputetur ; ita vt ipfi proptereà ab omni juftitia abfoluantur.

Prater hanc controuerfiam etiam alia quadam diputationes de articulo iustificationis (occasione forpole Interim seu Interreligionis ) & alias mote sunt, azpostea in anthithesi, id est, in recitatione errorum, unpure doctrine in hoc articulo aduerfantur, expliabuntur.

Hicautem articulus de iustitia fidei, præcipuus est mApologia loquitur) in tota doctrina Christiana, sine quo conscientiæ perturbatæ nullam veram & firnam confolationem habere, aut diuitias gratiæ Chrimrede agnoscere possunt. Id D. Lutherus suo etiam Tom. 5. edimonio confirmauit, cum inquit: Si vnicus hic ar- len. pag. iculus sincerns permanserit, etiam Christiana Ecele-159, la fincera, concors, & fine omnibus fectis, permanet: mverò corrumpitur, impossibile est, vt vni errori aut inatico spiritui recte obuiam iti possit. Et de hoc aruculo D. Paulus præcipueloquitur, chm inquit : pauum fermenti totam conspersionem fermentat. Atque eripla de causa Paulus particulas exclusiuas (videlitet, fine lege, fine operibus, ex gratia, gratis) quibus humana opera excluduntur, in hoc articulo tanta diligentia, tanto q; żelo vrget: vt oftendat, quod valde netellarium fit, vt in hoc atticulo non modò fincera dounaperspicue explicetur, verum etiam antithelis ponatur, & omnia veritati contraria dogmata à pia dobina legregentur, excludantur, & reijciantur.

Quare vt hæc controuerfia piè, iuxta verbi Dei anagiam, explicetur, & per gratiam Dei componatur, aceram doctrinam, fidem & confessionem nostram ad une modum recitamus.

De iustitia sidei coram Deo, vnanimi consensu cremus, docemus, & confitemur, (iuxta compendiaria

Christia-

212

paffic te feli

nobis

tam e

præft

003 E

per E

ditur

Deo,

aem

aego

zterr

litia

tocal dame

Qui

Illis, C

offi a

cos [

Ci

Ilo

Meren

ttatio

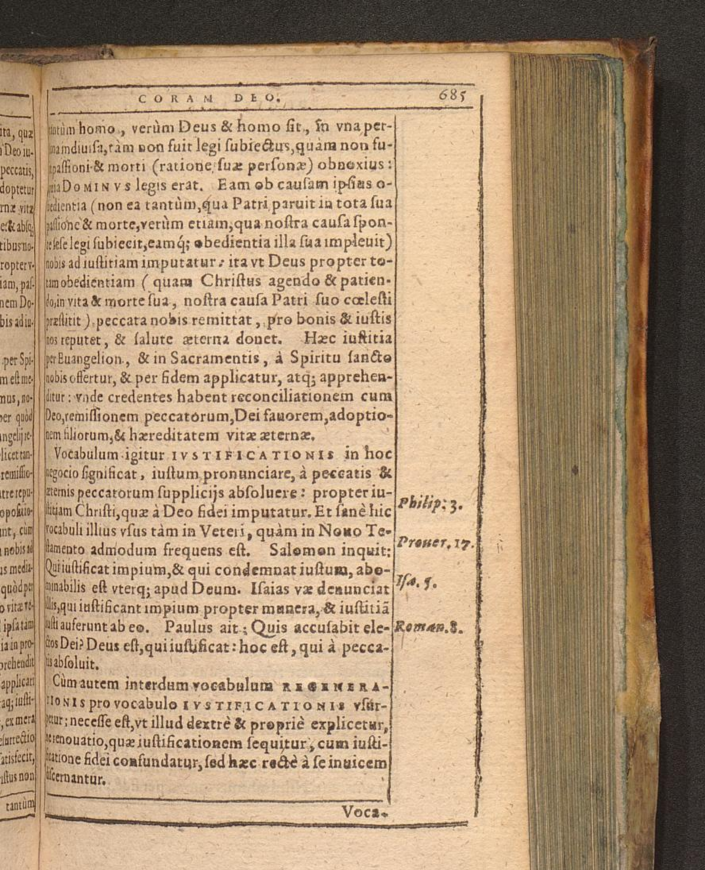
Mcer

Christianæ nostræ sidei & Confessionis capita, quz suprà posuimus (quòd'homo peccator coram Deo iutificetur, hoc est, absoluatur ab omnibus suis peccatis, & à iudicio iustissimæ condemnationis, & adopteur in numerum filiorum Dei, atque hæres æternæ vitz seribatur, sine vllis nostris meritis, aut dignitate kablquellis præcedentibus, præsentibus, aut sequentibus nostris operibus, ex mera gratia, tantummodò proptervoicum meritum, persestissimamá; obedientiam, passionem acerbissimam, mortem, & resurrectionem Domini nostri Iesu Christi, cuius obedientia nobis adia-

stitiam imputatur.

Hec bona nobis in promissione Enangelij per Spiritum fanctum offeruntur. Fides autem vnicum et me dium illud, quo illa apprehendimus, accipimus, no bilg; applicamus. Ea fides donum Dei eft, per quod Christum redemtorem nostrum in verbo Euangelijt cte agnofcimus, & ipfi confidimus; quod videlicetta. tum propteripfius obedientiam, ex gratia, remilionem peccatorum habeamus, & iufti à Deo Patterept temur, & in æternum faluemur. Itaq; hæ propolito nes sunt æquipollentes, & idem plane volunt, cum Paulus dicit : Fide nos iustificari. Aut, sidem nobisti tuffitiam imputari. Et, cum docet : quòd vaius medit toris Christi obedientiajuslisicemur. Aut, quodpe vnus suftitiam in omnes homines sustificatiovitate niat. Fides enim non p ptereà iustificat, quòdiplatim bonum opus, tamý; præclara virtus fit, fed quiain promissione Euangelij meritum CHRISTI apprehendit & amplectitur: illud enim per fidem nobis applican debet, si eo ipso merito iustificari velimus. Itaqiustitia illa, quæ coram Deo fidéi, aut credentibus, exmera gratia imputatur, est obedientia, passio & relunectio CHRISTI: quibus ille legi nostra causasaissecit, Cùm enim Christus non & peccata nostra expiauit. tantum

Rom. 3.
Rom. 4.
Rom. 5.
Ibsdem.



Tit. 3.

Ephcf. 2.

Rom. 1.

Habac.z.

Vocabulum enim Regenerationis interdum in eo fensu accipitur: vt simul & remissionem peccatorum (quæ duntaxat propter Christum contingit) & subsequentem renouationem complectatur: quam Spiritus fanctus in illis, qui per fidem iustificati funt, operatur. Quandog, etiam folam remissionem peccatorum, & adoptionem in filios Dei fignificat. Et in hoc posteriore viu izpe multumý; id vocabulum in Apologa Confessionis ponitur. Verbi gratia, cum dicitur lustficatio est regeneratio. Sed & Paulus hac vocabula cum discrimine ponit, cum dicir Saluos nos fecit per lauacrum regenerationis & renouationis Spirituslascti. Quin etiam VIVIFICATIONIS Vocabuluminterdum ita accipitur, vt remissionem peccatorum notet. Cum enim homo per fidem (quam quidem solu Spiritus fanctus operatur) iustificatur, idiplum reuni est quædam regeneratio: quia ex filio iræ, fithlus Dei, & hoc modo è morte in vitam transfertur, scut scriptum cit: Cum essemus mortus in peccaus, conuluificauit nos in Christo. Et alibi-Iustus fidesuaviut, Et in hac posteriore fignificatione Apologia vocabulo regenerationis frequenter vti solet.

Deinde eriam REGENERATIO superprosing CTIFICATIONE & renouatione (qua fidei iuffificationem fequitur) vsurpatur. In qua significatione D Lutherus hac voce, tum in libro de Ecclesia & contr

lijs, tum alibi etiam, multum vius eft.

Quando autem docemus, quòd per operationem Spiritus sancti regeneremur & iustificemur: non ita accipiendum est, quòd iustificatis & renatis nulla prosfus insustitia (post regenerationem.) substantiziplo ru & conversationi adhæreat: sed, quòd Christus perfectissima obedientia sua omnia ipsorum peccata tegat: quæ quidem in ipsa natura (in hac vita) adhue institua hærent. Nihilominus tamen per sidé, propter obes

dientiam

ent

12 V

obis

re

MILE

corpt

Hone

contr

Valeu

omni

10€ €

tus fa

plis o

gerte

us, h

penig

ino

de IC

шрц

Se

dò ar

mus,

mr, a

Dinis

No

Untu

catio

1112

m in eo

atorum

& lubie-

m Spiri-

, opera-

atorum,

c potte-

pologia

ur: Iufti-

ocabula

ecit per

itus fan-

ulumin-

rum'no-

em folus

n reuera

fit hlius

ur, ficut

s, conul-

la vinet,

ocabulo

O SAN.

ei iultifi-

tione D.

& conci-

attonem

nonita

lla pror-

tiziplo-

stus per-

cata te-

dhuc in-

ter obe-

ientiam

entiam Christi (quam Christus inde à natiuitate avique ad ignominiofistimam crucis mortem pro bis Patri suo præstitit ) boni & iusti pronunciantur reputantur: etiamfi ratione corruptanatura fua huc fint maneant que peccatores, dum mortale hoc corpus circumferunt. Sed neque hoc sentimus, mod liceat nobis absque poenitentia & vitæ emendaone peccatis frenos laxare, in issque perseuerare & binde pergere.

Oportet enim præcedere veram & non simulatam contritionem, Et qui mera gratia (vt diximus) propter meum mediatorem Christum, tantum per fidem sine mnibus operibus & meritis coram Deoiustisunt, nocest, in gratiam Dei recipiuntur: his etiam Spiriussanctus datur, qui eos renouat atque sanctificat, in plis dilectionem erga Deum & proximum operatur. Com autem inchoatailla renouatio in hac vita fit imperfecta, & peccatum adhuc in carne, etiam in rena-15, habitet : iustitia sidei coram Deo, in gratuita & unignissima imputatione iustitiæ Christi (absque vlanothrorum operum additione) confistit : quòd, vielicet, peccara nobis remiffa & tecta fint, neq; nobis mputentur.

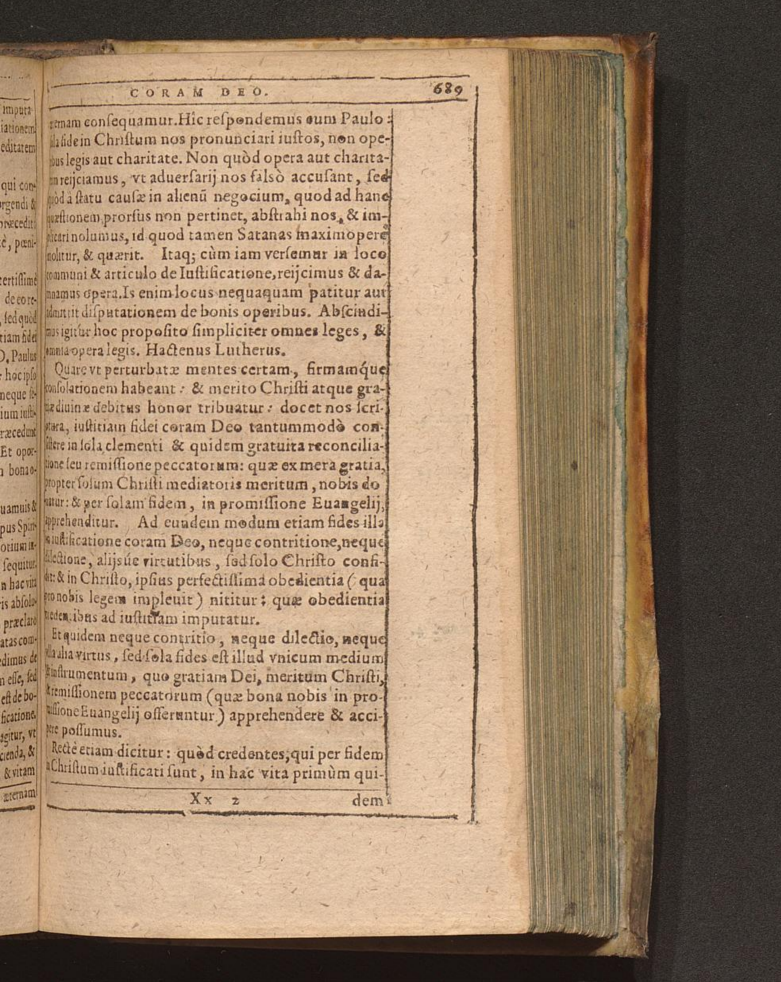
Sed & hoc diligentissime observandum est, si modarticulum de iustificatione sincerum retinere velinus,ne ea, quæ fidem præcedunt, & quæ eam sequunun, articulo huic, tanquam ad iustificationem necesvia, & ad eam pertinentia, admisceantur aut inferan-. Non enim vnum idemque est de conversione hoainis, & de iustificatione eius agere.

Non omnia illa, quæ ad veram conuersionem requiintur, etiam ad iustificationem pertinent. Adiustifiationem enim tantum hæc requiruntur atque necefmasunt: Gratia Dei, meritum Christi, & sides: quæ acipsa Dei beneficia in promissione Euangelij am-

XX

plecti-





UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

emt

tte

intai

Et

110

nz fic

peribi

non e

orehe

oftifi

tra ex

es p

incu

CAT

ntgot

ad ea

exclu

dilige

virgen

Pr

X12,

rum i

cluda

nequ

hoch

atd

De

us f

torf

dem imputatam fidei iustitiam, deinde verò etamin choatam iustitiam nouæ obedientiæ, seu bonorum oberum, habeant. Sed hæc duo non inter se permiseenda, aut simul in articulum de iustificatione side coram Deo, ingerenda sunt. Cum enim inchoatalli iustitia seu renouatio in nobis, propter camem, inha vita impersecta sit & impura: eius iustitia ratione persona coram Dei iudicio consistere non potest. Sola autem iustitia obedientiæ, passionis, & mortis Christi; (quæ sidei imputatur) coram iudicio Dei slan potest: ita quidem, ve tantum propter hancobedientiam persona (etiam postquam renouæa est & multi bona opera habet, atque iam honeste & innocente viuit) Deo placeat, & accepta, in silium Dei adoptan atque hæres vitææternæscripta sit.

Huc referendum est, quod Paulus scribit, Abrahamum coram Deo iustificatum esse, sola side propir mediatorem, sine operibus, idque non tantum, con primò ab Idolatria conuersus, nulla bona operahaberet: sed etiam cum poste à per Spiritum sanctume nouatus, multis præclaris bonis operibus omatu esset. Et mouet Paulus quæstionem hanc, in quante re Abrahami iustitia coram Deo (propter quam Deux clementem habuerit, ipsique placuerit, & acceptur ac hæres regni Dei suerit) posita & constituta su:

Respondet autem: Ei, qui non operatur, credent autem in eum, qui iustificat impium, reputatur side eius ad iustitiam. Sicut & Dauid dicit, beatitudinem hominis (esse) cui Deus acceptam sert iustitiam sint operibus. Quare, etsi conuersi & in Christum credentes habent inchoatam in se renouationem, sanctificationem, dilectionem, virtutes & bona operatamen hæc omnia nequaquam possunt aut debent immisseri articulo iustificationis coram Deo: yt redente.

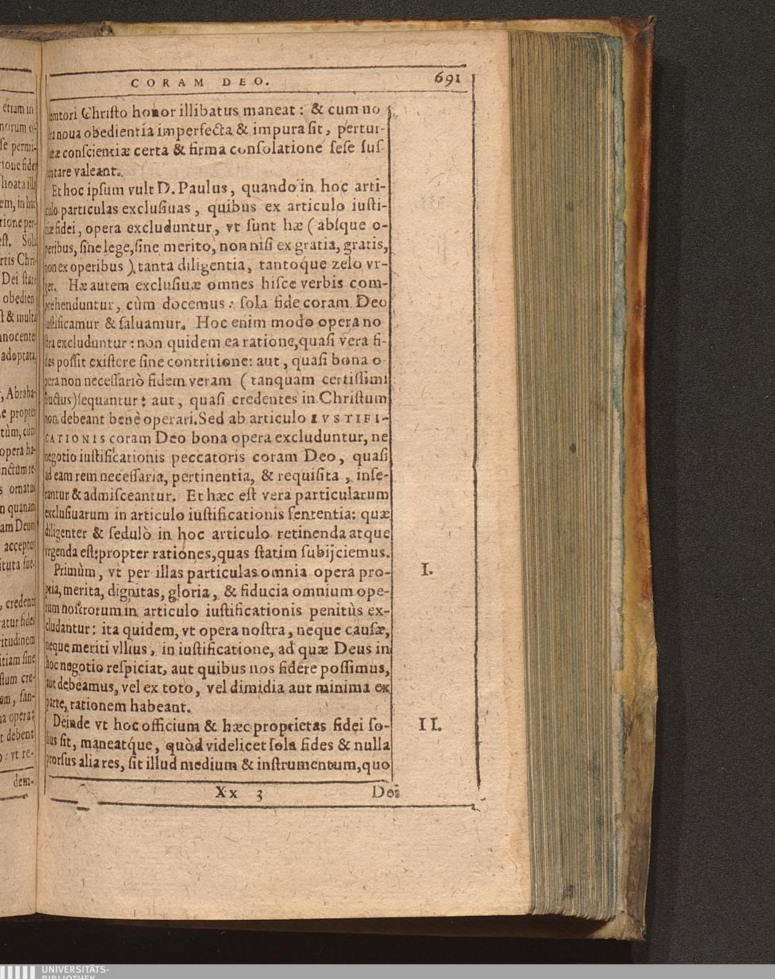
Rom. 4.

Gen. 15.

Heb.11.

Rom 4.

Rom. 4.



UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN III.

ufti

12,8

ope

Dec

uet,

flifi

ten

fide

ma

ing

ope

942

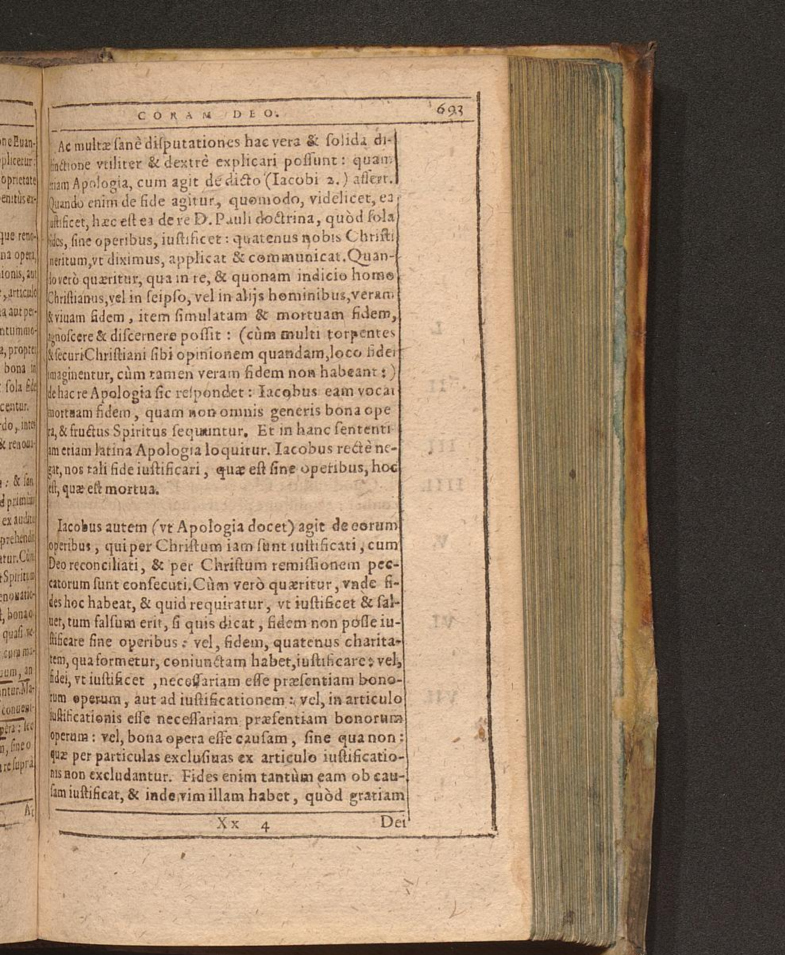
fan

Dei gratia & meritum Christi, in promissione Buangelij, apprehendatur, accipiatur, nobis q; applicetur. & vt ab hoc applicationis officio atque proprietate charitas, omnes q; aliæ virtutes aut opera penitisercludantur.

Denique has formulas teneamus, vt neque renenatio, neque sanctificatio, virtutes aut bona opena tanquam forma, aut pars, aut causa instificacionis, au sub qualicunq; prætextu, titulo aut nomme, articulo instificationis, tanquam ad cam rem necessaria aut petinentia immissioantur: led vt sidei institutatantummodò in remissione peccatorum (ex mera gravia, propte solum Christi meritum) consistat: que bona in promissione Euangelij nobis osserantur, & sola su recipiantur, apprehendantur, nobis si; applicentur.

Eodem modo etiam conferuandus elt ordo, mo fidem & bona opera: inter instificationem, & renoutionem, seu sanctificationem.

Bona enim opera non præcedunt fiden: & in Stificatio non præcedit iustificationem. Sedprimin in conversione per Spiritum sandum fides exaudu Enangelij in wobis accorditur. Illa vero apprehend gratiam Dei in Christo: qua persona instificatur. Cim verò persona iam est sustificara, tum etiam perspirium fanctu renouatur & fanctificatur: ex ca verò renovano ne & fanctificacione deinceps fructus, hocelt, bonso pera, fequuntur. Et hæe non ita diuelluntur, quali k ra fides aliquando, & aliquandiu state possit summi lo proposito: sed ordine causaum & effectuum, an tecedentium & consequentium, ita distribuuntur.Manet enim, quod Lutherus recte dicit : bene connest unt & sunt connexa inseparabiliter fides & opera; ko sola fides est, quæ apprehendit benedictionem, fineo peribus : & tanten nunquam eft fola. De quarefupra fatis oft dicoum.



UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN L

VII.

IVSTITIA FIDEI

Dei, & meritum Christi in promissione Euangelij tanquam medium & instrumentum ) apprehendit &amplectitur.

Et hæc quidem, pro ratione compendiarizesplicationis articuli de iustificatione, sufficiant, quianne lus in scriptis supra nominatis copiosius tradatur. Er his autem, que iam dicta funt, facile intelligipotel, no modò supra commemoratos errores, verum enam ea falla dogmata, quæ iam recitabimus, redarguenda, repudianda & reijcienda esfe.

Quod dilectio nostra, seu bona opera, sint mentum vel causa nostræ coram Deo iustificationis: autextoto, aut saltem ex aliqua parte.

Quod homo bonis operibus suis se praparare de beat, vt dignus fiat applicatione & communications meritorum Christi.

Formalem nostram infitiam coram Deo effeinharentem nostram nouitatem seu charitatem.

Quòd iustiria fidei coram Deo duabus partibis constet: remissione peccatorum, & renouatione so Sanctificatione.

Fidem infrificare tantum initialiter, vel partialite, vel principaliter : & nouitatem vel charitatem nostram instificare etiam coram Deo, vel completine, vel minus principaliter.

Credentes coram Deo iustificari, vel coram Deo sustos este, simul & imputatione & inchoatione; vel partim imputatione iustitiæ Christi, partim inchoa tione noux obedientix.

Applicationem promissionis gratiz seri & sidecordis, & confessione oris, & reliquis virturibus.

Sed & hie error reijciendus est, cum doceturihominem alio modo, seu per aliquidaliud salvath quam perid, quo coramDeo I v s T I F I C A T V A ita vt fine operibus per solam quidem fiden corali

Deo

zteri

H

liaco

mpl

In E

fitta

os D

pilca

excl

prop

grat.

& gi

IVS

lent

i en

zter

per (

habi

imp

fitti

app

mur

del 1

cato

lam

Chr

Aug

tum omi

tate

0

elij ran-

it & am-

explica.

11 arricu-

atur, Ex

potel,

m etiam

rguenda,

meritum

ut ex to-

rare de

10atione

He inhz-

partibus

ione feu

tialiter.

em no-

tiue, ye

m Deo

ne: vel, inchea-

ide cor-

ur:ho-

VARI,

TVR

corani Deo

De instificemur : sed tamen absq; operibus salutem nemam consequi impossibile sit.

Hoc ideo falsum est, quia è diametro pugnat cum ido Pauli: Beatitudo hominis est, cui Deus sustitiam Roman.4. mputat, sine operibus. Et hoc est fundamentum Paumedisputationis, quòd eodem prorsus modo, & iumam, & salutem consequamur. Imò, quòd ec ipso, dim fide iustificamur, simul etiam adoptionem in filios Dei, & hæreditatem vitæ æternæ atq; salutem adipicamur. Eamq; ob causam Paulus particulas illas aclusiuas, idest, eiusmodi voces, quibus opera, & piopria merita protsus excluduntut, videlicet (ex gratia, fine operibus, & fimiles ) non minus conftanter a granter in articulo sal v.Tis, quam in articulo IVSTIFICATIONIS noftræ vrget.

Præterea, etiam disputatio illa de inhabitatione esentialis iustitiæ Dei in nobis, rectè declaranda est. Etemm Deus Pater, Filius, & Spiritus sanctus, (qui est merna & essentialis iustitia) per Fidem in electis, qui per Christum instificati, & cum Deo reconciliati funt, habitat: omnes enim verè pij funt templa Dei Patris, Fili, & Spiritus sancti : à quo etiam adrecte agendum impelluntur:) tamen hæc inhabitatio Dei non eft iumuailla fidei, de qua Paulus agit, eam q; iustitiam Def appellat: propter quam coram Deo iusti pronunciamur. Sedinhabitatio Dei lequitur antecedentem fidetuftitiam: quæ nihil aliud eft, quam remissio peccatorum, gratuita acceptatio peccatoris, propter loim obedientiam, & meritam perfectissimum vnius Christi.

Cum igitur in Ecclesijs nostris apud Theologos Augustanæ Confessionis extra controuersiam pontum sit : totam iustitiam nostram extra nos, & extra omnium hominum merita, opera, virtutes, atq; dignitatem quærendam, eam q; in tolo Domino nostro Ielu

Chutto

INT O

[D

delo

Etho

tra [

cole

Qua

qu:

80

non

R

0121

80

Pro

gion

tùn

dùn

dei

RE

abf

ore

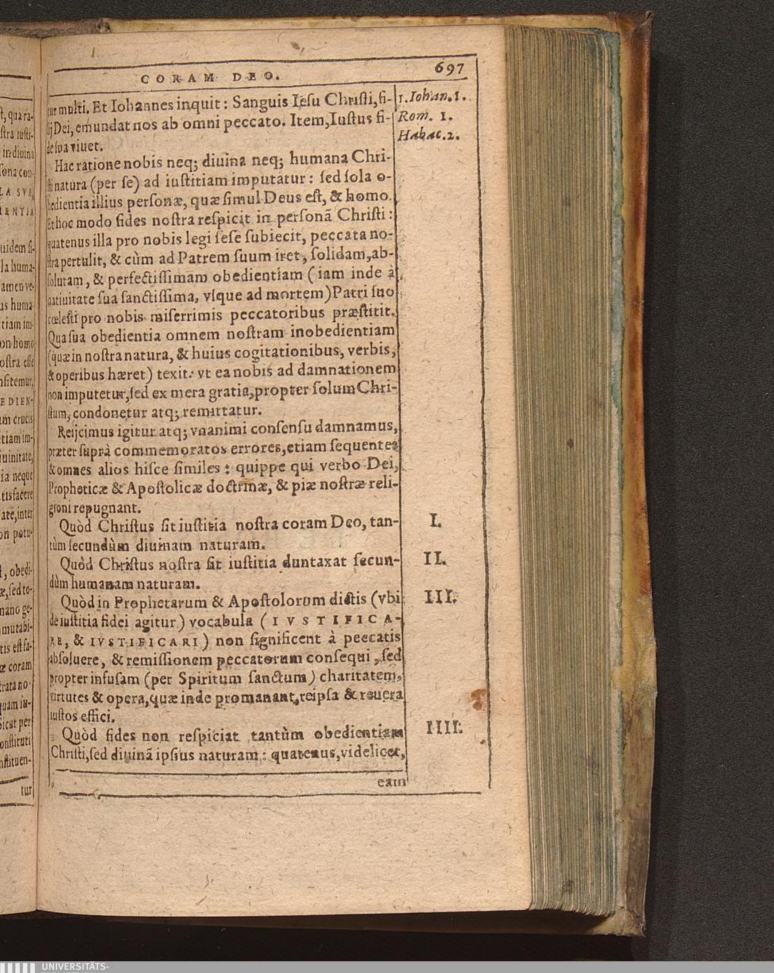
mft

Christo considere: dextrè considerandum est, quaratione Christus, in negocio instiscationis, nostra usta tia dicatur. Nempe, quò di institu a nostra neg; indinin neg; in humana natura, sed in tota ipsius personacon sistat: quippe qui vt De vs & homo in sola sva TOTA, ET PERFECTISSIMA OBEDIANTIA est nostra i v s TITIA.

Etiamfi enim Chriftus de Spiritu fancto quiden ine peccato conceptus & natus effet, & in solahum: nitate sua omnem institiam impleuisset, nec tamente rus & æternus Deus fuisset: talis tamen ipsius huma næ naturæ obedientia & pessio nobis ad institumim putari non poster. Et vicissim, fi filius Deinon homo factus effet, non posset sola diuina natura nostra de iustitia. Quare credimus, docemus, & constemus, quod tota ToTIVS personæ Christi OBEDIEN-TIA, quam ille Patri vsq; ad ignominiosissimam cous mortem, nostra causa, præstitit, nobis ad iustitaminputetur. Humana enim natura fola, fine dinintato æterno, omnipotenti Deo, neque obedientia neque passione, pro TOTIVS MVNDI peccatis satisfaction valuisset. Divinitas verò sola, sinè humanitate, inti Deum & nos, mediatoris partes implere non pott iffet.

Cum autem, vt suprà commemoratum est, obedentia illa Christi, non sit vnius dantaxat natura, sedtotius personæ, ideò ea est persectissima pro humano genere satisfactio & expiatio: qua æternæ & immutabili institiæ divinæ (quæ in lege reuelata est) satis est seum. Ea obedientia est illa nostra institia, que coram Deo valet, & in Euangelio reuelata seu monstratano bis est: qua sides nostra coram Deo nititur: quaminstitiam Deus sidei imputat, vt scriptum est: Sieut per inobedientiam voius hominis peccatores constituti sunt multi: ita per vnius obedientiam susti constitue.

Rom. S.



2 11

rect

tun

squ

& fa

mar I

(qu

quil

nece

non

fed

UOC

OCC nor

nun

bite

atio

defi

phi

tia

tun

COL

Ali

VI.

ea in nobis habitet & operetur: & quod perhencinhabitationem, nostra coram Deo peccata regantur.

Quod fides sit tales in obedientiam Christifiducia quæ existere & manere posiit in eiusmodi homine, qui non verè peenitentiam habeat, & qui caritate sit vacous, & in peccatis contra conscientiam perseueret.

Quod non Deus ipse, sed dona Dei duntaxatiner.

dentibus habitent.

Hos errores, hiso; fimiles: omnes vnanimiter rend. mus : quia verbo Dei clarissimo repugnant, Et per Dei gratiam constantes perseueramus in doctrina fincen. de iustificatione fider coram Deo: vt eain Augustani Confessione, eius q; Apologia perspicue propolita, ex-

plicata, & verbo Dei munita eit.

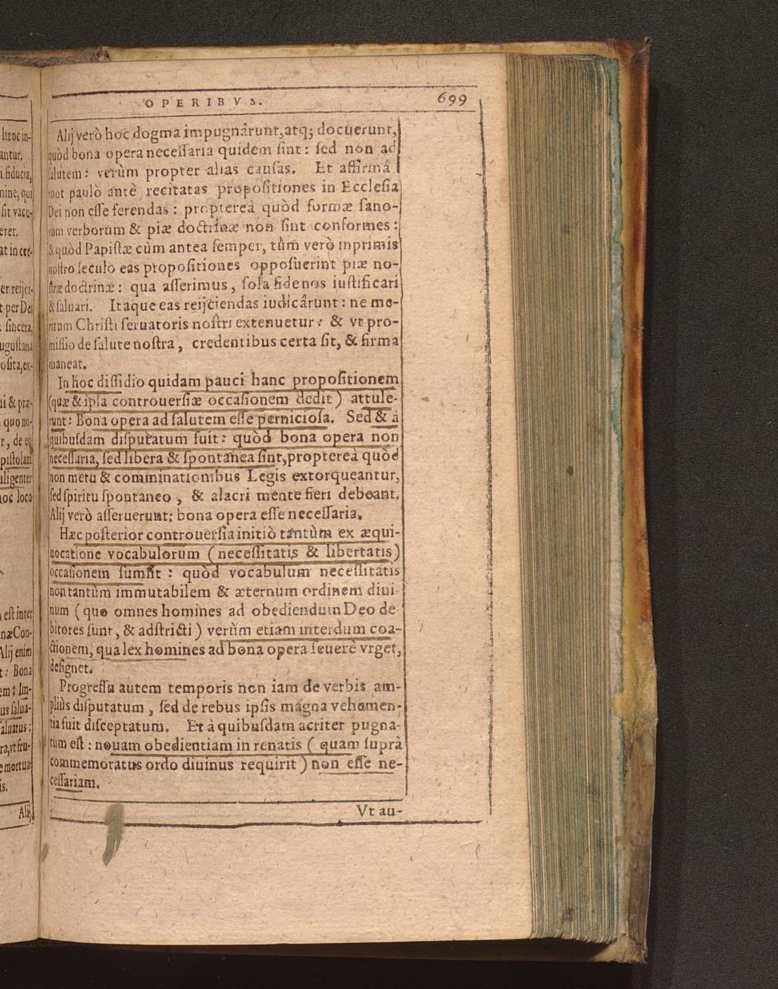
Quod prætered ad copiosiorem huius ardui &pracipui articuli iultificationis coram Dea (in quonoitra salus vertitur / explicationem requiritur, de a præclarum D. Lutheri commentarium in Epiltolan Pauli ad Galatas, ab vnoquoque confuli & diligentr legi monemus, ad quem breuitatis itudio, hoc loco nos referimus.

## IIII. DE BONIS OPE. RIBVS.



Is, s 1 D I v M porrò ortum est inter quosdam Theologos Augustana Confessionis, de bonis operibus. Alijenim has propositiones vsurparunt: Bona opera funt necessaria ad salutem; lm-& possibile est fine bonis operibusilus-

ri: Nemo vnquam sine bonis operibus est saluatus: Quandoquidem à verè credentibus bona operantructus fidei requirantur: & fides fine charitatemortus sit: etlamsi charitas non sit causanostræsalutis.



Chris

rcep

Qu

lacer

ofec

DES:

iD. P

ous fe

005 10

10, 8

dum

fcax,

opere

bona

Qui

no v

nat b

mftif

oppe

Rto

orga

piri

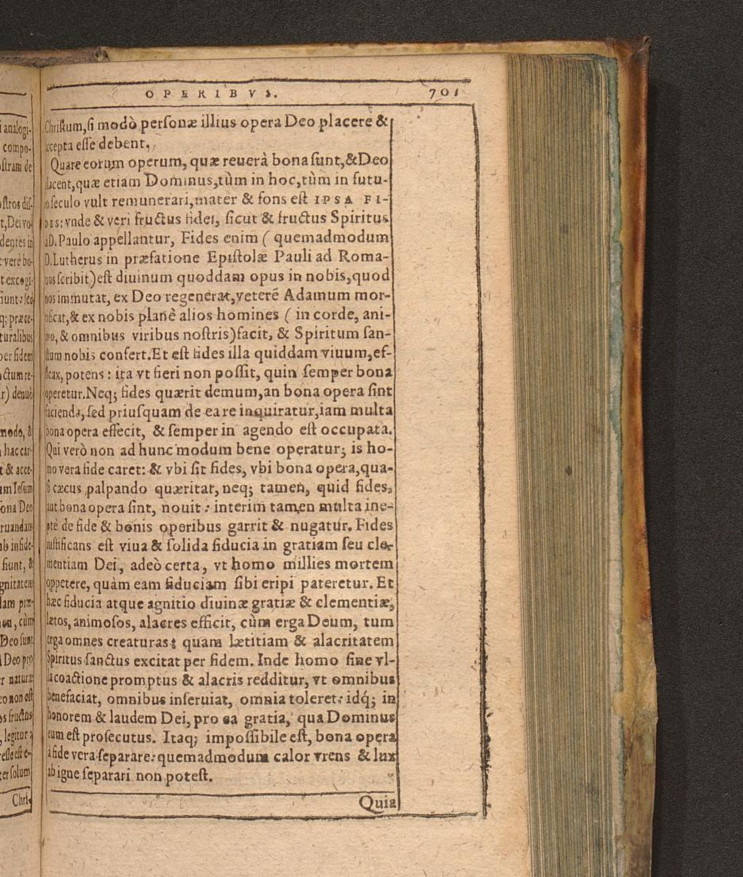
12co

Dene

non

afid

ab ig



UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

#,9

125 0

hiti.n

mand

tate)

lenta

trafu

lanea

tus at

ator

licite

berg

tate

tonf

2m r

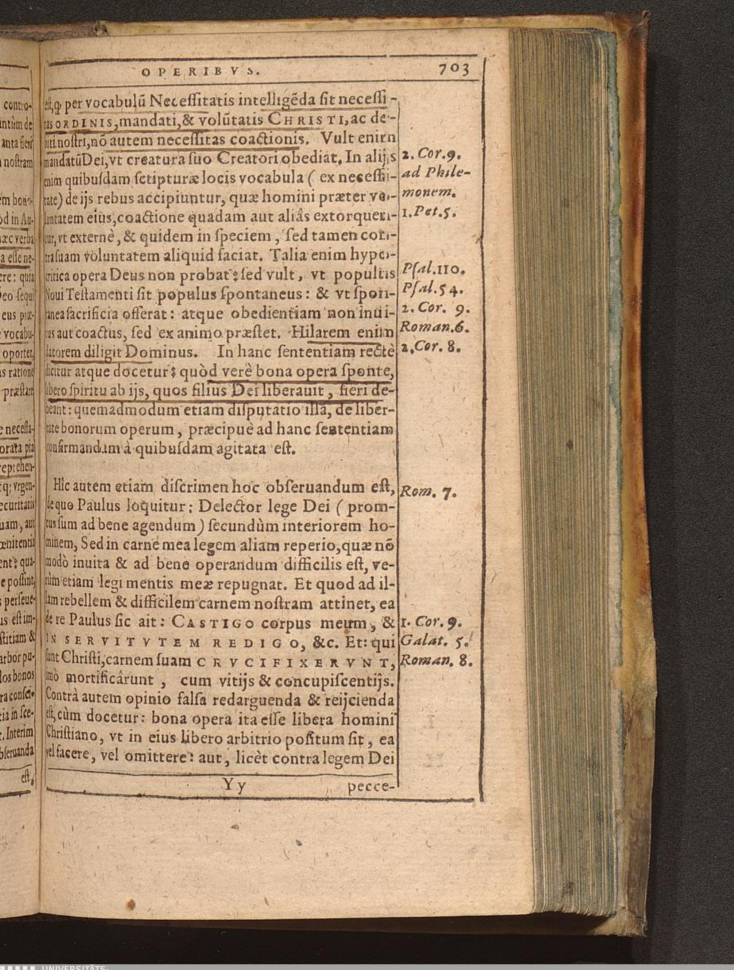
rel fa

Quia verò de hac re inter nostros non est controuersia, nolumus esse nunc prolixiores: sed tantim de ijs rebus, quæ in controuersiam venerunt, quanta ser potest, simplicitate & perspicuitate mentem nostram declarabimus.

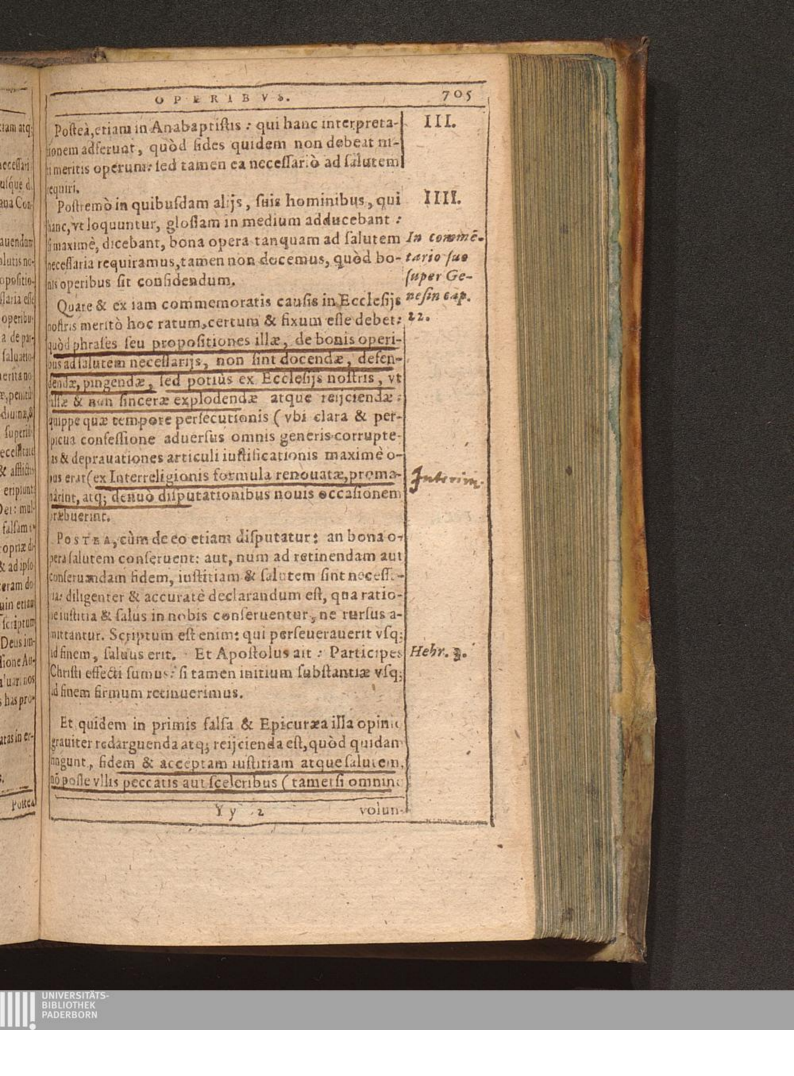
Quod igitur ad Necessitatem aut libertatem bono rum operum attinet, negari non potes, quòdin su gustana Consessione, ciusdem q; Apologia hacvern sape vsurpentur atq; repetantur; Bona opera essent cessaria: &, quòd necesse sit bona opera facere: qui necessariò sidem & reconciliationem cum Deo sequi debent: &, quòd necessariò ea opera, qua Deus pracepit, à nobis sint facienda. Sed & sacra litera vocabulis (necessitatis, necessarij, debiti, debemus, opostes, &c.) vtuntur, quoties de ijs rebus agunt, quas ratione mandati, ordinationis & voluntatis diuina prasur tenemur.

Quate propositiones ha (bona opera elle necelliria: & necesse esse, bene agere) in commemorata pia & genuina sententia, immeritò à quibusdam repicherduntur & reijciuntur. Hæ enim retinendæ atg; vrgendæ funt ad redarguendam atg; refutandam fecuntam Epicureæ opinionem, qua multi fidem mortuam, am perfuationem quandam vanam, quæ fine pontenti & bonis operibus est, pro vera fide falso habent? qui fi. scilicet, in vno eodemque corde simul stare postint vera fides, & malum propositum in peccatis perleut randi & progrediendi: quod tamen prorsus estunpossibile: aut, quasi aliquis veram fidem, initiam & falutem habere ac retinere valeat, etiamfiarborputrida & infrugifera sit maneatque, neque vllos bonos fructus ferat : imò, quamuis in peccatis contraconfeentiam persoueret, aut rursus destinata malitiam scelera priora relabatur. Hæc falsa & impiasunt, Interim tamé de hoc etia discrimine comonesactio observanda

Rom. 13. 1. Cor. s. Actor. 5. Iohan. 15. 1. Iohan. 4.



BONIS 704 peccetur, nihilominus tamen, fidem, Dei gianam ang fauorem retinere poste. ion DEINDE, cum doceturs Bona opera necessi um elle, ctiam hoc explicandum eft, quare, quibulque d causis ea fint necessaria: quæ causæ in Augustana Con fessione eius q; Apologia recitantur. Interim tamen deligenter in hoc negotio cauendan eft, nebona opera articulo Iustificationis & salutisnofiræ immilceantur. Propterea merito ha propositioals c nes reijeiuntur: bona opera fide ibus necessaineste ad falutem : ita vt impossibile fit, fine bonis openbu nof saluari:quia simpliciter pugnant cum doctrina de piquò ticulis exclubuis in articulo iuflificationis & falumo nis : quibus particulis D. Paulus opera & mentano ftra, ab articulo suft ficationis & faluris noftra, pentu exclusir, & omnia foli gratiæ atq; clementiæ duna, Christi merito adscripsit: quemadmodum supeni declarauimus. Et propositiones ille (de necessitat 15 8 bonorum operum ad salutem) perturbatis & affide 105 consciontijs veram Euangelij consolationem enplunt occasionem præbent dubitationi de gratia Dei: mil tis modis funt periculofæ: prælumtionem & fallimi pinionem de propria institia, & tiduciam propria 190 gnitatis confirmante à Papiffis acceptantur, & adiplo con rum malam caulam fulciendam (contra finceram do 125 Arinam de sola fide saluante) adducuntur. Quin enta ei formæ sanorum verborum repugnant: cum scipiur mit fit: Bearitudinem tantum effe hominis, cui Deus inid f putat iustitiam, fine operibus. Et in Confessione At-Rom. 4. Chi gustana Articulo sexto scriptum legimus: Saluar 1005 fine opere, sola FIDE. Sed & D. Lutherus has propositiones reiecit atq; damnauit: Primo quidem in falfis Apostolis, qui Galatsinesgra I. noi rorem induxerant. Deinde in Papistis, multis admodum locis. II. LOHE?



C

libi

icet

2PP1

pera

con E

linc

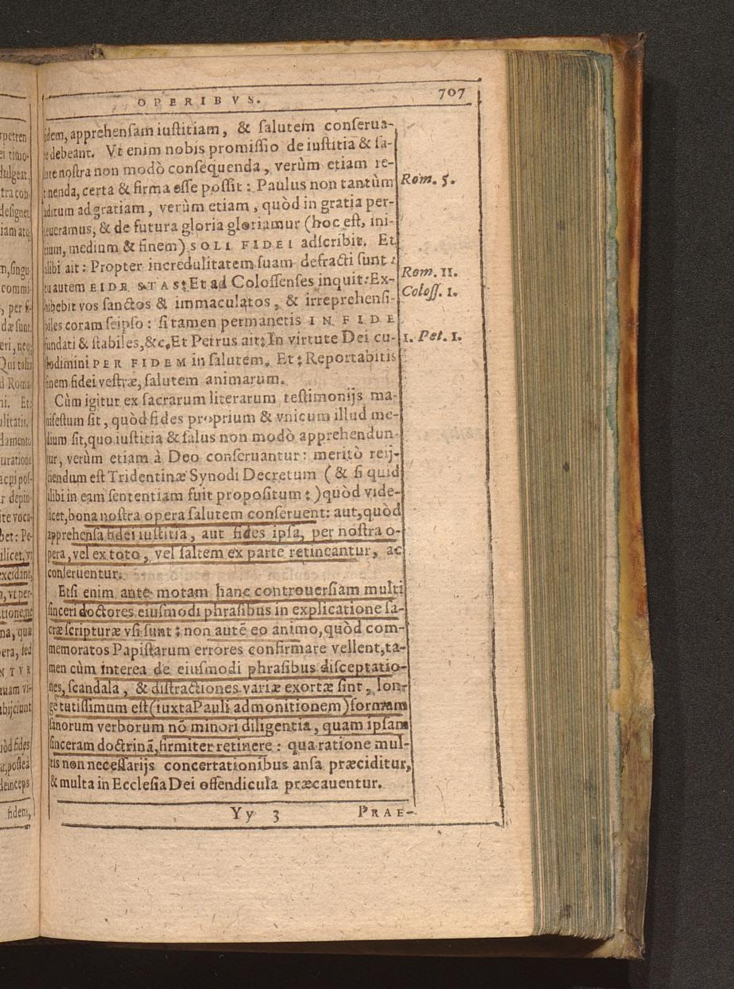
mer

mer

nes,

fanc

line tis 1



PRAETEREA, quod ad prophtionem illamannet: Bona opera ad salutem esse perniciosa; sentemam nostram perspicue exponemus. Si quis bona operarticulo iustificationis immiscere, iustitiamsuam, au siduciam salutis suzin ea reponere, gratia Deijs promereri, & per ea salutem consequi velit: respondemus, non quidem nos, sed D. Paulus ipse, idq; tenti repetit: quòd tali homini opera sua nontantim sinutilia, atq; ad salutem impedimento e verum enim pernitiosa sint. Culpa tamen non est bonorum operar per se, sed vanz siduciz, que contra expressum Davabum in opera collocatur.

Inde tamen haudquaquam consequitur, quòdim pliciter, & nudè asserce liceat; Bona opera eredenibus ad salutem esse pernicrosa Bona enim opera in credin tibus (cùm propter veras causas fiunt, & ad verosines, ficuti ea Deus à renatis exigit, referuntur) indica sunt atternæ salutis. Siquidem hæc est voluntas, & hoc expressum Dei mandatum, vt credentes bona opera faciant: quæ Spiritus sanctus in credentibus opertur: caque Deus Pater, propter Christiam accopta & grata habet, & præclara ilks præmia, huius & sunta

tijs

res

tro

pe

ve

tia

In

pe

25

vitæ, promittit.

Eam ob causam etiam paulò antè commemorat propositio in Ecclessis nostres reprehenditur & rejutur, proptereà, quò dita nudè viurpata, salsaes, sa offendiculi plena: qua disciplina & morum hosella sabesactantur, dissolut e verò & Epicure e ser ente in nua aperitur, & consirmatur. Ab ea enim te, que ilcui ad anim e sue salut é pernitio sa creditur, absendum & caucindum esse onines indicant.

Cum verò Christiani à bonis operibus non deterrendi, sed potius quam dil gentissime ad ea adhorundi fint: prosectò nuda uta propositio in Ecclesia Christi co erari non potest, nec desendenda est.



Edt

airu

Pan

fem

pon

nite

110 (

pece

1012

Ken

turb

tio 8

ne C

plere

Chr

let e

mne ira d

dem

gnit

deprehenditur, inde adeò illud exortum esse, quòd vocabulum Euangelij non semper in vna eademous fignificatione accipiatur: fed duobus modis, tumin facris literis, tum in veterum ac neotericorum cintu vsurpetur& accipiatur. Vno enim modo totam Chri ici doctrinam fignificat, quam ministerio suo inhisterris proposuit, & in nquo testamento proponencian præcepit, & hac ratione Christus Legis explication nem & annunciationem clementiæ & gratia Dei pt tris fui coelestis est complexus, sicut Marciprimoliptum est : Initium Euangelij Iefu Christi, filij Dei, &c. Et paulo post: capita totius doctrinæ cœletis przepua recitantur: videlicet, poenitentia & remissioper catorum. Ad eundem modum, cum Christus polite furrectionem fuam Apostolis præciperet, vt prædice rent Euangelion in vniuerfo terrarum orbe, tousis ctunæ luæ lummam breuislimis comprehendit, in quiens: Sic scriptum est, & sic oportebat Christian pati, & refurgere à mortuis tertia die: & pradicina nomine eius poenitentiam & remissione peccatona, in omnes gentes. Et sic etiam Paulus totam juamdoctrinam vocat, Euangelion: fummam aurem iuadoctrinæ diftribuit in hæc duo præcipua capita: in prenitentiam erga Deum, & fidem in Christum. Et mino sensu generalis illa definitio Euangelij (cum lucacipitur, & extra discrimen Legis & Euangelij vlurpi tur) vera est, cum dicit: Euangelion est concio depanitentia,& de remissione peccatora. Erenim lohmas Baptista, Christus, & Apostoli prædicationelua ipr nitentia funt exorfi : & ita non tantum promilhonem illam dulcissimam de imensa Dei gratia, atq; pectuorum remissione, proposuerunt : verum etiam legen Dei explicuerunt atque vrserunt. Deinde vocabum Euangelij in alia, & quidem proprijstima suasimus tione vsurpatur: & tum non concioné de pœntenta,

Marc, I.

Marc. 16.

LBC. 24.

Ador 20.

tentibus peccatoribus offert, qui per concionem leperterriti & prostrati erant. Euangelion enim remilionem peccatorum non securis mentibus, sed perlubatis, & verè ponitentibus annunciat. Et ne contri-10 & terrores legis in desperationem vertantur, opus

conversionem ad Deum non sufficit, si non sides in

Christum accedat: cuius meritum dulcifiima & con-

olationis plena Euangelij doctrina, omnibus refipi-

et prædicatione Euangelij, vt fit pænitentia ad salute. Cum enim nuda illa Legis prædicatio (fine mentione Christi) aut inflatos hypocritas efficiat, qui sibi imaginantur, quod Legem externis operibus suis imlere valeant, aut homines ad desperationem adigat, Christus Legem in manus suas sumit, eam q; spirituali- Matth. 9.

rexplicat, & fic iram suam de coelo reuelat, super o- Rom. 1.7. memimpietatem hominum, & ostendit, quanta sit adiuina. Ea ratione ad legem illi ablegantur, vt ex ea

demum recte peccata sua agnoscere discant: quam amitionem peccatorum Moises nunquam ab illis ex-

2. Cor. 5.

torque-

elle, quòd

eademque

is, tumin

am lempts

tam Chris in his ter-

ponendam

explicatio-

æ Dei pa-

orimo mi-

11 Dei, &c.

itis praci-

niffito pet-

us pourt-

t prædica-

totius de-

endit, in-

Christian

ædican 10

ccatoma,

fuam do-

n lux do-

a: in por-

Etinhod

m latèac-

lij vlurpaio de pæ-

Iohannes

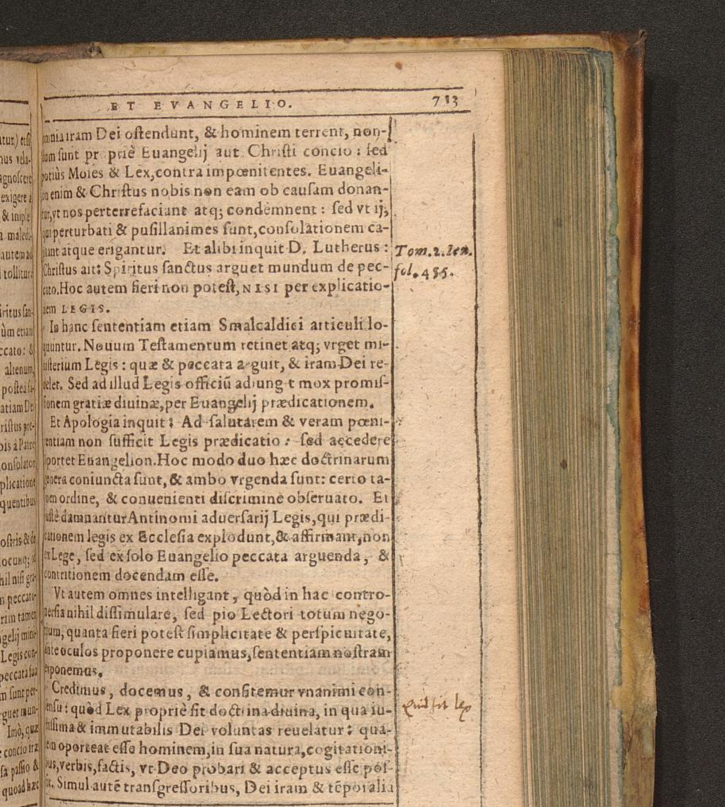
lua a por

nissionem

peccatoim Legent

OCADALUM.

a figuincarnitentia,



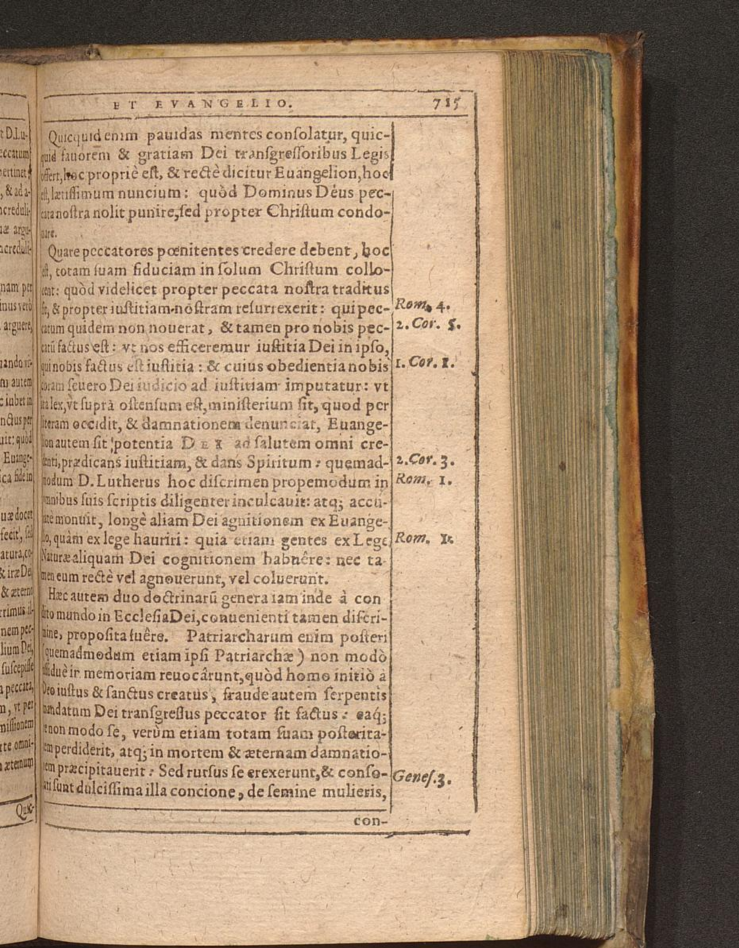
t jue

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

OMAI

Qu

Qu



Pfal.1. 119.

nouam obedientiam, seu bona opera (in quibusambulare oporteat ) ex lege discant ; aut, vt doctrinade bonis operibus ex lege depromatur vel vrgeatur,quandoquidem per Filium Dei libertati restituti, & iamsicti fint templa Spiritus fancti, & propterea liberi, pe rinde ac Sol absq; alieno impulfu, sponte curlumiuum naturalem conficit: ita enim & renatos lualponre, instinctu & impulsu Spiritus sancti, ea agere, que Deus ab ipfis requirat. Alij verò docuere: etiamfivere credentes Spiritu Dei reuerà agantur, & hac ratione secundum interiorem hominem, libero & spontanto spiritu voluntatem Dei faciant; tamen Spiritum sactum, scripta lege ad do ctrinam ipsorum vti solere,qui etiam recte credentes informentur, &dilcant, Deono este seruiendum iuxta ipsorum cogitationes aut opinones, sed iuxta scriptam legem, & verbum eius reuels tum. Illud enim certissimam esle regulam & norman, ad quam vita, secundum immutabilem voluntatem Dei, sit piè instituenda.

Ad declarandam igitur & componendam hancelle sensionem, credimus, docemus, & consitemur vanimiter, quòd etsi credentes & ad Deum verè connentate; iustificati, liberati sunt à MALEDICTIONE le gis, ita quidem vt ea ratione iam liberi dicantur rame in lege diuina quotidie exercere se debeant, vt scripti est: Beatus, qui lege Domini delectatur, & in lege eins meditatur die ac nocte. Est enim lex Dei instarspecul limpidissimi, in quo voluntas Dei, & que ipsi placent, perspicuè oculis nostris proponuntur: igitur ea credentibus semper inculcanda, & apud eos dingenter à

assiduè est vrgenda.

Etsi enim iusto lex non est posita (vt' Apostolus testatur) sed iniustis: hoc tamen non ita nudè accipiendum est, quasi iustis sine lege vinere liceat. Lexenim dinina cordibus ipsorum inscripta est. Et quidem

Primo

rimo

ex da

gitur

quod l

unt, H

nitis, C

quiden

delecti

anten

naqui

inbu

eat il

eranc

itu, f

lut in

iem D

ua al

conor

dimen

emel

Angel

tiam p

At

pletit

noua

obedi

no ad

dum

mu r

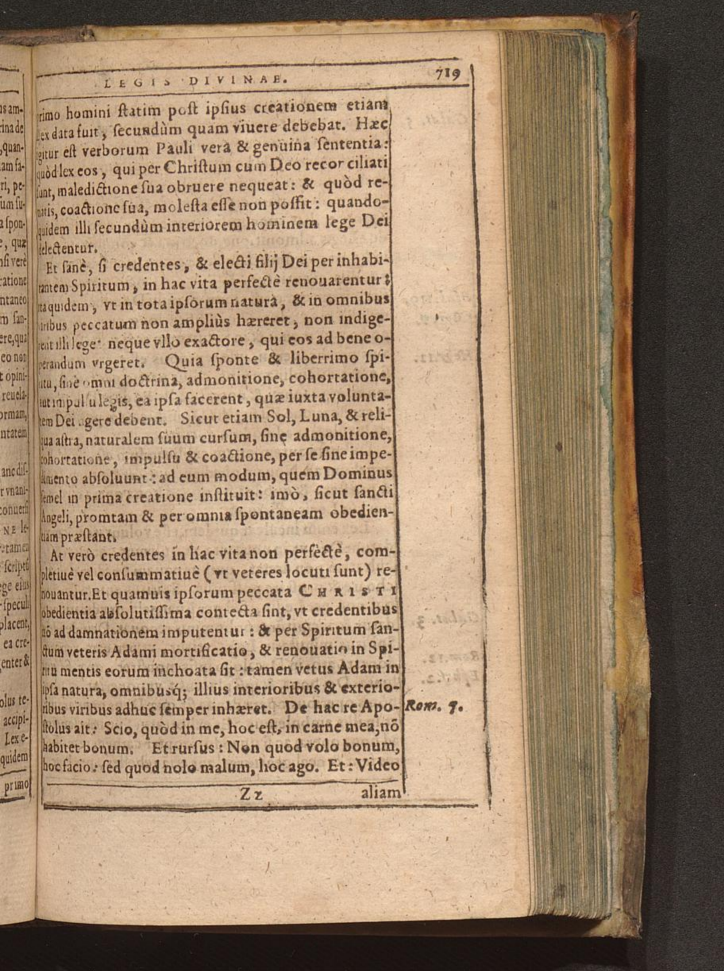
pfa 1

nbus

ltolu

habi

hoc:



720 TERTIO altam legem in membris meis, repugnantem leg menos arg Galat. 5. tis meæ & captinantem me in lege peccati. Item, Caro concupifeir aduerfue spiritum: Spiritus autem adeduc1 uersus carnem. Hæc autem sibi inuicem aduersantur. untin vt non quacunq; vultis, illa faciatis, nterip Eam ob causara credentes, electi, & renati flij De jum ( (propter illas concupifcentias carnis) non modo affixccat dua Legis admonitione, doctrina, & comminationibus itt, qui indigent, verum etiam fæpe castigationibus, viveter mnis fo mus illis excutiatur, & Spiritui fancto obtemperent, dum, ficut scriptum est. Bonum est mili Domine, quodhu-Pfal. 119. milialti me,vt discerem iustificationes tuas, Et: Call 1.Cor. 9. go corpus meum, & in feruitutem redigo, ne fortecum alijs prædicauerim, ipse reprobus efficiar. Et: Quò thr & Hebr.12. fi extra disciplinam estis, cuius participes factifunto mnes: ergo spurij, & non filij estis. Ea de re D.Luthen in explicatione Euangelij Dominicæ 19. post Trinita tis luculenter admodum docuit. Distincte autem etiam explicandum est, quid Euangelium ad Nouam obedientiam credentium facial & præftet: & quodnam (quoad bona opera credent um) fit Legis officium. Lex enim inculcat quidem, effe voluntatem&man datum Dei, vt in noua vita ambulemus: at vires & is cultatem non donat, quibus nouam obedientiamin choare & præstare possimus. Spiritus autem sanctus, qui non per Legis, sed per Euangelij prædicationen Galat. 3. datur & accipitur, cor hominis renouat. Deinde iden Spiritus ministerio Legis veitur, ve per cam renatos Rom.Y2. doceat, atq; in Decalogo ipfis monstret, qua sit voluntas Dei bona, & ipfi placens : vt nouerint, quibus Ephel. 2. bonis operibus opera danda sit, quæ Deus præparauit, vt in illis ambulemus. Et exhortatur Spiritus sandus ad bona opera: ac si quando propter carnem remilio res funt & negligentiores, aut etia iebelles, perlegen

11n 171

aeltp

es del

incto

ation

Vt

ideiu

egis

que c

At, qu

ALL

4441

LEG

videli

banne

tiam

unt2

natti

pera.

data:

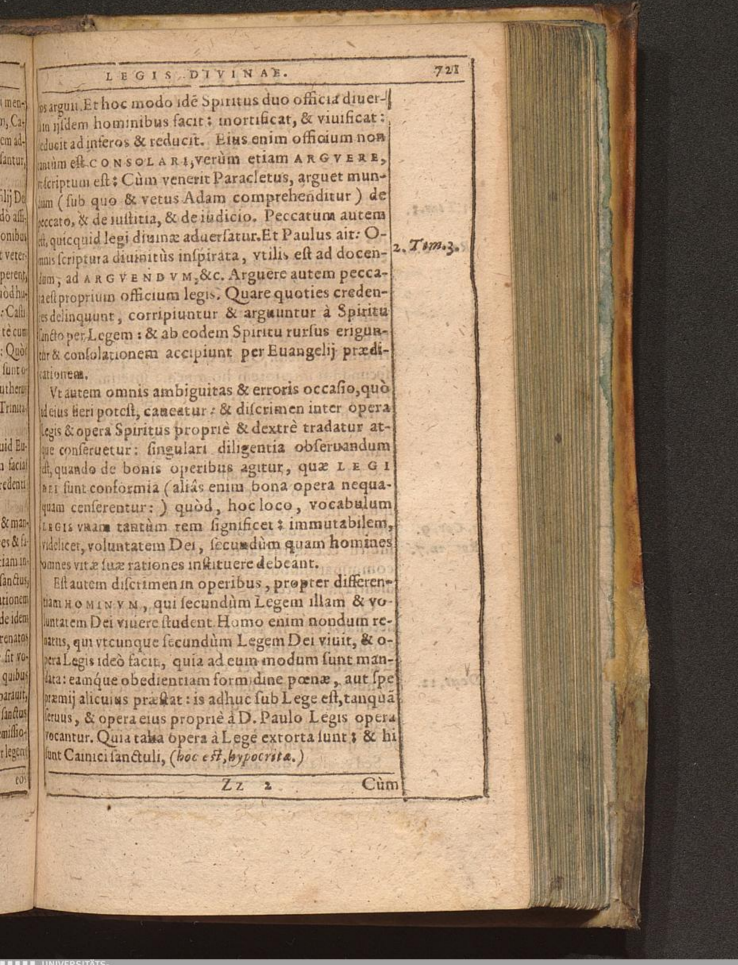
ngin

lerut

Yoca

lunt

El



phorun

meda

lopera

medenti

nimul

winia ir

reffe:

h:Etfi

utificat

noona

Mt: & c

Ragnol

um cuc

dum cu

bectu t

Quo

entiur

arens

int, ho

puram

tiam re

gelion

cepta e

phon

pla pe

gis per

pera ip

Christ

diose

mo pr

quater

1, In

dantu

Vet

ontu

Cum autem homo per Spiritum sanctum frenatus at que à Lege, hoc est, à coactione Leges, liberatus est, iamque Spiritu Dei agitur: tum secuadum immutabilem Dei voluntatem in Lege renelatam, viuit: & omnia, quatenus renatus est, libero & promtospiriu agit. Et talia opera propriènon sunt appellanda, Opera legis, sed opera & sructus spiritus: aut, vt D. Paulus ea vocat, dicuntur, Lex mentis, & Lex Christi Hierim homines non amplius sub lege sunt, sed sub gratia: vt idem Apostolus testatur.

Cùm autem credentes in hac vita non plenè renouentur, sed vetus Adam ipsis, vsq; ad extremum spiritum adhæreat: manet etiam in illis lucta inter Spiritum & carnem. Quare delectantur quidem lege De, socundum interiorem hominem: interim tamen le illa, quæ est in membris eorum, legi mentis repugna Vnde sit, vt nunquam quidem sine lege, & tamennon sub lege, sed in lege sint, secundum legem Domini viuant & ambulent: & tamen bona operanon ex co-

ACTIONE legis faciant.

Quod verò ad veterem Adamum attinet, quin ipfis adhuc hæret: ille non modò Lege, verùm etiam pænis vrgendus & cohercendus est: & tamenomna inuitus & coastus facit: non minus qu'am impij, qui comminationibus Legis vrgentur, & in ossicio & obedientia inuiti vrcunq; retinentur.

Quin etiam legis doctrina hoc nomine credentibus necessaria est: ne propria quadam sanctimonia religiosum vitæ genus de suo ingenio excogitent, & sub prætextu Spiritus Dei electritios cultus sine verbo & mandato Dei, instituant. De qua resic scriptum est: Non facietis singuli, quod sibi rectum videtur, & c. Quod præcipio tibi, hoc tantum facito Dominomeg; addas quicquam, nec minuas.

Sed & aliam ob causam do Arina legis in exercto

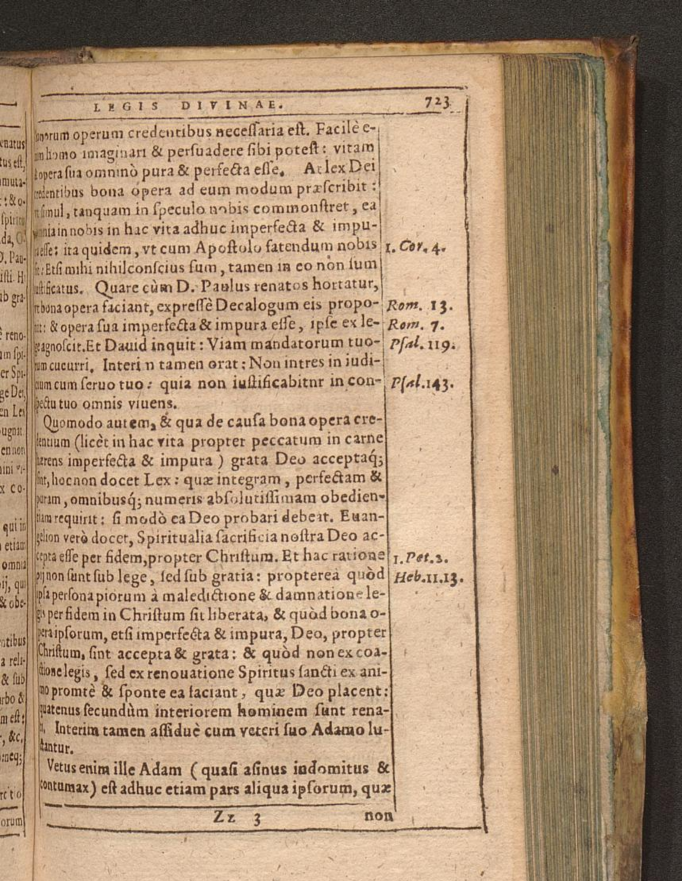
boporum

1.TIm. 1.

Ram. 6.8.

1. Cor. 9. Roman.7.

Dent, 12.



non modò legis doctrina, exhortationibus, impulsus, comminationibus, veròm etiam (quasi suste) plags & pœnis cohercenda, in obedientiam Christi cigendi est: donec carnem peccati prorsus exuamus, & homo persectè in beata illa resurrectione renouetur. Tum ve rò nec doctrina, nec comminationibus & reprehenso nibus legis, denique ne Euangelij quidem prædicatione indigebit: hæc enim ad hanc mortalem duntaxa & impersectam vitam spectant. Sed quemadmodum Dominum facie ad faciem intuebuntur: ita virintem habitantis Spiritus Dei, sponte, sine vlla coactione absque omni impedimento, puri prorsus & persest, maximo cum gaudio voluntatem Patris colestis sucent: & in Deo, in omnem æternitatem, sætabumur.

Quare reijcimus & damnamus, vt errorem pemciosum, qui Christianam disciplinam soluit & ver pietati aduersatur: cum docetur, quòd Lex (comodo, qui supra explicatus est) non apud pios & croenres, sed tantum apud insideles, impies & impænien-

tes vrgenda fit.

## DE COENA DOMINIA

VAMVIS fortasse quibusdam viden possit, declarationem articuli de sacra Cæna, huic scripto inserendam non suisse: in quo eos duntaxat articulos, qui consessione de la consessione della conse

onis in controuersiam venerunt, declarandos suscipimus, & verò manifestum sir, Sacramentarios iamolim, (cùm Consessio Augustana Anno Domini 1530, primum conscriberetur & Imperatori exhiberetu) per nitùs ab ea alienos susse, atque talem eo tempore secessionem secuste, ve peculiarem er de re Consesso.

ncu

em est

Theolo

effron

(cann)

led par

& con

Confe

inalie

deprat

in hou

Conte

genui

Confe

mus.

quide

12mu

delite

verbo

bi cau

Sta

ous (

do f

INIT

ulfu,&

agis &

genda

homo

um ve-

hensio-

icatio-

intaxai

nodum

entem-

ctione

erfett,

tis faci-

petni-

& vera

eo mo-

creden-

eeniten-

11.

Aiden

de facra

non fu-

onfelli-

fulcipi-

m olim,

o. pri-

ir) pe-

empore

nfellio-

bicaueant.

ntur.

nalienam sententiam pertrahere, eam q; hoe modo leprauare nituntur: facere non potumus, quin etiam nhoc scripto veritati coelesti pia & sincera nostra Coniestione testimonium perhiberemus, & veram ac tenuinam tam verborum Christi, quam Augustanas Consessionis sententiam, de hoc negotio, repeteremus. Agnoscimus enim, nostri ossi esse, ve (quantum quidem in nobis est) piam & sinceram doctrinam lanc, per gratiam Dei, etiam ad posteritatem transmitame, per gratiam Dei, etiam ad posteritatem transmitamens: & auditores nostros alios q; pios homines si-

eliter admoneamus, vr à pestilenti errore illo (qui &

terbo Dei & Augustanæ Confessioni repugnat, ac dudum aliquoties damnatus est ) qu'am diligentissim è si-

Status controuersie, que est inter nos & Sacramentarios, in negocio Cæna Dominica.

The Sacramentarij quidă în eo elaborant, vt quam proxime verbis ad Augustanam Confessionem accedant, & nostrarum Ecclesiarum formas loquentivsurpent: ac fatentur, quòd în Cœna Domini corpus Christi vere à sidelibus accipiatur: attamen, quanto serio vrgentur, vt sententiam suam ingenue, apette, & perspicue, prositeantur, tum vno ore ormes aimum suum declarant, quòd credant, verum &

Zz 4

lub-

725

substantiale Christi corpus, eiusq, sangumem a bensdicto pane & vino, in Coena facra, tanto locoruminteruallo abelle, quanto fummum colum ab infina terra diftet. Hæc enim funt ipforum verba: Abelle Christi corpus & sanguinem a fignis tanto internallo dicimus: quanto abest terra ab altissimis celis, Quire cum de præsentia corporis & sanguinis Christin Congloquentur, non volunt ea interris adeffe, nifi respectu fidei nostræ: hoc est, fidem nostram dicunt per visibilia symbola, perinde vt per verbum pradicatum, commonefieri & excitari : vt sele attollat, atque omnes cœlos transcendat: & hoc modo præiens, in cœlo corpus Christi, eiusq; sanguinem (imò ipsum Christum, cum omnibus beneficijs suis ) vere & subitantialiter, fed tamen SPIRITVALITER TAN-TVM sumat, coq; fruatur. Sentiunt enim, vt panis & vinum hic funt in terris, & non in colo; ita comus Christi iam in cœlis esle, & non in terra: quarein Cana Domini nihil alind ore fumi, quam panem & vinum.

Ac initio quide cum hæc controuersia orta susset, singebant, Cænam Domini esse tantum externumsignum professionis, quo Christiani ab alijs hominibus discernerentur: & in eo Sacramento nihil nisi panem & vinum (absentis videlicet corporis Christi nuda symbola) exhiberi. At cum intelligerent, hoc igmenti nihil profess coloris habere, neq; consistere posse, caperunt sateri, Dominum nostrum lesum Christum m sacra Cæna sua verè præsente esse, per communicacionem Idiomatu: hoc est, tantummodo secundum diurnam suam naturam: sed non suo corpore & sanguine.

Posted etiamsi verbis Christi grauiter vigebantur, vt præsentiam corporis Christi in sacra Cœna saen cogerentur: id tamen aliter non intellexerunt, & declararunt, quam quod spiritualem tantum prasentiam crederent: hoc est, quod Christus tantum vinutis,

opera

operat

artici

quiy

Spiritt

Lquo

Qu

magni

rum a

entire

lantia

turem

entia

deng;

kveri

ritual

Ve

HOC

ecun

gurat

diud

Etvo

eft, fig

tame

tum i

mode

ignis

in ter

henfi

pane

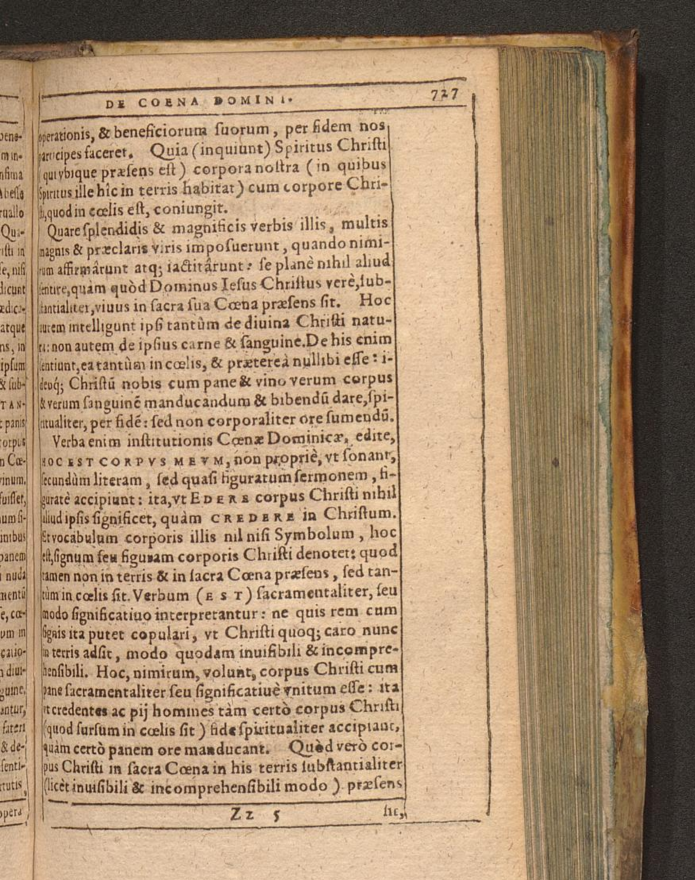
it cre

quo

quan

pus (

(lice



UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN sir, & vna cum pane benedieto, ore, etiam ab hypocritis, & nomine duntaxat Christianus, sumatur, id solent quasi horrendam blasphemiam damnare & execrati.

Contra verò de Cœna Domini in Confessione Augustana, ex verbo Dei sie docetur: Verum corpus & fanguinem Christiyvere, sub specie panis & vini, in sacra Domini Cœna præsentia esle, distribui & sum: seus autem docentes, improbari. His postremis verbis Sacramentariorum error perspicue reijeitur: qui co ipso tempore Augusta peculiarem Confessionem obtulerunt : quæ veram & substantialem corporis & sanguinis Christi præsentiam in Sacramento Cœnæ, interis administratæ idcireo negabat, quia Christus ascendifet in colos. Pia etiam nostra de hac re sententiain Minore D. Lutheri Catechilmo perspicue sequentibus verbis expressa est. Sacramentum altaris est verum corpus & verus sanguis Domini nostri Iesu Christi: lub pane & vino nobis Christianis ad manducandum &bibendum à Christo ipso institutum. Luculentins etiamnum hæc ipla sententia nostra in Apologia non modò declaratur, verum etiam illustri dicto Pauli 1. Corinth. 10. & testimonio Cyrilli confirmatur hisceverbis : Decimus articulus approbatus est: in quo confitemur, nos sentire, quod in Coene Domini vere & Substantialiter adfint, corpus & sanguis Christi: &verè exhibeantur eum illis rebus, quæ videntur, pane & vino: his qui Sacramentum accipiunt. Cum enim Paulus dicat : Panem quem frangimus, communicationem corporis CHRISTI esse, &c. sequeretur, panem non corporis, sed Spiritus Christi participationem effe, si non ipsum Christi corpus, sed duntaxat Spiritus sanctus vere præsens esset. Et compenmus, non tantum Romanam Ecclessam affirmare corporalem Christi præsentiam : sed idem & nunc sentire, & olim etiam sensisse Græcam Ecclesiam. Sed &ibidem

ex Cy-1

ex Cy

corpor

als in I

Mion

deliar

Witte

Conce

cos,&

fript.

Theol

Au

concle

crame

Co

fare d

unt &

Heffe

it qu

lentiu

em al

tamer

corpu

adelle

tum 1

in pre

elle c

D

facta

gnita

ut Pa

tum.

potr:

Voi f

tales

Poll

Cr1-

ent

11.

Au-

18 &

acra

ecus

Sa-

1plo

ule-

gui-

erris

ndil-

ibus

cor-

8c bi-

12m-

mo-Co-

-15y c

con-

& ve-

ne &

enim

nica-

etur,

cipa-

taxat

mus,

pora-

e, &

idem

er Cyrillo testimonium adducitur, Christum etiam, corporaliter in sacra Cœna communicatione suz carus in nobis habitare.

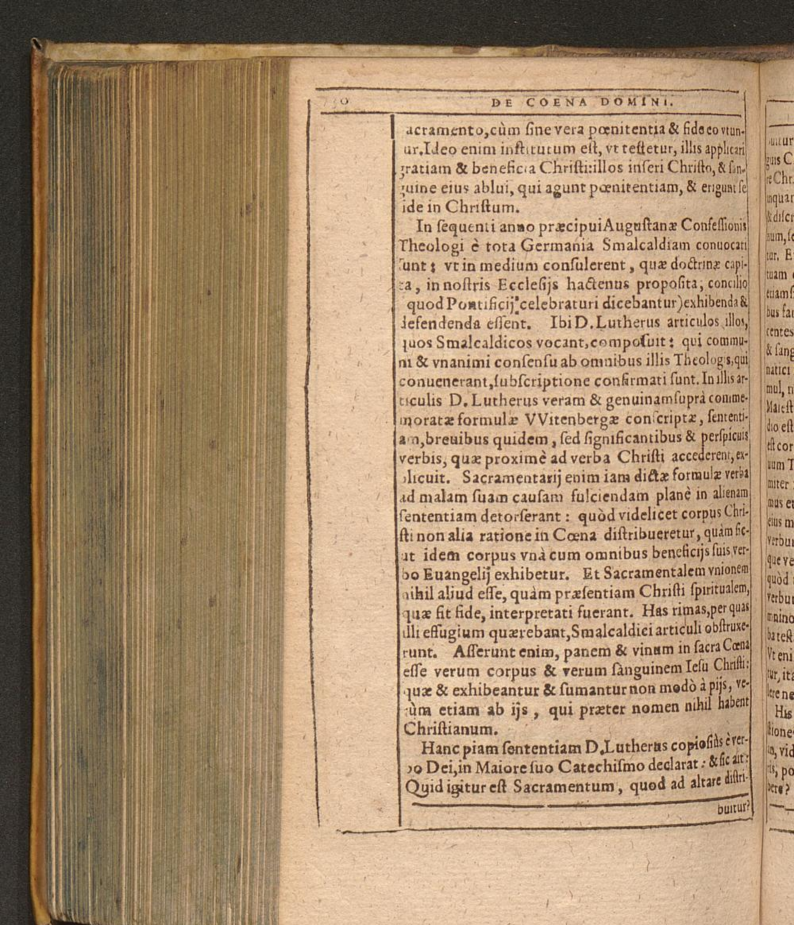
Poltea cum illi, qui Augustæ peculiarem suam conissionem de hoc articulo obtulerant, nostrarum Ecdesiarum Confessionem approbare velle viderentur,
Wittenbergæ Anno Domini 1536. formula quædam
Concordiæ (quam nunc recitabimus) inter Saxonicos, & superioris Germamæ quosdam Theologos, constripta, & D. Mart. Lutheri, aliorum q; (viriusq; partis)
Theologoru subscriptione approbata est. Ea sic habei:

Audiumus Bucerum explicantem fuam & aliorum concionatorum, qui vnà adfuerunt, sententiam de Satramento corporis & sanguinis Christi, hoc modo:

Confitentur, iuxta verba Irenæi, Eucharistiam constreduabus rebus, terrena & cœsessi. Proinde ienti
int & docent, cum pane & vino, verè & substantialiter
iseste, exhiberi & sumi corpus & sanguinem Christi.
it quanquam negant sieri Transsubstantiationem, naci
entunt sieri localem inclusionem in pane, aut durabiemaliquam coniunctionem extra vsum Sacramenti;
tamen concedunt, sacramentan vnione panem esse
torpus Christi: hoe est, porrecto pane sentiunt simul
utesse & verè exhiberi corpus Christi. Na extra vsum,
tum reponirur, aut asseruatur in pixide, aut ostenditur
in processionibus, vt sit apud Papistas, sentiunt non adesse corpus Christi.

Deinde hanc institutionem Sacramenti à Christo istams sensuant valere in Ecclesia: nec pendère ex dispitate vel indignitate Ministri & sumentis. Quate sicut Paulus ait, etiam indignos mandacare Sacramentum: ita sentium, corpus Christi & sanguinem verè porrigietiam indignis : & indignos vorè illa sumere: voi seruantur verba, & institutio C H R I S T I: Sed tales sumunt ad sudicium, vt Paulus ait; quia abututur

Sacra-



un-

Cari

fan-

at fe

onis

C2t1

api-

cilio

da &

llos,

mu-

,qui

s ar-

ıme-

enti-

1CHIS

, ex-

erba

nam

hri-

n fic-

ver-

nem

ilem,

quas

uxe-

œn2

rifti:

, Ve-

bent

ver-

alt:

iltri-

itur?

unur? Respondetur: Est verum corpus & verus sanons Christi, in, & Sub pane & vino: quæ edere & bibe-Christiverbo iubemur. Et pest aliqua: Verbum Dei, nquam, illud ett, quod hoc facramentum constituit, kdilcrimen facit, vt non lit merus panis & merum vinum, led vt hæc Christi corpus & sanguis fint & dicanur. Et post pauca: Hoc Christi verbo conscientiam mam confirmare, & intrepido animo dicere potes: mamfi decem Diabolorum myriades, vna cum omnibus fanaticis doctoribus irruentes mihi obijciant, ditentes: quomodo panis & vinum poflunt effe corpus & languis Christi; tamen certò scio, quòd omnes famuci spiritus, & do tissimi quiq; homines, omnes simul, non tantum fapientiæ habeant, quantum diuina Maieltas vel in minimo digitulo habet. Hic verò in medio elt Christi verbum expressum : Accipite, edite, hoc theorpus meam: Bibite exhacomnes, hocest Noum Teltamentum in meo languine. Huic verbo firmiter infiltimus: hic tuto manebimus; & expectabimus euentum, an IPSVM vincere, & institutionem eus mutare valeant. Hoc quidem verum est, quando Yerbum Dei ab hoc sacramento remoueris: aut absque verbo diuino sacramentum considerare volueris: quod tum præter panem & vinum nihil habeas. At fi ferbum cum Sacramento retineatur: vt fieri omaino conuenit: tum Sacramentum illud (vt ipla verbatekantur) reuerà est coi pus & sanguis Iesu Christi. Vt enim Christus ore suo de hoc Sacramento loqui-W, ita res veriffime habet : 1 P s E enim mentiri & fal- Tit. 1. tre nelcit.

His fundamentis iactis, facile est respondere, ad quælones multas, quæ hoc seculo plurimum agitantur: , videlicet, minister Ecclesiæ, qui vitæ est dissolutios, possit Conam Domini recte administrare & exhiere? & si que sunt alia his non distimilia, de quibus

delib

de Bro

hidor

**被田区** 

nem o

nini,

aferus

Qu

ah.e

nagis

100,2

io præ

ame

em n

tom

nea !

gire,

Mee C

apen

anc e

dem i

uz se

ami

900g

disputatur. Ita enim sentimus & statuimus: si maxime homo improbus & sceleratus Sacramentum Cona Dominica sumat, aut distribuat: tamen sumere illum verum Sacramentum, hoc est, Christi corpus & sanguinem, non minus, quam eum, qui dignissime illus sumat aut distribuat. Hoc enim Sacramentum non hibet sundamentum, hominum sanctitatem, sed ipsum verbum Dei. Et quemadimodum nec vilus sanctus in terris, neq; Angelus in coesis essicere potest, vi panis & vinum sint corpus & sanguis Christi: ita nemo id Sacramentum mutare potest, vi non sit Christi corpus & sanguis; etiams quidam eo abutantur.

Non enim propter aliculus aut personam autincredulitarem, verbum Dei (quo cœna Domini infinuti eft, & propter quod rationem Sacramenti habet) mitum & vanum fieri potest. Quia Christus non dixit: fi credideritis, aut digni fueritis, tum in cona lacra corpus & sangumem meum præsentia habebitis : sed potiùs ait : accipite, edite, & bibite : hoc est corpus meim : hic est sanguis meus. Et præterea inquit : Hoofaite: quid nam? hocipfum certe, quod ego nuncfacio, quod instituo, quod vobis trado, & vos accipere abeo. Verba Christi hoc volunt: sius dignus, fine metgnus fis, habes hic in Cona, Christi corpus & sangune dá; virtute verborum, quæ ad panem & vinum accelerunt. Hæc memori menti repone: quia in his verbis (institutionis Conx) fundamentum nostrum, defense & arma nostra sunt, aduersus omnes errores & fallaci-25, que aut allatæ fent hactenus, aut vaquam adlem in hoc negocio poterunt.

Hæc Catechismi Maioris recitata verba veram præsentiam corporis & sanguinis Christi in cana Domini, verbo Dei egregiè confirmant: & ijs solidè demonstratur, præsentiam illam non tantum de manducatione credentium & dignorum, verum etiam de inaxime Cenæ

illum

ingui-

udfu-

on ha-

iplum

ctus in

anis & id Sa-

rpus &

incre-

fintuta

et) im-

ixit : fi

a cored po-

us me-100 fa-

unc fa-

ccipere

18 Inot-

igninei

accel-

verbis

efenAe

fall act-

adfern

veram na Do-

ide de-

nandu-

n dein-

fide-

helbus & indignis communicantibus intelligendam

Bronia fingularibus & excellentiffimis Spiritus fan-Adonis illuminatus Heros Doct. Lutherus, in ipititu guidit, quod post mortem ipsius, quid un ipsum sudumfacturi effent, quafi vel à doctrina iam comimorata, vel ab alijs etiam partibus purioris doctriuncellern:eam ob causam Maiorisuz, de coena Do-Mini, Confessioni, hanc protestationem, sub finem,

Quavideo nullum effe fectarum & errorum finem, Tom. VVit dheemalaindres incrementa sumere, Satanamque Ger. 2.fol. ngis ac magis furere: ne quis igitur Sectariorum, me 100, aut mortuo, aliquando nomen meum suo figmeapiætexere possit, erroremá; suum (non candide in medium allaris meis scriptis) stabilire ausit : quod Saumentarij, & Anabaptistæiam facere cœperunt : F1m meam, in hoc scripto, coram Deo & toto mundo, commibus religionis nostræ articulis, profitebor. Et na hde (Domino me bene iuugnte) ad extremum Wite Spiritum perseuerare, atq; ex hac vita emiacoratubunali Domini nostri lesu Christi intre-Me comparere paratus sum. Ac si quis forte post meu onudicturus effet: fi D. Lutherus nunc viueret, proto dehoc velillo articulo longe aliter fentiret atq; ocereti (non enim fatis diligenter eam rem hactenus apendit) Contra hoc figmentum id iam dico, quod meellem affirmaturus : & quod tune dicturus ellem, um iam nunc profiteor; me, videlicet, per gratiam omnes hosce articulos quam diligentissime exmulle, & non femel, fed læpissime ad normam saleleripturæ exegisse, & tanquam ad Lydium lapidem minasse: nec minore animi constantia atque wanmeta singulos articulos defensurum, quam qua une doctrinam de Sacramento altaris propugnaui.

Non

Sand

anlis

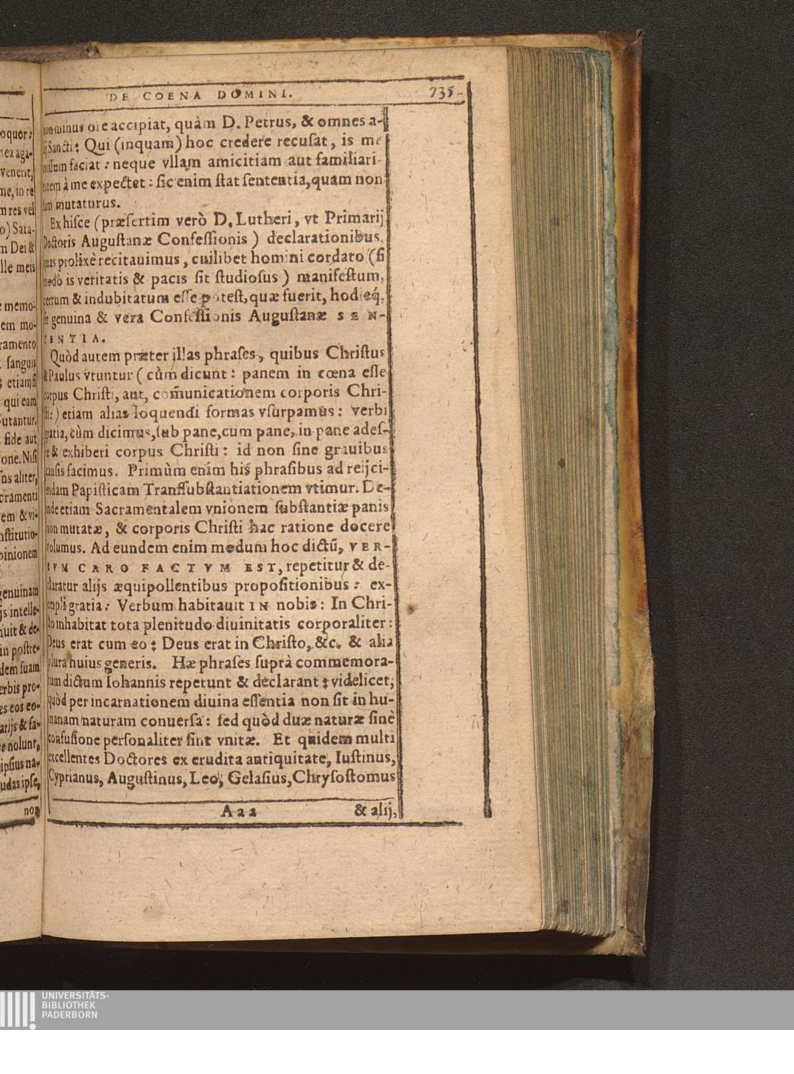
lade e

on c

olut

dira

ım



& alij, hac ipla similitudine (de persona Christi) my sterium sacramenti Cœnæ Dominicæ explicant. Docentenim, quemadmodum in Christo due distincta & non mutaræ paturæ inseparabiliter funt vnitæ in in facra Cœna, duas diuerfas substantias, panem videlicet naturalem, & verum naturale corpus Christi in instituta sacramenti administratione bic in terris simul elle præsentia: Quod tamen non ita est accipiendum, qualivnio hæc corporis & languinis Christi cum pant & vino, fit personalis vnio; qualis est vtriusque naturæ in Christo: sed est vnio sacramentalis: vt eam D. Lutherus & alij (in illa Concordiæ formula Anno 36. conscripta & alias) appellant. Quo significarevolunt, etiamfi formis loquendi, in pane, lub pane, cum pane, quandoq; vtantur, tamen le propositionem (hot est corpus meum ) simpliciter, & vt verba sonant, accipere & amplecti, eamque nequaquam pro figurata, sed pro inusitata prædicatione agnoscere. Sic etiam Iustinus de hoc negotio loquitur, inquiens; Non vi panem vulgarem & potum accipimus : sed quemadmodum Christus Seruator noster, per verbum Dei, caro est factus, carnem quoque & sanguinem propter nostram salutem habuit : ita etiam credimus, per verbum & preces ab iplo sanctificatum cibum, Domini nostri Iesu Christi corpus & sanguinem esfe. Etsane D. Lutherus (in Maiori, præsertim verò vltima sua confessione de Cœna) eam de hac re formam loquendi, qua Christus in prima Cona celebranda vsus ell, grauiter & magno zelo defendit.

Cum autem D. Lutherus haud dubiè przeipuus carum Ecclesiarum, quæ Augustanam Consessionem amplexæsunt, Doctor suerir (cuius tota doctrina,tanquam compendio, summatim in Augustana Consessione comprehensa, & Imperatori Carolo V. exhibita est ) prosectò commemoratæ illius Augustana

POH-1

Confe

os ho

heri-

mtta,

EZ II

pulia

num

loqui

Cœl

trand

108

tor t

fine

tran

nen

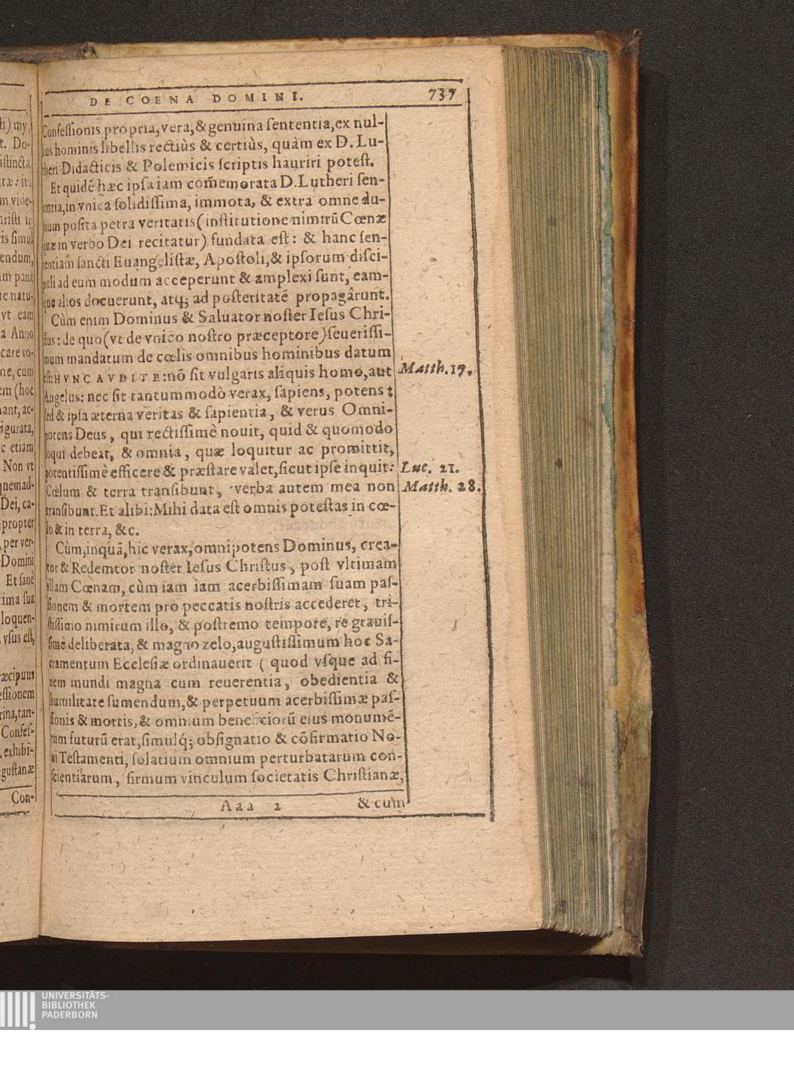
hun

ton

tun

wi I

Cie



& cum capite suo Christo, & inter se inuicem, coniun cio arctissima:) certe res grauissimas & longe maximas animo agitauit, cum hæc verba institutionis Connæ (de pane illo, cui benedicebat, & quem discipulis porrigebat) pronunciaret: Accipite, comedite, Hoc est corp vs mevm, quod provobistraditur. Et de calice, seu vino: HIC EST SANGVIS MEVS NOVI TESTAMENTI, qui pro vobis essunditurin remissionem peccatorum.

Hæc cùm ita se haheant: prosectò æterni, veracisse mi atq; Omnipotentis Filij Dei, Domini, creatoris e Redemtoris nostri Iesu Christi verba, non ve sigurate, Metaphoricè, tropicè dicta aut prolata, in aliam sententiam detorquenda sunt; ve nostræ humanærationi verisimilia siant. Quin potiùs hæc Christi verba, velonant, in propria sua ac perspicua sententia, simplicisse de & debita obedientia atque reuerentia accipere tenemur. Neque committendum est, ve vlæ obiesiones aut hominum contradictiones, quæ ab humanærationis acumine promanant, vecunque humanærationis landiantur, nos ab expresso illo Christi Testamento abducant.

Sanctissimus Patriarcha Abrahamus, cumverbum Dei, de offerendo filio suo audisset, poterat certe occasionem disputandi arripere, an verba secundum literam accipere, an verò comoda & tolerabiliore aliqua interpretatione lenire deberet: quandoquidem non modò cum omni ratione, & cum Lege Dei & natura, Verùm etiam cum præcipuo illo sidei articulo, de promisso semine Christo, qui ex Isaaci stirpe nasciturus e rat, apertè pugnare viderentur. Veruntamen, scut anteà promissionem de benedicto semine (ex Isaaci progenie nascendo) side acceperat at q; amplexus suerat etsi idipsum rationi eius impossibile videretur: & sic Deo laudem veritatis tribuerat, certissimè sciens atque

credens,

12qu

lares

le fen

mam

denti

hzfita

ation

DER

HN

erita

pla p

Dom

Mus

nme

viita

kde

dubi

ore

tapt

pane

Et C

YOC:

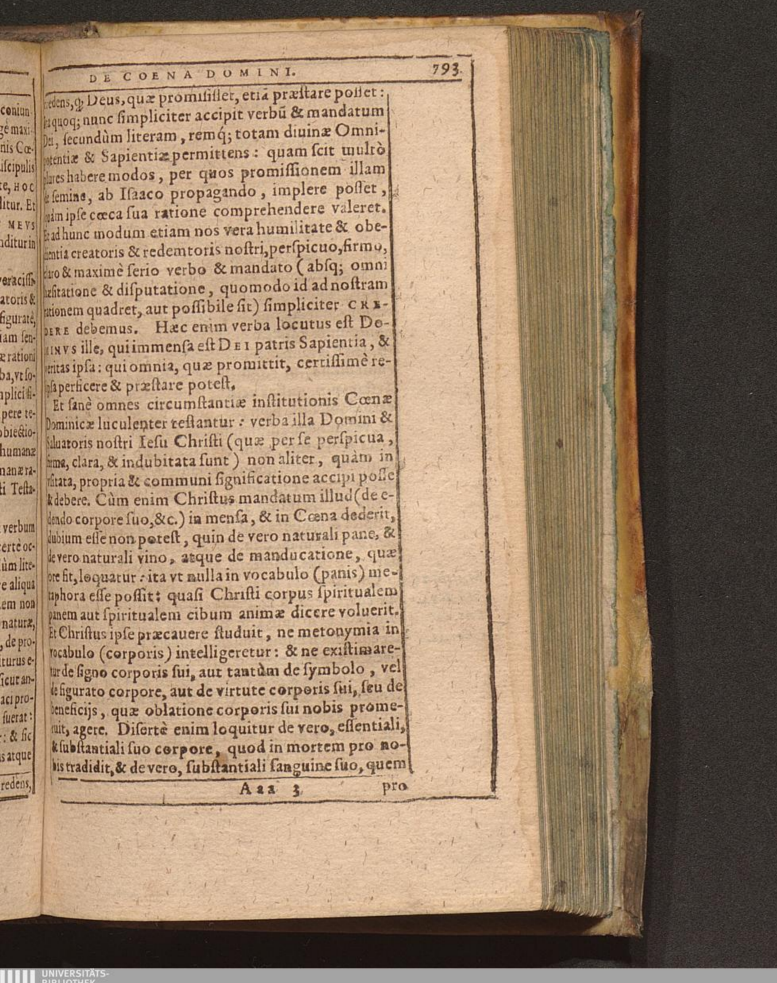
tur (

de f

oen

fult

kf



pro nobis in ara crucis, in remissionem peccarorumei-

Atquinullus potest esse tam fidelis aut idoneus atque doctus interpres verborum lesu Christi, quimille ipse Christus Dominus, qui sua verba illa certissima fuam mentem atque sent entiam omnium optime inrelligit, atque ad eam dextre declarandam intelligenria & sapientia inftructiffimus est. Hie in declaratione imprimis vltimæ fuæ voluntatis, Testamenti, & perpetui fæderis atque coniunctionis, non figuratis, non ambiguis, sed proprijs, fimplicisimis & dilertis verbisvel voluit : quemadmodum etiam in alijs fidei articulis ponendis & confirmandis, atque in fignis gratiz & pa-Eti, seu Sacramentis instituendis (verbi gratia in circumcifione, in constituendis olim Sacrincijs vetens Testamenti, postea verò in Baptismi institutione (non verbis obscuris, figuratis, aut ambiguis vii solitusell, Et, vt omnem ambiguitatem caueret, satis mentem fuam declarauit, cum de corpore suo in sacra Cens exhibendo, dixit: quod pro vobis datur: & de languine qui pro vobis effunditur. Et cum Apostoli hac ipsus verba simplicissime acciperent, relinquit cos inhac propria & simplice sententia, ac mandat illis, yt omnes gentes adeum modum doceant: inbeaurq; eas obseruare, quæ ipsis, Apostolis, à Christo præcepta erant.

Marc. 14. M. Luc. 22. Do

Qua de causa etiam tres Euangelistæ, Marthæus, Marcus, Lucas, & D. Paulus, qui institutionem Cona Dominicæ ab ipso Christo, post ascensionem ipsius acceperar, vnanioni consensu, issem verbis & syllabis, hæc clara, sirma, perspicua, & vera verba Christi, noc est Corp vs mivm, prossus codem modo de benedicto & distributo pane, sine omni tropo, sigura, aut variatione, recitant. Itaq; dubium essenon potest, quin & de altera parte Sacramenti hac reiba (Hic calix est Nouum Testamentum in meo sanguine)

in Euan-

Euar

bbean

05, 91

"Teft:

Sed

ttoor

orpoi

ingula

1m 21

comm

angu

His en

alix

non-m

ii et

bened

muni

eduni

parti

Hi. E

led di

ume

otne

quen

D.

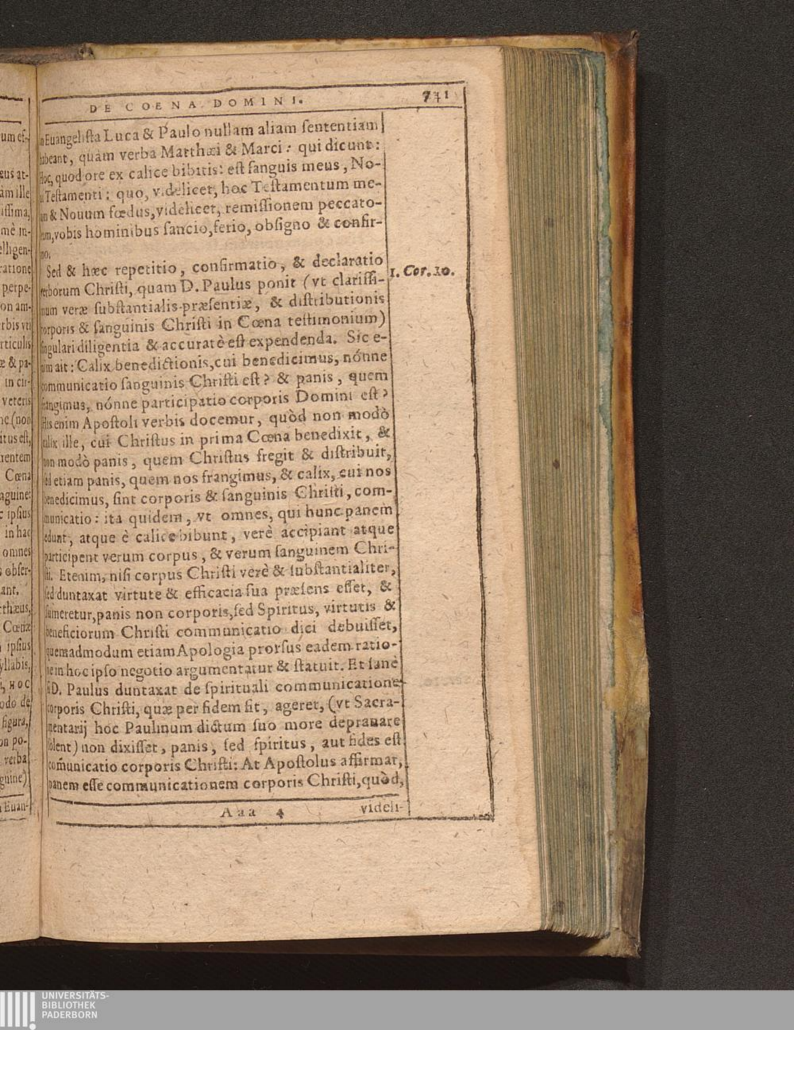
corp

men

bler

com

Dan:



Panis

ft fo

eft m

rerbi

quo

quo

Aum

fus f

bent

do,

Dau

rei f

rum fed

ST

go

000

do

ma

tat

pi

int

gel

Panis

0

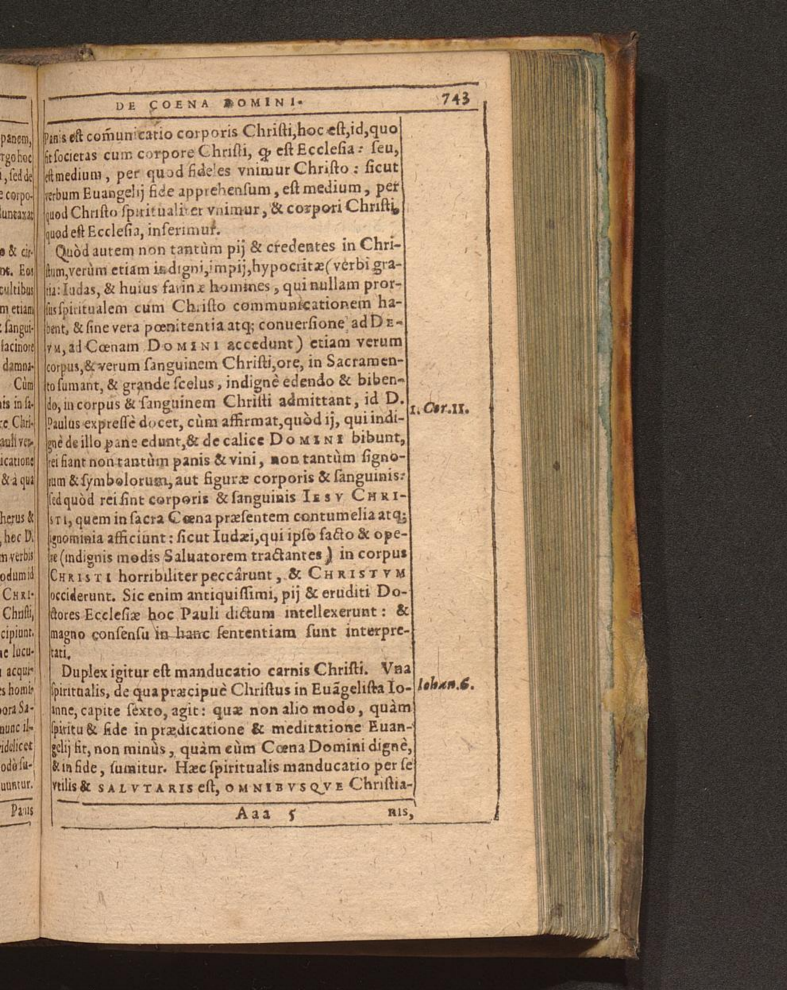
videlicet, omnes, qui participant benedictum panem, etiam corporis Christi participes siant. Ex so ergohec conficitur, Paulum haudquaquam de spirituali, sed de Sacramentali seu ea, quæ ore sit, participatione corporis Chtisti loqui, quæ pijs & impijs, titulo duntant Christianis, communis est.

Hanc piam nostra m sententiam etiam ratio & circumstantiæ concionis illius Paulinæ consirmant. Eus enim, qui de Idolothytis edebant, & Ethnicis cultibus diabolicis communicabant, nihilominus autem etiam ad mensam Domini accedebant, & corporis & sanguiois Christi participes siebant, Paulus à tanto sacinose detesret, & admonet, ne sibijpsis ad iudicium & damnationem corpus & sanguinem Christi sumant. Cim enimomnes isti, qui benedicti & distributi panis insera Coma participes siunt, etiam cum corpore Christi communicationem habeant, prosecto D. Pauliveba non possunt accipi de spirituali communicatione cum Christo, qua nemo abuti vnquam potest, & a qua homines non sunt deterrendi.

Quare Patres & pij Maiores nostri, D. Lutherus & alij sinceri Doctores Augustanæ Confessionis, hec D. Pauli dictum eiusmodi verbis declarant, ve cum verbis Christi optime consentiat: ve cum ad hunc modumid explicant: Panis, quem frangimus, est corpus Christis et a distributum, seu communicatum corpus Christiqued inter eos distribuitur, qui fractu pané accipiunt.

In hac simplici & solide sundata explicatione luculenti illius testimonij Paulini magno consensu acquiescimus. Et non iniuria miramur, quòd audaces homines reperiantur, qui, cùm ipsi ante hæc tempora Sacramentarijs hoc Pauli dictum opposuerint, nunc illud ipsum profundamento erroris sui (quòd videlicet corpus Christi in Cona spiritualiter tantummodòsimatur) ponere non erubescant. Sic enim loquuntur.

L. Cor. 10.



nis, & quidem o M N I B V s temporibus adfalutem N E C E S S A R I A est: fine qua spirituali participatione Sacramentalis illa, aut quæ ore duntaxat sit, manducatio in Cæna non modò accipientibus non salutaris, sed noxia etiam & damnationis causa esse solet.

Spiritualiter igitur manducare nihil aliud est, quam e n e n e n e prædicato verbo Dei, in quo nobis Christus verus Deus & homo, cum omnibus beneficijs, qua carne sua, pro nobis in mortem tradita, & sangume suo pro nobis essuso, promeruit, ossertur, videlicer, gratia & clementia Dei, remissio peccatorum, iustita, & vita æterna. Hæc qui ex verbo Dei commemorar audit, side accipit, sibiq; applicat, & hac consolatione totus nititur (quò de Deum placatum, & vitam æternam, propter mediatorem Iesum Christum habeamus;) qui, inquam, vera siducia in verbo Euangeli simiter, in omnibus tribulationibus & tentationibus, acquiescit: hic spiritualiter Corpus Christi edit, & sanguinem eius bibit.

Altera vero manducatio corporis Christi, est Sacramentalis, & ore fit, quando in facra Cona verum, & firbitantiale corpus & fanguis Christi, ore accipiuntar atque participantur: ab omnibus, qui panemillum benedictum, & vinum in Coena Dominica, edunt & bibunt. Ac pij quidem corpus & sanguinem Christi in certum pignus & confirmationem accipiunt, quòd peccata ipsis certò sint remissa, & quòd Christus in iplis habitet atq; efficax effe velit. Impij veroidem corpus & eundem fanguinem CHRISTI etiam ore suo, sed ad judicium & damnationem sumunt. Hos Christi verba, quibus Conam instituir, expressedocent. In prima enim Coena mensa assidens, discipulis fuis naturalem panem, & naturale vinum porrigit: & de ijs pronunciat, verum esse corpus, & sanguinem iuum: & iuber eos edere & bibore. Ergo illud Christi

man-f

man

preh

luto

ate 1

qua

fula Q

hrc hrc

conf

aeri-

fed &

taxa

mon

Lect

etra

calm

D. P

dign

tqui

pud

CRI

mini

and

ICC11

A

Birt

id c

E

lutem

atione

nduca-

utaris.

quam

Chri-

15,quæ

nguine

lelicer,

ultitia

moran

atione

a æter-

habea-

clij fir-

nibus,

& fan-

Sacra-

um, &

funtur

illum

unt & Christi

quod

iriffus

idem'

m ore Hoc

Tè do-

ipulis

n fu-

hrifti

man-

mindatum, consideratis diligenter omnibus circumlantijs, non potest nisi de orali, non autem de crassa, umali, Capernaitica, seu de supernaturali & incomrehensibili manducatione corporis Christi intelligi. Adhanc manducationem, quæ ore sit, Christus manlato suo etiam alteram requirit: cum inquit: Hoc sacitein mei commemorationem: hic enim fide M (quæ est spiritualis corporis Christi participatio) posulat.

Quare tota erudita & pia antiquiras (fecundum increrba inflitutionis Christi, & explicationem Pauli) expresse, & cum tota Catholica Ecclesia magno tousensu, docuit, quòd corpus Christi non tantum pintualiter, side (quod eriam extra vsum Sacrament seri potess) verum etiam ore, non modò à credentibus, ad & ab indignis, insidelibus, hypocritis, nomine dun axat Christianis, accipiantur. Que antiquitatis testimonia recitare, hoc loco nimis esset prolixum: quare lectorem ad nostrorum scripta, in quibus hec copio-stractata sunt, remittimus.

Exhis manifestum est, quam inique, virulentis sartalmis Sacramentarij Domino nostro Iesu Christo & D. Paulo, totiq; Ecclesiz insultent: qui oralem & indignorum manducationem vocant, duos pilos caudz quinz: & commentum, cuius vel ipsum Satanam pudeat: doctrinam verò de Maiestate Christi a xcrema n'r v m Satanz, quo diabolus sibijpsi & hominibus illudat, appellare ausi fuerint. Hzc adeò hormda sunt, ve homo Christianus ea sine horrore non icitare possit.

Accurate autem hoc etiam declarandum est, quiiam sint indigni conuiuz, in hac sacra Cona. Hi nimium, qui sine vera poenitentia & contritione, & sine era side, & absque bono proposito vitam emendandi, id conam Domini accedunt. Hi sibijosis sudscium,

hoc

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

hocest, temporales & æternas pænas indigna sua orali manducatione corporis Christi accersum: & corporis atq; sanguinis CHRISTI rei siunt.

Digni verò contiux in Cena Domini funt, infirmi in fide, pufillanimes, perturbati Christiani, quidum magnitudinem & multitudinem peccatorum suorum fecum reputant, cohorrescunt: qui magnam suam immundiciem considerantes, hoc preciosisme thesauro, & beneficijs Christi indignos sese iudicant: qui fdei fuæ infirmitatem fentiunt atq; deplorant, & nihil magis in votis habent, quam'vt Domino Deo firmiere & alacriore fide, & puriore obedientia feruirepolfint. Hi (vt diximus) sunt verè digni illi conuiuz, in quorum gratiam, & quibus recreandis inprimishoo augustistimum sacramentum & sacrum conunum ell institutum. Christus enim eiusmodi homines benignissime inuitat, dicens : Venite ad me omnes, quilsboratis & onerati estis : & ego reficiam vos. Etalbi ait; Non est opus valentibus medicus, sed male habentibus. Et Apostolus inquit : Virtus mea (dicit Dominus) in infirmitate perficitur. Et ad Romanos lenbit: Infirmum in fide affumite : & paulo poft : Deus eum affumfit. Quisquis enim in flium Dei crediderit, live is firma fiue infirma fide præditus fuerit, habet viam æternam.

Dignitas igitur neque in magna, neque in exiguainfirmitate aut firmitate fidei, sed in merito Christicosstit. Huius fructum infirmus ille in fide angustiq; animi
parens, qui opem Christi in curando silio miserimo
implorabat, non minus, quam Patriarcha Abraham,
Apostolus Paulus, & alij, qui robustam sidem habnere, participat.

Et hæc de vera præsentia & duplici manducatione corporis & sanguinis Christi, quæ aut side spiritualiter,

Matth. II.

Matth. 9. 2. Cor.12.

Rom. 14.00

Ichanos.

Marcig.

eft)

ares

vium

UEC

logo

nime

non

vel v

unt

nicat

Chri

Chr

tum

119;

benc

Chri

mod

115, T

ta q

arat

coru

tus c

Duar

afti

ISCII

diftr

PR

rerb

trat

C

fua ora-& cor-

, Inhrmi qui dum luorum 12m imthelau-: qui fi-& nihil firmioure poliua, in mis hoc num elf

, quila-Etalibi haben-Domifcribit:

es beni-

us eum rit , fine t Vitam

ignainfti cosi-; animi errime

raham, habue-

at ione ualiter, aut mtore fit (quæ posterior dignis & indignis communis, A) dicta funt.

Cym'verò etiam de Consecratione, & de vsitata ilaregula (Nihil habet rationem Sacramenti extra sim seu actionem diuinitus institutam ) dissensiones uzdam inter aliquos Augustanæ Confessionis Theogos, inciderint: de his etiam duobus capitibus vnaimem & pium nostrum consensum declarare visum et. Ac de priore illa quæftione, quæ est de Consecranone, sentimus : quod veram præsentiam corporis & linguinis Christiin Coena non efficiar, vilius hominis relverbum, vel opus, dignitas, seu meritum, siue proumtiatio ministri: seu manducatio, seu sides commumantium: horum nullum nobis corpus & fanguinem Christi præsentia facit. Sed hoc totum, quod in Cæna Untilti corpus præseus habemus, simpliciter, & in solium omnipotentis Dei virtuti, & verbo, institutioni, ng ordinationi Domini nostri Ielu Christi est adscribendum.

Veristima enim illa & omnipotentia verba Ielu thrilli, quæ in prima institutione pronunciauit, non nodo in prima illa Cœna esficacia suere: sed corum 11s, virtus, & efficacia adhuc hodie durant & valent: laquidem certe, vt corum virtute in omnibus locis, bi Cana Domini iuxta Christi institutionem celenatur, & verbaipfius vsurpantur, virtute & potentia forum verborum, quæ Christus in prima Cœna locumelt, corpus & sanguis Christi verè præsentia distri-Mantur & sumantur. Christus ipse caim (vbi ipsius altitutio obseruatur, & verba eius super pane & vino mitantur, & benedictus panis & vinum benedictum Minbuuntur) per verba illa recitata, v I R T V T B RIMAEINSTITVTIONIS, hodie etiam, erbo suo, quod repeti vult, efficax est. Hanc piam no- De preditram sententiam Chrysoftomus his verbis confirmat. sione Inda

Er

tion

Pan

dato

ba T

D.P

H

tota

nata

AIS F

tom

141

itu

XV

nan

lione.

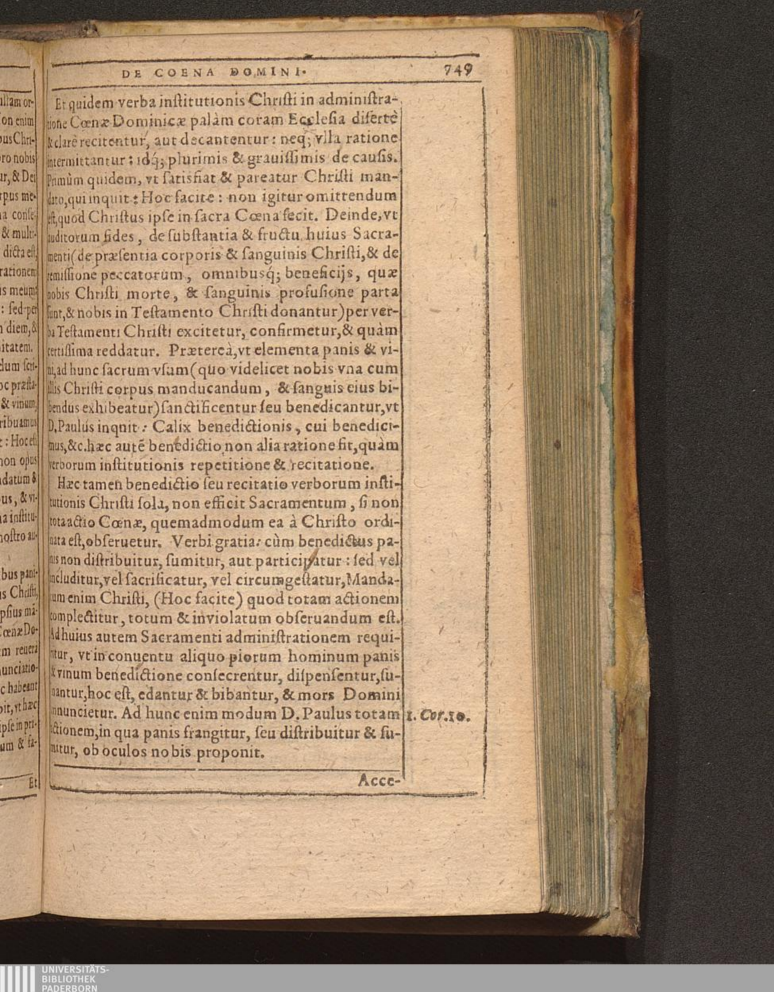
Hom. 7. fi- Et nunc (inquit) illi praito el Christus, quillamorne de pas-nauit mensam, ipse istam quoq; consecrat. Non coim homo est, qui proposita, panem & vinum, corpus Chri-Iti facit & fanguinem: fed ille, qui crucifixus pro nobis eft, Christus. Sacerdotis ore verba proferuntur, & Dei virtute confecrantur, & gratia. Hoc est, ait, corpus meum: hocverbo proposita elementa in Cœna confecrantur. Et ficut illa vox, quæ dicit: Crefcite & multplicamini, & replete terram, semel quidem dicael. sed omni tempore sentit effectum, ad generationen operante natura: ita & vox illa (hoc eft corpus meum) hic est sanguis meus) semel quidem dicta est: sed per omnes mensas Ecclesia, viq; ad hodiernum diem, a viq; ad eius aduentum præstat sacrificio firmitatem.

Tom. 6. Ie. fol. 99.

D.Lutherus de hac ipfate ad eundem modum inbit & Hæcillius iuflio & institutio possunt hocprette re, & efficient, vt non nudum tantum panem & vinum, verum etiam corpus & fanguinem ipfius distribuamus & accipiamus. Sic enim verbaipfius habent: Hotel corpus meum: Hic est sanguis meus, Itaq; non opus nostrum, non pronunciatio nostra, sed mandatum& ordinatio Christi efficiunt, vr panis sit corpus, &vinum sit sanguis Christi: idq, iam inde à primainstitu tione Cona,viq; ad finem mundi fieri solet:nollto a rem ministerio hæc quoridie distribuuntur.

Tom.3.Ien. fol. 446.

Irem alibi: Sic & hic fit: Etiamfi de omnibus panibus hæc vorba pronunciarem: Hoc eft corpus Chilli, nihil tamen ea re efficeretur. At quando adipfius mi datum & institutionem in administratione Canalleminicæ dicimus : hoe est corpus meum : tum reneri est ipsius corpus. Non propter nostram pronuncimonem: aut, quod hæc verba pronunciara hanchabeant efficaciam: led quia Christus nobis præcipit, nhze verba pronunciemus, & hoc agamus, quod iple in prima cœna fecit: & hoc modo fuum mandatum & isctum cum recitatione nostra conjunxit.



Accedamus iam etjam ad alterum caput, de qui paulò antè mentio est facta. Vt vera & pia do arinade Cona Domini fincera conferuaretur: & multiplice Idololatrici abulus atq; corruptelæ huius facrolandi Testamenti Christi vitarentur, & abolerentur: villis hæc regula & norma ex verbis institutionis Conzde sumta est : Nihil habet rationem Sacramenti extra vfum à Christo institutum: seu extra actionem diuinitus institutam. Hæc regula nequaquam reijciendaelt magno enim cum fructu in Ecclefia Christi retineri potest & debet. Vocabula autem (vsus seu actio) in hot negocio propriè non fignificant fidem, nec folam manducationem, quæ ore fie : fed totam externam vilibi lem actionem Con & Dominica à Christo institutam. Adeam verò requiritur: Consecratio, seu verbaint tutionis: distributio & sumtio, seu externa, que dictur, oralis manducatio benedicti panis & vini: item corporis & sanguinis Christi perceptio. Etycum extra hunc vium, panis in Missa Pontificia non distributur, fed vel offertur, vel includitur, vel circumgeltatur, and adorandus proponitur, non est ille pro Sacramento agnoscendus. Quemadmodum eriam aqua Baptilini, si ad campanas baptizandas, aut ad curandam lepran adhiberetur, aut adoranda proponeretur, nullam ha beret Sacramenti (Baptismatis) rationem. Huiulmodi Pontificijs abusibus hæc regula initiò renascentis Euangelij opposta, & ab ipso D. Luthero piè declarata eft.

Interim tamen dissimulare non debemus, quòd se cramentarij hanc vtilem & necessariam regulam vaste, subdole, & malitiose ad negandam veram & substantialem præsentiam, & oralem manducationem corporis Christi (quæ hic in terris sit, & dignis atq; indignis communis est) salsa interpretatione deprauent later-pretantur enim eam de spirituali vsu fidei interno,

ac fen-t

icleat

de Sa

Ch!

Edem

a Inc

USCO

Ato

tantus

h Ch

ant.

neiq;

umer

irtus

ores

tione

dite

fentia

tram

Q

léter

regul

corp

quan

efu

12/12

1025

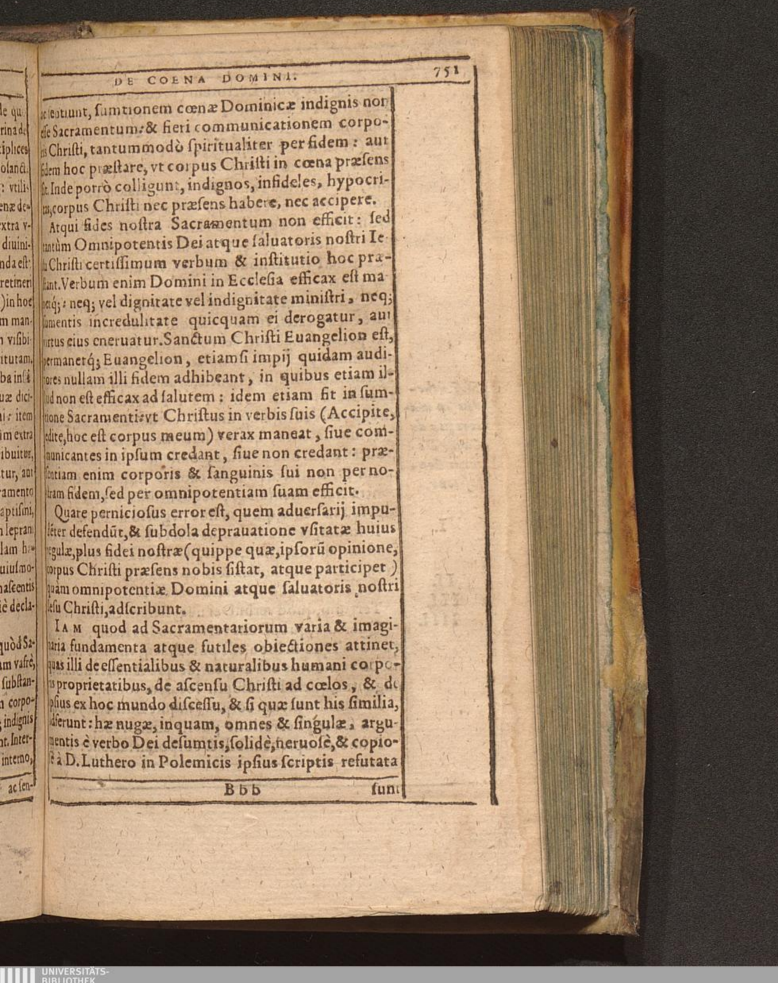
15 p

phiu

de

nen

Tom, An



fas ell

um ct

gretu

quot

deho

MILL

tus r

alicu

men

mij

dem

trut

aij

& q

int

èle

por

cft

de

funt. Quare pium Lectorem (breutatis studio jadillius scripta remittimus. In his autem principem locum habent, Libellus, quem contra cœlestes Prophitas (vttum vocabantur) edidit: & aliud opusculum, cuius inscriptio est: Quod verba (hoc est corpus meum) adhue sirma constent: item, maior ipsius, & minor (post aliquot annos) edita Consessio de Cœns Domini: & alia præterea eius de de hoc negotio euugata opuscula. Neq; enim fanatici Spiritus à mont D. Lutheri vllum nouum argumentum in medium attulerunt.

Quòdautem nullis argumentis ab hominibus argutè excogitatis, vtcunq; rationi blandiantur, abdunos patimur, nec pati vel volumus, vel possumus, vel debemus a perspicua, simplicissima, & clara verborum Testamenti Christi sententia, in aliam opinionem, qua ab expressis verbis C H R I S T I recedit sed simpliciter potius ea intelligimus & credimus shac nostra sunt fundamenta, quibus hactenus, post motam controuersiam in hoc articulo, constanter nixi sumus: qua etiam D. Lutherus initio exortæ huius dissensionis contra Sacramentarios, sequentibus verbis posuit: Mea sundamenta, quib. in hoc negotio nitor, hacsum:

Primum, est hic articulus sidei: Iesus Christus es substantialis, naturalis, verus, perfectus Deus & homo, in vna persona indiuisus & inseparabilis.

Secundum, quòd dextera Dei est vbiq;

Tertium, quòd verbuDei neq; falsum est neq; fallax.
Quartum, quòdDeus varios modos habet, nountqi,
quibus aliquo in loco esse potest: neq; vno ille tantum
modo contentus esse cogitur, de quo fanatici homines
nugantur, quem Philosophi localem vocant.

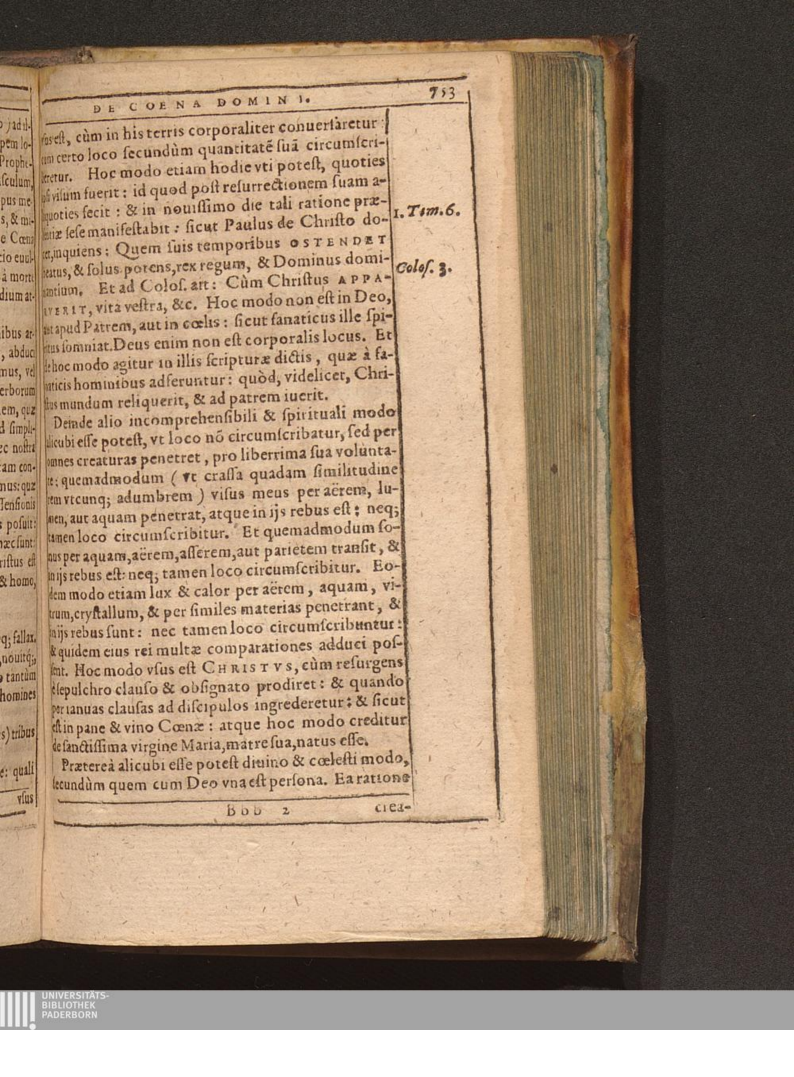
Et Christi vnicum corpus (inquit Lutherus) tribus modis seu triplici ratione potest alicubi esse.

Primò, comprehensibili & corporali ratione: quali

D. Lutherus in maiori fua de Cana Domini Confessione.

I.

II. III. IIII.



creaturæ longè illi præsentiores & penetratu facilio. rassi res sunt, quam juxta secundum modum. Sieniminn: proillum fecundum modum porest este in creatmis, & folle apud creaturas, vt tamen ipfum non fentiant, tangant, sodi circumfcribant, aut comprehendant multo profedi pogn magis fecundum hunc tertium, admirandi, fublimen miti modum in omnibus creaturis, multoque mirabilio apli erit:vtipfum non includant, circumferibant, aut com- nod prehendant : fed potius, vt ipfas præsentes haben set circumscribat, & comprehendat. Hunc enimprale. tiæ Christi modum, quem ex vnione personalica De habet, longissime extra creaturas, quam longe videlcet Deus extra creaturas est, ponere te oportet. Ruslus autem tam profunde& prope eunde modum momis creaturas, quam profunde & prope Deus in omnibus creaturis est, pones. Est enim vna inseparabilis personi cum Deo: vbi igitur Deus est: ibi iplum quoq:ele aut fidem nostram falsam effe oportet. Quis auten explicare, aut saltem cogitationibus suis assequi poterit, quomodo hoc fiat? Scimus quidem rem reutil ita se habere: quòd videlicet sit in Deo extra omne creaturas,& cum iplo vna fit persona: modum auten quo ilta fiant, ignoramus. Excedit hoc mylterium ni turam, & rationis humanæ, imò etiam Angelorum II cœlis captum; soli Deo notum est. Cum igitur hocacanum nobis incomprehensum, & tamen verilimum hit, non decet nos ipfius verbo contradicere, nuf firms argumentis probare possimus, quod Christi corpus nequaquam sbi'effe valeat, vbi Deus eft, & quod hic modus præsentiæ confictus sit. Hoc fanaticis illishominibus probandum incumbit: sed nunquamidprzstabunt.

An verò Deus etiam plures modos habeat & nont, iuxta quos Christi corpus alicubi sit, ego handquaquam negauerim. Hoe saltem indicare volui, quam

eab

ud

neir

den

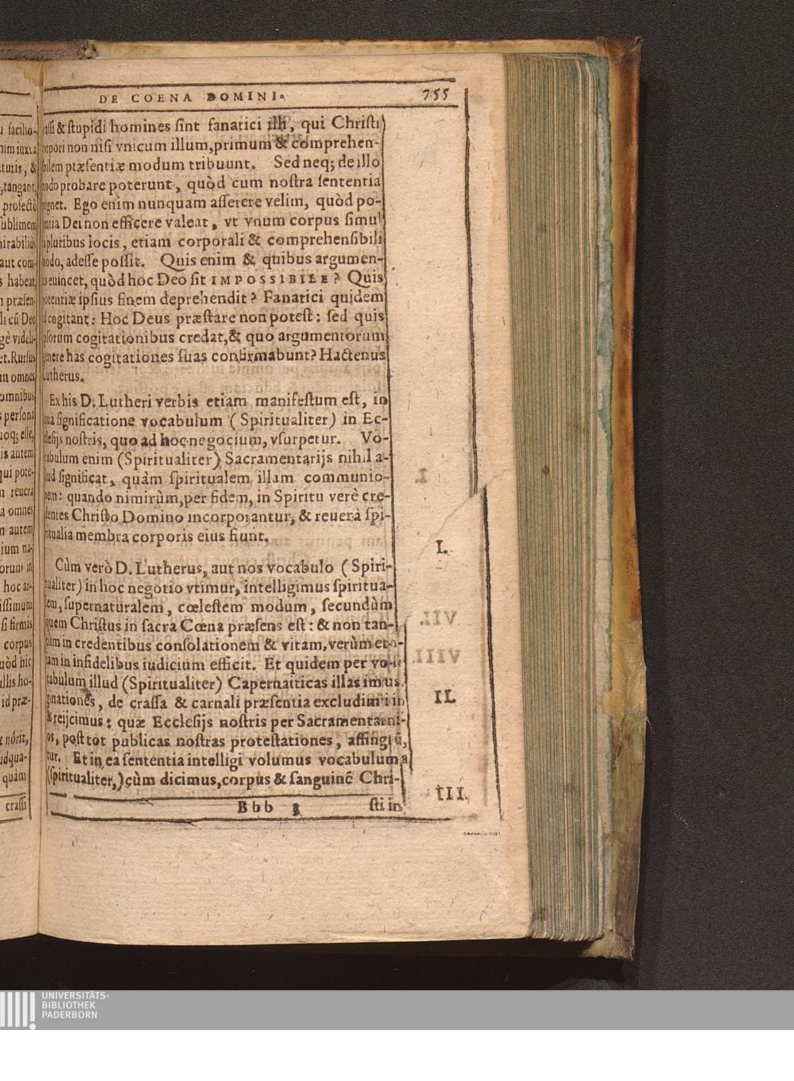
êII

tùn

1211

cal

(G



L

ficios a

ninatio

Quòc

esfiue

rain

arimi

illa C

5, & al

tg; p18

Cùa

eclarat

minis (

August

actron

ib cau

ocore

udito

Rei

allas &

pinio

nver

iduerf

Cù

plicite

ubsta

tia in

ngura

nam (

terior

tha p

ficra

tur,

per fi

Q

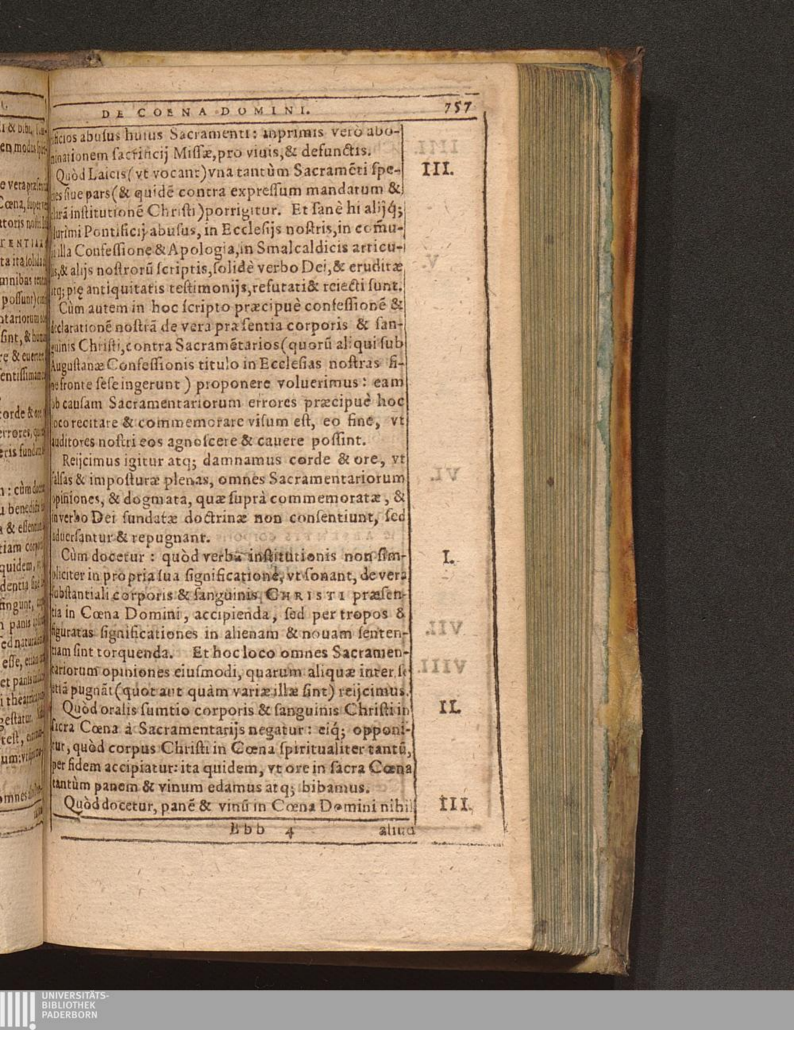
thin facra Coma spiritualiter accipi, edi & bibi, sametsi enim participatio illa ore fiat: tamen modus spiritualis est.

Fides igitur nostra in hoc articulo de veraprasentia corporis & sanguinis Christi in sacra Cona, super veri & omnipotentis Dei, Domini & Saluatoris nostri leta Christi veri ta tem & omnipotentia leta Christi veri ta tem & omnipotentia est fundata & extructa. Hac sundamenta itasolida atquimmota sunt, ve & sidem nostram in omnibus tentationibus (quae de hoc articulo incidere possunt) consimare & stabilire: & omnes Sacramentariorum obsectiones & arguitas, vecunq; speciosa sint, & humana rationi plurimum blandiantur, resutare & cuertere, & pijs animis per omnia sussiere, & prassentissimam consolationem & siduciam afferre possint.

Q v A R E reijeimus & dumnamus corde & ore, ve pote fallaces & fraude plenos, omnes errores, quirectatæ iam fanæ doctrinæ, & in facris literis fundata, aduerfantur & repugnant.

Pontificiam Transfubstanciacionem : cum docetur, quod panis & vinum, fi consecrata seu benedista sue rint, in lacrosancta Cona, substantiam & essentiam suam penitus amittant, & in substantiam corporis sanguinis Christi convertantur: ita quidem, vi sola externa species panis & vini, flue accidentia fine sub-Et quod fingunt, corpus iecto, reliqua mancant. Christi sub specie panis (qui tamen panis ipsorum opinione iam non amplius est panis, sed naturalemsis am effentiam amilit ( reuera præsens esse, etiam extra mactioné Cœnæ Dominicæ: cu videlicet panis infacta mito inclusus adseruatur, aut in solenni theatrica pomstaa adorandus oftenta ur & circumgestatur. Nihil enim rationem Sacramenti habere potelt, extramandatum Dei, & vium à Christo institutum:viluptamo-

Repudiamus & damnamus criam, omnes alios Pon-



ICIS.

nali

int unt

gra fi

citci

terri

leas

1100

mile

mitt

tent

lens

actio

Eth

DIVE

preh

in a

funt

mar

pan

rere

cun

fit :

R

infi

Ria

can

guit

Et,

C

IIII. HI

V.

aliud esse, nisi notas qualdam professionis, quibus Christiani se invicem agnoseant. Vel , quòd panis & lvinum fint tantum figuræ, fymbola, typi, acsimilitudines longissime absentis corporis Christi: ea quidem ratione, quod vt panis & vinum funt cibus externus nostri corporis, ita absens corpus Christi, vna cumipsius merito, sit animænostræ cibus spiritualis.

Quod panis & vinum non fint nifi fymbolaaut f. gna memorialia absentis corporis Christi, quibus signis, tanquam externo pignore confirmemur, quòdides illa (quæ à Conafele avertit, & supra omnes colos ascendit, ) sursum no minus verè corporis & sanguinis Christi particeps fiar, quam reuera in ConaDomini ore externa fymbola accipimus. Et, quodhoc nodo fides nostra in sacra Cena, tantummodo per externa fymbola, non autem per verum, prælens, d nobis exhibitum, corpus & Sanguinem Christi, obis

gnetur & confirmetur. Quod in Cona Domini, FIDEL tantummodo urtus, operatio, & meritum longe ablentis corpons Christi diffribuantur & communicentur: vt hacratioie ABSENTIS corporis Christi participes hamus Et quod iuxta hube modum, vnio Sacramentalis sit intelligenda: videlicer, de analogia figni & fignati: quatenus, numirum, corpus & fanguis Christi, cum paned

vino aliquid similitudinis habent.

Quod corpus & fanguis Christispiritualiterdun-

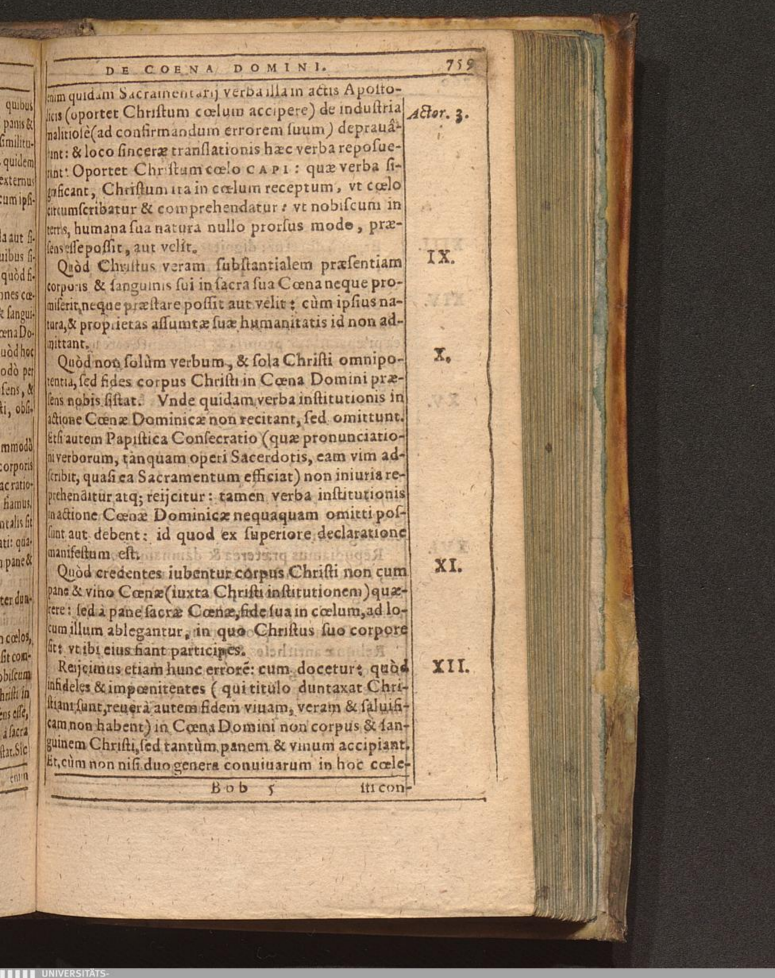
taxat, per fidem sumatur & participetur.

Quod Christus propter ascentum luumincolos, corpore suo, in certo quodam celi loco ita fitonprehenfus & circumferiptus, vt fuo corpore nobileum in sacra Cona (que iuxta institutionem Christin cerris celebratur) vere & fubftantialiter prafens effe, neq; possie, neq; velit: sed potius tam longe alacra Cena absit, quantu alrissimu colum à terris distansse

VI.

VII.

VIII.



XIV.

XV.

XVI.

sti conuiuso reperiantur, digni, videlicet, & indigni: renjcimus etiam illud discrimen interindignos, quod aliqui faciunt, qui asserunt, impios Epicurzos, empasts,
& verbi Dei contemtores (qui in externa Ecclesa
communione sunt) non corpus & sanguinem Chasta
ad iudicium in vsu Cænz, sed tantummodò panem &
vinum sumere.

XIII. Et, cùm docetur: dignitatem non tantum in verafide, verum etiam in propria hominis præparatione confiftere.

Similiter, cum docetur, etiam verè credentes, qui viua & vera fide præditi funt, eamé; retinent, fitamen ea præparatione propria & sufficiente careant, quin ipsi sibi proposuerunt, hoc sacramentum, tanquammidignos conuiuas, ad judicium accipere.

Elementa illa, seu visibiles species benedicti panis a vini adorari oportere. Quòd autem Christus ipse, re rus Deus & homo, (qui in Cœna sua, in legitimonimirum cius vsu, verè & substantialiter præsens et) in spiritu & in veritate (quemadmodum etiam omnibus alijs locis, præcipuè verò, vbi Ecclesia ipsius estcongregata) adorari debeatt id nemo, nisi Arianus hatelicus negauerit.

Repudiamus præterea & damnamus omnes curiofas, farcalmis tinctas & blasphemas quæstiones, aque huius generis sermones, qui crassè, carnaliter & Capernaitice de supernaturalibus & cœlestibus Mystenis Cænæ Dominicæ proferuntur.

Reliquæ antitheses & reiectæ opiniones, que um pia doctrina pugnant, in superiore declarationereprehensæ atque repudiatæ sunt: eas (quia breuitatishudemus) hoc loco repetere noluimus. Si quæ suntautem, præter hæc, alia salsa & damnata dogmata, corum diudicatio ex præmissa copiosa explicatione pen, k si opus sit) nominatim reprobari possunt. Nos emm

omaia,

12

eff

ter

94

hil

mi

tar

44

pu

D.

031

pe

næ

me

Ye

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK omnia, quæ suprà commemoraræ & in verbo Dei benesundaræ doctrinæ non consentiunt, sed repugnant, rejcimus at q3 damnamus.

gni : reuod ali-

pæda,

Ecclesa

Chulte anem &

verafi-

aratione

tes, qui

fi tamen

, quam

uamin-

panis &

iple, ve-

timoni-

seft | in

omnibus

eft con-

hareti-

es curio-

es, atque

er & Ca-

Mysterijs

quecum

ne repre-

ti Hude-

t autem,

orum di-

H, & 1

os calm

omnia,

## DE PERSONA CHRISTI.

Rra est etiam controuersia inter Augustanz Consessionis Theologos, de persona Christi: quam tamen non ipsi inter se mouerunt, sed ei occasionem Sacramentarij' originaliter dederunt.

inbstantialem corporis & sanguinis Christi in sacra Cœna præsentiam contra Sacramentarios, è verbis infitutionis Cœnæ sirmissimis argumentis liquidò probasse atq; consirmasse: à Cinglianis illi obiectum est si corpus Christi simul in cœlo & in terris, in Cœna Domini, præsens sit: necessario consequi, illud non esseverum & humanum corpus: talem enim Maiestatem soli Deo tribuendam, corpus verò Christi nequaquam illius capax esse.

Hanc obiectionem D. Lutherus resutauit, eam & nihil ponderis habere, luculenter, in didacticis & polemicis suis scriptis, de Cæna Domini, quæ Sacramentarijs opposuit, demonstrauit: quæ nos non minus,
quam didactica huius viri scripta approbamus: idq;
publicè testatum esse volumus. Interim, post mortem
D. Lutheri, prodierunt quidam Theologi (Augustanam Consessionem profitentes) qui non quidem aperte & maniseste ad Sacramentarios, in negocio Cœnæ Dominicæ transserunt: sed tamen eadem sundamenta saisa, de persona Christi, quibus Sacramentarij
teram & substantialem corporis & sanguinis Christi
præsentiam è Cæna Domini tollere conatisunt: in

medium

medium attulerunt afferentes, humanænatura in perfona Christi, ea non esse tribuenda, quæsint supravel
etiam contra humanas illius naturales & essentiales
proprietates. Atq; super hoc negocio, D. Lutheri piam doctrinam, & vnà omnes illos, qui eam, ytpoteverbo Dei conformem, amplexi sunt, omnium propemodum veterum horribilium hæreseon insimularunt atque accusarunt.

eta

prie

Ch

12,

fed

per

tegi Mu

ijΓ

me

Igit

12,

42

Vt autem hæc controuersia piè, iuxta verbiDei & sidei nostræ analogiam declaretur, & pergratiam De componatur, vnanimi consensu doctrinam, sidem & consessionem nostram de hoc articulo recitabimus.

Credimus, docemus, & confitemut; etsi Filius Dei per se integra & distincta divinitatis æternæ person est : adeo q; verus, substantialis, perfectus Deus, cum Patre & Spiritu sancto, ab æterno suit: quòd tames (in plenitudine temporis) humanam naturam invitatem suæ personæ assumserit, non ita, quasi duzim in Christo personæ, aut duo Christi sacti sintised quòs Christus Iesus iam in vna persona simul verus sitamenus D e v s, ab æterno ex Patre genitus: & verus somo, è laudatissima virgine Maria natus, vt scriptum et ex quibus est Christus secundum carnem, qui est specialis.

Credimus, docemus, & confiremur: iam in vna la indiuisa persona Christi, duas esse distinctas natura diuinam, videlicet, quæ ab æterno est: & humann, quæ in tempore assumta est in vnitatem personalid Dei. Et hæ duæ naturæ in persona Christi nunqua vel separantur, vel confunduntur, vel altera in altera mutatur: sed vtraque in sua natura & substanriasus sentia (in persona Christi) in omnem ætemputan permanet.

Credimus etiam, docemus, & confitemunque, natura veraq; in sua natura essentia inconsulmant,

Roman. 9.

Christo, per se ita subsistat, ve veraq; sit persona separa-14, aut, quod vtraq; personam singularem constituat : edita naturas vnitas effe sentimus, vt vnicam tantum personam constituant : in qua fimul personaliter amz,diuina,& humana natura assumta, vnitæ sint & sub-Mant vita quidem, vt iam, post incarnationem, ad integram Christi personam, non modò diuina, sed etiam flumta humana natura pertineat : & quòd persona fi-Dei IN CARNATI, vt fine divinitate sua, ita etiam me humanitate sua non sit integra persona. In Christo gitur non funt dux distinctx, sed vnica tantum persoa, non obstante, quòd duæ distin & naturæ, vtraq; in ua essentia, & proprietatibus naturalibus, inconfusa, a ipio reperiantur.

Credi-

ra in per-

Suprave!

effentiales

utheri pi-

tpotever-

ropemo-

arunt at-

rbi Dei &

atiam De , fidem &

abimus,

Filius Der

æ perlom

cus, cum

od tamen

am in va-

li duzim

t: fed quod

us lit atti-

e verus ho-

riptum tu

ui elt luper

in vna ill

s naturas.

humanan,

erionzill

nunquan

in alteram

mria feu d-

temitatem

ur: quòd, rt

fulamanet,

Dedne

Ephof. 1.

C

Chri

plici

turat

inter

natu

n vo

prop

nem

mod

aeni

ente

man

erri

ptis

nem

limi

adm

& re

trod

aqu

Viro

040

long

nica

CH

vel i

Credimus quoq;, docemus, ac confitemur, assumetam humanam naturam in Christo, non tantum essentiales & naturales suas proprietates habere & retinere: sed prætered etiam per vnionem personalem, qua cum dininitate mirando modo copulata est, & posted per glorificationem, exaltatam esse ad dexteram Maiestatis, virtutis, & potentiæ, super omne, quod nominatur non tantum in hoc, sed etiam in suturo seculo.

Quod verò ad hanc Maiestatem attinet, ad quam Christus, secundum humanitatem suam exaltatus est: non eam tùm demum accepit, cum à mortuis reserrevit, & ad coelos ascendit : sed tum, cum in vtero matris conciperetur, & homo fieret: quando videlicet, duins & humana natura personaliter sunt vnitz. Dehacas. em hypostatica vnione non ita sentiendum est(vt quilam sinistre eam accipient: ) quasi duz illa natura, diuina & humans, eo modo vnitæ fint, quo duo afferes conglutinatur: vt REALITER, seu reipsa & vere, nullam prorfus communicationem inter se habeant. His enim Nestorij & Samosateni error est & haresis : qui hæretici (vt Suidas, & Theodorus Presbyter Rethenensis testantur) senserunt atq; docuerunt : Jus queil ीमुशाधिरका देर्घण्या, में वस्तारकामामा कार्ड हिंदामां क्या. ταπασιν: h. e. duas naturas separatim seu seorsim se habentes & omni modo ad inuicem feu inter feinco municabiles esse. Hoc falso dogmatenatura separantur: & duo Christi finguntur: quorum vnus sit Chistus: alter verò Deus Logos, qui in Christo habitet.

Sic enim Theodorus Presbyter scribit: Paulus quidam, ijs sem, quibus Manes, temporibus, Samosatents quidem ortu, sed Antiochiæ Syriæ antistes, Dommun impiè dixit nudum suisse hominem, in quo Deus verbu, sicut & in singulis Prophetis, habitauit: ac proinde duas naturas separatas, & citra omnem prorsus inteste communionem, in Christo esse: quasi alius sit Christus, alius Deus, Verbum in ipso habitans.

lun-

fien-

tine-

qua ostea

Maie-

minao.

quam

us cit:

furre-

matris

diuina

acau-

vt qui

aturz,

afferes

re,nul-

t. Hic

s : qui

Rethe-

6 QUEHT

इ व्हर्धाः

fe inco

eparan-

it Chri-

bitet.

lus qui-

ofatenus

Rimum

cus ver-

proinde

s interio

CONTRA hanc damnatam hærefin Catholica Christi Ecclesia semper, omnibus q; temporibus simpliciffime credidit & fenfit , humanam & diuinam nawram in persona Christi, eo modo vnitas esse, vt veram mer secommunicationem habeant. Neg; tamen ideo mure in vnam effentiam, fed vt D. Lutherus loquitur, nvnam personam conueniunt & commiscentur. Et propter hanc hypostaticam vnionem & comunicatiosem veteres orthodoxi Ecclesiæ Doctores, sæpe admodum, non modò anto, verum etiam post Chalcedonenle Concilium, vocabulo (Mixtionis) in pia tamen ententia & vero discrimine, vsi sunt. Eius rei confirmandæ gratia multa Patrum testimonia in mediu adferriposient : quæ passim in hominum nostrorum scripus reperire licet. Et quidem erudita antiquitas vnioaem hypostaticam, & naturarum communicationem, imilitudine anima & corporis : item ferri candentis, liquo modo declarauit. Anima enim & corpus (queidmodum etiam ignis & ferrum ) non tantum per phrasin aut modum loquendi, aut verbaliter, sed verè Arealiter comunicationem inter fe habent : neg; tamenhoc modo confusio aut naturarum exequatio inmoducitur: qualis fieri folet, cum ex melle & aqua mullum conficitur: talis enim potus non amplius aut aqua est mera, aut mel merum, sed mixtus quidam, ex Mroq; potus.Longè certe aliter se res, in illa diuinæ & numanæ naturæ vnione (in persona CHRISTI) habet: onge enim sublimior est, & plane messabilis commumano & vnio dininæ & humanæ naturæ, in periona CHRISTI: proptet quam vnionem & communicationem, DE vs homo est, & homo DE vs. Nec timen has vnione & communicatione naturarum, eliplænaturæ, vel harum proprietates confundunlur: led vtraque natura effentiam & proprietates fuas

Propter

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

Propter hanc hypostaticam vnionem) quæsinevera illa communicatione naturarum nec cogitari nec subsistere potest) non nudè & sola humana natura, cutus proprium est, pati & mori, prototius mundi peccatis est passa: sed ipse filius Dei verè (secundum ta men naturam humanam assumtam) passus, vi Symbolum nostrum Apostolicum testatur, verè mortuus est esti divina natura neq; pati neq; mori potest Hancem D. Lutherus in Maiore sua de Cæna Dommi confessione, copiosè & solidè declaravit: voi blasphemam Cinglij Allæosin, qui docuir, vnam naturam pro altera sum se intelligi, tanquam Diaboli latuam reiecit, & ad inferni barathrum damnavit.

Et sanè veteres Ecclesie Doctores duo hae votabula zouvoviev & Evocre, communicationem & vnionem, in explicatione huius mysterij coniunxerunt & alterum per alterum declararunt, Ireneus lib. 4. cap. 37. Athanasius in Epistola ad Epictetum. Hilarius de Trinetate lib. 9. Basilius & Nyssenus in Theodoreto Damascenus lib. 3. cap. 19.

Propter hanc hypostaticam vnionem & comunionem, diuinæ & humanænaturæ in Christo, credimus, docemus, & consitemur, iuvta sidei nostræ Christianæ analogiam, omnia ea, quæ de Christi Maiestate secundum humanam eius naturam, qua ad dextram omnipotentiæ & virtutis Dei seder, & ijs, quæ ex ea consequuntur, dici solent, locum non habitura, neque stare posse: nisi hypostatica illa vnio & communicationaturarum in persona Christia e e e existerent.

Huius hypostaticæ vnionis ratione & naturarum communione Maria, laudatissima illa virgo, non heminem duntaxat, sed talem hominem, qui verè filius Dei altissimi est, geruit: vt Archangelus Gabrielteslatur. Is filius Dei etiam in vtero matris divinam suam maic-

itarem

Hate

Ill

Mat

decir

dipt

mod

uin

rulg

per i

um.

certe

quar

lona

E

na n

lerra

torn

ura

viur

tam

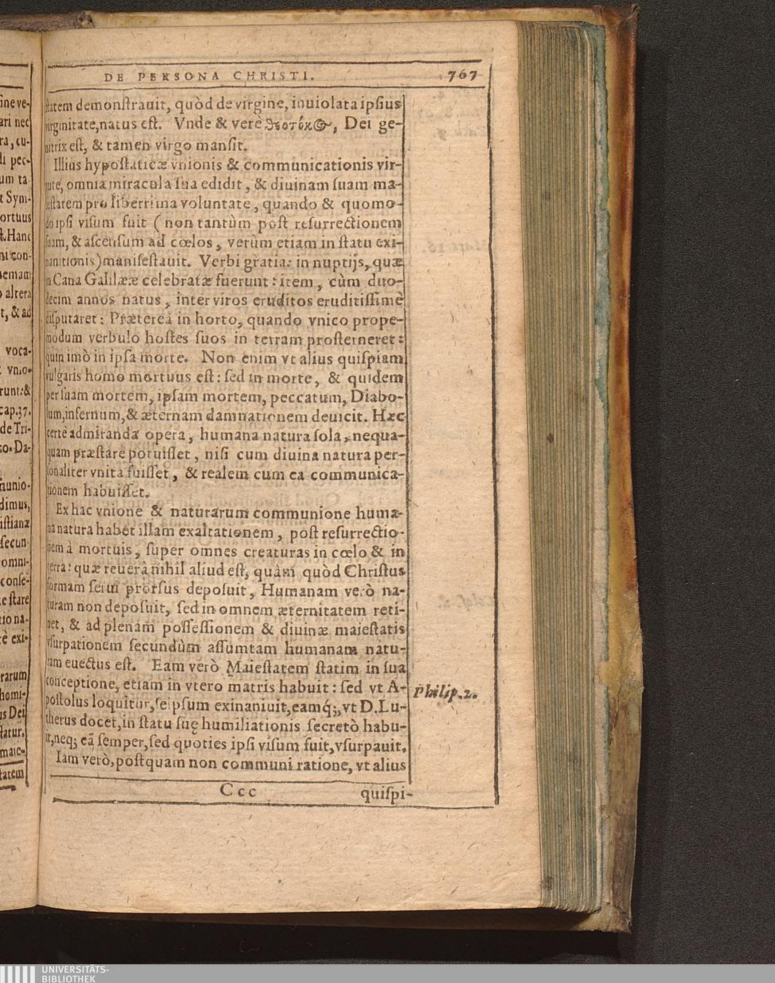
conc

post

ther

it,ne

L



Ephal.4. Pfal. 8. 93. Zach. 9.

MASS. 16.

quispiam sanctus in coelos ascendit, sed vt Apostolus telfatur, super omnes colos ascendit, & reuera omnia implet, & vbique, non tantum vt DE vs , verum etiam vi homo, prælens dominatur & regnat, a mari ad mare, & viq; ad terminos terræ, quemadmodum oim Prophetæ de iplo funt vaticinati : & Apostoli testantur, quod Christus ipsis vbiq; cooperatus st, & fermonem ipforum fequentibus fignis confirmauerit. Hæc autem non terreno modo, sed, vt D. Lutherus loqui solet, pro modo & ratione dexteræ Dei racta sunt : que non est certus aliquis & circumscriptus in cœlo locus: (vt Sacramentarij, fine testimonio facræ scripturæ angunt:) sed nihil aliud est, nisioinnipotens Dei virtus, quæ cœlum & terram implet: in cuius possessionem Christus, iuxta humanitatem ham, fine confusione tamen & exæquatione naturarum, & in essentia, & in essentialibus proprietatibus, Realiter feu reuera venit. Ex hac communicata fibidiuina virtute homo CHRISTVS, iuxta verba testamenti sui, corpore & sanguine suo in sacra Cœna, ad quam nos verbo luo ablegar, prælens effe poteft,&reuera est. Quod alioqui nulli alij homini possibile est: quia nemo hominum cum diuma natura hoc modo vnitus, & in diuinam illam Omnipotentem Maieltatem & virtutem (ratione hypostatica duarum in Chriico naturarum vnionis) collocatus est: sicut vnus & 10lus ille Ielus, virginis Mariæ filius. In ipio enim diuina & humana natura hypostatice sunt vnitæ: ita vt in Christo tota divinitatis plenitudo corporaliter inhabitet, & in illa personali vnione tam areta & ineffabilis est naturarum communio: in quam etia (vt Apostolus Petrus ait ) defiderant Angeli cum admiratione & gaudio prospicere. De qua re paulo post suo loco ordine & copiosiùs dicetur.

Colof. 2.

Et ex hoc fundamento, cuius iam facta est mentio,

& quod

1440

duin 3

it noi

ttiam. quatto

loctri

n Ch

dicett

Cù

polite

da: f

ellent

tur, a

rud,

pollet

dixion

como

Trini

US ID

affest

manı

Petru

dinpi

tantú

Cari

catto

quòc

inhal

hat p

de c

mine

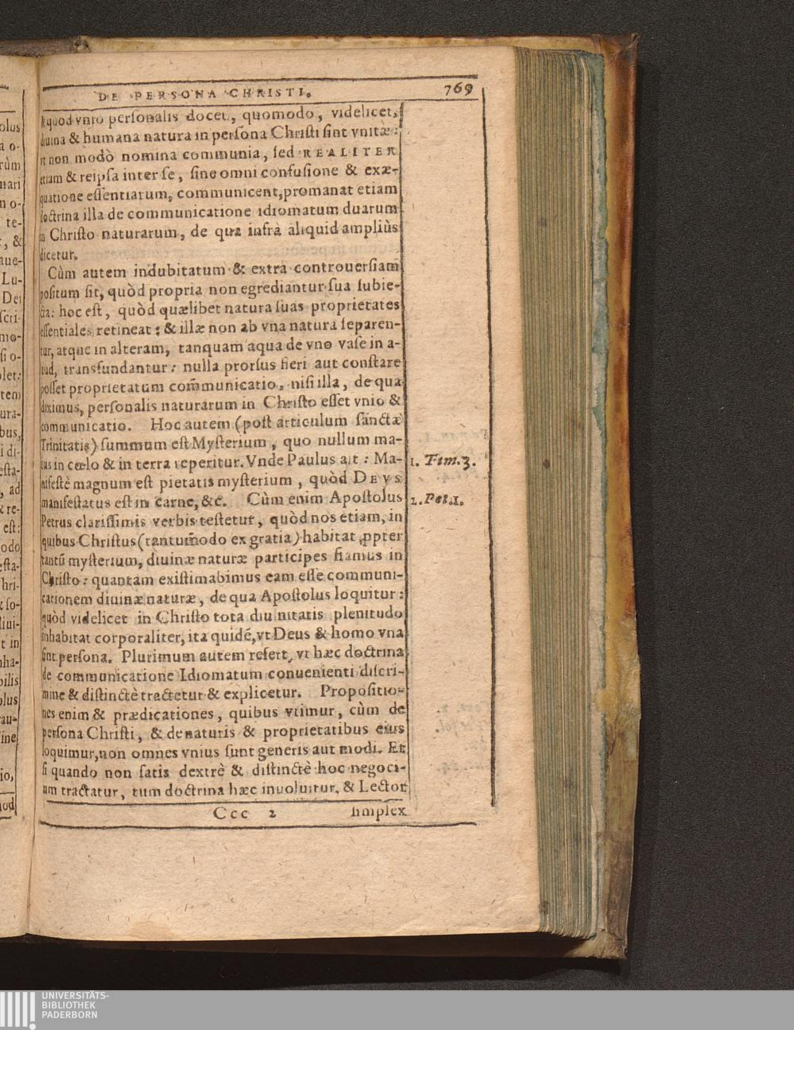
nes e

perle

loqu

li qu

um t



Hoc Cinglius vocat Allocofin, cum aliquid dedi uinitate Christi dicitur, quod tamen humanitatis proprium est: & contrà. Verbi gratia, voi in scuptura dicitur: Nonnehæc oportuit pari CHRISTVN. & 82 Int

quòd tora fi

Allœo

dem t

190, CE

quòd

ne & 1

deri n

No m

pretij

amn

hanc.

teven pla A

nequi

rum I

135 &

int:

ettarr

accid

Et fai

ceffe

mor1

igitu

pais.

tame

parte

pro t

lpfa

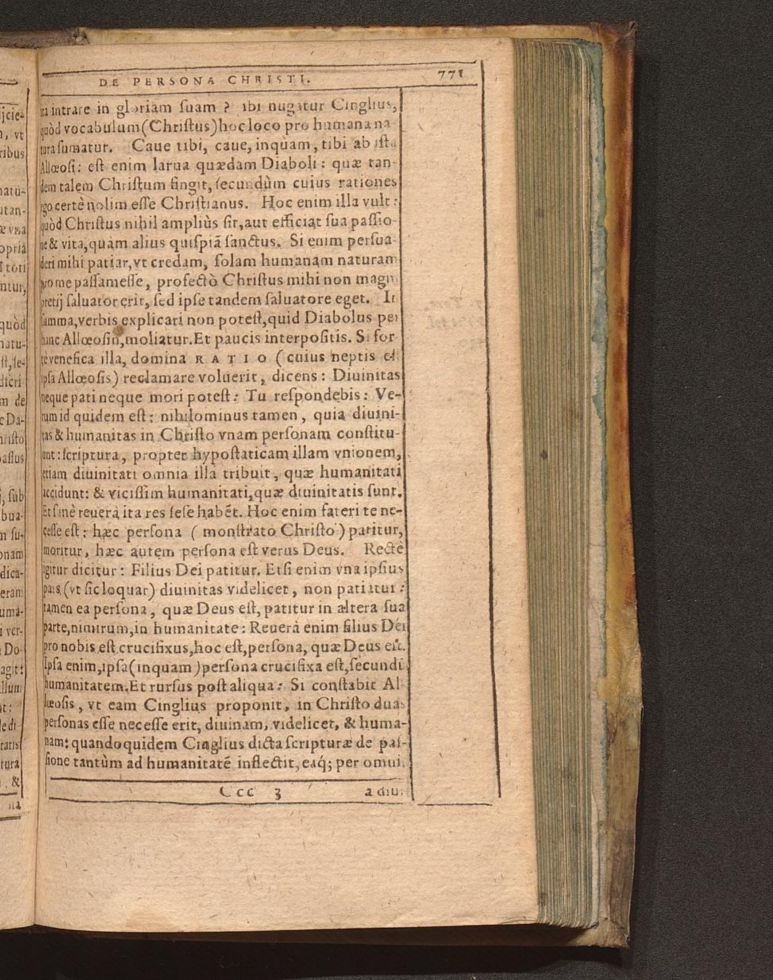
hum

leof

perfe

nam

hon



aqu

ic m

D

net,

v 19d

cund

lum

pera

prop

dem

fecu

hum

alias

T

quæ

mh

as n

enir

une

mu

nih

ceff

min

att

per

hal

pri

fim

ræ

pra

fer

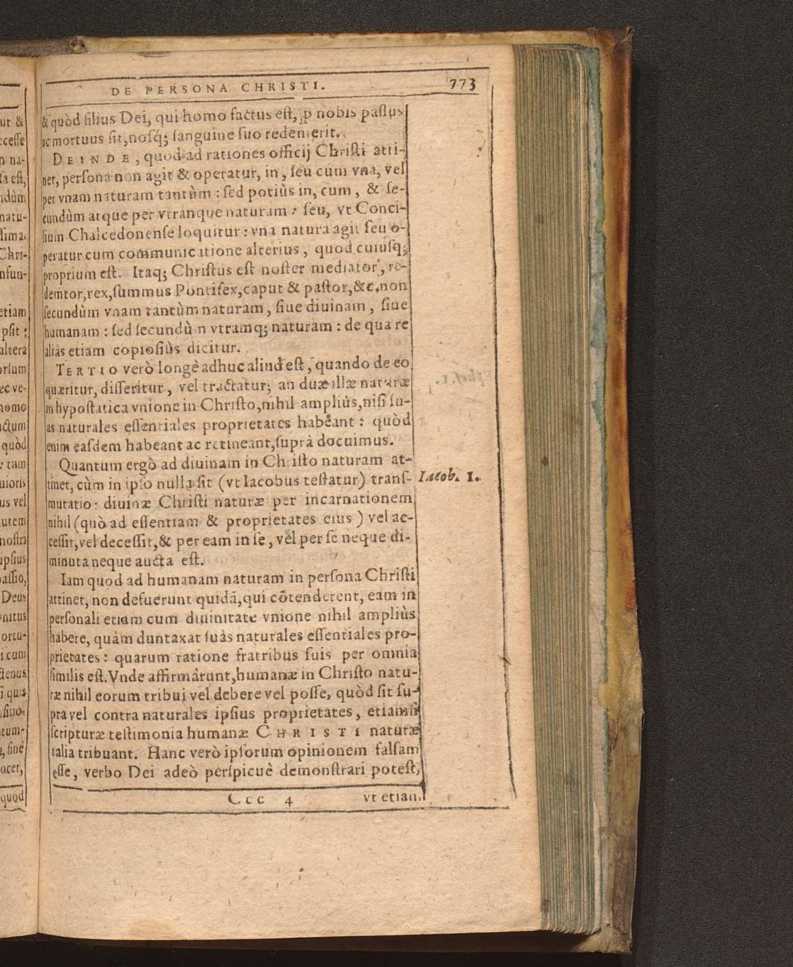
eff

(

à dium tate separat. Vbi enim opera diuelluntur & separantur, ibi etiam personam ipsam diuidinecesse est: cum omnia opera, omnesque passiones, non naturis, sed persona tribuantur. Persona enim ipsaest, eux omnia illa agit & patitur: hoc quidem secundum nanc naturam: illud verò, secundum alteram naturam: qua sanè omnia viris eruditis sunt notissima. Quare agnoscimus, Dominum nostrum Iesum Christum Deum & hominem in una persona: non consundendo naturas, nec diuidendo personam.

y. Tom. VVit.fol.

In candem sententiam loquitur D Lutherus etiam in eo libello, quem de concilijs & Ecclesia scripsit; Sciendum idnobis Christianis eft, nisi Deus inaltera lance fie, & pondere vincat, nos lance noftra deorlum (ad interitum) ferri. Hoc fic accipi volo: nifi hæcvera fint! Deus mortuus est pra nobis: &, si tolus homo pro nobis mortuus est: tum profecto prorsus acum fuerit denobis. At verò, si Det Mors, &, quòd De vs ipie mortuus elt, in altera lance ponitur: tam ille deorium fertur : nos verò instar vacuz & lenioris lancis surfum tendimus. Sed & ille deinde rursus vel sursum tendere, vel è lance exilire porest. Non autem poterat in lancem delcendere & confidere, mis nofin smilis, hoc est, homo seret: vt verè & recte de ipsius passione dies posset: Deus mortuus est, Des passo, Dei fanguis, Dei mors. Non enim in lua natura Deus meri poteft. Poliquam autem Dens & homo vintus est in vna persona: recte & vere dicitur: Deus mortuus est, quando, videlicer, ille homo moritur, qui cum Deo vnum quiddam, ieu vna persona est. Hactenus Lutherus. Ex his liquet, non carere errore, fiquis dixerit loripferitue, quod commemorate proposino nes (Deus passus ett: Deus mortuus ett) fint tantummodo prædicationes verbales, hoc est, nuda verba, fine re. Simplicissima enim Christiana fides nostra docer, or dadq



vt etiam ipsorum consortes eum ipsum errorem reprehendere & reijcere tandem coeperint. Sacræ enim litera, & Orthodoxi Patres, scriptura verbis edodil præclare testantur, quod humana natura in CHRIs T c, eam ob causam, & inde adeo, quod cum divina natura personaliter vnita est (deposito seruili statu & humiliatione, iam glorificata & ad dexteram Maestatis & virtutis diuinæ exaltata ) præter & supranaturales, effentiales, arque in ipsa permanentes humahas proprietates, etiam fingulares, excellentiffimas, maximas, supernaturales, imperuestigabiles, inestabies, atq; coelettes prærogativas, Maiestatis, gloriæ, virtutis ac potentiæ super omne, quod nominatur, non olum in hoc feculo, sed etiam in futuro, accepent; ve ita humana in Christo natura (Ino modo & ratione) in exequendo officio Christi simul adhibeatur, cooperetur& luam efficaciam, id eft, virtutem & operationem habeat, non tantum ex fuis naturalibus proprietatibus, aut secundum essentiales proprietates, aut quousque carum virtus & efficacia progreditur; sed præcipue secundum Maiestatem, gloriam, virtutem atque potentiam, quam per voionem hypottaticam, glorificationem, & exaltationem accepit. Et hociplum hodie ne aduersarij quidem nostri prorsus negareaudent : nisi quod disputant & contendunt, illa tantum elle dona creata, & FINITAS dotes seu qualitates; quibus humanam in Christo naturam donatam & ornatam esse sentiunt: quales sunt etiam in sandis hominibus. Et argutis cogitationibus ac friuolis argumentationibus atq; fictis probationibus metiri, & ad calculum reuocate conantur, quorum donorum humana natura in Christo, fine abolitione sua, capax, aut non capax elle queat.

Rectissima autem & omnium tutissima via in huius controuersiæ dijudicatione est hæc, videlicet, nemi-

Denr

iem m

flumt

taticæ

& quar

las pr

mam i

rerò h

autis

nt.De

en att

implie

ra diff

ve Ve

naturæ

quòd h

Sed hæ

lim fo

Viui

tem in

catis n

afinita

criptu

unt,

k13. N

Que

Pet ph

Christi Um al

inbus i

Ephef. I.

semmeliùs & certiùs nosse, quid Christus secundum sumam humanam naturam (ratione vnionis hypotaucz, & glorisicationis seu exaltationis) acceperit, tquarum prærogatiuarum (præter & supra naturales sus proprietates) sine eiusdem abolitione, capax sit: uamipsum Dominum nostrum Iesum Christum: Is erò hoc ipsum (quantum quidem nostra, & quidem alutis causa, in hac vita interest) in verbo suo reuelamt. De quibus igitur in secra scriptura, quod ad hanc to attiner, certa & perspicua testimonia habemus, impliciter illis sidem adhibeamus; & nequaqua contradisputemus, quasi humana natura in Christo illomm capax esse nequeat.

Vera quidem sunt, que de creatis donis, humane atture in Christo datis & communicatis dicuntur: woodhumanitas Christi ea per se, & in seipsahabeat. Sedhec non satis explicant vel assequentur Maiestamillam, quam scriptura & orthodoxi Patres secundum scripturam, humane in Christo nature adscri-

bunt.

um

cti

1-

ui-Ita-

Aa-

na-

na-

128,

bi-

vir-

ilt;

10=

ur,

pe-

ro-

nr;

em

m,

um au-

um

es;

-10

10-

ad

11-

at

118

Viuificare enim, omne iudicium, omnemá; potestaemin celo & in terra, adeoá; omnia in manibus suis labore, omnia sub pedibus ipsius subiecta esse, à pectais mundare, &c. non sunt dona creata, sed diuma, insinte proprietates: que tamen (suxta testimonia cripture) Christo homini datæ & communicatæ lint, Iohan. 5. & 6. Matth. 28. Daniel. 7. Iohan. 3. h13. Matth. 11. Ephes. 1. Hebr. 2. 1. Corinth. 15. Io-

Quòdautem hæc comunicationon tantum, quasi en phrasin aut modum loquendi dicta, depersona Christisecundum ipsius divinitatem, sed potius secundum assumtam humanam naturam sir intelligenda, id tibus sirmissimis, atq; adeò invictis argumentis, quæ im recitabimus, demonstrari potest.

Ccc 5

Primo

776 CHRISTI. PERSONA te provi Primò, extat regula communissima, maximo totius I. declara Ecclesia orthodoxa consensu, approbata; vidence, munici quæ scriptura Christum in tempore accepisse affirmat, Inh ea non secundim diumitatem accepifie: (seundim ingimi quam omnia ab æterno possidet:) sed quod persona nem, Christi ratione & respectu humanæ naturæ ea in temoturæ pore acceperit. tranim II. Deinde, scriptura luculenter testatur, Iohan. 5. 86. teltas, quod virtus viuisicandi & potestas exercendi indiei, in Chi Christo daræ fint : proptered quia filius honnins ch; Filio, 1 quatenus videlicet carnem & languinem habet. omnes III. Postremò, scriptura in hoc negocio non tantumin vade 8 genere filij hominis mentione facit, fed quasi digitum Christ n affumtam humanam naturam intendit, cum inquit; Patri a s ANGVIS Jefu Christi, filij Dei emundat nosab I. Iohan. I. lub Do omni peccato. Id autem non tantum de merito fanhonen guinis Christi in cruce semel perfecto accipiendum Christ est: sed Iohannes eo loco de ea re agit: quòd in negodoelt cio iustificationis, non tantum diuma natura in Chrividelic sto, verum eriam ipsius sanguis per modum efficacia Co nos ab omni peccato emunder. Ita caro Christiest vi-Halem unficus cibus. Et ex hoc Euangelista & Apostoli dido patura loban.6. concilium Ephesinum pronunciauit, carnem Christ meas habere vim viuificandi. Et de hoc articulo multain quafi nostrorum hominum scriptis clarissima veteris & or-Chall thodoxæ Ecclesiæ teltimonia collecta passim extant. lus de Quod igitur Christus virtutem viuisicandi secundum dum humanitatem suam acceperit, & quòdilla visasnicip samiæ humanæ naturæ in Christo data atque commeas municata sit, id ex analogia verbi Dei credere tene-Mobi mur. Sed vt paulo antè monuimus, cum dua natura in tores Christo, eo modo fint vnitæ, vt nulla sit facta confusio, menti aut naturæ vnius in alteram transmutatio : & vtraque Nullo luas naturales & essentiales proprietates retineat: Ita conu vt vnius naturæ proprietates nunquam alterius natuin Cl ræ pro-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

dita &

autem

nis ma

Atnu

nem)

hfefte

exerit.

gorial

tur ca

tim d

quæ el

um lu

lumta

Christ

cande

gais p

am lu

di & V

cum fe

tendi,

nt: Ita

beat, 8

tation

erri, e

Q

Maiel

tura e

pou

Mobi

duin

Maiel

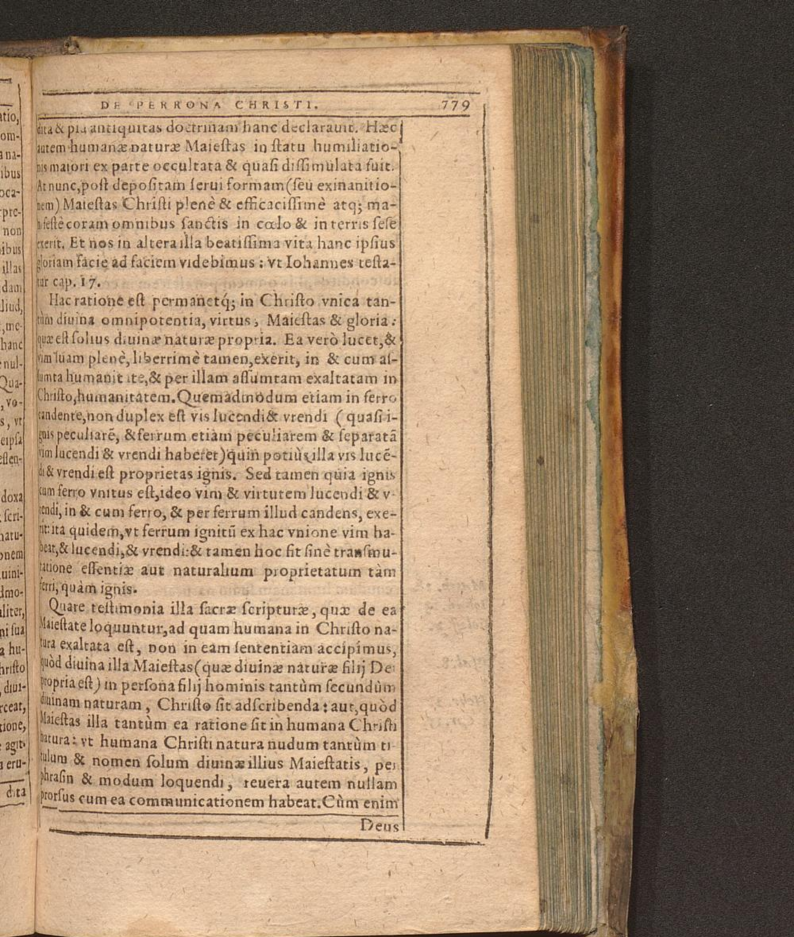
Datur

ulun

phras

Ha

UNIVERSITATS-BIBLIOTHEK PADERBORN



Deus sit spiritualis indiuisa essentia : quæ voiq; & in omnibus creaturis eft, & vbi eft, ibi (præfertim in ciedentibus & fanctis habitans) fuam fecum Maieflatem habet tum fecundum superiorem falsam hypothefin) dici posser, in omnibus creaturis, in quibus Deus eft, præcipue verò in electis & sanctis, qui sunt rempla Dei, totam plenitudinem diuinitatis corporaliterinhabitare, in eis omnes thefauros fapientia & scientia absconditos, illis omnem potestatem in celo & interra datam effe : cum fateri oporteat, credentibus Spiritum fanctum datum effe, qui & ipfe omnem poteltstem in cœlo & in terra habet. Ea verò ratione inter Christum, tuxta humanam ipsius naturam, & interalios fanctos homines nullum diferimen relinqueretur & Christus Maiestare illa sua, quam præ omnibus ahis creaturis, vt homo, feu, fecundum humanitatem fuam accepit, exueretur. Nulla autem creatura (fine homo, fiue Angelus,) dicere potest aut debet : Mihi data el omnis potestas in cœlo & interra: cum tamen Deus vniuerla diumitatis fuæ plenitudine ( quam vbiq; lecum habet) in electis quidem fit, veruntamen non corporaliter in illis habitet, nec personaliter cumills vnitus fit, ficut in Christo corporaliter inhabitat. Nan ratione illius hypostaticæ vnionis Christus dieit, etiam secundum humanam suam naturam: Mihi data est omnis potestas in colo & in terra. Et alibi: Sciebatle sus, quod omnia dedisser ei Pater in manus, Item, In ipso inhabitattota diuinitatis plenitudo corporaliter. Et: Gloria & honore coronasti eum, & constituistieum super omnia opera manuum tuarum:omnia subiecifti sub pedibus eius. Dum autem omnia subiecitel nihil (excepto eo, qui omnia ei subiecit) reliquit,quod non ipfi subiecerit.

Credimus autem, docemus, & confitemur, non fieri talem Maiestatis Dei & omnium proprietatum eius

Milion

naturæ

maliq

ut, qu

a par-

a diu

um, a

etur.

Tali;

potent

entia

mle, &

tura in

tranfm

domi

repugi

Cr Deus 1

STO,

at: (A

leno

uus S maro

itu fa

uræ.)

afort

aon e

qua lij fa

treat.

poffu

tunda

10n II

nam

mne

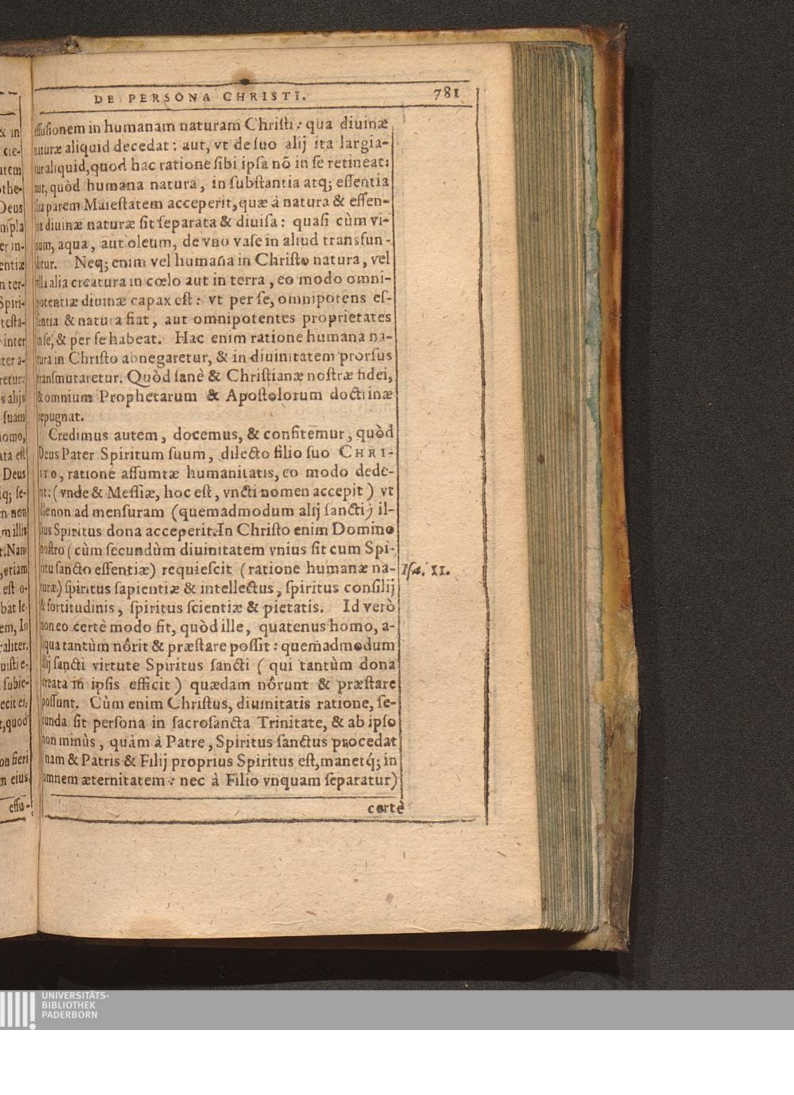
Matth. 28. lohan. 13.

Coloff. 2.

Pfal. 8.

Hehr. 2.

I. Cor. 15.



erte Christo, secundum carnem, que cum filio Dei personaliter vnita est, tota plenitudo spiritus (vtPatres loquuntur) per hypostatica n illam vnione communicata est. Ea verò liberrime in & cum humana Christi natura, & per cam, omnem vim suam exent: non eo modo, vt Christus secundum humanam suam naturam al qua tantum norit, aliqua verò ignoret: & quædam præftare poslit, quædam vero præftare nequeat : sed iam etiam secundum assumtam humanam naturam omnia nouit, & potest. Pater en im super hunc filium ablq; menlura Spiritum fapientia & fortitudinis ita effudit, ve quatenus homo elt, per hypoftaticam illam vnionem, omnem scientiam & omnem potellatem reipla & veie acceperit. Ea ratione omnes the fauri scientiz in Christo funt abscond ti: hoc modo omnis ipli poteltas, in colo & in terra, data elt: & iple ad dexferant Maiestatis & virturis Dercollocatus ell. Manifestim eit autem ex historijs, quod temporiou Imperatoris Valentis inter Arianos peculiaris quadam secta reperta fuerit corum, qui Agnoera appellabantur : propterea quod fingerent, filium quidem (vtpote verbum Patris) omnia feire: At affumtam iphus humanam naturam multarum rerum ignaram elle. Hanchærefin etiam Gregorius Magnus retutauit.

Propter vnionem autem hypostaticam, & exeacosequentem communicationem, (quam diuina & humana natura in persona Christi, reuerà & reipsainter
se habent) Christo secundum carnem id tribuitur,
quod ipsius caro (in natura & essentia sua per se considerata) non esse, & extra vnionem illam, id non habere potest. Verbi gratia: Carni Christi rectè adscribitur,
quòd sit verè viuiscus cibus: & quòd sanguis eius verè sit viuiscus potus. Sic enim ducenti Patres Ephesini
Concilij pronunciarunt: Carnem Christi esseviusca
feu viuis catricem; vnde solus hic homo Iesus Christus

(nullus

nullus

ie & v

att in

ago vo

mattor

Bt 1

quòd t

Eccless

quà ho

tioneP

mterri

eft, in

&den

dimus

Hatem

kundû & virti

Ham :

poffit,

um ye

dator

præfer

flus, a fed to

ambæ tem h

tiam

de car

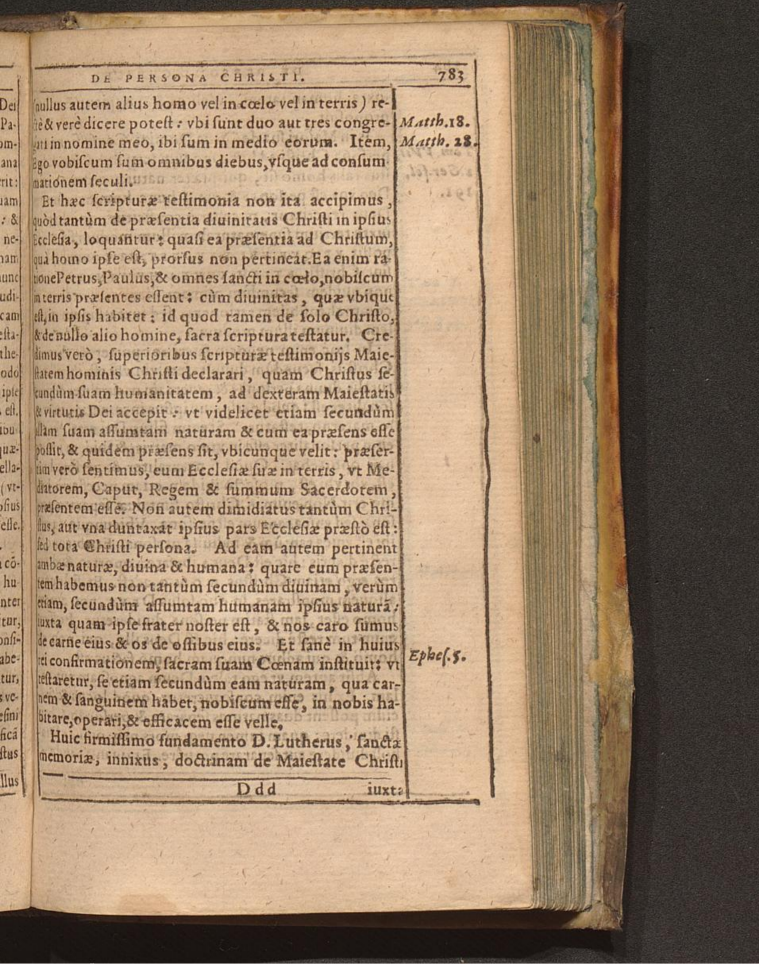
rei co

teftar

bitar

H

mem



oblec

OCO

bus v

aut d

Negl

potil

etian

bit :

andt.

Tr

paul Secu

por

fuit

lupq

0,9

in v

feru

fun

Cœ

Mil

ni.

ho

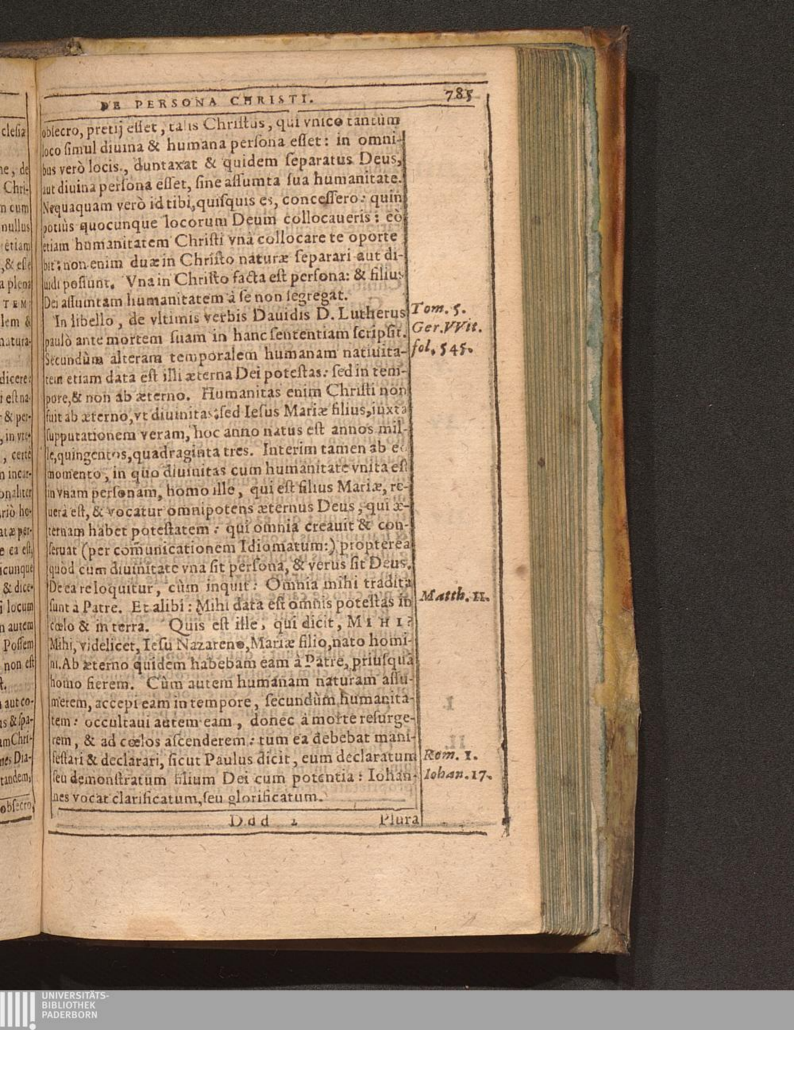
me

ter

ret

fet

leu



106, 5.45.

Plura in hanc ientenciam tencinoniam D. Luchen scriptis reperire licet, præsertim in eo libro, cui titulum secit: Quòd hæc verba (hocest corpus meum) adhuc sirma maneant: præterea in Maiori ipsius Confessione de Cæna Domini multa in hoc genere leguntur. Illa tanti viri pia scripta (vt bene sundatas declarationes articuli de Maiestate Chris Ti, sedentis ad dexteram Dei, & ipsius Testamenti) breuitatis studio (eo modo, quo suprà diximus) hoc loco, & depersona Christi, & de sacra Cæna repetita esse volumus.

Quare perniciolum errorem esse iudicamus, quando Christo iuxta humanitatem Maiestas illa derogatur. Christianis enim ea ratione summailla consolatio eripitur, quam è promissionibus paulò antè commemoratis de præsentia & inhabitatione capitis, regis, & summi sui Pontificis, haurire poterant.ls enim promisit, non modo nudam suam dininicatem ipsis prasto futuram, (quæ nobis miseris peccatoribus est, tanquamignis confumens aridiflimas ltipulas:) fed ille iple, homoille, qui cum discipulis locutus elt, qui omnis generis tribulationes in affumta fua humananatura gustauit; qui ea de causa nobis (vt & hominibus & frairibus fuis) condolere potest: se in omnibus anguffijs nostris nobiscum futurum promifit: secundum cam etiam naturam, iuxta quam ille frater nofter ett, & nos caro de carne eius fumus.

Reijcimus igitur atq; vnanimi colensu, ore & corde dainnamus omnes errores, 'qui à commemorata pia do Arina dissentiunt: qui cu Propheticis & Apostolicis scriptis, cum receptis & approbatis symbolis, & cu pia nostra Augustana Confessione pugnant, vt sunt:

Quòd humana natura propter personalem vnione, cum diuinitate sit consusa, aut in eam transmutata.

Quòd humana in Christo natura eo modo, quo diuinitas, vt infinita aliqua essentia, & ex virtute aut proprietate essentiali sua natura vbiq; prasens sit.

Quòd

absta

prieta

rloc

nitati

1101

lexte

ens e

uam

luo p

otim (

done

palla

lione

taxat

& leg

Chri

lus n

virtu

verè,

Ho

na,pa

atqu

Apol

qua

um 1

mpi

perfo

Chr

Q

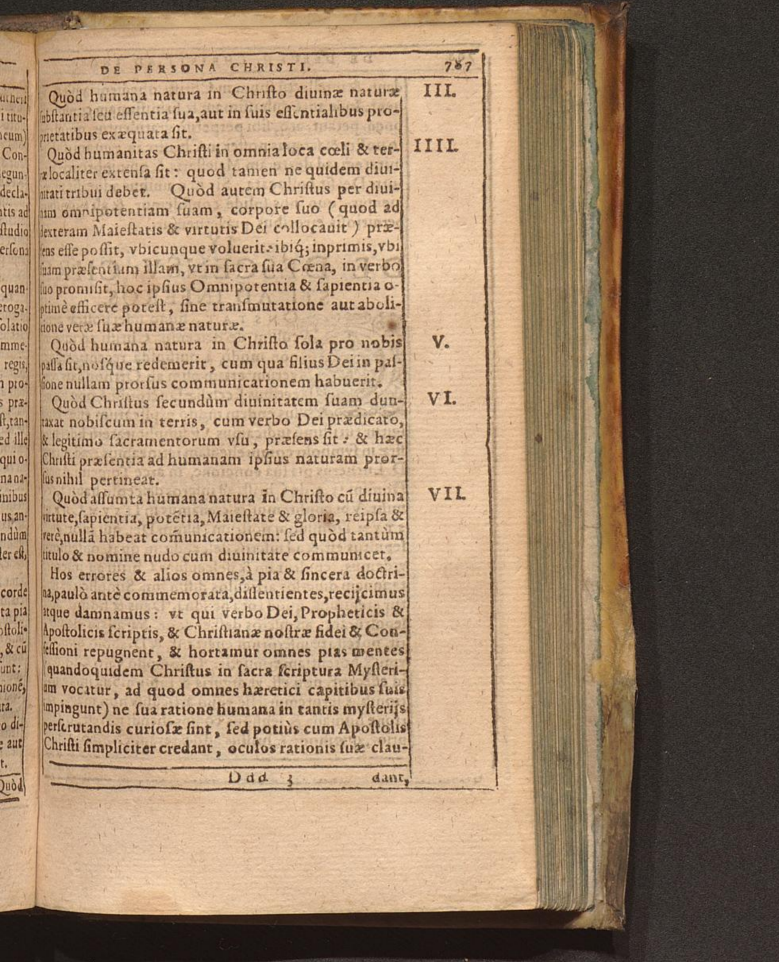
Q

Q

I.

II.

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN



virtu

mylte

firmo

& ver

neq;

dente

valea

CL

dane

pars

con

lij ir

& fa

tas (

que

id &

cun

qua

COH

feffi

& fi

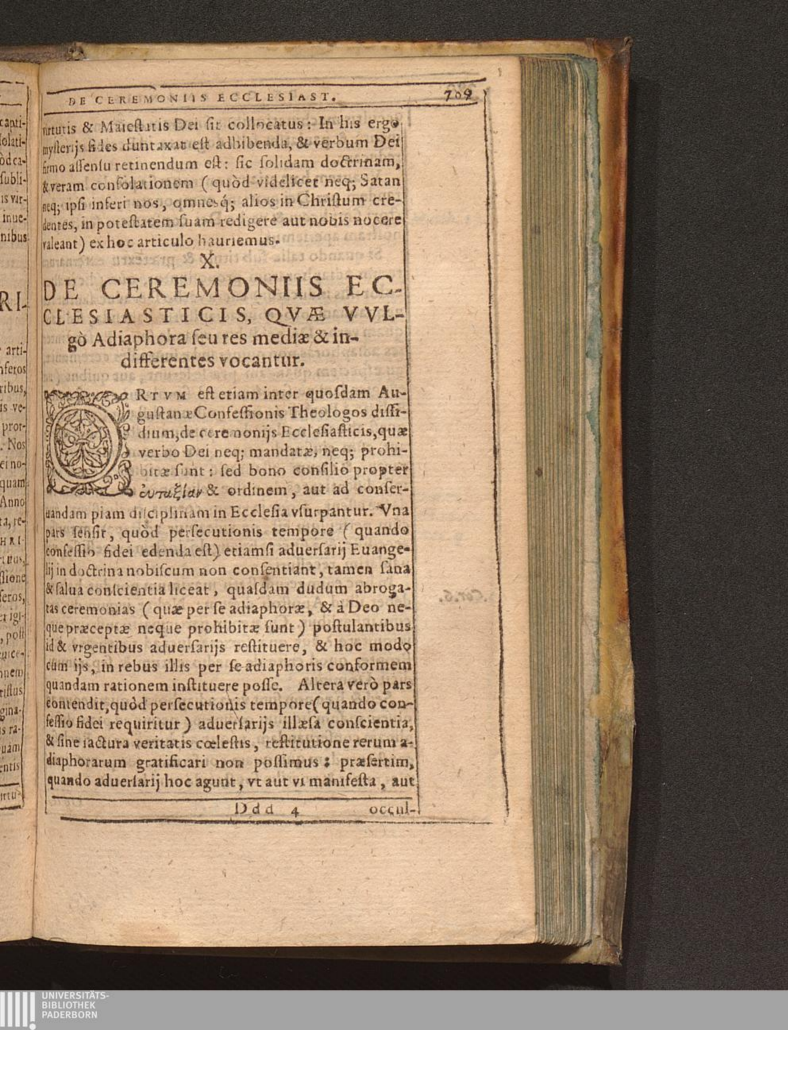
dia

qua

dant, & intellectu suum in Christi obedientiam captiuent. Inde auté duscissimam & sirmissimam consolationem petant, atq; sibi perpetuò gratulentur, quòdearo nostra & sanguis noster in Christo in tantam sublimitatem, ad dexteram Maiestaris, & omnipotentis virtutis Dei sit collocata. Sic in omnibus aduessis inueniemus, quo nos solidè consolemur, & ab omnibus pernitiosis erroribus præseruemur.

## DE DESCENSV CHRISTI AD INFEROS.

ONSTAT, hunc fidei nostra arti-Culum de descensu Christi ad inferos verum etiam olim ab Orthodoxis veteribus Ecclesiæ Doctoribus non prot-sus eodem modo explicatum este. Nos igitur tutiflimű iudicamus, fi fimplicitatem fideinotræ in lymbolo comprehensam retineamus: ad quam D. Lutherus pia sua concione, in arce Torgensi Anno Domini 1533. de Christi ad inferos descensu habita, remilit. Vbi confitemur, co credamus in Les v M CHAI STVM Dominum noffram, filium Dei, qui morteus sepultus est, & ad inferos descendit:in qua Consellione videmus, sepulturam & descensum Christiad interos, tanquam diversos articulos diffingui, Simpliciterigitur credimus, quod tota gersona, Deus & homo, poll sepulturam, ad inferos descenderir, Saranam deuterit, potestate inferorum euerterit, & Diabolo omnem vim & potentiam eripuerit. Quomodo verò Chriffus id effecerit, non est, vt argutis & sublimibus imaginationibus scrutemur. Hic enim articulus noa magis 12rione humana & sensibus comprehendi potest, quam prior, quemodo Christus ad dexteram Omnipotentis



3. Cor. 6.

occultis machinationibus finceram doctrinam opprimant, & paulatim falsa dogmata in Ecclesias nostras reducant.

Vt autem hæc etiam controuersia piè declaretur, a tandem per Dei gratiam componatur, candido Lectori simplicem & verbo Dei consormem senteniam

nostram aperiemus.

Si quando talia sub titulo & prætextu externarum rerum adiaphorarum proponuntur, quæ (licetalius color illis inducatur) reuera verbo Dei aduerlantur:ea nequaquani pro rebus adiaphoris habenda, sed tanquam verbo Dei prohibita vitanda funt. Et sanèinter res adiaphoras non numerandæ funt tales ceremonia, quæspeciem quandam præse ferunt, aut quibus (ad effugiendam persecutionem ) fimulatur, quasinostra Religio à Pontificia non multum distaret : aut certe, quafi ab ea non admodum animus notter abhorreret; aut, chm eiusmodi ceremoniæ in eum finem reltaurantur, & earum restauratio ita accipitur, quasi hoc ipso dissentientes du e illæ religiones iamin vnamre dacta effent, atque in vnum corpus coaluifient; aut cum periculum est, ne videamur ad Papatum rurlus accestiffe, & à sincera Euangelij doctrina recessisse, vel paulatim receffuri.

In hoc enim rerum statu maximum pondus habere debet illud Apostoli dictum: Nolite iugum ducere cum infidelibus. Quæ enim participatio iustitiz cum iniquitate? aut, quæ societas luci ad tenebras? &c. Propter quod exite de medio ecrum & separamin,

dicit Dominus.

Sed & hæc non funt vera adiaphora, quæ neque ad observandum bonum ordinem, neque ad piam disiplinam conservandam, neque ad coraziar in Ecclesa constituendam quicquam conferunt: sed præterinutiles nugas & puerilia spectacula nihil habent.

Dere-

D

quar

perfe

ni:fe

nendi

nis tr

1135

CI

Beck

ta lib

phori

tame

ordin

temp

piam

gelica

nem,

in fid

dere ;

verbi:

Cr

pore,

do, Vi

prim

præci

Dom

plam

10 23

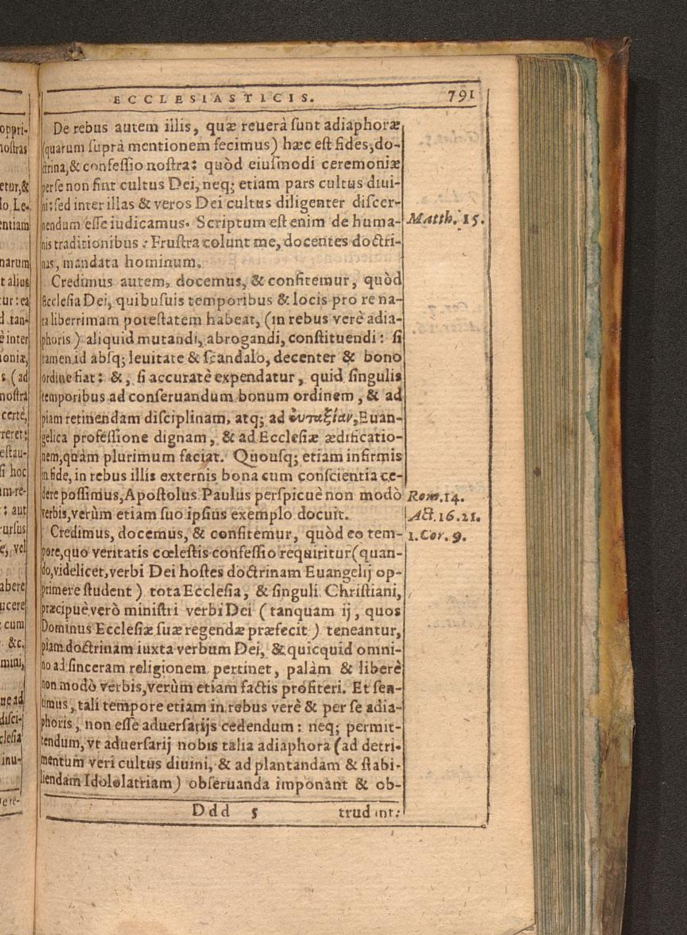
non i

umu

phor

tendi

ment liend



Galas. 2.

MITUM VERITAS EVANGELIS confet: ficut

cipuus religionis nostræ Christianæ articulus: vt al-

Apolto

tur &

103Et16

mcon

Holol

berta

quirut

bulu

Pra

bert

Quan

manz

Deit

i fine

trize n

artr

ttiam

0

ternis

pfip

mani

n Cl

offen

graus

haic

(4m

SIC 6

bide

qui i

hash

mari

quim me ctedunt, expediret ei, vt suspenderetus mohalinaria in collo eius, & demergeretur in profandum

cion retarneque docent; maque l'amitizant.

maris.

At or-

: Cout

polto-

Cons

clefiaft

potlus

in exilti

te fern

conniu

lituati

Ina

nhand

nus 1p

e:ita

Roman

capite tem fai

exitius

eria. Et i

guod S

gis,qui

tum e

propri

teltas :

Et

Christ

llius (

dis cr

autem

Antic

ld præ Paulu

abom

ugum iustici:

nebra

Cœnam

Masth.10.

Imprimis verò hoc Christi dictum alta mente est reponendum: Qui me confessus suerit coram hominibus, eum etiam ego constrebor coram Patremeo coelesti.

Et sanè, quòdhæc semper suerit clarissimorum Augustanæ Confessionis Theologorum sides & confesse de rebus Adiaphoris (quam & nos iplorum vestigijs insistentes, prositemur, & in ea constanter, per Deigratiam, permanere cupimus:) id liquidissimè testimonia, quæ recitabimus, demonstrabunt a ea in Smalcaldicis articulis Anno &c. 37. consignata, & à præcipuis Theologis subscriptione consirmata sunt.

Testimonia è Smalcaldicis articulis

Anno Domini 1537. conscriptis

depromta...

RticuliSmalcaldici de hoc negotio fic loquitur. Nequaqua hoc Episcopis (Pontificijs) concedimus, quòd ipfi fint Ecclefia: (quiano funt Ecclesia.) Neq; ea audiem, que illi nobis sub Ecclesia nomine vel mandauerint, vel prohibuerint. Nam (Dei beneficio) puer septenis iam nouit: que sit vera Ecclesiassan-Cti, videlicet, credentes, & ouiculæ, quæ pastoris sui voci audiunt. Et paulò antè: Si Episcopi restè officio Episcopali fungi, & Ecclesiæ regendæ atq; Enangelij propagandi curam seriò suscipere vellent, hoc illis, ratione charitatis, & propter bonum pacis (non tamen ex quadam necessitate) concedi posset, vt nos & Ecclefix nostra Ministros ordinarent, atq; in functione Ecclesiastica confirmarent : remotis tamen omnibus laruatis, ineptis & impijs nugis, atq; magicis pompis. Cum autem neg; veri fint, aut effe velint Episcopi, sed potius huius mundi Principes ac Domini; qui neque concionantur neque docent : neque baptizant, neque

De Eccle.

Deordinatione & Gocatione.

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

eff

mi-

Leo

Au-

file

s in-

gra-

mo-

cal-

puis

elrs

tur.

edi-

cle-

mi-

enefan-

Voce

Epi-

protio-

n ex

cle-

Ec-

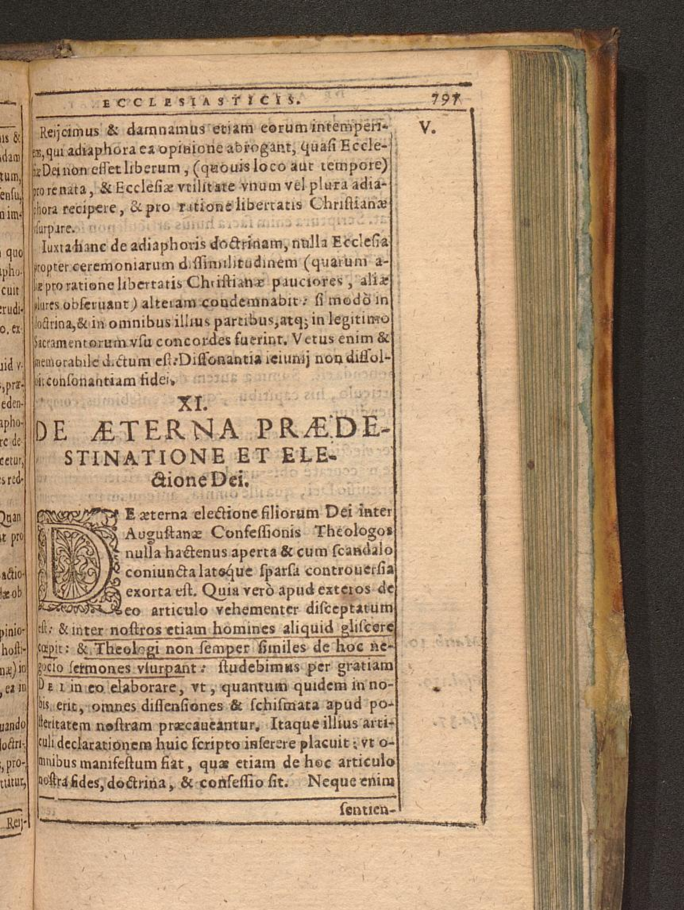
lar-

i, sed

eque

que

nam



P[al.139.

164.37.

det, & præscit, ad omnes creaturas, tam malas, quan bonas extenditur. Hac enim vel præuisionevel præscientia Dominus antènouit videto, quicquid ett, vel aliquando futurum elt, quiequid iam fit, vel quod alle quando continget : fiue id bonum fit : fiue malum! quia Deum neg; præterita neg; futura latent; led omnia ipli lunt manifelta& præfentia. Sicenim feriptum Matth. 10. eft: Nonne duo pafferes affe veneunte & vnus ex illis non cadet Super terram, fine Patre vestro, oufit Plates canit: Imperfectum meum viderunt oculitui, &mlibro tuo omnes scripti erant dies, qui futuri erant,antequam ellent. Et Isaias ait: Habitationem tuam, & egrelfum tuum, & introitum tuum cognoui, & infaniam tuam contra me. b meise ette, and mulbetnamentalin

AEterna verò electio feu prædestinatio Deiad falu-

tem

um, no

untum

quendat

lindam !

eas : Pr

lefum (

Præf

metæ p

queant

ante &

& puni

nat, vt a

luorun

pudefi:

Prin

præfci

autop uet;}

luntas

TVA

Et Da AE

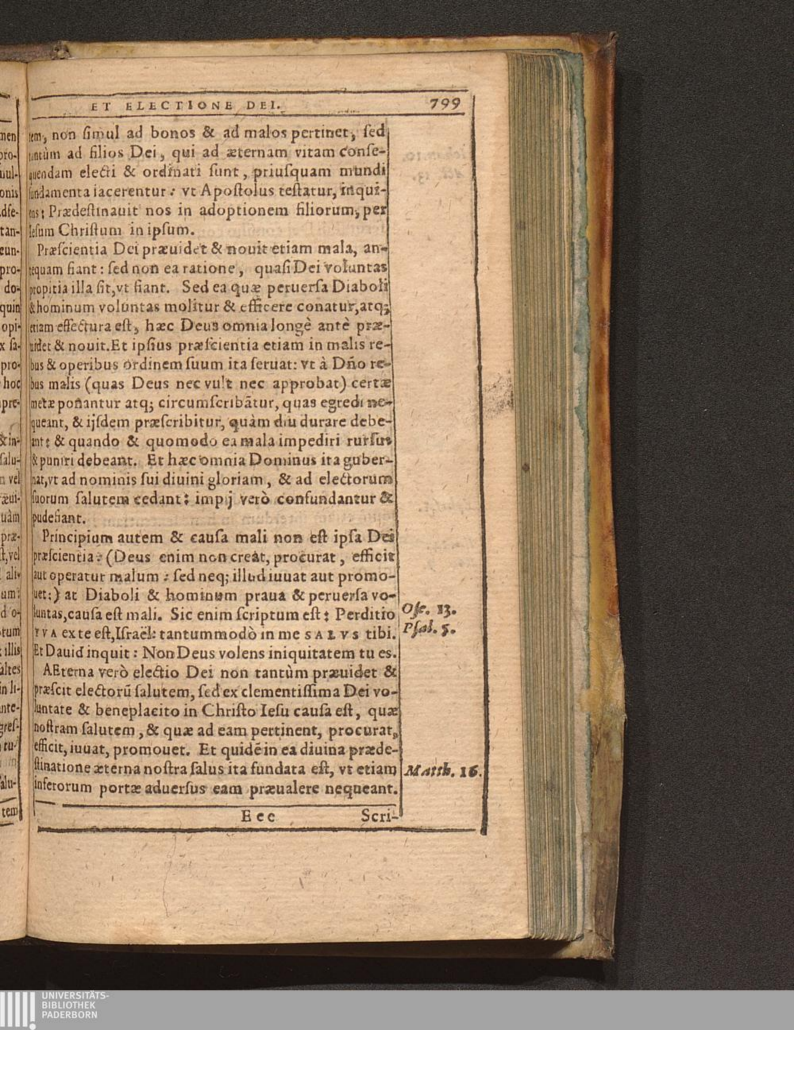
præsci untat

noftra

efficit

flinati

infero



Iohan. 10. Act. 13. Scriptum est enim: Oues meas nemo rapiet de manu mea. Et alibi: Crediderunt, quot quot ad vitam aternam erant ordinati.

Et hæc sanè æterna electio seu ordinatio Dei ad vitam æterna, non nudè, in arcano illo cœlesti & imperserutabili Dei consilio consideranda est: quasi ea nisil
prætereà complectatur, aut ad eam requiratur, aut in
ea meditanda expendendum sit, nisi hoc: quòd Deus
præuiderit, quinam & quot homines salutem sin
consecuturi: & qui, atq; quàm multi in æternum sin
perituri: aut, quasi Dominus militarem quendam
delectum instituerit, atque dixerit aut statuerit: hic
saluandus est, ille verò damnandus: hic ad sinem sig
in side constans perseuerabit, ille verò non perseueraturus est.

Ex opinione enim hac multi absurdas, periculosas & perniciosas cogitationes hauriunt:quæ autse curitatem & impænitentiam, aut angustias & desperationem in mentibus hominum gignunt & confirmant. Sic enim quidam periculose secum cogitant, quin etiam interdum in hane sententiam loquuntur Deus (inquiunt) electos suos ad vitam æternampradestinauit, ante quam mundi fundamenta iacerentur. Electio autem Dei errare non potest ; neque eam quisquam impedire aut mutare valet. Ergo fi ad vitam zternam sum electus, nihil saluti mez decedet, etiams absque omni pænitentia omnis generis scelera atque flagitia designauero, verbum & Sacramenta contemsero: neque vnquam de pænitentia, side, precibus aut pietate cogitauero. Necessario enim saluabor: quia electionem Dei sieri necessariò oportet. Sin verò predestinatus non fuero, nihil prorsus mihi profuerit, ettamfi verbum Dei meditatus fuero, pomitentiam gero, in Christum credidero, &c. quia prædestinationem Deineq; impedireneq; mutare potero.

Ephef.I.

1/a. 14. Rom. 9.

Negi

Negi

pij qu2

n fi ma

Christ

habear

inon a

5,00

mit.Et

munt,

exemp

id fine

pictat

gitati

datio

mnen

dam f

lum,

nem |

quæ 1

cuel

PCT P

beam

tenti

tio 11

Neq

hoe

tum

igen

aoft

mos

(

ne 8

SOI

manu

ad VI-

nper-

nthil

aut in

Deus

n fint

m fint

ndam

t: hic

m viq:

euera-

ericu-

aut le-

despeonhr-

gitant,

untur:

m prærentur.

quil-

tam 2-

etiamb

atque

ntem-

us aut

: quia

9 bis-

rit, et-

mege-

ionem

Neq:

Neque verò tantum homines impij, verum etiam jiquandoq; in has cogitationes veniunt & incidunt :) if maxime per Dei gratiam poenitentiam agant, in Christum credant, & piè viuendi laudabile institutum bibeant, nihilominus ita fecum rem reputent : Quid? inon ab aterno ad falurem electus feu prædeftinatus s, omnis tuus conatus, totusque labor tuus irritus mi.Et hæc tum præcipue homini pio in mentem ve munt, cum fuas inhimitates confiderat: & in eorum mempla animi oculos defixos habet, qui non in fide dhoem vique perfeuerarunt, fed à vera pietate in impetatem rurlus prolapsi, & apostatæ facti sunt.

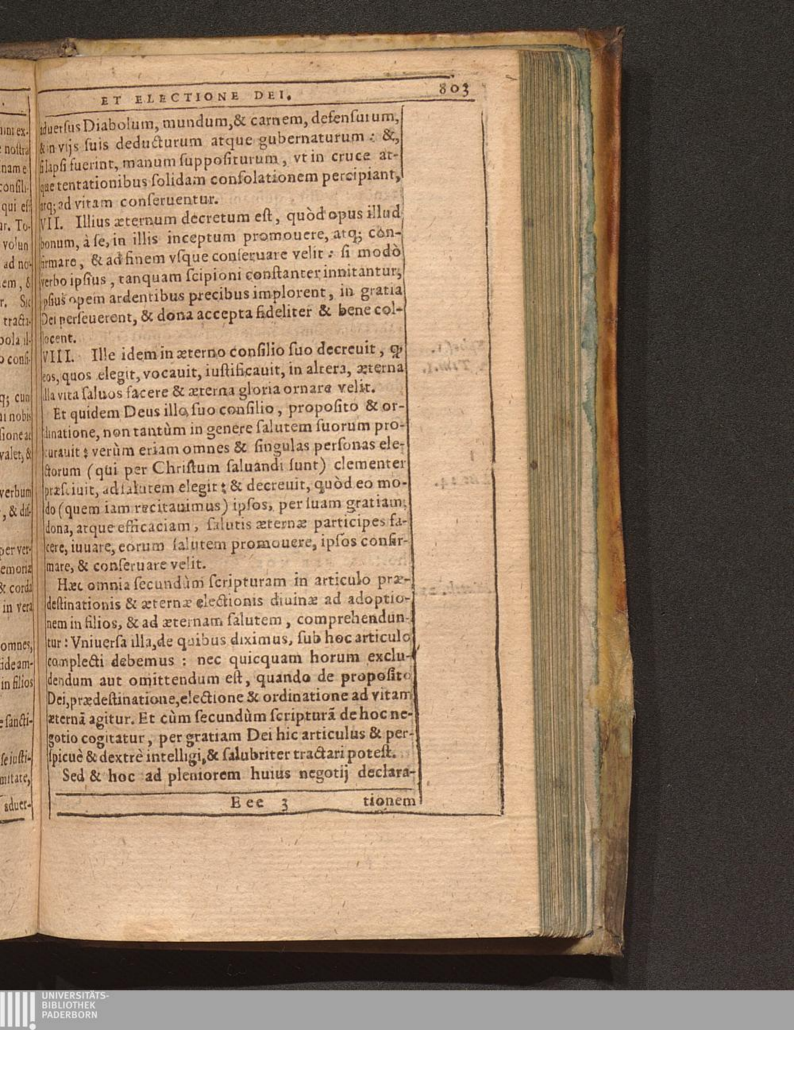
Contra hanc falsam opinionem & periculosas cogiationes, huic folidifilimo fundamento, quod expedationem nostram fallere non potest, sed longe firwillimum eft, inniti oportet, nempe : Certum eft, omemscripturam divinitus inspiratam, non ad alen lam securicatem aut impænitentium', sed ad arguenlum, ad erudiendum in iultitia, & ad vitæ emendationem propositam este: Certum est etiam, quod omnia, que inscriptura sacra nobis proponuntur, non ideò cuelata fint, ve ad desperationem adigamur: sed ve perpatientiam, & confolationem scripturæ spem ha- Rom.15. neumus. Quare hæc nequaquam erit vera & lana len tentia, aut legitimus vius doctrinæ de æterna præde-Mustione Dei, quibus vel impænitentia, vel desperato in hominum mentibus excitatur aut confirmatur. Neq; verò nobis scriptura hanc doctrina aliter, quam noe modo proponit, vt nos ad verbum Deireuelatum, fide amplectendum ableget: ad pænitentiam gendam hortetur : ad piè viuendum inuitet ; fidem autram confirmet: & de salute nostra quam certifimos reddat.

Quare cum de aterna electione seu pradestinatione & ordinatione filiorum Dei ad vitam æternam, rete & cum fructu cogitare aut loqui volemus, adfue-

Ephel. I. L.Cor. I. 2. Tim. 3. Johan. 15. Ichan.3.10 2. Thef. 2.

Lee

tacia-



Chri

& ren

TES

um V

lofta vit

mun

MNI

WN1

quos

HOC:

vent

eum

Chri

Chr

gene

pon

E

lin

cata

cati

mij

effe

Ver

tus

Spir

Dei

fanc

labi

Eua

lijs

AY

Chris

hoc est, 2d omnes homines pertineat. Eam ob causan

(

præde-

recella-

uorum

x vnde

ac do-

est :: ex

req; ex

bscon-

eftina-

reuela-

ım cer-

queex

m pro-

m con-

git, &

¥ VO-

ımme-

it, fuo

n pec-

icens:

eo ex-

10,10-

docet,

ire vo-

VOC1-

, 21108

etiam

riliter

r illud

niten-

rfalis:

aufam Chris

Christus iustit prædicari in nomine suo pænitentiam tremissionem peccatorum, IN OMNESGENres. Deus emm MVNDVM dilexit, eiq; filium fuim vnigenitum donauit. Christus peccata M v N D I uftulit. Idem carnem fuam tradidit pro MVNDI VITA: Ipfius fanguis propitiatio eft, pro TOTIVS mundi peccatis, Christus dicit : Venite AD ME 0unes, qui laboratis & onerati estis : & ego reficiam 10s. Deus omnia in incredulitate conclusit, v T o-Nonvult Dominus ali-MNIVM MISERBATVR. quos perire, sed o M N E s ad poenitentiam reuerti. Idem Dominus om NIV M, diues in om NES qui inmocant illum. Iustitia Dei per fidem I E s v Christi venitin OMNES, & Super OMNES, qui credunt in eum. Et hæc est voluntas Patris, vt om nes, qui in Christum credunt, vitam æternam habeant. Et vult Christus, ve in genere omnibus, quibus pænitentia agenda prædicatur, etiam hæc promissio Enangelij proponatur.

Et hanc vocationem Dei, quæ per verbum Euangelinobis offertur, no existmemus este simulatam & fucatam e sed certo statuamus, Deum nobis per eam voationem voluntatem fuam reuelare: quod, videlicet, mijs, quos ad eum modum vocat, per verbum efficax Mevelit, vi illuminentur, convertantur, & saluentur. Verbum enim illud, quo vocamur, ministerium Spiri- 2. Cor. 4. tus eft : quod Spirirum fanctum adfert : feu, per quod Roman. 1. spiritus sanctus hominibus confertur : & est virtus Detad salutem omni credenti. Cum igitur Spiritus lanctus per verbu efficax elle, nos corroborare, & vires abministrare velir : profecto vult Dominus, vt verbum Euangelij recipiamus, ei credamus, atq; pareamus.

Qua de causa electi his notis, in sacris literis, ab alis discernendi, describuntur. Ques mexvocem meam lehan. 10. AVDIVNI, & ego cognosco eas, & sequentur me,

Luc.24. Johan. 3. Iohan. 1. lohan.6. I. Ichan. 2. Matth. II.

Rom. II. 2. Pet. 3. Rom.10.

Romas, 1.

Iohan. 6. Luc. 24. Marc. 16.

Hee

Ephel.I.

Roman.8.

Matth. 5. Reman. 8.

I.Cor. I. Philip. I.

2. Per. 3. Hebr. 3. & ego illis do vitam æternam. Et, qui secundum propositum ordinati sunt ad capiendam hæreditatem:
audiunt Euangelion, credunt in C H R 1 s T V H inuocant D E V M, eis; gratias agunt: sanchiscanturin
charitate, perseuerant in spe, patientia & consolatione
sub cruce. Et quamuis hæc bona omnia in ipsis adhuc
tenuia atque infirma sint: tamen esuriunt & sitiuntius
stitiam.

Sic scilicet Spiritus Dei testimonium electis perhibet, quòd sint filij Dei : & cum, quid perendum sit, ne sciunt, sicut oportet, 1pse Spiritus pro eis intercedir gemiribus in engarabilibus

gemitibus inenatrabilibus.

Præterea scriptura testatur, Deum, qui nos vocauit adeò sidelem esse, vt cum bonum opus in nobis ince perit, illud conicruare, & continuare, atque ad sinem vsq; perducere & persicere velit: si modò non ipsinos ab eo auertamus, sed initium substantiæ vsq; ad sinem, sirmum retineamus: ad quam constantiam, suam nobis

grattim promifite.

Hanc reuelatam Dei voluntate inquiramus, medite mur, atq; vt eide pareamus, sedul ò elaboremus : quadoquide Spiritus sanctus perverbum (quo nos voca) gratiam, vires & facultaté largiri vult: arcanæ autema occultæ prædeffinationis diuinæ abyflum perferntal ne conemur. In hanc fententiam Christus cuidam curiofe interroganti, an pauci saluarentur, respondit Cotendite, vt intretis per angustam portam. Et D. Lunte rus inquit: Eodem ordine, que Paulus in Epist, ad Romanos observauit, pcede. Prima tua cura sit, de Chirsto, eiusque Euangelio : vt & tua peccata, & ipsius geatiam atq; clementia agnoseas. Deinde, lustare cum peccato, ficut docet Paulus à primo capite, víq; ado-Canum. Posteà voi (in octavo capite) sub cruce, tentationibus, & afflictionibus exercitatus fueris, nonum, decimum, & vndecimu caput recte te docebunt,quanta in prædestinatione diuma consolatio repositalit.

Inprafatione super Epistolam ad Romanos. gu:

dis

hæ

ne

atc

qu

Ho

tir

ver

ett.

tie

ma

mu

mo

De

cer

VO.

mi

rat

Eu

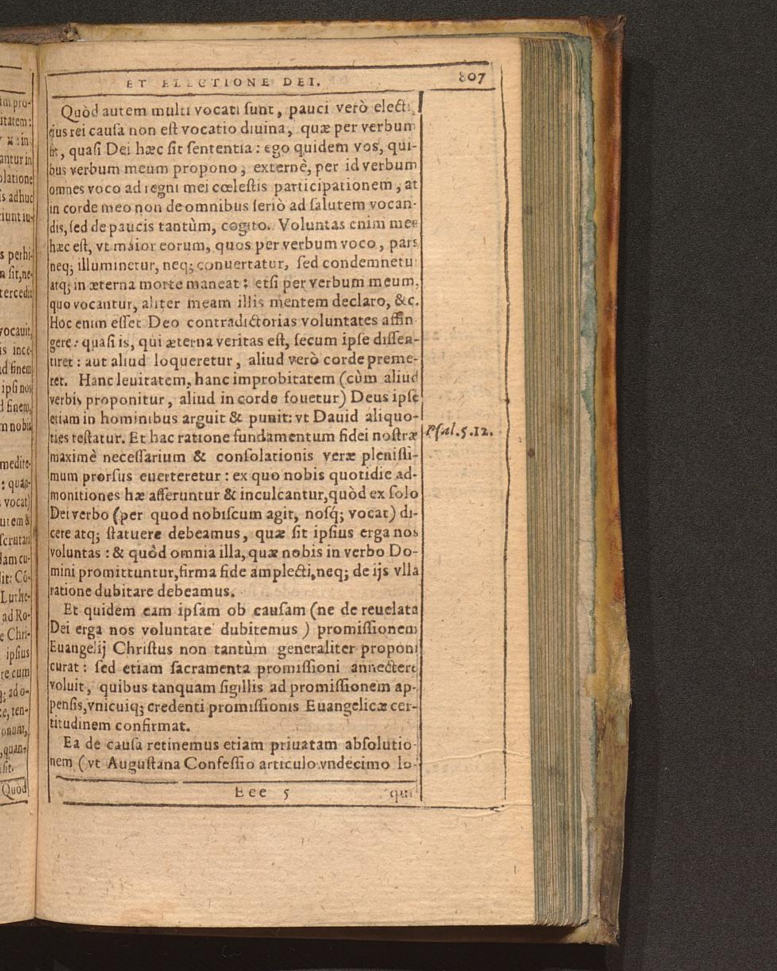
CH

YO.

per

tit

ner



regij

CIDI

tio L

Und

mini

Spir1

pit,r

grega

M

cipiu

cauf

illud

dum

Sed 1

do I

tunt

rant:

mpl

rum

H

flina

meta

xi fu

latio

enter

fils C

oper

um

12 en

MUS

sum .

dim elect

hes,

tunt

quitur:) docentes, Dei mandatum elle, vt absolutioni fidem habeamus, ac certò ftatuamus, tam vere (quido verbis absolutionis fidem habemus) Deo reconciliatos nos effe, ac fi vocem coelitàs delapfam es dere audiuissemus: quam sententiam etiam Apologia confirmat. Hæc verò consolatio eximia prorsus nobis enperetur : fi non ex vocatione, que fit per verbum & Sacramenta, de voluntate Dei erga nos statuendum effet.

Quin etiam illud fundamentum religionis nofitz euerreretur: quod credimus, Spirirum fanctum cum verbo prædicato, audito & diligenter confiderato, pra-Matth. 22. sentem atq; efficacem effe & operari velle. Quarentquaquam sentiendum est, vt paulò antè monuimus, eos etiam in electorum numero habendos,qui verbum Dei contemnunt, repellunt, execrantur, atque perlequuntur : qui audito verbo corda sua contra illudob brmanr : qui Spiritui fancto resistunt : qui in peccaus abiq; pænitentia perseuerant : neq; in Christum vet credunt : externatantum specie pietaté præse serunt: aut extra Christu alias iustitia & salutis rationes quarunt. Vt enim Deus in zterno suo consilio ordinaun, Spiritus sanctus electos per verbum vocet, illumine, arq; convertar, atq; omnes illos, qui Christum verafi de amplectuntur, iustificet, atq; in eos æternam falut conferat; ita in eodem suo confilio decreuit, quòd eos, qui per verbum vocati, illud repudiant, & Spiritui farcto (qui in ipsis per verbum efficaciter operari & efficax esse vult) refistunt, & obstinati in ea contumaci perseuerant, indurare, reprobare, & aterna damnationi deuouere velit. Et fecundum has rationes intelligen dum est, quòd scriptura dicit : Multos vocatos, paucos verò electos effe.

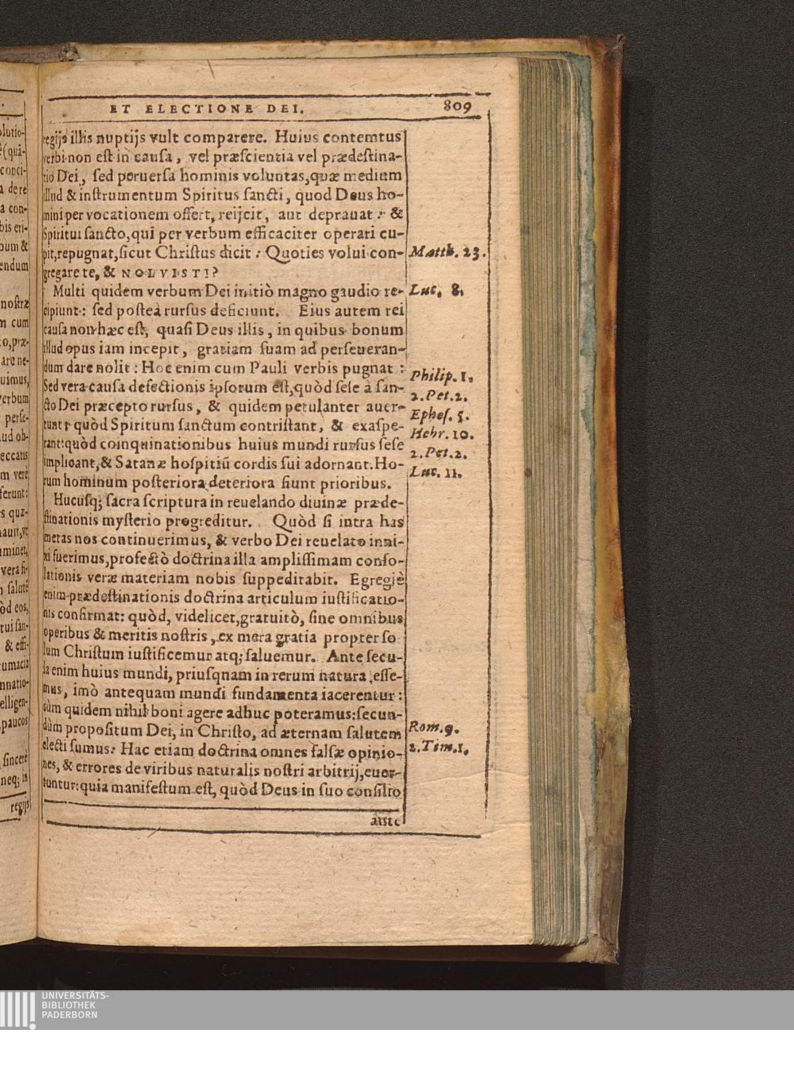
Pauci enim verbum Dei seriò recipiunt, eiq; sincer obtemperant:maior pars contemnit verbum: neq; 18

Actor. 15. Hebr. 4. Actor. 7. Luc. 14.

Marc. 16.

Matth. 7. 22.

Roman. 9.



dare

eam

Deu

le, c

cuic

in C

P

cles

nen

us f

& e

Dei

DIS,

mea Etr

dete

culo

ttru

dun

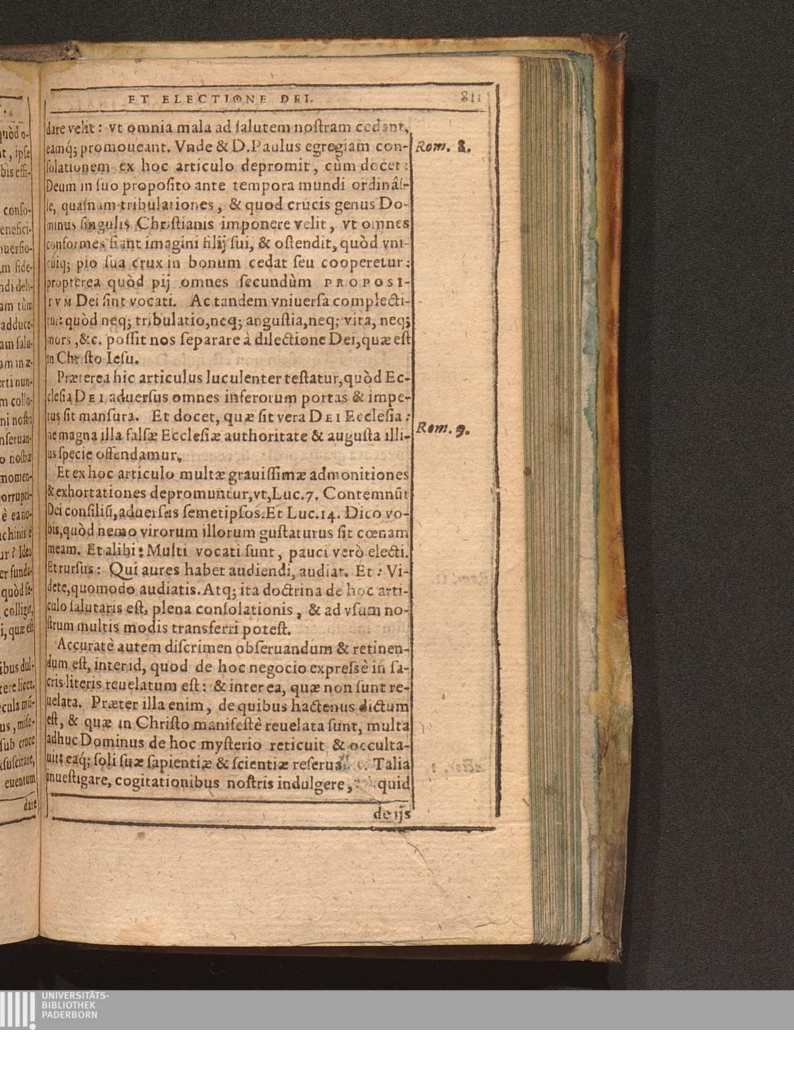
cris

uela

adh

uit:

A



dij

oul

rati

cea

iust

enii

qua

con

in 1

dol

uel:

re D

mei

digi

grat

circ

100

aob

grat

am

diar

gitt

ur,

de ijs statuere, aut serutari nobis non licet, sed toti à verbo Dei reuelato, quod ipse nobis proponit, pendêre debemus. Hæe admonitio in hoc mysterio apprime necessaria est.

Ea enim est corruptæ naturænostræ curiositus, vi magis ijs, quæ abstrusa& arcana sunt, indagandis, quam ijs, quæ de hoc negocio Deus in verbo suo nobis reuelauit, cognoscendis, delectemur: præsertim cum quædam in hoc mysterio tam intricata & perplexa occurrant, quæ nos in mentibus nostris acumine ingenij nostri, conciliare non possumus: sed neg; id nobis a Deo demandatum est.

Dubium quidem non est, quin Deus exactistime & certissi ne ante tempora mundi præuiderit, & hodie etiam norit, quina ex corum numero, qui vocati funt, in Christum credituri, aut non credituri fint: qui ex conuerfis, in fide perseueraturi fint, qui non : &, qui in peccata grama prolapfi, reuerfuri fint, & qui in scelenbus perituri. Et haud dubie etiam numerus corum, qui saluabuntur, & damnandorum, Deo probe notus ell. Quia verò Dominus talia arcana foli sua sapientizio leruauit : neq; ea de re quicquam in verbo fuo renelauit: multò verò minus hæc mysteria cogitationibus nostris indagare nos instit: quin potins, ne id conarenur, prohibuit; non decet nos cogitationibus notirs indulgere, statuere aliquid, ratiocinari, aut illa occultiffima inueftigare velle: fed in verbo ipfius reuelato (ad qued ille nos ablegauit) acquiescere nos oportet.

Nouit enim Dominus procul dubio tempus & horam, eam q; apud se constituit, quando, videlicet, ynuquenq; vocare, conuertere, & lapsum rursus erigere velit. Quia verò id nobis non est reuelatum: intelligimus hoc nobis iniungi seriò, vt semper prædicando & tractando e ri verbo instemus, tempus verò, & horam conversionis Deo permittamus.

Actor. 1.

Rom. II.



UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

ABTERNA PRAFDESTINAT 814 eft: proponit, vt nos cum illis collati, & quam manifilis aute deprehensi, tantò accuratius Dei immensam muferipræ cordiam (quæ nulli merito nostro debetu:) invasis miius sericordia agnoscere & celebrare discamus. Illi enim nulla afficiuntur iniuria, qui pœnas suz imomi pietatis luunt, & scelerum suorum itipendia accipiunt. VOS. At in his, quos Deus luce verbi fui donat, eamí; apud clar ipsos conseruat, qua miseri mortales illuminantur, bis, convertuntur, salvantur, Dominus immensam suam FIL gratiam & milericordiam, fine ipforum meritis commne mendat. Vt IC Cum eò vfq; in huius articuli meditatione progre-& C dimur, tum in tuta & regia via ambulamus. Scriptum Ofe. 13. cft à est enim de hoc mysterio: Perditio T v A exte est, lirafalu el: TANTVMMODOIR MEAVXILIVM TVVM. nit a Quæcunq; autem cogitationes & quicunq; fermo-Sigi nes extra hos limites in hac disputatione euagari volent, eos statim cohibeamus, & cum D. Paulo labellum Rom.g. in fir digito compelcamus, memores dicti: O homo, tu quis es, qui responses Deo? Et sane, quòd in hoc articulo non omnia perferutaagit ri & perueftigare possimus aut debeamus, docet D. Paulus suo ipsius exemplo. Cum enim de hoc articulo gnus TAS multis èverbo Dei reuelato disputaffer : tandem eum acr eò ventum esfet, vt diceretur, quænam Deus arcanz Deu sua sapientia de hoc mysterio reseruasset: silentio es ret, v tegit, disputationem abrumpit, & his verbis conclu-Deat dit : O altitudo divitiarum fapientiz & scientiz Dei: Rems. H. H quam incomprehensibilia sunt iudicia eius: Quis enim cognouit sensum Domini ? &c. scilicet, extra & supra int. id, quod iple in verbo suo nobis reuelauit. DIC 6 AEterna igitur Dei prædestinatio in Christo, & nequaquam extra mediatorem Christum consideranda clan est. In Christo enim (inquit Paulus) elegit nos Deus, Ephel.1. aus antequam mundi fundamenta iacerentur. Et scriptum

1 11118

uferi-

is mi-

æim-

olunt.

apud

intur,

fuam

com-

rogre-

ptum

L Ura-

M.

ermo-

TI VO-

ellum

u quis

cruta-

cet D.

ticulo

nı eùm

arganz

tio ea

onclu-

2 Dei

is enim

¿ Supra

, & ne-

eranea

Deus,

riptum

eA;

eft quod Dominus dilexerit nos in DILECTO! Hæc intem electio de coelo nobis reuelatur, per verbi Dei predicationem, cum Pater cœlestis inquit : Hicest fius meus dilectus, in quo mihi complacitum est: HVNC AVDITE. Et Christus dicit : Venite ad me Matth. II. omnes, qui laboratis & onerati eftis: & ego reficiam 10s. De Spiritu sancto verò Christus inquit: Ille me darificabir, quia de meo accipier, & annunciabit vobis,&c. Itaque tota facratifima Trinitas, PATER HLIVS ET SPIRITYS SANCTYS, ablegat omnes homines ad Christum, tanquam ad librum vitæ min eo æternam Patris prædestinationem inuestigent k cognoscant. Hoc enim iam ab æterno decrerum cha Patre, quod cos, quos faluare vult, per Christum bluos facere velit : vt Christus ipse inquit : Nemo vel lohan. 14. inad Patrem, nifi per me. Et alibitEgo sum oftium : lohan. 10. siquis per meintroierit, saluabitur.

CHRISTY'S autem, vnigenitus Dei filius, qui eft Iohan. I. nhau Patris, nobis voluntatem Patris ceeleftis, atq: me ratione etiam electionem nostram ad vitam ætemam annunciauit: idque his verbis: Poenitentiam igite, & credite Euangelio: appropinquauit enim renum ecclorum. Et alio loco ait : Hac est vol v n- lohan.6. TAS ELVS, QVI MISIT ME, Vt qui Filium videt, teredit in eum, habeat vitam æternam. Et alibi: Sic leban. 3. Deus dilexit mundum, vt Filium fuum vnigenitum dam,vt omnis, qui in enm crediderit, non pereat, sed ha-

beat vitam æternam, &c.

Hanc dulcissimam concionem vult Deus Pater, vi omnes homines audiant: vult, vt ad Christum veniint. Qui verò venerint, eos Christus non à se repellit. Ichan. 6. Die enim scriptum est: Quod venerit ad me, non eijclam foras.

Vt auté ad Christum venire possimus, Spiritus sandus per auditionem verbi Dei veram in nobis fidem

Iohan.16.

Marc. 1.

II DE

Fff

opera-

Rom.10.

Marrishit

AT MEICH

operatur. Sic enim Apoltolus ait: Fides eit ex auditu verbi Dei: quando, videlicet, illud fincere & pure annunciatur.

Dui igitur æternæ salutis vero desiderio tenentur, non macerent atq; excrucient sese cogitationibus & imaginationibus de arcano Dei consilio: an advitam æternam sint prædestmati, & ordinati: quibus curis Satanas pias mentes quandoque affligere atq; excruciare solet. Christum potius audiant; & in cum, vi in librum vitæ intueantur: in quo perscripta est omnium silvorum Dei electio ad vitam æternam. His yetò emnibus hominibus, absq; vilo discrimine testis locupletissimus est: Hanc esse Dei voluntatem, vi omnes homines ad Christum veniant, qui peccatis grauati & onerati sunt: vi ab ipso recreentur & salui sant.

Hac doctrina Christi percepta, vitam emendemus,& verè ponitentiam agamus, & promissioni eius credamus, totamq; nostram in ipsum fiduciam collocemus. Quia verò hæc nostris viribus & ex nobis ipsis præstare non postumus, Spiritus sanctus ipse per verbum & sacramenta, in nobis poenitentiam & fidem vult operari. Vt autem in bono isto proposito vsq; ad beatum finem progredi, perseuerare, atq; in vera pietate constantes manere valeamus: inuocandus est Deus ardentibus votis, vt gratiam nobis suam benigne largiatur, quam nobis in sacro Baptisinate pollicitus est: nec dubitemus, quin eam sit, iuxta promissionem suam, nobis donaturus. Hoc enim Christus nobis ipse sancte promisit, dicens : Quis autem ex vobis patrem petit panem: nunquid lapidem dabit illi ? aut piscem, nunquid pro pisce serpentem dabit illi? aut si petierit ouum: nunquid porriget illi scorpionem? si ergo vos, cum sitis mali, nostis bona dona dare filijs vestris, quanto magis pater vester cœlestis dabit Spiritumbonum petentibus fe?

Luc. II.

2,Cor. 3.

Et quia Spiritus fanctus in electis, qui iam in Chri-

tum

lum

elto

datis

tiofc

ntui

mnil

mni,

tia,8

bean

cian

ciùs

Spir.

int i

tent

habi

& CE

cant

facie

llud

tian

13 31

(

TITT

& b

ipfu

tia f

ipfin

ntu

vian

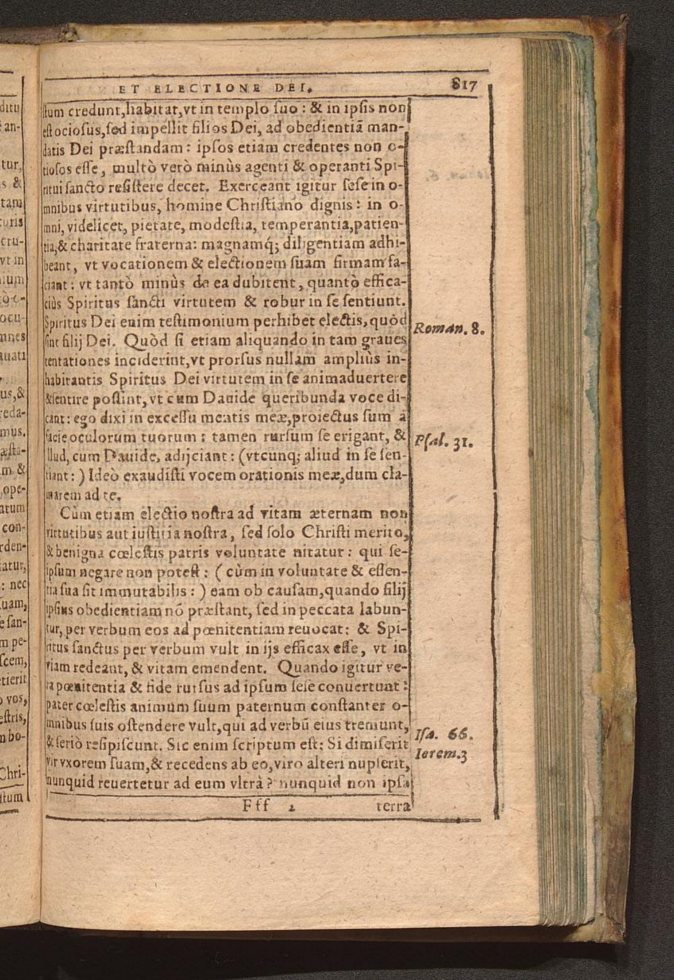
rap

pati

mni

% fe

nun



terra fic contaminaretur? Tu autem fornicata es cum amatoribus meltis: TAMEN REVERTERE AD ME, dicit Dominus.

Icham. 6.

Eman, S.

Quod vero in facris literis afferitur : neminem ad Christum ventre posse, nisi Pater eum trahat: id piè & recte dicitur. Pater autem neminem trahere vult, abique medijs, fed veitur tanquam ordinarijs medijs & instrumentis, verbo suo & sacramentis. Et neque Patris neque Filij voluntas est, vt quisquam prædicationem verbi negligat aut contemnat, & interim expettet, donec à Patre, absque verbo & Sacramento trahatur. Pater enim trahit quidem hominem, virtute Spiritus fui fancti: tralut tamen eum iuxta ordinem à se decretum & institutum, videlicet, per auditionem verbi fui diumi, tanquam reti aut sagena, qua electi è fincibus Satanæ eripiuntur. Ad conciones itaquesacras miseri peccatores conueniant, verbum Dei accurata diligentia audiant: neque dubitent, quin Pater eos ad filium fuum Christum fit pertracturus. Spiritus enim fan êtus virtute fua ministerio adesse, & peril lud ad hominum falutem vult operari. Et hic est tra-Etus ille Patris, de quo sacra litera loquuntur.

Quòd autem non omnes, qui verbum Dei audiunt, credunt: ideoque ad grauiora supplicia in æternum damnantur: non existimandum est, Deum illis salutem inuidere. Ipsi sue perditionis causa sunt, & culpam sustinent: proptereà, quòd verbum non ea intentione, aut es proposito audierint, vt illud seriò & cum desiderio discerent; sed vt auditum verbum spernerent, blasphemarent, conuitijs proscinderent, & Spiritini sancto, qui per verbum in ipsis operari volebat, resisterent. Tales olim erant Christi temporib Phasismi, es rum q; asseclæ. Vnde accurate Apostolus dissinguit inter opus Dei, qui solus facit vasa honoris: & inter opus Diaboli & hominis: qui ex instinctu & im-

Pullu

pultu !

leiplui

Deus

nterit

niferi

His

npati

CISS

non m

tem a

&hou

Or

Diabo

Deo

quom

parare

tati:

led yn

um er

catur

mort

datur

HILLS Y

eftin

difert

in ho

ifloq

itis,

10,20

mun

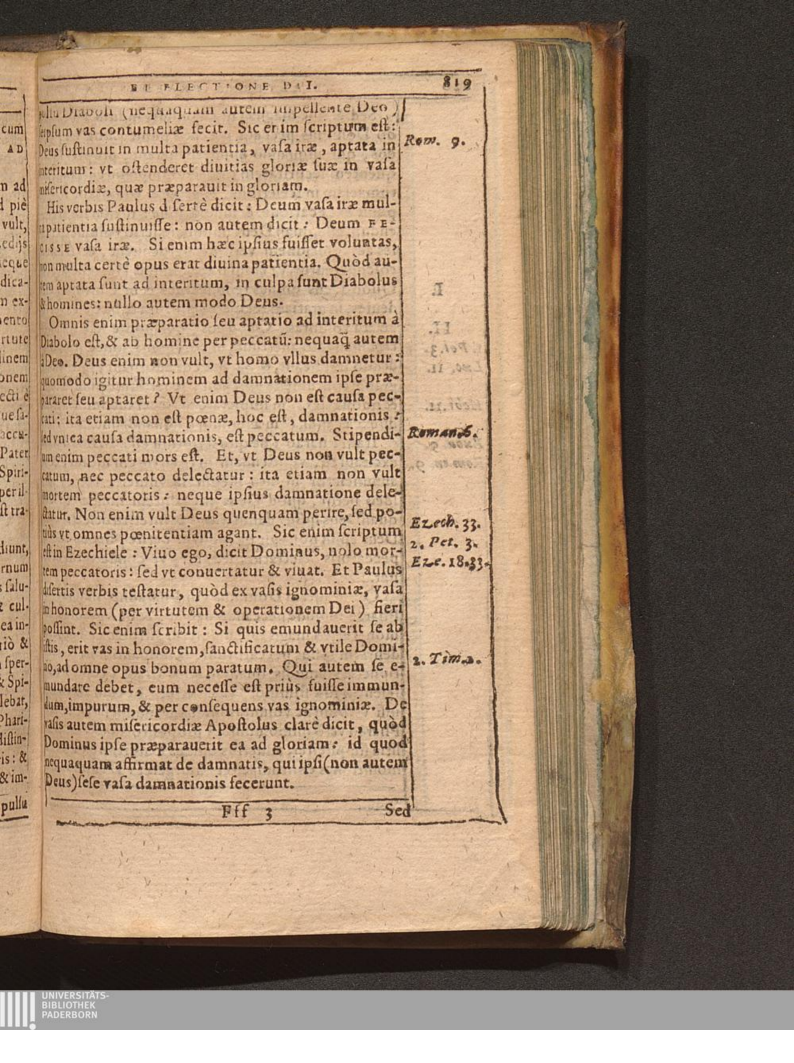
dum

valis

Don

nequ

Deu



num

ipfiu

um a

rao a

Paul

qual

pæn

ribu

lime

mini

109

lenu

& 12

Deo

cet,

omn

nos

enin

nem

dem

dile

cùm

cum

LIQ

proj

паце

tace

ante

lto.

tet :

Mai

Efau

vel a

S

H

uan-

cum

ubse-

con-

agitia

Cipi-

vt ta-

utem

ta eft.

1 cre-

erre-

ancto

ndi fe

umq;

velit

uran-

pfum

& vt

) non

: 2Ut

retur

morte

OK VI-

at, vt

is ad-

ntece-

mul-

con-

minus

raret':

la ma-

&ad-

15 m2-

nun

num ab eo suam retraxit, eum deseruit: atque ita cor ipsus induratum est, & Dominus iustum iudicium su-um aduersus eum executus est. Omnino enum Phano externo gehennæ incendio dignus erat. Et sand D. Panlus exemplum Pharaonis non alio sine adsert, quam ve eo ipso Dei iustitiam declararet, quam in impoententibus hominibus, & verbi diuini contemtonos puniendis, demonstrat. Nequaquam autem Paulimens est, quòd Dominus Pharaoni aut vili alij hominisalutem inuideat: aut quòd in arcano suo consilio quenquam ad damnationem prædestinauerit, ve illenullo modo salutem consequi possit.

Hac pia doctrina & declaratione articuli de æterna & faluifica electorum filiorum Dei prædestinatione, Deo gloria sua omnis solide tribuitur: quòd, videlicet, mera & gratuita misericordia in Christo (absque omnibus nostris meritis aut bonis operibus) saluos nos faciat, secundum voluntatis suz propositum. Sic enim scriptum est: Qui prædestinauit nos in adoptionem filiorum, per Iesum Christum, in ipsum: in laudem gloriz gratiz suz: in qua acceptos nos fecit, in dilecto. Falfum igitur eft, & cum verbo Dei pugnat, cum docetur, quòd non sola Dei misericordia, & vnicum fanctiffimum Christi meritum, verum etiam A-LIQUID IN NOBIS, causa sit electionis diuina: propter quod nos Deus ad vitam æternam prædeftinauerit. Non enim tantum, antequam aliquid bond faceremus, verum etiam, priulquam nasceremur, imo ante 1acta fundamenta mundi elegit nos Deus in Chrilto. Vt secundum electionem propositum Dei manetet: non ex operibus, sed ex vocante, dictum est ei; Maior seruiet minori: sicut scriptum est: Iacob dilexi: Elan autem odio habui, Rom. 9. Genes. 25. Malach. 1. Sed & hæc pia doctrina nulli vel ad animi angultias,

Fff 4

vel ad vitam diffolutam & impiam, vllam occasionem

præbet:

præbet: quando, videlicer, homines docentur, quod æternam e'ectionem, in Christo, qui liber vitz eft, & fancto eius Euangelio quarere debeant. Euangelion enim nullum refipiscentem peccatorem à salute excludit: fed ad ponitentiam, ad agnitionem peccatorum suorum, & ad fidem in Christum omnes peccaro grauatos & fensu iræ Dei perturbatos peccatores vocat & inuitat ; & Spiritum fanctum ad emundationem & fanctificationem promittit. Etenim hic articulus recte & dextre explicatus, veram & omnium firmillimam consolationem perturbatis mentibus prabet; quia inde certi fiunt, qued falus aterna non in manu ipforum fit pofita; (quam alias multo facilius, quam Adam & Eua in paradifo, imo fingulis horis & momentis amitterent : ) sed norunt , eam in clementidiuina prædestinatione fundatam este: quam nobis reuelauit in Chrifto, ex cuius manunemo nos rapiet, Iohan.10. 2.Tim.2.

Quare si quis doctrinam de aterna Dei pradesinatione eo modo proponat, ve vel perturbata mentes ex ea consolationem nullam haurire possine, sed potus ad desperationem illis ansa prabeatur: vel impanitentes in sua securitate, improbitate & malitia constmentur: tum nihil certius est, quam quòd articulus de electione non ad normam & insta voluntatem Dei, sed secundum humania rationis caccum sudicium, & eximpulsu atque instinctu Diaboli male & perue-

sè doceatur.

Remz, 15.

Quicquid enim scriptum est (vt Apostolus testatu) in doctrină nostram scriptum est, vt per patientiam & consolationem scripturz spem habeamus. Quod si nobis per scripturam consolatio illa vel eneruatur, vel eripitur: certo certius est, scripturam contra sententiam & mentem Spiritus sancti explicari & intelligi.

In has

In

quæ 1

dame

& ad

tion e

cimu

Theo

1050

ledi

peru

amic

noft

pera

quid

12,2

gut:

VETO

tur,

p. 11

indu

man

dare

dian

mur

proj

luus

dat:

cato

tæn

mer

tian

SI

Et

In hac simplici, perspicua & salutari declaratione, eux in voluntateDei reuelata solidissimum habet sundamentum, acquiescimus. Et omnes argutas, curiosas, ad ædisicationem inutiles quæstiones atq; disputationes sugimus atq; auersamur. Et si quæ huic simplici, sinceræ atq; salutari explicationi repugnant, ea reijomus atq, damnamus.

Et hæc de controuersis articulis (de quibus inter sheologos Augustanæ Confessionis multos iam ansos disputatum est: cum quidam in illis errassent, vnsedifficiles controuersiæ, & certamina religionis eru-

perunt ) dixille fufficiat.

poup

lt , &

ellon

e ex-

cato-

ecato

S VO-

meno

culus

milli-

ebet:

manu

quăm

t nto-

is re-

apiet,

ftina-

res ex

otius

ocini-

outr-

culus

Dei,

cium,

ruei-

tatur)

am &

nàd fi

later,

ontra;

& In-

n has

SPERAM v s autem,omnes, tam aduerfarios, quam micos nostros, ex hac declaratione deprehenfuros, oftrum propositum haudquaquam fuisse propter teperariam pacem, tranquillitarem, aut concordiam ali quid ( cum iactura aut detrimento æterno, immoz,arq; immutabilis veritaris cœleftis ) euiquam larguild quod etiam non in nostra est porestare. Neg; verò talis pax & concordia, quæ veritati aduerfareur, & eiuldem oppressionem moliretur, din durare p flet. Sed & ne in animum quidem nostrum vnquam maximus, purtoris doctrinæ corruptelas, vel etian: manifeltos damnato q; errores fuco quodam comen dare, diffimulare aut occulture. Hanc verò concordam ex animo diligimus, & toto pectore amplectimur, eamq; pro viril (quantum quidem in nobis erit) promouere fummo studio cupimus, qua Deo honor luas illibatus feruetur, veritati Euangelicz nihil decedat: nulli etiam fallo dogmati locus concedatur : peccatores ad feriam poenitentiam inuitentur: perturbatementes fide erigantur: in obedientia noua confirmentur : atq; adeo per vnicum Christi mentum, iustinam verain, & salutem æternam consequantur.

Eff

DE

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

## issued XIII. pod isdomional

## ALIIS HERETICIS ET SECTARIIS, QVI AVGV. stanam Confessionem nunquam funt amplexi.



RREPSERVNT etiam hinc inde ali quidam Hæretici & Sectarij, qui Augustanam Confessionem non amplectuntur aut profitentur: quorum in hac declaratione nominatim nullam mentionem fecimus, Vt funt, Anabaptista,

Svvenckfeldiani, noui Ariari, & Antitrinitarij. Horum errores vnanimi consensu ab omnibus Ecclesijs Augustanam Confessionem profitentibus, damnati sunt, Noluimus autem de illis erroribus in hoc scripto, nifi incidenter, agere, proptered quod hoc tempore lcopu illum præhxum habuerimus, ve potiffimum adueriariorum Pontificiorum calumnias refutaremus.

Illi enim fine fronte in toto Christiano orbe Ecclesias nostras, earumq, sinceros doctores hactenus traduxerunt, atq; iactarunt: non reperiri duos faltem Euangelicos concionatores, qui de omnibus & fingulis articulis Augustanæ Confessionis, consentiant: led tantas inter eos omnes effe diffensiones, vt ne quiden amplius normt, quæ sit vera Augustana Consessio, & ipfius genuina & germana sententia. Non igitur nudis & paucis verbis, aut nominum nostrorum subscriptionibus tantummodò de nostro consensu testari voluimus : sed de omnibus articulis, de quibus ab Augustanæ Confessionis Theologis disceptatum suit, perspicuam, difertam, finceram declarationem conseribere voluimus. Idá; eo confilio fecimus, ve omnes intelli-

gant,

malio

preh

giffe,

nec y fed v

tenti ario

cont

limp

Aug

mus

ftan

etq

bus

filer

nun

in E

nos

res

qui (qu

par cèc

nos

que

app

re, Pro

itr:

dat

1ff

1

gant, nos illas controuersias & falsas opiniones, neq; maliciose dissimulare neq; occultare voluisse. Et deprehendent boni & intelligentes viri, non hocnos e giffe,vt fucatam & fimulatam concordiam faceremus; nec ve malis istis medicinam aliquam superficiariam, led vt remedia solida & vera adhiberemus. Itaq; sententiam nostram liquidissime proposuimus, vt aduerarios etiam nostros fateri oporteat, quòd in tota hac controuerfiarum tractatione & explicatione, veram, implicem, finceram, genuinam atque proprijstimam Augustana Confessionis sententiam retinere voluerimus. Et sanè in ea pia sententia per gratiam Dei, conlanter ad vltimum vfq; spiritum perseuerare cupimus. et quantum quidem proficisci à cura nostra, rationibusq; ministerij nostri potest, non conniuebimus, aut llentio nostro comittemus, vt aliquid, quod cum geouina & pia Augustanæ Confessionis sententia pugnet, m Ecclesias aut Scholas nostras innehatur: in quibus nos Deus & Pater Domini nostri Iesu Christi, doctotes & paftores effe voluit.

Ne quis autem tacitis nos cogitationibus accuset, quasi errores damnatos, carum hæresium & sectarum (quarum suprà paucis mentionem secimus) vlla ex parte approbemus: sacere non potuimus, quin publicè coram tota Ecclesia in loc scripto protestaremur, nos illis erroribus omnibus, qualescunq; & quoteunque tandem illi sint) nulla ex parte subscribere, aut cos approbare: sed potius penitus reijcere atque damna re, propterea quò deos impios & sanaticos esse, & cum Prophetica & Apostolica doctrina, atque cum pia nostra Augustana Consessione in verbo De i probe sundata, pugnare indicemus. Atque illi sanè errores maximè in ijs locis, & tum temporis potissimum

repferunt (vr est ingenium fanaticorum spirituum)

vbi sincero Christi Euangelio locus non crat : &

vnde

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

JV-

alıj

ugu-Aun-

c de-

ntiotiftæ,

nunic

ugu-

funt. , nisi

copu erfa-

ccle-

tra-

Eu-

gulis

: fed

detn

0, &

udis

t10-

olui-

ufta-

ripi-

bere

elli.

I.

II.

III.

IIII.

vode omnes finceri doctores & Confessores Euangelij sucre repulsi aut eiecti. Vbi enim crassissima & plasquam Cimmeria, vt dici solet, Papatus tenebra regnabant, ibi miseri homines, qui Pontissiam manisestissimam Idololatriam & salsam doctrinam tantum non manibus palpant, ex mera simplicitate amplexi sont, quicquid à Papatu discrepabat, & sub Enangelij nomine ipsis obtrudebatur. Quorum malorum Pontiscia tyrannis, qua sinceram doctrinam persequitur, vel pracipua causa est.

## ERRORES ANABA-PTISTARVM.

Reijcimus & damnamus falsa Anabaptistarum dogmata, quæ neq; in Ecclesia Dei,neq; in Politia, neq; in Oeconomia tolerari possunt.

Quòdiustitia nostra coram Deo, non tantum insola obedientia & vnico merito Christi, verum etiamin nostra renouatione & propria iustitia (in qua coram Deo ambulemus) consistat. Et eam probitatem seu instriam Anabaptista vt plurimum in peculiaribus observationibus & sua quadam electitia sanctimonia, quasi in quodam nouo Monachatu, collocant.

Quòd infantes non baptizati coram Deo non fint peccatore, sed iusti, & prorsus innocentes, & quòd in sua illa innocentia sine Baptismo (quo non indigeant) saluentur. Et hacratione negant atq; reijeiunt Anabaptista totam de originali peccato doctrinam, & quicquid ad eam pertinet.

Quòd docent, infantes non esse baptizandos, donec vium rationis habeant, & sidem suam ipsi consiteri possint.

Infantes Christianorum ob eam causam (etiamsino Baptismo, & ante susceptum Baptisma) sanctos, & silios Dei esse quòd parentibus Christianis prognati sint.

Vnde

Vnde i

idmo

ois pr

dus D

No

рва р

No

nqui

No

200

Anab

cand.

ndo:

10)g

H

us fu

He

magi iere 8

mpl

C

tum |

religi

Q

capit

H

riut

quic

H

naria

C

num

cum

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN ange-

præ-

A-

n do-

lit12,

n fo-

im in

oram

u IU-

ob-

nia,

n fint

òdin

ant)

aba-

quic-

, do-

fiteri

n fine

filios

fint. Vnde

