

# Universitätsbibliothek Paderborn

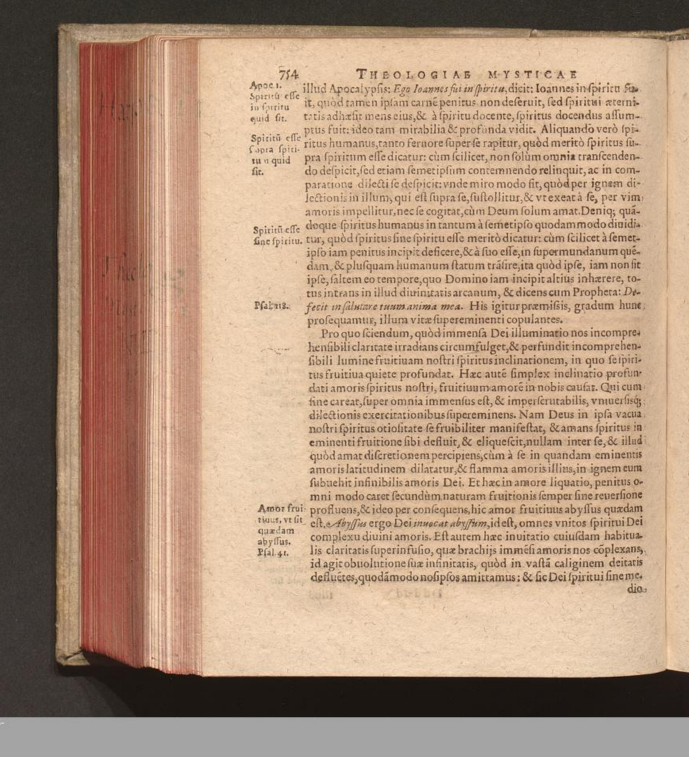
## R. P. D. Henr. Harphii Theologi Ervditiss. Ordinis Minorvm, Ac Rervm Divinarvm Contemplatoris eximij. Theologiæ Mysticæ Libri Tres

Henricus <Herpius>
Coloniæ, 1611

Pars Tertia.

urn:nbn:de:hbz:466:1-37362





UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN dio feliciter vniti, ad Denm per seipsum valeamus ascendere, & cum

ipso, & in ipso, nostram aternam beatitudinem possidere.

Et hic gradus triplici modo potest exerceri. Primus modus est, cum Exerciciana quispondere fruitiux inclinationis supra praxim omnesque virtutes huius amoin diuinis, simpliciter se profundat, simplici contuito fruitiui amoris ristriplex. in anteriora prospectans: in quo prospectu Deo protinus immediate se præsentat, ipsumque ex vnitate diuina lumen quoddam irradiat, sub triplici similitudine se manifestans. Primò, ve caligo quadam, cuius immensitate veluti quodam complexu penitus obumbratur,& omni modo, quasi vagabundus privatur. Secundo, vt serenitas quadam, cuius informitate omne confideratum, & omnem rerum differentiam amittit, simplici claritate circufulius, & perfusus. Tertiò, velut quoddam nihilum, cuius inanitate ab omni opere sabbatizare copellitur, eò quòd operatione diuini amoris ipse vincitur, sed acumine penetrabili fruitiuæ inclinationis sui spiritus ècotra Deum vincens, vnus cum eo spiritus efficitur, per quam vnionem gustum fruitiuum consequitur, & secundum profundationem suijossus immensis Dei delitijs, diuitijsque repletur. Ex hac autem repletione complexus quidam, ac plenitudo affectiui amoris in supremarum virium vnitatem effluit, ex qua rursum fluminis impetus penetratiui saporis descendir, cordis cinitatem, & senfitiuarum virium suburbana latificans. Et fic Aluffimus Dominus tabernaculum suum intrinsecus immobile reddit, & stupidum, operationis sua dominio, viribus eum in tantum destituendo, quòd in intimis fuis nil aliud fciat, vel fentiat, nili quandam fingudarem claredinem cum fensibili dulcore, & penetrabili sapore.

Et hicest primus modus summa spiritualis exercitationis, qui toties impeditur, quoties vir spiritualis quauis occupatione, vel quolibet exercitio virtutum intermediante intrinfecus intercipitur, ant formatur, quoniam iste modus est intimus anin: fabbatismus, vm-

nersa supergrediens, & postponens.

Secundus modus est, cum quis affectuose, & practice convertitur in diuina, ad exhibendu Deo reuerentiam, & honorem, seque, & omnia fua in facrificium charitatis, & amoris, igne confumendo adoleat, ficque medio quodam ad Deum feliciter properat. Hocautem mediu est donum sapientia, quod viros spirituales secundum amoris sui mensuram in actus virtutum dirigit, tantaque vehementia deuotum animutangit, & accendit, quòd vniuerfa, qua Deus donare queat, præter

Ddddd 2



\*

à

1

n

15

n d

15

n

e

n

ei

2

is

1

#### THEOLOGIAE MYSTICAE

Deum folum illi modica videntur, vtpote præ dilecti amore minime sufficientia. Sentit nimirum in intimo spiritus sui, silens quoddam, & occultum susuritu m divini tactus, quod omnium virtutum sinis est, & initium. In quo velut in altari, spiritus Deo sacrificia virtutum manibus synceræ affectionis immolat. Quod etiam velut iguis altaris amoi vitaliter inhabitat.

Efories amoris.

Et ex hocin tantum crescit amoris esuries, quòd per excessum sui fe iugiter immolando, in operatione sua deficiat, & mextremo spiritu defessus, abamoris igne resolutus, quodammodo annulletur. Esurit enim Deum plenè degustare, quem nullo conamine prævalet capere, fed è contra in fingulis Dei irradiationibus à Deo comprehenditur,& recenti amoris tactu tangitur. Sicque iugiterin eo amoris efuries affectuola renouatur. In hocergo modo fidelis amator gratiz fimilitydinem gerens, summo affectu dilecto vniri desiderat. Et hic modus nobis estatilier; & laudabilior iam præmisso, quoniam hicillius est causa, cum nento supra praxim quietem consequi potest, nisi prius 2. morem affectuofum, & practicum exercuerit. Et ideo necesse est grariam Dei nostrumque practicum amorem præcedere, & subsequi, hoc est priusacposterius exerceri, licet eo tempore, quo feliciter à Deoagimur, &fruitionem consequimur, ab omni operatione feriari cogamur. Namabique amoris operatione mereri non possumus, necaliquando Deum adipiíci, necidipíum faluare, quod antea fuimus per amoris opera confecuti. Sed hic modus impeditur, quoties vir spiritualis cuiuis Dei dono insederit, aut cuilibet innixus suerit creatura, quoniam esuries quadam est, quam prater Deum nihil prossuspoterit fatiare.

Tertius denique modus cateris est prastantior, ex duobus iam ditis ortum habens. Est enim vita spiritualis, norma iustitia regulata. Nam Deus in nos veniens, fruitionem exigit, & operationem: verumque simul, & neutrum ab altero prapeditum, sed potius alterum ab altero confortatum. Et in his duobus vir spiritualis vitam suam vtrobique totus possidet, & indiuisus. Quia totus est in Deo, vbi fruitiuè quiescit; & totus in seipso, vbi practice diligit. Sicut enim amor fruitiuus cum Deo causat vnitatem, sic amor practicus alteritatem. Porrò summus amator hac duo persingula horarum momenta pariter exigit, scilicet quietem, & operis innovationem. Iustitia ver spiritus nostri vocem huius exactoris exaudire cupiens, jugiter quod

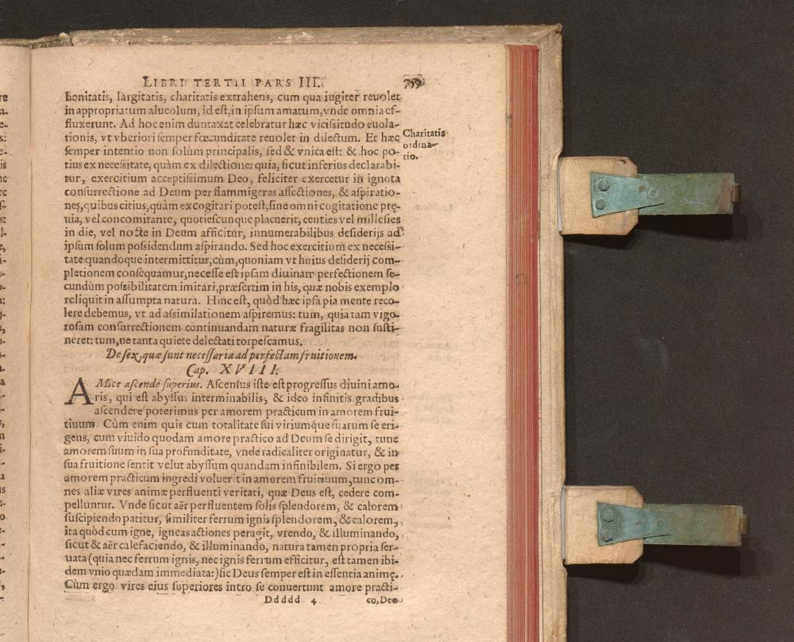
peti-



tate, & virtuolitate renouatur. Sicque mira vicissitudine semper in- nini spititrouerti debet in quandam otiosam fruitionem, & exire per virtuo- tus.

Ddddd 3

UNIVERSITATS-BIBLIOTHEK PADERBORN



ardentem charitatem supra omnia in simplicem mentis nuditatem exaltari: vbi lex amoris completur, & in quandam fruitionem terminatur. Ad qued necessario cordis puritas requiritur: quam qui Puritas consequi voluerit, cum amulacione rem quamcunque possidere non cordis. poterit, nec cuiquam spontanea promptitudine adhærere, velconuersatione communicare. Quia omnis conuersatio, & amulatio, qua non est pure propter Deum, cor eius depingit, & contaminat, eò quòd non est ex Deo nata, sed ex carne. Hinc oporter omni carnali amulationi renuntiare, & soli Deo dilectionea dharere, & eum possidere. In qua possessione Dei, cum dilectione purificatur intrinfecus ab vniuerlis imaginibus: quia Deus spiritus est, quem nullus proprie figurare nouit. Opera autem exteriora dum ratio dictaue- Opera exterit, sunt quidem perficienda, sed fine solicitudine cordis, & multi-tiora veper plicitate, mente semper ad Deum erecta: quia licet approbetur labor, reprobatur tamen cordis anxietas, & folicitudo. Quoniam in omnibus perplexitatibus, folicitudinibus, & multiplicitatibus amoris affectus debilitatur, & diuerfis tentationibus, & infidijs exponitur. Et ideo natura sensualitates, & oblectationes etiam in minimis exequentes, facile refrigefount in amore, desipiuot in spirituali sapore, decrescunt in virtute, defluent in abominandam ingratitudinem, & tepiditatem. Qui verò legitime oblectationes vitiosas debellauerit, citò victoriam obtinebit, & in omnem perfectionem efflorebit. Quod fifacili labore victoriam defiderat, eligat femper animum internum, & cleuatum gerere, plus ample Etendo interna amoris exercitia, quam externa virtutum opera Quia quamdiu ad interna exercenda sui compos permanserit, tamdiu pacem habebit. Alioqui li externus fuerit, diuisuserit, nec Deo plene viuere, nec vitijs plene mori poterit.

Secundum est internum filentium, id est, quædam mentisdenu- Silentium datio, & omnium formarum, qua dilectum non reprasentant, omnimoda expoliatio. Oportet enim quòd ipfa memoria fine anxietate & folicitudine à cunctis imaginibus depingentibus liberafit, & abfoluta, vt scilicet animus sit totus liber, patulus, super omnia eleuatus, ac vt mens Deo vacet, ab omni consideratione rerum nuda, & vacua, qua Deum solum desideriose possideat. Nam spiritualis in desiderio libertas facie hominem exclusis omnibus rerum formis expeditum ad Deum in omnibus externis exercitijs, vt interilla se valeat eleua-

Eccce

24

n

4

n

-

,,

,

î

-

¢

1

,

c

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

LIBRI TERTII PARS III. ter eius honorem, nihil aliud prorfus intendens, necessariò con-

sequens est, quod Dei bonitatem sapiat, & veram cum eo vnionem sentiat, in qua spiritualis vita perficitur: quoniam ex ea defiderium semper de nouo contingitur, & ad noua interna opera excitatur, operandoque spiritus ascendit in nouam vnitionem, sioque semper opus, & vnio renouantur. Et hac est adhasio gratuita, & fœcunda, que nos adeò dilecto vinculo charitatis coniungit, quod vniuerfis creaturis inadhafibiles efficieur, venemini nos placere delectet, & nobis adharentibus Deo, nemo inordinate placere possit. Hanc autem operationem, & vnionem continuatam Tactus Del nos docet Dei tactus, qui semper est vinidum quoddam medium quidsi,& inter nos & Deum, rationem nostram illuminans, & nos pariter quid docontinue intrahens & extrahens. Intrahens quidem, & anobisexi- Tattus Dei gens, venobiliplis renuntiantes, & penicus exuentes, in Deum nos intrahens. totaliter effundamus, & vnum efficiamur, ac eum secundum eius dignitatem adhærendo, diligamus: & cum eius dignitas infinita lit, infinite nos amans, lieut infinitus est, sica spiritu nostro amorem exigit fine mensura. Hincomnes vires nostra in vnum conglobaex, scintillantibus affectibus respondent, & dicunt: Amemus amorem nos ærernaliter amantem. Sicque succrescit quoddam insatiabile desiderium, & auidus amoris appetitus, quem nec ratio, nec vlla creatura conpescere, vel sedate potest, se totum in Deum per amorem esfunderecupiens, & dininam totalitatem in se comprehendere gestiens: quæ duo sunt ci impossibilia, nist desicientibus in operatione viribus, à spiritu divino felicius agatur, & eius operationem patiatur supra omnem operationem suam: & sic patiendo comprehendateum, quod estincomprehensibiliter comprehendere, scilicet patiendo, non comprehendendo. Est esiamiste tactus extrahens, & Tactus Dei exigens à nobis vitam vistuosam, diumamque similitudinem, in extrahens. quibus duobus dum obedientes fuerimus, tune vivimus fecundum diuinum beneplacitum.

Quartum elt, in co, quo fruitur, quiescere. Nam vbi dilectus à di- Quies in lecto vincitur, & in puro nudo eminenti amore possiderur, ibi dilectus Deo. in dilectum cum dilectione prolapfus est, alterque alterius in possessione, & quiete mutuatotus est. Vnde ex diuino contactu plerumque spiritus amans, per amplexum quendam vnitiui amoris penitus lequeleit: quoniamexillo profluit quoddam incendium, adimplens

Ecece 2

763

1

0-

14-

17-

3=

n.e

lia

od

18:

us

e-

irt.

Iş-

12-

li-

1113

SE

1-

ű.

re i,

bi

2-

į

gi

m

e,

12

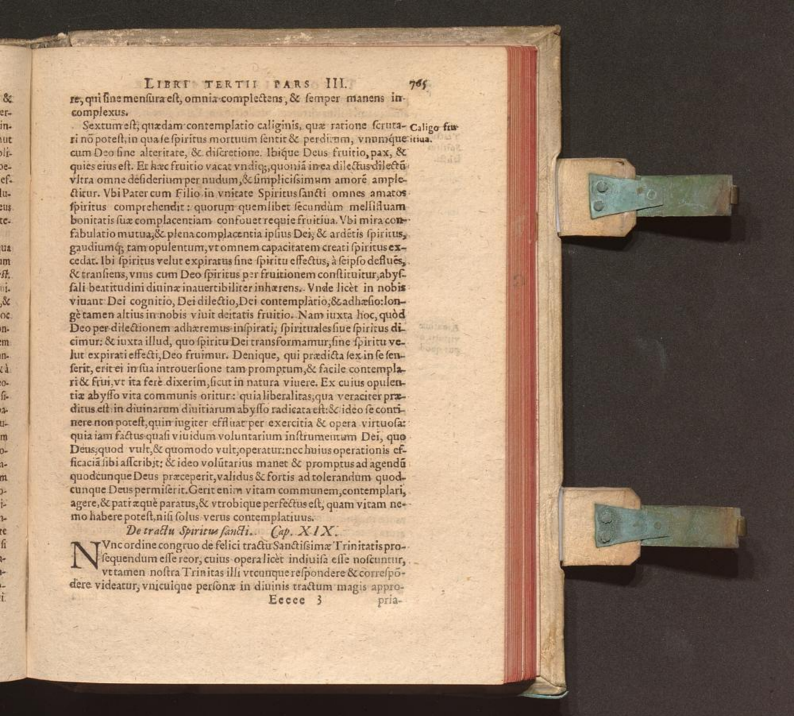
S.

#### THEOLOGIAE MYSTICAE

virium superiorum vnitatem, & consumens vniuers imagines, & omnia media. Tandemque apparitio quædam sequitur vitam perpetuam demonstrans: sed quomodo vel quid sit in se, penitus est indicibile: quia nec aliqua potest ostendi similitudine, nec verbis aut exemplis quibussibet edoceri: sed ex Deo esssuit, & in mente subirmiter eleuata semet ostendit: quam dum contemplari spiritus appetit, subitò omnem sui modum amittit, & cum lumine illo vnum essientri: quia in eius complexu spiritus clarisseator, & totus diumo sumine persunditur, primæque veritati, quæ Deus est, vnitur: vbi Deus in eo, & ipse in Deo requiescit, acæterna quadam fruitione alter alterius est amplexus.

Obdornitio in Deo. Cantie.5. Vairas Oci intechens. quid fit.

Quintum verò est quadam in Deo felicissima obdormitio, in qua spiritus à se dessuit, nesciens vbi vel quomodo, hoc tantum cum sponsa dicens: Anima mea liquesacta est, ve dilectus locutus est. Cum enim intrahens Dei vnitas nihil aliud fit, quam amor quidam interminus & imperscrutabilis, sua virtute Patrem, & Filium, & omne in eis viuens in aternam intrahens fruitionem: ideo in hoc amore ardere volumus, & comburi in perpetuum, cum in hoc confistat summa felicitas omnium spirituum beatorum. Quamobrem nos oportebit vitam nostram fundare super illam infinitæ profunditatis abyssum, & sic poterimus in aternum mergi in amorem, & à nobis demergi in ipsam imperscrutabilem profunditatem: & in eodem alterabimur, & à nobis exaltabimur in ipfam incomprehensibilem altitudinem, ac in ipso amore modo carente palabimus, &palances vagabimur, & a nobis deviabimus: & ipfe nos ducer, & feducet in incomprehen amamoris Dei amplitudinem. In quo quidem influemus, & à nobis defluemus in ignotas delicias opulentia bomitatisque diuina, in quibus liquebimus, & deliquebimus, profundabimur, & deprofundabimur aternaliter in gloriam Dei. Quoniam qui spiritu Dei aguntur, habiles efficiuntur ad eliquendum in amorem, abomnibus amoris exerciti; sliberi, & otiosi, patientes, & recipientes diuinum limplicem amorem, corum spiritum consumentem, & in seipso annihilantem. Sicque omnium obliviscuntur, vtpote in amorem liquefacti, nec scientes seipsos, nec aliquam creaturam, nisi folum amorem quem gustant, & sentiunt, à quo possidentur in quadam simplici, & nuda otiositate. Sentiunt, inquam, se quandam longitudinem, latitudinem, fublimitatem, & profunditatem cum amo-



UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

THEOLOGIAE MYSTICAE 766 priatum assignare curabimus. Trahit enim Spiritus sanctus virtutemi amatiuam, Filius virtutem intellectiuam, Pater autem virtutem memoratiuam. Spiritus emm sanctus amorosam animam dulciter allicit. Tractus dum oculis eins intellectualibus imaginem imprimit intellectualem Spiritus diuinæbonitaris & charitatis, quæ ipsemet est secundum personalem Candi. proprietatem: in qua sese tam divitem & vberem ostendit omniù bonorum tam largifhie, non solum in omnes generaliter effluentem, sed affluétiusin dilecta suam modo singulari gratia sua, donisq; multiplicibus profluentem, adornantem, & perficientem eius introuerfam voluntatem calestisapore, vranima sapiat, agnoscat, & probet, quam suauis & bonus est Dominus. Hic sapor quandoque tam immesus est, quòd anima gustanti videtur omnia creata simul liquari posse illo aby Hali sapore. Nam omné animæ regionem perstuens inundare facit, intantum, quodanima fidelis intellectualem affectuofitatem : peries, explicat in aduentum supereffluentis influxus diuina liberalitatis: velut si totam illa immensitatem deglutire& digerere conaretur : sed porius ipla persluitur, & vndig, circumple &itur, veluti si iam intrasset Amatiuæ in gaudium Domini sui. Hincstatim eius amatiua virtus superior à cawittutis olore sancti Spiritus sursum trahitur, luce suz bonitatis & amati illupus quod. ftranda, ad Deum laudandum, glorificandum, & in omnibus proflua charitate gratias agendum. Vnde virtus amatina feliciter illustrata in æternam illam claritatem afpicit, de qua deliciætam copiosè defluunt. Et ex hocconfurgit concito quadam confideratio illuminata rationis, licet veraciter agnoscat, quòd illas incoprehensibiles delicias nunquam intelligere valeat, quia luce creata gaudium immensum con-

siderati & ideo in sua consideratione desicir. Intellectus tamen dum fuerit ab illa immensa claritate transformatus, sine intermissione latitiam illam incomprehensibilem aterna bearitudinis contemplaturi & ratio multò subtilius solito creaturaliter in luce creata considerat, at sesere si subtilissimis imaginibus, & essuentibus openibus illius abyssalis deitatis. Ex quibus dilectum suum esse considerat tanta magnitudinis, incomprehensibilitatis, quòd nunquam à creatura poterit plenè comprehendi. In eo namque contemplatur esse sumam beatitudinem, pulchritudinem, plenitudinem, dulcedine, charitatem, veritatem, atternitatem, maiestatem, secunditatem, claritatem, fidelitatem, bonitatem, saturitatem, fruitionem, coronam, gloriam, & vitam nostram, & insinita similia, qua considerat in illa in-

finita

LIBRI TERTII PARS III.

finita diuinitatis abysso:qua sunt imagines ex simplici diuina essentia elicitæ creaturaliter: quia vbi ratio has imagines apprehendit, ibi funt ereatæ, & elicitæ fimilitudines diuinæ naturæ; sed vbil kæc omnia principium fortiuntur,& finem secundum simplicem intuitum in quandam abystalem diumitatis estentiam, ibi ratio deficit, quomam ibi

funt vna fimpla diuinitatis natura.

Proinde tractum hunc calori naturali conuenienter assimilare post Calor solis fumus. Videmus enim in fole, quod per virtutem luminis sui focun-vi designer dum calorem causat in terræ nascentibus, quæ beneficio sui luminis di Spiritus, attingit, ingula fecundum propriam aptitudinem fructuofa reddes. Cum igitur caloriste vittute, ac natura à sole recipiens, eius beneficio, & virtute opera sua perficiat: consequens est, vt ad suam originem, & causam inquantum potest, redire contendat, vnumquodque iuxta propriam actitudinem fuæ fæcunditatis fecum furfum trahens, quantum præualer. Sic Spiritus fanctus dum virtutem amatiuam, per obiectum diuina bonitatis, & amoris illuminat, in anima protinus viuidum quendam, & fœcundum amorem causat, oculo illius intellectu- Calor Spiriali commendabilitatem, & amorofitatem suam ostentans. At quoni- ius sancti ve niam ist calor à Spiritusancto sumplit exordium, in suam originé, & attingat incausam redire contendit, amatiuam virtutem secum trahes in ipsam seriorem nudam, & patulam apertionem sua cogitationis, coram nuda pra-sentia incomprehensibilis bonitatis Dei, & amoris: in qua sibi constituit tranquillam quandam, & silentem admirationem incomprehenfibilis bonitatis, & igneam flamma perfluentis, & profundantis amoris. Et sicut sol fœcunditatem causat etiam sub terra,ve patet in auro, argento,omnique metallo, & lapidibus pretiolis: sic obiectum diuinæ bonitatis & amoris attingit inferiorem virtutem amatiuam, quæ contitit in sensione nature sensitiux, ostentans illuminat e rationilargifluas operatioes suas, quas creatis v niuersis exhibuit, ac presentim creationem generis humani, cuius etiam natura assumere dignatus est, & inaudita in illa mortalitate dignatissima pietate pati costanter, & agere fideliter non-destritit, ob amorem, salutem, redemptionem, & glorificationem nostram. Specialiter autem-reuocat ad memoria omnia, quæ proflua pietate multifarijs modis egit circa propriameius faluté. Cum igitur per illuminatam rationem sic nostram sensualitatem illustrat, in sensuali etiam affectione quendam calorem causat amoris, & denotionis, per quem ipsa sensualitas secunda redditur, sic quòd in Eccce 4



proprium brum in sensualitate sortiuntur, quibus adomatur sensuatitas, & habilitatur ad omne opus bonum. Sed hic calor cum fructibus

Fructus ca- duis in suam originem; vnde causatus est, redire contendit: in abyllum lous fan scilicet diuing bonitatis, & amoris, ipsam sensualitatem cum affectioei Spiritus, ne sensibili, acamore cordiali, stammigeraque deuotione secum trahens. Sanguinem insuper cordis attractione sua vigorosa surfum ebul-

norem, seruitium, & beneplacitum Dei sit ordinada. Omnifaria quoque genera lapidum pretioforum, id est, virtutum moralium, qua

lire cogit. Circa viralia verò cordisgrandem commotione, & agitationem excitat, eò quòd moralis virtuolitas ibide in languine litu luum possidet. Arterias autem, & venas à corde sursum intumescere facit, ac totum hominem per ebullitionem sanguinis igniri: sicque corpus, & anima pariterà Spiritu sancto sursum aguntur, calore causato tam

in affectione intellectuali, quam fenfuali, per amorofum illud obie-Aum infinitæ suæ bonitatis, & amoris, eidem luce clarius præostenfum: per quod dilecta sua fiduciam quandam tribuit, quòd st DEI sponsa, ad Deum diligendum, eiusque bonitatem degustandam, & in

perpetuum perfruendam abæterno præelecta. Et hæc fiducia læua sponsi dicitur, super quam secapite reclinatam sponsa commemorat, dicens: Lena eius sub capite meo. Hanc enim Spiritus fanctus eius capiai iugiter sua pietate supponit, ne si vel ad horam subtraxerit, in abys-

sum desperationis ipsa cadat. Sed sapor amoris & sensio pradulcisà Spiritusancto per attractionem caloris sui causata, meritò dextera ceseri debet: qua sponsam inexplicabili dignatione complectitur: quam licetsepius, non semper tamen experiri meretur: ac per hoc in spe

quadam & expectatione diuini complexus amorofa constituitur, di-Gusti sen- cens: Et dexteraillius amplexabiturme,

Nammultis de causis ille complexus interdum subtrahitur. Prifariam sub-mò-nam que subtrahi solet ex amorosa quadam indignatione, qua cotingere folet inter amates propter indicium amoris alteri cuiqua offefum, quo mutuus amor vel in minimo relaxari timet, eò quòd zelotypus est. Sic Spiritus sanctus animam sentiens quantulamcung; confolatione extranea admilille, sensione suz dulcedinis & amoris eidem

Cant.z.



LIBRI TERTII PARS III.

fubtrahit per indicium illud, amorofam indignatione oftentas, vt ipfa
fe deliquisse cognoscat, corripiat, & caueat, ne (quod absit) indignationem suam reseruet, qui sine compare solus amari desiderat. Secundò
verò subtrahit, vt anima dilecta recognoscat, hac à semetipsa minimè
habuisse, nee proprijs exercitis meruisse, sedex libera dilecti bonitate
profluxisse: ne per incuriam, vel propriam complacétiam insolescat,
sed magis semper se humiliare studeat. Tertiò proinde subtrahit, cò

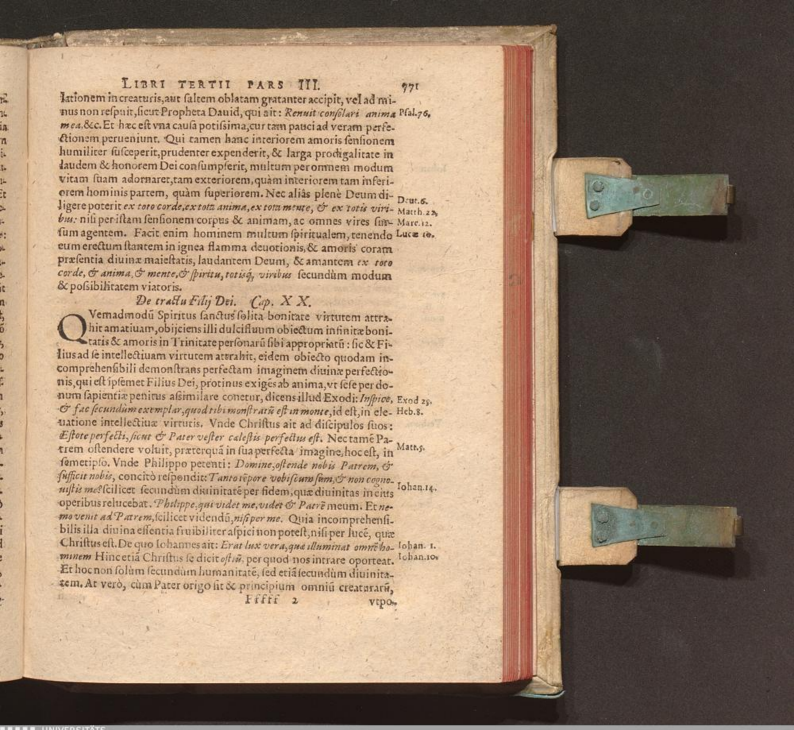
sed magis semper se humiliare studeat. Tertiò proinde subtrahit, eò quòd aliquado natura sensualis ex esseuentia sensionis illius nimiu debilitatur & vulneratur, præfertim circa pectus, vbi magis ebullire facit vitalem cordis sanguinem. Tucenim calore suum Spiritus sanctus retrahit, vt natura refocilletur, & ad noua sensione rehabilitetur. Quartò auté se subtrahit, vt sic amoros anima euidétius innotescat sua propria tepiditas & acedia in exercitijs amoris, virtutu, & bonoru operu, friensione sua bonitatis & amoris eidem non elargiretur, & ad requirendam à dilecto gratia & auxilium magis solicita reddatur, quali sine illius fenfione & consolatione, nec in amore, virtutibus, & exercitijs proficere, nec in acquisitis quidem persistere valeat. Quinto etiam fe subtrahit, ve felix sponsa per experientia probetur, si iam ad tantam strenuitatem exercitiorum profecerit, quòd experimentali confolatione carere possit. Sextò denique sessibitrahit, ve ipsa discat & agnoscat, quòd in hac sensione, nec est vera sanctitas, nec vera amorisiustitia: quia nec sanctiores sunt, nec magis diligunt, qui maiorem sensionem secundum sensualitatem recipiunt: sed qui virtutem suam amatiuam, in spiritu supra sensualitatem per amorem operantem divinæ voluntati penitus subiectam, promptam & vnitam habents ira quòd secundum dininum beneplacitum pauperes esfe sciunt omni terrena consolatione, tactu, sensione, & sapore privatis& in hoc solo posse confolari, quòd Deum amat purissime amore intellectuali, qui solus amor verus est. Quòd, inquam, omnes virtutes & omnem iustitiam perficere norunt ad honorem Dei, nullam aliam sensionem, vel oblectatione quærentes. Nam quantum hæc voluntaria paupertas accrescit, tantú & vera sanctitas & pura charitas inualescit. Et isti cum Paulo sciunt abundare & penuriam pati: quia cum Spiritus fanctus corpus & anima Phil.

abundare & peruriam pati: quia cum Spiritus fanctus corpus & animă perfluit amorofa fenfione & dulcifluo fapore, hoc ipfum tam efficacirer cum gratiarum actione recipiunt, tam prudenter ad Dei laudem & honorem, ac propriam vtilitate expendunt, tam largè in amorem diuinum regerendo cofumant, ac fi plenis pracordijs antea veluti fuze

Fffff faluti



UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN



r.

n

11

t

1

:

ال

-

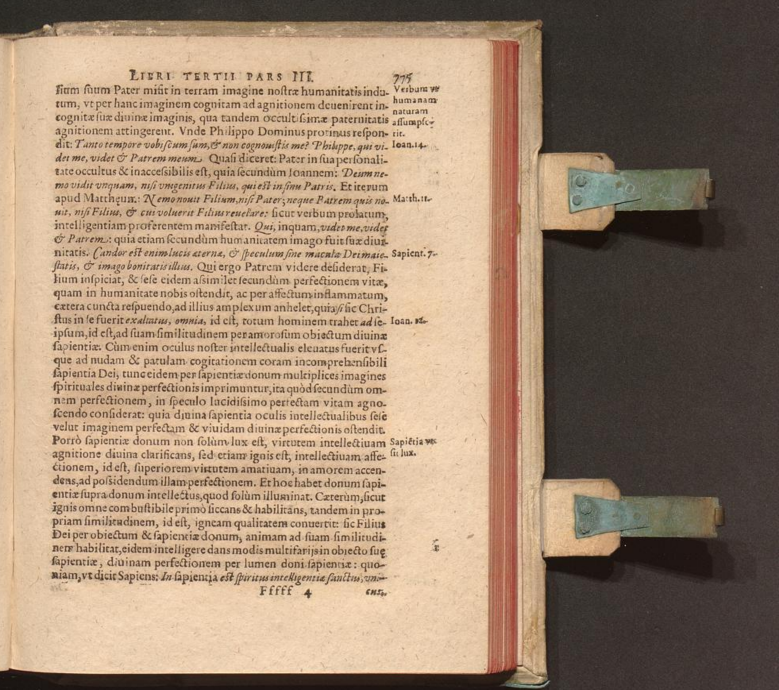
c

quam esse poterit fine intellectuali agnitione & intelligetia sui ipsius. Denig; obiectum illud per omnémodu est aquale Patri: alias enim nequaquam fese Pater perfecte cognosceres in obiecto. Nec solu obie-Aum illud, est de eadem natura qua & Pater, id est, qua & diuina intelligentia, sed esteadem natura: quoniam illud obiectum deiforme paternalis intelligentia, femper introspiciens est & immanens in intelligentia paternali, per fœcundiratem intellectinæ naturæ Dei: ac semper actualiter intelligens est per continuum, æternum, actualem intellectum paternalis intelligentia: qua fcilicet intelligentia est eadem & vna natura cum illa, quam inspicit vel intelligit, quoniam in Deo tantum vna est simplicissima natura. Nunc autem inspiciens est naturam & essentiam Patris, eò quòdin Patre nihil est, quam eius e fentia & natura. Et ideo eandem Patris essentiam & naturam plenis

Praterea, deiforme obiectum intelligentia paterna, semper est Filius. antestans in quadam alteritate, sicuti paternæ perfectionis imago quædam perfectisima: & sicuti prolatum intelligentiq paternæ Verbum, & Filius, fructusque fœcunditatis paternæ naturæ. Quæ nimirum alteritas personalitatem causat Filis, subsistentis in eadem diuina natura, in qua & Patris persona subsistit. Ex quo concluditur, quod Filius in omni perfectione diuina perfectus Deus est sicut, & Pater, licet feecunditatem paternitatis non attingit. Nam Filius est à Patre, ficut imago viuida à suo exemplari: sicut intellectuale verbum ab intelligentia paterna fine intermissione prolatum; & ficut æternus fructus diuinus paternæ fœcunditatis. Pater autom à nullo est, necà Filio quicquam est secundum modum istius secunditatis: quia Filius se videt, modoque personali sibi complacet in Patre, ficut imago in suo exemplari, sicut verbum prolatum in intelligentia proferente, ficut fructus viuidus in sua viuida & fœcunda natura. Et lic Pater personalitate paterna vice versa sesevider in Filio. Vnde congrue dicit Ioannes: In principio, id est, in sœcunditate pater- Ioan.tnalis intelligentiæ, erat Verbum, & Verbum erat apud Deum, scilicet in alteritate personali: & Verbum erat Deus, id est, vnius essentia & naturæ cum Deo Patre: Ex quibus in parte patet, quomodo Filius est imago perfecta Patris æternumque perfectum Verbum prolatum, ac Imago. genita Sapientia Patris, in quase videt, & omnia creata, vel causata,

aut certe possibilia sieri secundum immensitatem sux sapientia &

Fffff 3



UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN



### THEOLOGIAE MYSTICAE

telligentia semper sese secundum sui rotalitatem prosoquitur cum Verbo aterno: quod ideo Filius Dei dicitur, quia genitum est per naturalem operationemintellectium natura diuina: quod quia semper prosettur, semper & gignitur. Caterum, diuina vosuntas semper est volens, amans, & sibi complacens. Pater in Fisio, & Fisius in Patre: & vbimutuus amborum amor essenti in nutuum amoris complexum, velut ex quodam principio in quadam alteritate stans à Patre & Fisio, ibi est Spiritus sanctus in vnitate quidem natura, sed in alteritate persona.

Animam tranbifarianà Patre cterno.

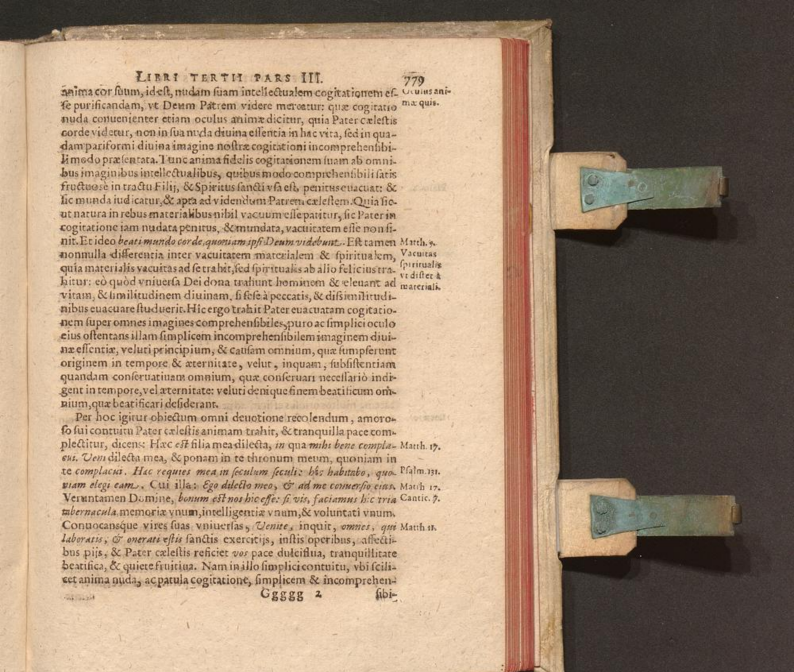
Igan. 6.

Sed vt intentum prosequamur, notandum est, quod Pater aternus fichelem animam per nudam cogitationem dupliciter trahit ad fuam simplicissimam vnitatem. Primo, trahit cam præ cateris personis per fidem: quia nunquamtraheretur à Filio vel Spiritu fancto, mili prius crederet effe Filium & Spiritum sanctum. Hine Christus air: Nemo venit adme, nifi Pater meus, qui misitme, traxerit eum. In hoc ergo tras au oculo amplici trahitur anima ad fuum principium, vnde in fua creatione originataest: & ad suum finem, ad quem desiderio propriæ salutis semper inclinatur. Et quia Pater est principium omnis Greatura, ideo menitò traftum hunc calesti Patri adscribere voluit. Licet enim, vt dictum est, secundum intellectualem comprehensionem Pater est magis inaccessibilis & incognoscibilis nobis in has vita: tamen secundum simplicem primariam fidei visionem, est magis accessibilis & cognoscibilis: sicut in omnibus operibus & inquifitionibus animæ, causa finalis primò secundum simplicem intentionis intuitum inuenitur & agnoscitur, sed secundum inquisitionem rationalem & comprehensibilem considerationem intellestualem prius inueniuntur & agnoscunturea, quæ ducunt ad finem. Secundus verò tractus Patris est vitimus in Trinitate, quo trahitur anima ad luminosam agnitionem diuinæ veritatis. Nam licet anima dulciter à calone Spiritus sancti trahatur, in omnisariam considerationem diuina bonitatis, & à Filio per obiectam imaginem diuina perfectionis, & ad eius similitudinem capescendam, necdum tamen in his anima contenta, denotis clamitat sufpirijs, & ait: Domine oftende nos bis Patrem, & sufficit nobis: cum ip'e sit originale principium omnium defideriorum nostrorum quietatiuum. Tunc illam sapientia Patris instruit, quomodo paternam visionem attingere valeat, dicens: Beati mundo corde: quomam ipsi Deum videbunt. Ex quo intelligie

anı-

Iban 14.

Matthis.

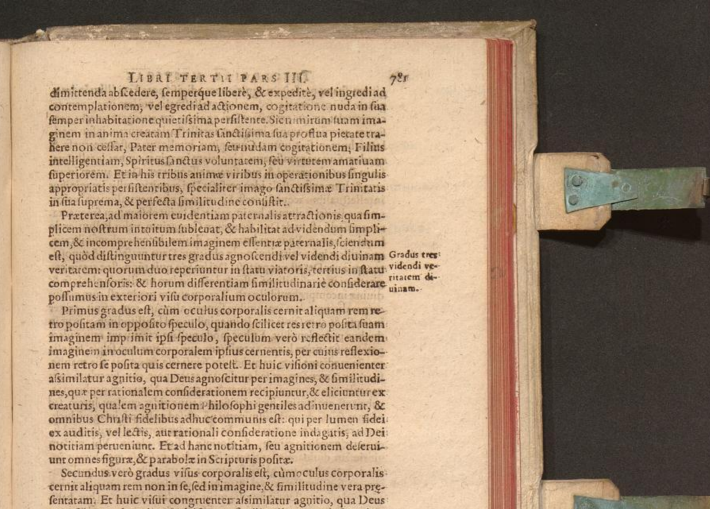


fibilem imaginem paternalis essentia aspicit; incomprehensibili tamen modo, faltem suo intellectui, ibi tam saporosam quietem, & tranquillam pacenrexperientia felicissima innenit, & in ea vbertate tam proflua festitiat, quòd super omnia dulcem illum intuitum exercere, acilli iugiter inhærere defiderat. Vnde etiam quicquid hung. beatificum vilum impedire, retardare, vel obscurare quoquo modo deprehenderit, omni diligentia fugere & euitare satagir, dicens cum Pfalmifta: Inpace inidipfum dormiam, & requiefcam. Ceterum, ex huius exercitij quietifsimi continua înhabitatione, sic anima sidelis in hocintuitu habilitatur, & quodammodo effentiatur, quòd per eundem intuitum in omnibus operibus, ac multiplicitatious immobiliten cum calesti Patre permanet in illa pacifica tranquillaque habitatione simplicis sua cogitationis. Nec quidem distrahi, vel turbari potest huiusmod, quamdiu intu tus ille beatificus nec ablatus fuerit, nec obfuscatus: sed propter passiones, & sensualitatis deordinationes, oculus eius obnubilationem aliquando patitur, plus vel minus sapius, vel rarius, secundum mensuram mortificationis, & supplantationis ipsius sensualitatis. Ideo beatus ille seruus, qui sic omnes passiones uas felicivictoria suppeditauerit, quod oculus cius simplex rarifsime, vel renuem turbationem, aut obnubilationem sistinens, frequenter optatam tranquillamque pacem infilenti habitatione cogitationis sux felicissime continuat. Denique tractus iste Patris cælettis, propter suam saporosam quietem; & dulcem tranquillitatem, multos otiolos efficit, ad pedes Iesu cum Maria sedere, & vacare quæritantes, & hanc ficut optimam partem eligentes, omnem: exteriorem occupationem enitantes, eò quod per fimplicem intuitum, tranquillam inhabitationem paternæ quietis, & pacis impræpediti, & inoffensi, possidere desiderant: diligenter tamen caucant, ne plus quam expediat, sese quarere convincantur. Ne, inquam, plus diligant; & intendant saporem, sensionem, oblectationem spiritualem, & otiosam quietem, tranquillamque pacem, quam Patris calestis salutiferam inhabitationem. Et ideo securius esset huiusmodi, quod sese in hoc simplici contuitu per indefessam exercitationem habilitarent, & effentiarent, vt in omnibus fructuosis operibus, & occupationibus salutiferis, quietam illam inhabitationem per simplicem illum intuitum conseruare, & possidere valerent, & practice semper ad volitum impræpediti, ad talia perficienda accedere, vel dimit-

Selegation

Rfalm. 4.

Huereno.



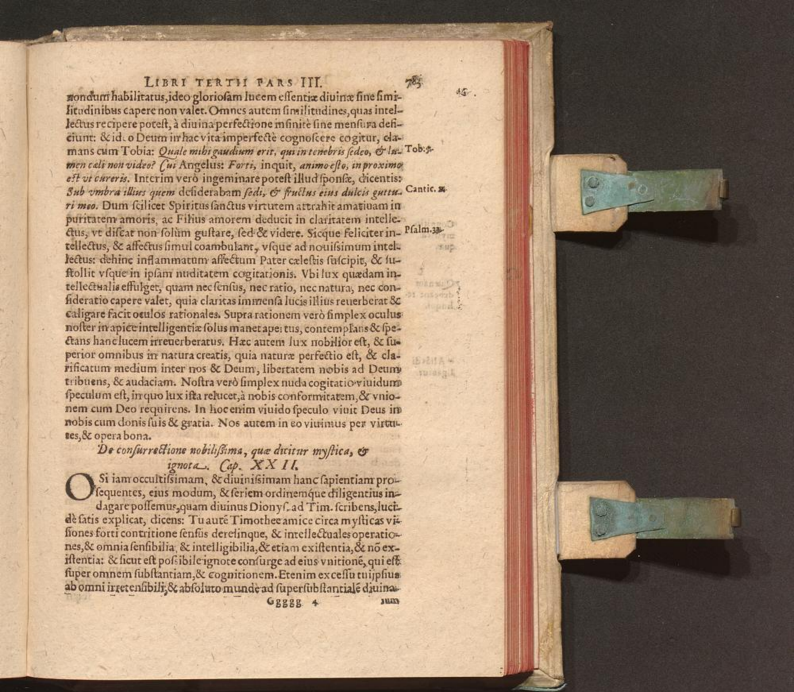
agnoscitur per imagines, & deiformes similirudines, quas ipsa cogitatio nuda fine medio fufcipit ex prefentia illius aby ffalis, & fuperintellectualis incomprehenfibilitatis Dei secundum vniuscuiusque perfe-&ionem. Sed in hac similitudine reperitur quædam dissimilitudo, quia licet vtreque visiones tantum per imagines contingunt, que non funt ipse res, quas videre desiderant, oculus tamen corporalis per ima-

Ggggg 3





THEOLOGIAE MYSTICAE ginem suam, perfectam agnitionem adipisci potest rei illius in imae ginem fibi præsentatæ: sed oculus intellectualis nullam imaginem recipere valet, ex qua perfectam Dei agnitionem attingere queat : prafertim quoniam omnes imagines intellectuales naturam iplius intellectus humani fortiuntur. Cum igitur intellectus noster creatus sit, & quadam finitate mensuratus, hincetiam imagines omnes intellectuales in statu viæ creatas, & mensuratas esse oportet. Deus autem increatus,& immenins est,& ideo perfecta Dei cognitio nullis imaginibus intellectualibus acquiri potest Si tamen agnitionem aliquam, vel tenuem adipisci volumus, has imagines in huius obsequium frequentare necessariú est, vt de Deo, secundum Gregorium, velut balbutiendo loqui valeamus. Vnde per imaginem diuinæ incomprehensibilitatis, quæ scilicet iph cogitationi nudæ obijcitur, Deus perfecte no agnoscitur, quia nec De' est, nec perfecta Dei imago, quia tuc nostra creata cogitationi inaccessibilis no estet, sed est quadam similitudo gloriosa, & diuina incomprehensibilitatis. Tertius autem gradus est cum oculus corporalis omnibus imaginibus semotis, aliquam rem cernit realiter in seipsa, & cum seipsa non in imaginibus, vel similitudinibus, sicut in duobus pracedentibus. Et hoc modo nullam creaturam quis videre potelt, nili tantum lucem exteriorem, que videtur cum scipsa, sed alia cuncta mediante luce: ita quòd cum seipsa sese, & omnia alia manifestat. Nec tamen semper, sed eo duntaxat tempore, cum speculum ipsius oculi cum semetipsa informat & illuminat. Nam cum oculus in tenebris est, nec lumine lucis clarificarus, tune videt quidem lucem, sed no cum seipsa, quonia illuminatus no est: sed vider per imagine lucis, quam recipit ex præsentia lucis. Et iste gradus corporalis visus aprèsimilatur excellentissimæ, & gloriosæ visioni gloriæ. Vbi nudam gloriosam diuinam essentiam inseipsa, & cum seipsa merebimur intueri: hoc est in sua gloriosa propria forma sine medio qualiumcunque similitudinum, vel imaginum: quia seipsam dignatissima largitate gloriolis ostendit intelligentijs, per gloria lumen ad hoc habilitaris, velut obiectú quoddá glorioliforme: & quod magis est, virturinostræ intellectiuæ sese incoprehensibili dignatione penitus inseparabiliter vniet: veluti quædam gloriosa diuina forma suæ habilitatæ materie ad videndum fine medio seipsam, quia sine lumine deiformi Deum videre non possumus. Nuncautem quoniam oculus noster intellectualis in caligine mortalis vita decinetur, ad visionem gloriosam nondum



UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN



UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

plationem, vel confiderationem vniuerfam in suis motibus derelina quit, si adfuum vnicum intelligibile, vel diligibile supra seipsam aspirans intra semetipsam contemplationem sumit, sic no est supra mentem, sed infra. Et ideo licet respectu existentium st nobilis conteplatio, dimitti tamen præcipitur, cum sit ibidem incuruatio quæda, vel perceptio naturalis. Et sic per hanc relatiuam contemplationé omnimodam humanam apprehensionem non-relinquit, necomnino velut Modas pro. per alium mens supra limites naturales collocatur. Quamobrem, ordicedendi in natifsimus procedendi modus in humanis ad diuina reperitur, cum mens supra se prouecta mouetur in Deum immediate, velut in centru fuum, fine omni commixtione, vel intermissione alicuius creature fuperioris, vel inferioris. Denig; non existéria hic appellanturea, de quibus nihil exemplatum in creaturis reperitur, sicut omnis consideratio de summa Trinitate,& ordine personarum,quoniam illud exemplatiue in creaturis nunquam apparet, quòd aliquis aliquem generet, qui fit idem quod ipse qui genuit, quorum quilibet sit verè existés substantia:aut quòd amor, id est Spiritus sanctus connectens sit aqualis, & existens substantia cum ipsis amatibus. Talis igitur contemplatio, quamuis inter speculatiuas excellentissima iudicetur, tamen derelinqui iu+ betur, non quia bona non sit, & nobilis; sed quia superior apprehensio quædam est in mente humana, quæ præsertim hic intenditur, per qua folam excellentissime supremus spirituum attingitur, & optima Marix portio nuncupatur. Alia verò portio per Rachelem fignificatur, fed contemplatio in creaturis per Liam, quæ lippis erat oculis. Et hæc est ratio, quia quanto mens Deo magis appropinquat, & in eum transformatur intimius, tanto diuinius, & eminentius attingit supercælestia. Nulla verò cotemplatio speculativa virtuturem habet transformandi, sed solus amor extensious deificans nos in Deum transformat, qui solus dinina apprehendit, ad cuius pedes nulla contemplatio cognitiua proficit, sed potius velut pedissequa gradum sistens, à longe prospicit reginam Esther ad amplexum regis Assueri consur-

> Dicto igitur vecunque de his, quæ necessariò relinquere oportet, deinde secundum prosequitur, quomodo scilicet consurgendum sit, dices: Et sicut possibile est ignote consurge ad vnitionem. Hæcautem consurrectio, quæ per ignorantiam fieri dicitur, nihil aliud est, quam affectum immediate moueri moru intelligentia no concomitante, ve-

folus.

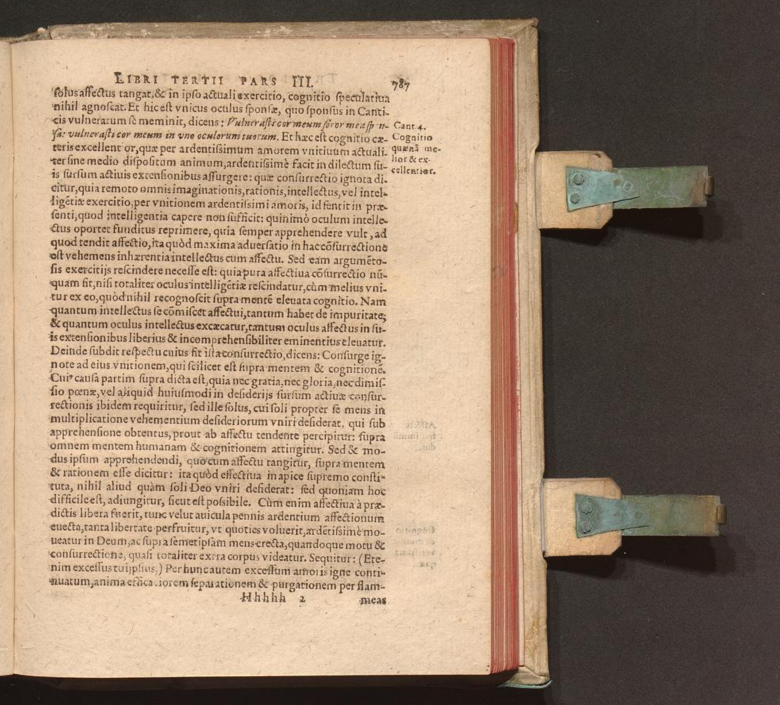
humanis ad diuina quis.

Non existe tie quas fint.

Duca 10: Gene.29,

Efiher 2.

11. Modus in Deum consprgendi.



LIBRI TERTIL PARS III. miseratione, secundum quod competit consurgenti, hoc accidit, quòd

cum mens per curricula multorum temporum aspirauit, vt intimius coniuncta dilectum fuum amoris ardentiori vinculo conftringat, vt illi aliquando tandem ad tempus modicum, iuxta propriam capacitatem, ficut in raptu quodam, visio beata concedatur: præfertim cum ab irretentibili & absoluto munda dirigitur & erigitur ad diuinarum tenebrarum radium; lumen scilicet incomprehensibilitatis diuina, quæ tenebræseu caligo nominatur, propter excedentem claritatem. Dicitenim Dionysius ad Timotheum, quòd diuina caligo lumen est inaccessibile, in qua Deus inhabitare dicitur, & inuisibilis quidem existens propter excedentem claritatem. Hæcenim sapientia immediatè est ante cognitionem raptus. Vnde sic diutius aspiranti, quandoque dicitur: Amice ascende superius. Et ideo licet prius dicebatur: Luca 14.. Consurge, hictamen dicitur: Sursum ageris, quia in consurrectione vnititte sapientiæ natura operator, & gratia, in hac autem eleuatione suprema intelligentia, sola gratia eleuans, immediatissime operatur. & tam intellectiua, quam affectiua potentissime consummatum

officium obtinent actuum fuorum, nonper modum agendi, fed patiendi: Tandem verò concludit, dicens: Vide ne quis indoctorum ista au- Doctrina diat. Hic beatus Dionysius Doctores speculatiuos confutat, qui cun- speculatida scire se existimant, cum tamen de vera sapientia, qua mens ad va confu-Deum trahitur, parum, nifi coniecturando cognoscunt, qui aftimatione sua diuina percipere credunt ingenio, vel scientiz plenitudine: cum econtra myltica Theologia per apicem affectionis confur-

gere docet per amorem discipulum veritatis. Vnde doctrinam huius praclara sapientia sibi soli reservare voluit increata sapientia, vt sciat omnis mortalis, quia Doctor est in calo, qui solam sapientiam veram suis scholaribus per calestes immissiones, id est, radios charitatis suæ manifestat, vt ex hoc omnes mundi sapientes confundantur, quòd fimplex vetula, vel rusticus pascualis ad istius sapientiz confurrectionem pertingere potest, quam nulla philosophica scientia, vel mortalis industria comprehendere valet. Posuit enim tene- Pfalm. 17:. bras latibulum suum, nec Deum apprehendere possunt, nisi sub ra-

tione boni, dulcis, & fiede alijs: fed ista sapientia anagogica est quædam theoria per se distincta, & ab omni sapientia speculatiua diuifa, qua transcendit omnem rationis apprehensionem. Multi ergo fa-

Habbb 3



## THEOLOGIAE MYSTICAE

Matth. 11.

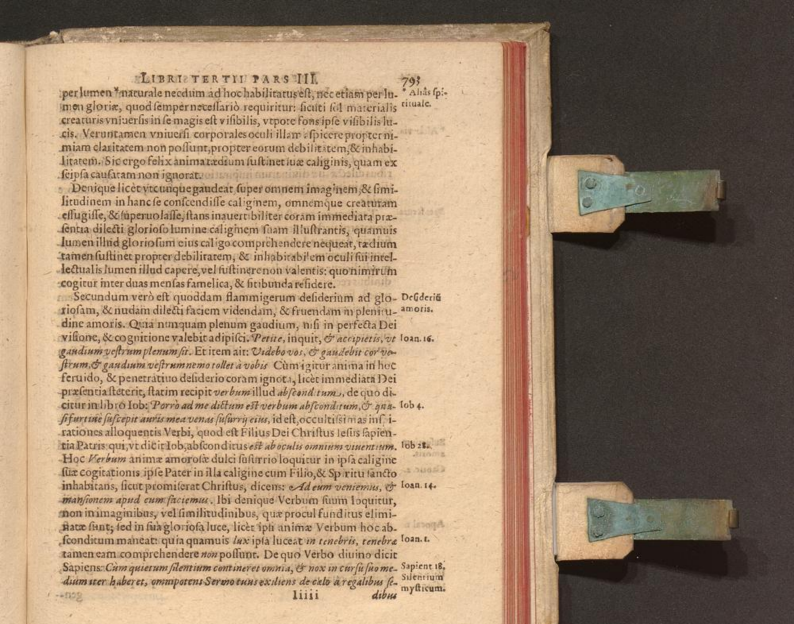
pientum huius munch, quoniam summam hanc sapientiam attingente non valent, insipienter irrident, & per consequens Deum altissimum collatorem eius: & ideo meritò iubet eam indoctis huiusmodi minime manisestari. Iesus autem exultans in spiritu dixu: Consiteor tibi Pater Domine cali, & terra, quia abscondistrhac à sapientibus & prudentibus, & reuelusti eaparaulis. Im Pacer, quoniam sic placitum est ante te.

Deinhabitatione caliginosa sub rombra dilecti. Cap. XX 111.

Tho in superioribus de agnitione Dei, quam anima fuscipit in imaginibus, & similirudinibus secundum modum, quo in statu vix attingere licet ad agnoscendum quid sit Deus: iam altiori consilio, graduque sublimiori inquirendum esse reor, deperfecta Dei agnitione per negationem, qua scikcet intelligitur quid Deus non est. Nam anima cum in duobus agnitionis modis iam pramisis contentari nequaquam potest, cum minime sufficiant, nec plenam agnitionem Dei conferant, ideo relictis illis, anima dilecta totis se præcordijs subleuat ad videndum dilectum in sus nuda gloriosa essentia, deuotis suspirijs clamitans, & dicens: Domine, ostende nobia Patrem, & sufficie nobis. Et iterum : Domine oftende nobis facien tuam, & falui erimus. Cuisi rursum obijcitur simplex illud obiectum paternalis essentia, vbi per simplicem intuitum nuda cogitationis, quietam inhabitationem possidendo iam adinuenit, quia tamen experiri iam incipit, quòd omnis illa intuitiua cognitio dumtaxat in imaginibus similitudinibus versatur, veluti Deum per indumenta quadam, & non ex facie recognoscens, cum liquidò sentit, quòd omnia,quæper intellectum humanum, & cogitationem nudam imaginari valeat, ab ipsa veritate dininæ essentiæ, in infinitum sua dissimilitudine distant: hinc protinus oculum suum intellectualem ab infimis imaginibus corporalibus, víque ad fupremas imagines diuinales denudare festinat. Nec retinere vult imagines diumitatis, vnitatis, trinitatis, bonitatis, nec sapientiæ, nec quidem ipsius divina ellentiæ probans luce clarius, quòd hac omnia, quantum cunque pracelsa videbantur, Deum tamen in sua proprietate non reprafentant, sed secundum modum, & mensuram humanæ comprehensibilitatis, & intelligentiæ. Quapropter per nudam cogitationem suam superascendere non cestat in illam caliginosam, & informem nihileicarem. Vbi nimirum in quandam Dei perfectam ignorantiam conflittle-

Foan. 14. Palm. 79.





BIBLIOTHEK PADERBORN



Ofculum

quod.

myfficum.

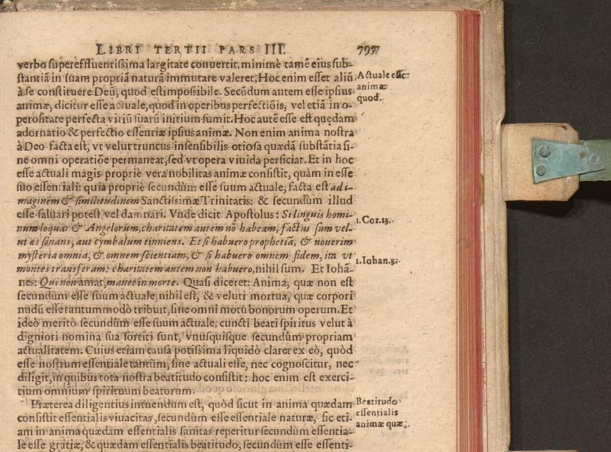
## THEOLOGIAE MYSTICAE

Defelicissima deificatione animæ amorosæ. Cap. XXIIII.

Tia nune profequamur de felicifsimo contubernio dinino, quo felix anima otifsimum & nobilifsimum fufurrium Deo inge rit, dicens: Ofculetur me ofculo oris fui. quodque polt anhelofa desideria per nudam & simplicem mentis oriolitatem amoroso immerg oin dilectum se proclinans, tandem consequitur, vbi felicicoplexu se inuicem osculantur, quoniam immediate Deo peramoris vnionem coniungitur, & quodammodo deificatur: Dicit enim Ber-Bernardus, nardus super eodem verbo: Ego arbitror neminem facile scire, quid fit ofculum, nifi qui accipit. Est quippe manna absconditum, & solus qui edit, adhucefurier; & folus qui bibit, adhucfitiet. Non est cuiuslibet hominis, sed si quissemel ab ore Christi susceperit, habet proprium experimentum, quod profectò folicitat & cogit amplius ad perendum. Hoc ofculum fola & raro perfectio experitur. Oportet enim huiusmodiamare caste, ve ipsum sponsum solum, & non alium amet petat, vel quarat: amare fancte, quia non in concupifcentia carnis, sed in puritare spiritus: amare ardenter, vtita amore sponsi inebrietur, quod maiestatem non cogitet. Hocosculum nihil aliud esse credimus,nisi Spiritum sanctum, ad consolationem anima sancte mis fum. Sicut enim ofculantium spiramense permiscer, vt vnus anheliaus iudicetur, lic Spiritus fanctus nostro spiritui dulciter immissus, fit. unus spiritus cum eo: que scilicet unio deisscationem anima felicitet accelerat. Qua nimirum desficatio super omnem rationem & intellectum experientia feficissima sentitur impleta, vbi nec ratio valet attingere, licet illuminata ratio ea, qua fentir amor, femper intelligere conctur. In aliquibus etiam ratio veritatem intenit, in quibusdam verò fallicatis errorem incurrit, quia ratio præsertim in his, quæ supereminent, facile deviare potest. Qui autem ad hoc à Des plenius illu-

minantur, fine falsitatis errore veritatem adipiscumur. Ad sciendum igitur quomodo felix anima deificari potest. Primo norandum est, quod anima nostra duplex esse habet, scilicet esse esfentiale, & esse actuale. Porrò secundum esse sium essentiale, est quadam simplicissima spiritualis substantia, nihil in ea plus comprehendendo, quam scilicer essentialitatem in æternum immurabiliter retinebit. Licet enim omnipotentia diuina protinus ipsam animam, si vellet, in nihilum redigeret, vel in aliam creaturam commutaret, veluti substantiam panis & vini in corpus suum, & sanguinem solo

Effentiale effeanime quod:



Præterea diligentius intiendum elt, quod ficut in anima quædam confiftit essentialis viuacitas, secundum essentiale naturæ, sic etiam in anima quædam essentialis sanitas reperitur secundum essentiale esse gratiæ, & quædam essentialis beatitudo, secundum essentiale gloriæ. Nuncautem ficut ritulus originem suam & naturam ab ipso sonte recipir, necaltius ascendere præualet, quam primaria sontis illius scaturigo consistit sicetiam actuale esse ipsus animæ naturam suam suam esam suam esam suam esam suam esam suam in gratia & gloria. Nec altius ipsum esse actuale conscendere potest in his tribus statibus & disferentijs, quam ipsum esse essentiale prius eleuatum suerir in natura, gratia, & gloria. Nam esse actuale ipsus animæ in nuda natura sublimiora opera persicere non po-

## THEOLOGIAE MYSTICAE

test, quam ipfinaturz conueniant; necetiam in gratia & gloria, quamtali gratiz vel gloriz congruat. Hinc ergo, ficut effe actuale anima in natura quadam essentialem vinacitatem præniam habet in ipso esse essentiali anima vnde sumplit originem, sicetiam ipsa sanctitas actualis, qua feilicet esse actuale iphus anima formatur, & eleuatur, ad statzım quendam supernaturalem, quandam essentiale sanctitatem præwiam habet, qua scilicet esse essentiale anima formatur, & eleuatur, ad quoddam supernaturale esse essentiale per habitum dining gratia. Ét ideo Doctores communiter sentiunt, quod ipsa essentia anima influxum gratiz recipit, diuidens lingulis viribuseius, prout chique opus eft. In senihilominus formans habitum virtutum ad perficiendum operavirtuosa, secundum exigentiam & naturam ipsius gratiz. Sic etiä in gloria actualis beatitudo ipfius anima, qua scilicer esse actuale iphus anima formatur & eleuatur ad quendam beatificum gloriofum flatum, præviam habet quandam effentialem gloriofam beatitudinem, qua scilicet ipsum esse essentialeanima formatur, & eleuatur ad quodda effeessentiale beatificu & gloriosum per habitu & lumen iphus gloria, iph effentia anima primitus infulum. Ex qua protinus defluit in omnes vires anima & corporis ad opera gloriosa perficienda, eas habilitans fecundum vnius cujusque modum, naturam, & capacitatem. Sic vires anima nostra, prasertim superiores, scilicet Animeglo- virtus intellectina & amatina, formantur & ornatur habitibus gloriziofæ dotes ofis, ad perficiendum, continuandumá; tria opera gloriofa, quæ dicutur tres dotes anima, in quibus nostra summa beatitudo consistit. Nã virtus intellectiua glorioso quodam lumine formatur & habilitatur, ad intuitum quendam gloriosum, quo Deum in sua nuda gloriosa essentia videre valeat. Virtus auté amatiua quodá amore glorioso formatur & habilitatur ad opera duo gloriofa perficienda. Quorum primum est quidam amor excessiuus, in illud amorosum, beatificum, & gloriosum obiectum superexcellentissima Trinitatis: quod obiectum virtus intellectiua perpetuò fine intermissione luce clarius offedit. Secundum est, quædam beatifica gloriosa fruitio eiusdem amorosi obiecti, qua feliciter confouetur in quadam aterna beatifica vnione ipfius Dei & anima, dilecti & dilecta, spons & sponsa, secundum meritum & capacitatem vniuscuiusque anima beatificanda.

Veruntamen ad admirabilem iphus anima deificationem euidentius oftendendam, nuncincæpta profequamur, quomodo feilicet

anima

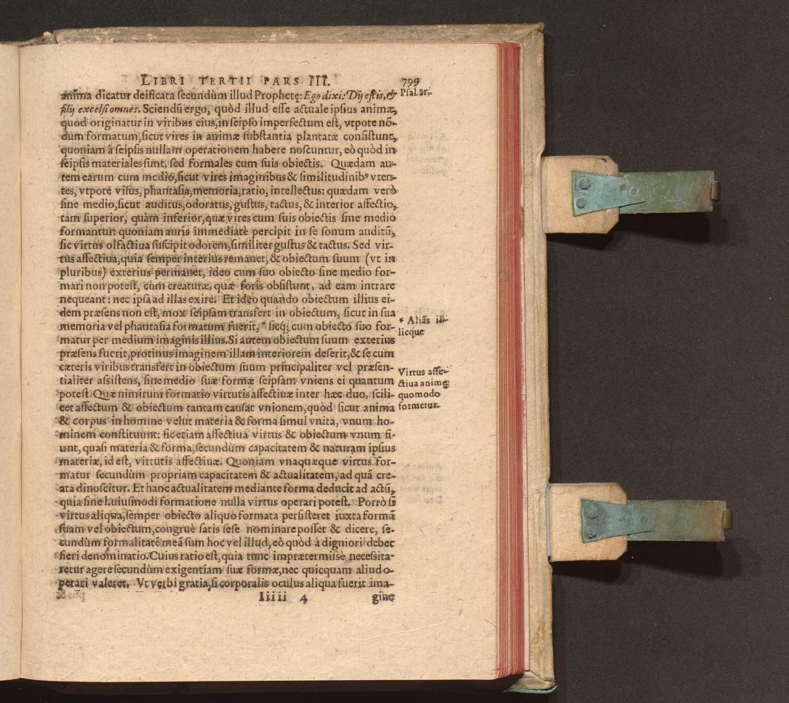
eres quæ.

Intuitio.

Amor

Fruisio.

Deificatio anima.



sorpus & anima vnum hominem constituunt. Hocautem vnum esse Dei & animæspiritus vnus proprie vocatur: quia Deus spiritus vnus est, & anima spiritus vnus est, qui duo mirabilibus formulis simul vniuntur. Nam hæc vnio fit per operationem amoris, cuius operari est, in dilectum spirare.

Præterea notandum, quòd iste vnus spiritus secundum forma suam Deus est, secundum materia autem est ipsa anima. Cum igitur forma, secundum quod forma, semper nobilior est in esse illo, in quo est forma, quam ipsa materia: materia verò in esse illo, in quo est materia, sua perfectionem recipit à sua forma, acopera vniueria secundim exigetiam formæ perficiuntur: ideo congrue satis vnum illud, quod ex duobus adunarum est, secundum eius formalitarem nominatimus, cum à digniori debet fieri denominatio, ficut (verbi gratia) ferrum candes & ignitum ignem vocamus. Vnde etra à simili spiritus iste Deus denominari potest, quia secundum formam suam Deus est, ideo talis anima dicere potest: Ego sum Deus, no secundum esse essentiale mex substantia, qua scilicet immutabilis permanet, sed secundum formalitate esse actualis, qua in amatiua virtute possideo. Eia quanta dignitas amorose anima, de qua subriliter Apostolus loquitur, dicens: Qui adheret Deo, 1 Cor 6. vnus spirius est. Nam adhesio discernit du licitatem substantia in Deo & anima, quia proprie sibijosi nullus adherere dicitur, & vnitas illa spiritus sit per superinformationem anime in ipsa virtute amatiua, vt di-Etum est, Deniq; licet anima in statu viæ cum Deo sine medio formatur, solummodo secundum amatiuam virtutem, in statutamen glorix formabitur, etiam fine medio secundum virtutem eius intellectiuam cum illius essentia diuina gloriosissima forma, sicut etiam in hac valle miseria largitate diuina nonnullis vmbratice conceditur experiri,in lumine Deiformi Deum cernentibus: & tune ipla secundum esse sui actuale ipsius intellectiux natura perpetue deificabitur. Nam per vires superiores sic deificatas formabuntur, & glorificabuntur à Deo, immediate tamen, vires omnes sensuales, tam exteriores, quam interiores, totaque congeries nostri corporis. Et sic iuxta sententiam Colosta, Apostolicam, eric Deus omnia in omnibus nobis.

De septem signis veræ electionis. Cap. XXV. N superioribus progressum viatoris celeri cursu perstringeres, tam in vita morali, & actiua: quam in vita spirituali, & contemplatiua, meritò verba thematis frequentauimus, cum tota falus viatoris

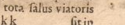
Kkkkk





2013









BIBLIOTHEK PADERBORN LIRRI TERTII PARS III.

nem fic istitatium desolatorum anxietates, & gestus singulares, peruerse quidem interpretantes, derident, & exprobrant, infamant, detrahunt: & illud præsumptuosè persequi non definant, quod veluti ignotum magis excufare, vel admirari, aut potius venerari debuerant, eò quòd vniuer la dubiola, & ignora semper sunt ad partem me liorem interpretanda. Et ex his occulti Dei filij per omnia depurati, tandem ad hoc indiffolubile vinculum felicis mortificationis attingunt, quod semper omnem desolationem, & nullam consolationem affectant, exemplo Christi dicentis illud Pfalmistæ: Improperium ex- Pfalm.of. pellauit cor meum, & miferiam. Et hoc est tertium fignum verxele- Electionis ctionis, quo beatifsimus Pater noster Franciscus arrham aterna felici. diuine sitatis promeruit, cum post nimium dolorem oculorum, & capitis per dies quin juaginta, incredibilem quoque murium infeltationem la tissime perpellam à Domino tandem audiuit: Gaude nunc Francisce, quia ad infinitum thefaurum æternæ vitætibi repositum, perfruendum ex nunc te intestio. Prasens autem afflictio, & infirmitas tibi dataest pro archa thesauri illius.

Quarta visanima dicitur libertas arbitrij, qua tunc à Deo perfecte Libertas trahitur, vnitur, & colligatur, cum quisomni proprietari, & propriæ arbitrii vt oprioni mori desiderat, vt sicvoluntas eius in dininum beneplacitum liquefacta penitus absorbeatur. Et hac est potissima libertas creature rationalis, diuina feilicet potiri voluntate: quia nimirum ab omnitimore funditus absoluitur, & in quadam ineffabili securitate constituitur, Deo non seruiens amore pramij, vel timore supplicij, sed amore dilecti: quoniam omnisamor commodi, vel timor incommodi ab eo sublatus est. Sicquetandem ad hoc vinculum pertingit vnicordij, quòd fi dilecto placuerit, etiam ipfam totalitatem infernalis penalitatis fine retractione cordis ob amorem eius libens sustineret, incessanter illud Dauidicum repetens: Paratum cor meum Deus, pa. Pfalm. 56. ratum cor meum., scilicet tam ad aduersa, quam ad pro pera. Et hocest & 107. quartum fignum vera electionis, quo scilicet Abraham liberalissime divina si-filium offerens, amicus Dei meruit appellari, & audire Dominum di-gnul 1111. centem: Quia fecisti hancrem, benedicens benedicamte, & multiplica- Genes. 22. bo sementuum sicut stellas cali.

Quinta visanima, qua & parti superiori conuenienter adscribitur, Visamatidicitur virtus amatiua superior: que tunc à Deo perfecte trahitur, ua anime vi erahitur. & colligatur, cum per slammeam charitacem in sua perfectio à Deo. Kkkkk 3



ne constituitur, ita quòd nihil etiam in proximo diligat, nisi virtutes: nihil odiat, nifi peccatum: & hoc fine omni differentia personarum, vt non fit quis tam intimus fibi, in quo vitium palpet, vel diligat, aut eius familiaritatem exquirat, nih in quantum profectus fuus, vel illius requirat: nec tam aduerfarius, in quo aut naturam, aut virtutes odiat, vel saltem ad eius salutem intepescat. Et hoc solum propter divinum honorem & amorem, & proximorum falurem. Diligite, inquit, mimicos vestros, benefacite his, qui oderunt vos: & orate pro persequeneibus & calumniancibus vos, ve sieis filis Altisimi. Et ice um: Ut sicisfily Patris vestringuisolem sum oriri facie super bonos & malos, & pluit super instos & iniustos. Ex quo vinculum indissolubilis effinit charitatis, quod codem vultu & affectu dilectionis amicos & inimicos, notos & extraneos, benefactores & persecutores amplectitur. Quod quidem ab amore diuino purissimo pariter & intentissimo defluit, quem eadem hilaritate & affectuolitate suscipit, vel in omnibus consolantem, aut in omnibus desolantem, quarens in singulis dilecti fui gratissimum beneplacitum. Ethoc est quintum fignum electionis, quo felix illa Magdalena electa dinoscitur, dicente Domino: Remittuntur ei peccata multa, quoniam dilexit multum... Et subdit: Fides tuate saluam feeit, vade inpace. Vnde postmodum acta feruore dileajonis, omnem humanam conversationem abhorruit, & in solitudinem solis amplexibus confouenda divinis, deuota perrexit.

Sexta vis anima dicitur intellectiua, qua tunc à Deo perfecte trahitur, vnitur, & colligatur, cum eliminatis cunctis occupationibus, ac mentalibus discursibus, ad indaganda spiritualia & calestia, mens ipsa continuis exercitijs, non quidem ex curiofitate, vel propria oblectatione, sed ex spirituali feruore laborat, & ad inuestiganda occulta Dei confilia, vt illa perficiat: ad cognoscendum quoque secretissimas dæmonum insidias, & subtilissimas naturarum abductiones, vt illas reijciat. Ex quibus tandem peruenire mercatur, vt cum Apostolo conuersans incelis, iam inferioribus in obliuionem traditis, peregrinas impressiones admittere nesciat, nisi quantum animarum salus exquirat, factus felicissimus ambidexter & speculum bifaciatum, in quo scilicet introuersionis & extrouersionis aqua promptitudo reluceat, vt patet plenius intertiadecima industria. Et hoc est sextum signum electionis, quo Dauid, secundum cor Dei electus, erat eleganter infignitus, quia folius Spiritus fancti instinctu, fine omni exteriori ad-

Matth. 5. Lucz 6.

Electionis diuinæfignum V. Luca 7.

Intellectus anımæ vt crahacuc à Dco.

Philip. 3.

Electionis diainæ figoum VI.

lizare videretur, quam prophetare.

Septima visanima dicitur memoratiua, vel nuda cogitatio, nose- Memoria ducens ad contemplationem supereminentem, prout videbitur infe- anima vt trahatur à rius: quam qui veraciter adeptus fuerit, fignum quoddam aterne pre- Deo. destinationes, & munus æternæ fruitionis prægustauit. Quo scilicet Electionis Paulus electus, & adfupereminentem visionem admissus, tiducialiter diving faait: Cereus sum, qui aneque mors, neque vita, neque Angeli, neque Princi. gou VII. patus, neque Virentes, neque instantia, neque futura, neque fortitudo, neque Rom. & altitudo, neque profundum, neque creatura alia poterit nos separare a Charitate Dei, que est in Christo Iefu Domino nostro.

## D. HENRICI HARPHII

THEOLOGIAE MYSTICAE,
LIBRI III.

ARS QVARTA.

De congrua praparatione vita contemplatiua & superessentialis.

Cap. XXVI.

MICE ascende superius. Luca 14. Eia nunc visce. rofis affectibus processum vitæ contemplatiuæ superessentialis prosequamur: in qua nimirum iplius viatoris suprema fruitio & communicatio diuinæ largitatis confistit. Vnde dicit Psalmista: Beatus vir, cuius est auxilium abs te, ascensiones in Psalm. \$2. corde suo disposum, in valle lachrymarum. Statim e-

nim subjungit: Etenim benedictionem dabit legislator, ibunt de virtute in virtutem: videbitur Deus Deorumin Sion. Sicut enim Angelorum agminibus nos inferendos & assimilandos manifesta tradit audoritas, fic etiam secundum quod hic profecerimus veris virtutibus, ita illiciuxta mensuram perfectionis iungemur calicis spiritibus, & hic quoque plerumque subleuamur divinis illuminationibus. Et quia contemplatio superessentialis diuinarum illuminationum arcem obtinet, ideo multos virtutum gradus & proprix mortificationis afcenfus peragere nos oportet, vt fic debitam praparationem, praniam ad illam eminentifsimam illuminationem percipiendam, noitra peregrinatio compleat. Licet enim quibufdam necdum debitam per-