

## Universitätsbibliothek Paderborn

## R. P. D. Henr. Harphii Theologi Ervditiss. Ordinis Minorvm, Ac Rervm Divinarvm Contemplatoris eximij. Theologiæ Mysticæ Libri Tres

Henricus <Herpius>
Coloniæ, 1611

Pars Qvinta.

urn:nbn:de:hbz:466:1-37362

do fruitiuus est; & modi nescius, eò quòd infinita vastiras deiratio adeò caliginosa est, & expers modi, quòd omnem modum, & opusomne dininum cum personarum proprietatibus opulento complexu essentialis vnitatis comprehendit, diuinam fruitionem in abysso innominata divinitatis generás. Et in hoc gradu celebratur fruitinus quidam excessus, acin ipsam essentia simplicitatem diffluens ingressus. In quam velut innominata abyssum deitatis vniuersa diuina nomina, & modi quilibet, cunctaq; vinarationes in speculo diuina veritatis relucentes, tanquam in omnium nominum, modorum ac rationum voraginem absorbentur. Quia nimirum in hac innestigabili diuinæsimplicitatis abysso, beatitudine fruitionis omnia complectutur. Personas enim, & vniuersa in Deo vinetia cedere hic oportet, cunz non sit hîcaliud, quam aterna quies in amplexu fruitiuo amorosisimæabsorptionis, quam omnes contemplatiui spiritus super omnia feliciter elegerunt. Quam & nos, & in præsenti prægustare, & in futu-10 possidere faciat Iesus Christus, Sapientia Patris, Deus de Deo, lume de lumine, qui cum codem Patre, & Spiritu Sancto super omnia sie benedictus in facula. Amen.

# D. HENRICI HARPHIE

THEOLOGIAE MYSTICAE, LIBRI III.

## PARS QVINTA.

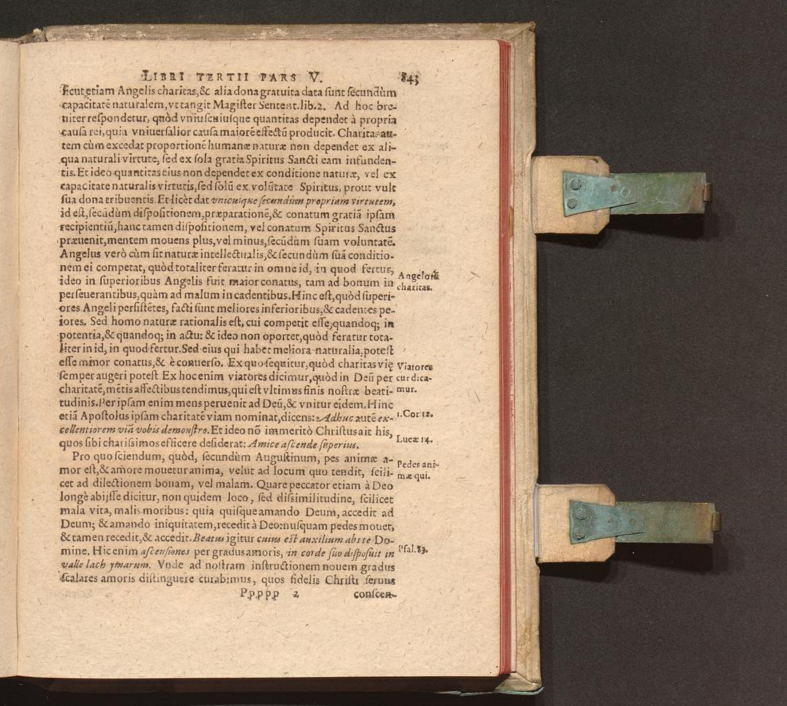
Amoris diuini nouem gradus in se complettens.

Rmoris gradus primus dicieur Rmor incomparabilis.

Cap. XXX I.

Mauh:25

MICE ascéde superius. Luce decimoquarto. Quaritur: Vtrum charitas infunditur fecundum quantitarem naturaliu, præfertim cum dicitur apurd Matthaum: Dedit vnicuique secundum propriam virtuie. Sed charitatem nulla virtus præcedit, nisi virtus naturalis: & ideo videtur, quod fecundum capacitatem virtutis naturalis infunditur homini charitas,



Ignis ve purget.

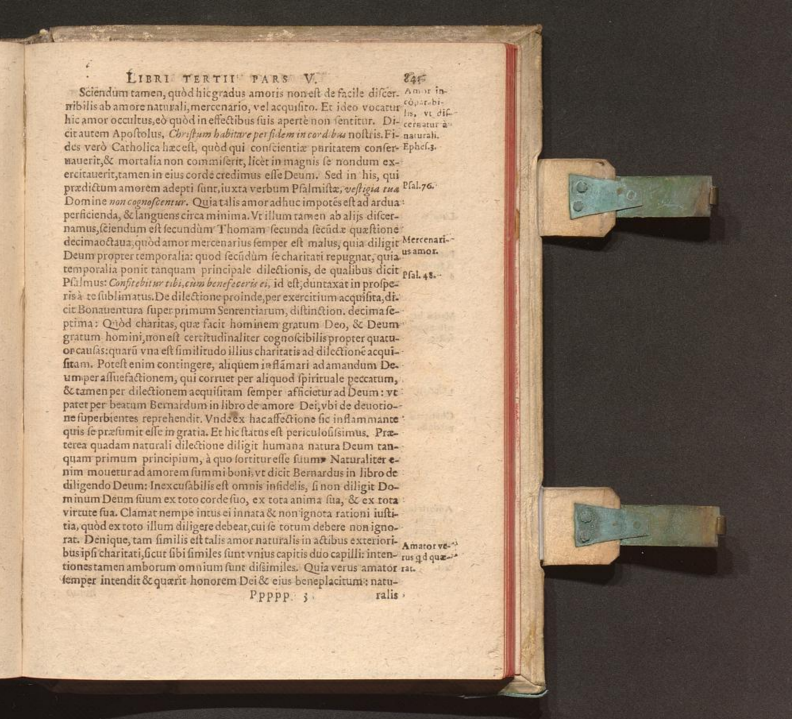
Amorincomparabalis.

Marth.10.

conscendere non omittat, ve post horum felicem ascensum, tanquam verus amicus Dei, regni illius particeps elle valeat. Et hos quidem gradus, ad maiorem euidentiam, nouem proprietatibus ignis assimilare placuit, eò quòd amor Dei ignis consumens est, non naturam, sed omnem dissimilitudinem. Ignis igitur primo naturam liabet purgatiuam, qua scilicet metallorum consumit rubiginem. Agendo nanque in substantiam metalli, tandem ipsam calore dissoluit, & separat si quid rubiginis inuenit, idque consumit. Quòd si metallum omnino purum est, violentia quidem caloris dissoluitur, sed non consumitur. Aurum enim perfecte iam depuratum, quamuis per calorem dissoluatur, non tamen in suo pondere minoratur. Et hac proprietas ignis amorem nobis repræsentat, qui dicitur incomparabili, sine quo scilicet nulla positentia peccati rubigine confumere potest. Estautem infimus amoris gradus, communis omnibus electis, tantæque virtutis, quod omne peccatum mortale ab anima depellit, quia Deum super omnia diligit. Alioqui, vt dicitur apud Matthaum: Qui diligit patrem aut matrem plus quam me, non est me dionus. Et qui diligit filium aut filiam plus quam me, non est me dignus. Et qui non tollit crucem furm, O' fequiturme, non est me dignus. Ad hunc autem amorem amplectendum inducit nos Anselmus, dicens; Quòd creatura rationalis nihil diligere debet, nifi summam essentiam, & alia propter istam.

Cuius ratio est: Quia illud, in quo summa reperitur diligibilitas, , semme diligi debet: sed hoc est in solo Deo, quare merito summe diligendusest. Porrò, secundum Gregorium, Ille verè Deum amat, cuius mentom praua delectatio ex consensu non superat. Nam tantò quis ab amore superno dissungitur, quantò inferius delectatur. Oportet enim quod ille mundi huius amorem postponat, qui dilectione Dei repleri desiderat. Hincetiam dicit Hugo, quòd tunc quis libere se spiritualibus per amorem conglutinat, cum de terrenis affectibus nihil superest, quod eins mentem in aliena desideria connertat. Itaque tempus scindendi est, ve prius homo mentem à desiderijs terrenis auellat: postea tempus consuendi, vt animo per amorem spiritualem aternis bonis adharere incipiat. Sic quippe consuuntur humana, & diuina in vnum, vt quæ duo fuerant per naturam, vnum fiant per gratiam. Compunctio fiquidem acus est, & dilectio filum: acus viam facit, & perforat vtrunque, vt filum vtrunque contineat. Hzcille.

Scien-



BIBLIOTHEK PADERBORN



fponfus

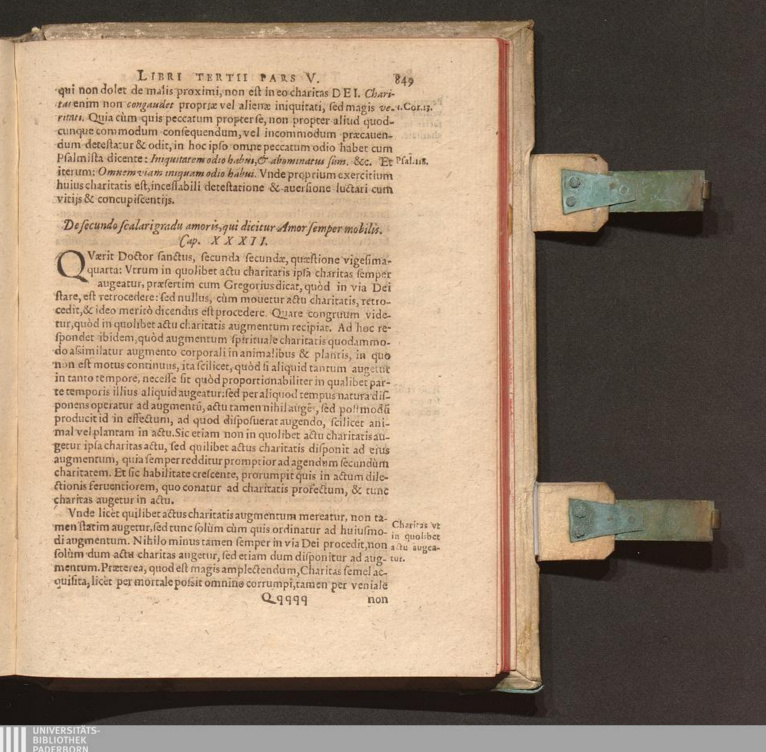
samma.

#### THEOLOGIAE MYSTICAE

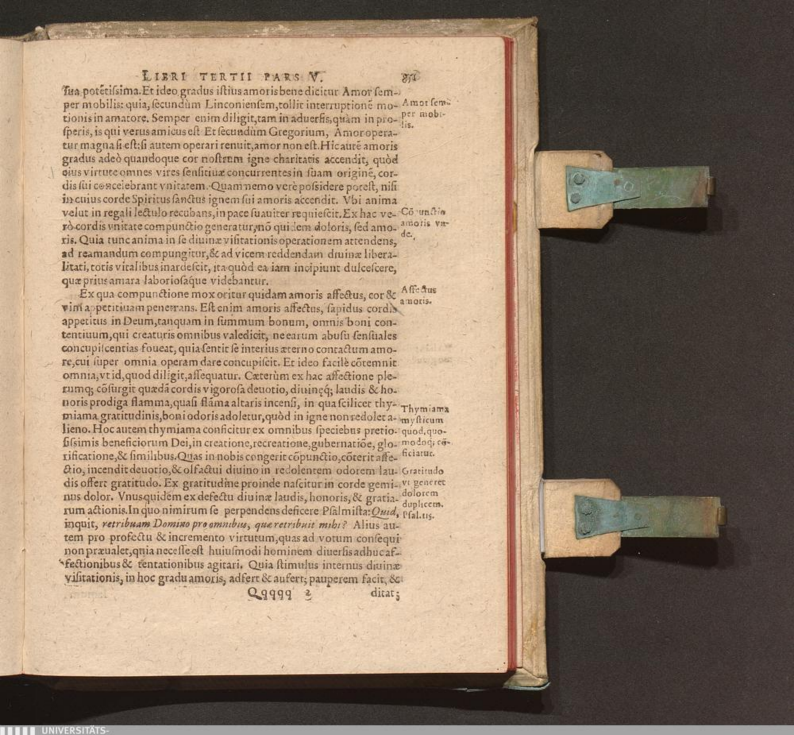
status gratia. Quia Deus sidelem animam per vinculum charitatis in sponsam Christi, & in templum Spiritus sancti consecrat. Nam anima sancta, diuina charitate dotata, censetur Christi sponsa, per Sacramentum baptilmatis eidem copulata. In cuius argumentum ab illo arrham bonam, remissionem scilicet peccatorum, & Spiritus sancia donum accepit. De quo dicit Richardus: Quòd verus animæ spon-Deus vt fit fus Deus est: quem nunc veraciter nobis copulamus, quando ei per verum amorem inhæremus. Imò verò tunc ille nos fibi conectit, quando nos quibusdam internis commercijs, ad summum amorem arctius aftringit. Vnde fit, vt qui prius consueuerat multum formidare, postmodum incipiat ardenteramare. Ad quod etiam Augustinus animam hortatur, dicens; O sponsa sponsum habes, & nescis. Pulcherrimus omnium est, & tamen speciem eius non vidisti. Ille autem te videt, quia nisi te vidisset, non te diligeret. Quid ergo ages? Nunc il-Ium videre non poteris, quia absens est: & ideo non times, nec erubescis illi iniuriam facere, quòd singularem eius amorem contemnis, & amatori alieno te turpiter proftituis. Noli fic facere; fed fi adhuc fcire non potes qualis ille scit, qui te diligit, considera saltem arrham, quam tibi dedit: &fic poteris cognoscere, quo affectu illum diligere, quo studio & diligentia illite debeas conseruare. Magnum enim est quod tibi dedit, sed maius est quod te diligit. Quid tibi dedit, ô anima mea, sponsustuns? Respice mundum vniuersum, & considera, si in eo fit aliquid quod tibi non feruiat. Omnis natura ad hunc finem curfum suum dirigit, vt obsequijstuis famuletur, & vtilitati tua deseruiat. Quis putas hoc instituit? cerrè Deus. Beneficium igitur accipis, & datorem non agnoscis ? O quam stultum est, amorem tam potentis non concupifcere; & quam impium,tam multum deligentem non reamare. Dilige ergo illum propter fe, & dilige te propter illum. Diligeillum, vt illo fruaris: diligete, vtab illo diligaris. Dilige in donis illius, quatibi data funtab illo, ipfum tibi, & te illi: quia hac pura 86 casta dilectio est, nihil habens sordidum, nihil amarum, nihil tansi-

Vr quis de alioin cafu dolest,& profettu gaudeat. Luca 150

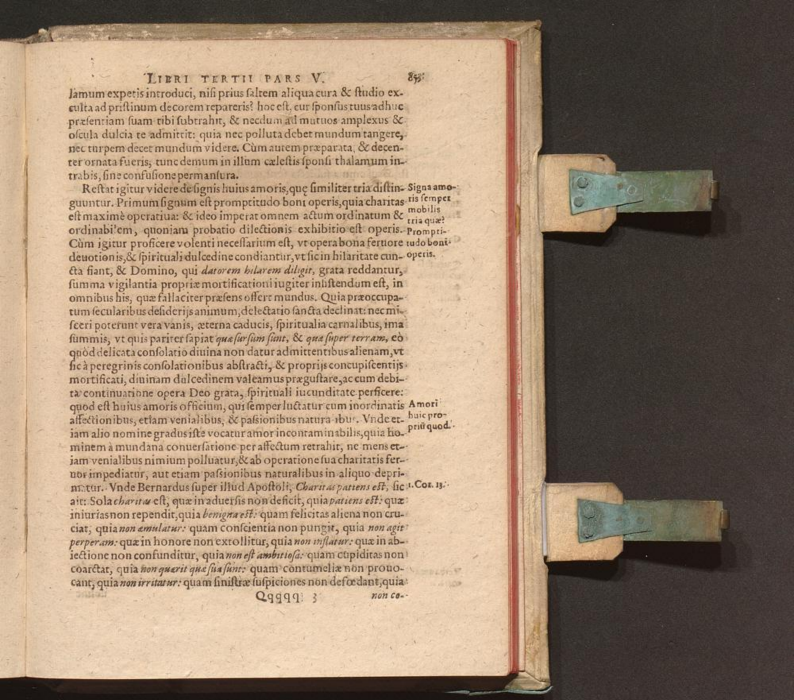
Tertium denique signum huius charitatisest, quòd quis de alioru defectu vel ca (u controllatur, & de profectu congratulatur, ve impleat mandatum Dominicum, quo dicit: Congratulamini mihi, quia inneni ouem meam que perurat. Nimitum cum verorum amicorum est idem velle, & idem nolle. Et ideo dicie Augustinus in epistola quada: Quòd



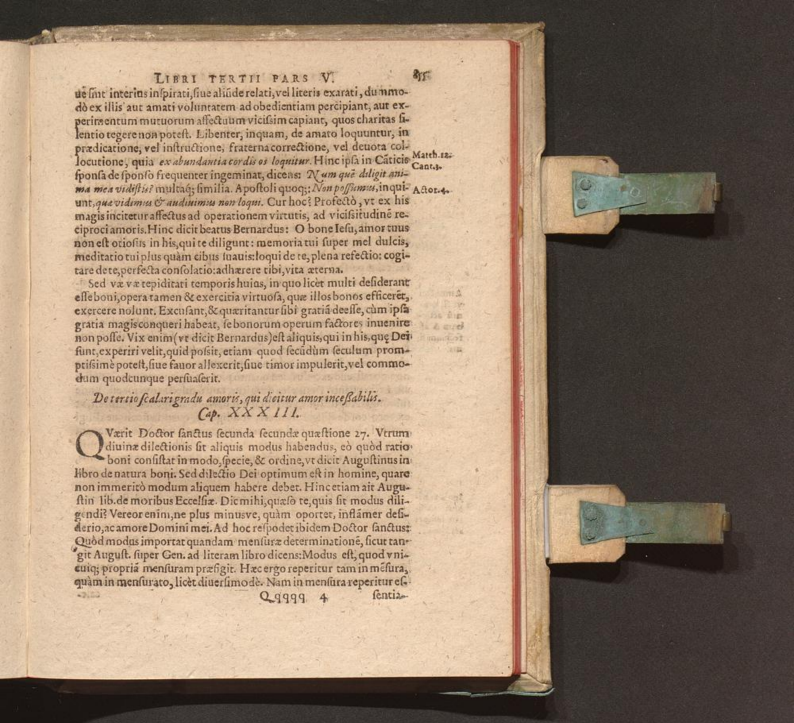
THEOLOGIAE MYSTICAE no porcst diminui. Quia cum quis delinquit in minori, non meretur Peccatum pati detrimentum in maiori, eò quòd Deus se non plus auertit ab homine, quam homo se auertit à DEO. Hinc est, quod per veniale sharitate. (quod opponitur feruori charitatis) non potestipsa charitas diminui; cuitantum opponitur culpa mortalis. Ad corruptionem tamen charitatis homo disponi potest per venialia, vel etiam per cessationem ab exercitio operum charitatis. Præterea virtutes ab actibus acquifitæ per cessationem abactu diminuuntur, sicut ait Philosophus octauo Ethicorum: Quòd multasamicitias in appellatione soluit, non appelllare amicum, seu illi non colloqui. Quod est ideo, quia conseruatio cuiusque rei, dependet à sua causa. Cum igitur causa virtutis acquisitæ sitactus humanus, ideo cessantibus actibus humanis, virtus acquisita diminuitur,& randem totaliter corrumpitur. Sed hoc in charitate lo. cum non habet, quianon causatur ab humanis actibus, sed solumia Deo. Hinc est quodactu cessante, charitas propter hoc non diminui. tur, neccorrumpitur, quamdiu desit mortale peccatum. Sed quia (ve dictum est) per multiplicata venialia, vel per cessationem ab operibus charitatis, quis disponitur ad corruptionem charitatis, ne dininum hoc donum in vacuum recipiat, studeat quisque, iuxta possibilitatem fuam, gradum hune charitatis afcedere: qui dicitur Amor femper mobilis, ne surda pertranseat aure quod dictum elt, Amice ascende sies periss. De mis ve fit Secundo igitur ignis naturam habetalijs elementis mobiliorem, ve femper dicitcomentator super Dionysium de calesti Hierarchia. Et ideo dicimobilis. tur semper mobilis & potens omnium, quia in igne principium est virtutis motiua,quase mouet & alia,nec ab aliquo inferiorise mouetur, sed virtute solis mouetur, & adquamlibet admixtionem virtute solis inferius descedit: sicut terra moueturab orbe stellaru sixarum,& ideo diuerfærerum species in ipsa generantur. Vnde diuerse figuræterrestrium correspondent diuerlis imaginibus stellaru. Aqua verò mouetur ab orbe lunari, prout patet in fluxu & refluxu maris. Et aër, propter multitudinem motuum in ipso, mouetur ab alijs quinq; planetis, qui funt multorum motuum Ex quibus liquet, quod motus folis est nobilior, potentior, & efficacior alijs motibus. Sie nimirum hus mana mobilitas diuerlis mouetur affectibus & concupifcentijs. Actio tamen solis iustitiz vigorem nobis suz charitatis ingeres, humanti affectum efficacius mouer ad operatione virtutu, vepote in operatione



ditat; humiliat; & fubleuat; fubtrahit delicias, & congerit; nunc gaudinmingerit, munc moerorem; sperare facit, & desperare. Nec dici possunt commaria, que alternatis vicibus in hoc gradu contingunt. Cum enim Deus amatorem suum deserendo se subtrahit & abscondit, ita quòd cor amantisaffectu mox arido sterilescit, tunc se pauperem inuenit & tepidum; velut à Deo derelictum, & ab omni dulcedine desolatum. Sedensque cum Iob in sterquilinio desolationis, admentem iucunda & grata deuotionis tempora, flebilibus oculis reuocare non-definit, Deinde lentescit agilitas in exercitiis virtutum, reuiuiscit sensualitas in oblectatione vitiorum, sapor spiritualis desipit, opus penitentia amarescit. Et sic totus decursus amoris illius, dubius esse videtur, dum tales in se mutationes nouarum affectionum agnoscit: per quas peccatum, quod prius per frequentiam placens delectabat, postmodum per pointentiam displicens cruciabat. Qua quidem pœnitentia dolore & horrore vitiorum adornata, certisimum fignum est diuina prafentiat cuius spiritus licet in se dulcissimus sit, miro tamen modo doloris amaritudinem in nobis operatur. Et quod amarum est, sentitur in ponitentia & operibus ponalibus. Sicque Spiritus sanctus partim notus efficitur ex mutatione affectus, & partim-\*Alia, pri ignotus: quia ex sui prasentia. \* peregrinam facit impressionem in mograus. anima, scilicet amaritudinem, cum ipse sit totus dulcis. Cuius si caufam inquiris, respondeo, quod hoc prouenit ex accipientis inhabilitate. Cum enim multorum malorum fe reum agnofcit, Spiritum fan-Aumraliter, quam velut offenfum, arguentem, & iratum, accipere non potest, licet naturalem suam dulcedinem non relinquat: Non ergo prouenir ex amaricudine venientis, sed ex infectione recipientis. Sicur fi quis dulcem potum & saporosum degustans, ex infecto palato felleum iudicat & amarum; fic nimirum anima paulò ante diuerfis vitijs & concupiscentijs, detestabili fæditate corrupta, ac needum plene mortificata, non tam celeriter & frequenter ad internos sponfi complexus admittitur, licèt ad hoc etiam magno conatulaborare videatur, donec se moribus & virtutibus debite studueritadornare. Vnde Hugo dearrha animæ, cum eadem conferendo, fic air: Si ego electa fiim, cur quæso adhuc differor, quoniam ad amplexus sponsinondum venire possum? Nescis o anima mea, nescis quam feeda prius fuilti, quam deformis, quam polluta omni horrore & enormitateplena? Et quomodo tamcito in illum pudoris & castitatis thalamum:

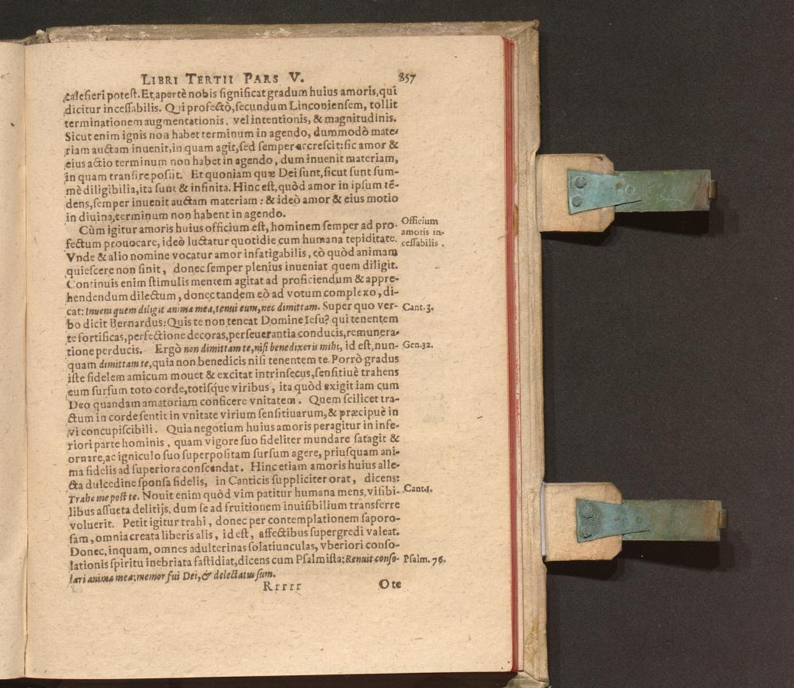


BIBLIOTHEK PADERBORN



UNIVERSITATS BIBLIOTHEK PADERBORN operatio cretcit in infinitum, fi materia fuerit infinita. Nam quam-

diu materio subiecta durauerit, ignis non deficit, sed se multiplicando semper cres.it. Vnde & virtutem habet inalterabilem, quia manens ignis à lua caliditate infrigidarinon potest, sicur aqua manens aqua



UNIVERSITATS BIBLIOTHEK PADERBORN

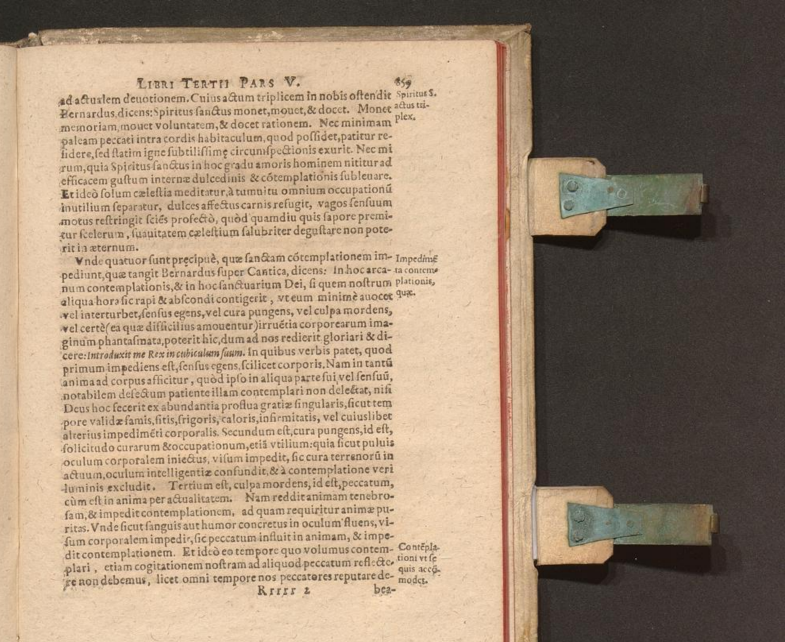
O te felicem animam, que cunda creata tam libere superuolafti, quam dulces experiris amplexus, currens in odorem vnguentorum illius. Sed quid quæfo, sibi vult odor iste? cur non potius sapor, aut vi sur, autaliquid huiusmodi? Ratione audi: Cunca, ni fallor, delectamera sensibilia mudi huius, quæ scilicer exterioribus sensibus cócipiuntur, si frequentata fuerint, fastidium ingerunt. Cuius argumen tum patet in eluriente ad escas delicatas, quarum satietas mox fastidium generat, Sola verò fragrantia odoris fuauissimi delectabiliter reficit, corpus non aggrauans, fastidium non ingerens, sed appetitum renouaus. Per illam igitur non incongruè, illa dulcis influeneia diuinædulcedinis & amoris designatur: cuius nimirum refectio appetitum prouocat; appetitus verò refectionem ingeminat, & alter alterum in hac viciflitudine confortat. Hancautem Euägelista 10hannes fedula prælibatione degultás, & à Domino tandem ad æternum conuiuium inuitatus, respondit, dices: Odor tuus Domine Iefu excitat in me concupiscentias æternas. O odor longè effluens, la. teque diffluens, & in amorolis cordibus dulciter omnia disponens, & suauiter adimples. Huius igitur odoris in hoc amoris gradu iam anima paulatim incipit gustum, tenuem prelibare. Quo sit, quòd de extero sursum le trahi desideranter expetat.

Amoris inceffabis lis figna.

Conscientia scru-

Ad majorem autem euidériam sciendum, quod amoris huius tria figna possunt assignari. Primum signú est servés & iusta, non simulata conscientiz examinatio, non solum de mortalibus, sed ctiam de minimis venialibus, præfertim inordinatis affectionibus. Cuius ratio est, quia sicut charitas opponitur vitio mortali, sic seruor charitatis opponitur veniali, & vtrung; alterius venenum est. Vnde feruor charitatis omne veniale, præcipuè quantum ad affectum, diligenter eliminat, ne fidelis anima Spiritui S. displiceat, qui cun cas illius officinas visitando celeriter illustrat, faciliter q; inuenit quod oculos fuos offenditarque impediat, ne sua largiflua bonitate, tantum per gratiz dulcedinem affluat, quantum amons spiritus in suis exercitijsanhelosissuspirijs exoptat. Non enim (teste Gregorio) requiescit in eoSpiritus sancius, qui domum cordis sui puluere venislium aspergit Quia tales Spiritum sanctum, qui in eis est, contrissat, & ideo perfectam letitiam vel cofolationem fancti Spiritus affequi non merentur. Na percata venialia, licèt Spiritum fanctum non excludant, quantum ad habitum, tamen non requiescit in eis, quatum

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN



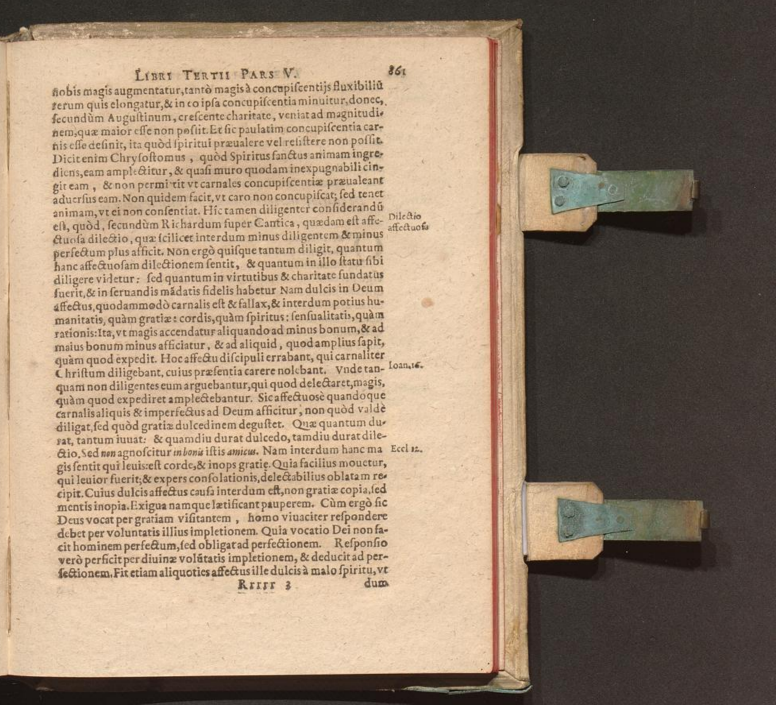
UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

beamus. Quartum, sunt phantasmata corporalium imaginum que dissicilius amouentur. Et ideò commendatur in hoc statu solitudo. Oportet enim huiusmodi mutum & surdum esse, ac priuatum quodammodo vfu omnium fenfuum exteriorum, vt indepictum conferuet mentale speculum.

cultodia.

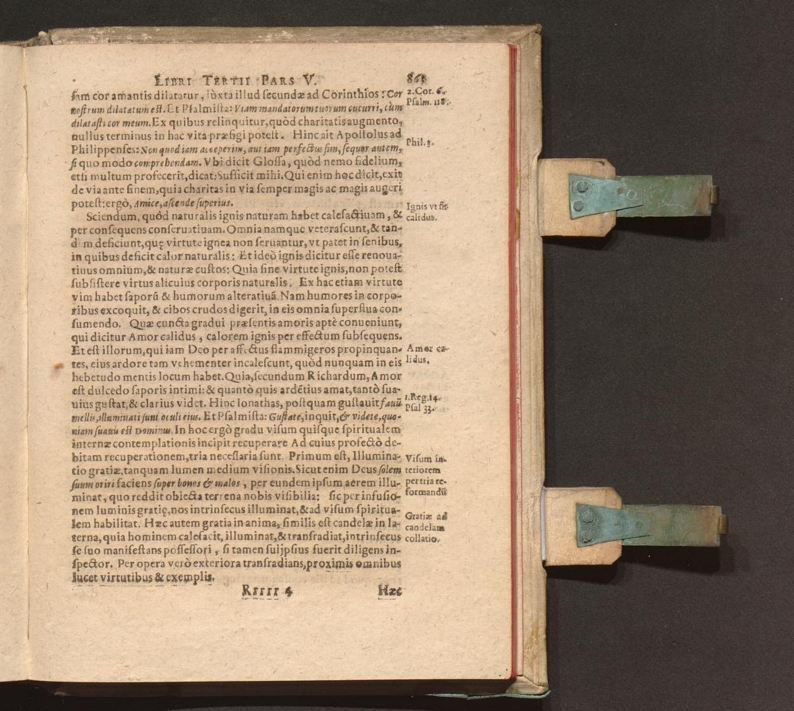
Secundum fignum huius amoris est, etiam in aduersis quibuscunque studiosa mandatorum observatio, quia omni tempore diligit, qui amicus elt. Cuius emolumentum scribit Augustinus, dicens: Tu, qui veram requiem, quæ post hanc vitam promittitur, queris etiam hic eam inter amarillimas huius vite moleftias, fuaue, iucundamque gustabis, si eius, qui promisit, pracepta seruaucris & dilexeris. Vnde, secundum Gregorium, Spiritus sandus in quorundam corda venit, & mansionem facit, quia sicamor dininitatis eospenetrat, vtab amore illius nulla tentatione recedant. Et hoc est fignum euidens præsentiæ Spiritus sancti. Dicit enim Chrysostomus, quod omnes species iustitiz, quas habent serui Dei in veritate, possunt habere serui diaboli in simulatione. Solam autem charitatem Spiritus san ai non possunt habere, Ideo hanc priuatam speciem charitatis sibi seruauit Spiritus san aus, quia per nullius testimonium sicagnoscitur, vbi fit Spiritus fanctus, sicut per gratiam charitatis. Hinsetiam fecundum Bernardum libro de charitate: Solus amor est, quem à nobis Deus exigit, etiam cum beneficijs nos obruit, aut flagellis corripit, aut mandatis astringit. P'enitudo les gis est charitas, & charitatis plenitudo legem continet & Propheras. Et quicquid lege diuina, dicitur vel interdicitur, ad folumamoré reducitur Solue tributum amoris, & Domino noueris satisfa dum. Quid enim nobis prodest tanta in nostro victu parcitas, in habitu vilitas,& in disciplinis austeritas, fi desir charitas? Quædam sunt charitatis obsequia, placentia, & placantia, si in charitate fiunt, sed fine charitate nihil profunt. Hac est virtus, in qua nec minimum opus respuitur, fine qua nec maximum acceptatur. Non prædicatio, etiam fi linguis angelorum fiat: non fides, etiam fi montes transferat; nec eleemofyna, etiam fromnes facultates in cibos pauperum distribuat: nec corporisafflictio, etiam si tradatur vtardeat. Hanc igitur quifque studeat requirere, que sola ipsum potest Deo gratum reddere. Tertium denique fignum huius amoris est, concupiscentiarum

Concupi. fcentiæ diminutio. Cuius ratio est: Quia quanto charitas Deum diligens in zemillio.



BIBLIOTHEK PADERBORN

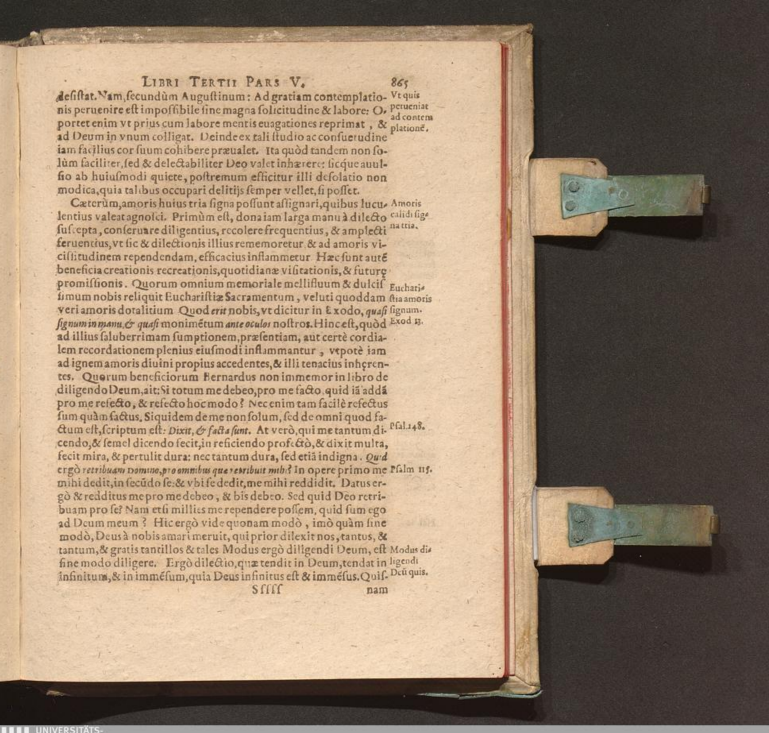
UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN



UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

Hæigitur illuminatio gratiæ subitò mouet, & excitat hominem intrinsecus. Quæ subita motio, primum est spiritualem visionem conficiens. Ad quam profecto motionem, mox secundum occurrit, quod est ex parte hominis, scilicet recollectio virium anime superiorum & inferiorum, tam interiorum, quam exteriorum in vnitate spiritus, vepotè connexarum vinculo charitatis, ve sic pariter liquefactiua quadam virtute dilecto suo se dulciter repræsentent, ad eius occursum iam habiles & bene mobiles effecti. Tertium autem est, plena libertas, vt quoties volucrit, quoties dilecti sui memoratus fuerit, totics à formis omnibus creaturarum liber & absolutus, expedite valeat ad cor altum ascendere, vtpote poenitus depuratus à naturalibus passionibus & inordinatis affectionibus animæ, scilicet, odio, amore, gaudio, dolore, vana spe, inani timore, & fimilibus. Nam nubila meseft, & turbida, & compedibus vincta, vbi regnant talia. Non igitur eleuetur prosperis, no deijciatur aduerfis. Nulla cum extranea cura follicitet, nullius eum affectio creature detineat. Et fic hæctria vbi concurrerint, spiritualem visionem efficiunt, quia funt totius interni exercitij fundamentum.

Porrò, visu spirituali sic depurato &recuperato, felix anima per gradum huius amoris , dilectum fuum in via actiuz vitz fedulè quærat, vtardore spiritus eidem vniri valeat. Et hoc præsertim in. tribus: Primò, recta intentione, ita quòd in cunctis, que agit vel pamiatur per titur, que veladipifci vel vitare deliderat, fimplicem cordis feu intentionis oculum, diuino conspectui dumtexat opponat, & dilectu per intentionem rectam, semper præsentem speculetur: quia recta intentio, elt quadam fpiritualis visio. Secundo, pracipua dilectione, quanihil penitus zquè vel plus Deo diligat, sed in omnibusa-&ibus animus recte intendens, suprapectus Domini, per amorem caput inclinet, vt cui recta intentione coniuncta est, pracipua quoque dilectione iungatur. Tertiò, quieta adhefione, vt scilicet in eo magis quiescat, quam in omnibus donis eius. Sicque cuncti motus exercitiorum, tam moralium, quam spiritualium, omnem Internæ suauitatis amplexum, etiam diuinitus infusa, intentionis velocitate, ac dilectionis acumine transcendens in Deo, tanquam in motus sui finalitermino immobiliter conquiescat. Et licet in hog gradu amoris, necdum ad plenum hæcattingat, in eo tamen requis ritur, quod ad illa confequenda jugiter & efficaciteranhelare non



BIBLIOTHEK PADERBORN morofa Deus infundat.

le Ctatio transitoria desipit, & in eo sola charitas, suauitasq; diuina Gaudium dulceseit. Ex quo plerumq; in co confurgit spiritualis quædam iucummodi cunditas, & gaudium quoddam in Spiritu fancto, quod ab ipfo animæduleiter infunditur, vt per illud animus in Deo pro perceptis beneficijs vel promifiis spiritualiter iucundetur. Ethoc gaudium dupliciter potest'accipi Primò generaliter, cu scilicet exurgit in eo generalis quidam motus gaudifin fancto Spiritu, ex intuitu beneficioru Dei, & futuræ gloriæ ac bonitatis diuinæ. Quod adeptus fue-Pfal 102, rat Pfalmifta, cum dicebat: Benedic anima mea Domino, & omnia, qua intra me funt, nomini fancto eius. Benedic anima mea Domino, & noli obliuifei omnes retributiones eius. Secundò, potest accipi specialiter, prout est quædam mentis hilaritas & confidentia bona ad Deum, ex bono sciliset conscientiæ testimonio, reddens hominem promptum, deuo-

igne huius amoris calefacta, & dulcedine præuenta, at que agnitios ne illuminata, renuit in cateris penitus confolari, imò potius deso. lari. Quia nimirum vbertas eternæ iucunditatis, quam hic amor seoum attrahit, cætera quæq; desipere facit. Et qui minimam stilla illius obtinuerit & gustauerit, eidem protinus omnis cosolatio & de-

LIBRI TERTII PARS V.

rum, & beneuolum ad omnia bona pro Deo facienda, & mala fufferenda, acomnia quæ Dei funt, diligenda & promouenda. Vnde bis dicit Apostolus gaudete, cum ait: Gaudete in nomino semper, iterum dico Phil. 4gaudete. Quia profecto iam amans anima didicit, quod super omnia Deus à nobis amorem reciprocum exigit, non folum agendo iusta, sed & patiendo iniusta. Vnde Augustinus ad zelotypiam diuini amoris alludens, ait: Quid tibi sum bone iesu, quò i amari te iubeas & præcipias, & nisi faciam irasceris, & minaris mihi ingentes miserias? Cui benè respondet beatus Bernardus, dicens : cum amas Deus, nihil aliud vult, quam amari: & non ob aliud amat nifi vt'ametur, certiffime sciens ipsos amore beatos, qui s'amduerint Vult etiam amari Deus, ne miseriam, quæ extra eius amorem elt, in curramus. Sed vtde cæteris interim fileamus, vnum amoris fructum ponit Rabanus, dicens: Quòd nihil terribilius est ipsis demonibus, quam quod in Dei dilectione desiderio Estuamus. Cum enim mensincendio charitatis Christi astuauerit, ab ea mox omnis maligni calliditas, verfutiaq; discedit. Et inde est, quòd ceteris affectibus fidelis anima renuntians, tota diuino vigorofius incumbit amori; quia summu & verum bonum Deus est. Et ideò solus iste feliciter amat, qui solum verum bonum amat, & tantò felicius, quantò

amplius amat. Tertiu deniq; fignum dilectionis huius est extrinsecu, & à duo- Alteratio bus prioribus quodammodo caufatum, fcilicet alteratio quadam corporis &agitatio corporalis ex vigore confurgens exercitior u spiritualiu, præsertim ex aspiratione vehementi amoris vnitiui. Nam humana natura bestialis, carnalis, & indomita, quibusdam violentis & continuis exercitationibus habilitari debet ad spiritualia, velut iumentu indomitum ad iuga corporalia, & onera portanda. Ex quibus violentis exercitijs, præsertim in principio, impetuose & sedulo prorumpit in diuerfos & inufitatos pestus corporales, velutexpers rationis & ebria, sicuti plenius inferius videbitur. Hictamen inexpertis solerter attendendum est, quò di psa deuotio quando que maiori quæritur impetuositate & violentia quam expedit, licet ferè semper eum quadam violentia spiritus, præsertim ab incipientibus(citra tamen animi perturbationé) exquireda fit, propter coru affectu & animum ad huiufmodi elevationes nodum exercitatum & habieuatum. Ratio verò prioris est, quia frequeter ex impetuoso cordis

SIIII 2

conatu, ipfalibertas mentis obruitur, dum quali per extorfionems exercitationis accelerare nititur affectum deuotionis Quam si iuxta votum cordis elicere non præualet, mente consternatur, ex hocque magis in animo induratur. Et quo se vehementius ad deuotionem ingerit, eò minus ex hoc iplo proficit, imò amplius in affectu sterileicit. Nam quo liberior, eò pinguior est deuotionis affect, eò quòd acceleratio violenta spiritum presocat, veluti dum vuz vel oliuz fubita, & nimia vehementia comprimuntur in torculari, vinum aut oleum magis turbidum reddunt, quam si paulatim cum debita moderatione presse fuissent. Et ideò cateris temporibus plerique deuotiores se sentiunt, quam in præcipuis solénitatibus, cum impetuosius gratiam deuotionis conantur adipisci. Quia tunc spiritus suz libertati relictus, sponte se subleuar in sublime: sicutin corpore modesta respiratio est cordisrefrigeratio. Licet etiam hi, qui cæteris temporibus in conversatione custoditi non sunt, à Deo iusto iudicio in summis festiuitatibus ab omni deuotione sape nue di relinquutur,ve incuria,negligentia,& incustodie sua iacturam sentiant, & de cætero cautius semper ambulare discant.

De quinto scaları gradu amoris, qui dicitur Amor acutus.

Cap. XXXV.

Værit Doctor sanctus secunda secundæ, quæstione 180. de vita contemplatiua, quam gradus iste propriè videtur attingere: Vtrum feilicet ipfa pertineat tantum ad intellectum, an etiam confistat in affectu, præsertim cum dicat Philosophus secundo Metaphyfice, quòd finis contemplationis est veritas, sed veritas totaliter pertinet ad intellectum. Ad hoc respodet ibidem: Quod vita contemplatiua illorum esse dicitur, qui principaliter intendunt ad contemplationem veritatis. Intentio verò actus est voluntatis, eò quòd intétio est de fine, qui est voluntatis obieccum. et ideò vita contemplativa, licet quantum ad ipsam essentiam actionis pertineat ad intellectum, quantum tamen ad id, quod moueat ad exercedum talem actum vel operationem, pertinet ad voluntatem, quæ mouet omnes alias potentias, & etiam ipfum intellectum ad actum suum. Mouet, inquam, vis appetitiua ad inspiciendu sensibiliter vel intelligibiliter, quandoq; propter amorem rei vife: quia iuxta ver-Manh, 6. bum Dominicum; Vbreft the faurun tum, ibi est & cortuum. Et vbi est cor,

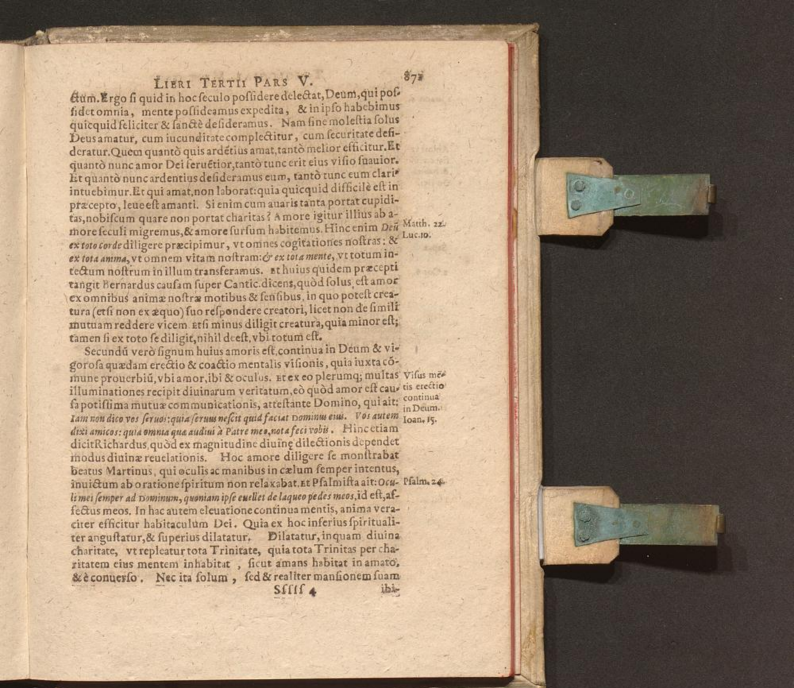
cuncta penetrans,nec quiescens,donec dilectum inueniat,& folum

possideat. A mice ergo ascende superinu. Dicit commentator super Dionysium de cœlesti Hierarchia, or dicaturaignis dicitur acutus, quia ex fubtilitate fuæ fubstantiæ naturam ha- cutus, bet omnibus alijs acutiorem & penetrabiliorem, ita quod propriæ virtutis motu subintrat & penetrat vniuersa. Virtute quoq sua est fimilium aggregatiuus, & diffimilium disgregatiuus. Quia fi auru, argentum, & diuersa metalla simul vnira, in ignem fortem proijciantur, vnumquodq; se suo simili coniunger. vic gradus amoris istis omne pretiotum, id est, spirituale, persectè separat à vili, id est, ab omniaftedu fenfuali, vnum complectens, & aliud detestans. Et idcò benedicitur acutus, quia, secundum Hugonem, facit quedam imperum & vehementiam ardentis desiderij, vt ibi sit, vbi amat, & cu ipfo, & inipfo. Et nó folum ab illo calidus fit, fed etiam transit omnia velut iaculum acutum in ipfum dilectum. Si enim in dilectum non iret, adhuc foris amaret, nec acutum amorem haberet, nec cum illo vnum fieret. Nam amor vult amatem vnum facere cum amato:

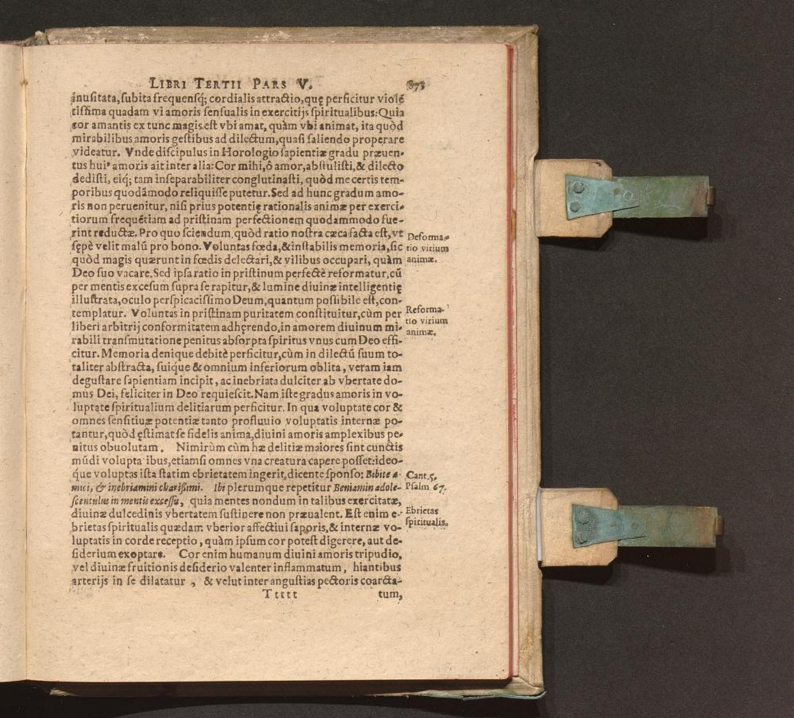
&id opropinquat & penetrat, quantum potest, ad ipsum vnum. Caterum, amoris huius officium est, luctari quotidie cum con- Officium ditione naturalis nostræ corruptionis. Nititur enim post viriū in- americas feriorum fedatam tumultuationem, tranquillitatem virium supe-cuti. riorum ferre sursum in dilectum, dissoluens omne medium, & co-

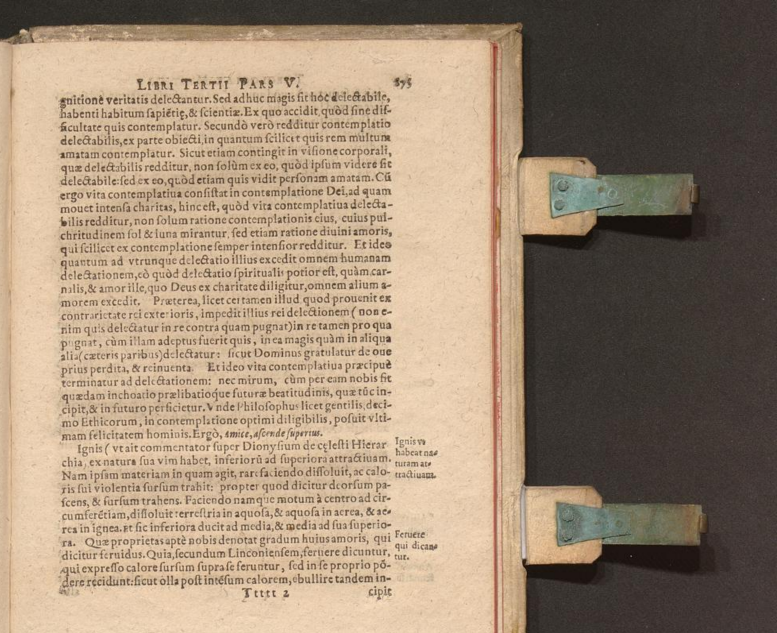
SIIII 3

UNIVERSITATS-BIBLIOTHEK PADERBORN









Cantis.

\*Alias vin rijs se expandit. Et omnes animæ vires, ad pacis & charitatis \* vnicli nium toto se nisu disponunt, & ornant. His igitur & simibus animæ

Amoris exteriorum obliuiscarur?

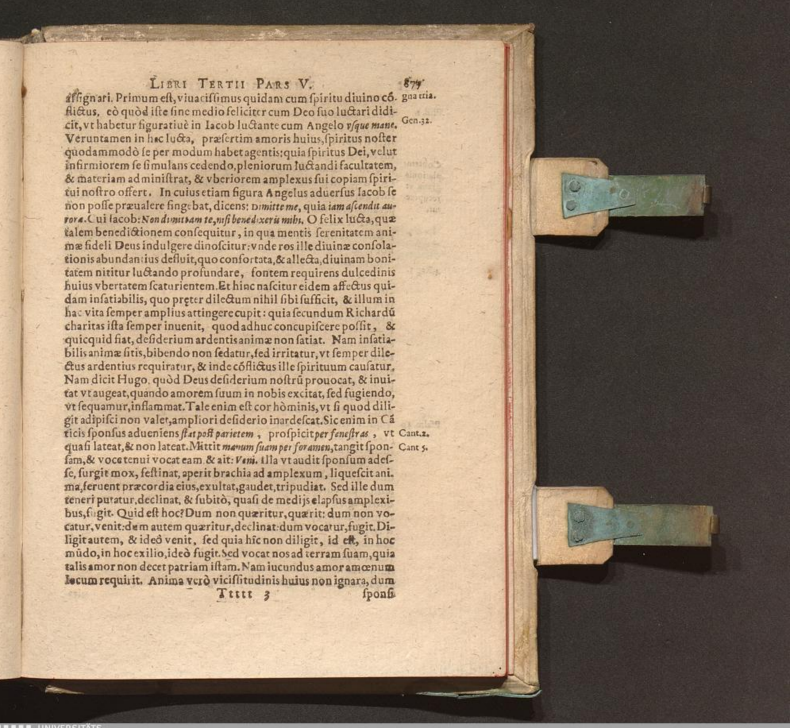
feruidis: Huius quoque amoris, ad maiorem euidentiam, tria signa possune:

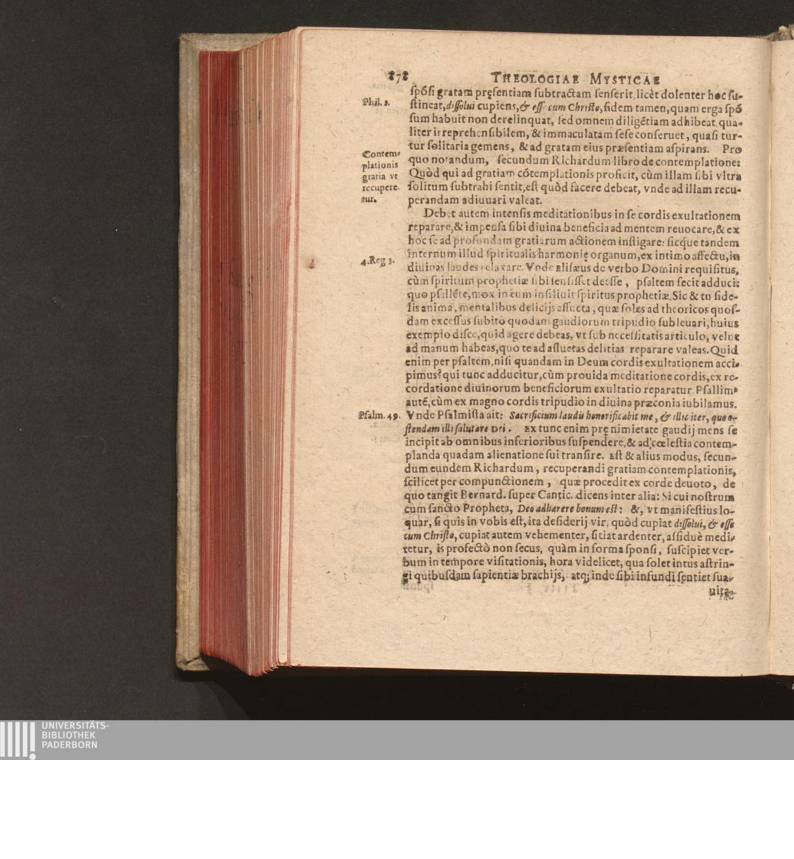
fidelis, ram efficaciter intendens, quid mirum, fi interim omnium

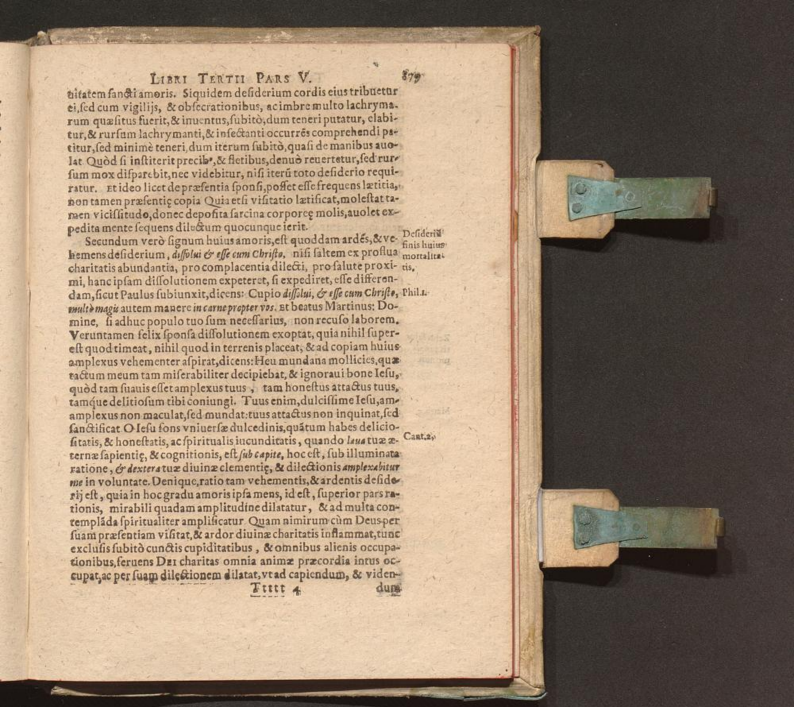
naturaliter ex latitia cor aperitur, ita quoque ex tristitia clauditur: nec latitiam concipere potest, nisi denuò aperiatur. Et ideò talibus cautè & discretè est agendum, ne naturam antè tempus destruant. Caterum quia talis amor tam viuaciter exuberat, exteriorem hominem velut emortuum, & sopitum reddit, ita quòd nec penè sui met oblitus, nec verè compos sui coprobatur, secundum illud Cati-

ci Canticorum: Ego dormio, & cor meum vigilat. Dormio, scilicet, secundu exteriorem hominem, & cor intus vigilat. Sicut cum aliquis incipit dormire, ea quæ circa se siut, aliquo modo sentit, & intelligit, sed no aduertit. Quia cum amátissimam Domini præsentiam, & amplexus eius suauissimos presentit, tunc omnia impedientia subitò deserit, & eliminat, & adeu, vnde omnia dona persecta, & optima prosluut, setoto corde conuertit; sicque mox diuinæ visitationis, & allectionis beneficium consequitur. Quo Deus assectum cordis, & omnes anime vires sursum trahens, ac ad suam vnionem alliciens, cor amás

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN



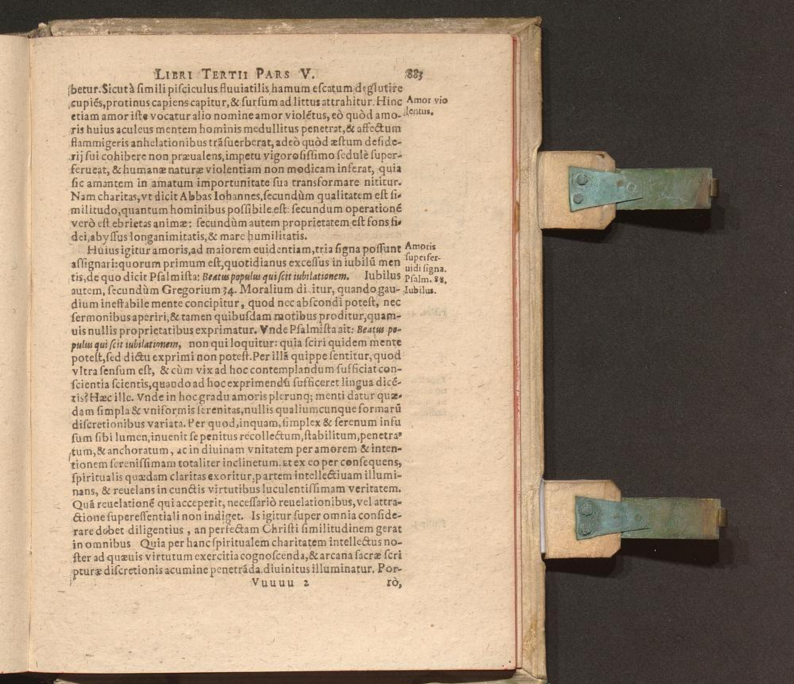


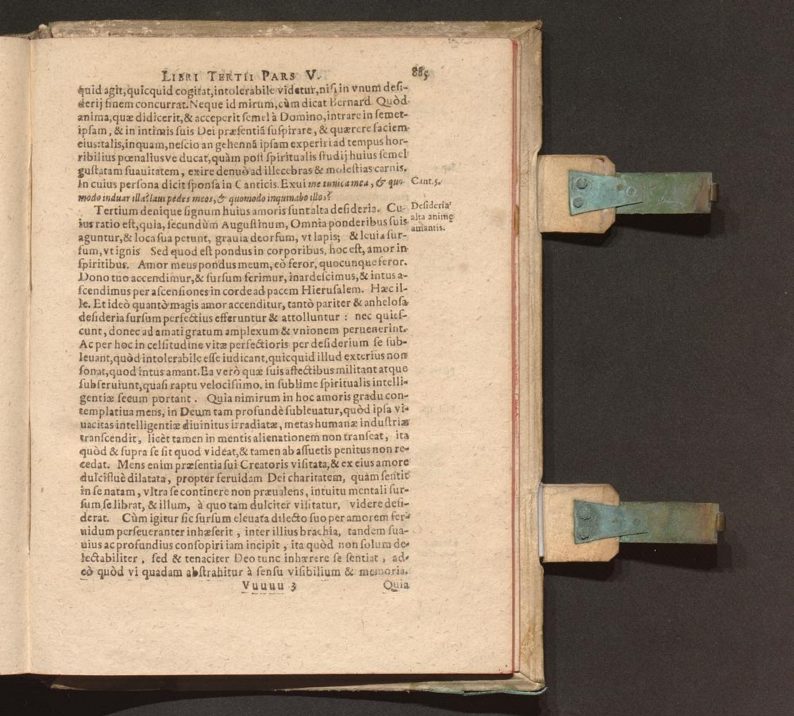


cum dicat Hugo de arrha anime: Quòd ea vis amoris est, vete talem esse necesse sit quale illudest, quod amas. Et cui per assectum conjungeris, in ipsius similitudinem, ipsa quodammodo dilectionis societate transformaris. Ad quod breuiter respodet; Quod amoris passio est essentialiter transformatio appetitus sentitiui in aliquam similitudinem amati. Talis igitur amor, passio quædam est, non de Aructiva que affimilatur corruptioni, cuiufmodi paffio fecundum aliquos est odium, sed est passio saluativa, que in hoc magis assimilatur generationi. Talis enim passio, est transformatio quædam patientis, in similitudinem agentis. Sicut aerem istum à luce pati, est ipsum in similitudinem lucis transformari quæ est lumen. Amoris ergo passio, est appetitiuz potentiz transformatio. In qua scilicet immediate est amoris passio, &hocin similitudinem istam passione agentis. Passionem autem agens, est bonum cognitum conveniens sensitivo appetitui, eo modo, quo obiectum est causa passionis. Et sic amor est trasformatio appetitus sensitiui, in similitudinem talis boni. Ex quo plerumque sequitur ecstasis quedam, præsertim secudum partem appetitiuam, quia, secundum Diony siú, diuinus amor ecstasim facit, in quantum scilicet hominis appetitum in remama. tam tendere facit. Dupliciter enim caufatur ecstasis, ve dicit Sanctus Ecstasia Thomas 1.2. qu. 29. Primò, secundum vim apprehensiuam, cum sci. causari licet ponitur extra cognitionem sibi propriam, vel cum ad superiora sublimatur, ad comprehendedum ea, quæ funt supra sensum, & rationem. Tunc enim dicitur ecstasim pati, in quantum ponitur extra connaturalem apprehésionem rationis, & sensus: vel quia ad inferiora deprimitur, vt cum quis in furiam, velamentiam cadit,dicitur ecltasim passus Secundo, secundum vim appetitiuam, dicitur aliquis ecstassim pati, cum appetitus alicuius extra se quodammodo vigore sui impetus exiens in alterum fertur. et istam ecstassim propriè, & dire de caufat amor intensus Primam verò facit dispositiue, in quantum scilicet meditari facit de amico. Nam intesa meditatio vnius, causat abstractionem à cateris vniuersis. Et dum meditatio ad amatum dirigitur, confestim charitas inflammatur, & exercitij spiritualisactualitas vigoratur. Vnde Pfalmifta ait: Et inmedita- Pfalm. 38, sione mea exardesitignis, scilicet charitatis, amice igitur ascende supe-

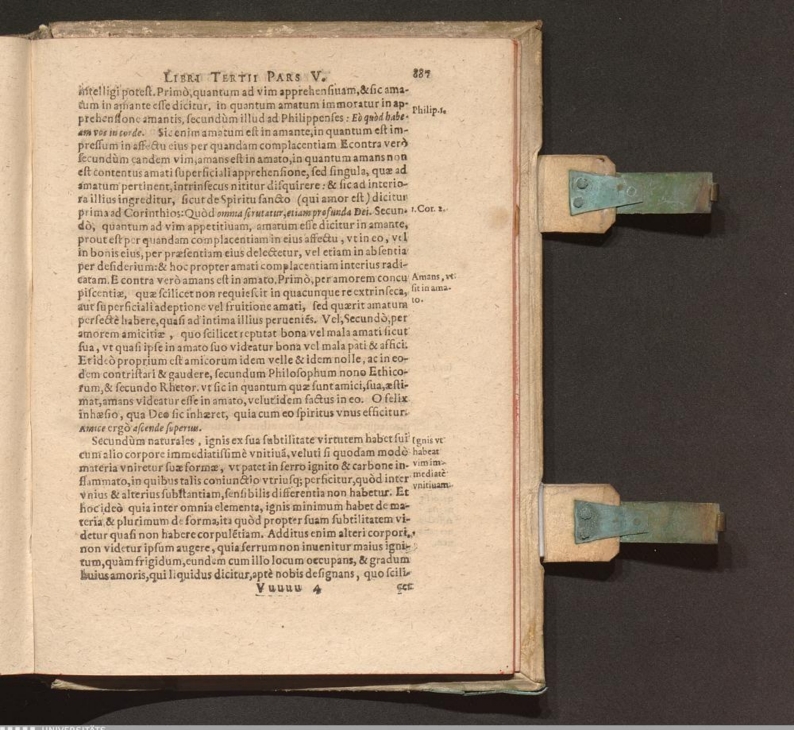
Commentator super Dionysium de cælesti Hierarchia ait, quòd Vunuu







contingat, hoc respondet ibidem; Quod effectus mutuz inhasionis dupliciter

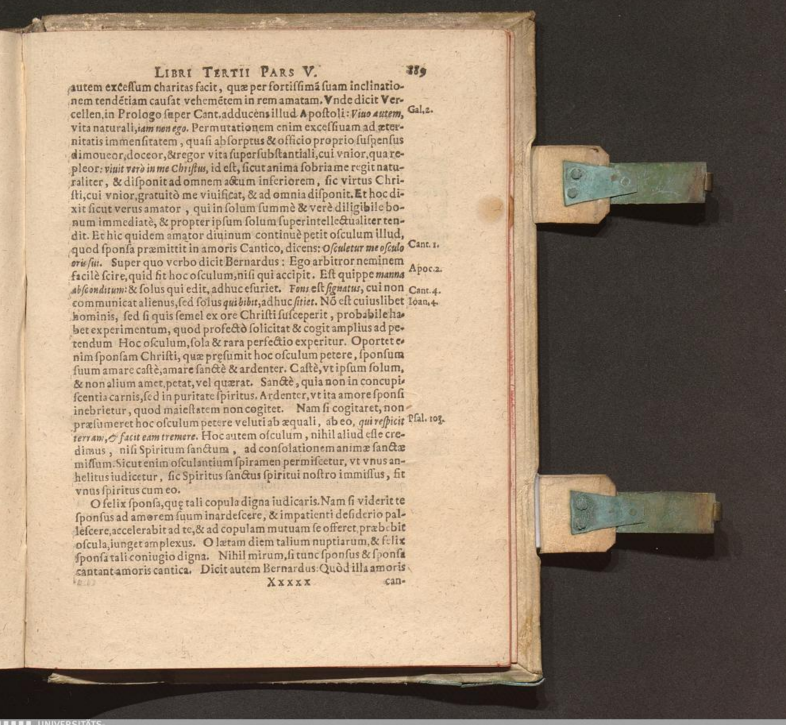


## THEOLOGIAE MYSTICAE

cet spiritus amantis & amati felici copula in inuicem fluunt. Nam in amore liquido ipía mens in abyssum amoris diuini rapitur. Quo scilicet absorpta, sese cum omnibus creatis perfecte relictis; totaliquescens, in aternum amorem effluit. Dumq; ab illo diuini amoris incendio circundatur, & intimè penetratur, tunc vndique veheméter inflammatur. Et fic animus humanus seipsum exuens, diuinum quendam affectum induit, ac inspecta pulcaritudini configuratus, totus in aliam figuram transit. Sicut enim ferrum naturaliter nigru & frigidum, dum in ignis incendio moram facit, paulatim nigredinem deponit, & ignis in se similitudine trahit, donec totum liquefat, & a fe deficiat, ac in aliam penitus qualitatem transeat: fic anima diuini amoris incendio penltus absorpta, prius incalescens, tandem incandescit & liquescit, à priori statu penè deficiens, & sic vnus cu Deo spiritus efficitur, quia in se tota liquesit, &in illu, quem diligit, tota liquescens sluit. Vnde, sicut ignis in se materiam conuertit, in quam agit, sic amor diuinus animam in se conuertit, quam accédit. Et ficut varia metalla igne refoluta, pariter in vnum confluent: fic Deus, & anima inter se longe diuersa in vnum spiritum per amoris ignem confluunt. Quia ex hocigne amorosa corda liquescunt, liquescendo deficiunt, deficiendo transeunt, transeundo vniuntur, & vnita perficiuntur, dum in illam vnitatem transeundo perueniunt, quam lefus 2 Patre postulans, ait; Rogo Pater, vt vnum fint, ficut G nos vuum sumus. Ita hic liquidus amor post felicem lu Cam confequitur benedictionem, neciam de cætero velutagens luctam con-tinuat: sed potius ab assluentia diuini spiritus luctam patiendo prosequitur, eò quòd omnibus viribus ab actionibus suis sabbatifantibus, & veluti penitus destitutis, sola virtus amatiua superior negotium suum prosequi nititur, donec ad intimum amplexum dilectiperducatur, & illic tandem ipfa feliciter absorbea-

Amorislie quidifigna tria. nes ecftaticas.

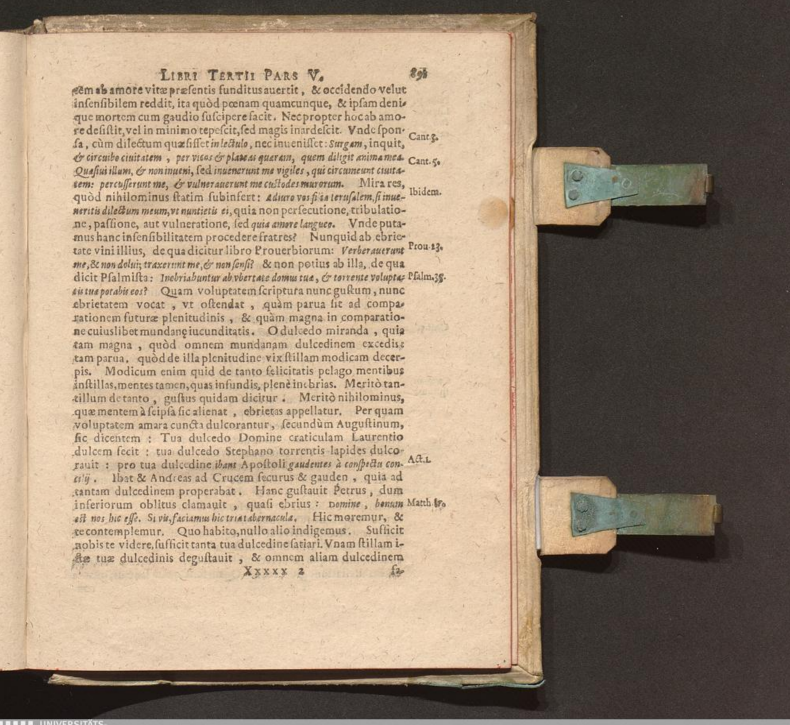
Ceterum, amorishuius similiter tria signa possunt affignari. Primum lignum, funt affectiones ecftaticz: Quia, secundum Diony siu. Affectio- talis amor in Deum tendés, est faciens ecstasim spiritus, eò quòd amor non permittitales amatores elle suijpsorum per mentis sobrietatem, sed corum, qui amantur per métis excessum. Et ideo qui sui non funt, sed aliorum, extra se sunt. Hinc etiam dicit Bernardus: Quod non elt præsentior spiritus vbi animat, quam vbi amat. Hüç



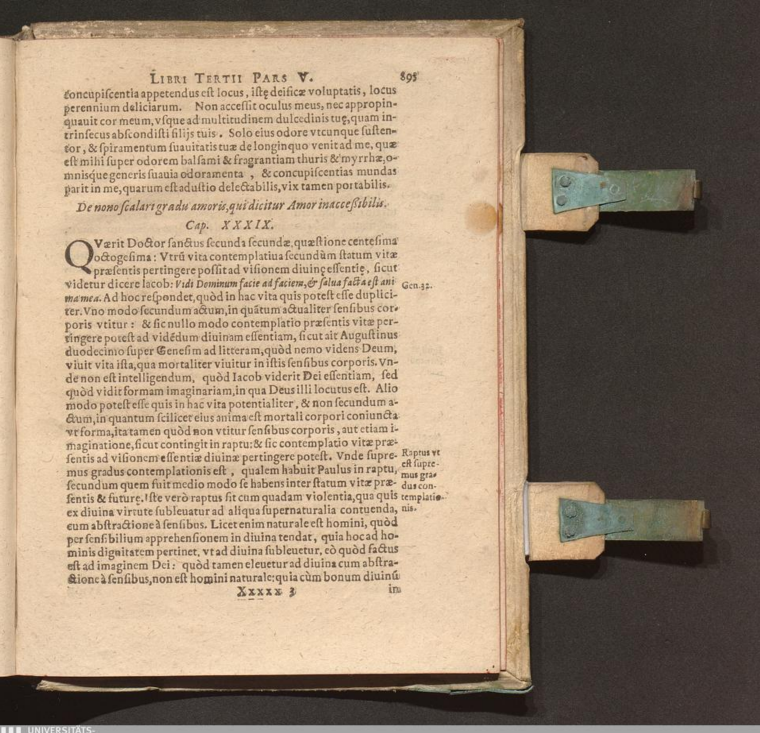
THEOLOGIAE MYSTICAE cantica fola vnctio docet, addiscit experientia, experti cognoscunto inexperti inardescut. Non est enim strepitus oris, sed iubilus cordis, non sonus labiorum, sed motus gaudiorum, voluntatum, non vocum consonantia, sola que cantat, & cui cantatur, audiunt, id est, sponsus & sponsa, Christus & anima. Qui autem donum hoc confequi desiderat, oportet eum esse in spiritu cum lohanne, qui air: Egs Apoc. I. Johannes fur in frie ju. Super quo dicit Richardus: Quod hoc eft spiri-Spiritum tum in spiritu elle, semetiplum intra semetiplum totum colligere, & effe in fpiea, quæ circa carnem, vel in carne geruntur, interim penitus ignoritu qui d rare. Talis enim illis folis interest per memoriam & intelle dum. Spiritum quæ in spiritu, vel circa spiritum actitantur. Spiritum autem effe sine spiritu, est semetipsum extra semetipsum, & suprasemetipsum to Spiritu. tum (ffundere, & in illud diuinitatis arcanum totum intrare, & à quid. suo esse transiens, in divinum spiritum penitus desicere, ita ve ipse iam non sit ipse, eò dumtaxat tempore, quo Domino iam incipitaltius inhærere Etde his bene dicit Gregorius in Homilia quadam: Sunt nonnulli, qui supernæ contemplationis facibus accenti, in so-Io Conditoris sui desiderio anhelant. Nil iam in hoc mundo cupiunt, solo æternitatis amore pascuntur: terrena quæque abijciunt, cuncta temporalia mente transcendunt. Amant &ardent, in ipso ardore suo requiescunt. Quid istos nisi Scraphim dixerim? quorum cor conversum est in ignem divini amoris? Profpera Secundum fignum diviniamoris, est omnia adversa sicut prospeomnia & ra pro Christo desideranter ample ci, cum Paulo dicente: Repletus aduerfa sum tonsolatione, superabundo gaudio, in omni tribulatione nostra. Nimirum, fuscipiene quia in hoc gradu, secundum modum aliquem, efficitur anima immortalis & impassibilis. Immortalis quidem, eò quòd à vera vitaau Dei. 2.Cor.7. separari no potest. Qui, inquit A postolus, ner separabit à charitate Chri-Rom S. fi?rribulatio,an angustia? Et postea subdit: Certus sum, quia neque mors, neq. Dita, &C. poterunt nos separare à charitate Dei , que est in Christo iesu Domino

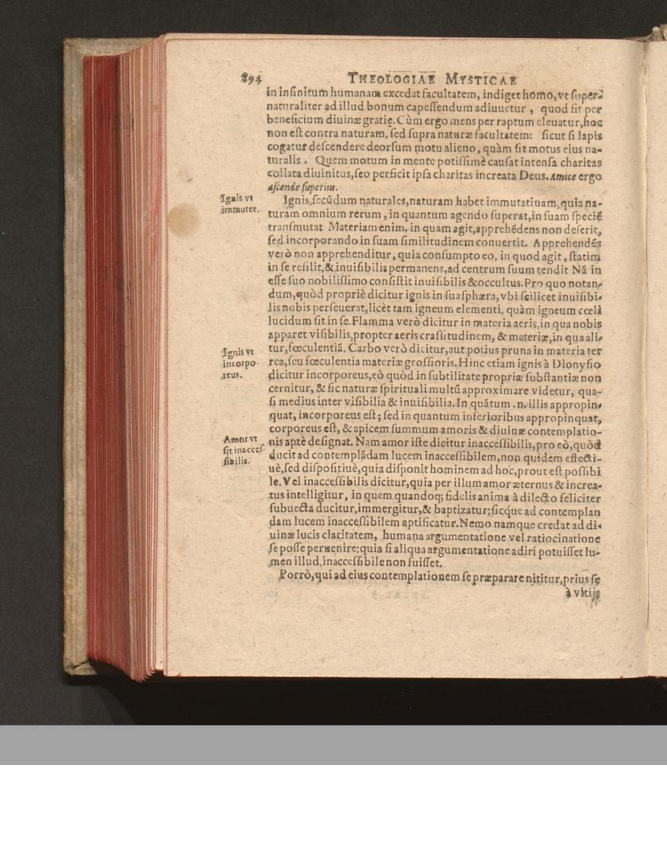
nostro, Sic & impassibilis essicitur, quia nulla damna, nullum que dispendium sentit: sed in omni aduersitate dulciter hilarescit. Quiaquicquid illi insertur ad pænam, totum præsumit ad gloriam. Hinc etiam nullam resistentiam prætendit, nissinhis duntaxat, quæ separationem à Deo, vel elongationem causare noscuntur: sicut metallum liquatum, ad tactum cuiuslibet rei protinus cedit

quod non liquatum refistit. Cuiusest ratio, quia talis amor men-

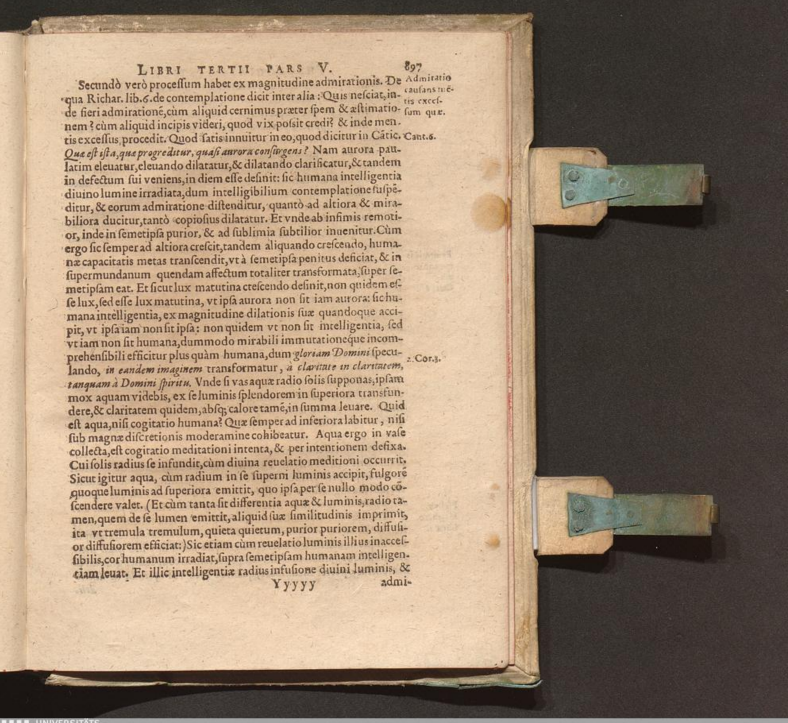


THEOLOGIAE MYSTICAE fastidiuit. Quid putas dixisset, si magnam illam multitudinem di-Pfalm.31. uinitatis tuæ gulfaffet, quam abscondistr diligentibus te? Liquetas Tertium fignum est, pro vicissitudine diuinæ visitationis pati-Aio Spiris liquefactionem, aut sustinere laguorem. Dum enim auster afflauetus. rit,protinus liquefactionem patitur, id est, quandam emolitionem, per quamanima per omnia flexibilis redditur ad diuinum benepla citum, & præcipue ad amandum Deum, liquescens ad recipiendum divina inactionis multifariam impressionem: vt sicut liquot liquori, sic spiritus Dei spiritui hominis influens misceatur, & animacum Deo spiritus vous esficiatur. Vnde secundum Origenem, liquefactio est felicissimus effectus diuine consolationis. Liquescit, enim mens, dum deuotione mollescie, vt sponsus in ea suauiter cuber, & nihil duri ei obsistat. Liquescit, inquam, cum deuotione calescit, vtdilectus in ea calorem diuini amoris inueniat, & quasi quidam contactus spiritualis fiat, qui maximam delectationem generat. Liquescit denique, dum deuotione supereffluit, vr Deus solus folum & plenum dominium in ea obtineat. Tunc enim omnis motus,omnis vius omnis impetuseius, feliciter in æternitate termina-Cant.5. tur, anima mea, inquit, liquefacta est, vt dilectus locutus est. O dulcis confabulatio Dei cum anima, &in anima, quorum virtute & auditu verborum corda liquescunt, & liquescendo deficiuntabeo, quod: fuerunt; & deficiendo perficiunturin eo, in quem fluunt Languor Porrò, fiante aquilone, moxanima in languorem incidit, cum! Spiritus. diuini complexus osculum consequi non valet. Quo tamé carcere non volens, amoris impatientia patitur, ta exteriora, quam interiora,intolerabili aftuatione perurgentem. Qua durante nullius cam vsus creaturæ delectat, omnia sustinere paratam, vt id, quod amat, obtinere valeat. Hecautem amoris impatientia cor amantis depascit, & sanguinemeius bibit, totum hominem marcescere faciens. Vnde Bernardus, huius aliquando visitationis vicissitudinem pasfus, ait: Verbum mihi ad te eft, ô rex feculorum lefu Chrifte. Aufucharitatiscolloquitecum præfumo, factura manus tuz, & adirete . Víquequo suffinebo absentiam tuamsexpectationem faciei tuz quanto tempore feram? Víquequo ingemiscam, & stillabit post: te oculus meus? Amabilis Domine vbi habitas? Vbi est diuersonium tuum, in quo lætus recumbis inter charissimos tuos, & satias cos manifestatione gloriz tuzi Quam felix, quam fanctus, quanta:









## THEOLOGIAE MYSTICAE

admirationis reuerberatione, de imis ad summa resilit, vbi nulla ingeni perspicacia, nulla artis industria, humana ratiocinatio conscendere sufficit. Et quantò persectius pacem & tranquillitatem animus adintima componere prævaluerit, tantò firmius & renacius in hac sublevationes summa luci per contemplationem adharebit. Et quantò purior ad integritatem, tantò dissusor ad charitatem, & perspicacior capacior que reperietur ad supercælestium contemplationem, ac vberior gustus ad fruitionem. Quibus feliciter allestus animus adeò summam totius conatus in diuinarum rerum contemplatione constituit, vr si ab ea paululum vel inuitus cogitationibus violenter abstrahitur, hocipsum quasi quoddam sacrilegij vitium in sepunit & exectatur: quicquid ab illo vero lumine mentis conspectum retrahit, ac in quibus iste mundus versatur, vniuersa sastidit.

Exaltaticis magnitudo. Cant &

Tertiò denique processum habet ex magnitudine exultationis: qui modus alienationis mentis fatis exprimitur in Canticis, vbi dicitur: Que est ista que ascendu de deserto, delicijs afstuens, innixa super dilecta fuem? Si namque per desertum intelligitur cor humanum ab omnir tumultuatione separatum, quis erit ascensus de hoc deserto, nisi humana mentis excessus? quo se mentis alienatione deserens, & ipsos calos pertanliens, spiritus se totum solis divinis per cotemplationem & des uotionem immergit. Cuius causa subnestitur, in eo, quòd delicijs spiritualium gaudiorum affluere describitur, quas aliude confequinon valet,nifi ex intima illa animi iucundirate, & divinitus infusa dulcedine. Non autem dicit delicias habens, sed delicis affluens; quia non quælibet harum deliciarum experientia, sed earum affluentia, talem ascelum, qui de deserto fit, gignit & perficit. Nam eo tépore, quo caret anima hacinfluentia, ad afcensum hunc (de quo nunc loquimur) surgere minime valet, quoniam in ascesutali, delicijs eam affluere necesa feest. Hine merito dilecto suo dulciter ac tenaciter inniti describitur: quia non proprijs viribus in huncafcensum, sed illius virtute sustollitur, qui sua dignatione dilectam suam deducit in nube diei, & tota nothe in illuminatione ignis. Alioqui qualiter ipfa sustineret pondus dies & estus, nili sub vmbra illius, quem diligir? Vt ipsa seliciter experir? mereatur, virtus Altissimi obumbrabit tibi. Vnde licet dilecta semper & vbique dilectifui adiutorio indigeat, ita quòd fine illo nihil incipere, nihilque perficere valeat, nulquam tamen cooperanti gratia vehementius oportet incumbere, quam eo loco vbi ascendir de deserre

Pfal.77. Matth.20. Luca 1.

