

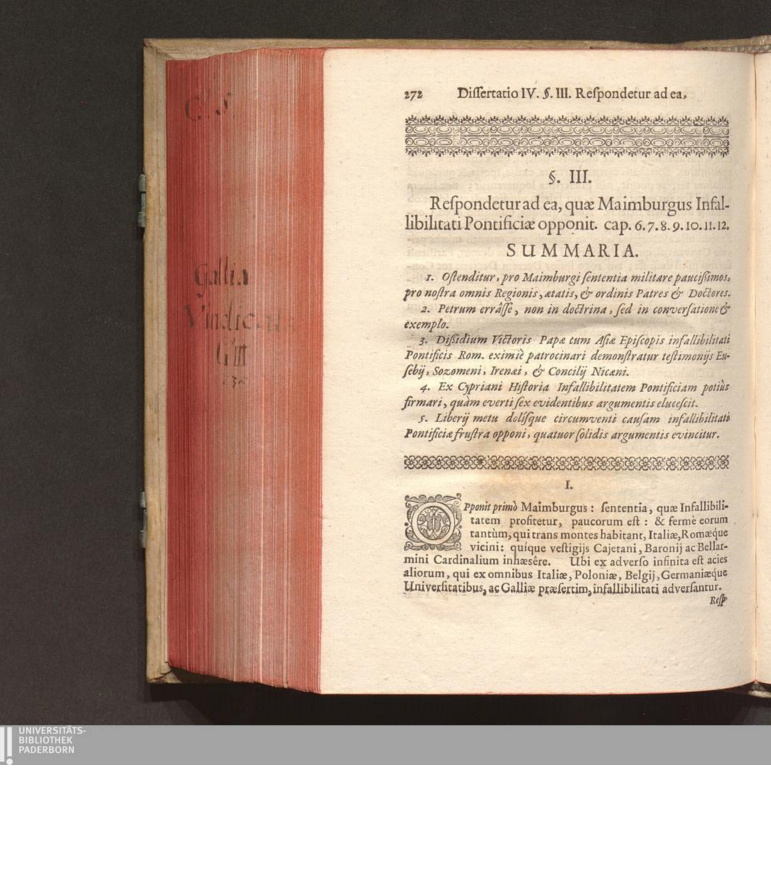
## Universitätsbibliothek Paderborn

Gallia Vindicata, In Qua Testimoniis Exemplisque Gallicanæ Præsertim Ecclesiæ, Quæ Pro Regalia, Ac Quatuor Parisiensibus Propositionibvs A Ludovico Maimburgo, Alijsque producta sunt, Refutantur

Sfondrati, Celestino
[Ort nicht ermittelt], MDCLXXXVIII.

§. III. Respondetur ad ea, quæ Maimburgus Infallibilitati Pontificiæ opponit. cap. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 12.

urn:nbn:de:hbz:466:1-38277



Resp. Hæc est prima Maimburgi velitatio, majori semper arte, quam virtute pugnantis. Auget suarum partium copias, nostrarum premit. Cajetanum, Bellarminum, Baronium quali nostri agminis Duces oftentat, purpurâ videlicet & novitate suspectos, perinde ac fi ilti fententiæ nostræ auctores esfent. At verò tantum abest, ut istos inter Duces habeamus, ut ne quidem inter milites receperimus. Quando enim toto hoc opere, ubi tot Doctorum nomina recitavimus, vel semel Cajetani, aut Bellarmini, aut Baronij auctoritate usi sumus? Tanta est fiducia causæ nostræ, ut ne omnibus quidem purpuratis, quamvis doctrina præcipuis locus in castris nostris sir. Magnus utique Bellarminus, magnus Cajetanus, & quibus Maimburgus vix fimbriam sustentet; & tamen cum de Pontifice agimus, nihil eorum auctoritati tribuimus. Irenæus, Ignatius, Tertullianus, Hieronymus, Augustinus, Patréfque Chalcedonenses, & quidquid antiquæ illi ac florenti Ecclesiæ ornamento fuit, momenta nostra & rationes sunt; Antiquitate, sanctitate, & doctrina non qualicunque, sed supremi fastigij nitimur, nec quidquam purpuræ aut Dignitati damus, victorià extra fastum contenti. Gallicanæ Ecclesiæ ac Parisiensis Universitatis quænam mens ac sententia fuerit, jam suprà oftendimus. Si Gallicanæ Ecclesiæ nomine nuperum Parisiensem Conventum intelligat, vicit Maimburgus. Si verò Gallicana Ecclesia ea sit, quæ in Concilio Lugdunensi ac Lateranensi locutaest, quæ ad Innocentum X. scripsit; quæ Synodis Turonensi, Aurelianensi, Trecensi, Pontigonensi, Melodunensi, ac Parisiensi sidem explicavit, quæque temporibus Irenæi, Aviti, Caroli Magni, ac Bernardi effloruit, fi, inquam, hæc dicenda est Ecclesia Gallicana; multoque illi præferenda,quæ paucos ante annos Parisijs convenit metu perculsa, libertaris expers; vicimus nos, Galliæque Ecclesiam sub nostris fignis habemus. Sed, inquit Maimburgus, Infiniti funt Doctores, qui negant Pontificem infallibilem effe. Amabo te, ex infinitis illis aliquos mihi exprome, & nominatim appella. Gersonem, inquit, Almainum, Dionysium Carthusianum, Tostatum, Illyricum, Cardinalem Cusanum, Cameracensem, Florentinum, Aneam Sylvium, & Adrianum VI. Hoc est totum Maimburgiagmen; nam quod de Episcopis Galliæ ac Universitate adjungit, jam in superiori paragrapho invictis testimonijs ostendi, Mm



Galliam pro nobis esse; & nota Maimburgum Heroas suos nomil nasse; quos cum paucissimos habeat, imo subornatos, ut postea videbimus, supplet numerum jactantia verborum; additque infinitos alios effe. Sed fingulos, quos nominat, expendamus. Dyonisius Caribusianus aperte infallibilitatem agnoscit, nam in ea verba: Ego pro te rogavi &c. Luca z. Ex his verbis, inquit, sumitur argumentum, quòd fides Romane Ecclefie, quam in ea Petrus plantavit, sit in ea úsque in sinem duratura. Tostatum quod attinet; Concilio Basileensi adhuc juvenis, & necdum infulâ infignis interfuerat, & Senis Theses vigintiex intima Theologia depromptas Eugenio coram defenderat; sed cum illis errores aliquos aspersisser, eósque Eugenius diplomate notaffet, aded impotenter id tulit, ut scripto in suarum thesium defensionem libro, cui titulus defensorium: In Pontificiam auctoritatem etiam invectus est, & cum non obtinuisset, quod petijt (ea est fragilitas praflantium ingeniorum, ut cum eorum placitis resistiur, animi offensionem concipiant) non potuit adeò ingenio imperare, ut non acerbius rem in contrarium egerit. Ita loquitur Spondanus. (a) Cœterum ubi primus impetus deferbuit, successitque juventuti prudentiorætas; sententiam Tostatus mutavit, & cum veritate in gratiam redijt, ac Pontificiæ auctoritati Subscripsit; sic enim scribit: (b) Quia Petrus erat Pastor, & populus debet talem tenere fidem, qualem Paftor confitetur, & Petrus futurus erat Univerfalis Paftor; voluit Christus, quod confessio esset per Petrum solum, ut innuatur, quod talis fides tenenda est, qualem pradicat Romana Sedes, qua est Caput & Maier Ecclesiarum, cui Petrus prafuit. Ergo Abulenfis quoque saltem infulatus, purgatoque passionibus animo nosterest; & si adolescens, ac iratus cum Maimburgo sensit, matura tamen ætate, pacaraque errorem correxit. Thomas Illyricus ex seraphica familia Doctor nostrarum quoque partium est, sic enim scribit: (c) In qua (facra videlicet scriptura ) si minus perite aut parum caute aliquid forte dixerim, emendari cupio à te, qui Petri fidem & sedem tenes. Si autem libellus meus Apostolatus tui judicio improbabitur; quicunque me inculpare voluerit, se imperitum, vel malevolum, vel etiam non Catholicum comprobabit. Cardinalem Cufanum quod attinet; illum quoque torrens Basileensis aliquandiu rapuit, sed tandem sibi ac veritati restitutus, egregie apertéque pro illa

(a) Spondanus ad ann. 1443. n. ro. (b) Toftatus in Evang. Matth. c. 16. 9.56 (c) Thomas Illyr. in clyp. adv. Luth. epistola ad Adrianum VI.



ftatum

scripsit, sic enim loquitur: (a) Cùm unus sit per Orbem Principatus, qui suo priori adh ercre debeat, Romana videlicet Sedi, erit necessario Catholica Ecclesia illa, qua prima Sedi Petri adharet. Quare mea saluti nostra necessaria remansis bacteniu & remanebit veritatis Columna.....nullus de Romana Ecclesia, aut quòd ipsa unquàm à fide erraverit, aut per quamcunque sedem suerit reducta, comperiet: sed sicut alia ab ipsa aliquoties recesserunt, in errorémque inciderunt, ita per Principatum sortissimum Petri debues demum consortati in side ad ejua Unionem reducti sunt: unde insallibilitati resuguam est unione esse cum Principe m Ecclesia. Petrus Alliacensis, quem Maimburgus Cardinalem Cameracensem appellat, non suo tantum, sed totius Universitatis nomine pro Pontificia insallibilitate egregiè peroravit, cujus verba paulò antè à nobis producta sunt. Æneas Sylvius, quæ juvenis & sactionibus Basileensium implicitus scripserat, ante & post Pontificatum revocavit, ut ex ejus Bulla, (b) cujus suprà fragmentum dedimus, manifestissimum est.

Exomnibus ergo Doctoribus, quos Maimburgus adstipulari fuæ causæ gloriatur; tres tantum supersunt, videlicet, Adrianus VI.cum adhuc Lovanij doceret : Johannes Gerson, & Almainus. En totam Maimburgi familiam! Adrianus non ex proposito hanc quæstionem tractat; sed incidenter tantum, & vix tribus lineis respondendo ad objectionem. Almainus eo tempore scripsit, quointer Julium II. & Ludovicum XII. discordiæ flagrabant, sicque facile fuit, ut Almainus calamum in eam partem flecteret, qua Principi gratior, maxime tota Gallia in Pontificem armata, & certatim non militibus tantum, sed etiam Theologis ad stipendia currentibus : ídque folemne jam scholis est; quot enim calamis pro Ludovico Bavaro, pro Henrico Navarreo, pro Ludovico XIV. contra Vaticanum pugnatum est? quippe omnibus piscari aliquid in turbido volentibus. Unus Gerson est, cujus pietati & doctrinæ nihil obijci poteft : sed & istumnimius Zelus abripuit; cum enim videret Pontifices sua potestate abuti, ideoque Ecclesiam infinitis malis conflictari; hocunum remedium credidit, si illos coërceret, &in arctum redigeret injecto fræno, metúque Concilij. Eà fermè ratione, quâ Romani, cum Reges nimia licentia graffarentur,

(a) Cardinalis Cusanus de usu calic. ad Bohem. epist. 2. (b) Pij II. Bulla setractatoria, que reperitur in Bullario.

Mm 2

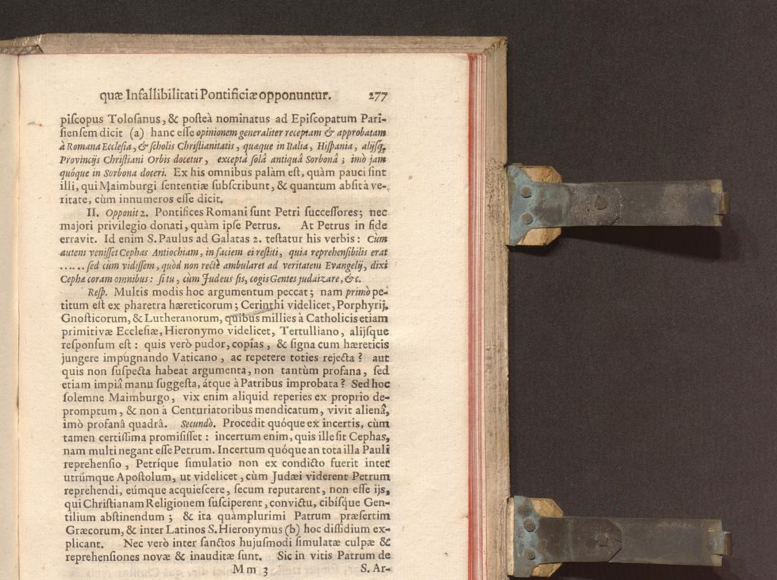


statum Monarchicum in Democraticum transtulere, pejori remedio, quam malo; nunquam enim gravioribus casibus jactati sunt, donec consumerentur civili bello, & pro uno Rege tot Principes passi, quot Cives novarum rerum avidos.

At, inquit Maimburgus, Infiniti alij sunt, qui asserunt Pontisicem falli posse. Ego credam Maimburgo infinita memoranti, quando ne decem quidem bona fide recitavit? Sed age videamus, unde infiniti illi Maimburgo superfint. Noster est Angelicus Doctor cum toto Dominicanorum ordine, Noster Seraphicus cum tota Seraphica familia. Noster Anselmus cum tota Benedictina Schola. Nostra Societas tota cum innumeris ex ea Doctoribus. Noltra Germania, Italia, Hispania, Gallia (adeò utante Concilium Constantiense nemo non infallibilitarem è Gallis docuerit teste Archiepiscopo Marca superius citato, & Theophilo Raynaudo) nostri Patres; quorum ne unum quidem pro se Maimburgus citavit inopia te-stium, quos alioquin diligentissime collegit. Unde ergo infiniti illi, quos suos esse Maimburgus jactavit ? & si infiniti; cur tres solum producti, qui Maimburgo adhærent, illíque extra Gersonem ferè ultime fortis inter Doctores? quis enim est Carthufianus, & Adrianus, qui Thomæ Aquinati, Bonaventuræ, Anselmo, Bernardo, & tot alijs in Gallia Synodis non dico præponi, fed ne quidem æquari possint? Quanto meliori, majorsque ratione dicere possumus, idque non nostro, sed aliorum indubitato testimonio, infinitos esfe, qui nobiscum sentiant? Id enim Suarezius (a) afferit, quo in Societate nemo doctior, modestiórque : Veritas Catholica est, inquit, Pontificem definicentem ex Cathedra fidei Regulam esse, qua errare non potest. Ita docent hoc tempore omnes Catholici Doctores, & cenfeo rem de fide effe certam. Gregorius quoque de Valentia: (b) Hac veritas adeo continet summam & Caput totius Christiana Religionis, ut nemo Catholicus esse possit, qui illam non Theophilus Raynaudus Gallus: (c) Frustra plures Theologos conquiram, cum omnes numerari possint, quotquot ante Concilium Constantiense floruêre, nam anteriores unanimiter docuêre, Definitiones Pontificias etiam ábque Generals Concilio editas facere rem de fide. Marca Archie-

(a) Suarez. de fide. d. 5. fect. 8. n. 4. (b) Valentia tomo 3. Th. d. 1. p.7. (c) Raynaudus in opuse. ἀυτὸς ἔφα p. 11.





(a) Marca dans la memoire pour defendre le theses du College de Clermont en l'année 1662. (b) V.S. Hieronym. epist. 89 ad Augustin;



S. Arfenio legimus; is ex aula recens pede in alterum genu conjecto cum Monachis sedere consueverat: indecens id reliquis visum, nec tamen audebant tantillæ rei tantum hominem admonere: alium ergo ex primarijs Monachorum subornant, qui eumdem gestum inter sedendum exhiberet, & in hunc velut incompositum, rudémque disciplinæ, graviter Abbas invectus est, Arsenio, qui prope assederat, rubore suffuso, ac pedem sensim demittente. Idem ab Apostolis sactum Patres Græci agnoscunt Judæis corrigendis. Meruit igitur Petrus reprehendi, ut Monachus, de quo diximus; at culpă subornată, meréque externâ. Sed hæc Hieronymi, aliorumque Patrum, non mea est sententia, & solum eo fine producta, ut ostendam Maimburgum ex incertis procedere. Tertib. Sed quidquid de errore Petri fuerit, verus an fimulatus, nihil hoc exemplum ad rem facit. Malè Petrus fecerit, at non malè docuit, nec Paulus eum reprehendit, quòd non rellè ad veritatem Evangelij docuerit, sed quòd non recte ad vernatem Evangely ambulaverit: hoc eft, viram & mores instituerit; & ideò Tertullianus hærericis hoc ipsum obijcientibus respondit: Hoe fuisse vitium Conversationis, non verd Pradicationis: sed nos non de moribus & vita quærimus, sed de doctrina; & in hanc solam negamus cadere errorem posse. Possunt Pontifices male vivere, possunt alios exemplo corrumpere; sed non possunt male & contra fidem docere, & ideo jubemur facere, qua dicunt, non qua faciunt. Nec Christus oravit pro Petro, ut ejus sanctitas, sed ut ejus fides non deficeret. Cum ergo non teneantur fideles mores Pontificum imitari, sed tantum doctrinæ & præceptis acquiescere, mirum non eft, voluisse Christum, ut moribus quidem labi possent, at non fide. Maleergo Maimburgus causam fidei, morumque miscuit, & vitia morum transtulit ad vitia fidei, qui paralogismus ferè perpetuus est in omnibus Maimburgi argumentis, adeo ille aut quæstionem non intellexit, aut intelligere non voluit, ut securius

III. Opponitz. (a) Dissidium Victoris Papæ, cum Asiæ Episcopis. Res sic habuit. Romæ, totoque Occidente ex traditione à S. Petro accepta festum Paschæ Luna decima quarta Martij, aut post illam agebatur, semper tamen Dominica die, qua Christus revixisse

(a) Maimb. 6.8.

creditur. At Asiæ Episcopi, juxta traditionem uti dicebant S. Johannis Apostoli, Pascha Luna decima quarta Martij celebrabant ex præscripto Mosaicæ legis, quacunque die incidisset, etiam extra Dominicam, idque ut Synagogæ jam exauctoraræ aliquid deferrent honoris, in re haud adeo magna; & Summi Pontifices, qui ante Victorem federant, Anicetus videlicet, Pius, Hyginus, Telesporus, Sixtus, hunc Asianorum morem æquo animo tulerant. Sed Victor Primus coacta Romæ Synodo (a) abrogandum censuit; ratio, quæ Victorem ad id faciendum permovebat, ea potissimum fuir: tum quòd Quartadecimani hanc permissionem teste Nicephoro (b) in necessitatem ac præceptum verterent, damnarént que erroris Occidentales: tum quod hacoccasione Montanistæ, aliique etiam Romæ Judaisinum latenter inducere conarentur, ut ait Tertullianus. (c) Has ergo ob causas Victor (quem Maimburgus alibi egregium & admirabilem Pontificem vocat, cum videlicer necdum Romæ indignaretur ) Afianis Episcopis præcipit, ut Dominica die juxta Romanam traditionem festum Paschatis peragant, anathema minatus, nisi obediant. Tantóque major eos excommunicandi causa subesse videbatur, quod nollent totius ferè Orientis & Occidentis sententiæ & Decretis acquiescere, quæ in omnibus toto Orbe Synodis sancita erant procurante Victore, sicenim testatur fragmentum Synodi Palæstinæ sub Theophilo apud Bedam tom. 2. libro de celebratione Paschæ. Irenæus præsertim idem cum Victore sentiebat, videlicet festum Paschatis Dominica die obeundum esse (id enim significant ea Eusebij verba : (d) Illud quidens defendit solo Dominico die Resurrectionis Domini Mysterium esse celebrandum) non cessavit tamen repetitis litteris, donec Victorem permovit, ut jam latam excommunicationem suspenderet; Polycratem enim Episcopum Ephesinum (qui maxime Victori repugnabat) & cum eo Asiaticos Episcopos fuisse à Victore anathemate percussos, tam clare ab Eusebio asseritur, ut negari vix possit. Sed tamen & illud liquet, fuisse operâ studióque Irenæi paceminter Polycratem & Victorem compositam, revocatásque censuras, & Asianos suis ritibus permissos, ea tantum conditione, ne uti prius Romanam

(a) Anno 199. (b) Nicephor, lib. 4. cap. 30. (c) Tertullian, de præser. cap. 522 (d) Euseb. lib. 5. cap. 24.



consuetudinem hæresis damnarent. Id Sozomenus (a) testatur: Porro, inquit, exortam olim controversiam sapientissime mihi videtur dissolvisse Victor tunc temporis Romanorum Epifcopus, & Polycarpus Smirnenfis (error est Typographi, & legendum Polycrates: Polycarpus enim jam viginti annos ante Pontificatum Victoris Martyrio obierat ) ut singuli festum, prout consueverant, celebrantes, à mutua inter se communione nequaquam discederent. Cæterum cum procedente tempore huic consuetudini Asiaticæ se iterum error misceret, ejúsque prætextu induci Judaismus inciperet; Patres Concilij Nicæni hanc confuerudinem hæresi Quartadecimanæ adscripserunt. Jam ex hoc Victoris cum Afiaticis dissidio, ita Maimburgus argumentatur. Asiani Episcopi Ductore Polycrate, Victori obtemperare noluerunt, quamvis feriò imperanti, minantíque censuras, imò & infligenti, nec tamen inter hæreticos ante Concilij Nicæni sententiam habiti sunt; non ergo tunc temporis credebant Pontificem infallibilem esfe; cur enim non obtemperarent, sicrederent errare non posse? imò hanc solius esse Concilij prærogativam, nam modò post Concilij Decretum hæresis damnati sunt.

Resp. Multifariam solvi potest hæc Maimburgi Oppositio, quamvis non tam sir Maimburgi, quam Launoij, & Protestantium, qui hoc ipso Polycratis exemplo cum Victore dissidentis usi sunt.

Primò igitur tantum abelt, causam nostram exemplo Victoris destrui, quin potius valide adjuvetur. Pugnabant contra Victorem non Asiæ tantum Episcopi, sed etiam Joannis Apostoli, Philippi Diaconi, Polycarpi, Traseæ, Sagaris, aliorumque Episcoporum & Martyrum exempla, ac traditiones, Pascha Luna decima quarta celebrantium. Vicit tamen Romani Pontificis sententia, ostendit que eventus, ac Nicæni Concilij Decretum, non Pontificem errasse, segni Cælorum, ac custodiam sidei non Joanni, nec Philippo, aut Polycarpo, sed Petro ejusque successor missam quandò ergo Pontifex errabit, si tunc non erravit, quando præter tot Episcoporum ac Martyrum exempla, illius etiam auctoritate convinci videbatur, qui supra pectus Domini recubuerat, cui omnia Divina secreta sunt revelata? eritne aliquandò auctoritas

(a) Sozomen, lib. 7. cap. 19. Idem fatetur de Marca lib. 3. cap. 9.

BIBLIOTHEK PADERBORN

lycratem,

major, quæ Pontifici opponi possit, quam Johannis Apostoli? & & se si hæe contra Pontificis Decreta nihil valuit, quæ alia valebit? quis credat aliquandò casurum, quem immotum videt, cum tam validè impelleretur? Exemplum ergo Victoris causæ nostræ egregiè patrocinatur.

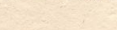
Secundo. Victoris sententia aut vera, aut falsa suit? sifalsa; non solus Victor, sed totus cum illo Occidens, Oriénsque (Asia excepta) imò Concilium Nicænum erravit, quod cum Victore decrevit. Si vera; non ergo Victor erravit, sed qui Victori repugnabant: quod ergo argumentum ab eorum auctoritate duci potest, quos constat errasse? aut apud quas gentes falsis ac errantibus testibus causa aliqua non tantum probata est, sed etiam vicit? Planè in nulla logica, multóque magis in nullo Tribunali hæc consequentia probabitur: Papa errare potest, quia hoc dicunt salsi & erronei testes.

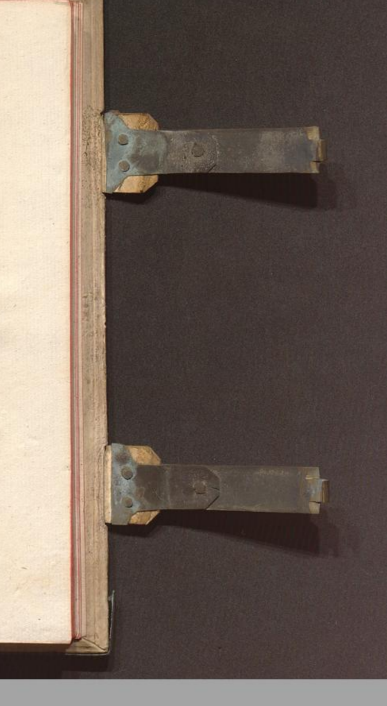
Dices. Nemo Asianos pro hæreticis habuit, quòd nollent Pontifici obtemperare, ergo extra hæresin licet credere, aut etiam facto

profiteri, Pontificem errare posse.

Resp. In sententia Asianorum duo considerari ac distingui oportet: primum, quòd decimaquartà Luna Pascha celebrarent etiam extra Dominicam. Secundum, quòd huic ritui errorem miscerent, diceréntque id ad sidem pertinere, & qui aliter agerent, fidei derogare. Id certum est ex epistola Polycratis ad Victorem, quam recitat Eusebius: (a) Isti, inquit, omnes (Johannes videlicet, Philippus, &c.) diem Paschatis decima quarta Luna celebrabant ex Evangelij prascripto, & secundum regulam ac normam sidei . . . . bis qua nobis ad terrorem obijciuntur, minime conturbor; mei enim majores dixerunt, oportere magis DEO obedire, quam hominibus. Ubi vides Polycratem hunc morem asserere tanquam ex Evangelij prascripto, praceptóque Divino, ac secundum regulam sides provenientem. Ex quo consequebatur, Occidentales, imò plerosque Orientalium, contra legem Evangelicam, praceptum Divinum, normamque fidei agere, qui plane error contra fidem erat, & ut talis à Victore damnatus, átque anathemate percussus: pergit enim Eusebius: His ita gestis, Victor Romana Urbis Episcopus omnes Asia, vicinarumque Provinciarum Episcopostanquam contraria recta sidei sentientes à Communione abscindere conatur. Vibrato anathemati intercessit Irenæus, essecitque apud Po-

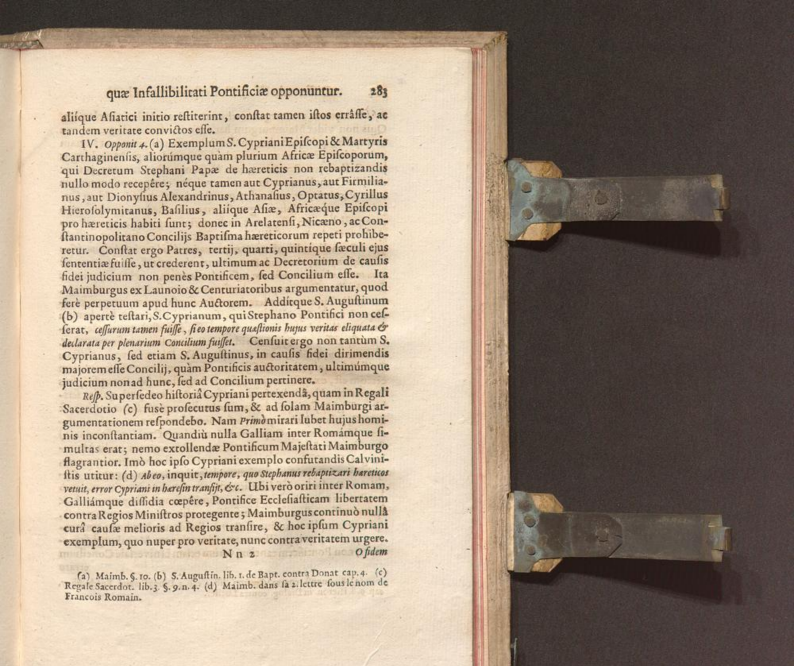
(a) Eusebius lib. 5. cap. 23.





lycratem, ut hunc errorem deponeret, néque eum ritum ad fidem crederet pertinere. Apud Victorem verò, ut Afiaticam confuetudinem ferret errore jam liberam: & utrumque persuasit: convenitque inter Victorem & Polycratem; fic enim Sozomenus scribit; (a) Porrò exortam olim controversiam sapientissimè mihi videtur dissolvisse Victor tum temporis Romana Ecclesia Episcopus, & Polycarpus Smirnensis (lege Polycrates ut suprà memini) nam ex communi confilio placuit, ut singuli festum prout consueverant celebrantes, à mutua inter se communione nequaquam discederent. Ergo post Victoris aut intentatas, aut vibratas Censuras, Irenæo præfertim agente, relipuit Polycrates, ceffavitque contumacia; & Victor quoque passus est eam consuetudinem retineri. postquam desijt cumerrore misceri. Jam ergo ad Maimburgi oppositionem facile respondeo: non ideo Polycratem cæterosque Episcopos Asiæ pro hæreticis habitos non esse, quod Ecclesia crederet, Pontificem falli posse, ac illi impune resisti; sed quia, ut vidimus, relipuit Polycrates, cessavitque contumacia, ac Victor confuetudinem ferendam censuit errore purgatam. modum pariomnino ratione, Communio sub una specie, ac Confecratio in fermentato funt ritus innocentes, nec fidei adversantur, & ideò diu multumque in Ecclesia usurpati, prohibiti verò, ubi in hærefin desierunt. Cœterum Irenæus, qui eo tempore florebat, pacémque inter utrámque Ecclesiam composuit, non solum Pontificis Decreto quam primum accessit, verum eriam Pontificia infallibilitati infigne testimonium præbuit, simulque, qui tunc primæ illius Ecclesiæ sensus esset, egregiè aperuit; sic enim loquitur: (b) Ad Romanam Ecclesiam propter potentiorem Principalitatem necesse est convenire omnem Ecclesiam , hoc est , eos , qui ubique sunt fideles , in qua semper ab his, qui sunt undique, conservata estea, que est ab Apostolis traditio. Nihil ergo Afiatica concertatio contra nos facit, sed plurimum pro nobis; ex illaenim constat, jam primo seculo, & recenti adhuc ac illibată Apostolica doctrina sanctissimo Pontifici ac Martyri Victori, apud quem nihil adulatio aut fastus poterant, certum, fixumque fuise, teneri fideles in rebus ad disciplinam, fidemque spectantibus Decretis Pontificijs acquiescere, & nisi facerent, arceri ab Ecclesia posse, non expectată Concilij sententia, & quamvis Polycrates,

(a) Sozom. lib. 7. cap. 19. (b) S. Irenæus lib. 3. contra hærefes cap. 3.



O fidem temporum, non Evangeliorum! ut cum Beato Hilario exclamem. Quis non videt Maimburgum hac agendi, scribendique ratione corrupisse, quidquid olim contra Calvinistas disputaverat? quam enim fidem præstabunt contraria disserenti ? Ergo Maimburgus jam Gallus, jam Romanus, jam Hispanus est, jam totus, jam ex dimidio Catholicus, ac in omnem vultum compositus, utcunque aulæ placuerit; at veritas semper est eadem. Secundo. Idem Cyprianus, quem Maimburgus Romanæ Cathedræ opponit, cum tranquillo animo esfet, nec indignatione agitato, egregiè pro ejusdem Cathedræ infallibili auctoritate scripsit; sicenim epistola 55.ad Cornelium loquitur: Navigure audem & ad Petri Cathedram, ulque ad Ecclesiam principalem, unde Unitas Sacerdotalis exorta est, nec cogitare eos esse Romanos, ad quos perfidia non possit habere accessum. Hæc Cyprianus serena adhuc facie: at perturbata contrarium scripsit: quæro ergo, cur malis Cypriano credere irato & offenso, quam integro, pacatoque? Tertid. Cyprianum, omnésque, qui illi contra Stephanum Papam adhærebant, certum est, errasse, ac posteà mutatis sententijs resipuisse; de Cypriano id clarè S. Augustinus insinuatepist. 48. ad Vincentium, & lib. 2. contra Donatistas. De Dionysio verò, alissque Episcopis, qui priùs cum Cypriano senserant, mutasse sententiam certum est, ex testimonio ejusdem Augustini, (a) Dionysijipsius Patriarchæ Alexandrini, ac præsertim S. Hieronymi, qui ita scribit : Illi ipsi Episcopi , qui rebaptizandos hareticos cum ipso statuerant (hoc est cum Cypriano ) ad antiquam consuetudinem revoluti novum emisere Detretum. Habemus ergo Cyprianum (aut saltem Cypriani sectatores) & errantem, & erroris poenitentem, quero ergo cur malit Maimburgus, Pontificiam auctoritatem cum Cypriano errante impetere, quam cum Cypriano pœnitente defendere? non agnoverit Cyprianus Cathedræ infallibilitatem : esto; at tunc erravit, quis verò prudens errorem in exemplum, ac imitationem fibi proponat? & quam misera est causa, quæ sustineri alijs rationibus non potest, quam exemplis errantium? Quarto. Sed & nimium hoc argumentum probat, quippe illo contra intentionem Maimburgi sequeretur, non Pontificem tantum, verum etiam Universale Concilium

(a) S. August. contra Crescon. lib. 3. cap. 3. Dionys. apud Euseb. lib. 7. cap. 9. S. Hieron. in Dialog. contra Lucifer.

errare posse. Scribit enim Maimburgus etiam post Arelatense & Nicænum Concilium, sententiam de rebaptizandis hæreticis suisse ab Athanasio, Basilio, Cyrillo Hierosolymitano alissque desensam. Et quidem de Basilio res est clara; nam Concilium Nicænum statuerat canon. 19. omnium hæreticorum baptisma validum, nec repetendum esse, exceptis Paulianistis: idque etiam testatur S. Hieronymus contra Luciferianos; & ratio est, quia ut notat S. Innocentius I. epiflold 22. cap.5. Paulianistæ non baptizabant in nomine Patris & Filij & Spiritus Sancti, & tamen nihil obstante Decreto Nicano negari vix potest tam S. Basilium, quam S. Athanasium omnium Arianorum Baptismum respuisse, quamvisin nomine Patris & Filij & Spiritus Sancti Baptismum conferrent. Verba S. Athanasij hæc funt: (a) Ariani in periculum veniunt, ne amittant integritatem Mysterij, de Baptismo autem loquor; Patrem enim verum illi non pronuntiant, eò quòd negant aliquid ex ipso existere simile ipsius substantia: negant quoque verum silium, aliumque ex non entibus fibi comunificentes in Baptismo proferunt . . . . non enims in Patre & Filio tribuunt Baptifma Ariani, fed in Creatore & Creatura. Sicut ergo Creatura diversum quid à Filio est, ita diversum quid à vero Baptismate est, quod ab illis exflimatur dari, tametfi nomen Patris & Filij, quia illa in feripturis vident, simulent se nominare; non enim, qui simpliciter ait, Domine, is est, qui donat legumum Baptisma, sed qui nomen exprimit, & veram sidem habet ...... Ita quoque , qui cum Ario fentiunt , etiamfi recitent fcripta , proloquanturque ipfa nomina , frustrantur , illuduntque eis , qui ab ipsis Baptismum accipiunt. Vides hic S. Athanasium aperte profiteri, nullum esse Baptismum Arianorum; quia licer Evangelica formula baptizarent, non tamen Evangelicâ fide. Sed adhuc clariùs loquitur S. Basilius; sic enim haber epistola ad Amphilochium canon. 47. Encratita, Saccophori, & Apotactita subijciuntur eidem rationi, sicut Novationi; quia de illis editus est canon, etsi diversus; nos autem una, eadémque ratione eos omnes baptizamus. Si autem prohibita est apud nos hec rebaptizatio, sicut & Romanis alicuius Oecumenica Synodi gratid, nostra tamen ratio vires obtineat. Eos igitur in Ecclesiam non admittimus, nisiin nostrum Baptisma baptizati fuerint. Ne dicant in Patrem & Filium & Spiritum Sanctum baptizati fumus, qui quidem DEUM malorum effectorem effe existimant. Vides Basilium post Concilium non solum Arelatense, sed etiam Nicænum credidisse rebaptizandos esse hæ-Nn 3

(a) S. Athanaf. ferm. 3. contra Arian.



reticos, quantumvis recta forma Baptilmi ufos. Si ergo ex Maimburgi sententia ideò Pontifex falli posse credendus est, quia post ejus Decretum nihilominus Cyprianus, aliique ab Hæreticis baptizatos iterum tingebant; annon æque concludi poterit, etiam Concilia Occumenica falli posse, quia post Nicænum Decretum Athanasius & Basilius baptismum repetebant? & plane duo illi Athanasius & Basilius, si doctrinam, peririámque scripturarum æstimes, centum Cyprianis anteponi debent; Cyprianus enim inter Gentilium sacrilegia consenuerat, & provecta jam ætate, ac Neophytus Episcopatum adeptus est, tenuitque annos decem. Si ergo Conciliorum infallibilitati nihil derogat, Athanasium, Basilium, aliosque à Maimburgo numeratos sententiam docuille, imò & in opus deduxisse, Nicænis Canonibus adversam; ita nihil Pontificiæ infallibilitati adimitur, si contra Stephani Decreta Cyprianus, aliique Africæ Episcopi moliti aliquid sunt. Quidquid ergo Maimburgus pro Concilio responderit, ego pro Pontifice respondebo. Si dicat errasse Basilium; dico ego errasse Cyprianum. Sidicat, credidisse Basilium, Nicænum Canonem ad Occonomiam, hoc est, ad disciplinam, non fidem spectare, sieque pro more Regionum mutari posse, ac propterea nec ipsum Basilium, nec Athanasium hæresis damnatos esse; dicamego idem censuisse Cyprianum, eamdemque obcausam, quamvis Stephani Decretis aliquandiù oblisteret, nunquam tamen fuisse hæresis postulatum, ídque S. Augustinus quam plurimis locis in eo commendat, quòd videlicet sententiam suam ita defenderit, ut tamen contrariam nec damnandam crediderit, nec proptereà à Romana Communione secesserit: Stephanus ergo Papa ita hæreticos baptizari prohibuerit, ut tamen, qui cos baptizarent, hæresis non damnaret; quodsi Cypriano, alissque Episcopis, qui cum illo sentiebant, anathema indixit, contumaciæ hæc pæna, & quod antiquam Ecclesiæ confuetudinem everterent, non hæresis fuit. Quind. Imò ex hac ipla Cypriani historia Majestas, ac auctoritas Pontificia omni ratione superior, omnisque expers erroris vehementer elucescit. Quantus Cyprianus? quam eloquens, quam fanctus, quot Synodorum, atq; Episcoporum, qui posteà Martyrio defuncti sunt, auctoritate munitus, quantisque rationibus ex sacris litteris succinctus? & tamen

quàmprimum suas opiniones, quantumvis veritatem apprimè imitarentur, Romanæ sententiæ prætulit, in errores prolapsus est totà Ecclesia damnatos; unicum Stephani Decretum paucis verbis conceptum omnibus illis argumentorum, Episcoporum, Synodorum, Martyrumque cohortibus præpotuit, Roma iterum Carthaginem, Africamque vincente. Si ergo etiam Cypriani, etiam integræ, pluresque Synodi clarissimis Episcopis atque sanctissimis instructæ agminatim cadunt, imò Africa tota errore involvitur, quoties Romanæ faci oculos claudit, quid rogo de alijs erit, qui nihil habent, quod cum Cypriani ingenio, doctrina, eloquentia, sanctitate componi potest? Omnes Africæ, Mauritaniæ, Numidiæ, Ægypti, Cappadociæ, Ciliciæ, Galatiæ, Phrygiæque Episcopi Ductore Cypriano hallucinantur, quamprimum à Pontifice Romano secedunt; quis ergo erroris securus erit? Evolve rotam historiam Ecclesiasticam, paucos reperies, quinoluerint acquiescere Romæ definitis; & ifti pauci semper errarunt; frustra ergo extra hunc portum salutem quæris, ubi omnes nausfragium passi. Errat Polycrates, errat Cyprianus, errat Polycarpus, errat Firmilianus, errat Dionysius, errant denique caduntque, quotquot cum hac palma luctantur; quis neget invictam effe immotámque ? ftetit, vicitque jam mille sexcentos annos, millies concusta, millies quassata, quis neget perpetuam fore? si vitrum, non adamas esset, dudum cessisset tot malleos experta. Sexid. Ex quibus omnibus facile jam colligas, quid Maimburgo responderi debeat Cypriani casu exultanti. Restitit Pontifici. Fateor, sed ideò erravit, acposteà pœnituit. Non credidit Pontificem infallibilem effe. Concedo, at æque non credidit Baptismum, quem hæretici conferunt, validum esse. Siergo non ideò Baptismus hæreticorum invalidus est, quia Cyprianus credidit invalidum esse; ita non ideò Papa fallibilis est, quia Cyprianus fallibilem esse credidit. Quod sierror Cypriani nihil nocet Baptismo, ita error Cypriani nihil nocet Pontifici. Et fi teste Augustino, ideo Cyprianus circa Baptismum erravit: Quia illo tempore quastionis istius veritas nondum eliquata & declarata per Universale Concilium fuerat, cui & ipse sine dubio crederet. Idem ego de Pontificis auctoritate infallibili dicam; eo enim tempore, quo Cyprianus tantoæstu, quantus Martyrem non decuit, in Pontificem fereba-



tur; quæstionis istius veritas de Pontificis infallibilitate nondum eliquata & declarata per Concilium Universale fuit, videlicet Chalcedonense, Constantinopolitanum, utrumque Lugdunense, Florentinum, ac Lateranense, nondum unanimi Patrum consensu; quibus omnibus & ipse Cyprianus cederet, si jam viveret. Sed nemo Cyprianum fuisse hareticum dixit. Merito, nam nec Stephanus dogma fidei constituit, sed solum prohibuerat, contra Antiquam Ecclesia consuetudinem aliquid innovare. An parum tibi videtur errare, qui Pontificem non audit, nisi etiam hæreticus sit ? Quid miraris errasse Cyprianum circa hanc quæstionem, cum nondum discussa, exactéque librata fuerit, quando ipse Augustinus (a) fatetur, etiam Concilia errare: Nisi primo diutius per Orbis terrarum Regiones multis him atque hine disputationibus & collationibus Episcoporum pertractata fuerint. Ubi nota loqui Augustinum de Concilio plenario. Cum verò S. Augustinus, quoties hoc argumentum, factumque Cypriani præmanibus habet, videtur Concilium plenarium requirere: optimo jure id facit, quamvis enim sola Pontificis auctoritas de Cathedra loquentis sufficiat decidendæ veritati, non sufficit tamen ijs revincendis, qui Pontificis auctoritatem pro suprema & infallibili non agnoscunt. Quemadmodum scriptura omninò erroris expers est, sufficitque omni dubio expungendo; si quis tamen scripturas, aut humani ingenij partum este dicat, falsoque obnoxias: alijs argumentis, alifque auctoritatibus, quam ex scriptura petitis opus suerit. Papa ergo infallibilis; si quis tamen infallibilem neget (negabit verò omnis, qui defendendo errori animum obstinaverit) ei convincendo Concilijs opus erit; quamquam qui femel Pontifitem exclusit, non tam Concilium amat, quam hujus obtentu moras, induciásque errori, & forsan hæc ipsa mens Cypriano suit, nullum aliud in terris judicium præter Divinum admittentis; sic enim scribit : (b) Habeat omnis Episcopus pro licentia libertatis, & potestatis fue arbitrium proprium, tanquam judicare ab alio non possit, cum nec ipse possit alium judicare; sed expectemus Universi judicium Domini Nostri JESU Christi, qui unus & folus habet potestatem , & praponendi nos in Ecclesia sua gubernatione, & de actu nostro judicandi.

Opponits.

(a) S. August. de Baptis. contra Donatist. lib. 2. cap. 4. (b) S. Cyprian. is Conc. Carthag. Anno 256. aut secundum alsos 258.

Opponit 5. Liberij casum. Victus exilij tædio Arianæ hæresi subscriplit, Athanasium damnavit, vocem homousij expunxit; duasque epistolas, alteram ad Constantium Imperatorem Ariana hærelis Protectorem: alteram ad Semi-Arianos Episcopos, quibus eorum doctrinam vehementer commendat. Et ideò tam S. Hilarius, quam S. Hieronymus Liberium Semi-Arianæ hærefis postulant. Imò Ecclesia Romana tanquam hæresis manisestum Pontificatu dejicit, furrogátque Felicem. Postquam Maimburgus hæc de Liberio dixisser, insultat, illuditque, non victori tantum, sed etiam hostem calcanti similis, nulla Dignitatis reverentia. Pergit enim dicere : Neminem Arianam haresin altius professum esse: ex fastigio in abyssum procidisse: ab Hilario punctim casímque anathemate percussum esse: Et millealia, superbo potius, ac impotente adversario, quam historico digna, etiamsi vera essent; quanto igitur indigniora, cum palam falsa? Vix inter ipsos Calvinistas reperias acerbius, amariusque insultantem Pontifici.

Resp. Hæc Maimburgi Oppositio tria complectitur: quorum primum verum quidem est, sed nihil ad rem ac propositum facit. Reliqua verò tam falfa, ut magis non esse possint. Verumest, Liberium peccasse; sed hærericum fuisse, aut hærefin ex Cathedra professum esse, plusquam alienum à veritate, quod ex dicendis patebit. Nam primo iple Maimburgus in historia Arianismi, ubi ex proposito Liberijcasum examinat, fatetur: (a) Liberium nullo modo Semi-Aria-norum baresi subscripsisse, imò constantissime Filis consubstantialitatem propugnasse, idque tam clarum effe, ut nemo prudens de hoc dubitare possit. Quid amabo ab eo tempore, quo Maimburgus historiam Arianismi scripsit, Liberius deliquit, ut quem nuper hæresis purum, nunc reum saciat? Historiam Maimburgus, an fabulam & Comædiam scripsit, toties vertente Theatro? an forsan opinionum probabilitas, quæ hactenus Theologiam, nunc quoque historiam in Protheum vertit, ut quæ nuper vera, nunc falsa appareant? secundo. Quòd si daremus, Liberium hæresi subscripsisse; quandò formulæ Sirmiensi subscripfit, damnavitque Athanasium; quid aliud sequeretur, quam Pontifices si metu, pænisque urgeantur, absitque Libertas decidendi, posse in errorem labi? at de hoc nobis nulla est quæstio;

00

(a) Maimburg. lib. 4. dell' Arianisme.



quærimus enim de Pontifice libero, suíque juris, nec inter pænas,ac tormenta loquente, nam nec Leges Romanæ confellionem admittunt, supplicijs expressam. De Liberio autem ita loquitur Athanasius: (a) Liberius post exactum in exilio biennium inflexus est, minisque mortis ad subscriptionem inductus. Et S. Hieronymus: (b) Liberius tadas victus exilij, &c. Si ergo erravit Liberius, metu erravit, de quo casu nulla nobis est quæstio, nam metus etiam Concilia corrupit, quæ tamen Maimburgus vult omnis erroris expertia. Concilium Ariminense quantumvis quadringentis Episcopis frequens, à Romano Pontifice convocatum, ejusdémque Sedis præsidentibus Legatis nunquid multò magis Liberio, quam Ariano errori favit, non omissa tantum, sed penitus exterminata voce Consubstantialis? tanto utriusque Orbis, Occidentis videlicet, ac Orientis consensu, ac Catholicorum partim luctu, partim pudore, ut S. Hieronymus in hæc verba proruperit: (c) Tunc Usia nomen abolitum, tunc Nicana fidei damnatio conclamata est, tune ingemuit totus Orbis, & se Arianum esse miratus est. Et Severus Sulpitius : (d) Hilarius, inquit, ubi advertit extremum fidei periculum, Occidentalibus deceptis, Orientales per sielus vinci, &c. Taceo alia Conciliorum errantium, neca Sede Romana approbatorum exempla, Quæro quid istis Concilijs defendendis dicturus sit Maimburgus, quod desendendo Liberio non æque, multoque magis sufficiat? namsi metum prætexat, multo is major in Liberio fuit, quam in Synodo Ariminensi, in hac enim quadringenti cum metu pugnarunt, victique sunt; at Liberius unus & solus fuit; multò verò faciliùs unius fugam, quam multorum excuses. Tertio. Sed demus Liberium Arianam hæresin animo recepisse (quod tamen falsum esse paulò post ostendemus) num ideò illam ex Cathedra docuit? hoc est juxta explicationem Maimburgi à me verbatim hîc ex Gallico redditam : (e) Num, inquam, tanquam magister ac Doctor omnium sidelium, & causa in pluribus Congregationibus, Consistorijs, Synodóque suorum suffraganeorum, Cardinalium ac Doctorum examinata, ac petitis etiam Universitatum Consiliis. Sed præcipue per solemnes. publicasque preces Spiritus Sancti gratia & assistentia definivit, decrevit, imperaviique omnibus Christi sidelibus, ut Arianam sidem amplecterentur,

(a) S. Athanasius epist. ad Solitarios. (b) S. Hieronym. in Chron (c) S. Hieron. eontra Lacifer. (d) Sev. Sulp. lib. z. sacræhistor. (c) Maimb. ch. 6. initio.

negarentque Filium esse Patri æqualem ? Audeat ne hoc Maimburgus dicere? & si non audet, qui ergo Liberij exemplo dici potest, Papam ex Cathedra docentem errare posse; cum excathedra docere, sit omnia illa præstare, quæ modò ex Maimburgo recensuimus, & quæ nunquam præstirit Liberius? Ubi enim Synodi? Ubi Collegia Cardinalium ? ubi Bullæ & imperia Divinitarem Filio abrogantia ? Liberius inter fastidia exilij , Liberius inter pænas & supplicia, ac tortorum manus, Liberius dolis, metúque circumventus; hoc est ex Cathedra docere, & Pontificem agere? Aliud ergo est errare, aliud errorem docere; & de doctrina nobis, non de errore sermo est. Erravit Petrus, cum Christum negavit, sed non proptereà docuit Christum negandum esse. Erravit Mar-cellinus, cum thura Idolis incendit; sed non decrevit Idolis adolendum esse. Erravit quóque Liberius, cum Athanasium damnavit, cum Sirmiensi formulæ subscripsit, nec metu purgari potest, vix privatis permisso: sed nego Liberium Arianam labem ex Cathedra docuisse, multo minus imperasse, & in hoc tamen tota quæstio versatur. Quarto. Causa ergo Liberij sic habuit. Nulla hæresis, ut Ariana, speciosius incessit, ac pluribus dolis velata adeò, ur cautissimos fallerer. Quis enim nescir, & Constantinum Principem aliàs æqui amantissimum, & Concilia Hierosolymitanum, Mediolanense, Ariminense, & alia doctissimis Episcopis referta Arianis fraudibus circumventa, ac simili ferè culpâ, quæ Liberium involvit, decepta fuisse ? adeò ut S. Hieronymus testetur, totum Orbem, quamvis ignarum, invitumque ingemuisse, Arianum se sactum. Quid ergo mirum, unum hominem ijs retibus cecidisse, quibus tot millia capta fuerint? præsertim exilijs, ærumnisque fractum, & ideò facile pro honestis captantem, quæcunque simul prodessent. Simulabant Ariani se Catholicosesse, ac pristinis erroribus renuntiaffe: Filium DEI, non effe Creaturam, fed DEUM, æternum, Patri per omnia similem: & denique quidquid Catholici vellent, à quibus eriam sibi formulas sidei præscribi patiebantur. Id solum poscebant, ut Orthodoxi ea voce Consubstantialis abstinerent, & Athanasius condemnaretur. Id ut persuaderent, hæ rationes in medium producebantur. Vocem Consubstantialis nec in feripturis, nec in Patrum commentarijs reperiri : indignum esse unius vocula pretio 00 2

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

tot corporum & animarum millia perire , ac Religionem civili bello confumi. Quid referret unam vocem & novam, & hactenus inauditam, nec necessariam taceri, si de re ipsa constaret? an verò Religio de vocibus, & non potius de rebus esset? Prasertim cum ea vox evertenda potius quam fulcienda Religioni serviret, ca quippe Sabellianos abuti, ac Personarum unitatem inducere. ábíque ratione dici videbantur, habebántque faventes Imperatores; & quid dico Imperatores? ipse S. Augustinus, (a) quonemo cum Ariana hæresi feliciùs conflixit adversus Pascentium Arianum agens; profitetur se illius fidei subscripturum, si nulla aliare erret, quam omissione vocis Consubstantialis. Athanasium quod attinet, criminationes ei impolitæ tot coloribus veritatem imitantibus obducebantur, ac tammultis Conciliorum Cæsarumque præjudicijs adjutæ erant, ut mirum esset non credi, fallerentque prudentilfimos; præsertim cum illi ipsi Episcopi Athanasium accusarent, quos constabat fidissimos amicorum fuisse; quæ causa fuit, ut Constantinus illum Treviros deportaverit interceptæ annonæ reum. Hæc Liberium permovère. Cùm enim Arianam hæresin, eósque omnes, qui Filium DEI esse, ac per omnia Patri similem, anathemate damnasser, credidit publicæ paci unius Athanasij ac voculæ exilio innocenter litari posse. Subscripsit ergo primæ formulæ Sirmiensi. Nihil ea speciosius dici legique poterat, necullo mendacio, hæresique fædabatur. Omittebat tantum vocem Consubstantialis. Hoc Liberij delictum; quia tamen communi Catholicorum sensu causa Athanasij cum causa sidei conjungebatur, & vox homousij tessera erat, quæ Catholicos, Arianósque distinguebat; hinc'à multis creditum est, Liberium Arianæ hæresi consenfisse. Quæro jam ex Maimburgo, qua in re Liberius hæreticus fuerit? Quod Athanasium damnaverit? at damnare innocentem injustitia est, non hæresis; nec Liberius ob sidem Athanasium, fed ob alia damnavit, quæ illi objectabantur, & ferè qualia superioribus annis Alectensi & Apamiensi Episcopis: Athanasium enim pertinaciæ, superbiæ, seditionis, imò & Magiæ, & cædium postulabant. Quod cum Arianis communicaverit? at Catholicos se simulabant, Ario, ejusque hæresi abjuratis; non ergo tamquam cum Quòd de-Arianis, sed cum Catholicis societatem junxerat.

(a) S. Augustinus epist. 174.

