

## Universitätsbibliothek Paderborn

Gallia Vindicata, In Qua Testimoniis Exemplisque Gallicanæ Præsertim Ecclesiæ, Quæ Pro Regalia, Ac Quatuor Parisiensibus Propositionibvs A Ludovico Maimburgo, Alijsque producta sunt, Refutantur

Sfondrati, Celestino
[Ort nicht ermittelt], MDCLXXXVIII.

3. Et ad Concilij Pisani.

urn:nbn:de:hbz:466:1-38277

## 124 Differtatio III. S. V. Respondetur ad reliquas

desunt ? aut qui Codices majorem fidem merentur, quam quibus stylus, character, antiquitas, ac locus ipse sidem conciliat? constat enim omnia Conciliorum acta Romam mitti solita, quod, ut alia omittam, de Nicæna prima & octava Synodisex (a) actis iplorum Conciliorum, & Anastasio certum est. Et plane in nullo Concilio major necessitas recurrendi ad Autographa Codicesque manuscriptos, ut in Constantiensi; hoc enim jussu Patrum Basileensium typis vulgari coptum est; quippe cum auctoritatem suam apud plerosque contemptui esse viderent, ut eam casui vicinam sulcirent, ac Cathedram Petri, quam suis non poterant, alienis viribus concuterent; Synodi Constantiensis typis evulgandæ consilium copere. Delecti ad hoc opus Cardinales duo, toridemque Episcopi & Doctores, & Archidiaconus Zagabriensis, qui Synodi Decretaex actis Constantiensibus extraherent. Id ab illis perfectum Anno 1442. & Codex, quem conscripserant, bulla plumbea, filòque serico firmatus, & à Deputatis subscriptus. Ex hocaliud exemplar Johannes Hober ex Inderdorff manu proprià descripsit, quodeum Orginali convenire testatus est Matthias Strinbach; & anno 1499. hoc ipsum exemplar typis mandatum est in Imperiali oppido Hagenow, & deinceps aliæ editiones omnes, quæ cum auctores habuerint ipsos Basileenses, Pontifici Romano hostes implacatos, pronum est videre, quanta necessitas fuerit manuscriptos Codices confulendi, credendiq;, libenter ab ijs ea omnia omiffa, quæ Pontifici favere possent. Nec obstat, quod de longa possessione memorat Maimburgus; nullo enim tempore veritati præscribitur; alioquin Americam, Brasiliamque negabimus repertas esse, quia olim invisas, occultasque: quod si tempus nihil obfuit quærentibus terram, cur obsit quærentibus veritatem ? & ideò eleganter Tettullianus lib. de præscriptionibus : Sempiterna quadam res est veritus, cui nemo prascribere potest; non spatium temporum, non patrocinia Personarum, non privilegia Nationum. Et S. Augustinus in Pfalm. 61. Licet veritat latere potuerit, vinci non potuit.

II. Opponit 2. (b) Auctoritatem Joannis Gersonis doctrina & pietate celebris, qui in sermone coram Concilij Patribus habito

(a) V. Acta Concil Nicæn, lib. 3. & Turrian, proëm, in Canon. Syn. Nicæn & Anastas, præsat, ad 8. Synod. (b) Maimb, Traitte histor, ch. 23. fol. 403. fecunda post Epiphaniam Dominica hæc habet: Huit veritati (loquitur de Decretis quartæ & quintæ Sessionum) fundata supra petram sacra scriptura quisquis à proposito detrahit; cadit in haresin jam damnatam, quam nullus unquam theologus, maxime Parisiensis & sanctus asservit. Vidinuper sanctum Ibomam & Bonaventuram; hic reliquorum libros non habeo; dant supremam & plenam summo Pontifici potestatem Ecclesiaslicam: recte protuldubio, sed hoc faciunt in comparatione ad sideles singulos, & Ecclesias particulares. Dum etenim comparatio facienda suisset ad auctoritatem Ecclesia squodaliter congregata, subjectifent Papam, & usum potestatis sua eidem Ecclesia sanquam Matrissua & Constat ergo restimonio Joannis Gersonis, Concilij mentem & sententiam fuisse etiam legitimum & indubitatum Pontiscem (talis enim esse debet, cui singuli sideles, & particulares Ecclesiæ obedire tenentur) Concilio Oecumenico subjacere.

Resp. Multa responderi possunt ad Gersonis auctoritatem; nam primò quæro ex Maimburgo, an Gersonem talem esse putet, cui sides necessario adhiberi debeat? & an ipse paratus quoque sit eam sidem illi præstare, quam à nobis exigit? si negat, frustra nobis eam auctoritatem objectat, quam ipse contemnit, reijcitque. Si affirmat, ergo concedere debet, esse in Pontisce Romano indirectam in Reges & Regna potestatem, posse etiam Principes Ecclesiasticos & seculares privatà auctoritate occidi; utrúmque enim Gersonius (a) docuit, & tamen Maimburgus utrúmque negat, non ergo auctoritas Gersonis tanta est, quam recusare non liceat, etiam exemplo Maimburgi; & planè Gersonem nimio Zelo, quo sui temporis abusus & slagitia persequebatur, extra justi, rectique limites abreptum esse, ne illi quidem negant, qui ejus patrocinium maximè susceptum. Nihil ergo auctoritas Gersonis convincit, præsertim tot alijs auctoritatibus oppressa.

scundò. Idem Gerson hæresis damnat contrarium opinantes; id verò manisestè sassum est etiam consessione adversariorum: alioquin omnis Hispania, Jtalia, Polonia, Germania ac totasferè Europa hæresis damnanda; hæresici etiam tot illisancti & Doctores, & integra Regna, quæ Gregorio, & Benedicto adhæres

(a) Gerson parte 4. serm. de pace & Unit. Grzcor. consid. 5. & par. 2. in Regul. Moral. de przcept. Decalogi, & opusc. contra Adulator: consid. 7.



## 126 Differtatio III. S. V. Respondetur ad reliquas

hærebant, quíque Decreta illarum sessionum nunquam pro les girimis agnovêre. Quí ergo sidem habeamus erudito quidem pióque Doctori, sed nimio, cæcóque impetu toties labenti?

tertiò. Ejuschem farinæ est, quod subjungit idem Gerson, sententiam nostram, quæ Concilium Papæ submittir, à nullo Theologorum & fanctorum traditam esse. An ergo in Obedientia Gregorij & Benedicti, quæ magnam Christiani Orbis partem complectebatur, nulli sancti, & Theologi, qui vel hâc ipsà ratione Constantiensis Concilij Decreta respuebant, quòd dicerent, nihil Concilis in Pontifices licere? & tamen dubij illi erant, incertíque, quid de indubijs, certisque Pontiscibus dicerent? An vero in Nicæna, Ephesina, Chalcedonensi, Lateranensi, Lugdunensi Synodis nulli sancti, nulli Theologi erant? & tamen isti omnes pro summis Pontiscibus pronuntiàrunt, ut alibi (a) ostendimus. An verò Bonifacius, Gelasius, Symmachus, Nicolaus, Cyrillus, Damasus, Athanasius, Ishdorus, Bernardus, alisque, qui Pontisces Concilio

prætulêre, sancti non erant ? Quario. Fatetur Gerson in allegatis verbis, à se in præsenti controversia nullum alium Auctorem præter Thomam, & Bonaventuram lectum esse, defectu librorum, qui ad manus non erant; & verò nullum este à Gersone lectum infallibili argumento est, quod nullum néque ex Patribus, néque ex Concilijs restimonium citat; nec verò in re tam magni momenti, támque à multis etiam in Concilio impugnata citare omilisset, si quis Gersoni faveret, quod etiam observabis circa quartæ & quintæ Sessionum Decreta: quæ ergo major negligentia fingi potuit, quam in re tanta, intérque summa Ecclesse capita vertente, ex solo impetu privati assectûs, nullo teste, nullâ lege, nulloque antiquitatis, Parrúmque examine festinare sententiam, & Pontificem caratione damnare, qua nec privatum hominem licuisset? Nullum, inquit, legs prater Bonaventuram, & Thomam: & tamen affero fententiam contrariam, qua Pottifici favet, à nullo theologo, nulloque sancto docert, imò hareticam esse. Ignosce mihi Gerson, non sunt hæc verba Parisiensi togå, tantoque digna Doctore, humani aliquid & passus, & quod ratio non debuit, impetus edixit. Si nullum præter Thomam & Bonaven-

(a) V. Reg. Sacerd, à fol. 305. & à fol. 392.

BIBLIOTHEK PADERBORN

turam legisti, unde ergo tibi constat, sententiam, quæ Pontificem Concilijs præfert, à nullo Theologo, nullóque sancto doceri ? num ergo sciri potest, quid Theologi, quid Sancti doceant, si eorum libros non legeris? quo ergo fundamento afferis, quod ignoras? doces, quod non didicifti? fi ergo legisses, quæ Gelasius scripserat, videlicet : (a) Sancta memoria Flavianum Pontificum Congregatione damnatum pari tenore, quoniam Sedes Apostolica non consensit, abfolvu, ac pro verttate fidei, ut Synodus Chalcedonensis fieret, sola decrevit. Et Nicolaus primus: Non ergo dicatis, in causa pietaus non equisse vos Romana Ecclefia, qua collecta Concilia fuà auctoritate firmat, & fuà moderatione custodit. Unde quedam corum, quia consensum Romani Pontificis non habuerunt, valetudinem perdiderunt &c. Er Bonifacius: Nunquam etenim licuit, de eo rursus, quod semel statutum est ab Apostolica Sede, tractari. Et Coelestinum in Commonitorio seu Instructione Legatis ad Concilium Ephefinum dato: Instructiones, qua vobistradita sunt, hoc loquuntur, ut Conventui interesse debeatis. Si ad disceptationem ventum fuerit, vos de corum sententijs judicare debeatis, non subire examen &c. Hæc inquam & alia multa, quæ alibinotavimus, fi Gerson legisset, nunquam utique scriberet, sententiam, quæ Romanum Pontificem Concilijs præfert, à nullo Theologorum, & Sanctorum traditam esse.

Quimò. Sed multo gravius hallucinatur Gerson, minorsque venià, quando allegans sanctorum Thomæ & Bonaventuræ auctoritatem, dicit eos loqui de Summo Pontifice cum Ecclesis singulis & partiularibus, non verò cum omnibus Episcopis in Synodo congregatis; Id verò tam aperte falsum est, ut oporteat nec eos quidem à Gersone lectos esse; aut silegit, adeò fuisse averso, occupatóque animo in tunc temporis Pontifices, ut ne ad ea quidem, quæ legebat, animum adverteret. Audi utrúmque S. Doctorem. Sanctus ergo Thomas in 2. 2. q.1. art. 10. in C. ita loquitur: Ad illius auctoritatem perimet sinaliter determinare ea, quæ sunt sidei; ut ea ab omnibus inconcusta side teneantur: hoc autem pertinet ad auctoritatem Summi Pontificis, ad quem majores & dissiciliores Ecclesia quassiones deferuntur; & hujus ratio est, quia una sides debet esse unus Ecclesia, quod servari non posset, nisi quastio sidet de side exorta deter-

(a) S. Gelafius epift. 13. Nicolaus primus epift. 8. S. Cœleftinus in Commonitorio apud Balluzium ex Cod. Colbertino, & ex Cod. Romano apud Schelitr. in differt. Romana fol. 87.



a &

Fo

1

Pil to

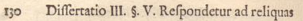
minetur per eum', qui toti Ecclesia praest. Et ided ad folam auctoritatem Summi Pontificis pertinet nova editio Symboli, ficut & alia omnia, que pertinent ad totam Ecclesiam, ut congregare Synodum &c. Et ad 2. Unde pertinet ad Summum Pontificem, cujus auctoritate Synodus congregatur, & ejus sententia confirmatur. Hic clarum est, sanctum Doctorem loqui non de Ecclesijs particularibus, sed de tota & Universali Ecclesia, & etiam Universalibus Synodis, tum quia expresse loquitur de Synodis, earumque Confirmationibus: tum etiam, quia loquitur de articulis Fidei, déque Symbolis fidei, quæ ut patet, non tantum ad fingulas & particulares Ecclesias, sed etiam & maxime ad Synodos Universales pertinent : tum denique, quia dicit, finalem determinationem fidei ad Romanum Pontificem, eumque folum pertinere; at utrumque falsum est, si Concilium sit supra Pontisicem; tunc enim finalis determinatio ad Concilium pertinebit. Clara est ergo sententia S. Thomæ. Idem q. 10. de Potent. art. 4. ad 13. Ita etiam Romanus Pontifex hoc sua auctoritate potest (hoc est, interpretari Symbolum) eujus auctoritate fold Synodus congregari potest, & à quo sententia Synodi constrmatur, & ad ipsum a Synodo appellatur, qua omnia patent ex Geslis Calcedonenfis Synodi. Hîc S. Thomas Summum Pontificem expresse cum Synodo Oecumenica comparat, ut patet exemplo Synodi Chalcedonensis, quam allegar, & tandem eundem Pontificem Synodo majorem facit, dum scribit: A Concilio ad Pontificem appellari. Et in Opufculo 19. contra impugnantes Religionem: Sanchi Patres in Conciliis congregati, nibil statuere possunt, nisi auctoritate Summi Pontificis interveniente, fine qua nec Concilia celebrari possunt. Si Concilia nihil statuere possunt fine auctoritate Summi Pontificis, ergo certum eft, majorem elle Summi Pontificis, quam Conciliorum auctoritatem; major enim potest statuere sine consensu minoris, Princeps videlicet sine confenfu Senatûs, Episcopus fine consensu Vicarij, aut Synodi Diccefanæ. Ex quibus luce meridiana clarius eft S. Thomam non folum Ecclesijs particularibus, sed etiam Synodis Universalibus Summi Pontificis auctoritatem præferre. Ex quibus placeat Lectori duo observare. Primum, quantum noceat cognoscendæ veritati, animum afferre alienis opinionibus jam semel imbutum, occuparumque. Nemo negaverit fuiffe Gersonem selectæ doctrinæ & pietatis, & tamen quia jam semel opinionem imbiberat

Pontifici adversam; idque ut persuasum omnino habeo, Zelo Ecclesiam adjuvandi ambitione trium Pontificum misere collisam; adeò illius animum hæc tinctura corrupit, ut cùm Divos Thomam & Bonaventuram ante oculos haberet, legerétque, non tamen eos intellexerit, imò in fenfus detorferit corum menti adeò contrarios, ut nemo non errorem observet : ergo ut natura omni colore pupillam nudavit, quò omnes colores caperet ; ita seponenda est omnis opinio veritatem captanti. Secundo. Nec minus quoque observatione dignum est, qu'am parva cura, studióque hæc quæstio in Synodo Constantiensi agitata fuerit; nec tam ad momenta veritatis, quam ex animorum affectu, impulsuque decisa: si enim Gerson flos Gallicanæ Sapientiæ, & excujus ore Galli omnes pendebant, quique in Constantiensi Synodo omnem paginam implebat, si is, inquam, nullos alios præter Thomam & Bonaventuram in hac quæstione legerat, &istos tam malèintellexit, ut ne quidem legisse videatur: quid rogo de alijs Patribus dices, minus Gersone eruditis, minus pijs, minusque lectioni addictis? Unde semper magis magisque verum apparet, quod superius probaveram: videlicet, Decreta quartæ & quintæ sessionum fine examine & deliberatione sufficienti, actantæ materiæ pari suisse in Contilio vulgata. S. Bonaventura fuam mentem his verbis expressit: Summus verò Pontifex, penès quem prima in terris refidet auttoritas, non à Rege, non à Principe saculars, non ab homme judicatur, sed solius DEI reservatur ar-Si prima in terris auctoritas penès Summum Pontificem relidet, ergo non penès Concilium: si à nullo hominum judicari potest, sed solius DEI reservatur arbitrio, ergoà Concilio non porest judicari, multoque minus deponi, alioquin non solius DEI arbitrio reservaretur.

III. Opponit 3. (a) Hanc quæstionem de superioritate Concilij in Concilio Pisano, ubi primum agitata est, suisse decisam; in Concilio verò Constantiensi adeò maturè exactéque discussam, ut nulla magis, quippe toto serè Concilij tempore in Congressibus ac Disputationibus in Concilio habitis tam ante, quam post Gersonis Orationem, de nulla serè aliare, quam de ista sermonem inter Patres suisse, actandem omnium Nationum consensu pro Concilio R

(a) Maimb. cit. ch. 23. fol. 216.





in quarta & quinta sessionibus sententiam latam esse. Namquòd aliqui Patrum ante Decreta ac præsertim Cardinales obluctati, ac protestati suerint; nihil obstare valori Decretorum, quæ tandem omnium conspiratione acceptata sunt, Spiritu sancto opinionum pugnas pacante; alioquin nullas Pontificum electiones, nulla Concilia, ac præsertim Tridentinum sustineri posse, in quibusante Decreta, communémque electionem tot contrarijs votis árque sententijs certatum à Patribus est: quis nescit ex qualitatum pugna tandem corpora formari? sic veritatem ex pugna opinionum. Hæc Maimburgus.

C

Resp. Supponit Maimburgus quæstionem, de qua agimus, fuisse in Pisana Synodo pro Concilio decisam, at contrarium jam fuprà oftendimus; Concilium enim Pifanum, ac Bononiensis & Parisiensis Universitates sententiam suam expresse ad casum Schismatis, dubiósque tunc temporis Pontifices restrinxère, imò nec in eos, quamvis dubios pronuntiare aufa funt, nisiob causan hæresis & Schismatis, quâ utérque Pontificum notabatur; nihilergo in materia, de qua agimus, Pifanum Concilium decidit. Imò ut supra ostendi, potius à nobis Concilium facit. Multo minoris pretij sunt, quæ de Synodo Constantiensi dicuntur. In illa fuisse interprivatos Cœtus & tumultuarie, ut fieri solet in scho-Iis Philosophicis, disputatum, verum est: sed fuisse maturam & Synodalem discussionem ac examen institutum, hoc est, dictisia publicis sessionibus sententijs, auditis pacate singulorum rationibus, examinatis Patrum ac Conciliorum in hac materia doctrinis, exemplisque ac antiquæ Ecclesiæ traditione; hoc est quod negamus in Synodo Constantiensi, ac quarta & quinta sessionibus factum; quod apertè ex eo ostenditur, quòd in omnibus tameditis, quam scriptis hujus Concilij actis, nec unica quidem ratio, aut Patrum auctoritas in medium producta fuerit, quâ Concilij potestas supra Pontificem probaretur, multo minus auditæ in contrarium rationes; qui potuit igitur Synodalis Deliberatio vocari, quæ nec in sessionibus facta, nec ullis rationibus in medium pro una, alterave parte productis. Deliberare enim non est aliquid asserere, aut negare, sed rationes utriusque partis expendere; idque exemplis oftenditur Conciliorum, quæ ipse Maimburgus pro-

Gallia Vindro

ducit, Nicæni videlicet, & Tridentini. Quærebatur in Concilio Nicæno, an Filius Divinæ & æqualis naturæ cum Parre effet; hoc eft, DEUS, an Creatura? hoc Arrius, illud Orthodoxi volebant; & plane res tam clare in scripturis decisa fuerat, ut nullo examine, nullaque disceptatione opus videretur; & tamen non suffecit Patribus Nicænis in re tam clara, liquidáque id agere, quod Patribus Constantiensibus in re multò magis dubia, quæque majori indagine opus habebat; non fuffecit inquam, non partibus, non testibus auditis, non libratis causæ momentis Decretum essundere Constantiensi simile: sed per moras, lentéque, & omnium sententijs, ac eriam quæ ab adversarijs proponebantur, auditis, tandem pronuntiatum est. Videantur acta Concilij Nicæni, patebitque quantum Patres vel in unius Philosophi, quem Arriani conduxerant, argumentis dissolvendis curæ impenderint, nec priùs cessaverint, adductis varijs è scriptura, rerumque natura argumentis, quam plane convicerint. In Nicæna fecunda Synodo plus quam ducenta sanctorum Patrum testimonia producta, quibus colendas esse Imagines probatum est. In Ephesina Synodo nullum ferè allegandis, expendendisq; Patrum testimonijs contra Nestorium finem invenies. Idem in fecunda Constantinopolitana, & in Florentina Synodis factum. Idem quoque in Tridentina, quam tamen pro se allegat Maimburgus. In ea enim non folum capita fidei decernenda diligentissimè examinabantur; sed etiam in publicis sessionibus adeo patienter fingulorum sententiæ ac momenta rationum audita, ut subinde unius ex patribus voces ad duas & suprà horas proferrentur; ipsæque etiam sessiones & Decreta non semel cum ingenti temporis, sumptuumque impendio, dilaræ sunt, ea tantum latione, ut Lutheranis ad Concilium vocatis suorum dogmatum argumenta proferre liceret. Nihil verò simile ut dixi, in quarta & quinta sessionibus sactum, in quibus idem deliberandi, judicandique momentum fuit. Verum quidem est, in omnibus Concilijs, antequam sententia à Patribus ferretur, pugnam aliquam & difcordiam opinionum ac votorum fuisse ( neque hoc in Constantiensi Concilio damnamus) at semel sententijs dictis, Decretisque ex plurium votis in Concilio fancitis omnes tandem acquiescebant, transibantque in plurium sententiam; quòd videlicet sci-



rent hanc Concilijs Oecumenicis deberi reverentiam; & qui hujusmodi decretis repugnarent, pro hæreticis habebantur. Aliter se res habuit in Decretis quartæ & quintæ sessionum, illis enim non à paucis tantum hominum, sed ab integris Regnis: nec solum antequam Decreta sancirentur, sed etiam posteáquam sancia sunt, vehementer repugnatum est, nec proptereà pro hæreticis habiti, ut suprà ostensum; id verò manifestum signum est, non selfe Concilium eo tempore, quo hujusmodi Decreta consessione.

funt, pro Occumenico habitum.

IV. Opponit 4. (a) Ut Concilium aliquod dicatur Occumenicum, non requiritur omnes Episcopos ei interesse; sufficir omnes invitari, omnibusque patere; alioquin nullum ferè Concilium Occumenicum fuerit, ac præfertim Tridentinum, cui nulli ex Anglia, Scotia, Dania, Norwegia, Suecia, Ægypto, Græcia, aliisque Provincijs interfuere, quæ Romanum Pontificem haud agnoscum; pari ergo ratione nihil obsuit Constantiensi Concilio eorum Antistitum absentia, qui Gregorio & Benedicto addicti, Joannem verum Pontificem respuebant; alioquin si istorum desectu Synodus Constantiensis Oecumenica non fuit, non ergo errores Hussig& Wicleffi pro hæreticis, damnatisque habendi sunt, quippe trium Obedientiarum Unione necdum feeuta, & incerto adhuc Pontifice. Sequetur etiam invalidam fuisse Joannis Depositionem, electionem Martini, acomnium, qui Martino successère; id quod Cardinalis Julianus, cum Eugenij nomine Basileensi Concilio præsideret, eleganter notavit litteris ad Eugenium datis. Quod si dicas Joannem Depositioni consensisse; facile respondebo eum consensum fuisse gravissimo metu extortum, perpetui videlicet carceris, quem Joanni nullibi locorum tuto Martinus jam paraverat, quémque ille Martini pedibus affusus Florentiæ deprecatus est, idque Aretinus (b) rerum Italicarum scriptor expresse testatur: quæ potuit igitur Depositio valida dici, quam & injusta acusurpata potestas, & metus tamgravis extorsit? Multo minus Bellarmini responsio sustineri potest afferentis: Non posse quidem Concilium sine Papa nova fidei dogmata definire, posse tamen tempore Schismatis judicare, quis verus

(a) Maimb, cit. ch. 22, fol. 220, (b) Leonard. Aretin. in histor, rerum, Italicarum.