

## Universitätsbibliothek Paderborn

# Epitome In Qvatvor Lib. Sententiarvm M. Petri Lombardi

Spina, Claudius de Parisiis, 1551

Liber Tertius, 40. distinctionibus contemplatur Deum in tempore plenitudinis incarnatum, mundum sufficienter redimentem.

urn:nbn:de:hbz:466:1-38840

IN TERTIVM LIBRVM Sententiarum M. Petri.Lombardi Epitome.

feu vnione naturarum ex parte assumentispersonæ.

CAP. Primum.

Filius congruo tempore carnem assumpsit. In prioribus duobus li.12.de ter minauit de

sum elle.

Vm venit igitur plenitudo temporis rebus di(vt ait Apoitolus) misit Deus silium uinis, sec.
suum, factum de muliere, factum sub quod à prin
lege, vt eos qui sub lege erant redimeret. cipio egreTempus autem plenitudinis dicitur tempus diuturinuc
gratia, quod ab aduentu Saluatoris exordiu de rebus
sumpsit. in quo tempore gratia (qua imple. diuinis, sec.
tum est quod in lege præcipiebatur) & ve- quod in
ritas (qua sponsso humanæ redemptionis Deum vestata ab antiquo) persectè per sesum Chri- lut in sistata ab antiquo) persectè per sesum Chri- lut in sistum sacta est. Filij ergo missio est ipsa in- nem redphi. carnatio. Eo enim missus est, quod in forma eunt.
hominis mundo visibilis apparuit.

Quid est
Filiu mis-

CAP. Secundum. Congruentiùs miffus est Filius, quàm alia quæuis Personarum diuinarum.

cap.

Vod vtique congruo ordine atque alto Dei Sapiétia fecit cossilio, vt Deus, qui in sapientia sua mundum con diderat, sec. illud, Omnia in sapientia feci-Psio; iti Domine, quæ in cælis funt, & quæ in terris: eadem restauraret. Congruentiusetiam mitti debebat qui est ab alio, quam qui à nullo est. Filius autem à Patre est, Pater verò à nullo. Vt enim ait Aug. de Trinit. lib. 4. Pater non Sicut ergo Pater genuit, Filius verò genitus cap.20 est missus. est: ita congrue Pater misit, Filius missus est. Ab illo enim connenienter mittitur Dei verbum, cuius est verbum. Ideoque Pater missus non est, ne si mitteretur, ab alio esse putaretur. Neque etiam Spiritus sanctus in San. non est carne missus est. August. de Eccles. Dogmat. missus ad Non Pater carnem assumpsit, neque Spiritus incarnan- fan. sed Filius tantum: vt qui erat in diuinitate Dei Filius, ipse fieret in homine hominis filius, ne filij nomen ad alterum transiret, qui non esset æterna natiuitate Filius, &c. Non ergo duos Christos, neque duos filios, sed Deum & hominem, vnum Filium ac vnigenitum dicimus, manentem in duabus substantiis, sicut ei naturæ veritas contulit, Potuit Pa- non confusis naturis neque immixtis (sicut ter & Spi- Timothiani volunt) sed societate vnitis. Ec-// ritus san. ce habes quare Filius, non Pater, aut Spir. incarnari. san. carnem assumpserit : quamuis vterque olim potuerit, & nunc possit homo fieri.

CAP. Tertium. Quamuis solus Fileus sitincarnatus, tamen ipsam carnis assumptionem tota I rinitas operata est.

S scut inseparabilis est & indiuisa vnitas
substantiæ trium (vt ait August.lib.1. de
Trinita.) ita & operatie. Non tamen
eandem Trinitatem natam de Virgine, cru- Ad filium
cisixam, & sepultam catholici tractatores solum est
docuerunt, sed tantummodo Filium. Nec assumptio
eandem Trinita. in specie columbæ super terminatalesum descendisse, sed tantum Spiritum san.
nec eandem dixisse de cælo, Tu es Filius
meus, sed tantum Patris vocem ad Filium
factam suisse.

DE INCARNATIONE EX parte naturæ assumptæ.

CAP. Primum.

Totam hominis naturam affumpsit Dei Filius.

E T quia in homine tota humana natura ra vitio corrupta crat, totam assumpsit, id est anima & carnem, & horum proprietates sine accidentia, non carnem sine anima, nec animam sine ratione, vt heretici voluerunt: sed & carnem & animam

cum sensibus suis. Vnde Iohan. Damasc. ait: li.3.de Omnia quæ in natura nostra plantauit ortho. Deus, verbum assumpsit, scil. corpus & ani fi.660 mam intellectualem, & horum idiomata.

Totus enim totum assumpsit me, ve toti mihi salutem gratisicaret. Quod enim inassumptibile est, incurabile est. Quod autem humanæ naturæ sine humanitatis vocabulo anima & caro intelligi debeant, apertè docet Hierony. in expositione sidei catholi ad Dascæ, dicens: Sic consitemur in Christo vnam massa silij esse personam, ve dicamus duas perse to 4. Etas & integras esse substantias, id est deitatis & humanitatis, quæ ex anima continetur & corpore.

cap.18

ed. VI

Lu

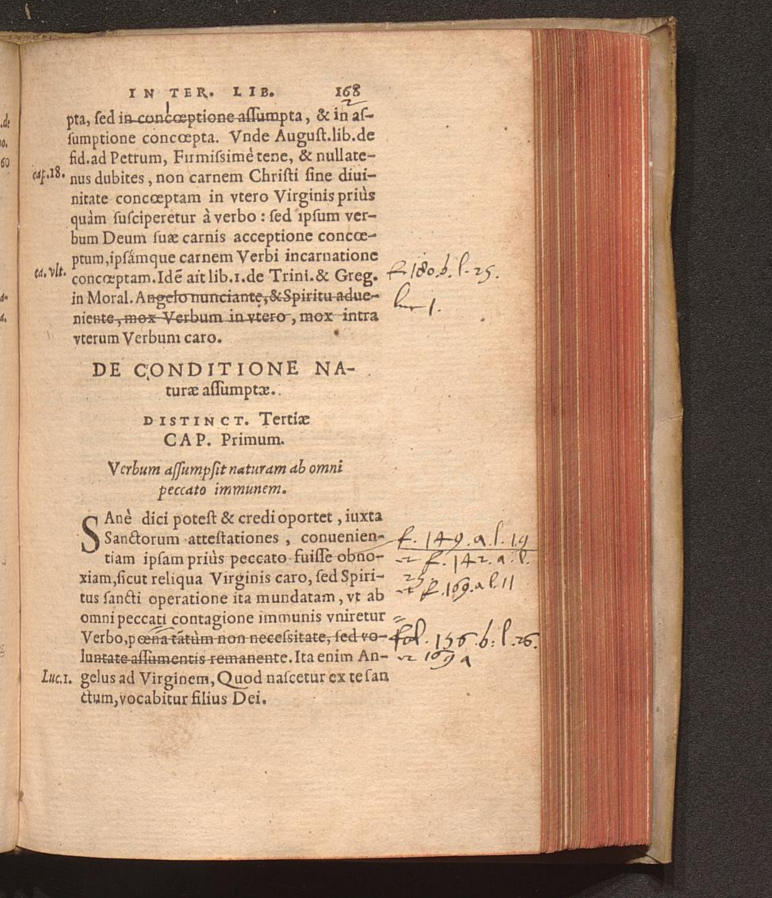
CAP. Secundum. Dei filius carnem assumpsit mediante anima.

Tatis est divina essentia, vt corpori de limo terræ formato vniri non congruerit, nisi mediante rationali essentia.

CAP. Tertium. Verbum simul carnem

Verissime & absque vlla ambiguitate dicitur, quia ex quo Deus hominem assumpsit, totum assumpsit, sibique simul vniuit animam & carnem.nec ipsa caro priùs fuit concæpta, & postmodùm assum-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN



CAP. Secundum. Mater Christifuit præuenta ab omni peccato.

Vgust.de Nat. & grat.ait: Excepta san cap.36 Eta Virgine Maria, de qua propter honorem Domini nullam prorfus, cum de peccatis agitur, haberi volo questionem. Inde enim scimus, quòd ei plus sit gratiæ collatum ad vincendum omni ex parte peccatú, quod cocipere & parere meruit, quem constat nullum habuisse peccatum. Hac ergo Virgine excepta, si omnes sancti & sanchæ aggregari possent, & quæreretur ab eis an peccatum haberent, quid responderetur, nisi quod Iohan.ait, Si dixerimus quia pec- I.lo.I. catum non habemus, no fipsos seducimus. Illa autem Virgo lingulari gratia præuenta elt atque repleta, vt ipfum haberet ventris fui fructum, quem ex initio habuit vniuerfitas Dominum: vt illud quod nascebatur ex propagine primi hominis, tantummodo generis, non criminis, originem duceret.

CAP. Tertium. Christus non fuit decimatus in Abraham, sicut Leui.

A vgust. su. gen. Sicut, inquit, in Adam pec lib. 10 cante qui in lumbis eius erant peccaue- cap. 21 runt: sic Abraham dante decimas, qui in lumbis eius erant decimati sunt. Sed hoc

non sequitur in Christo, licet in lumbis Adæ Christus
& Abrahæ suerit, quia non sec. concupiscen—erat in lütiam carnis inde descendit. Cum ergo Leui bis Abra

& Abrahæ fuerit, quia non sec. concupiscen- erat in lutiam carnis inde descendit. Cum ergo Leui bis Abra-& Christus sec. carnem essent in lumbis A- ha sec.corbrahæ quando decimatus est, ideo pariter pulentam decimati non sunt: quia sec. aliquem modum substannon erat ibi Christus, quo Leui. Secundum tiam, non rationem quippe illam seminalem ibi fuit autem sec. 2.116. a Leui, qua ratione per concubitum venturus rationem 1.17. erat in matrem. Secundum quam rationem seminalem, non erat ibi Christi caro: quamuis sec. ipsam vt Leui. ibifuerie Maria caro. Quocirca primitias 4168. A nostræ massæ rectè Christus assumpsisse dicitur: quia non carnem peccati, sed similitudinem carnis peccati accepit. Misit enim Deus filium suum (vt ait Apost.) in similitudinem carnis peccati./ Assumpsit enim Verbum carnem peccatrici similem in pec- f. 108. a l. 24. na, & non in culpa. &ideo non peccatricem. Cætera verò hominum omnis caro peccati est. Sola illius non est peccati caro: quia non eum mater concupiscentia, sed gratia coccepit. Habet tamen similitudinem carnis peccati per passibilitatem & mortalitatem, quia eluriit, fitiit, &c.

DE AGENTE QVO FORmata est natura assumpta.

CAP. Primum.

Y

Incarnatio tribuitur Spiritui san.specialiùs,licet sit opus totius Trinitatis.

On ideo operatio incarnationis Spi-

ritui san. sæpius tribuitur, quòd eam ipse solus sine Patre ac Filio secerit

(Neque enim separabilia sunt opera Trinitatis, vt ait August. in Enchirid.) sed quia spiritus san. est charitas ac donum Patris ac Filij, & inessabili Dei charitate Verbum caro sactum est, & inessabili Dei dono silius Dei sibi vniuit formam serui. Non ergo phila sus, sed tä tum notio opere Patrem vel Filium secludit: sed ponalibus vna sepe sitin alsis operibus.

liam ex-

chidit.

CAP. Secundum. Etsi Christus dicatur conceptus & natus de Spiritu sancto, non tamen dicendus est Filius Spiritus sancti.

Proinde cum fateamur Christum natum de Spiritu san. ex Maria virgine, quomodo non sit filius Spiritus sancti, & sit filius Virginis, quum & de illo & de illa sit natus, explicare difficile est. Proculdubio no sic de illo, vt de Patre: Sic autem de illa, vt

de matre, natus est. Non est autem conce- majima. dendum, quicquid de aliqua re nascitur, con- III. a ( .10. tinuò eiusdem rei filium nuncupandum. Vt enim omittà aliter de homine nasci filium, aliter capillum, aliter pediculum & lumbricum, quorum nihil est filius. Vt ergo hæc omittam, quoniam tantæ rei deformiter comparantur : certe qui nascuntur ex aqua 2 & Spiritu sancto, non aquæ filios eos quispiam recte dixerit : sed dicuntur Filij Dei patris, & matris Ecclesiæ. Sic ergo de Spiritu san.natus est Christus, nec tamen filius est Spiritus sancti. Sicut è conuerso, non ? omnes qui dicuntur alicuius filij, consequens est vt de illo étiam nați esse dicantur, vt illi qui adoptantur. Dicuntur etiam filij 🛨 gehennæ, non ex illa nati, sed in illam præparati, &c. Modus ergo iste quo natus est -Christus de Maria, sicut Filius, & de Spiritu san. non sicut Filius, insinuat nobis gratiam Dei, qua homo nullis præcedentibus meritis, in ipso naturæ suæ exordio quo cæpit esle, verbo Dei copularetur in tantam personæ vnitatem, vt idem esset filius Dei, qui filius hominis: & filius hominis, qui filius Dei. Et sic in naturæ humanæ susceptione sieret quodamodo ipsa gratia illi homini naturalis, qua nullu possit admittere peccatu. Quæ gratia per Spi san.ideo figoificata est, quia ipse proprie sic est De, ve sit etia Y il

BPITOME

Dei donum. Dicitur etiam cocceptus & natus de Spiritu san. non quod Spiritus san. fuerit Virgini pro semine (non enim de substantia Spiritus san. semen partus accepit) sed quia per gratiam Dei & operationem Spiritus san, de carne Virginis est assumptum quod Verbo est vnitum. Vnde Ambr. cap.s. libr.2. de Spiritu san. ait : Quod ex aliquo to.2, est, aut ex substantia, aut ex potestate eius est. Ex substantia, sicur Filius, qui à Patre, vel ex Patre: & Spiritus san. qui à Patre & Filio procedit, Ex potestate autem, sicut ex Deo omnia. Quomodo ergo in vtero habuit Maria ex Spiritu sancto? Si quafi ex substantia: ergo Spiritus fan. in carnem & offa con-Z uersus est.non vtique. Si verò quasi ex operatione & potestate eius Virgo concœpit, quis neget Spiritum san. Dominicæ incarnationis authorem?

> CAP. Tertium. Christum factum esse & natum fatendum est.

Via enim non humano semine concreata est caro Domini in vtero Virginis, & corpus esfecta, sed essectu & virtute Spiritus sancti: ideo Apost. dicit, factum, non natum. Aliud est enim semine admixto & sanguine coagulato generare: Aliud, non permixtione, sed virtute procreare. Possunt enim homines generare

Games offing wh

20m 1.

De his quæ

factum, & non natum: ne eius scil. natiuitas, quæ suit sine virili semine, nostræ similis putaretur, quæ consicitur seminum comixtione. Ideo autem cum factum diceret Apost. In addidit. ex semine Dauid: quia etsi non intercessit semen hominis in conceptione Virginis, tamen quia ex ea carne Christus sormatus est, quæ constat ex semine, recte dicitur, quia factus est ex semine Dauid.

DE MODO VTRIVSque naturæ, scil. assumentis & assumptæ.

CAP. Primum.

Persona naturam assumpsit.

A Vgust. ait libr. de sid. ad Petr. Sic Deus natura Di humanam naturam in vnitatem per-uina ra-sonæ suscepit, quod se humilians per tione humisericordiam, incorruptæ Virginis vte-manæ naturm, ex ea nasciturus impleuit. Formam erturæ. go serui, id est naturam serui, in suam accepit ille Deus personam.

CAP. Secundum. Natura non assumpsit naturam.

Y iij

Egitur in Conc. Toletano 8. fic traditum : Solum Verbum caro factum est, & habitauit in nobis. Et cum tota Trinitas operata sit formationem suscepti hominis (quoniam inseparabilia sunt opera Trinitatis ) solus tamen Filius accepit hominem in singularitate personæ, non in vnitatem diuinæ naturæ, id est quod est proprium Filij, non quod commune est Trinitati. Si autem quod commune est Trinitati, non accepit hominem: ergo non natura diuina, quæ communis est tribus personis. Obiectio. Huic videtur obuiare quod ait August.libr. de fid, ad Petr. Nec diuinitas, inquit, Chri-cap.11 sti aliena est à natura Patris, sec. illud, In principio erat Verbum. Nec humanitas eius aliena est à natura Patris, sec. quod Verbum caro factum est. Illa enim natura, qua femper genita manet ex Patre, naturam noftram fine peccato fuscepit, vt nasceretur ex Virgine. Hac authoritate videtur tradi, quod diuina natura humanam suscepit. quod & 1.libr. de Trinita. rursus affirmare videtur. & Hierony. in explanatione fidei, cap.7. cum tamen folum verbum naturam affum- to. 4. phise dicamus. Nos autem omnis menda. ad Dacij & contradictionis notam à sacris pagi- mas nis secludere cupientes, orthodoxis patribus atque catholicis doctoribus nulla praum intelligentiæ fuspitione notatis consen-

Dilutio.

timus, dicentes & personam Filij aslum- Hac cocepfisse naturam humanam, & naturam diui- denda est, nam humanæ naturæ in Filio vnitam, ean- Diuinitas démque sibi vniuisse vel assumpsisse. Vnde est incar-& verè incarnata dicitur. Quod verò di-nata. sed citur solum Verbum assumpsisse naturam non ista, humanam, per hoc non excluditur diuina diuinitas natura ab acceptione feruilis forme, sed alie est crucifidux personx. Vnde quando dicimus na- xa, vt dicit thram Verbi incarnatam elle, fec. beatos S. Tho. 3. Athanasium & Cyrillum, deitatem dicimus d.5.q.2. elle vnitam carni, & vnam naturam Dei ar. 2. ad 4. Verbi incarnatam confitemur. Verbum enim & quod commune est substantiæ posfidet: & quod proprietatis est habens hypostaseos, id est personæ. Ideo in humanatione Dei Verbi (vt dicit Iohan. Damasc.) aimus omnem & perfectam naturam deitatis in vnam eius hypostaseon incarnatam elle, id est vnitam humanæ naturæ, & non

> An Diuina natura debeat dici caro facta.

ram vel substantiam.

partem parti. Omni enim humanæ naturæ aimus esse vnitam omnem deitatis natu-

Quastio.

Si enim idé est incarnari, quod carné sieri, videri potest ita debere dici, quod carné sieri, sicut dicitur incarnata, Quia illud subticuit Responsio.

Y iiij

Scripturæ sacræ authoritas, atq; loquutionis modus, nimia videretur haberet expresfione, si natura diuina diceretur caro facta. Melius filere hoc puto vel negare, quam temere asserere: ne sii llud dicatur, conuertibilitas naturæ in naturam fignificari putetur. Similiter neque diuina natura dicetur homo facta: quia licet hominis formam si-Divina na bi vniuerit, non tamen in singularitatem & vnitatem sui. Licet quidam concedant, & quod diuina natura sit homo, & quod sit facta homo.

P/06

tura non est homo facta.

> CAP. Tertium. Personanon assumpsit personam hominis.

Am caro illa & anima illa non erant vnita in vnam personam quam assumpserit, quia non ex illa constabat persona, quando illis vnitum est Verbum. Nam sibi inuicem vnita sunt simul cum verbo. Alia tamen vnione vnita funt fimul, & alia vnione vnita cum Verbo.

> Obiectio, Quod Verbum per-Sonam assumpscrit.

Persona enim est substantia rationalis individue naturæ: hoc autem est anima: ergo si animam assumpsit, & personam. Aliter quoque, quia assumpsit hominem Iesum

Christum, ergo aliquem hominem. Quòd autem hominem Iesum Christum assumpse rit, Augu.in expositio. symboli sub anathemate tradit, dicens: Si quis dixerit atque cre diderit hominem Iesum Christum à Filio Dei assumptu non fuisse, Anathema sit. Qui etiam in pluribus scripturæ locis huiusmodi vtitur loquutionibus. Vnde Proph.de Chri-Ps. 64 sto homine loquens, sic ait: Beatus quem ele gisti & assumpsisti. Ad primum dicendu, Dilutio, quòd anima non est persona, quando alijrei vnita est personaliter, sed quando per se est. Absoluta enim à corpore persona est, vt Angelus. Illa autem anima nunquam fuit quin esset alij rei coniuncta. Ad aliud, dicendum præmissas loquutiones eisque consimiles secun.hunc sensum accipiedas, vt homo Christus, vel homo ille dicatur assumptus à verbo. Non quia hominis persona sit assumpta: sed quia illa anima & caro ita sunt assumpta,in quibus subsistit persona Dei & homi-Bis, vt ad hominis naturam, non personam, respicias.

DE OPINIONIBUS ET LOquationibus exprimentibus Verbi incarnationem.

DISTINCT. Sextæ

Questio. An sint ista loquutiones vera,

Deus factus est homo, es homo factus est Deus.

CAP. Primum.

Opinio multiplex est.

Vidam dicunt in ipsa Verbi incarna-Opinio tione hominem quendam ex ani-prima. ma rationali & humana carne constitutum: Ex quibus duobus omnis verus homo constituitur. & ille homo coepit esse Deus : & Deus copit esse homo ille. Et sic concedit Deum factum esse hominem, vel esse hominem: quia Deus factus est, id est cœpit esse quæda substátia ex anima rationali & huma na carne subsistens. Et illa substátia facta est, id est cœpit esse Deus: non tamen demigratione naturæ in naturam: sed vtriusque nature seruata proprietate factum est vt Deus esset illa substantia, & illa substantia esset Deus. Vnde verè dicitur, Deus factus est ho mo, & homo factus est Deus, & Deus est ho mo, & homo est Deus, &c. Neque tamen fatemur hominem illum ex duabus naturis esse compositum, nec illius partes duas esse naturas, diuinam scil. & humanam, sed animam tantum & carnem. Quam sententiam pluribus muniut testimoniis. Ait enim (4.39). August.in Enchirid. Quid natura humana in Christo homine meruit vt in vnitatem personæ vnici Filij Dei singulariter assum-

tract

pta effet ? Quæ bona voluntas ? Quæ bona opera præcesserunt, quibus mereretur iste homo fieri vna persona cum Deo? Nunquid antea fuit homo, & hoc ei singulare beneficium præstitum est, vt singulariter promere retur Deum? Nempe ex quo homo cœpit esse, non aliud coepit esse homo, quam Filius Dei : & hic vnicus, & propterea Dei Verbum, quia est ab illo suscepta caro, facta est vtique Deus. vt quemadmodum vna est persona quilibet homo, anima scil. & caro: ita sit Christus vna persona, Verbum & ho-

traff. mo. Idem super Iohan.

78.

Sunt autem & alij qui istis in parte con- Sec.opinio fentiunt, sed dicunt hominemillum non ex anima rationali & carne tantum, sed ex hu mana & diuina natura, id est ex tribus substantiis, diuinitate, carne, & anima constare.Et hunc Iesum Christum fatentur, & vna personam tantum esle, ante incarnationem verò solummodo simplicem, sed incarnatione factam compositam ex diuinitate & humanitate. Nec est ideo alia persona quàm prius: sed cum prius esset Dei persona tantum, in incarnatione facta est etiam hominis persona: non ve duæ essent personæ, sed vt yna & eadem esset persona Dei & hominis . Persona ergo quæ priùs erat simplex, & in vna tantiim natura existens, in duabus & ex duabus subsistit naturis.

Hanc sentétiam probant ex Aug. in lib.
Sentent. Prosperi: Modis omnibus approbare contendimus sacrificiú Ecclesiæ duobus constare, duobus confici, visibili elemen torum specie, & inuisibili domini nostri Iesu Christi carne & sanguine, sacramento & re sacramenti, id est corpore Christi. Sicut persona Christi constat conficitur ex Deo & homine, quum & ipse Christus sit verus Deus & verus homo. Et Ioh. Damasc. hypostasin Verbi incarnati compositam ex duabus persectis naturis appellat.

ep.12

Phi.2

9.37.

ger.opinio.

Sunt etiam alij, qui incarnatione Verbi (4). non soliim personam ex naturis composità negant, verumetiam hominem aliquem siue etiam aliquam substantiam ibi ex anima & carne compositam vel factam diffitetur. Sed fic illa duo, scil. animam & carné, verbi personæ vel naturæ vnita esse aiunt, vt non exil lis duobus, vel ex iis tribus aliqua natura vel persona fieret siue componeretur: sed exillis duobus, velut indumento, Verbum Dei vestiretur, vt mortalium oculis congruenter appareret. Qui ideo dicitur verus factus homo, quia veritatem carnis & animæ acce pit,&c.qui sec.habitű Deum factum hominem dicunt. Accipiendo enim hominem diêtus est Deus, factus est homo. & propter acceptum hominem dicitur Deus verè esse homo: & propter assumentem Deum dicitur homo esse Deus. Na si essentialiter (inquiunt illi) Deus esse homo, vel homo esse Deus intelligeretur, tunc si Deus assumpsisse thomine in sexu muliebri, & mulier essentialiter esset Deus, & è conuerso. At potuit Deus assumpsisse homine in sexu muliebri: potuit ergo mulier esse Deus, & è couerso.

Hanc sententia aliquot testimoniis con firmant. Ait enim Aug. lib. de gra.no.testa. Sicut non augetur numerus personaru cum caro accidit animæ vt sit vnus homo: sic no augetur numerus personaru cum homo accedit verbo vt sit vnus homo Christus. Idem phi. 2. quoque tractans illud verbum Apost. Habi-tuinuentus vt homo, manifeste ostedit Deu dici factum esse hominem, vel esse hominem secundum hab itum.

DETERMINATIO LOquutionum iuxta opiniones prædictas.

CAP. Primum.

Deus factus homo, o homo factus Deus.

Via Deus cœpit esse quædam substantia rationalis quæ antè non sucrat, & illa substantia cœpit esse

Deus, & hoc gratia, non natura vel meritis habuit. Vnde recte dicitur Christus, inquan-Zom. J. a. 4. tum homo, prædestinatus Filius Dei. Et sic cocedunt, quod Deus est aliquid quod sem per fuit, Origenis innitentes testimonio, qui ait: Factus est sine dubio id quod priùs non ad Rh erat, sed addidit, secundum carnem: secundum Deum verd erat priùs, & non erat quando non erat.

> CAP.2. Secundüopinionem secundam ha dua loquutiones differunt, Deus factus est homo, & Deus est homo.

Vm dicitur, Deus factus est homo,intelligitur copisse esse subsistens ex duabus naturis vel tribus substantiis: & é conuerso, homo factus est Deus: quia subsistens in duabus naturis, cœpit esse Deus. Variatur autem intelligentia cum dicitur, Deus est homo, & homo est Deus. Dicitur enim Deus esse persona subsistens in duabus & ex duabus naturis: & persona subsistens in duabus & ex duabus naturis, di citur esse Deus, id est Verbum vel natura di uina. Potest enim prædicari persona simplex vel natura de persona composita. Et sic isti dicunt Christum esse prædestinatum, inquantum est homo, id est inquantum est subsistens ex duabus substantiis, scilicet ani-

1. a. 4 inquantum e fublistens ex f. 179.a. 1.3 ma & carne.

CAP.3. Secundum tertiam opinionem duæ superiores loquutiones varium habent sensum.

N hac ergo sententia sic dicitur, Deus fa 3. clus est homo, quia hominem accepit. Sic dicitur esse homo, quia hominem habet, vel quia est habens hominem. & homo tactus Deus, quia assumptus est à Deo, & homo elle Deus, quia habens homine est Des. Cum ergo dicitur, Deus est homo, vel habitus prædicatur, vel persona, sed humanata. Et quod persona humanata prædicetur, Cas fiod.videtur oftendere dicens, Factus eft(vt ita dixerim ) humanatus Deus, qui etiam in allumptione carnis esse Deus non destitit. Quod tamen variè accipi potest, vt dicatur Deus factus humanatus, vel Christus factus Deus humanatus, vtrunque enim sanè dici potest. Cum ergo dicitur, factus est De' homo, multiplex secundum istos fit intelligentia, vt naturam humanam accepifie, vel humanatum verbu esse incepisse intelligatur. Nectame si inccepit humanatum verbum, ideo sequitur conceperit elle verbu: li Deus factus esti humanat verbu, sequitur quod factus fit verbum. ficut de aliquo dicitur, Hodie iste copit esse bonus homo, vel tactus est bonus homo: nec tamen hodie coe pit esse homo, vel factus est homo.

CAP. Quartum. Christus non debet dici homo dominicus.

Icet auté Christus dicatur homo De, non tamen congruè dicitur homo dominicus. Vnde Aug.lib. Retracta. Non video vtrum rectè dicatur homo dominicus, qui est mediator Dei & hominu, Christus Iesus, quum sit vtique Dominus. Et hoc quidem vt dicerem apud quos dam legi Catholicos tractatores. Sed vbicunque hoc divi, dixisse me nollem.

Relinquit Lectori exactius quastionem discutiendam.

Satis diligenter, iuxta diuerforum sententiam, suprà positam absque assertione & præiudicio tractauimus quæstionem. Verutamen nolo in tanta re tamque ad cognoscendum difficili putare lectorem istam sibi debere sufficere nostram disputationem: sed legat & alia fortè meliùs considerata, & tractata discutiat.

# DE CONSEQUENTIBUS Incarnationem.

DISTINCT. Octaux

CAP. Primum.

Persona diuina dicitur nata de Virgine, & non natura. IN TER. LIB.

177

Idetur tamen posse probari quod natura diuina nata sit de Virgine: quia si hoc est nasci Deum de Vugine, scilicet hominem assumere in vtero Virginis, quum natura diuina superius dicta sit hominem assumpsisse, videtur debere dici nata. De hoc August. lib. de Fid. ad Petrum: Natura, ait, æterna atque diuina non poffer temporaliter concipi & nasci ex natura humana, nisi secundum susceptionem veritatis humanæ, veram temporaliter cocceptionem & natiuitatem ineffabilis in fe diuinitas accepisset. Sic est Deus æternus veraciter secundum tempus & conceptus & natus ex Virgine. Ista authoritate videtur infinuari, quod nata diuina fit natura & concœpta de Virgine. Sed si diligéter notentur verba, potius de persona agi intelligetur, quæ sine dubitatione & de Patre & de matre nata esse dici debet. Nam natura no debet dici nata de Virgine, quum non sit nata de Patre. Quæ enim res non est de patre genita, non videtur de matre nata, ne res aliqua filiationis nomen habeat in humanitate, quæ illud non teneat in diuinitate.

> C A P. Secundum. Christus nativitate gemina natus est.

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

Vgust.lib.de fid.ad Pet. Pater Deus de cap.l. sua natura genuit Filium Deu sibi coæqualem & coæternum. Idem quoque vnigenitus Deus secundo natus est ex patre semel, ex matre semel. Natus est enim de pa tre Dei verbum, natus est de matre verbum caro factum. Vaus ergo atque idem Filius natus est ante secula, & natus est in seculo: & vtraq; natiuitas vnius est Filij Dei.s. divi- Li'a na & humana. Hoc idé testatur Io. Damas. cap. j.

DE IIS QVAE CONVENIVNT naturæ humanæ ratione naturæ diuinæ vnitæ.

11.3.

сар.

Io!

DISTINCT. Nonæ CAP. Primum.

Vna adoratione adoratur humanitas in Christo qua divinitas.

Vibusdam videtur quod non illa ado ratione, quæ Latria eft, sit Christi hu-- mana natura adoranda, sed illa Species du quæ est Dulia: cuius duas ponut species. Est lia. On- enim cuiusda modi dulia, quæ creature cuilibet exhiberi potest: & est quæda soli huma nitati Christi exhibenda, non alij creatura: quia Christi humanitas supra omne creaturam est veneranda & diligenda: non tamen f. 168. b. (. 18. adeò vt-cultus divinitati debitus ei exhibeatur: qui in dilectione & facrificij exhibi-

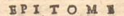


tione & reueretia confistit: qui Latine dicitur Pietas, Grece auté Theosebia. i. Dei cultus: vel Eusebia, id est bonus culto. Hic enim cultus est soli creatori debitus.

Aliis autem placet Christi humanitate vaa adoratione cum verbo esse adoradam, non propter fe, sed propter illum cuius seabellum est, cui est vnita. Nec qui hoc facit, Idololatriæ reus debet iudicari: quia nec so li creaturæ, nec propter ipsam, sed creatori cum humanitate & in humanitate sua serh.3.de uit. De hoc Iohan. Damascen ait: Dux sunt ort. f. naturæ Christi ratione & modo differentes, cap. 8. vnitæ verò secundum hypostasin. Vnus ergo Christus est Deus perfecto, & homo perfectus, quem adoramus cum patre & Spiritu, vna adoratione cum incontaminata carne eius: non inadorabilem carnem dicentes. Adoratur enim in vna Verbi-hypostasi:quæ hypostasis generata est:non creaturæ venerationem præbentes. Non ergo vt nuda sarnem adoramus, sed vt vnitam deitati, in vnam hypostasin Dei Verbi duabus reductis naturis. Timeo carbonem tangere propter ligno copulatum ignem. Adoro Christi Dei mei simul vtranque naturam propter carni vnitam deitatem. Non enim quartam appono personam in Trinit. sed vnam personam hom.in confiteor verbi & carnis eius. Idem air Aug. Iohit in quodam ferm. dicens:

Zij

Quibus eo litur deus



DE IIS Q V AE CONVENIVN'T Christo ratione naturæ humanæ. Primò quæ conueniunt quò ad dignitatem, tum naturalem, tum gratiæ.

CAP. Primum.

Christus secundum quod homo, non est persona.

Vidam dicunt Christum secunduhominem no esse personam, nec aliquid, nisi forte, secudum, sit expressiuu vnitatis personæ. Secundum, enim multiplicem habet rationem: Aliquando enim expri mit conditionem vel proprietate diuinæ na turæ vel humanæ: aliquando vnitate personæ, aliquando notat habitu, aliquando causam. Cuius distinctionis ratione diligenter lector animaduertat, atque in finu memoria recondat, ne eius confundantur sensus, cum de Christo sermo occurrerit. Istud auté affir mant, quia si sec. o homo persona est, vel 3. in Trinit.vel alia.Sed, alia no ergo 3. in Tri. persona. At si sec. o homo persona est 3.in Trin.ergo Deus. Nemo auté cocedet quod Christus secun quod homo sit Deus. Nec sequitur q si Christus sec. q homo, est substantia rationalis, sit persona. Nam & modo anima Christi est rationalis substâtia, no ta-

to.9

Sup

te pr

defti

nan.

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

men persona: quia alij rei coniuncta. Nec illa personæ descriptio data est pro illis tribus personis. Neque etia sequitur Christu esse Christus personam, quia est prædestinato vt sit Filius prædestina Dei: quia sec. homine est predestinatus vt sit tus. d. 175. 8. 1. 16. Filius Dei: quia per gratia hoc habet sec. ho miné. Nec tamé sec. hominé est Filiº dei, nisi forte, secudu, vnitatis persone sit expressiuu: vt sit sensus, Ipse qui est homo, est Dei Filius: vt autem ipse ens homo, sit Filius Dei, per gratiam habet. Sed si causa notetur, faltum elt: non enim quo homo est, eo Dei Fi-

C A P.2. Christus non est adoptiuus Filius.

Via natura Christus Dei Filius est, no filing natura. adoptionis gratia: no autem sic dicitur Filionatura, sicut dicitur Deus natura. Non ení eo Filius est, quo Deus est: quia proprietate natiuitatis Filius, natura di uinitatis Deus est. & tamé dicitur natura vel naturæ Filius, quia naturaliter est Filius, eadem scil. habens naturam, quam ille qui geto.9. nuit. Adoptiuus autem Filius non est, quia Sup. il pritis non fuit, & postmodum adoptatus est lud,in in Filium. Christus enim nunquam fuit non charita Filius Dei: ideo nec est adoptiuus Filius. Vn tepra de Hieron in epi ad Eph ait de Christo Iedesti- su scriptum est, quia semper cum patre fuit: nans. & nunquam eum vt esset voluntas paterna Z 111

præcessit: & ille quidem natura Filius eft, nos verò adoptione.

# DE IIS QVAE CONVENIENT

Christo ratione humanæ naturæ, quantum ad defectus qui naturam sequuntur.

DISTINCT. Vodecimæ

CAP. Vnicum.

Christus non est factus, neque creatus.

2007.

Vgust.1.lib.de Trin.ita inquit: In prin (4).60 cipio erat Verbum; & verbum caro factum est, & omnia per ipsum facta sunt. Neque dicit omnia, nisi quæ facta sunt, id est omnem creaturam. Vnde liquidò apparet ipium factum non effe, per quem omnia facta funt. & si factus non est, creatura non est. Si autem creatura non est, eiusdem cum patre substantiæ est. Omnis enim substantia quæ Deus non est, creatura est: & que creatura non est, Deus est. Sed si Filius eiusdem substantiæ no est cuius pater, ergo factasub stantia est: & si facta substantia est, non omnia per ipsum facta sunt. At omnia per ipfum facta funt, facta ergo substantia no elt: sed vna cu patre infecta substatia est. Ide lib. capidi 83. Quæst. & Amb. lib. 1. de fid. ide affirmat, ca.9.11 dicens: Arrij hac fuisse perfidia legitur, vtlib.6. Christi creaturam faceret. Ideo effusa sunt cap.7

P

Arrijafidia

Arrijviscera, atque crepuit medius, prostratus in faciem ea quibus Christum negaue-

rat, fœda ora pollutus.

Nec ex eo quod Christus sec. hominem Dilutio cu dicitur esse creatura, potest quis progredi iusdă obie sic argumentando: Sisec. quod homo Chritionis. stus est creatura, vel rationalis, vel non, vel que est Deus, vel non: nitens per hoc probare Christum esse aliquid non diuinum: quia quod ipse est sec. hominem, ipse est. Et ideo si sec. hominem est aliqua substantia no diuina, est vtique aliquid non diuinum. Sed ex tropicis loquutionibus non est recta argumentationis processio. Illa autem loquutio tropica est, qua Christus dicitur creatura, vel simpliciter, vel cum adiunctione.

### DE INCOEPTIONE.

DISTINCT. Duodecimæ

CAP. Primum.

Christus non incapit esse.

S I ad personam respicias, considenter die hominem illum semper suisse: Si verò ad naturam hominis, concede eum cœPs. 80 pisse. Aug. sup. Psal. Christus noster etsi fortè homo recens est, tamen est æternus Deus.
Alibi verò legitur, quòd puer ille creauit stellas. & Christus dicit se principium,
Z iiij

EPITOME loa. 8. & esse ante Abraham. His ergo atque aliis authoritatibus in nullo resultantes, dicimus homine illu, inquantu homo est, cœpisse: inquatum verbum est, semper fuisse. Hic enim abig; distinctione non est ferenda resposio. CAP. Secundum. Christus ex alio quam ex Adam carnem Sumere potuit. Via gratia tantum assumpta est anima illa & caro à verbo Dei: Vtenim ait Augusti. In rebus per tempus Li.II. ortis illa summa gratia est, quod homo in de m. persona vnitate coniunctus est Deo. Potuit capil) ergo Deus aliam animam & aliam carnem assumere, & carnem vtique aliunde, quam de genere Adam Vnde Aug. lib.13.de Tri. ait: Potuititaq; Deus hominem aliunde suscipere, in quo esset mediator Dei & hominum, non de genere illius Adam, qui peccato suo obligauit genus humanum, sicutipsum quem primò creauit, non de genere ali C4,3 cuius creauit. Poterat ergo vel sic, vel alio quo vellet modo, creare vnum aliú, de quo vinceretur victor prioris. Sed melius iudica uit, & de ipso quod victum fuerat, genere as sumere hominem, per quem hominis vince ret-inimicii. Et tamé ex Virgine, cuius cocœ ptű Spiritus, nő caro: fides, nő libido præue nit, necinterfuit caruis concupiscentia qua

181

cæteri concipiuntur, qui originale trahunt for le peccatum. sed credendo, non concumbendo, facta est fœcundata virginitas.

CAP. Tertium. Christus peccare non potuit.

Ic distinctione opus est, vtrum de persona, an de natura agatur. Si enim de persona agitur, manifestum est g peccare non potuit, nec Deus non elle potuit. Si verò de natura, discutiendum est vtrum agat de ea vt verbo vnita, an de ea tanquam non vnita verbo, & tamen enti, id est an de ca sec. quod fuit vnita verbo, an de ea sec. quod esse potuit, & non vnita verbo. Non est enim ambiguum animam illam entem vnitam verbo peccare non posse. Et est fine ambiguitate verum, eandem fi effet & non vnita verbo, posse peccare. Nec obstat impeccabilitati eius liberum arbitr. quia An- Christus ligeli in gratia confirmati, libero fulgentes berum ha-(4,31. arbitr. peccare non possunt. Et illud Eccles. buit arbitr. Qui potuit transgredi, & non est transgres-

> Conuenientius assumpsit humanam naturamin sexu virili quam semineo.

sus,&c.de membris est intelligendum.

q.11. August.lib.83. Quæst. Hominis liberatio in vtroque sexu debuit apparere. ergo quia virum oportebat suscipere, qui sexus

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

in 2.

Luc

cap

honorabilior est, consequens erat & fæminei sexus liberatio.

DE PERFECTIONIBUS
naturæ humanæ in Christo
ratione vnionis ad
Verbum.

DISTINCT. Decimætertiæ CAP. Primum.

Christus ab instanti sue conceptionis fuit plenus gratia.

Ræterea sciendum est Christum sec.hominem ab ipsa conceptione recepisse gratiæ plenitudinem, cui Spiritus datus est non ad mensuram, in quo plenitudo diuinitatis corporaliter habitat. Ita verò habitat (vt ait August. ad Dard.) quod omni gratia plenus est. non ita habitat in Sanctis, vt in nostro capite inest sensus singulis membris, sed non quantum in capite. (Ibi enim & visus est, & auditus, & gustus, & olfactus, & tactus, in cæteris autem folus est tactus.) Ita in Christo habitat omnis plenitudo diuinitatis, quia ille est caput, in quo sunt omnes sensus. In Sanctis verò quasi solus est tactus, quibus datus est Spiritus ad mensuram, cum de illius plenitudine acceperunt. Acceperunt autem de illius plenitudine, non sec. estentiam, sed sec. similitudinem, quiz

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

nunquam eandem illam essentialiter, sed fimilem acceperunt gratiam. Protecilse autem sapientia dicitur, non quidem in se, sed in aliss, qui de eius sapientia & gratia proficiebant, dum eis tapientiæ & gratiæ in 2. c. munera sec. processum ætatis magis ac ma-Luce gis patefaciebat, vt dicit Greg ho.11.

> CAP. Secundum. In Christo fuit gemina sapientia.

It Ambro.lib. de Incarnat. Deus perfectionem suscepit humane nature, sufcepit sensum hominis, sed no sensu car. Maly nis fuit inflatus. Sensu hominis dixit anima conturbatam, sensu hominis esuriuit &rogauit, sebsu hominis profecit, sicut scriptum Luc.2. elt, Iesus proficiebat ætate & sapientia & gratia. Quomodo proficiebat sapientia Dei? Profectus ætatis & sapientiæ, non diuinæ, sed humanæ naturæ est.&c. His euidenter traditur duos in Christo esse princi- 2007 Suo. pales sensus, siue geminam sapientiam. Iuxta enini duas naturas duas habet sapientias: Vnam non creatam, sed genitam, quæ ( iple est: Alteram non genitam, sed crea- z cap.11. tam, & per gratiam ei collatam, de qua Esa. Requiescit super eum spiritus sapientiæ & intellectus. & quia erat sapiens sec. animam, tec. Deum verò erat sapiens sapientia in-

creata & æterna, quæ Deus est, & c.

Sed ex qua causa illius dicti intelligentia, scil. sensus proficiebat humanus, assumenda est? Aperte enim videtur Ambr. innuere, quec. sensum humanum Christus profecerit: quec Ecclesia recipit, nec præmissa authoritas patitur sic intelligi: Sed ita sanè potest accipi, vt quantum ad visum hominum, & sui sensus ostensionem Christus profecisse dicatur. Proficiebat ergo humanus sensus in eo sec. ostensionem, & aliorum hominum opinionem. Ita & illud Esa. quòd patrem cap. & nesciebat puer aut matrem, erit intelligendum: quia ita se habebat & gerebat, acsi agnitionis expers esset.

DE COMPARATIONE Sapientiæ Christi adsapientiam Dei.

DISTINCT. Decimæquartæ CAP. Vnicum.

Christus per sapientiam creatam omnia cognoscit, sed non omnia per eandem potest.

Ona Spiritus fancti sine mensura habuit, ergo & sapientiam: omnia ergo sciuit anima illa. Si enim quædam sciuit, & quædam non, tunc non sine men-son sura scientiam habuit. sed sine mensura scientiam habuit, ergo omnia sciuit. Fulgen-

tius etiam in quodam serm. multa inducit, quibus afferit animam illam rerum omnium scientiam habere, vtens authoritate Apost. col.2. dicetis, In quo funt omnes thefauri fapientie & scientiæ absconditi. Quod etiam ratione probari potest sic: Nihil scit aliquis quod anima eius ignorat : sed Christus sec. omnium concessionem omnia scit, ergo anima eius omnia scit. Non est auté ei datu omnia Christus posse, quia omnipotentiæ non fuit capax, si- non potest cut omniscientiæ: nec etiam omnipotens, omnid. & per hoc Deus putaretur, nec forte Deus id præstare potuit. Quod auté dicit Ambr. sup. Luc. quia potentiam quam filius Dei naturaliter habet, homo erat ex tempore accepturus, est quidem accipiendum de persona, sed non inquantum est Dei, sed hominis.

> DE EFFECTIBUS QVOrum Christus aliquos assumpsit cum humana natura, & aliquos non assumpsit.

DISTINCT. Decimæquintæ CAP. Primum.

Christus assumpsit naturam passibilem in anima corpore.

T enim probatetur verum corpus habere, suscepit defectus corporis, famem, sitim, & huiusmodi. Et vt veram - Animy.

Heb.

lib.

cap

animam probaretur habere, suscepit anima defectus, scil. tristitiam, timorem, &/dolorem, & huiusmodi. Omnis autem sensus animæ est. Non enim caro sentit, sed anima, vtens corpore velut instrumento. Vnde August. sup. Gen. lib. 12. Non corpus sentit, cap. 24 2 185. a 1.21 fed anima per corpus, quo velut nuncio, vtitur ad confirmandum in seipsa, quod extrinsecus nunciatur, &c. Quædam autem , non per corpus, imò etiam fine corpore fentit, vt est timor, & huiusmodi. Sentit ergo anima dolores, sed quosdam per instrumentum corporis, quosdam verò non. Suscepit autem Christus sicut veram naturam hominis, ita & veros defectus hominis, fed non omnes. Affumpfit enim defectus pænæ, sed non culpæ:nec tamen omnes defectus pænæ, sed eos omnes quos homini eum afsumere expediebat, & suæ dignitati non derogabat. Sicut enim propter hominem fa-Etus est homo: ita propter eum hominis defectus suscepit. Suscepit enim de nostre, vt-de suo nobis tribueret, vt nostrum tolleret defectum, &c.

> CA P. Secundum. Christus non suscepit peecatum, sed neque ignorantiam.

-Radit'authoritas, quod Dominus noster in se suscepit omnia infirmitatis nostræ, præter peccatum, quod nisi ac-

72.6.1.25.

£-211.A.

IN TER. LIB. cipiatur de illis tantum quæ eum sumere Heb. 4 pro nobis oportuit, nec dedecuit, falsum esse probatur. Non enim assumpsit ignorantiam aliquam, quum sic ignorantia quædam (quæ defectus est ) nec peccatum est, scil. ignorantia inuincibilis. Nam vincibilis peccatum est, si tamen de iis est quæ nobis expedit scire. Sunt enim quædam quorum scientia non affert, vel ignorantia non impedit salutem. & forte talium rerum ignorantia defectus non est. Constat autem in nobis ignorantiam esse atque difficultatem volendi vel faciendi bonum, quæ ad miseriam nostram pertinent. Vnde August.lib. lib.3. de libe.arbitr. Approbare, inquit, falsa pro cap. 18 veris, vt erret inuitus, & refistente atque torquente dolore carnalis vinculi, non posse à-libidinosis operibus temperare, non est natura instituti hominis, sed pœna damnati. Ex qua miseria peccantibus iustissime inflicta, liberat Dei gratia: quia sponte homo cadere libero arbitr. potuit, non autem surgere. Ad quam miseriam pertinet ignorantia & difficultas, quam patitur omnis homo ab exordio natiuitatis suæ : nec ab isto malo quisquam, nisi gratia Dei li-

beratur. Ecce euidenter hic dicit August. -

I toro ration fin.

#### EPITOME

Ro: 8

cap.59

matth

inma

in pf.

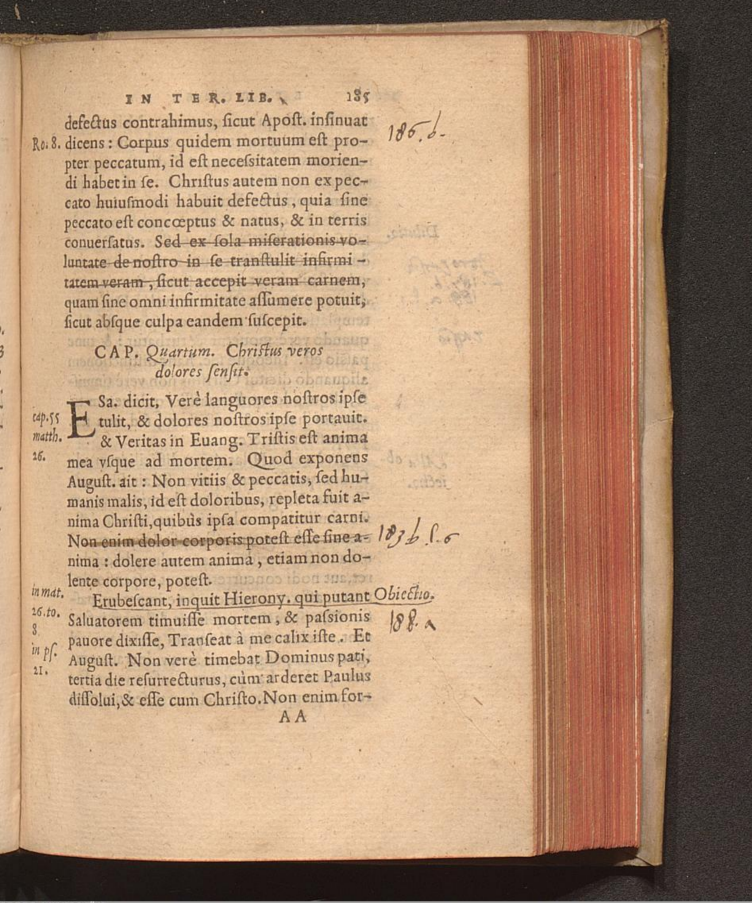
2I.

nostram pertinere, & pænam esse hominis. Hæc autem Christus non habuit: non ergo accepit omnes desectus nostræ insirmitatis præter peccatum.

CAP. Tertium. Ignorantia & difficultas ad bonum operandum, non est peccatum.

Ed forsan aliquis dicet illa esse peccatum. Cui obuiat illud quod August.tra-lib. I. dere videtur, hoc scil. Deum inculpabi- cap. 19. liter ante peccatum in exordio conditionis enla homini potuisse induere, vt essent ei natura- delib. lia:ita in lib. Retract.inquiens : Ignorantia arb.u. & difficultas etiam si essent hominis primor 20.0 dia naturalia, nec sic esset culpandus Deus, 21. @ sed laudandus. Sed si hæc homo in princi- lb. de pio naturaliter habuisset, nunquid esset in eo bo.perdefectus & pæna? Si defectus vel pæna ei fene. indita fuisset ante peccatum, iniuste cum co cap.II. agi videretur, si ante culpam sentiret po- 614 nam. Ob hoc sane dicimus illa non fuisse defectus vel pænas, si naturaliter homini infuissent : Sicut non fuit homini ante peccatum nondum gratiam adepto, defectus siue pœna, non posse proficere, &c. Hos defectus non conditionis sue necessitate, sed voluntate miserationis suscepit. Veros quidem defectus habuit ficut & nos: sed non eadem ex causa. Nos enim ex peccato originali hos

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN



## EPITOME

tior est miles quam imperator. Miles enim coronandus gaudet mori, & dominus coronaturus timet mortem? Sed infirmitatem nostram repræsentans, pro suis infirmis qui timent mori, hæc dixit, scil. transeat à me calix iste. Ex quibus videtur, quod non verè, fed similitudinarie tatum passus est. Dicendum, quod afficitur-quis interdum timore vel tristitia, ita vt mentis intellectus non inde moueatur à rectitudine, vel à Dei contemplatione: & tunc propassio est. Aliquando verè mouetur & turbatur : & tunc passio est. Ideoque sec. hanc distinctionem aliquando dicitur Christus non verè timuisse, aliquando vere timuisse: quia verum timorem habuit & tristitiam, sed non sec. propassionem,&c.

Alia ob-

Porrò verba Hilar. (quæ difficiliorem adferunt quæstionem) quibus sic ait lib. 10. de Trinita. Vnigenitus Deus hominem verum sec. similitudinem hominis nostri, non desciens à se, hominem assumpsit. In quo quamuis aut istus incideret, aut vulnus descenderet, aut nodi concurrerent, aut suspensio elenaret. afferrent quidem hæc impetum passionis, non tamen passionis dolorem inferent, vt telum aliquod aquam perforans, vel ignem compungens, vel aera vulnerans: omnes quidem has passiones infert vt perforet, vt compungat, vt vulneret: sed naturam

fuam in hæc passio illata non retinet, dum in natura non est, vel aquam forari, vel pungi ignem, vel aera vulnerari: quamuis natura teli sit & vulnerare, & compungere, & perforare. Passus quidem Christus est dum cæditur, dum suspenditur, dum moritur: sed in corpus irruens passio, necnon suit passio: non tamen passionis naturam exercuit, dum ei pænali ministerio pæna desæuit, & virtus corporis sine sensu pænæ, vim pænæ in se desæuientis excepit, & c.

Sic sunt profecto intelligenda. Secunda enim ratione dixit dolorem passionis in Christum non incidisse, & virtutem corporis Christi sibi excepisse vim pænæ, sine sensu pænæ: quia doloris causam & meritum insenon habuit. Quod notat dum ait, Non habens naturam ad dolendum, cui dominetur passio, timor, & tristitia, sicut in nobis,

quibus est necessitas ad hæc.

DE MODO QVO DEFEdus superius expositi Christo infuerunt.

DISTINCT. Decimæsextæ CAP. Primum.

Christus assumpsit necessitatem patiendi.

AA ij



#### BPITOME

Erum hanc necessitatem non habuit ex necessitate suæ conditionis (quia à peccato immunis) sed ex sola volutate accepit Vnde in epist. ad Hebr. authoritas cap. dicit, quòd sicut hominibus aliis & iure & Lege naturæ statutum est semel mori: ita & Christus eadem necessitate & iure naturæ semel oblatus est, & non sæpe. Nec ideo dicit iure naturæ, quòd ex natura suæ conditionis hunc desectum traxerit, qui etiam nobis non prouenit ex natura, sec. quòd est prins instituta, sed ex ea peccato vitiata. Et ideo dicitur hic desectus naturalis, quia quasi pro natura inoleuit in omnibo dissus.

CAP. Secundum. Christus de quolibet hominum statu aliquid accepit.

Sus ante peccatum, secundus post peccatum, & ante gratiam, tertius sub gratia, quartus in gloria. De primo statu accepit immunitatem peccati. Vnde August. excap. ponens illud Iohan. Qui desursum venit, super omnes est, dicit Christum venisse defursum, id est de altitudine humanæ naturæ ante peccatum: quia de illa altitudine sumpsit verbum Dei humanam naturam, dum non assumpsit ipsam culpam, cuius assumpsit pænam. Sed pænam assumpsit de secundo statu, & alios desectus. De tertio verò gra-

f-131.6. 3

IN TERLIB. tiæ plenitudinem. De quarto, non posse peccare, & Dei perfectam contemplationem. Habuit enim fimul & bona viæ quædam, & bona patriæ, sicut & quædam mala vitæ. DE POTÉNTIIS ET operationibus naturæ humanæ in Christo. DISTINCT. Decimæleptimæ CAP. Primum. In Christo fuit voluntas duplex. Mbigendum non est in Christo diuerfas fuisse voluntates, iuxta duas naturas, dininam scil. voluntatem, & hu-Volutor aux manam. Humana voluntas est affectus ra- # mana tionis, vel sensualitatis: alius, est enim affectus animæ fec.rationem, alius fec.fenfualitatem: vterque tamen dicitur humana voluntas. Affectu enim rationis id volebat quod voluntas diuina, scil. pati & mori: sed affectu sensualitatis non volebat, sed retugiebat. Vnde Hierony in illum locum, Spiritus quidem proptus est, caro autem infirma,ita ait: Hoc contra Euthicianos, qui dicunt in Christo tantum vnam voluntatem: Hic autem oftendit humanam, quæ propter inhrmitatem carnis recufat passionem: & diuinam, quæ prompta est perficere dispenin ps. 32 sationem. Idem asseuerat August. in Psal. AA iii

#### EPITOME

Quod ex Euang. manifestissimum esse potest, cùm dixit, Non sicut ego volo, sed sicut math, tu. His testimoniis euidenter docetur in 26. Christo duas esse voluntates. Quod quia negauit Macharius archiepiscop. in Constantinopol. syn. condemnatus est.

CAP. Secundum. In Christo nulla fuit concupiscentia carnis contra spiritum.

It August. Nonnullum est vitium cum lib.10. caro concupiscit aduersus spiritum in gen, Caro autem dicta est concupiscere, ad lit. quia hoc fec.ipfam animam agit : ficut ani-cap.Il. ma per aurem audit, & per oculum videt. gal.i. Caro enim nihil nisi per anima concupiscit. Sed concupiscere dicitur, cum anima carnali concupiscentia spiritui reluctatur, habens carnalem delectationem de carne & à carne aduersus delectationem quams piritus ha bet. Ipfius autem carnalis concupifcentiæ causa non est in anima sola, nec in carne sola, ex vtroque enim fit : quia fine vtroque delectatio talis non sentitur. Talis ergo nxa, talisque concertatio in anima Christi nullatenus esse potuit, quia carnalis concupiscentia ibi esse nequinit. Dei etiam vo-Juntas erat, & rationi placebat, vt illudiec. carnem vellet, quatenus veritas humanitatis in eo probaretur.

CAP. Tertium. Christus voluntatem Juan conformem habuit voluntati diuinæ.

183.6.

(90.34.24.a) 185.b.

188 Math 25.d. 39. IN TER. LIB. Ec ideo petiit Christus vt transiret 185.1. calix, vt impetraret: quia sciebat Deum illud non facturum: nec illud fieri volebat affectu rationis vel voluntate diuinitatis. Ad quid ergo petiit? Vr membris forma præberet imminente turbatione, clamandi ad dominu, & subiiciendi volunta- z tem suam diuinæ voluntati: Vt si pulsante molestia tristentur, pro eiusdem amotione orent: & vt veritas humanitatis in eo pro-5 baretur. 7.211.9.1.13. DE MERITO CHRISTI. Bi DISTINCT. Decimæoctauæ CAP. Primum. Christus meruit non folum membris, sed & sibi. Eruit, quidem membris redemptioneà Diabolo, à peccato, à ptena: & regni referationem: vt amota ignea romphea, liberè pateret introitus. Sed & fibi meruit impassibilitatis & immortalitatis gloriam, sicut ait Apost. Christus factus est pro nobis obediens vsque ad mortem, &c.propter quod &Deus exaltauit illum,& dedit illi, &c. Aperte dicit Apost. Christum propterea exaltatum per impassibilitatis glo ria, quia est humiliatus per passionis obedietiam. Humilitas ergo passionis, meritum fuit AA 1111

#### BPITOM B

exaltationis, & exaltatio præmium humilitatis. Vnde August.in illum loc.ait: Vt Christus resurrectione clarificaretur, privis humiliatus est passione. Humilitas claritatis
est meritum, claritas humilitatis est præmium. Non solum autem clarificationem
corporis sui meruit, sed & impassibilitatem
anime. Anima evim ipsius ante mortem erat
passibilis, sicut caro mortalis.

CAP. Secundum. Christus in instantisue concæptionis meruit infinité.

On solum hoc meruit Christus, quando patri obediens subiit crucem, sed etiam ab ipía conceptione, ex quo homo factus est per charitatem & institiam & alias virtutes, in quarum plenitudine fuit fec. hominem conditus, fibi tantum meruit, quatum per martyrij tolerantia. Tata enim plenitudo charismatum in eo fuit, quod in eis proficere non potuit. & ideo melioripsius anima fieri non potuit, quam ab initio suæ concæptionis extitit : quia proficere in meritis non valuit. Nec etiam beatior fuit in Dei contemplatione, in quo præcipuè Non habuit omnino Christus iuxta anima c. Exo. meritum quo potuisset proficere : in membris autem, quæ nos fumus, quotidie proficit. Non ergo meruit plus fibi per crucis

Phi.

xim.

patibulum, quam à cocceptione meruit per gratiam virtutum. Non ergo profecit sec.animæ meritum, quantim ad virtutem meriti:profecit tamen quantum ad numeru meritoru. Plura enim merita habuit in passione, quàm in cocæptione: sed maioris virtutis non extiterunt in merendo plura, quam antea fuerant pauciora. Meruit ergo à concce ptione non modo gloriam impassibilitatis & immortalitatis corporis, sed etiam animæ impassibilitatem.

> CAP. Tertium. Meruit Christus exaltationem sui nominis.

Eruit etiamsfibi donari nomen quod est super omne nomen, scil, honorisicentiam quod vocatur Deus. quod datum est illi homini Christo per gratiam,vt dicit August. tametsi Ambr. diuersum sentiat, dicens, illud nomen datum esse Deo do natione naturali, qua etiam naturaliter Pater generado Filio dedit nomé quod est super omne nomen, scil. esse Deum per naturam. Quod tamé nomé Apost. propter pasfionts obedientiam dicit esse donatum. Sed lec.tropum scripturæ creberrimu accipien- Trong. dum est, quo dicitur res fieri quando innotelcie: quia manifestationem illius nominis dedit et Deus post resurrectionem: sed illam meruit per obedientiam passionis, & no no

xım.

men ipsum. Quo tropo vsus est Dominus post resurrectione, dices: Data est mihi onis Mall potestas in cælo & in terra, non quod pri- 28, mo acceperit, sed quam anté habebat, tunc manifestata est potestas. Potuit tamé & hæc omnia sine merito habere: quia humanam naturam ita gloriosam suscipere potuit, sicut in resurrectione extitit: nomenque suum etiam aliter manifestare potuit: sed homo pas sibilis esse non potuit, sicut fuit: & ad illam gloriam sine merito peruenire. Potuit quidem peruenire ad illam sine merito passionis, sed non sine merito iusticiæ, & charitatis aliarumque virtutum.

CAP. Quartum. Conuenientius nobis meruit Christus liberationemà peccatis per passionem, quam alio modo.

Ro.

To appening ful.

A D quid ergo voluit pati & mori, si ci virtutes ad merendum illa sufficiebant? Pro te, non pro se. Quomodo pro me? Vt ipsius passio & mors tibi esset forma & causa. Forma virtutis & humilitatis, causa gloriæ & libertatis. Forma, Deo vsque ad mortem obediendi: & causa tuæ liberationis ac beatitudinis. Decreuerat enim Deus in mysterio (vt ait Ambr.) propter primum peccatum non intromitti hominem in paradisum, nisi in vno homine tanta existeret

IN TER. LIB.

humilitas, quæ omnibus suis proficere posset. Sicut in primo homine tanta suit superbia, quæ omnibus suis nocuit. Non est autem inuentus inter homines aliquis quo id
posset impleri, nisi Leo de tribu Iuda, qui ape
ruit librum, & soluit signacula eius, implendo in se omnem iusticiam, id est consummatissimam humilitatem, qua maior esse non
potest, &c.

DE EFFICACIA ET VTIlitate passionis Christi.

CAP. Primum.

Per Christi passionem iustificamur.

Ors Christi nos iustificat, dű per eam charitas excitatur in cordibus nostris. Dicimur quoque & aliter per mortem Christi iustificari: quia per sidé mor Ro.3. tis eius à peccatis mundamur. Vnde Apost. Iustitia Dei est per sidem Iesu Christi. & ité:
Quem Deus proposuit propiciatorem per sidem in sanguine ipsius, id est per sidem pas sionis. Vt olim aspicientes in serpentem æneum in ligno erectum, à morsibus serpentium sanabantur.

C A P. Secundum. Per passionem Christi a diabolo liberamur.



Follozb. l.3. ~A EPITOME C I ergo rectà fidei intuitu in illum respicimus qui pro hobis pependit in ligno, à vinculis diaboli foluimur, id est à pecca tis: ita & à diabolo liberamur: vt nec post hanc vita inueniat quid puniat. Morte quippe sua, vno verissimo sacrificio, quicquid cul parum erat, vnde nos diabolus ad lueda sup plicia detinebat, Christus extinxit: vt in hae vita nobis tentando non præualeat. Nam ait August. In ipso vincuntur inimice nobis in-libide 1,00.1 uisibiles potestates, vbi vincuntur inuisibiles batt. cupiditates: fuso enim sanguine sine culpa, par.2. Ro.S. omnium culparii chyrographa deletasunt: quibus debitores qui in eum credunt, à diabolo anté tenebantur. Ro.3. CA P. Tertium. Per Christi mortem I.Ti. à Sathanæ tentationibus liberamur. Hristus diabolum ita extinxit, vt in hac vita tentando nobis non præualeat. Licet enim nos tentet post Christi mortem, quibus modis ante tentabat:no tamé vincere potest, sicut anté vincebat. Na Petrus, qui ante Christi mortem voce ancillæ territus negauit, post mortem ante reges & præfides ductus non cessit. Quare ? quia Lucia fortior, id est Christus, veniens in domufor tis, id est in corda nostra, vbi diabolus habitabar, alligauit fortem, id est à seductione

#### BPITOMB

conciliati enim sumus Deo (vt ait Apost.) per morté Christi, quod sic no intelligédum est quasi nos ei sic reconciliauerit Christus, vt inciperet amare quos oderat: sicut reconciliatur inimicus inimico, vt deinde fint ami ci, qui antè se oderant: sed iam nos diligenti Deo reconciliati sumus, &c. Sed cum pec cata deleat non folus Filius, sed & Pater & Spiritus sanctus, quorum deletio est ad Deu nostra reconciliatio, quare solus Filius dicitur mediator? Nam de Patre legitur quod reconciliauit sibi mundum: ait enim Apost. Lors Deus enim erat in Christo mundum sibi reconcilians: quum ergo reconciliet, cur non dicitur mediator? Quia nec medius est inter Deum & homines : nec in se habuitilla sacramenta, quorum fide & imitatione iustificamur, id est reconciliamur Deo. Reconciliauit ergo tota Trinit. virtutis vsu,scil.dum peccata delet, sed Filius solus impletione obedientiæ. Vnde & mediator dicitur fec. humanitatem: non enim sec. divinitaté mediator est inter Deum & Deum, quia tantu vnus est Deus:sed inter Deum & hominem, quasi inter duo extrema.

Corolairu. Mediator est inquan tu homo.

> DE POSSIBILITATE ALterius modi redemptionis, & de congruitate modi accepti.

DISTINCT. Vigelimæ

CAP. Primum.

Alius fuit Deo possibilis modus redimendi genus humanum, quam per passionem Fily.

Ei enim potentiæ cuncta subiacent, sed sanandæ nostræ miseriæ dicimus convenientiorem modum nullum fuif se alium, nec esse oportuisse. Quid enim me tes nostras tantum erigit, & ab immortalitatis desperatione liberat, quam quod tanti nos fecit Deus, vt Dei Filius immutabiliter bonus, in se manés quod erat, & à nobis accipies quod non erat, dignatus nostrum inire consortium, mala nostra moriedo perferret? Eft & alia ratio, quia fic iusticia supera- 2 tur diabolus, & non potentia. Nam quadam Dei iustitia in potestate diaboli traditum est genus humanum, peccato primi hominis in omnes originaliter transeunte, & illius debito omnes obligante, &c. Ideoque placuit Deo, vt non pæna, sed iusticia vincens, hominem erueret, in quo eum homo imitari disceret.

C A P. Secundum. Per passionem Christus se in hostiam redemptionis obtulit.

£. 190.6. P.S. Hriftus facerdos, idemque & hostia. precium est nostræ reconciliationis, qui se Deo Trinitati obtulit pro omnibus quantum ad precij sufficientiam : sed 207.6. pro electis tantum, quantum ad efficaciam, quia prædestinatis tantum salutem effecit. 11.6. C'A P. Tertium. Passio Christi est beati Filij, opus Dei & Indæorum. Radituș enim legitur Christus à se, à patre, a Iuda, & à Iudeis: sed quatenus à se & a patre, bonum opus grat, quia bo na Patris & Filij voluntas : quatenus autea Iuda & Iudais, malum fuit opus, quia mala furt corum intentio, &c. 113 QVAE AD MORtem Christi pertinent. Vigefimæprimæ DISTINCT. Primum. CAP. Leu In Christi morte divinitas non fuit à Ela carne & anima separata. Vg. Verbu ex quo suscepit homine, id ad opest carné & animam, nunqua deposuit ta. ca. animam, vt esset anima à verbo separata: sed caro posuit animam quando expirauit, qua redeunte resurrexit. Mors ergo ad tempus carnem & animam separauit, sed neutrum à verbo Dei. 7 Ambr. tractans il- Lu.22 A lud, Deus meus, vt quid me dereliquisti?ait:

Clamat homo separatione diuinitatis moriturus. Nam cum diuinitas mortis libera sit, vtique mors ibi effe non poterat, nisi vita dis cederet: quia vita diuinitas est. Hic videtur tradi, quod diuinitas separata sit in mor te ab homine, quæ nisi discessisset, homo ille

li.6.de mori non posset. 2 Rursus Athanas. Male-Gourho beatit. dictus qui totum hominem quem assumpsit 29

Dei Filius, denuo assumptum tertia die à mortuis resurrexisse non confitetur. Si denuo assumptus est homo in resurrectione, quem assumpserat in incarnatione, deposuit ergo eum in morte:separata ergo fujt diuinitas,&c. Quibus respondemus ad primu, Illam separationem sic accipiédam, sieut intelligitur derelictio verbis illis fignificata: quæ non erat vnionis solutio, sed potestatis subtractio, qua potestati persequentiu Deus ad tempus Christu exposuit. Vnde Esechius

Leui. de Hirco emissario Christum figurante ait: In solitudinem, id est in cælum, tempore pas Esa.51 sionis diuinitas abiisse dicitur, non locum mutans, sed quodam modo virtutem cohibens, vt possent impij consummare passio- a

Ad secundum, sciendum dixisse id 2. Athanasium contra illorum persidiam, qui Christi resurrectionem negabant, putantes morte eum detineri, qui solus inter mortuos liber est. Ideo illum maledicit, qui non con-

fitetur totum hominem denuo assumptu re-

## E PITOM E

surrexisse, i Christum animam denuo corpo ri coniunxisse, & illius duobus denuo coiun ctis in resurrectione vere sec. hominem vixisse, sicut ante mortem.

> DE CONSEQUENTIbus mortem Christi.]

DISTINCT. Vigefimæsecundæ CAP. Primum.

Christus in triduo mortis fuit homo.

In

trac

78

cot

cia

Icimus ergo in morte Christi Deum verè fuisse hominem, & tamé mortui: & hominem quidem nec mortale,nec immortale: quia vnitus erat animæ & carni. Alia enim ratione dicitur De9 homo, & homo Deus, qua Martinus vel Ioanes. Homo enim dicitur Deus, & è couerfo, propter suf lib, de ceptioné hominis.i.animæ & carnis. Vnde Trick Aug. Talis erat susceptio illa, quæ Deum ho 13. minem faceret, & hominem Deum. Gum er go illa susceptio per morté no defecerit sed Deus homini, & homo Deo, ficut ante vnitus erat vere, & tune Deus erat homo, & c conuerfo, quia vnitus animæ & carni: & ho mo mortuus erat, quia anima à carne dinisa erat. Propter separationem animæ à carne mortuus, sed propter vtriusq; semper secum vnionem homo,&c.

stitute conti he since deposition our re-

CA P. Secundu. Christus in triduo erat in sepulchro & in inferno homo.

Via Christus vtique verus homo non fuisser, si carné & animam no assumpfisset: Sed tamen quia ex quo afsumpsisset, neutru deposuit: sed cu vtroque etiam separato, eandem vnionem indefinenter sumit, quam assumendo contraxit. Ideo non incongrue vbicunque animæ vel car-In Io. ni,vel vtrique vuitus est,ibi homo esse dicitur. Vnde August. Quis non est derelictus tract. ininferno? Christus. Sed in anima sola quis iacuit in fepulchro? Christus, sed in carne so la quia in his singulis Christus est, Christum in his omnibus confitemur, & lingulis.

> tus erat Christus in inferno, es totus in sepulchro, est vbiq; totus, sed non totum. bi office

Vgustin. Non dimisit patrem Christus, cum venit in Virginem : vbique totus, vbique perfectus. Vno ergo codemque tempore totus erat in inferno, totus in calo, Nec tamen in sepulchro nec in inferno totu erat, etsi totus. Sicut Chrisfus totus est deus, totus homo, sed non totum: guia no solum est Deus vel homo, sed & Deus & homo. To to to tum enim ad natura refertur, totus auté ad qolis.

BBij

78.

# EPITOME T

春夏集 hypostasin : sicut aliud & aliquid ad naturam, alius verò & aliquis ad persona referu tur. Vnde Iohan. Damas. Totus Christus est lides. Deus perfectus, non autem totum Deus est. 149.7. Non enim folim Deus est, sed & homo & totus homo perfectus: non autem totum ho

Totus en mo: Non solu enim homo, sed & Deus. Tototu diffe- tum enim naturæ est repræsentatiuum, Totus autem hypostaseos. Sic & huiusmodi.

tue vhicungue, animal vei CAP. Quartum. Hac proprie est concedenda, Filius hominis descendit de calo: ficut ista, Filius Dei cruof ones are bell acifixus fuit.

6.9.1

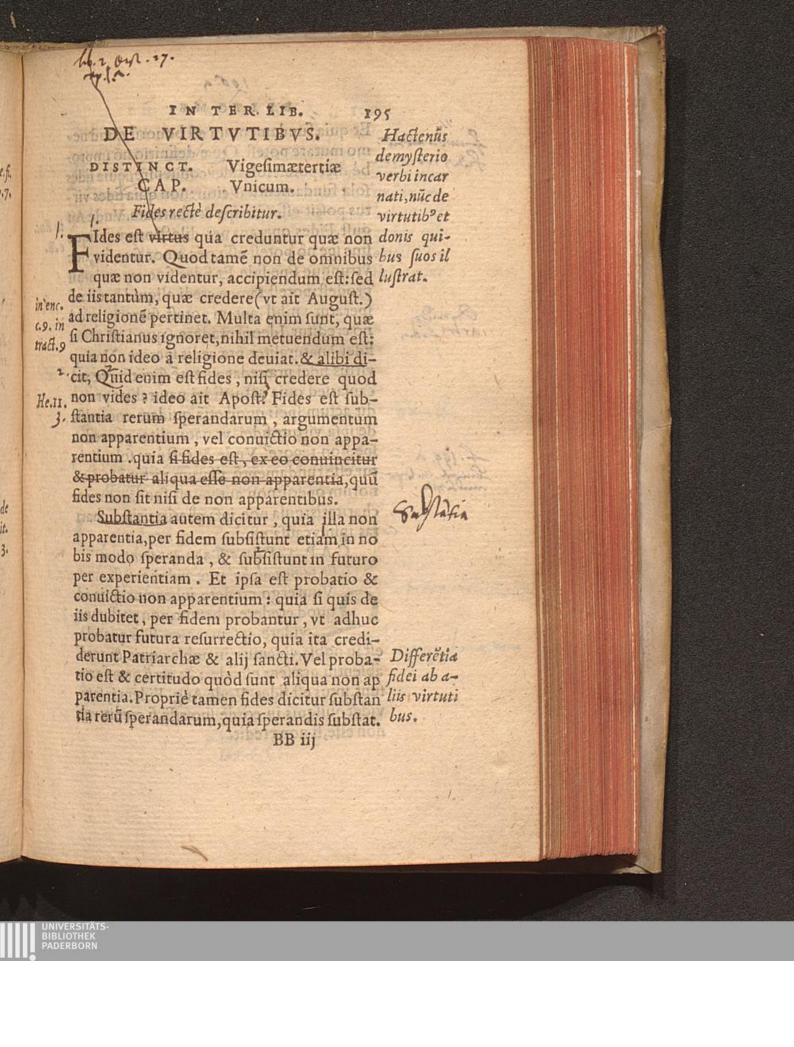
tract.

He.I

helflus eff. Clafftum C I enim ad vnitatem personæ referatur propositionum dictarum intelligentia, fanè dici potest. Si autem ad distinctionem naturaru, nullatenus concedi debent. Vnde Augu. Vna persona est, Christus Deus Libde & homo.ideo dicitur, Nemo ascendit in ca Trinit. lum, nisi qui de cælo descendit, &c. Si'ergo loh.3. attendas distinctionem substatiarum, Filius Dei descendit, & Filius hominis crucifixus est. Si vero vnitatem personæ, & Filius hominis descendit, & Filius Dei crucifixus est, &c. Hæc de corrigia calceamenti dominici dicta sufficiat, ne osla regis Idumææ cosummentur víque ad cinerem. to hot, our or leveus (1 lie

be burn vielor, reporter a serva be mine mut

p 8 a



195.9 EPITOME Et quia fundamentum est bonoru, quod nemo mutare potest. Qua definitio no improbè dici porest soli fidei convenire, quia fides fola fundamentu dicitur:non quia fides virtus possit esse fine spe & charitate. Vnde Au in Em, gust. Fides operans per dilectionem viique fine spe no potest esse, nec amor fine spe, nec vtrunque fine fide. Et fides fine amore nihil prodest: potest tamen credi aliquid quod no speratur: nihil autem potest sperari, quod no creditur. Ideog; eredere (quod est actus fidei ) naturaliter præcedit sperate. Non o Cap. virtus fidei præcedat virtute spei tepore vel causa: sed quia actus fidei naturaliter præce dit actum spei: quod etia quidam concedut de ipsa virtute fidei, vt naturaliter præcedat spe, non tepore. Vnde & recté ea sola dici-Contro tur, esse fundamentu aliarum virtutu & bolungh and norum operu:non autem est fundamentum charitatis: quia non ipfa charitatis, fed chari cas iplius caula est. CAP. 2. Fides etsi non apparentium sit, tamen ab habente videri potest. Vum ergo credere iubeamur,quia id quod credere iubemur, non poliumus videre, ipsam tamen side quando est in nobis, videmus in nobis : quia & reru absentiu præsens est fides: & reru quæ foris funt, intus est fides. Vnde Aug, Fidem ipsam videt quisquis in corde suo esse, si creditivel non effe, fi non credit.

IN TER. LIB. CAP. 3. Vna est sides. Ccipitur autem fides aliquado vel pro eo quod creditur, & est virtus: vel pro Fides alieo quod creditur, & non est virtus. Fa-quado pro tendu tamen est vnam esse side. Eph. 4. Vnus habitu, ali dominus, vna fides. siue accipiatur fides pro quado pro eo quo creditur, siue pro eo qa creditur. Na obiecto fifipro eo quod creditur, costat ide vnu apud dei capitur oes credi. vnde & dicitur fides Catholica.i. vniuersalis. Si auté peo quo creditur, ea ra tione dicitur vna fides: no quia fit vna nun e ro in oibus, sed genere.i. similitudine. Vnce Cap. 2 Aug.li.13. de Tri. Fides (quam qui habet Fi deles vocatur, & qui no habet, Infideles) cois est oibus fidelib : sicut-plurib hoibus facies cois elle dicitur, cu tame finguli fua habeat. CAP.4. Multum interest inter, Credere Deu, credere Deo, & gredere in Deum. Redere Deu est credere quipse sit de?. quod etia mali faciut. Credere Deo est? credere vera elle quæ loquitur. quod & mali faciunt. Credere in Deu est crededo 3 amare & ei adherere, ei usque mebris incorporari. Per hanc fide iustificatur impius, vt deide ipsa fides incipiat per dilectione operari. La enim sola opera bona dicenda sunt, quæ per dilectione Dei fiunt: ipsa enim dile ctio, opus fidei dicitur. Fides ergo qua demo nes & falsi Christiani habent, qualitas metis f.195.6. BB iiij

# EPITOME

est, sed informis, quia sine charitate est. Nam & malos sidem habere sine charitate, Apost. ostendit dicens: Si habuero omnem sidem, sidem, charitatem autem non habeam, &c.

CAP. Quintum. Fides informis efficitur formata.

S I verò quæritur vtrú illa informis qualitas, qua malus Christian, vniuersa credit, quæ bonus, accedente charitate remaneat & virtus siat, an ipsa eliminetur, & alia qualitas incedat quæ virtus sit: Vtrúllbet sine periculo dici potest. Mihi tamé videtur quod illa qualitas quæ priùs erat, remaneat, & accessu charitatis virtus siat.

DE FIDE QVANTVM ad eius obiectum siue materiam.

DISTINCT. Vigefimæquartæ CAP. Primum.

Fides est tantim de non visis.

A Vgust.mouet quæstionem, & absoluit in Ioh.
ita inquiens: Quid sibi vult, vt cum fatrast.
ctum fuerit credatis? Hec est laus sidei,
si quod creditur non videtur. Nam & Thomas, cui dictu est, Quia vidisti me Thoma,
credidisti, no hoc credidit qd vidit. Cernebat enim & tangebat carné viuentem, quam
viderat morienté, & Deum credebat in car

16.1

deT

197

### IN TER. LIE,

ne latetem. Credebat ergo mente quod non Fides imvidebat, per hoc quod sensibus corporis approprie disparebat. Si verò dicutur credi quæ videtur, Eta. sicut dicit vnusquisque oculis suis credidisse, non ipsa est quæ in nobis ædificatur sides: sed ex rebus quæ videntur, agitur in nobis, vt ea credantur, quæ non videntur. Et sic dicimus Petrum passionis sidem habuisse, non in eo quòd credebat hominem pati, quia hocvidebat: sed in eo quòd credebat Deum esse qui patiebatur.

CAP. Secundum. Fides non potest

Vum enim visio alia sit interior, alia exterior, non est sides de subiectis exteriori visioni: est tamen de iis quæ visu interiori vtcunque capiuntur. Et quædam sic capiuntur vt intelligantur, etsi non vt in suturo: quædam autem non, quia quum sides sit ex auditu, non modo exteriori, sed interiori, no potest esse de co quod omnino ignoratur: quæ ipsa ad sensum cordib. 13. poris non pertinet, vt testatur August. dices: de Tri. Quamuis ex auditu sides in nobis sit, non sap. 2. tamen ad eum sensum corporis pertinet, qui dicitut auditus, quia non est sonus: nec ad vllum sensum corporis, quoniam cordis est

res ista, non corporis. Quædam ergo side

EPITOMI

ereduntur, quæ intelliguntur naturali ratione, quedam verò quæ non intelliguntur. vnde Proph. Nisi credideritis, non intelligetis. Ef4.7.

Quod August, apertè distinguit. Alia sunt,
inquit, quæ nisi intelligamus, non credimus:
Alia, quæ nisi credamus, non intelligemus.

Vnde colligitur non posse sciri & intelligi
credenda quædam, nisi prius credantur: &
quædam non credi, nisi prius intelligantur,
& ipsa per sidem amplius intelligi. Necea
quæ prius creduntur quam intelligantur,
penitus ignorantur, quum sides sit ex auditu. Ignorantur tamen ex parte, quia non
sciuntur. Amatur ergo & quod ignoratur,
sed tamen creditur.

Epift

157.

Hactenus
de fide quo
ad essentia
sua co obiectum,nuc
de ea quoad
subiectum
sue creden-

Fres quar-

# DE FIDEI VIRTVTE & efficacia.

DISTINCT. Vigelimæquintæ CAP. Primum.

Sine fide Mediatoris nunquam fuit salus.

Llis enim qui precesserunt Christi aduentum, & qui sequuntur, videtur profecisse sides sec. temporis processum: sicut profecit cognitio. Fides quippe magna dicitur cognitione & articulorum quantitate, vel constantia & deuotione. Est tamen quædam sidei mensura, sine qua nunquam potuit esse salus. Vnde Apost. Oportet ac- heb. 13

cedentem credere quia Deus est, & quia re? munerator est sperantium in se.ita profecto vel anté vel post suisse saum nominem. 4-190 a 13. authoritates contestant un la sanctorum 4-190 a 13. authoritates contestantur. Vnde August ad Epiff. Optatum, Illa fides sana est, qua credimus nullum hominem, fiue maioris, fiue minoris ætatis, liberari à contagione mortis, & obligatione peccati, quod prima natiuitate contraxit, nisi per vnum mediatorem Dei & hominum, Iefum Christum: cuius hominis einsque Dei saluberrima fide etiam illi susti salui facti sunt, qui prinsquam veniret in carne, crediderunt in carnem venturum. Eadem enim fides est & illorum & nostra, &c. Idem attestatur Greg.fup. Ezechiel, in in illi

eprana, Sufficienatemm illige CAP. Secundum. Ante es post Christi aduentum fides Christifuit differenter ov itt reuelata maioribus eo simplicibus.

Vid ergo dicetur de illis simplicibus, quibus non erat renelatum myste-rium incarnationis, qui piè credebant quod eis traditum fuit? Dici potest nullum fuisse iustum vel saluum, cui non esset facta reuelatio, vel distincta, vel velata, vel in aperto, vel in mysterio. Distincta, vt / Abrahæ & Moysi aliisque maioribus, qui distinctionem articulorum habebant. Ve- L lata, vt simplicibus, quibus reuelatum erat

ea esse credenda, quæ credebantilli maiores, & docebant, sed eorum distinctionem apertam non habebant. Sicut & in Ecclesia aliqui minus capaces sunt, qui articulos symboli distinguere & assignare non valent: omnia tamen credunt quæ in fymbolo continentur. Credunt enim quæ ignorant, habentes fidem velatam in mysterio: ita & nunc minus capaces ex reuelatione fibi facta maioribus credendo inhærebant, quibus fidem suam quasi committebant. Vnde Iob, cap.1. Boues arabant, & asinæ pascebantur iuxta eos. Simplices & minores, sunt asinæ pascentes iuxta boues, quia humilitate maioribus adhærendo, in mysterio credebant, quæ & illi in mysterio docebant qualis forte suit vidua Sareptana. Sufficiebat enim illis credere aliquos articulos de incarnatione Chri sti venturi. Et sic sane dici potest Centurionem Cornelium habuisse sidem incarnatio-Hoho 224 nis ex reuelatione: fed an facta vel futura effet ignorauit. Deum enim vnum credebat, sed filium eius nesciebat incarnatum: ad quem vt fic crederet missus est Petrus.

I.(0.)

I.tim

li.I.

Chri

(4. VI

CAP. Tertium, Fides, spes, charitas,
o operatio, quadam aqualitate commenSurantur.

lan per timplicition, author containing the

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

Regorius, Fidem, spem, charitatem, atque operationem dum in hac vita viuimus, æquales fibi esse apud nos 2 260.a. muenimus : quoniam quantum credimus, tantum amamus: & quantum amamus, tantum de spe præsumimus. Quisque enim fidelis tantum credit, quantum sperat & amat: & tantim operatur, quantim credit, & amat, & sperat. Sed tamen major spe & fide Charify of Ours charitas dicitur: quia cum ad Dei speciem! fioperuenitur, spes & fides transeunt, sed charitas permanet. & quia charitas mater est o- 2 mnium virtutu: quæ non ideo post sidem & spem ponitur, gex eis oriatur, sed quia post illa remanebit aucta: Charitas enim nuquam 1.00.13 excidit. Præmissa autem æqualitas propriè sec. interiorum actuum intentionem consideranda est. Huic tamen quod & hic & superius dictum est, scil. quòd charitas non est ex fide & spe, sed è conuerso, obuiare videtur quod ait Apost. Finis præcepti est cha ritas de corde puro, & conscientia bona, & li.I. de fide non ficta. Quod exponens August. cor doffri. accipit pro intellectu, & conscientiam pro spe. Non ergo charitas fidem & spem, sed ca.vlt, fides & spes charitatem præcedere videntur. Hoc ergo ea ratione traditum intellige, non quod fides & spes causa vel tempore charitatem, omnium bonorū matrem, præcedant: sed quia charitas sine illis in aliquo 190 a. lon-x

esse non potest, sed illa sine charitate possunt esse: quamuis non sit pia sides vel spes sine charitate. Ergo ex side & spe procedere dicitur charitas, quia nulli prouenit sine istis.

DE SPE.

DISTINCT. Vigefimæsextæ CAP. Primum.

Spes recte definitur.

ST autem Spes, virtus qua spiritualia & æterna bona sperantur, id est cum siducia expectantur. Est enim spes certa expectatio suturæ beatitudinis, veniens ex Dei gratia & meritis præcedentibus, vel ipsam spem (quam natura præit charitas) vel rem speratam, id est beatitudinem æternam. Sine meritis enim aliquid sperare, non spes, sed præsumptio dici potest.

CAP. Secundum. Spes est de inuisibilibus.

S leut verò fides, ita & spes est de inuisibichind.

libus. vnde August. Fidem appellamus caps.
earum rerum quæ non videntur. De spe
quoque dicitur, Spes quæ videtur, non est no. s.
spes. Quod enim videt quis, quid sperat?

CAP. Tertium. Distinguitur fides à fe.

IN TER. LIB.

200

Istinguitur tamen sides à spe, sicut, vocabulo, ita & rationali differentia! Eft | enim fides malarum rerum & bonarum: quia & bona creduntur & mala, & hoc fide bona, & non mala. Est etiam fides rerum præteritarum, & præfentium, & futurarum. Credimus enim mortem Christi, quæ præteriit: credimus sessionem, que nunc est: credimus venturum ad iudicandum, quod futurum est. Item fides est futurarum rerum, & alienarum. Nam & se quisque credit ccepille,nec fuille vtique sempiternum: & alia arque alia non modo de aliis hominibus, multa quæ ad religionem pertinent, verumetiam de Angelis credimus. Spes autem non z nili bonarum rerum est, net nili futurarum & ad eum pertinentium, qui earum spem gerere perhibentur.

> CAP. Quartum. In Christo nec fides fuit, nec spes.

Vibusdam non indocte videtur fidem virtutem, & spem in Christo no fuil- Christo ase, sicut in sanctis iam beatificatis vel in Angelis non funt. Et tamen Sancti credunt & gitatam. iperant resurrectionem futuram, & Angeli eandem credut:nec tamen fides vel spes virtus in eis est, quia & Deo per specie cotemplado fruutur, & in Dei verbo futura refurre ctione & iudiciu clarissime respiciut. Si enim quia credut refurrectione futura, ideo verum

23.dift.fuperitis de

2 P.1.

est eos fidem habere, ergo ea consummata post iudicium & fidem similiter habere dicentur, qui credent eam præteritam. Sed ficur tunc credent, nec tamen fidem quæ fideles facit, habebunt: quia non credent absque scientia, quæ non erit ænigmatica, sed per speciem: ita & modo credunt & sperant resurrectionem: nec tamen side habent, quia erededo cognoscunt. Ita & Christus, in quo bona patriæ fuerut, credidit quidem & sperauit resurrectionem tertia die futuram, pro qua & patrem orauit : nec tamen fidem & fpem virtutem habuit, quia non ænigmaticam & specularem, sed clarissimam de ca co gnitionemhabuit : quia non perfectius cognouit preteritam, quam intellexit futuram. Sperauit tamen Christus, sicut in Psal. ait, In te domine speraui. De antiquis verò patribus, qui apud inferos víque ad passionem tenebantur, non incongrue dici potest, quòd fidem & spem virtutem habuerunt: quia credebant & sperabant se visuros Deum per speciem, qualiter tunc eum non videbant.

matth

li.8.0

Trin

сар. 8

# DE CHARITATE.

De charita te quatum ad ei<sup>9</sup> essen tia & definitionem.

DISTINGT. Vigelimæleptimæ CAP. Primum.

Christus habuit summam charitatem.

201

Aior charitas in Christo esse non potuit, qui ex charitate eximia animam posuit pro amicis & inimicis. habuit enim in corde charitatem, quam opere nobis exhibuit, vt exhibitionis forma nos ad diligendum instrueret.

> CAP. Secundum. Charitas reflè definitur.

Haritas est dilectio qua diligitur Deus propter se, & proximus propter Deum vel in Deo. Hæc habet duo mandata: Vnum pertinens ad dilectionem Dei, quod est maximum in lege mandatum : Et altematth. rum pertinens ad diligendum proximum,illi simile, vt patet Deut. 6.

CAP. Tertium. Eadem dilectione diligitur Deus & proximus.

Vgust. sic dicit: Iohannes ait, Non po-Trini. A test Deum diligere quem non videt, qui fratrem quem videt, no diligit. Sed сар. 8. si eum quem videt humano visu, spirituali charitate diligeret, videret Deu, qui est ipsa charitas, visu interiori, quo videri potest. Qui ergo fratrem quem videt, non diligit, Deum, qui est dilectio, qua caret qui fratrem no diligit, quomodo potest diligere? Ex vna enim eademá; charitate Deu proximumá; diligimus: sed Deu propter Deum, nos verò

#### EPITOME

&proximu propter Deum. Etstenim vna est charitas, duo tamen sunt præcepta: & hoc propter diuersa dilecta, vel propter duos mo tus, qui in mente geruntur, dum Deus diligitur & proximus. Regula autem dilectionis (ait August.) diuinitus constituta est, vi doctri. Chri. capazi, pter quod teipsum diligere debes.

Ro.I

gal.s

li.I.a

doctr

Chri.

cap.2

do

Chi

CAP. Quartum. Praceptum de dilectione Dei in hac via penitus impleri non potest.

Am ex parte diligimus, ficut ex parte 1,00.13 cognoscimus. in futuro auté implebitur ex toto. Vnde Aug. Cum adhuc est aliquid carnalis cocupiscentie, no omni-concamodo ex tota anima diligitur Deus. Caro lessii. or. b. auté no dicitur cocupiscere, nisi quia anima carpaliter concupiscit. Cum autem venerit quod perfectum est, implebitur in ea plenitudine præceptum illud scharitatis, Diliges dominum deum tuum ex toto corde. Cum autem impleri non possit in hac vita ista perfectio, præcipitur tamen: quia non rectè curritur. si quò curredum est nesciatur.quomodo autem sciretur, si nullis præceptis oitenderetur? Impletur autem ex parte, id est sec.perfectionem viæ. Alia est enim perfectio currentis, alia peruenientis.

Bir Loho

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN CAP. Quintum. Vnum mandatorum charitatis in also confinetur er intelligitur.

Vum duo sint precepta charitatis, pro vtroque sæpe vnum ponitur: nec immeritò, quia nec Deus sine pro- 8.160.b. ximo, nec proximus fine Deo diligi potest. 202 6. P. zuml & Ro.13. Vnde Apo. omne mandatum legis dicit in- 2/2.b. gal. s. staurari, id est contineri & impleri in hoc verbo, Diliges proximű taum ficut teipfum.

CAP. Sextum. Non omnia sunt ex

charitate diligenda. li.i.de > On enim omnia (ait August.) quibus

vtendum diligéda sunt: sed ea sola, quæ vel nobiscum societate quadam refe-Chri. ap.23 rutur in Deum: ficut est homo vel Angelus: vel ad nos relata beneficio Dei per nos indigent, vt corpus, quod ita precipiendum est diligi, vt ei ordinate prudenterq; consulatur.

# DE NYMERO DILIolona gendorum.

DISTINCT. 28. CAP. Primum.

Omne genus diligendarum rerum in illis dusbus mand tis charitatis continetur-

Vatuor diligeda sunt (vt ait August.) li.I.de Vnum, quod supra nos est, scil. Deus: doctri. alterum, quod nos fumus : tercap.23 tium, quod iuxta nos est, scil. proximus: quartum, quod infra nos est, scil. corpus. Desecundo & quarto nulla præcepta CC ij

Chri.

dilartio sui strongenio 154.6.11:

dada erat, scil. vt diligeremus nos vel corpus nostrum: præcipitur autem Deus diligi & proximus. Vt autem quisque se diligat, præcepto non est opus. Quantumlibet enim ho mo excidat à veritate, remanet illi dilectio sui, & dilectio corporis sui: quia nemo vnquàm carnem suam odio habuit. Nam viri insti qui corpus suum cruciant, non corpus, sed corruptiones eius & pondus oderunt. Ideo speciale de hoc præceptum dandum non erat. Et ad hunc sensum tradit August, quòd ex præcepto non tenemur diligere nosmetipsos, vel corpus nostrum: quia nulla præcepta erant danda specialia & diuisa.

CAP. Secundum. In pracepto dilectionis continetur dilectio Angelorum & Christi, quatenus homo est.

and ly

Anifestum ergo precepto dilectionis lib. 10. & proximi, etiam sanctos Angelos dedocontineri, à quibus tanta nobis mise-chi.

ricordiæ impenduntur officia. Ex quo & Chri.

Dominus proximum se nostrum dici vo-cap.30 luit, vt in parabola saucij ostendit. & in Prophe. Quasi proximum & quasi fratrem no-Ps.4. strum sic complacebam. Eum enim proximum intelligimus, cui vel exhibendum est officium misericordiæ si indiget. Sed quia excellentior ac supra naturam nostram est

cant.

li.I.a

doctr Chri

cap. 2

Maraximit.

no Ochmold .

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN diuina substatia, præceptum dilectionis Dei à proximi dilectione distinctum est. I deoque licet Deus nobis omnia impendat benesicia: non tamen nomine proximi includitur in illo præcepto, quem non sicut nos diligere debemus, sed plus quam nos, toto corde & anima. Christum verò inquantum homo est, sicut nos diligere debemus: eiusque sec. hominem dilectio illo continetur mandato. quem & sec. hominem magis quam nos, sed non quatum Deum, debemus diligere: quia inquantum est homo, minor est Deo.

DE ORDINE DILIGENDI respectu diligendorum.

CAP. Primum.

Ordo in diligendis est observandus.

Via dicit Sponsa, Introdixit me rex in cellam vinariam, & ordinauit in me charitatem. Ordinem autem doctri. diligendi August. insinuat dices, Ipse est qui ordinatam habet dilectionem, ne aut dili- cap. 27 gat, quod non est diligendum, aut non dili- 2 gat quod diligendum est, aut æquè diligat, 7 quod minus vel amplins diligendum est.

Omnis peccator, inquantum peccator est, I non est diligendus. Et omnis homo, inquantum homo, diligendus est propter Deum,

1

Lucyon

50.

EPITOME

Deus vero propter seipsum: & Deus ppter se omni homini diligédus amplius est: & amplius quisq; debet Deum diligere, q seipsum. Ité amplius diligendus est homo, quam corpus nostrum: quia propter Deum omnia ista diligenda sunt: & potest nobiscu Deo homo perfrui, quod non potest corpus nostrui: quia corpus per animam viuit, qua fruimur Deo. In qua enumeratione diligendorum prius ponitur quod supra nos est: secundo, quod nos sumus: tertio, quod iuxia nos est: quartò, quod infra nos. vbi ordo diligendi insinuari videtur ex ratione enumerationis.

11.8.d

Trini

cap.8

(4nr.)

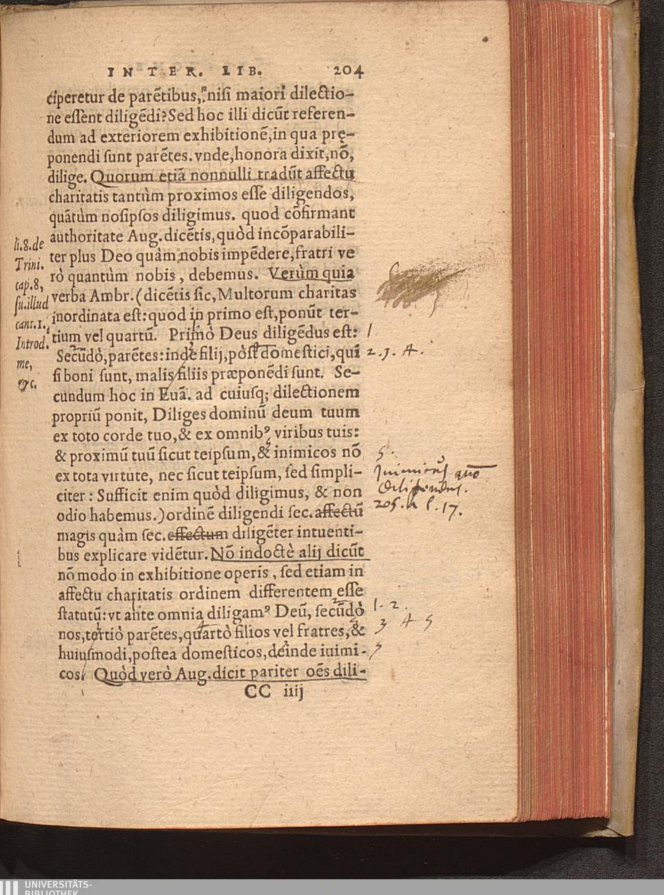
Intro

76

CAP. Secundum. Non omnes pari affectu G effectu diligendi sunt proximi.

Vidam enim tradere videntur, o pari affectu omnes diligédi sint, sed in effectu.i. exhibitione obsequi, distinctio obseruada est vnde Aug. Omnes holis, de mines æque sunt deligédi sed cum omnibus doction prodesse non possis, sis potissimu consulendum est, qui pro locoru & teporum vel quatulibet reru opportunitatibo, costrictiue tibi quasi quada sorte iungutur. Pro sorte enim habédum est, quo quisq; tibi colligatius adhæset: ex quo legis illi potius dandum este. Quibus obuiat illud præceptu legis de dilipenta gedis paretibus, Honora patrem tuu & matrem tua. Vt quid enim specialiter illud præceptu legis de consultation produce enim se sunt su su matrem tua. Vt quid enim specialiter illud præceptu legis de consultation produce enim su su matrem tua. Vt quid enim specialiter illud præceptu legis de consultation precialiter illud præceptu legis de consultation pr

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN



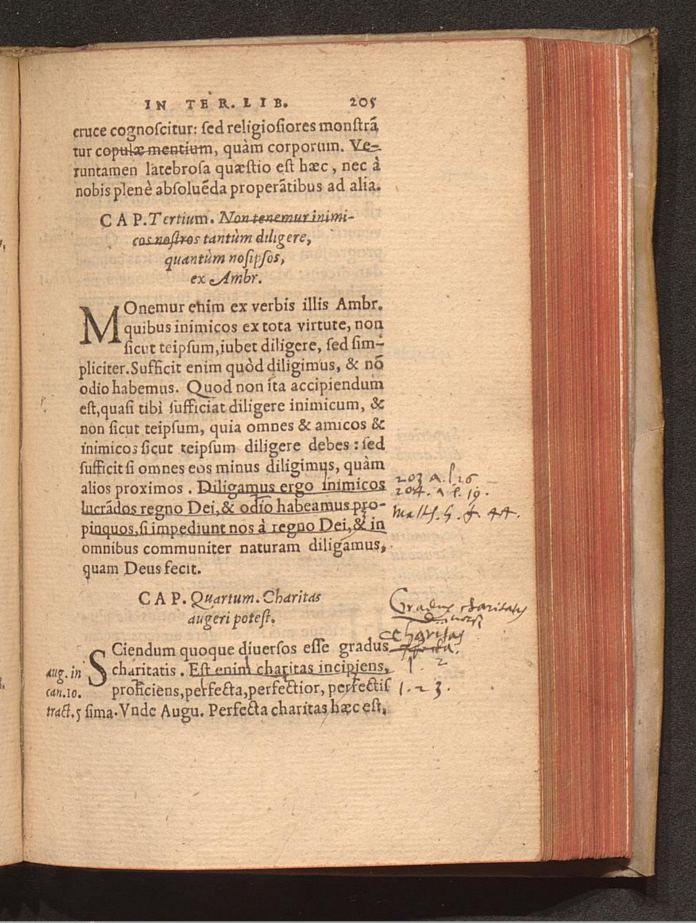
#### EPITOME

gendos, & pari dilectione omnibus vitam exoptandam, ita accipi potest, vt paritas non ad affectum referatur, sed ad bonum quod eis optatur : quia charitate omnibus optare debemus, vt paria bona mereantur . ficut Apost. dicit: Volo omnes homines esse sicut, 0.7, me. Optanda est enim minoribus perfectio maiorum, vt fiant ipfi perfecti, & fic parem mereantur beatitudinem: vel pari dilectione, id est eadem dilectione, omnes diligendi funt. Item quod air, Vt tantiim diligamus fratres, quantum nos, ita intelligi poteit, id oft ad tantum bonum diligamus fratres, ad quantum nos: vt tantum eis bonum optemus in æternitate, quantum nobls, etfi non tanto affectu. Vel ibi, quantum, similitudinis est, non quantitatis.

Quast. An extranei boni sint magis diligendi intraneis malis.

Solet etiam quæri: Si parentes nostri mali fint, an magis vel minus diligendi fint aliis bonis, hac ratione nobis non coniun-Etis. Videtur enim quod boni sint magis diligendi, quia nobis sunt coniuncti corde, glu tino charitatis. Sactior est enim copula cordium, quam corporum. Vnde Beda de illis verbis Domini, Mater mea & fratres mei hi Luca. sunt, qui verbu Dei faciut: Non iniuriose negligit matré:nec mater negatur, que etia de

tro



### BPITOME

vt quis paratus fit pro fratribo mori. Sed nuc mox vt nascitur, ia prorsus perfecta est? Imò. vt perficiatur, nascitur: cum fuerit nata, nutritur: cum fuerit nutrita, roboratur: cu fuerit roborata, perficitur: cum ad perfectione Quem Phi.2. venerit, dicit, Cupio dissolui, &c. progrellum charitatis etiam Veritas commé dat, dicens: Maiorem hac dilectionem ne- 10 h.15 mo habet, quam vt anima fuam ponat quis pro amicis suis. Quod vtique dictum est de opere dilectionis, quia maior dilectionis affectus non est, quam ponere animam pro aliis. Nec te moueat quod ait, pro amicis: qui enim ponit pro amicis animam, ponit & pro inimicis, ad hoc vt fiant amici.

in En

64.27

Mat.

Superiori
dist.demostratum est
de ordine
charitatis
sec.quadru
plice modu
dilectionis
nuc de ordi
ne charita
tis sec.qua
titate me
viti.

DE CHARITATE QUANtum ad meriti perfectionem.

DISTINCT. Trigefimæ CAP. Vnicum.

Magis meritorium est diligere amicos, quam inimicos.

Ic solet quæri, quod potius sit plurísque meriti, diligere amicos, quam inimicos. Sed hæc comparatio implicita est. Si enim conferatur dilectio amicorum tantum, dilectioni amicorum & etiam inimicorum, perspicua est absolutio. Sed si in aliquo vno homine, qui diligit simul amicum & inimicum, quid horum potius sit
quæratur, obscura est resposso: quia de métis motu id agitur, de quo nobis non est sacile iudicium, an vnus & idem motus sit erga amicum & inimicum, sed erga amicum
intensior: an duo: vnus erga inimicum, qui
est difficilior: alter erga amicum, qui est serior. Nec incongrue putatur melior qui
est feruentior. Vel si vnus idemque est, inde
porior, voi ardentior est, non improbe exi-

m Enc. potior, vbi ardentior est, non improbe exica.27. stimatur. Aug. tamen sentire videtur, maius. Obiectio. Mat. 9 esse diligere inimicum, quam amicum: quia

diligere inimicos dicit esse perfectorum, & benefacere eis: neque hoc à tanta multitudine impleri, quanta in oratione dominica exauditur, cum dicitur, Dimitte nobis debita nostra, sicut & nos, & c. Sed dicendum ibi co Dilutio. parationem factam inter dilectionem, qua diligitur tantu amicus, & dilectionem, qua amicus & inimicus.

DE CHARITATE QUANtum ad durationem.

CAP. Primum.

Charitas via potest deperdi. f. 201. b. l. 16

I Llud quoque non prætereundum, quod quidam asserunt charitatem semel habitam ab aliquo non posse excidere, nulmohy.

#### EPITOME

lumque damnandum hanc aliquando habere. Ait enim Apost, Charitas nunqua excidit. Augu etiam inquit, Charitas quæ de- 1.00.13 seri potest, nunquam vera fuit. Item charitas ad lul. est fons proprius & fingularis bonorum, cui com de maly 34 knon communicat alienus: alieni autem, sunt poni.

omnes, qui sunt audituri, Non noui vos. Sed dift.2. quod Apost ait, Charitas nunquam excidit, nullatenus pro illis facit : dignitatem enim charitatis oftendens, dicit earn non excidere, quia hic & in futuro erit: sed fides, spes, & scientia euacuabitur. Item quod dicitur cha ritas nunquam fuisse vera quæ deseri potest, non ad essentiam charitatis refertur, sed ad efficiétiam: quia non efficit charitas quæ deseritur, hominem verè beatum, nec perducit ad verum bonum. Huic etiam fonti alieni,id est damnandi, non communicant,scil. in fine, quia non perseuerant? Potest tamen hoc & cætera quæ de charitate dicta sunt, de perfecta intelligi, quam soli perfecti habent, quæ semel habita non amittitur. Exordia verò charitatis aliquando crescunt, aliquando deficiunt. Sunt enim virtutis exordia, & profectus, & prouectio: quos gradus ille discernit, qui parabolam illam intelli-Malfir 24 git: Sic est regnum Dei, quemadmodum si iactet homo semen in terram, & dormiat, & exurgat semen, & germinet, & crescat.Si

ergo perfecta charitas sic est radicata, ve

207

amitti nequeat, incipiens tamen & prouecta amitti potest, & sæpe amittitur: sed du habetur, no sint habente criminaliter peccare.

CAP. Secundum. Charitas en scientiasfec. essentiam in patria remanent, non autem sides

Duertendum etiam, quomodo fides, spes, & scientia dicantur euacuari, quia ex parte funt, & non charitas, quum & ipla ex parte fit. Ex parte enim, id est imperfecte, diligimus: sicut ex parte scimus, vt ait 1 Efichius sup. Leuit. Cum ergo omne quod ex parte est, euacuetur, cur charitas excipitur, quæ dicitur nunquam excidere? Charitas etiam ex parte est, vt sæpe sancti docent: quia exparte nunc diligimo. &ideo ipía eua cuabitur, in quantu ex parte est: quia tolletur imperfectio. & addetur perfectio: remanebitá; ipfa aucta, & actus eius, & modus di ligedi, vt diligas Deu propter se toto corde, & proximű tuű ficut teipfum; fed eliminabitur imperfectionis mod?. Eides verò & spes 3 penitus euacuabutur. Scientia verò secundu + actum & modum suum qui nunc est, nonse- granha cudum sui essentiam tolletur. Ipsa enim vir- =11.6. tus scientiæ remanebit, sed alium tenebit vfum & modum.

eloborough both minor agent and invent

CAP. 3. Christus præscriptum ordinem charitatis habuit, sec. modum patriæ, & non viæ.

~ 192.6.

Ametsi Christus omnë hominem vt seipsum dilexerit, nec tamen omnes salui
facti sunt: non est tamen ignorandu in
eo suisse charitate iuxta modu patriæ no viæ,
euq; ordinë diligëdi implesse, qui serueatur
in patria, no invia. Quienim in patria sunt,
adeo dei iusticie addicti sunt, vt nihil eis pla
ceat, nisi quod Deo placet: & per hoc tantu
salutem illoru diligunt & volunt, quos Deus
saluari vult, eosque solos sicut se diligunt. Ita
Christus electos tantum sicut se dilexit, eorumque salutem optauit.

DE CHARITATE DEI qua diligit homines.

DISTINCT. Trigefimæsecundæ

11.5.

Trin

CAP. Vnicum.

Deus in dilectione sua tametsi sit immutabilis, vnum tamen altero magis diligit.

A Vg. Incomprehensibilis est dilectio dei atque immutabilis, qua Deus in vnoquoque nostrum amat quod fecit, sicut & odit quod fecimus. Ideoque cum sit immutabilis, non intenditur, neque remittitur, tametsi hoc magis quam illud diligere dica-

208

tur. Quod enim rationales creaturas aliquas magis vel minus diligere dicitur, non mutabilitatem charitatis eius fignificat: sed quod alios ad maiora bona, alios ad minora dilexit: alios ad meliores vius, alios ad minus bonos. Consideratur enim duobus durlis S modis dilectio Dei, secundum essentiam, & Sorah Eno secundum efficientia. Non recipit magis vel minus secundum essentiam, sed tantum se- Charitas cundum efficientiam:vt magis dilecti dican Dei noretur, quibus ex dilectione ab æterno maius cipit magis bonum præparauit, & in tempore tribuit: & nec minus. minus dilecti, quibus non tantum. Inde est etiam quòd aliqui quando conuertuntur & iustificantur, tunc dicuntur incipere diligi à Deo. non quod Deus noua dilectione possit quenquam diligere ( qui sempiterna dilectione diligit ) sed quia aterna Deus non Dei dilectionis incipiunt sortiri effectu, sci-incipit dili

lis. de licet gratiam vel gloriam. Vnde Augustin. gere. Trini. Absit vt Deus temporaliter aliquem dilicap.16 gat, quasi noua dilectione quæ in ipso antè non erat, apud quem nec præterita transierunt, & futura iam facta funt. Itaque omnes sanctos ante mundi constitutionem dilexit, ficut & prædestinauit.

> CAP. Secundum. Reprobi non dicuntur à Deo diligi.

### BPITOME

E reprobis verò, qui præparati non funt ad vitam, sed ad mortem, simpliciter concedendum est, quòd ab æterro illos habuit odio, id est reprobauit, sicut legitur: Iacob dilexi, Esau auté odio habui. Mala Sed non est simpliciter dicendum, quòd dilexit, ne prædestinati intelligatur: sed cu adiectione concedatur, dilexit eos, inquantum opus eius suturi erant, id est quos & quales ipse eos erat facturus.

DE QVATVOR VIRtutibus Cardinalibus.

CAP. Primum.

Quatuor sunt virtutes Cardinales.

Post prædicta, scil. de virtutibus theologicis, de quatuor virtutibus, quæ Principales siue Cardinales vocantur, disserendu est: quæ sunt, susticia, Fortitudo, Tem Lib. 18
perantia, Prudentia, de quibus ait August. de Tris
susticia est in subueniendo miseris, Pruden-cap. 9.
tia in præcauendis insidiis, Fortitudo in perferendis molestiis, Temperantia in coercen
dis delectationibus prauis. Quæ virtutes
Cardinales dicuntur (vt ait Hieron.) quibus
in hac mortalitate, & post ad æternam vita
peruenitur: quæ in Christo plenissime suerut & sunt. De cuius plenitudine nos acce-

cup.

74

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN 209

pimus. In quo habuerunt vius cosdem, quos in patria habent, & quosdam etiam viæ.

GAP. ecundum. Virtutes Cardinales remanebunt in patrid.

Vibusdam visum est tres earum esse deficuras, scilicet prudentiam, fortitudinem, & temperantiam. Inflicia autem immortalis est, & magis tuc perficietur in no bis quam esse cessabit, quum beate viuemus contemplatione diuinæ naturæ, quæ omnes naturas creauit & instituit. Gui regentisubditum esse iusticiæ est . Fortassis & aliæ tres virtutes, pridentia fine vllo iam peticulo erroris, fortitudo, fine moleftia tolerandorum malorum, temperantia fine repugnatione libidinum , erunt inilla felicitate: vt prudentiæ ibi fit i nullum bonum præponere Deo vel aquare: fortitudinis, ei firmiffime adhærere: teperantiæ, nullo defectu no xio delectari. Quod verò nunc agiriusticia in subueniendo miseris, quad prudentia in precauendis infidiis, quod forticudo in per-) ferendis molestiis, quod temperantia in co- + ercendis prauis de ectationibus, non erit ibi omnino, vbi nihil mali erit. Ecce hic aperte ait Aug. quod prædictæ virtures crunt in fu turo fed alsos rune habebunt vius quam mo cap.26 do. Cui Beda affentit in Exod. 3001 300101110 Spir, ap QQ e, & c it's auto obularovidenu

200 B.PITOME ZOUDE SEPTEM DONIS Pro. in parria habenaianafantising siar DISTINCT. Trigefimæquartæ CAP. Primum. Dona Spiritus sancti funt virtutes,nec in patria sunt desitura. AEc septem dona virtutes esse, nec in futuro desitura Ambr. ostendit, ease-li.t. de prem fore virtutes dicens, & in ange-Spirit. lis abundantissime este, sici Ciurtas Dei,illasan.ca. Hierusalem cælestis, non meatu alicuius flu 10.0 uij terrestris abluitur, sed ex vitæ fonte pro-vlt. cedens Spiritus fan, cuius nos breui fatiamur haustu, in illis cælestibus spiritibus redu dantius videtur effluere; pleno feruens septe virtutum spiritualiu meatu. Has aute septe virtutes enumerat Esa. dicens, Spiritus sapie cap.II. tiæ & intellectus, Spir. cofflij & fortitudinis, Spir Teientiæ & pietatis, & Spir timonis domini. Quanuis aute dicatur Spir. vnus tame est Dei Spir sua libertatis arbiter, omnia pro 1.00.13 inp 127 authoritate voluntatis dividens fingulis. CAP. 2. In Christo fuerunt illa septem dona. N Christo etia hæc eadem fuisse Esa.oste ma dit, dicens: Egredietur virga de radice Tesse, & flos de radice eius ascedet, & requiescet super eum Spiritus timoris domini, Obicctio. Spir.sapientiæ, & c. His auté obuiare videtur 12 Pro. I. quod Bed. de timore domini ait sup. Parab. scil. pomnis timor cessabit in futuro. Si autem timor nec in futuro erit, ergo nec septe Dilutio. dona erunt. Ad quod dicimus, qu septem illa dona & in angelis modo funt, & in animabus sanctis feliciter viuentibus, & in nobis erut in futuro, sed non ofa habebut hos vsus fine hæç officia, quæ nunc habent. Verbi gra tia, Timor filialis facit nunc timere ne offen damus quem dilígimus, & ne separemur ab eo: facit etiam nos reuereri cundem : in futuro verò faciet non reuereri, quando non timebimus separari vel offendere. Quidam tamen sec. effectum, timorem in Christo & in angelis tantum effe contendunto mis 200 quid time

CAP. Tertium. Quadruplex

S Ciendum est quatuor esse timores, scil. mor dans tialem, castum sue sullasem vel amicabiinpsal. lem. Humanus timor est (vt ait Cassiod.)

127. quando timemus pati pericula carnis, vel bo na mundi perdere, propter quod delinquimus. Hic timor malus est, qui in primo gra du cu mundo deseritur, que Dominus promat. 10 hibet in Euag. dices: Nolite timere eos qui occidunt corpus. Timor auté seruilis est (vt. 2

ait Aug. cu per timoré gehénæ cotinet se ho in psa. mo à peccato, qu præsentia iudicis & pænas 127. metuit, & timore facit quicquid boni facit. DD ij

Quid timor mundanus.

257.a.

EPITOME THE

ONL

Bonus est ille timor & vtilis, licet infufficies. -per quem fit paulatim consuetudo insticia, & succedit initialis timor, quando incipit quod durum erat amari. Et fic incipit exclu \_ diseruilis timor à charitate, succedit deinde timor castus fiue amicabilis, quo timemo ne sponsus tardet, ne decidat, ne offendamus, ne eo careamus. August, quoque seruslem & castum timorem aperte discernit, epist. ad cap. 8. Rom.locum illum exponens, Non enim accepistis Spiritum seruitutis iterum in timore: sed accepistis Spiritum adoptionis filioru Dei ita dicens: Duo hic timores infinuantur:vnus, qui est in perfecta charitate, scilicet timor castus: alter, qui non est in charitate, scilicet seruilis. De iis timoribus latius disputat August. tract. 9. in 1. Iohan. can. cap. 4. Nec potes melius explanare quill inter-aug.in sit inter istos duos timores, quam si ponas epi. ad duas mulieres vni matrimonio copulatas: honor, quaru vna constituas volente facere adulte- degra. rium, sed timet ne danetur à marito, cui non no. 1e. grata est, sed onerosa mariti præsentia. tales sunt qui timet diem iudicij. Fac altera ama- epi.it. re virum, & debere illi castos amplexus, nullo feruentem adulterij defiderio, semperque viri optantem præsentiam. Illa timet,& ista timet. Timet illa, ne veniat maritus, eamque deprehendat adulterantem. Istave-

ro timet, ne à viro quem intime amat, dese-

quid timor castus.

fit timor castus, & quis seruilis, & qualiter differat. Præterea timorem initialem signi- quid timor ficatum reperies, qui nec ex toto est serui- initialis. lis, nec ex toto castus, sed tanquam medius de vtroque aliquid retinens. Iste timor est in inchoata charitate.

CAP. Quartum. In Christo non fuit timor mundanus, seruilis, vel initialis.

Via timor mundanus malus est, & in primo gradu cu mudo deseritur: Ser uilis verò initialis in perfecta cha ritate non est. Nullus ergo istorum timoru fuit in Christo. Quis ergo fuit timor ille, quo pœnam timuit? Potest timor ille dici naturalis vel humanus, qui omnibus hominibus inest, quo horretur mors ac formidatur pœna. Et dicitur iste timor naturalis, non quia accesserat homini ex natura, secundum quod suit priùs instituta: sed quia ex corrupta natura per peccatum omnibus aduenit, cui corruptio inoleuit, tanquam esset naturalis, & est iste timor essectus peccati, yt suprà dictum est.

CAP. Quintum. In Christo fuit timor castus.

DD iii Jinory Jumany - Fel. 188. A l. 10

Maria Maria

EPITOME

A Vgust dicit timorem castum esse æternum, sed no habebit omnë illum vsum,
quë modo habet, saciet enim tunc nos
reuereri Deum, non timere separari vel carere. Fuit ergo & in Christo timor ille, sed
suxta vsum illum, quem in suturum habebit
in sanctis. Non enim timuit Christus separari, vel offendere Deum; sed Deum præ om
nibus reueritus est.

## DE DONIS IN SPECIALI.

DISTINCT. Trigesimæquintæ
CAP. Primum.

Ench

Tri.

Che.

Donum sapientiæ & scientiæ

Post præmissa diligenter considerandu lib.14.

In quo differat sapientia à scientia. De de minhoc Aug. ita ait: Philosophi disputantes cap. I.

de sapientia, definierunt eam, dicentes: Sapie tia est rerum divinarum humanaruque scien tia. Ego quoque vtraruque rerum cognitionem, id est divinaru & humanaru & sapien tiam & scientiam dici posse non nego. Veru iuxta distinctionem Apost. qua dixit, Alij da tur sermo sapientiæ, alij sermo scientiæ. illa definitio dividenda est, ve serum divinaru cognitio, sapientia propriè nuncupetur: humanaru verò, propriè nomen obtineat scien tiæ. Neq; verò quicquid sciri ab homine po test in rebus humanis, vbi plurimu superua-

Sagranha?

Sogranha?

Ly quily organ

cuæ vanitatis, & noxiæ curiofitatis est, huio: scientiæ tribuo : sed illud tantum quo fides faluberrima, quæ ad veram beatitudine ducit, gignitur, nutritur, defeditur, roboratur: qua scientia non pollent plurimi, quanis ipsafide polleant plurimum. Aliud est enim sci re quid homo tantummodo credere debeat propter adipiscendam vitam beatam : aliudi elt seire quomodo hocipsum & piis opituletur, vel cotra impios defendatur: quæ proprio vocabulo appellatur scientia. De differentia harum duarum virtutum idem Aug. Ench. sup.Psal. & lib. 12. de Trini. Distat ab æter-62.09 norum contemplatione actio qua bene vtilib. de mur temporalibus rebus : & illa sapientiæ, Tri.12 hæc scientiæ deputatur.

CAP. Secundum. Differunt Sapien-Massas and tia en intellectus.

TN hoc different illa duo, quia sapietia est pprie de æternis, quæ veritati æternæ cotemplandæ intendit. Intelligetia vero no z ] mulli gafin modo de æternis est, sed etiam de rebus inuisibilibus, & spiritualibus temporaliter exortis. In hoc ergo differetia est, quia sapietia creator tantum conspicitur : intellectu verò 2 creator & creatura quædam . Sic ergo distingui potest inter sapientiam, scientiam, & intellectu. Scientia eni valet adreru tepora- 1 5 meha liu recta administratione, & ad bona inter DD iiij

December

mone habi

suitoruss.

BP. SITIO ME T NE

Bapatia.

De conns-

De connsxione habi \$uum gratuitorum. malos conversationem. Intelligentia verdad creatoris & creaturarum inussibiliús speculationem. Sapientia verdad solius veritatis æternæ contemplationem & delectationem. Advertendum tamen quòd intellectus & scietta, quæ dicutur dona Spiritus san alia sant ab intellectu & scientia, quæ naturaliter sunt in anima hominis: quia per illas virtutes, quæ dicuntur dona Spiritus san naturalia reformantur atque adiquantur.

Iac.s.

74.12.

beb. I

DE CONNEXIONE

munique CAP. Primum.

Omnes virtutes sunt connexa.

Sent: vt qui vna caruerit, oibus careat. In Efa.

De hoc etiam Hiero. ait: Qui ergo voit.

De hoc etiam Hiero. ait: Qui ergo voit.

De hoc etiam Hiero. ait: Qui ergo voit.

nam habet, omnes habet. Qnod quide probabile est. Cum euim charitas mater sit omnium virtutum, in quocunque mater ipsa est.

scil. charitas, & cuncti silij eius, id est virtu- In Io.

tes rectè fore credutur. Vnde Aug. Vbi cha trast.

nitas est, quid est quod possit deesse? Vbi aut. 83.

non est, quid est quod possit prodesse? Cur

ergo no dicimus, Qui hanc habet virtutem,

omnes habet, cu plenitudo legis sit charitas,

quæ quanto magis est in homine, tantò ma-

C 285. Y

gis est virtute preditus, quanto verò minus, tantò minus inestvirtus: & quantò minus inest virtus, tantò magis inest vitium.

CAP. Secundum. Omnes virtutes sunt

Vibusdam videtur quod aliæ ma-Prima opi.

gis, aliæ minus habeantur ab aliquo,
ficut in tob patientia emicuit, in

M.12. Dauide humilitas, in Mose masuetudo. Qui enam cocedunt aliquem per vnam virtutem Secunda. magis mereri, quam per aliam, &c. Aligerius dicunt omnes virtutes & fimiles & pares esse in quocunque sint: vt qui in vna alteri par extiterit, in omnibus eidem æqualis fit. Vnde August. Virtutes quæ sunt in animo humano, quamuis alio & alio modo fingulæ intelligantur: nullo modo tamen feparantur ab inuicem, vt quicunque fuerint æquales.verbi gratia, In fortitudine equales funt, & prudentia, & iustitia, & temperantia. Si enim dixeris æquales esse istos in fortitudine, sed illum præstare prudentia : sequitur yt huius fortitudo minus prudens sit, ac per hoc nec fortitudine æquales sunt, quia est illius fortitudo prudentior: atque ita de cæteris virtutibus inuenies, fi omnes eadem Dilutio consideratione percurras. Cum autem dici-Prima opi. tur aliquis aliqua præemmere virtute, vt beb 11. Abraham fide, Iob patientia, secundum vsus

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

exteriores accipiendum est, velin comparazione aliorum hominum, quia vel humilitatis habitum maxime præfert, vel opus fidei, vel alicuius cæterarum virtutum præcipuè exequitur. Ita vt aliquis ea ratione posfit dici habere vnam virtutem magis quam aliam, quia per charitatem magis efficitur in actu vnius virtutis quam alterius: & propter differentiam actuum virtutes magis vel minus habere dicitur. vt infinuat Aug. Po epiad test & aliquam non habere, cum tamen si-hieron. mul omnes & pariter habeat quantum ad29. mentis habitum vel essentiam cuiusque. In actu verd aliam magis, aliam minus habet, aliam etiam non habet. vt vir iustus vtens coniugio, non habet continentiam in actu, Peccata no quam tamen habet in habitu. Cur ergo non dicantur paria peccata? Forte quia magis facit contra charitatem qui grauius peccat, minus qui leuius. Nemo enim peccat, nifi aduersus illam faciendo, quæ est plenitudo Ro.13. legis. ideo recte dicitur, Qui offenderit in 1400.2. vno, factus est omnium reus, id est contra charitatem facit. In qua pendent omnia, lex scil. & prophetæ. Nam etiam & ipsa cære- mat.22 monialia sec. spiritualem intellectum quem continent, & omnia moralia ad charitatem funt referenda, tanquam ad finem. Vnde August. Totam magnitudinem & amplitu-

ex0.2

aug.

decer

chor-

dis,li

vnic

0-1

9./11

Exo

9.7.

funt paria.

SIS

100.5

IN TER. LIE. 21

dinem diuinorum eloquiorum possidet cha ritas, qua Deum proximumq, diligimus, que radix est omnium bonorum. Vnde, Veritas ait: In iis duobus mandatis vniuersa lex pendet & propheta, & c.

DE DECEM PRAECEpuis Decalogi.

DISTINCT. Trigesimæseptimæ

Decem præcepta decalogi sunt recto ordine disposita, quorum tria sunt primæ tabulæ. Post determinatione de habitib? virtutü & donorum, nuc de operibus mandatorü, per quæ in atutum ditigimur.

Sexo.20 Saudiffributio decalogi, quæ in rigimur.

Saug.de rada est. Habet enim decalogus decem

decem præcepta, quæ sunt decachordum psaltechor- rium. Quæ sic sunt distributa, vt tria quæ

dis,lib. sunt in prima tabula, pertineant ad Deum,

vnico. scil. ad cognitionem & dilectionem Trinicap. s. tatis: septem, quæ sunt in secunda tabula, ad

co lib. dilectionem proximi. Primum autem in

q. super prima tabula est, Non habebis deos alie
Exod. nos. Non facies tibi sculptile, neque om
q. nem similitudinem, &c. Origenes dicit

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

EPITOME

esse duo mandata: August. verò vnum.quia quod dixerat, no habebis deos alienos, perfectius explicat, cum prohibet coli figmenta id est Idolum fine similitudinem alicuius Idolum & rei Que duo Orig. dicit distare, vt Idolu sit simulachru id quod nihil habet simile su: Similitudovedifferent. ro quod habet specie alienius rei que in calo vel in terra est. verbi grația : Vt si quis in auro, vel argento, vel alia re faciat speciem serpentis, vel auis, vel alterius rei, & sta tuat ad adorandum: non Idolum, sed similitudinem fecit. Qui verò facit speciem, quam non nouit oculus, sed animus sibi finxit, vt fi quis humanis membris caput canis vel arietis formet, vel in vno habitu hominis duas facies, no fimilitudinem, sed Idolum facit: quia facit quod non habet aliquid simile sui. Ideo dicit Apost, quia Idolum nihil est in mundo.

Secundum præceptum est: Non assumes nomen Dei tui in vanum, quod est dicere sec. literam, Non iurabis pro nihilo nomen Dei. Tertium præceptum, Memeto vt diem sabbati sanctifices, vbi ad literam præcipitur sabbati observantia.

CAP. Secundum. Sunt septem pracepta secunda tabula.

N secunda verò tabula septem erant madata ad dilectionem proximi pertinentia: quorum primum ad patrem carnalem



refertur, sicut primum primæ tabulæ ad patrem cælestem. Quod est, Honora patrem tuum & matrem tuam, vt sis longænus super terram, scil. viuentium. Parentes verò sic sunt honorandi, vt eis debita reuerentia exhibeatur, & necessaria ministrentur.

Secundum est, Non occides, vbi ad literam actus homicidij prohibetur : secundum spiritum vero etiam voluntas occidendi. Tertium est, Non mæchaberis, id est ne cuiliber miscearis, excepto fœdere matrimonij: à parte enim totum intelligitur. Nomine ergo machia omnis concubitus illicitus, illorum quoque membrorum non legitimus vius prohibitus debet intelligit Quartum: Nonfortum facies vbi facrilegium & rapina omnis prohibetur. Non enim rapinam permifit, qui furtum prohibuit: led furti nomine bene intelligi voluit omnem illicitam viurpationem rei alienæ. Sacrilegium tribus modis committitur, quando scil velsacrum de facro, vel non facium de facro, vel facium de non sacro aufertur. Sacrum vero dicitur quicquid est divino cultui mancipatum : vt ecclefia & res ecclefie. Hic etiam viura prohibetur, quæ fub rapina continetur:vt dicit Hierony. Est enim vsura (vt ait August.) cum quis plus exigit in igiuria vel qualiber re, quam acceperite Quintum præceptum eit, Non loqueris contra proximum tuum

### EPITOME

falsum testimonium: vbi crimen mendacij & periurij prohibetur.

CAP. Tertium. Hebrainon commiferunt furtum, res Aegyptiorum fecum asportando.

lih.cor

auad

Confe

tium

cap.I

enchi

(4p.1

Vgust. Israelitæ non furtum fecerunt, A sed Deo iubente, ministerium præbuerunt. Hoc ehim Deus jussit, qui legem dedit. Sicut minister judicissine peccato occidit quem lex præcipit occiditsed fi id sponte facit, homicida est, etiam si cum occidat quem scit à judice occidendum. Infirmi autem qui ex cupiditate Aegyptios deceperut, magis permissi sunt hoc facere illis qui talia iure passi funt, quam iussi. Nec naturalem legem (quæ dicit, Quod tibi non vis fieri, alij ne feceris) funt transgressi, quoniam subintelligendum, iniuste, vt non alij, scil. iniuste facias, &c, Alioqui huius præuaricator est iudex, dum punit reum, nolens id tale fibi fieri. Ita etiam & illud domini verbum, Omnia quæcunque vultis, vt faciat vobis homines, &c. de bonis accipiendum est que nobis inuicem exhibere debemus.

DE DEFINITIONE mendacij,& eius mul-

IN TER. LIB. DISTINCT. Trigesimæoctauæ CAP. Primum. Recte definitur Mendacium. Ic videndum est quid sit mendacium, & quid sit mentiri: deinde vtru omne medacium fit peccatu, & quare. Mendacium est (vt ait August.) falsa vocis significatio cum intentione fallendi. Vt ergo Consen mendacium sit, necesse est vt falsum proferatur, & cum intentione fallendi. Hoc enim malum est proprium mentientis, aliud hatium. cap.12. bere clausum in corde, aliud promptum in lingua. Mentiri verò est loqui contra hoc enchir. quod animo fentit quis, fiue illud verum fit, siue non. Vnde non omnis qui mentitur, mendacium dicit : quia quod verum est loquitur, aliquando mentiendo : ficut econuerfo falium dicendo aliquando ve rax est : sed mentitur, quia loquitur contra quod animo sentit, id est voluntate fallendi. Vnde si Iudæus dicat Christum esse Deum, cum non ita sentiat animo, menda-. cium non dicit: mentitur tamen, illud quod verum est dicens. CAP. Secundum. Multiplex est mendacium. cendi voluntare meatigur. Mec tantum nocet, qui vistorem meatiendo in dineitum

# BPITOME

Ciedum tamen tria esfe genera mendaciorum. Suntenim mendacia quædam pro falute vel commodo alicuius, non malitia, sed benignitate dicta: qualiter obstetrices mentitæ funt, & Raab.quarumen- Aug. dacium veniale fuisse tradit August. Est & inps.s aliud mendacij genus, quod fit roco, quod Exo.t. non fallit. Scit enim cui dicitur, causa ioci 10/1. dici. & hæc duo genera mendaciorum non funt fine culpa, sed non cum magna. Perfectis vero non conuenit mentiri, nec etiam pro temporali vita alicuius, ne pro corpore alterius animam fuam occidat. Licet autem eis verum facere, sed non falsum dicere : ve fi quis non vult hominem perdere' ad mortem, verum taceat, sed non falsum dicat.

Tertium verò genus mendacij est, quod ex malignitate & duplicitate procedit, cuncun valde cauendum. Ponit & octo alia ge80.27

Cofen

tium.

(4p.1

nera mendacij ad Consentium.

CAP. Tertium. Omne mendacium

H detur omne mendacium esse peccatum: sed multum interest, quo animo,
cap.18.

& de quibus rebus quisque mentiatur. Non
enim sic peccat, qui consulendi, vtqui nocendi voluntate mentitur. Nec tantum nocet, qui viatorem mentiendo in diuersum

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN iter mittit, quantum ille qui viam vitæ mentiendo deprauat. Porrò omne mendacium ideo dicendum est esse peccatum, quia hoc debet loqui homo quod animo gerit: siue illud verum sit, siue reputetur, & non sit. Verba enim ideo sunt instituta, non vt per ea homines inuicem fallant, sed per ea in alterius noticiam suas cogitationes ferant. Verbis ergo vti ad fallaciam, non ad quod sunt instituta, peccatum est.

Virla mrighti-

CAP. Quartum. Iacob non mentitus est patri, dicens se esse Esau.

E hoc August. ait, Iacob quod matre fecit authore, vt falleret patrem, si diligenter attendatur, videtur non estium. senim matri obedire, quæ per spiritum nouerat mysterium. & ideo propter familiare consilium Spiritus quod acceperat, à mendacio excusatur Iacob.

# DE PERIVRIO.

DISTINCT. Trigesimænonæ CAP. Primum.

Periurium est aliquando vbi non est mendacium.

EE

#### HEPITTOM BIL

Vnc de periurio videamus. Periurium est mendacium iuramento firmatum. INTIUM. vnde quibusdam videtur, quod non est periurium, vbi non est mendacium. Idque ex authoritate Hieron. dicentis, Aduerten-Ad iura- dum est quod influrandum tres habet comentu tres mites, veritatem, judicium, & justiciam. Si coditiones. ista defuerint, non crit iuramentum, sed periurium. Sed melius creditur & ille peicrare, qui falsum voluntate fallendi iurat, & qui falsum putans quod verum est iurat / & qui verum putans quod falsum est iurat. Vn- Aug. de August. Homines falsum iurant, vel cum deverfallunt, vel cum falluntur, aut putat homo bis fer. verum este quod falsum est, & temere iu- 28. rat: aut scit vel putat falsum esse, & tamen pro vero iurat, & nihilominus cum scelere iurat, &c. Ille autem qui æstimans verum quod falsum est iurar : non videtur periurus, quia non est mens eius rea: & ideo nec lingua: Imò mens eius rea est, dum iurare præsumit, quod perspicue verum non de-= prehendit. Non ergo omne periurium mendacium est: Nec omnis qui peierat, mentitur: sed omnis mentiendo iurans peierat: & omnis qui falsum iurat, sine mentiens, sine non, peierat. Vnde peierat etiam qui iurat quod verum est, existimans esse falsum, quia loqui sic, scil. contra mentem, sub attesta-

de fer

mo. d

mmo

dug.1

c.pri-

mu a

941.

UNIVERSITÄT: BIBLIOTHEK PADERBORN tione iuramenti, periurium est. Periurium ergo est, vel iurando loqui falsum cum intentione fallendi, vel iurando loqui falsum sine intentione fallendi, vel iurando loqui verum cum intentione fallendi. Sic similiter peierauit, qui alicui ad certum tempus aliquid'iurando promisit, & non facit: hoc autem quia vel propositum mutauit, vel terminum transgressus est.

CAP. Secundum. Iuratio aliquando bona, aliquando non.

Vrare enim aliquando bonum esse dicimus, aliquando malum. Sponte enim & fine necessitate iurare, vel falsum iurare, peccatum grande est. Ex hecessitate-au- z tem iurare, scilicet vel ad afferendam innocentiam, vel ad fœdera pacis confirmande ser- da, vel ad persuadendum auditoribus quod mo. do est eis vtile, malum non est : quia necesmini sarium eis est. Vnde Augustinus, Iuramenin mo- tum faciendum est in necessariis, cum piteli.i. gri fint homines credere quod eis est vtiaug,in le . Iuratio non est bona, non tamen cpri- mala cum necessaria, id est non appetenmi ad da, ficut bona: nec tamen fugienda, tangal. quàm mala, cum est necessaria. Non enim disyerd that Hard oreginis eventorem vene- tap h

est omnino contra præceptum Dei iuratio. Sed ita intelligitur Dominus prohi buisse à infamento, vt quantum in ipso est, quisque non juret. Apostolus enim nouit præceptum domini, & tamen iurauit. Prohibet enim iurare, vel cupiditate, vel delectatione iurandi. Quod ergo Christus ait matsi in Euang. Ego dico vobis non iurare omnino: ita intelligitur præcepille, ne quilquam ficut bonum, appetat iuramentum, & assiduitate iurandi labatur in periurium. Quod verò addit, fit fermo vester, est est, non non, bonum est & appetendum. Quod autem amplius est, à malo est. Id est, si iurare cogeris, scias de necessitate venire infirmitatis eorum quibus aliquid suades : quæinfirmitas viique malum eft.

matth.

cap.5.

posto

fermi

28.

CAP. Tertium. Licet aliquando per creaturas iurare.

Vdæis tanquam paruulis concessum est iurare per creatorem, & præceptum, vtsi iurare contingeret, non nisi per creatorem iurarent, non per creaturam: quia iurantes per Angelos & elementa, creaturas venerabantur honore, & melius' erat hoc exhiberi Deo, quam creaturis. Illis ergo hitris tanquam paruulis & infirmis prohibuit: Samath. Ais verò, qui in creaturis creatorem vene-cap. S.

rabantur tantum, non prohibuit. Vnde Iogt.42. seph per salutem Pharaonis iurauit, Dei iudicium in eo veneratus, quo politus erat matth. in infimis. Christus verò ita per creaturas 49.5. iurare prohibuit, ne vel aliquid diuinum in eis crederetur, pro quo eis reuerentia deberetur: vel ne per ea iurantes fallum, homines se juramento teneri non putarent.;

> CAP. Quartum. Iuramentum per Deum, est magis obligatorium, quam per creaturas.

Icimus quod qui per Deum iurat, magis tenetur, quam qui per Euangelium, vel per creaturas iurat. Vode Chryfost. Si qua causa fuerit, modicum videtur facere, qui iurat per Deum: Qui verò Quid per per Euangelium, maius aliquid fecisse vi- Deumiudetur. Quibus dicendum est: Stulti, scriptu. Tare. ræ fanctæ propter Deum factæ funt, non Deus propter scripturas: ita & creaturæ fadæ sunt propter Deum. Iurare autem per Deum, est testem adhibere Deum. Iura-De ver uit enim Apost. dices: Testis est mihi Deus. bis A- ac si dixisser, Per Deum ita est. Vnde August. postol. Ridiculu est putare hoc, si dicas, Per Deum, strmo. iuras: si verò dicas, Testis est mihi Deus, no iuras. Quid est enim per Deum nisi testis seller mensy mostle RE in the rolls

Quid est.

est mihi Deus? aut quid est, testis est Deus, nisi per Deum? Quid est autem iurare, nisi ius Deo reddere, quando per Deum iuiurare per ras? ius scil. veritatis & non falsitatis. Iurare creaturas. verò per quamlibet creaturam, est creatorem eius testem adhibere. Est etiam genus quoddam iuramenti grauissimum, quod fit per execrationem, vt cum homo dicit, Si illud feci, illud patiar, vel illud contingat fi- Inferliis meis, vel per salutem meam, vel per filios mo.comeos, & huiusmodi.obligat enim hoc Deo, dem. vt dicit August.

li.offi.

22.9.4

cap.ejt

etiam

11.2.de

14.60.

632.

bo.43

I.7e.2

CAP. Quintum. Licet fide illius vti, qui per suum Idolum inraturus eft.

E hoc August. scribens ad Publico epi. 54 lam, ait: Te prins considerare volo, vtrum si quispiam per falsos deos iurauerit, & fidem non feruauerit, non tibi videtur bis peccasse? Bis vtique peccauit:quia iurauit per quos non debuit, & contra pollicitam fidem fecit, quod non debuit. Ideoque quivtitur fide illius quem constat iuraffe per falsos deos, idque non ad malum, sed ad bonum, non peccato illius se sociat, qui per dæmonia iurauit : sed bono pacto eius qui fidem seruauit. Et sine dubitatione mimis malum est per falsos deos iurare veraciter, quam per Deum verum fallaciter.

Quanto enim per quod iuratur magis fanctum est, tanto magis est pænale periurium.

CAP. Sextum. Iuramentum incautum vel inhonesta conditione factum, non est obli-

gatorium. Mbro. Est contra officium Dei, nonli.offi. nunquam promissum soluere sacramentum:vt Herodes fecit. Item Isidocap.est mam rus: In malis promissis rescinde sidem. In 1.2.de turpi voto muta decretum. Quod incaute Jubo. vouisti, ne facias. Impia est promissio, quæ 432. scelere adimpletur. Item Beda: Si quid non 10.43. incautius iurare contigerit, quod obsernatum peiorem vergat in exitum, liberè illud falubriori confilio mutadum nouerimus: ac magis instante necessitate peierandum esse nobis, quam pro vitando periurio in aliud crimen grauius elle diuertendum. Denique iurauit Dauid per Deum, occidere Nabal: fed ad primam intercessionem Abigail foe-Lie.25 mine prudentis, remisit minas, reuocauit en-

minę prudentis, remisit minas, reuocauit ensem in vagina, nec aliquid culpæ se tali persurio cotraxisse doluit. Peierare tamé dici- Qui suratur, qui no implet quod iniustum iurat (vt ait mentu etia
Io. Apocrisarius) non quia inde reus sit qo no incautu no
observat, sed quia iuravit iniustu, ex quo reosoluit, pecest, sicut ille qui peierat. Hoc etia sciendum cat.
est, quacuq; arte verboru quis iuret, Deus
tamé (qui coscientie testis est) ita hoc accipit,
EE iiij

#### BPITOME

sicut ille cui iuratur, intelligit. Dupliciter autem reus sit, qui & nomen Dei in vanum afsumit, & proximum dolo capit.

CAP. Septimum. Qui exigitiuramentum ab eo quem scit peieraturum, peccat.

De hoc August. air. Qui exigit iura-Dever tionem, multum interest si nescit iura-bis apo, re falsum, an scit. Si enim nescit, & ser.28. ideo dicit, iura mihi, vt sides ei sit, non est peccatum: tamen humana tentatio est. Si verò scit eum secisse, & cogit eum iurare, homicida est. Idem: Qui prouocat homi-In ser. nem ad iurationem, & scit eum falsum iura-de dere, vincit homicidam: quia homicida cor-colla. pus occisurus est, ille animam: Imò duas à-Iohan, nimas, & eius quem iurare prouocauit, & suam.

aug.i

Hactenus
de præceptis quæ
verbo cofacto implentur,
núc de aliis q
quæ alimo [o]
perficiuntur.

DE RELIQUIS PRAEceptis secundæ tabulæ.

DISTINCT. Quadragesimæ CAP. Primum.

Sextum & septimum præcepta secunda tabulæ à prioribus distinguuntur. IN THR. LIB.

C Extum præceptum est, Non desidera-) bis vxorem proximi tui : Septimum est, Non concupifces domum proximi tui, non seruum, non ancillam, &c. Sed videtur præceptum de non concupiscendis rebus proximi, vnu esse cum eo quod dicitur, No furaberis: & præceptu de non concupiscenda vxore, vnű esse cum eo quod dicitur, No ang in mæchaberis. Poterat enim præceptum non furandi in illa generalitate intelligi, vbi de non concupiscenda vxore proximi præcipitur: & in eo quod dictum est, Non mœchaberis, poterat illud intelligi, Non concupisces vxorem proximi tui. Sed in illis duo- 50 luft, bus præceptis non mæchandi, & non furandi,ipsa opera notata sunt & prohibita:in his correct to verò extremis, ipía concupiscentia. Multum igitur differunt illa ab istis. Vnde illi præcepto non mœchadi, fit superadditio in Euag. ybi omnis cocupifcentia mœchandi prohibetur. Sed cum hic prohibeatur cocupiscen Cur lex di tia alienę vxoris, & alienæ rei: quare lex di- citur copri citur comprimere manum, & non animum? mere non Illud de lege dicitur secundum cæremonia- animu, sed lia, non secundum moralia: vel quia in lege manum. non est generalis prohibitio omnis morti-

dicitur litera occidens.

teræ concupiscentiæ, vt in Euangelio.

CA P. Secundum. Vninerfalex Moysi

exod.

9.4.

## E PIT O ME

I verò quæritur quam dicat Apostolus 2.00.3. literam occidentem. Ea certe est Decalogus: qui non dicitur litera occidens, ex eo quod mala sit lex, sed quia prohibens peccatum, auget concupiscentiam, & addit præuaricationé, nisî liberet gratia. Quæ gra tia non sic abundat in lege, vt in Euang. Vel Lex et eua secundum eorum carnalem intelligentiam. geliu quo- Lex ergo bona est, & tamen occidit sine gra modo dif- tia, cum fit virtus peccati, quæ iubet quod fiferunt. ne gratia impleri non potest. Gratia autem deerat, & ideo litera occides erat. Distat autem Euagelij litera à legis litera, quia diuersa sunt promissa: ibi terrena, hic cælestia pormittuntur. Diuersa etiam sacramenta, quia illa tantiim significabant: hæc conferunt gra tiam. Præcepta etiam diuersa, quantum ad cæremonialia. Nam quantum ad moralia, funt eade, sed pleniuls in Euag. continentur. Audisti decem chordas psalterij vtriq; sexui impositas: quæ charitate tangendæ sunt,ve vitiorum feræ occidantur.

luc.

dill

ciu

li .:

Explicit Epitome in tertium librum.

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN