

## Universitätsbibliothek Paderborn

## Idea Theologiæ Specvlativæ

Petrus <a Sancto Josepho> Coloniæ, 1648

XIX. De quibusdam officiis Christi.

urn:nbn:de:hbz:466:1-38884

## LIBER II.

Dequibusdam officiis Christi.

Resolutio I. Christus est caput Ecclesia. I HOC patet ex Paulo ad Ephes. 1, dum ait, ipsum dedit cuput super omnem Ecclesiam. Accedit ratio, nam proprium capitis est influere in alia membra, issque virtutem & motum communicare; at Christus influit gratiam, adeoque vitam & motum supernaturalem in omnia membra Ecclesia, juxta illud Ioan.1. De plenitudine ejus nos omnes accepimus, ergo re-

de dicitur caput Ecclesia.

Quo loca adverte t. Christum ut Deum, esse simul cum Patre, & Spiritu fancto caput invisibile Ecclefiæ:at vero ut Deum hominem, esse caput visibileilfius, adeò ut ipsa humanitas sit veluri ratio formalis qua Christus constituitur in esse capitis visibilis illiusque officium exercet, 2. Christum secundumhumanitatem, posse dici membrum capitis illius invisibilis, cujus ratio ipli ut Deo competit; ut autem est Deus homo, atque adeo caput visibile Ecclesia, non debere dici membrum, sed tantum caput, cum nullum influxum recipiat ab aliis membris, fed à Deq duntaxat. 3. Christum secundum totam humanitatem esse caput hominum quoad corpus & animam, quatenus opus redemptionis perfecit per suam carnem, nofque bene operamur ministerio corporis, no-Araque corpora ex meritis Christi resurgent.4. etil Christus sit primario corum caput, qui ipsi actuuni. untur, five per fidem, five per charitatem, five per fruitionem patriæ, eum tamen secundaria quadam ratione esse caput corum qui ipsi tantum uniuntut in potentia, sive aliquando, sive nunquam reducenda ad actum perfectum.

Rursus adverte Christum, non tantum hominum, sed etiam Angelorum esse caput, ut sumitur ex verbis illis Pauli ad Coloss. 2. qui est caput omnis principatus, & potestatis. Ratio autem est, quia Christus est

DE CHRISTO CAP. XIX. 269 taput totius Ecclesia, at Ecclesia coalescit non mode do exhominibus, sed etiam ex Angelis; siquidem hic Ecclesia latè vocatur una multitudo ordinata in unum sinem, secundum diversos actus & officia: homines autem & Angeli ordinantur ad unum sinem divina fruitionis, quare ad eandem Ecclesiam pertinent, Christusque eorum omnium est caput; cum unicorpori plura capita assignari non debeant.

Caterum qua ratione Christus sit caput Angelotum, controvertitur interauthores, qua in re illud videtur certum, Angelos spiritualem quendam insluxum accipere à Christo, scilic, revelationes quasdam & illuminationes, & eo saltem modo Christum esse eorum caput. An autem ab illo, seu ex illius meritis etiam acceperint gratiam, hocab alia quassio-

ne pendet, ut jam supra observavi.

Dices, Ecclesia debet constare ex capite homogéneo, seu quod sit ejus dem naturæ cum membris suis: at Christus non est ejus dem naturæ cum Angelis, ergo non est eorum caput. Respondeo ad rationem capitis moralis, seu mystici, de quo hicagimus, sufficere quòd in membra influat: sive cum illis in natura spe-

Adverte prætered non modo Christum, sed etiam dæmonem esse capút malorum, quatenus sunt in hacvita. Cum eo tamen discrimine quod Christus est corum caput, quatenus in illos interius instuit gratias actuales, vel etiam sidem: dæmon verò quatenus illos gubernat, & quo vult ducit, malitiam eis exterius suadendo. Et quamvis monstrosum sit in rebus naturalibus, eidem corpori varia assignare capi ta: in moralibus tamen & politicis non repugnat sub vario respectu. Imò neque quòd detur caput capitis, adeoque etti dæmon sit caput malorum omnium, id hon impediat quo minus unus illorum, nempe Antichristus dicatur reliquorum caput, quatenus eos malitia superabit.

RESOLUTIO II. Christus fuit Sacerdos, & Rex.]

oc

edit

lam

que

In-

atu-

71.1.

re-

mul

clee il-

alis

illi-

hu-

nyi-

n eit

non

nul-

Dea

ilta-

am,

car-

,no-

etil

unte

e per

dam

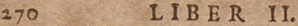
ntur cen-

lum,

ver-

nci-

apu



PRIMA PARS est de side, & probatur, tumquia Christus se obtulit in ara crucis, & sub speciebus panis, tum quia in sacrificio altaris est primarius osserens, ut dicemus in tractatu de Sacramentis. Neque refert quod se non occiderit in cruce, satis enim est quod permiserit se occidi, cum ideimpedire

posier, & ita se obtulerit.

Non tamen licet inde colligere, martyres facrificium offerre, quando pro Christo mortem subeunt: quia non sunt à Deo sacerdotes destinati, ad tale sacrificium. Sicut enim potest Deus præscribere cultum sibi exhibendum adeò ut nullus alius censeatur legitimus: ita ministrum ejusinodi cultus designare potest: quales sunt in nova lege soli Sacerdotes, in

veteri vero, ex tribu Levi.

Ut autem hæc clariùs intelligas. Nota i. Christum fuisse Sacerdotem, non successione, aut unstione olei, sed ex unione Verbi qua humanitas illius suit delibuta oleo divinitatis. Cæterùm per potestatem excellentiæ Christus potuir, non solum sacrissium offerre, sed etiam Ecclesiam instituere, se Sacramenta ad salutem necessaria, seges condere pro bono animarum, varias gratias conferre, vicarios consistuere ad regendam spiritualiter Ecclesiam modis ab co præscriptis; unde non tantum Sacerdotis, sed etiam Legislatoris perfeste munus obiit.

Nota 2. Effectum primarium facrificii esse expiatione peccatorum, ut liquet de sacrificio crucis quia Christus mortuus est, ut nos liberaret à peccato & de sacrificio altaris constabit ex tract. citato. Unde cum Christus suerit impeccabilis, non potuitesse particeps talis essectus: alios tamen participavit, nempe gloriam proprii corporis, suique nominis

exaltationem.

\* Dices, si Christus participavit fructum aliquem facrificii; ergo & prose facrificium obtulit: Hocantem repugnat Conc. Alex. Epistola ad Nestorium, approbata in Synodo Ephesina. Respondeo r. negari pose

DE CHRISTO CAP. XIX. 171
posse sequelam majoris, nos enim, omnium consensu, de fructus acrisicis participamus, etsi pro aliis ditecta intentione illud offeramus. Quidni ergo simile
quid de Christo dici poterit? Respondeo 2. non incongrucconcedi posse, Christum etiam pro se obtulisse
sacrissicium, ut impetratorium novi alicujus beneficii: sicut illud obtulit quatenus est Eucharisticum,
seu continens gratiarum actionem, pro beneficiis acceptis: neque hoc repugnare Conciliis citatis, quia
agunt aperte de sacrissicio, ut propitiatorio.

Instabis, ergo etiam dici poterit, Christum pro se mortuum esse. Respondes non sequi, quia Christus pro se mortem non assumpsit, sed pro hominibus assumptant, etiam pro se obtulit, ad obtinendam gloriam corporis, nominisque exaltatio-

Secundapars oftenditur, quia etsi Christus non suetit Rex quoad usum, cum pauperem vitam duxerit,
habuit tamen in actu primo regiam potestatem in
omnes res mundi, quod vel inde constat, quia cum
tot aliis prærogativis insignitus suerit, nulla ratio est
cur hæc illi denegetur: præsertim quia aliæ exceltentiæ ipsi debebantur ratione unionis hypostatieæ qui
titulus sussicit, ut ea etiam de qua aginus, ipsi concessa suerit. Quid, quòd per se absurdam videtur, eò
authoritatem Christi restringere, ut quatenus homo
non potuerit sive Angelis, sive hominibus quicquam
præcipere, spectans ad regimen temporale, aut politicum universi: Hoc autem non potuisset, si suisset
tantum rex spiritualis, ut volunt aliqui.

Neque dicas 1. quod si Christus esset Rex, etiam in temporalibus, & politicis, eadem potestas summo Pontifici tanquam ipsius Vicario competeret; hoc enim no sequitur, quia Christus non dedit illi totam suam potestatem, etiam in spiritualibus.

Neque dicas 2. frustra poni in Christo potestatem regiam, adactum nunquam reducendam. Nam in primis idem urgeri potest, de plerisque aliis

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

luia

pa-

fle-

que

nim

dire

rifi-

unt:

e la-

cul-

atur

nare

, III

łum

one

fuit

tem

lum

ien-

0110

nfii-

sab

ict-

pia-

quia

08

nde

effe

wit,

11119

iem

ait-

um,

gari

71 LIBER II.

facultatibus Christo concessis, quarum usum non habuit. Deinde cum Christus acceperit potestatem regendi Angelos, & homines, tam in spiritualibus, quam in temporalibus, dici potest, eam potestatem non suisse omnino sine usu: cum Christus, ex parte,

feu quoad spiritualia, eam exercuerit.

Unde collige, Christum habuiste dominium in res omnes, & ungulas universi. Non enim congruum erat, ut haberet potestatem regiam, omni proprieta. ris dominio destitutam : cum nullus sit rex quitale aliquod dominium non habeat. Hoc etiam ad majorem Christi perfectionem conducit, pleniusque inde verificatut, quod ipfe ait Matth.ultimo, fibi datam esse omnem potestatem in cœlo, & interra; & quod alibi dicitur, eum este Regum regem, & Dominum dominantium. Hocantem intellige de dominioradicali, non de proximo; cum Christus de facto, res omnes universi, tanquam proprias, sibi non applicuerit, adeoque aliorum dominium non excluterit neuf neque supremum, & absolutum dominium quod habet Deus in omnià, impedit quo minusho. mines aliquid possideant, titulo dominii.

RESOLUTIO III. Christus verus fuit mediator.]
PROBATUR, nam ille dicitur mediator, qui patem inter duos dissidentes vult stabilire, qui orat, & satisfacit pro offendente; at Christus hac prastitit pro nobis, ergo, &c. Hinc duo sequuntur i. munus mediatoris non distingui reipsa à munere redemptoris. 2. neminem esse posse tam perfecte hominum mediatorem, ac Christus suit, eò quòd nullus potest pro nobis tam perfecte satisfacere. Alii tamensandi dicuntur mediatores, quia pro nobis orant, gratias nobis obtinent, & ad reconciliationem dispo-

nunt

Ubi nota non solum humanitatem fuisse mediatricem, sed ipsummet Christum suisse mediatorem, & redemptorem nostrum: ita scilicet ut per humanitatem tantum elicuerit omnes actus mediatoris, DE CHRISTO CAP. XIX. 273 & redemptoris, ratione verò divinitatis, valorem iufinitum illis communicaverit.

Rorro cum ad mediatore spectet orare, ut iam dicum est, quari hic potest, an Christus in hac vita oraverit, & adhuc pro nobis oret in cœlo. Responden to Christum in hac vita orasse, ut patet ex Evangelio, quod intellige ut oraverit propriè, nempe aliquid petendo, & non tantum gratias agendo, aut Deum laudando; constat enimaliquid petiisse pro Petro, pro aliis discipulis, pro crucisixoribus ac pro seipso.

Proprie, & formaliter orare, & non solum interpretative repræsentando passionem suam. Hoc enim non obscure colligitur ex Scriptura cum ait, Christum in cœlo pro nobis interpellare, esse nostrum advocatum apud Patrem, &c. Quid, quod ipse Christus Ioan. 14. Ego, inquit, rogabo Patrem, & alium Paraclitum dabit vobis; quæ, & similia, sine incommodo, de propria, & formali oratione intelligi possium. Et ratio idem suader, quia oratio est excellentissimus Dei cultus, & actus religionis qui valde decet Christum; aliunde verò charitas qua nos diligit, eum movet ut actu interpellet pro nobis, sieque munus advocati, & mediatoris erga nos meliùs exercet.

Dices i. Data est Christo omnis potestas in celo, & in terra, Marth. 18. ergo non opus est ut ille recurrat ad Patrem, ea petendo qua ipse pet se prastare potest. Verametsi id non sit absolute necessarium, non sequitur quod Christus non possit congrue orate, alias neque opus erit quod oret interpretative. Accedit, quod cum tota illa potestas data sit Christo, exvi Incarnationis, sequeretur eum, etiam in hac vita, supersue orasse.

\* Dices 2. Nunquam Ecclesia petità Christo, ut oret pro nobis, sed tantum ut miseriatur nostri. Respondeo neque etiam petere, ut pro nobis oret interpretative; abstinet ergo à tali petitione, non

M S

quod

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

non

em

us,

cm

rtes

res

um

etaa

ale

110-

ın-

tam

nod

um

ra-

ICS

pli-

ritt

um

ho=

or. 7

pa-

, 80

titit

me-

oto=

um

teft

an-

gra-

po-

dia-

cm,

ma-

ris,

.rea

LIBER II.

quòd putet Christum non orare, sed ne detur occasio errandi simplicioribus, qui facilè existimarent,
Christum esse merum hominem. Deinde magis ho-,
noramus Christum precando, ut nostri misereatur
quàm si rogemus, ut oret pro nobis: atque ita nostra
oratio, cateris paribus, potest ipsi esse gratior, nobisque utilior.

## CAPUT XX.

De filiatione, pradestinatione. & adoratione Christi.

RESOLUTIO I. Christus ut homo non debet dici Filius Dei adoptivus.] PROBATUR 1. ex definitione Adriani I. in epistola ad Episcopos Hispania, &
Concilii Francofordiensis ad eosdem, contra Elipandum, qui oppositum docebat, 2. Ratione, quia ut
quis dicatur filius adoptivus, debet esse persona extranea adoptanti, quo sit ut nemo possit adoptare
Filium suum naturalem; at Christi persona non est
extranea Deo, ergo, &c. Nec refert quod subsistatin
natura extranea, inde enim non sit quod ipsa sit extranea, cum sit naturaliter conjuncta Patri.

Dices, Christus ut homo non est filius Dei naturalis, ergo est adoptivus, non enim datur medium. Antecedens ostenditur, quia aliàs in Christo essent tres siliationes naturales, quod hactenus apud Patres inauditum suit. Respondes negando antecedens, ad cujus probationem negatur sequela, Christus enim ut homo, potest dici filius Dei naturalis, cadem illa siliatione quam per generationem aternam à Patre obtinuit: siquidem vox homo, includit naturam & suppositum, quod in Christo ut homine, non aliud est quam Verbum ipsum ab aterno genitum.

RESOLUTIO II. Aliquo sensu dicipotest de Christo, quòd sit pradestinatus, alio minime. HOC ita explico. In primis dici proprie non potest, Verbum suisse prædestinatum ut esset homo, quia illud tantum dicitur prædestinari ad aliquid, quod subjacet divinæ