

#### Universitätsbibliothek Paderborn

**Theologia Moralis** 

Reiffenstuel, Anaklet Monachii, 1699

Tractatus IV. De Virtutibus Theologicis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-40206

Quest.VII. De Acedia, & Filiabus ejus. 169

nem, dicitur Verbositas: & si per inquietudinem corporis, quan-verbositas, do scilicet aliquis per inordinatos membrorum motus vagacita- & cem indicat mentis, tunc dicitur Inquietudo. Inquietudo.

### TRACTATVSIV. VIRTUTIBUS LOGICIS. Com A Changle on

Ustitia Christiana generatim duo involvit, sugam sustita christiana peccatorum, & actionem bonorum ope-Christiana rum; juxta quoddicitur Psalm 36. Declina amalo di involvit duo aux fac bonum Et Haix. cap. 1. Quiescite agere perverse, di- duo, qua?

visum est de Peccatis, superest, ut perspecta peccatorum malitià, Virtutum excellentia, decor, & natura declaretur; atque earum inprimis, quæ cæteras antecellunt, uti funt Virtutes Theologica, sic dicta, quia Deum pro suo immediato objecto respiciunt. Porrò Tractarus de Virtutibus Theologicis celebris est, atque ob sui utilitatem, simul ac necessitatem, non solum in Theologia speculativa, sed etiam Morali communiter exami-

# DISTINCTIO I.

De Virtutibus Theologicis generatim. QUÆSTIO I.

Quid, & quotuplex fit tum Virtus ut fic, tum Theologica?

Ro-clariori resolutione præmittendum, quod nomen vinutisno-Virtutis latissime spectatum varias habeat significatio-men varie nes. Et inprimis quandoque Virtus accipitur pro qua- accipitur.



r.

).

J

Tract. IV. De Vintatibus Theologicis. Distinct. 1. 170 cunque perfectione, præsertim ea, quæ in vi seu sacultate operandi consistie. Sic Pfal. 32. dicitur : Verbo Domini cali sirmati sunt, & spiritu oris ejus omnis virtus eorum. Sic econtrà membra languida hominis, dicantur esse destituta omni virtute sua. Deinde nomen Vircutis sumitur nonnunquam pro esfectu seu opere, quod per excellentem vim operativam attingitur, seu efficitur: sic Marci cap. 6. dicitur de Christo : Non poterat ibi virtutem ullam facere. Sed hæ Virtutis acceptiones nostro proposito parim deservium. Tertiò igitur, & magis ad propositum, Virtus accipi solet, velpro Et quomoactu, sive operatione moraliter bona; ut est actus Fidei, Spei, & do in proponto? Charitatis Divinæ, actus humilitatis, patientiæ, & hujusmodi: in quo sensu D. Augustinus lib. 2. De libero arbitrio, cap. 19. dixit, Vireutem effe bonum usum liberi arbitrij. Vel pro habitu, seu facilitate& promptitudine quadam, inclinante ad ejusmodi bonam operationem : & hæc posterior est magis propria Virtutis acceptio, de qua loquendo sit 3. CONCL. 1. Virtus generatim sumpta, est habitus persi-Virtus, ciens substantiam intellectualem, & ad bonam operationem inquid? clinans. Ita in re communis Doctorum. Unde & Aristoteles 2. Ethic. cap. 6. dixit, quod Virtus hominis aliud non fit, quam habitus, ex quo & bonus homo ipse efficitur, & bonum ejus opus: five, ut verbis ejusdem utamur, Virtus eft, que facit habentem, & opus ejus bonum. Et in hoc sensu Virtus opponitur vitio; nam vitium reddit habentem malum, & opus ejus malum. 4. Dicitur I. habitus. Quamvisenim Virtus quandoque su-Sumitur magis pro- matur proipsomet actu virtuolo, ut proxime dictumelt; compriè pro ha- muniùstamen, & magis propriè, accipitur pro habitu, ad eliciendos e usmodi actus bonos inclinante : neque enim illicò solet dici virtuosus, temperans, vel mansuetus, &c. qui unum vel alterum actum virtutis temperantia, vel mansuetudinis elicuit, sed qui ex actibus illis jam frequentatis acquilivit habitum, five pro upritudinem quandam sic operandi. Dicitur II. persiciens substantiam intellectualem : quia Virtus proprie accepta non datur in brutis, aut rebus inanimatis, sed in homine duntaxat, & Angells, perfectissime autem in DEO. Dicitur III. & ad bonamoperationem inclinans: quia sicut generaliter habitus inclinant ad actus fibi correspondences prompte acque faciliter eliciendos, ita & Virtus jam habituata, seu radicata in homine.

5. Concl. II. Virtus generatim dividitur tripliciter, nimirum ex parte subjecti in Virtutes intellectuales & morales, ex Virtus ut fic tripliciter dividitur.

Quaft. 1. Quid, & quotuplex sit tumVirtus ut sic, tum Theolog. 171 diversitate causa efficientis in infusas & acquisicas, & ex diversitate objecti in Theologicas & Morales. Ita communis; idque probatur inductione.

6. Inprimis enim Virtutes intellectuales funt ex, que intelle- Virtutes in-Etum, in quo subjectantur, perficiunt: & tales juxta Aristotelem telectuales, 6. Ethic. cap. 3 sunt quinque, videlicet Intellectus, Scientia, Sa. & morales, pientia Ars. & rudentia; nam hæ spectant ad intellectum, in quid? coque subjectantur: quibus addi potest lides infusa & Theologica, quam Philosophus ignoravit Verum de his (dempraPrudentia, & Fide, de quibus infra suo loco ) melius agitur in Philofophia. Virintes morales prout contradiftinguuntur ab intelle-Aualibus, dicuntur, quæ subjectantur in appetitu rationali (hoc elt, in voluntate) & versantur circa dirigendos mores, atque juxta dictamen recta rationis moderantur, & dirigunt affectus animi nostri. Ec hujusmodi Virtus moralis tum ab Aristotele 2. Ethic. cap. 6 & Doctore nostro 3. dist. 36. quast. un. §. dicitur, cum ab aliis pastim, definitur dicendo: Virtus est habitus electivus in mediocritate consistens, quoad nos determinata ratione, prout definierit sa-

7. Deinde dari Virtutes infusas, & acquisitas, patet ex eo: Virtutes in quia cum Virtutes nobis à natura non infint, imò defactò, ac post fulz & aclapfum primi parentis nostri Adz, cogitationes hominum po quista dantius intenta fint ad malum ab adolescentia sua; hinc dua gene-fint? ratim funt caufæ effectivæ Virtutum, videlicet Deus per infulionemearum, & proprium exercicium hominis, quo quilibet fibi comparat quosdam habitus virtuosos. Proinde & juxta hoc duplex principium effectivum, Virtutes ut sic recte dividuntur in infulas, & acquificas. Et quidem Virtutes infusa dicuntur ex, que nobis à DEO immediate infunduntur : ut sunt habitus Fidei, Spei, & Charitatis, qui etiam parvulis in Sacramento Baptismatis divinitus infunduntur; uttaceantur ex virtutes, que Angelis, & primis nostris Parentibus in sua creatione à Deo infulæ fuerunt-Virtutes acquisita econtrà sunt, que nostrà industrià, nostrisque trequentatis actibus comparantur, seu acquiruntur: ut sunt habitus Temperantiæ, Mansuetudinis, & hujusmodi; nam, ut inquiunt Philosophi, ex frequentatis act bus fit habitus. Cæterum de tertio membro datæ divisionis in Virtutes Theologicas, & Morales, mox amplius dicetur; hine fit

8. CONCL. HII. Virtus Theologica ut sic rectè describitur, Virtus dicendo: Virtus Theologica est virtus à Deo insusa, cujus prin-Theologica, Y 2 cipa. quid?



pe-

nt, ida

10-

od

lic

ere. nc.

ro 8

In IY\*

8

a-

0,

fi-

11es

2. s:

n

1-

7-

ec

d

9

45

11

1-

15

X

i-

Tract, IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. I. cipalis actus tendic in Deum tanquam objectum immediatum. Irain re Doctores communiter. Dicitur inprimis, Virtus à DEO infusa: nam Virtures Theologica, prout sumuntur pro habitu. infunduntur homini à Deo in Sacramento Baptismi. Et addi. cur, cujus principalis actus tendit in DEUM: quia non est necesse, ut omnis ejus actus immediate tendat in Dвим; nam actus ille, quo quis credit propter revelationem Divinam, Mundum effe creatum in tempore, canem Tobiz in hujus adventu moville caudam suam, Tobis capett, est quidem actus Fidei, non tamentendit in Deum immediate. Sufficit proinde ad rationem Virtutis Theologica, quòdactus ejus principalis sic immediatè tendat in Deum, utpote in quem credimus, quem consequi speramus, quem super omnia amamus. 9. Caterum per illa verba, tanquam objectum immediatum, af-Virtutes Theologicæ quomoveniens ex diversitate objecti. Siquidem Virtutes Theologica
do differant habent pro suo immediato objecto Deum, in quem earum acus
aMotaliàMoraliprincipalis tendit tanquam in objectum terminativum Quod: fecus aurem fit in Virtutibus Moralibus, puta in Religione, Tembus 3 perantia, Misericordia, & aliis hujusmodi: nam hæ pro suo immediato objecto non habent DEUM, sed vel cultum DEO exhibendum, vel passiones moderandas, aut miseriam indigentium fublevandam, &c. Quamvis & ha faltem mediate ac remote tendant in Deum, propter quem tales actus boni eliciuntur. 10. Si dicas. Religio etiam immediate respicit Deum, ш-pore cui defert cultum debitum, cumque honorare satagit; ergo. Religio, quomodo respiciat Resp. claritatis gratia distinguendo antecedens: Religio respicie DEUM ut objectum immediatum, ac terminativum Deum? Quod, negatur; ut objectum Cui, conceditur antecedens, fed negatur consequentia. Quia Virtutes Theologica respiciunt Deum ut objectum Quod, & quidem principaliter (nam actus principalis earum est, credere Deum esse, sperare Deum consequi in aterna beatitudine, Deum super omnia amare) Religio verò pro objecto Quod respicit cultum Deo deferendum, ipsum vero Deum respicit duncaxat ut objectum Cui, cui videlicet cultum illum deferre laborat. 11. Conct. IV. Tres tantum dantur Virtutes Theologi-Tres tantum funt cz, videlicet Fides, Spes, & Charitas, & non plures. Ita omnes Vinteres Theologi; nam prædictis tribus duntaxat convenit definito Theologica Virtutis Theologicz proxime allata. Hinc & Apoltolus 1. Co.

Quest. II. De perfectione, & ceffatione Virtutum Theolog. &c. 173 vinth. 13. has tres tantum enumerat , dicens : Nune autom manent fides, fes, charitas, tria bac. Et Concilium Trid. Seff. 6. cap. 7. de his tribus folummodò mentionem facit, dum inquit: Unde in ipfa justificatione cum remissione peccatorum hao omnia simul infusa accipit homo per JESUM Christum, cui inseritur, sidem, spem, & charitatem. Quo camen non obstante quælibet harum Virtutum Theologicarum distinguitur in habitualem, & actualem; per hanc intelligendo actuale exercitium, five actum ipsum Fidei, Spei, vel Charitatis; per illam verò habitum iltarum Virtutum divinitùs nobis infulum. UESTIO De perfectione, & cessatione Virtutum Theologicarum, & an habeant medium? ONCL. I. Virtutes Theologica funt perfectiores omni-virtutes bus Virtutibus Moralibus. Ita communis: nam Theo-Theologica logica habent perfectius objectum, videlicet ipsummet funt perfectiores Modiores DEUM. 13. CONCL. II. Inter ipsasmet Virtutes Theologicas om-InterTheo. nium excellentissima est Charitas, deinde Spes; non obstante, logicas que quod ordine generationis Fides præcedat Spem, & hæc Cha-sit petfetatem. Ita communis omnium, cum Doctore Angelico 1. 2.9. Clior? 62, art. 4. & desumitur ex illo 1. Corinth, 13. Nunc autem manent fides, spes, charitas, tria hec : major autem horum est charitas. Accedit ratio: quia Charitas nos perfectius conjungit Deo, quam Fides, & Spes. Imò Charicas est mater omnium virtutum, ac sine ea catera virtutes non funt meritoria, nec profunt de condigno ad vitam aternam, juxta illud Apostoli 1. Corinth. 13. Et si habuere omnem fidem, ita ut montes transferam, charitatem autem non habuero, nihil sum. Et si distribuero in cibos pauperum omnes facultates meas, & si tradidero corpus meum, ita ut ardeam, charitatem autemnon habuero, nihil mihi prodest. 14. CONCL. III. Charicas amittitur quidem per quodlibet Charicas peccatum mortale, non tamen semper Fides & Spes. Ita omnes amittitur Theologi. Nam Charitas defacto est incompossibilis cum quo- per omne libet peccato mortali, ac per illud demeritoriè destruitur: habi-mortale, tus verò infusus Fidei amittitur per oppositum actum Infidelita-non Fides tis, & Spes per actum Desperationis. Y 3 IS. CONCL.

BIBLIOTHEK PADERBORN

1171

EO

tu.

ldi-

le,

le,

fle

ille

en-

111

al-

10-

cæ tus d:

m-

hi-

otè

ut-

re.

ım

16.

mt

tus

le-

510

um

cul-

gi-

nes

(10

Co+

uth.

Tratt. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. 1.

Mæ tamen non vivæ.

15. CONCL. IV. Fides & Spes, quando in peccatoribus rerune infor- periuntur sine Charitate, non obstante, quod in propria sua specie sint perfect z. nihilominus sunt informes, non viva, ac imperfecte in tantum, quia non perducunt ad beatitudinem. Ita Doctor Subtilis in 3. dist. 36. g. de tertio. idque desumitur tum ex verbis Apostoli 1. Corinth 13. proximè relatis; tum ex illo ad Galat. 5. ubi dicitur: In Christo JESU neque circumcisso aliquid valet meque praputium, sed sides, qua per charitatem operatur. Et in hoc sensii D. Augustinus lib 14. de Civitate DEI, cap. o. ait : Sic igitur sides eff

In Beatis maner Charitas, non Fides, & Spes.

quidem sine charitate, sed non perfecta virtus.

16. CONCL. V. In Patria, seu in Statu gloriæ cœlestis, non remaner in Beatis Fides & Spes, benè tamen Charitas. Ita omnes Doctores. Probatur hoc inprimis de Fide: quia Fides elt solùm de illis rebus, quæ non videntur ; unde D. Augustinus Serm, 27. De verbis Apostoli, ait : Quid est Fides? Credere, quod non vides, Atqui Beati vident DEUM semper, ac intuitive; ergo non possunt amplius in Deum credere. Confirmatur : quia, ut inquie Apostolus 1. Corinth. 13. Videmus nunc per speculum in anigmate, tune autem facie ad faciem, &c. Cum autem venerit quod perfectum est, evacua. bitur quod ex parte est. Probaturidem de Spe : quia, ut ait Apostolus Rom 8. Spesque videtur, non est spes : nam quod videt quis , quid sperat? Atqui Santi in coelis vident id, quod est objectum Spei, scilicet Deum, coque perfecte fruuntur; ergo amplius non sperant. Quod autem in Beatis manear Charitas, certum est, juxta illud I. Corinth. 13. Charitas nunquam excidit. Unde Sancti in cælis perfectissimè amant Deum.

Virtutes confiftunt in medie,

17. Quantum attinet ad posteriorem partem Quæstionis, est præmittendum, quod Virtutes variè possint intelligi consistere in medio, videlicer formaliter & secundum se vel duntaxat mavel formali- terialiter. Formaliter, ac secundum se, virtus consistit in medio, quanter, veltan- do ipsemet habitus virtutis inter duos extremos habitus vitiosos sibi oppositos versatur: prout Liberalitas mediat inter Avaritiam, & Prodigalitatem, nam quodlibet horum vitiorum extremè opponitur Liberalitati; Avaritia quidem per defectum, sumprus etiam necessarios non faciendo; Prodigalitas verò per excessium, expendendo bona sua in sumptus non necessarios Materialiter dicitur virtus consistere in medio, quando ex una quidem parte contingit formaliter peccari contra illam virtutem, ex altera verò parte non sic, sed solum per oppositionem ad aliam virtutem ob certas rationes & circumstantias: sic TempeQuast. II. De persectione, & cessatione Virtutum Theolog. & c. 175 rantia mediat inter Intemperantiam in cibo & potu, & inter Inediam; nam Inedia, per quam quis voluntarie se interficit formaliter non opponitur Temperantia, sed Charitati erga se-

18. Alio adhuc modo Virtutes possunt intelligi habere et habent medium, nempe vel ex parte objecti, vel solum ex parte actus. medium vel Priori modo contingit, Virtutes habere medium, quando obje-ex parte obcum actus virtuosi ita requirit medium, ut neque certam men jecti, vel soluram ejus excedere, neque ab eadem deficere possit: sic sit in lum ex parvirtute Temperantiæ, quæ salvatur in mediocritate cibi & potús sumendi, ita ut neque plus, neque minus sumatur, quam exigit natura juxta præscriptum rectæ rationis. Posteriori modo Virtus intelligitur habere medium, quando virtus non petit certum modum ex parte objecti observandum, benè tamen in actibus circa illud versantibus, ne scilicet alio modo, quam oportet, exerceantur: sic Amor Dei consistit in medio; nam non potest excedere ex parte objecti (Deus enim est dignus omni amore) benè tamen ex parte actus, volendo scilicet amorem

Der elicere illicito modo, v.g. occidendo seipsum.

19. Concl. VI. Virtutes Theologicæ habent quidem suo Virtutes modo medium, quod possunt, ac debent observare; non ta-Theologicæ, men habent medium ex parte objecti sui formalis, sed solum ex an, & quoparte actus, sive exerciti earum. It a communis; sidque suade beant metur exillo vulgato dicto: Virtus consistit in medio. Hinc saie cap. 38. dium? dicitur: Hac est via, ambulate in ea, & non declinetis neque ad dexeteram (scilicet per excessum) neque ad sinistram (nempe per defectum) qualia etiam habentur Deuter. 5. & Proverb. 4. Et D. Apostolus Rom. 12. generatim præcipit, Non plus sapere, quam oportet sapere. Accedit ratio: quia in exercitio Virtutum Theologicarum potest dari non solum defectus, prout sit in omissione talium actuum tempore urgentis præcepti (ut taceamus vitia extremè opposita per defectum, nempe Insidelitatem, Desperationem, & Odium Dei) sed etiam excessus, si actus illi stant mo-

do indiscreto, & plus quam oportet, sapere volendo; prout sieret, seipsum ob amorem De i putativum intersiciendo, aut eidem immolando silium suum, prout olim secerunt Gentiles.

DI-

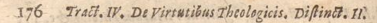
ad

Gu

of the

1,

ic



# DISTINCTIO II

De Fide.

### ne intelligi diabeterribibeet QUÆSTIO I.

Quid sit Fides, & quod objedum ejus?

Fidei nomen variè zecipitur,

lov musikum telution

I. C Tylo receptissimo inter Virtutes Theologicas primo loco ponitur Fides, non quod ea sit dignior cateris, sed quia, ut inquit Concilium Trid. Sest. 6. cap. 8. Fides est humana salutis initium fundamentum, & radix omnis sustificationis: quod intelligendum de Fide supernaturali, & Theologica. Siquidem generatim Fidei nomen varie sumitur, quandoque pro fidelitate, seu veritate in servandis promissis: in quo sensu is dicitur servare fidem, qui stat suis promissis. Deinde, pro conscientia, seudi-Ctamine ejus : fic accipitur Rom. 14. Omne quod non est exfide (idelt, quod est contra dictamen consciencia) peccatum est. Quo modo etiam in Jure dicitur quis bona fidei possessor, qui bona conscientia quidpiam possidet, credens illud esse suum. Tertio, Fides quandoque sumitur pro fiducia consequendi rem desideratam, aut promissam: prout accipitur Matth. 14. Modica sidei, quare du-bitassi? Et Jacobi cap. 1. Postulet autem in side nibil hasstans. Quan-vis hunc locum multi Doctores non absque sundamento accipiant de ipso actu Fidei Theologica, seu assensu credulitatis Divinarum promissionum, cujus effectus est prædicta fiducia, juxta illud Marci cap. 11. Omnia, quacunque petitis, credite quia accipietis.

Alia Fidei

2. Rursus aliquando Fides accipitur pro objecto fidei, juxta acceptiones, illud Symbolis. Athanasii : Hac est sides Catholica, id est, articuli Fidei Catholicæ, seu objecta materialia ejus. Ultimò tandem, & proprie, ac quantum ad propositum, accipitur Fides pro Virtute intellectuali, & quidem Theologica, qua creditur aliquid propter authoritatem Derillud revelantis. Et dicitur, propter authoritatem DEI: non enim hie loquimur de Fide humana, qua aliquid creditur propter authoritatem hominum illud affirmantium; sed sermo est solummodo de Fide Divina, de qua Apo-

Quaft. 1. Quid fit Fides , & quod objectum ejus? 177 stolus ad Hebra, 10. dicit : Justus ex side vivit. His prænotatis fic 3. CONOL. I. Fides supernaturalis actualis est actus superna-Fides superturalis, quo quis assentitur alicui propositioni ex eo, quia Deus naturalis ipsam revelavit. Ita in re communis. Siquidem motivum Fi adualis, dei actualis est veracitas DEI, quidpiam nobis revelantis: nam quia Deus, qui nec fallere potest, nec falli, hoc autillud hominibus revelare dignatus est, hinc fide Divina credimus, illud esse 4. CONCL. II. Fides supernaturalis habitualis est virtus divini-Ethabituatùs nobis infusa, & donum Det, quo sirmiter assentimurlis,quid? iis omnibus, quæ à Deo nobis revelata funt, quatenus funt revelara. Ita communis Doctorum. Neque enim differt hæc defini-tio ab ea, quam affert S. Paulus Apoitolus ad Hebra. 11. dicens: Est autem sides, sperandarum substantia rerum, argumentum non apparentium. Namly, argumentum non apparentium, indicattotam naturam Fidei in data definitione clarius explicatam : argumentum enimidem est, ac firma adhæsio intellectús: ly, non apparentium &c. denotat, quod talis firma & infallibilis adhæsio intellectus nitatur certitudini revelationis Divinæ, factæ de iis, quæ quidem nondum videmus, speramus tamen consequi in cælis. Unde additur, sperandarum substantia rerum: quibus verbis partim nobis indicatur primarium objectum Fidei, qui est Deus, quémque piè vivendo in calis consequi speramus: partim verò manifestatur quædam Fidei proprietas, utpote quæ debet esse certa & infallibilis, unde appellatur substantia: simulque est fulcrum Spei Christiana, nam qua speramus, fide Divina fiunt nobis certa. 5. Concl. III. Objectum materiale primarium incomple-Objectum xum Fidei, est folus Deus; quamvis omnes aliz à Deo nobis re-materiale velatæ propositiones spectent ad objectum mareriale, minus Fidei, quod? tamen principale, & complexum fidei Diving. Ita rurfum Theologi communiter. Ratio prima partiselt: quia, ut inquit D. Augultinus lib. 4. de Civitate Dei, cap 20. Fidei pracipuum officium eft, ut credatur in verum DEUM. Accedit, quod inter omnia credibilia omnium maximum, acque præitantistimum, sit ipsemet Deus; utpote qui est Ensinfinitum, & summe bonum, & ad cujus cognitionem omnia cætera credibilia referuntur : atqui hoc intelligitur per objectum primarium materiale Fidei; ergo. Hinc in Symbolo Apostolorum mox a principio dicitur: Credo

1-

a.

0

25

-

į.

ζ.,

i

Z

Tract. IV. De Virentibus Theologicis. Distinct. 11. 178 in DEUM. &c. & postmodum pro clariori ejus cognitione cateri Articuli subjunguntur. 6. Altera pars ex eo patet: quia per objectum materiale Fi. Objectura dei intelligitur illud, quod est credendum fide Divina, praser. Fidercomtim quando per authoritatem Ecclesia nobis constat de tali reincomplevelatione à Deo facta ; ergo etiam omne istud spectat ad objexum,quid? ctum materiale. Et additur, complexum: nam per Objectum Fidei complexum intelligitur tota propolitio objediva divinitus revelata, cui assentimur mediante actu Fidei : per incomplexum verò intelligitur subjectum, & prædicatum talis propositionis divinitus revelatæ. 7. Infertur proinde, quòd ad objectum materiale Fidel Corollaria. spectet inprimis Daus, ejúsque existentia, & Mysterium SS. Tr. nitatis. Deinde creatio Mundi, & Redemprio generis humani per Christum facta. Insuper quidquid in S. Scriptura, seu Libis Canonicis continetur : nam quamvis eorum aliqua parum videantur ad Des cognitionem facere, ut, quod canis Tobiæ caudam moverit, quod Saul quæsierit asinas, & hujusmodi; nihilominus quia & hæc à SpirituS. in Sacris Litteris nobis sunt revelata, pertinent ad objectum materiale, minustamen principale Fidei, funtque credenda propter authoritatem Divinæ veritatis, acre-Insuper spectant ad objectum materiale Fidei ea, (a) Dist. 3. quæ ex Traditione Apostolica nobis Ecclesia proponit credenda, quest. 5. ut dicetur inferius (a) 8. CONCL. IV. Objectum formale & motivum Fidei super-Objectum formale fi- naturalis, est prima & infallibilis veracitas Dei, seu veritas ejus dei, est vera- in revelando. Ita Doctor Subtilis Quest. 1. Prologi, cum Scotistis, sitas Dei. &multis aliis. Ratioest: quia ideo credimus fide Divina arriculis Fidei, quia Deus eos nobis revelavir; & ideò credimus Deo revelanti, quia est prima veracitas: ergo veracitas Dei revelantis est ratio motiva fidei Divina, & consequenter ejus objectum formale. Plebei,quo-9. Nec dicas. Plurimi de plebe credunt articulis Fidei, non modo cieex motivo veritatis Der revelantis, sed ob propositionem Condantob cionatoris, vel Ecclesiæ Catholicæ: atqui hi eliciunt veros actus fidei Divinæ; ergo. Respondetur enim, distinguendo majope pelitiocionatoris? rem: credunt articulis Fidei, ob folam propositionem Concionatoris, aut Ecclesia, negatur; credunt ob hanc, & simul implicitè apprehensam revelationem veracissimam Der, conceditur

major: & eodem modo distincta minori, negatur consequentia. Siquidem dum homines simpliciores credunt articulis Fidei, sibi per Concionatores atque Ecclesiam propositis, simul apprehendunt, id à DEO fuisse revelatum, ob cujus infallibilem veracitatem credunt auditis, ac propolitis libi per Eccleliam & Concionatores. Nam, ut dicitur Rom. 10. Fides ex auditu, auditus autem per verbum Christi. Et 1. Thest. 2. Quoniam cum accepissetis à nobis verbum auditus DEI, accepistis illud non ut verbum hominum, sed, ficut est vere, verbum DEI. Occasione cujus proinde

10. Quæritur, quomodo sit intelligendum illud dictum S. Evangelie Augustini lib. contra epist. Fundamenti , cap. 5. Ego verò Evange- non credelio non crederem, nisi me Catholica Ecclesia commoveret authoritas. Unde rem, nisi est communis praxis Fidelium, qui credunt, quidquid sancta Ma-me Cathoter Ecclesia credendum proponit? Resp. hoc ex eo sieri, non lica Ecclequod Ecclesia authoritas sit objectum formale Fidei, seu ratio sia commomotiva credendi (hæc enim est sola veracitas Dei, quidpiam veret au. revelantis) sed quia Ecclesia authoricas estracio nobis proponens, thoritas, seu ostendens objecta credendi. Nam per Ecclesiam proponun- quomodo tur, ac exhibentur nobis illi Articuli, qui sunt credendi; atque intelligenper ipsam live Libri Canonici Sacra Scriptura, sive Traditiones Apostolica determinantur, atque declarantur, quod sint à Deo revelati, & à Spiritu sancto dictati, vel à Christo oretenus Apostolis traditi, atque per Apoltolos posteris: sicque fit, quòd hi potius, quam alii per Hæreticos, vel apocryphos Libros jactitati, propter infallibilem veracitatem Det fide Divina fint à Fidelibus credendi. Quia igitur Spiritus sanctus in negotio tanti momenti non linit Ecclesiam, dilectam suam Sponsam, errare, securistimè, & absque ullo erroris periculo creduntur propter Dei veracitatem, & fide Divina omnia ea, quæcunque Ecclelia nobis lic credenda proponit. Et hoc innuunt citata S. Augustini verba: Evangelio non crederem, nisi me Ecclesia commoveret authoritas : prout clare indicatly, commoveret.

#### QUESTIO II.

Quanam puncta Fidei sint necessariò explicitè credenda?

Dvertendum cum communi Doctorum, dupliciter nos Credere exposse credere Articulis Fidei, nimirum explicite, & im-plicite, & plicité. Credere explicité idem est, quod distincté & in implicité,

eteri

Fi.

fer-

re.

bje.

idei

ela.

ero

mi-

Ti-

anı

III5

VI.

0. ta,

.6.

a,

US

s,

Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Diffinet, II.

particulari credere aliquod Mysterium Fidei; puta , quod Deus fit unus in ellentia, & in personis trinus; quod Christus pro no-Pides expli- bis sit patlus, &cc. Unde Fides explicita dicitur, per quam res divicita, & im- nitus revelata, in le, & sub propria racione creditur : ut fit in plicita,que? allatis exemplis. Implicite verò credere idem est, ac alicui proposicioni Fidei assentiri confuse, in communi seu universali, quate. nus virtualiter continetur in alia propositione, quam diltince credimus: ut fi quis credat, quidquid fancta Mater Ecclefia credendum proponit; talis enim implicité credit omnes Articulos Fidei. Hinc Fides implicita appellatur, per quam credimus res in universali, seu prout in aliqua alia propositione continentur.

Salus animæ,prima, & ultimata,

Necessitas medii, &c necessitas præcepti, quid?

12. Notandum ulteriùs, quòd duplex possic intelligi necessitas Fidei ad salutem animæ (five primam, quæ est gratia sanctificans; sive ultimatam, quæ est æterna gloria, seuvisso beatifica in cælis) una medii seu finis, alia præcepti. Necessia medij, seu finis, dicieur illa, qua quidpiam ica est necessarium ad finem, puta ad falutem anima confequendam, ut fine eo,quamvisinculpabiliter omittatur, finis, v. g. animæsalus, obtinerinon possit: sic in statu Evangelii Baptismus est necessarius ad vitam æternam, quia fine eo, etiam ex ignorantia invincibili, autimpo-tentia physica non suscepto, salus æterna obtineri non potett; uti patet in parvulis in utero materno decedentibus. Necessitat pracepti dicitur ea, qua quidpiam sub obligatione præcepti ne cestario przstandum estad consequendam salutem zternam, ed quòd alioquin quis transgrediendo præceptum mortaliter peccaret, nisi excuset ignorancia, vel impotentia. Addunt Doctores prout defacto adultis hominibus necessarius est Baptismus ad falutem, casu quo possunt eum in re suscipere. His præno-

Fides tum habitualis,

13. CONCL. I. Fides non folim habitualis, sed & actualis, seu accepta pro ipso actu credendi aliquod supernaturale objelis, quomo. Etum, fuir omnibus, usum rationis habentibus, pro quocunque do necessa. Statu necessaria ad gratiam, & aternam gloriam consequen-ria ad salu- dam, & quidem necessitate medii seu finis : adeò, ut ea prater missa salus animæ obtineri nunquam potuerit, nec possit, etiamli inculpabiliter seu ex ignorantia invincibili non habeatur. Ita communis Theologorum, & parer ex illo ad Hebr. 11. Sine fide impossibile est placere DEO : credere enim oportes accedentem ad DEUM, quia est, & inquirentibus se remunerator sit. Quæ verba non folum

Queft. 11. Quanam puncta Fidei fint necessario explicitè cred. 181 de Fide habituali, quam folam suscipiunt parvuli in Sacramento Baptismatis, sed etiam de Fide actuali quorundam Mysteriorum

quandoque ab adultis habenda, communiter intelliguntur à Doctoribus; idque ex se ipsis satis indicane. Hinc Innocentius XI. meritò inter alias propositiones sequentem, ordine 16. damnavit:

Fides non censetur cadere sub praceptum speciale, & secundum se.

14. Dicitur notanter, omnibus hominibus usum rationis habenti- Infantibus, bus. Quiainfantibus, ac perpetuò amentibus, non est necessaria & perpetuò Fides actualis, sed sufficit habitualis, id est, habitus Fidei superna-amentibus turalis in Sacramento Baptismatis infusus. Unde Concilium cellaria Fi-Trid. Seff. 7. can. 13. de Baptismo, ait: Si quis dixerit, parvulos, eò des actualis. quod actum credendi non habent, suscepto Baptismo inter sideles computandos non esse: ao proptereà prastare, omitti eorum Baptisma, quàm cos non actu

proprio credentes baptizari in sola side Ecclesia, anathemasit.

15. CONCL. II. Licet omnes Fideles teneantur explicite Necessitas credere aliquos Articulos Fidei, hæc tamen necessitas non est explicite equalis respectu omnium. Ita Scotus 3. dist. 25. q. 1. & alij. Ratio credendi aest: quia Majores Ecclesia, ut Pralati, & prasertim Episcopi, liquos Attitenentur habere fidem magis explicitam Mysteriorum Fidei culos, non Carholicz, utpote qui subditos suos ex officio instruere tenentur respectu de rebus Fidei. Minores verò, præsercim rudiores & simplicio-omnium. res, de necessitate non tenentur omnes & singulos Articulos explicite & distincte credere, sed sufficie, principaliores credere explicité (quinam autem hi fint, mox dicetur) cæteros verò credere implicitè, seu in generali, credendo, quidquid Eccletia credendum proponic.

16. CONCL. III. Fides explicita de existentia veri Der, & Fides expliquòdis sit justus remunerator, decernens præmia justis, & im-cita de exiprobis supplicia, omnibus adultis, usumque rationis habentibus, stentia Dei eltnecessaria ad salutem necessitate medis. Ita communis Do-& stRema. ctorum; & desumitur ex citatis illis verbis Apostoli, Heb. 11. neratoris, Sine side impossibile est placere DEO: credere enim oportet accedentem ad requiritur DEUM, quia est, & inquirentibus se remunerator st. Hinc Innocentius medij. XI meritò inter alias sequentem, ordine 22. Propositionem damnavic : Non nisisides unius DEI necessaria videtur necessitate medij, non au-

tem explicita Remuneratoris.

17. CONCL. IV. Insuper multi Doctores volunt, necessa- idem firrio esse explicitè credendum necessitate medij Mysterium SS. mant multi Trinitatis, nec non & Mysterium Incarnationis, nempe Filium de Mysterie Der esse pro nobis incarnatum, Christumque esse verum Deum SS. Trinita-



EUS

10-

VI-

In

oli-

e-

n-

1. 111,

٥.

ld

n

0. ;

45

Ç-

Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. 11. eis, & Incar- & hominem. Ita fentit Sanchez lib. 2. in Decalog. cap. 2. n. 8. & fegg. citans pro hac sententia D. Thomam, Gabrielem, Molinam, Va. lentiam; idemque tenent Mastrius, Sannig, Filliucius, Bassaus, Verbi. alique plures. Rationem dant: quia hac duo My iteria sunt fundamentum totius nostræ Salutis. Namin nomine SS. Trinitatis confertur Baptismus, fine quo nemo potest salvari : per Christum verò sumus salvati, atque redempti, ipseque simul est verus Deus, verique Dei Filius, per quem creati fumus. Notabilis 18. Necobitat (inquiunt) quod multi Gentiles, quin & adobjectio ulti prius in infantia baptizati, v. g. pueri in fylvis enutriti, & folvitur, paulo postacquisicos annos discretionis morientes, aut muri & furdià nativitate, invincibiliter ignorent hac Mysteria, utpote nunquam sibi proposica. Resp. enim, tales non damnari propter peccatum Infidelitatis, sed vel propter peccatum originale, vel propter alia peccata contra Legem Naturæ comissa. Quod si verò quis eorum jambaptizatus nunquam mortaliter peccaverit, ad Divinam providentiam pertinet, ut vel speciali lumine supernaturali interius illustretur, vel ab aliquo alio hæcFidei Mysteria eidem proponantur, ut explicité credere possie; prout in si mili factum legitur Eunucho Regina Candacis, Allor.cap. 8. & Cornelio Centurioni, Actor. 10 19. Neque hæc responsio cuipiam rara, vel voluntarie data Dicta folutio propu- videatur. Siquidem allata instantia non solum urget contra gnatur, & sententiam, admittentem, quod explicitè credendum sit neces-objectio re- sitate medij Mysterium SS. Trinitatis, & Incarnationis Dominicx; sed ea etiamsolvenda est ab omnibus Theologis, utpore qui juxta novissimum Decretum Innocentij XI. num 16. allegatum, admitteretenentur, quòd Fides explicita unius Dei ut Remu-meratoris sit necessaria adsalutem necessitate medij. Nam pariter quæritur, quomodo explicitè possit credere in Deum ut Remuneratorem, sícque salvari mutus & surdus à nativitate, aut puer jam bapeizatus, sed post acquisitos annos discretionis illicò moriens, qui de ærerna retributione, atque de Deo ut Remuneratore, invincibiliter nihil unquam audivit, imò (loquendo de illo furdo) neque audire potuit? 20. Nec juvat dicere, talia lumine naturali posse cognosci. Cognitio,& sides ex pu- Nam (si non detur responsio proxime allata) contrà est: quia

risnaturali. vel Deum ut Remuneratorem non licer naturali ratione covatad jufii- gnoscere, vel si hoc fieri possit (prout naturaliter potest cogno-Scatishem. ici, arque demonstrari existentia Dei ) tamen istud non sufficit

ad salutem, juxta cit. Decretum Innocentij XI. in quo pariter sequens, ordine 21. Propositio, damnata legitur: Fides late dista ex testimonio creaturarum, similive motivo ad justificationem sussicio. Et meritò hac Propositio est damnata: nam, ut loquitur Concilium Trid. Sess 6. cap. 8. Fides est humana salutis initium, fundamentum, & radix omnis justificationis: atqui hujusmodi initium, fundamentum & radix, nequit haberi ex puris naturalibus, quidquid olim contradixerint Pelagiani & Semipelagiani haretici; ergo.

21. Addunt tamen Auctores hujus fententiæ, quodaliud fit, Aliud eft, explicite credere Articulos Fidei; & aliud , explicite feire, ita ut quis explicite interrogatus possit rationem reddere de prædictis Mysteriis Fi-credere; dei: primumenim necellarium eit necessicare medii, non se-aliud, explicundum. Insuper (inquiune) sufficit, hujus modi Articulos, & My-cité seire Arsteria Fidei, cognoscere saltem secundam substantiam : imò si ticolos Fidei. quistamhebes fit, ac obtulus ingenio, ut non possit hos omnes Articulos capere secundum subitantiam, sufficie, si salcem affensum præbuerit hujusmodi Articulis ad salutem necessariis, eósque crediderie, dum fibi proponebantur à Parocho, vel alio. Quia fic jam tales explicité credunt, licèt non explicité sciant il. los, itaut interrogati possint aptè respondere, & rationem reddere: hoc enim posterius non est necessarium ad salutem necessitate medij; sed solum necessitate præcepti, à qua tamen rudes excufantur ratione sux impotentiz. Basizus V. Fides I.n. 11. cum aliis.

22. Dicitur notanter in Conclusione, num. 17. data, Insuper Non paudi multi Doctores volunt, &c. Nam oppositam sententiam, videlicet teaentophac duo Mysteria Fidei non essenecessariò credenda necessitate postam sentiment; sed duntaxat necessitate pracepti, etiam non pauci tentiam.

Negam, Suarez, Turrianum, plurésque alios; eamque non minus probabilem censet Layman lib. 2. trast. 1. cap. 8. & Herincx disp. 7. de Fide, n. 49. Ratio horum est: quia necessitas illa medij post pradicationem Evangelij neque habetur clarè ex S. Scriptura, neque ex traditione Patrum, neque ex ratione; nam tam rationes, quàm testimonia SS. Scriptura, atque Sanctorum Patrum, commodè intelliguntur de necessitate pracepti, non medij.

23. Concl. V. Omnes Fideles, postquam adrationis usum Quanam pervenerunt, tenentur necessitate pracepti explicitè credere, teneautur & saltem quoad substantiam seu crasso modo scire Mysteria con-Fidelesex-

tenta



79.

m.

US;

d.

8

&

04

U.

3

6

e

r

r

184 Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. II.

plicite cre- tenta in Symbolo Apostolorum, Orationem Dominicam, Sacradere neces- menta maxime necessaria, ut Baptismum, Eucharutiam, & Pocsitate pra- nicenciam : reliqua verò cunc, quando quis ea recepcurus est, & v. g. Matrimonium initurus; item Præcepta Decalogi. Ita Do. ctores communiter. Qua de causa omnes ejusmodi Articuli, & materiæ, dicuntur Prima Fidei rudimenta, quæ in Catechesibus & Concionibus publice circumferuntur in Ecclesia, & omnibus proponuntur tanquam explicitè credenda, & scienda.

Doctrina

24. Hoc tamen intellige, nisi impotentia, aut invincibilis motabilis ignorantia excuser: namisthæc necessitas, talia explicitè cre-quotablec. dendi & sciendi, est præcepti duntaxat; unde potest excusare impotentia, autinvincibilis ignorantia, non minus, acin alis praceptis. Quod notandum pro hominibus agrestibus, & hebetibus: quamvis & hi pro viribus sint instruendi, ut præter primaria Fidei Mysteria sciant saltem ea, qua ad dignam Sacramentorum receptionem ab ipsis peragendam, & status sui conditionem observandam, requiruntur. Certe Innocentius XI anno 1679, sequentem inter alias Propositionem, ordine 64. damnavit: Absolutionis capax est homo, quantumvis laboret ignorantia Mysteriorum Fidei, & etiamst per negligentiam, etiam culpabilem nesciat Mysterium San. Etissime Trinitatis, & Incarnationis Domini nostri JESU Christi. Hactenus Propositio damnata.

#### QUESTIO III.

Quo tempore obligentur Fideles ad eliciendum actum Fidei?

Præceptum 25. Fider affirmativum, & quid?

839 J

Onveniunt Doctores, præceptum Fidei duplex elle, unum affirmativum, aliud negativum. Praceptum fidet affirmativum importat, ut ea oinnia, quæ à Deo sunt renegativum, velata, atque ut talia nobis per Ecclesiam proposita, credamus. Negativum elt, ut Fidem nunquam negemus, neque diffentiamus rebus Fidei, nec eciam erroneis dogmacibus Divinæ veritati contrariis, atque ab Ecclesia reprobatis fidem præstemus. Quia igitur certum est inter Doctores, quod præcepta negativa obligent semper & prosemper, hinc in nullo prorsus casu, auttempore licitum ett Fidem negare, aut falfum credere. Econtra verò, quia præcepta affirmativa obligant quidem semper, sed

Quaft. III. Quo tempore obligentur Fideles adeliciendum &c. 185 nonprosemper (ideit, obligant solum pro determinato tempore, acin certis calibus & circum(tantiis) hinc Qualtio remanet, quandonam istud affirmativum Fidei præceptum obliget, five quonamtempore quis teneatur ad eliciendum actum Fidei. & quideminternum; nam de Confessione externa Fidei dicetur

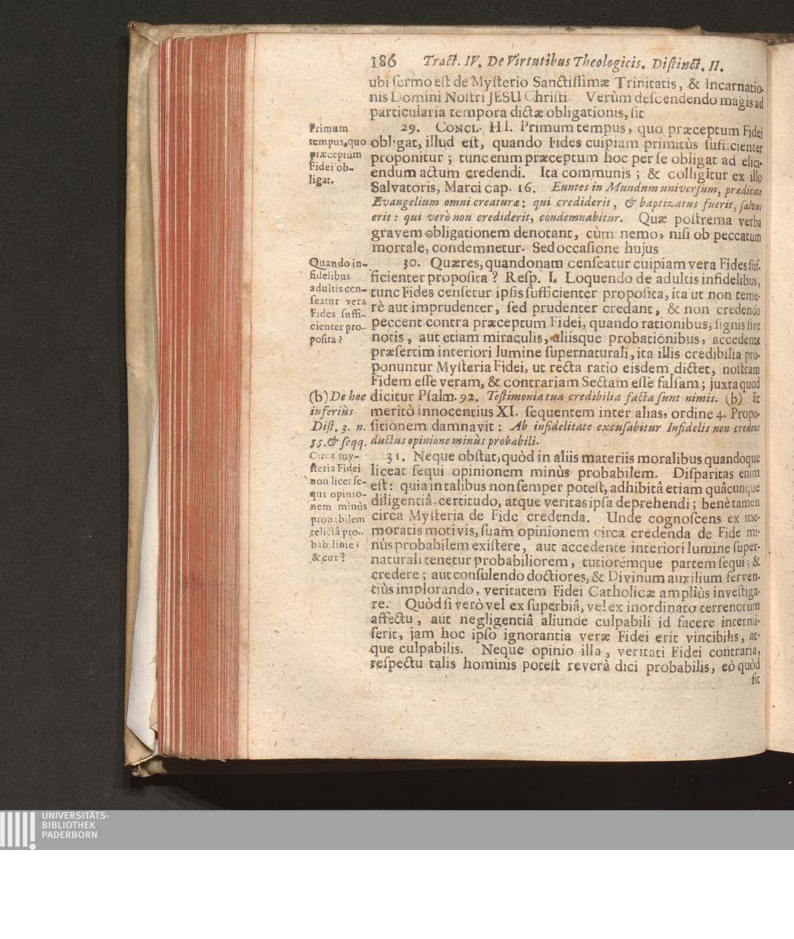
26. Caterum duplex confiderari potest obligatio eliciendi Obligatio actum internum Fidei ( quod servata proportione pariter di-eliciendi cendum de obligatione eliciendi actum Spei, Charitatis, &c.) actum Fidei, una per se & directe, altera verò indirecte & per accidens. Prior Spei, &c. una per le & directe, altera vero indirecte & per accidens. Prior spei, &c. obligatio tunc censetur adelle, quando præceptum affirmati-alia per le & vum Fidei (Spei, vel Charitatis, &c.) ex se ipso, atque immediate per acci-obligat, ita ut omittens tunc actum Fidei, contra hanc virtutem dens. directe peccet. Indirecte seu per accidens dicitur obligare præceptum assirmativum Fidei, quando talis obligatio provenit ratione alterius præcepti obligatorij, quod observari non potest absque actu Fidei : ut quando actos Fidei est medium necessarium ad implendum præceptum alterius virtutis, quod lervari nequit, nisi præcedat actus Fidei.

27. CONCL. I. Datur præceptum Divinum per se obligans Datur præad eliciendum quandoque actum internum Fidei. Ita commu- ceptum Dinis Theologorum; arque desumitur ex S. Scriptura passim, ut vinum per ex cap. 16. Marci, n. 29. allegando; & cap. 1. ad Roman. Justus fe obligans quandoque autem ex side vivit. Ad Heb. 11. Sine side impossibile est placere DEO: ad actum credere enim oportet &c. cum concordantiis. Hinc meritò Alex-Fidei. ander VII. hanc inter alias, ordine primam Propositionem, damnavit: Homo nullo unquam vita sua tempore tenetur elicere actum Fidei, Spei, & Charitatis, ex vi praceptorum divinorum ad eas virtutes per-

tinentium.

28. CONCL. II. Præceptum Divinum de eliciendo actu Fi- Nonfufficir, dei per vitæ decursum sæpiùs obligat, nec sufficit actum Fidei actum Fidei tantummodò semelin vita elicere. Ita certa, & communis; attantammo, que præter textus S. Scripuræ proximè citatos, prabatur ex illo vita elicere. I. Corinth. 16. Vigilate, state in side. Et 1. Petri 5. Cui (diabolo) resultite sortecion side. sstite fortes in side. Nam hujusmodi vigilancia, resistentia, & statio in Fide, non falvatur propriè in solo habitu, sed dicit actuale exercitium, simulque persistentiam in ea cum frequentatione actuum. Hinc rectiffime Innocentius XI. damnavit sequentem, ordine 17. Propositionem : Saissest, actum Fidei semel in vita elicere. Item hanc, ordine 65. Sufficit illa Mysteria semel credidisse;





Quast. III. Quo tempore obligentur Fideles ad eliciendum & c. 187 fit destituta gravi fundamento: cum contra eam stet, seu militet ratio convincens, ex infallibili veracitate Dei revelantis deprompra, quam talis, cognità præsertim majori probabilitate assertionis Carholica, magis investigare & potuisset, & debuisset; ac nihilominus hoc culpabiliter facere neglexit, haud obstante, quòd istud cognoveritelle negotium gravislimum, & tangens totam æternitatem.

32. Resp. II. Loquendo de pueris inter Fideles educatis, Quindo tuncilli tenentur vi hujus præcepti elicere actum fider, quando puen baptirationis usum consecuti Mysteria Fidei audiunt, apprehendunt-turelicere que, quodilla credere sit necessarium adsalutem. Unde situnc actumFidei? non eliciant actum Fidei, peccant contra iltud præceptum, nili forte per inadvertentiam excusentur, aut actus Fidei notabiliter nondifieratur. Et hoc ultimum ideireò additur: quia ejusmodi obligationon est accipienda pro metaphylico instanti, sed morali; ita videlicet, ut in re tanti momenti non fiat notabilis mora, arbitrio viri prudencis. Sanchez lib. 2. in Decal. cap. 1. n. 3. Jegg. Herinex disp.7. de Fide, quast.6. n.76. & alij.

33. CONCL. IV. Alterum tempus, quo præceptum Fi lei Secundum per seobligat, tuncest, quando urget gravis tentatio contra l'i-tempus,que dem, que alter vinci nequit : tunc enim tempus est resistendi Fidei perse contrariis actibus Fidei, seque in vera Fide muniendi. Idem di-obligat, cendum, quando imminer periculum abnegandæ bidei ex horrore tormentorum; idque ob rationem datam. Item, quando initat præceptum exterius confitendi Fidem: hanc enim debite ac veraciter confiteri non possumus, nisi interior Fidei assenlus accedat. Herincx num. 77. Sanchez, Ballaus V. Fides I. num. 16.

& alij.

tiosad

ıdei

iter

ici-

illo

cate lens

rba

um

Us,

ne-

100

ive

agin.

10-

am

100

E

ue IIII

ne

10-111:

er-8

enga.

ım

111-

ar.

12,

fic

34. CONCL. V. Insuper per vitz decursum aliis quando- Tertium que temporibus urget præceptum eliciendi actum internum tempus di-fidei. Ita communis; atque desumitur ex dictis Concl. I. & II. tionis. Veruntamen in assignando determinato tempore hujus obliga-Diversa Dos tionis, multum variant Authores: nam aliqui statuunt tempus dorumsenunius anni; ut Sanchez loe, cit. num. 3. post Ledesmam. Alijas tentiz circa lignant Festa solemniora, in quibus celebrantur aliqua Mysteria tempus, que Fidei; tunc enim dicunt, teneri nos virtute hujus præcepti eli in vitæ decere actum Fidei circa talia Mysteria. Quidam verò non impro-murelicere babiliter asserunt, singulis diebus Dominicis adesse talem obli-actumFideigationem credendi; quorum sententiz favet Doctor Subtilis

A-a-2

Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Dift. II. 3. dist. o. quast. un. S. de secundo, dicens, quod Dominicis diebus saltem videatur adoratio aliqua necessario exhibenda Deo. Et candem nonnulli censent, hoc committendum cujusque arbitrio, dummodò actus internus credendi non nimiùm differatur; eò quòd tempus hujus obligationis nullibi clarè determinatum reperiatur. Rarius pec-35. Pro praxi tamen advertendum, quòd quamvis Fideles catur contra hoc praceptum Bi- est; nihilominus ipsi ob hoc non debeant reddi anxij & perplexi, quasi non semper satisfecissent. Nam inprimis plerumque excusantur ratione ignorantiz, vel inadvertentiz hujus obligationis; eóque magis, quòd neque Doctores conveniant in determinatione temporis, quo urget dicta obligatio, contra quam proinde rariùs peccatur. Deinde practice loquendo, ejusmodi obligationi censetur satisfieri per actus Fidei, qui concurrunt in exercitio aliorum actuum bonorum, utputà Spei, Charitatis Dei, Poenitentia, Orationis, devota recitationis Symboli, formatione signi Crucis, auditione Mista, ac hujusmodi. Herinex loc.cit. num. 76. Sannig dift. 1. de Fide, quast. 21. n. 3. & alij. Quartum 36. CONCL. VI. Ulteriùs per accidens & indirecte obligaper accidens adelt obligatio evercendi actum elecidens & indirecte obligaper accidents adelt obligatio exercendi actum alterius virtutis præsupponen-colligatium ridei. Ita certa, & communis. Ratio clara elt: quia si quis obligetur ad exercitium alterius virtutis, hoc ipso obligaad actum tur ad ponenda media ipfius, atque omne illud, fine quo nequit Fidei. haberi exercitium actus præcepti. Sic qui in certis circumstantiis tenetur Contritionem elicere, tenetur pariter actum Fidei habere; non enim potest quis propter Deum offensum conteri de peccatis, niss credat & Deum elle, & ipsum poenitentibus peccata remittere. Idem servata proportione dicendum in casu, quo quis obligatur elicere actum Spei, vel Charitatis, aut Religionis &c. cum & hi præfupponantactum Fidei. 37. Dicitur in Conclusione, per accidens & indirette. Siqui-dem hæc Conclusio loquitur de illis casibus, in quibus præcep-QualisConfellio tune fufficiat? tum Fidei non obligat per se & directe, sed duntaxat per accidens, quatenus homo aliunde tenetur elicere actum certæ virtutis, quem elicere nequir absque præsupposito actu Fidei. Et hine, qui in tali casu non elicit actum illius alterius virtueis, v. g. non convertitur ad Deum per veram contritionem, satisfacit in Confessione, dicendo, Se non elien se talem actum virtutis, v. g. ConQuest. IV. Qua sit oblig. exterius consistendi, & profit. Fidem? 189

tritionis, cum elicere teneretur: nam præceptum Fidei tunc per se

non obligabat. Baslæus V. Fides I.n. 15. & alii.

38. CONCL. VII. Quintum & ultimum tempus, quo obli-Quintum gathoc præceptum, est articulus mortis. Ita communis. Ratio tempus, que est: quia tuncmagis tenetur homo sese munire adversus tenta- obligat pre-tiones diaboli, seque conjungere Deo, tanquam ultimo Fini, dei, est artiper acum Fidei, quæ est prima, & omnium reliquarum virtu- culus mortum fundamentum, ac radix nostra justificationis. Et hinc tis. præsertim moribundi excitandi sunt ad eliciendos actus Fidei, aliarumque virtutum Theologicarum, nec non & Contritio- Moribundi nis, prout passim monent Ritualia Dicecesana, alique libri: id-ad actus que tum ex eo, ut per exercitium harum præstantissimarum Theologivirtutum homo moriturus fese amplius conjungat Deo, tan carum maquam ultimo Fini: tum quia hujufmodi actus funt valde meri- xime excitorii, atque ad depellendas, superandásque tentationes diabo-tandi. licas, tunc fortius urgentes, efficacissimi: tum quia præceptum Divinum de exercendis harum virtutum actibus maxime tunc obligare dignolcitur.

### QUESTIO IV.

Quæ sit obligatio exterius confitendi, & profitendi Fidem?

39. Ocandum, quòd affenfus feu actus Fidei corde fiat, con- Adus Fidei, fessio autem Fidei præstetur ore; juxta illud Apostoli item con-ad Rom. cap. 10. Corde enim creditur ad justitiam, ore au- fessio septotem confessio fit ad salutem. Sicut autem exterior confessio Fidei fit fessio Fidei, verbis, ita professio fit factis, aut rebus externis, v. g. vestibus, differant?

vel aliis in fignum illius assumptis.

40. Concl. I. Datur præceptum Divinum de non negan-Daturpræda Fide externè. Ita est de fide, atque in Concilio Romano sub ceptum Di-S. Cornelio Papa definitum contra hæresin Elcesaitarum, dicen- vinum de tium, posse instante persecutione negari Fidem exterius, dummodò ea corde retineatur. Sed Catholica veritas apertè desumitur ex verbis Christi. March 10. Oui me negamit caram heminiterne. mitur ex verbis Christi, Matth. 10. Qui me negaverit coram homini-bus, negabo & ego eum coram Patre meo. Item 2. Timoth. cap. 2. Sinegaverimus eum, & ille negabit nos, & alibi. Hoc ipsum confirmat exemplum tot millium SS. Martyrum, qui mori maluerunt, quam Fidem exterius negare.

Aa3

41. CONCL



m

r-

1-

).

n a

ş.

.

le

a 1.

S

e

a

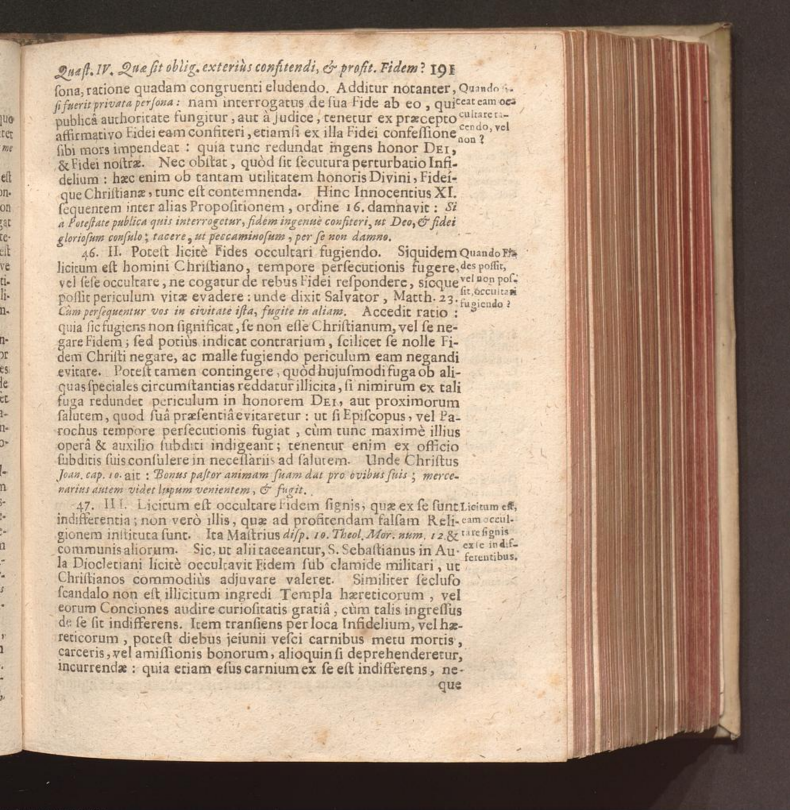
Ç.

į.

3C

n

Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. II. Eriam ex-41. CONCL. II. Etiam externa Fidei confessio pro aliquo terna Fidei tempore est de præcepto. Ita rursum omnes Catholici. Pater confessio quandoque hocex illis verbis Chritti, Matth. 10. Omnis ergo qui confitebitur me est de pra- coram hominibus, confitebor & ego eum coram Patre meo; & alibi. cepto. 42. Dicitur notanter, pro aliquo tempore. Duplex enim ell Duplex ne- necessitas externæ confessionis Fidei in præmissis duabus Concessitas ex- elusionibus insinuata: Una negativa, scilicet Fidem exterius non negandi : & hæc, cum in præcepto negativo fundetur, obligat fellionis semper & pro semper; nunquam enim licitum est, fidem exte-Fidei. riùs negare, licer corde retineatur, juxta dictanum. 40. Alterach assirmativa, videlicet lidem exterius confitendi, sive verbis, sive factis: & hac necessitas, quia fundatur in pracepto affirmativo, obligat quidem semper, non tamen pro semper, sed pro aliquo determinato duntaxat tempore. Quale autem sit hoc tempus, per sequentes Conclusiones restat declarandum : hinc sit Quando 43. CONCL. III. Tunc obligamur ad externam Fidei conobligemur fessionem, quando per ejus omissionem subtraheretur honor adexternam debitus Deo, aut utilicas proximis impendenda. Ita Doctores fessionem? communiter cum D. Thoma 2. 2.9. 3. 4: 2. Unde si quis de Fide interrogatus taceret, & ex hoc crederetur, quod Fides non effet vera, aut alii per ejus taciturnitatem averterentur à Fide, peccatum fieret : nam in hujusmodi casibus obligat præceptum confirendi Fidem, cum omissio ralis confessionis foret contra honorem Der, velutilitatem proximi. Cafus, in 44. Secus est, quando spectatis omnibus circumstantiis nulquibus ne- la honori Divino injuria infertur, neque imminer detrimentum dem occul- proximo, imò potius timetur turbatio Infidelium suboritura absque alia utilitate Fidei, aut Fidelium: nam tune non obligat pratare modo ceptum affirmativum Fidei exterius confitendæ ( etfi hanc nelicito. gare nunquam liceat) neque est laudabile, in tali casu Fidem publicè conficeri, imò necesse tune est eam occultare modolicito. Unde ait Christus Matth. 7. Nolite Sanctum dare canibus, ne. que mittatis margaritas vestras ante porcos, ne forte conculcent eas pedibus Juis, & canes conversi dirumpant vos. Ita recte observat Doctor Angelicus loc, cit. ad 3. & alii passim. 45. CONCL. IV. Extra casum, quo propter honorem Deir Varii modi vel proximorum utilitatem urger præceptum affirmativum Fidem lieit accultandi Fidei exterius confitenda, licità Fides occultatur variis modis. Et I. quidem tacendo, velinterrogantem, si fuerit privata per-



Tract, IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct, II. 192 que abstinentia illa est introducta ab Ecclesia ad discernendos Catholicos ab hareticis, nec urget praceptum jejunii Ecclesialtici cum tanto periculo mortis, aut hujusmodi. Et idem dicendum de fimilibus. Nisi ea præ-48. Hæctamen intellige, nisi Princeps infidelis, aut hæreticipiantur in cus talia præciperet in contemptum Fidei, vel ad profitendam contemptű falsam Sectam suam : quia tunc talia non licerent, cum cede-Fidei, &c. rent in contemptum Fidei, aut legis Ecclesiasticæ; unde potiis cuidam moriendum esser, quam comedere carnes, diebus prohibitis in contemptum Fidei, vel Ecclesia Catholica appositas. Similiter non liceret illis diebus comedere carnes ab Infidelibus, vel hæreticis appositas ad explorandum, an quis sit Catholicus, si inde sequeretur notabilis Divini honoris diminutio, vel proximi scandalum; juxta dicta num. 43. atque docet cum alis citatus Mastrius num. 13. Unde Apostolus 1. Corinth. 8. ait : Si esca scandalizat fratrem meum, non manducabo carnem in eternum. Et nifi fint 49. Additur notanter num. 47. non verò illis, qua ad profitendam instituta ad falsam Religionem instituta sunt. Sic enim non est licitum, imo foret falfam Re- peccatum contra præceptum negativum Fidei, sacrificare Idolis, vel coramillis genua flectere, aut imaginem inanium deorum ligionem. ad collum gestare, vel alias ceremonias, seu actiones facere, que ex suanatura protestativæsunt falsæ Religionis, etiamsi quis talia ficte faceret. Ratio est: quia tales actiones cultum superstitiosum intrinsecè continent, súntque ex sua natura falsa Religionis protestativæ; unde neque metu mortis licet eum cultum exteriùs exhibere, quantumvis animo ficto. Quid, fi ta-50. Excipe, nisi id fiat per modum joci, aut repræsentatio lia fiant per jocum, aut nis, prout in Comædiis fieri solet : hæc enim non est illicita, cum in Comme. non sit salse sidei protestatio, sed potius repræsentatio illius per modum irrisionis, idq; aspicientibus abunde parear, uti supponitur. Vestibus in-51. Quæres, an licitum sit Fideli, per Provincias Infidelium fidelium, quando fit transeunti, illorum vestibus uti ad occultandam Fidem causa licitum ui; mortis vitandæ? Resp. solutionem patere ex hactenus dictis: nam licitum est deferre habitum Infidelium, qui ab istis portatur fine ullo Religionis intuitu, sed solum varius est pro diversitate Nationum, & Provinciarum; prout passimin Anglia, acque aliis hæreticis Provinciis, eorum vestibus utuntur Catholici. Idem etiam quandoque fir in Turcicis regnis. Erquando 52. Secus foret dicendum, neque liceret uti talibus Infidenon ? lium vestibus, si estent per ipsorum Principes institutæ ut signum

ad eorum Sectam profitendam : nam tunc , qui talibus vestibus ad professionem falsz Religionis deputatis uteretur, hoc ipso talem Sestam vel Religionem exterius profiteretur, quod est contra præceptum negativum Fidei de non profitenda falfa Religione, neque neganda exteriùs vera Fide, ut dictum num. 40.

# DISTINCTIO III.

De Ecclesia, Libris Canonicis, & Traditionibus.

## QUESTIO I.

De vera Christi Ecclesia.

Tomine Ecclesia, quantum ad propositum, communiter Ecclesia, à Doctoribus Catholicis intelligitur certus hominum quid? que Religionis societatem divinitus evocarus. Et Ecclesia sub Dividituria hac ratione generaliter sumpta, dividitur in Ecclesiam Triumphan Triumtem, quæ Beatos in cælis complectitur: Purgantem, quæ continet phantem, Animas Purgatorii: & Militantem, quæ Fideles in præsenti vita & Militantem etiamnum cum hostibus humani generis militantes compretem.]
hendit. Nihilominus adhuc triplex hæc Ecclesia propter unitatem Capitis sui, quod est Christus Dominus, censetur unica tantum Ecclesia, tres ejusmodi diversas partes in se continens; juxta quod dicitur in Symbolo : Credo in unam, Sanstam, Catholicam, & Apostolicam Ecclesiam.

2. Cæterum in præsenti potissimum sermo est de Ecclesia Ecclesia Mi-Militante. Et hæc rursus dupliciter samitur ; primò latè, seu litans sumiuniversaliter pro cœtu omnium Pidelium ab initio mundi us- turdaplicique ad finemejus existentium; quomodo loquitur S. Gregorius ter-Papa Homil. 19. in Evang. Universalis Ecclesia, ab Abel justo usque ad ultimum Electum, qui in sine mundi nasciturus est. Deinde, & quidem frequentiùs, Ecclesia sumitur pro cœtu, seu congregatione omnium Clarifti Fidem atque doctrinam profitentium, qua sub uno & fummo post Christum Capite & Pastore in cerris gubernatur: Et hoc modo sumimus Ecclesiam in proposito: nam Ec Synagoga, clella Dei, prout erat sub veteri Testamento, seu tempore Legis que?

9

n

į.

ij

8

a

1

Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. 111. Mosaicæ, proprio nomine Synagoga appellatur; juxta quod ait Breviarium Romanum, die 8. Maij, de S. Michaele Archangelo: Eum ut olim Synagoga Judaorum, sic nunc enstodem & patronum Dei ve. neratur Ecclesia. Vera Christi 3. CONCL. I. De fide est, veram Christi Ecclesiam interris Ecclesia in esse visibilem : cujus quidem Caput primarium, sed pro nunc interrisoft vivisibile, est Christus Dominus; post ejus verò discessium Caput fibilis. visibile totius Ecclesiæ Militantis ett Romanus Pontifex, Christi in terris Vicarius. Ita omnes Catholici; quamvis haretici hoc visibile Caput Ecclesiæ communiter negent, ac multifariè impugnent, perpetuoque odio profequantur, cum videant, ab eodem fuas harrefes palam confundi, condemnari, & profligari. Prior pars hujus Conclusionis, videlicet veram Christi Ecclesiam in terris esle visibilem, probatur ex S. Scriptura contra Harcticos. Et inprimis illo Salvatoris Matth. 18. Quod si non audierit eos, die Ecclesia; si autem Ecclesiam non audierit, sit tibi sicut ethnicus & publicanus. Similiter S. Paulus ait, Actor. cap. 20. Attendite vobis, & universo gregi, in quo vos Spiritus sanctus posuis Episcopos, regere Eccle. siam DEI. Et 1. Timoth. 3. inquit idem Apostolus: Hac tibi scribo, ut scias, quomodo oporteat te in Domo Dei conversari, qua est Eoclesia DEI vivi. Atqui nemo potest dicere Ecclesia, neque scire, num alter eam audiverit; neque etiam potest quis regere Ecclesiam Dei, solviureb.

4. Nec obstat, quod objiciunt hæretici: Quidquid side jectio hære-credimus, non est visibile: sed Ecclesiam side credimus, juxta illud Symboli Apostolici, Credo in santam Ecclesiam Catholicam; ergo ea non est visibile. Resp. enim, inprimis retorquendo argumentum: nam Christus Joan. 20. dixit: Quia vidisti me Thoma, credidisti; ergo in sano sensu, quod videmus, credere possumus, dum videlicer aliud videmus. & aliud credimus, prout he in propolito. Resp. itaque secundò, majorem esse veram duntaxatin hocsensu, quòd sub ea ratione, qua aliquid videtur, id sub sidem non cadat; quamvis benè possit credi sub alia ratione, sub qua non videtur, ut probat exemplum S. Thoma Apoltoli. Sic in proposito Ecclesia est visibilis, in quantum videntur homines cam constituentes, & auditur professio Fidei, ac cernuntur sacræ Cæremoniæ: quòd autem isthæc constituant veram Christi Ecclesiam, hoc non videtur, sed creditur, Deo id multipliciter arteltante. s. Altera

5. Alcera pars Conclusionis, quod hujus veræ Ecclesiæ Ca-veræ Eccleput primarium fit Christus, nemo Christianorum est, qui neget; fix Caput id siquidem expressissime docet Apostolus ad Ephos. cap. s. dicens : Christus, Christus est caput Ecclesia. Et rursum Ephes. cap. 1. Et ipsum (Christum ) dedit caput supra omnem Ecclesiam, quaest corpus ipsius; videlicet Corpus mysticum, cujus ipse est Caput mysticum, & quidem ob fuam supremam excellentiam, atque Divinitatem, primarium & principale. Ultima tandem pars, quæ est contra hæreticos, summus probatur ex eo: quia quamvis Christus in celis existens maneat pontifer adhuc Caput Ecclesiæ invisibile, quatenus eandem adhuc gubernat, & regit, foverque per internum influxum gratiarum lupernaturalium: nontamen manet Caput visibile Ecclesia Militantis, utpote quam non amplius per semetipsum gubernat modo vilibili (prout olim fecerat in vita fua) cum nec amplius eidem Ecclesia Militanti sit visibiliter prasens. Unde ne Ecclesia sua vifibilis careret Capite visibili, sanctum Petrum, atque ejus legitimos Successores, Summos videlicet Pontifices, constituit Caput Ecclesiz visibile, suumque in terris Vicarium, dicens eidem Petro post resurrectionem suam trina vice, Joan. 20. Pasce agnos meos, Pasce oves meas. Idipfum paret ex aliis Sacræ Scripturælocis, prout amplius oftendunt Controverfiftz.

6. Nec dicas, hinc fequi, quòd Ecclefia fit biceps, & confe-Nec tamen quenter monttrofa. Negatur enim sequela. Quia Christus est Ecclesia est Caput Ecclesiæ primarium, acque invisibile; S. Petrus verò, ejus. biceps. que legitimi Successores, funt Caput Ecclesiæ duntaxat secundarium & vicarium, visibile tamen, quod est primario subordinatum. Unde nonfequitur, quod Ecclesia sit biceps; sicuri neque Regnum quodeunque temporale censetur biceps, quod in absencia sui Regis gubernatur per Proregem, utpote qui plenè subordinatur Regi, ipfiusque vices duntaxat gerit, ac ejus nomine

cuncta gubernat.

7: Concl. II. Vera ac visibilis Ecclesia ex speciali promissio- vera Ecclene Christi, & assistentia Spirtus sancti. non potest errare in Arti- sa Christi culis l'idei, neque omnino deficere. Ita omnes Catholici: quam- non pouss vis hæc Conclusio intelligenda sit non de aliqua parte Ecclesiæ errare in (nam cercum est, aliquam partem Ecclesiz, id eit, nonnullos Chri dei, neque flianos, imò & aliquas partes Orbis Christiani errare posse, & re deficere. ipsá quandoque errasse) sed de tota & universali Ecclesia. Conclusio sic explicata probatur ex illo alvatoris, Matth. 16. Tu es Petrus, & Super hanc perram adificabo Ec lestem meam, & portainferinon Bb 2

lic

0:

n-

uc

lti

X

n

10

n

ic

ia.

ý

.

0,

H

T

Į,

le

a

;

.

,

S,

)\* п

n

la

n

es

a-

1-19

ra

196 Tract. IV. De Virentibus Theologicis. Distinct. III.

pravalebunt adversus eam. Item Matth. 28. promisit Christus Eccle. in perpetuam suam assistentiam, dicens: Et ecce ego vobisoum sum omnibus diebus, usque ad consummationem saculi. Et Joan. cap. 16. Spi. ritus veritatis decebit vos omnem veritatem. Et 1. Timoth. 3. vocatur Ecclesia Dei vivi , columna & sirmamentum veritatis. Atqui si Ecclesia universalis in Fide aliquando erraret, automnino desceret,jam prævalerent adversus eam portæ inferi, neque ipfa esset co. Iumna & sirmamentum veritaris, neque aliæ dictæ Christi promissiones verificarentur; ergo.

Extra cam

8. CONCL. III. Extra veram Christi Ecclesiam nemo potest nemo salva- salvari. sta certum, estque decisum in Concilio Generali, seu Lateranensi sub Innocentio III. arque refertur cap. Firmiter, de Summa Trinitate, ubi dicitur: Una verò est Fidelium universalis Eccle. sia, extra quam nullus omnino salvatur. Idque SS. Patres passim declarant exemplo Arca Noë, extra quam regnante diluvionullus hominum mortem eyaserat; ac præsertim S. Hieronymus in Epistola ad Damasum Papam (& habetur c. Quoniam vetusto, 24. 9.1.) ubi Cathedram S. Petri, seu Ecclesiam Catholicam Arca Noë comparans, subjungit : Si quis in Arca Noë non fuerit, peribit vegnante diluvio.

Quid dieendum de

Catechu-

menis?

9. Nec obstat, quòd juxta D. Ambrosium, aliósque Sanctos Patres & Theologos, Catechumeni possint salvari, & multi salventur, qui tamen per Baptismum necdum sunt ingressi Fcclesiam Dei Resp. enim cum Sannig Distinct. 3. de Fide, quast. 1. num. 6. & aliis, allatam Conclusionem esse intelligendam sic, quòd nemo possit salvari extra Ecclesiam, idest, qui nec re, nec voto est in Ecclesia : Carechumeni autem , licet per januam Baptismi actu recepti needum sint ingressi Ecclesiam, nibilominus voto jam sunt in Ecclesia. Et hoc sufficit ad salutem, non minus, ac Baptismus in voto susceptus; mediante quo, si desit occasio recipiendi Sacramentum Baptilini, posse hominem salvari, patet ex Concilio Trident. Seff. 6. cap. 4. ac pluribus locis Juris Canonici, & præsertim ex cap. Veniens, de Presbys. non baptizato, ibi: Cum quis non solum per Sacramentum fidei, sed per fidem esiam Sacra-

menti efficiatur procul dubio membrum Christi.

QUÆ-



Quaft. II. Quanam sint nota vera Ecclesia Christi? 197 QUESTIO II. leum Quænam fint notæ veræ Ecclesiæ Christi? pi-Ur 10. Ciendum, quòd ab initio nascentis Ecclesia jam diversa Ratio pra. lia fuerint exortæ sectæ & hæreses, quarum quælibet præ-sentis quæ-tendebat, apud se veram consistere Ecclesiam, hócque stionis. m 04 fignis, seu notis ac symbolis quibusdam ostendere conabantur. 0. Utigitur vera Eccleiia deprehendi, & à falsis sectis dignosci valeat, consultò recurrendum est ad veras Ecclesiæ notas. 11. Hæretici nostri temporis satis communiter duas assi- Nota Eccleu gnant Ecclesia notas, videlicet veram & inconcustam prædica- se à moder. rionem Evangelij, & sincerum usum Sacramentorum. Verum nis hæretihæcsententia communiter rejicitur à Catholicis: fiquidem no cis assignaetæ veræ Ecclesiæ debent ipså elle notiores (generatim enim no. tæ, rejicitædebent esse notiores ea re, cujus sunt notæ; quia aliàs non es-untur, sent notæ, sed ignotæ) simusque aliis sectis seu Ecclesiis falsis non S 4 communes, ut patet; alioquin enim non sufficienter discernerene veram Ecclesiam à falsa. Atqui ita accidit prædictis duabus nous: nam quælibet hæreticorum Secta, tum Ariana, Sa-belliana, tum Lutherana, Calviniana, Zwingliana, & Anabaptistica &c. hactenus semper iactitavit, & adhuc jactitat, apud se esse veram prædicationem Evangelij, usúmque sincerum Sacramentorum (quod ipsum cumprimis, atque veraciter de se affirmat S. Mater Ecclesia Catholica) hine prædicta duo non possunt esse figna, fymbola, noræque veræ Ecclesiæ Christi, ac proinde aliæ eruntinvestigandæ. Unde sit 12. Concl. I. Verænotæ Ecclesiæ Christi principaliter sunt verænotæ quatuor, videlicet quod ea sit Una, SANCTA, CATHOLICA, Es Ecclesia Apostolica. Ita omnes Catholici. Siquide ha quatuor nota par. Chisti sunt tim habentur in Symbolo Apostolorum, ubi dicitur, Credo in San quatuot, stam Ecclesiam Catholicam: partim in Symbolo Nyceno & Con-nempe stantinopolitano, in quo aliæ duæ clariùs sunt expresse, vel additæ; videlicet, quòd sit Una (quæ particula tamen in Symbolo Apoltolico sufficienter jam continetur, dicendo in singulari, Sanstam Ecclesiam & Apostolica, dicendo: CREDIMUS UNAM, SAN-CIAM, CATHOLICAM, ET APOSTOLICAM ECCLESIAM. Et hoc quidem Symbolum, utpore in Concilio Generali Constantinopolitano Anno Domini 381. receptum, approbatur, & in SS. Milla Sacrificio ferme quotidie recitatur à tota Ecclesia univerfali, Bb 3

3

Tract. IV. De Firtutibus Theologicis, Distinct. III. 108 sali, imò neque ab hæreticis nostri temporis negatur : unde re-Itant folum prædictæ quatuor notæ explicandæ. 13. Primaigitur celefiz nota est, quod fie UNA. Non enim Quodfit est dissensionis Deus, sed pacis, I. Corinch. 14. Caterum hac Eccle. Mua, fiæ unitus consultit inprimis in unitate Capitis, quatenus omnes in Eccletia existentes idem agnoscunt Caput, tum invisibile, sive Christum Der Filium; cum visibile, sive Summum Pontificem, Christi in terris Vicarium. Deinde in unitate & concordia do. Etrinæ, juxta illud Hebræ. 13. Doctrinis variis & peregrinis nolite abduci. Et rursum in unicare cultus Divini, & ritus Sacramentorum, quaterus idem apud omnes Sacrificium offeratur, 2012. litas in cultu Divino observetur, atque eadem Sacramenta & cum ijsdem caremoniis dispensentur. Et hanc trinam princi-palem unitatem, in vera Ecclesia Christi observandam, insinuat D. Apostolus, ex instinctu Spirirus Sancti, scribens ad Ephes, c. 4. Unus Dominus, una fides, unum baptisma. Sancta, 14. Secunda verz Eccleliz nota est, quod sit Sancra: juxta quod loquitur Apoitolus, Ephel.s. vocans Ecclesiam gloriofam, non habentem maculam aut rugam, aut aliquid hujusmodi, sed ut sit Santla & immaculara. Dicitur autem Ecclefia, quantum ad propofitum, præcipuè ex eo Santa: quia professio eius & doctrina eit santa, mhilque continens contra rectain rationem bonósque mores, justa illud Psalmi 8. Lex Domini, immaculata, convertens animas, testimonium Domini fidele &c. Iustitia Dominiretta Insuper Ecclesia dicitur Santta quia à Viris Sanctiffimis propagata semper fuit, & in ea plurimi eximiæ Sancticatis Viri per cuncta semper sæcula floruerunt & florent. Catholica, 16. Tertia Ecclesia nota est, quodsit Catholica, id est, universalis. Erquidem vera Ecclesia di leur universalis seu Catholica inprimis quoad locum, quatenus toto Orbe terrarum diffula est, juxta illud Marci. 16. Euntes in mundum universum, predicate Evangelium omni creatura Et Actorum cap. 1. Eritismihi testes in Jerusalem & in omni Judea & Samaria, & usque ad ultimum terra Deinde vera Christi Ecclesia dicieur universalis, etiam ratione temporis, quia semper durabit & nunquam deficier, juxta illud Matth 16. Et super hanc petram adificabo Ecclesiam meam, & porta inferi non prevahburt adversits eam. Le Match, ult. Et ecce ego vobiscum sum omnibus diebus usquead consummationem seculi; & consequencer eriam semper manch ne Rectores Feclesia, siegre & pla Ecclesia perseverabit usque ad confumniatione in facult, finemque Mundi.

Quaft. II. Quenam sint nota vera Ecclesia Christi? 16. Quarta tandem veræ Ecclesiæ nota est, quod sit Apo- Et Apostolistolica. Porrò vera Ecclesia Christi dicitur Apostolica, tum quia ca. in Apostolis initium habuit, ab eisque per universum Orbem propagata est. Tum præsercim, quantum ad propositum, quia in ea daur continua successio Episcoporum ab Apostolis deducta usque admoderna tempora; qualem continuam, & non interruptam successionem Episcoporum ab Apostolis usque ad nos, nulla aliaCongregatio habet præter RomanamCatholicamEcclesiam. Hincs Augustinus, contra Epist. Manichai, c. 4 inquit : In Catholica Ecclesiatenet me ab ipsa Sede Petri Apostoli, cui pascendas oves suas post Resurrectionem Dominus commendavit, usque ad prasentem Episcopatum succeffio Sacerdotum. Quænam autem fit hæc fuccessio Sacerdotum, ide S. Augustinus Epist. 165. ad Generosum, declarat dicens: Petro enim fuccessit Linus, Lino Clemens (numerat omnes Romanos Pontifices usque ad sua tempora) Siricio Anastasius: in boc ordine successionis nul-lus Donatista (Lutheranus) Episcopus invenitur. Idem passim observantalij sancti Patres, hac continuata successione Episcoporum, tanquam efficacissimo argumento, ad ostendendam contra hareticos veram Ecclefiam utentes. 17. Concl. II. Hæ quatuor veræ Ecclesiæ Christi notæ Hæquatuor conveniunt S. Romanæ Ecclesiæ, & nulli alij Sectæ. Hæc Con-notæ conconveniunt 5. Romana Ecclena, & num any sectar de Confeciunt foli clusio est rursus omnium Carholicorum; & quia plurimum ab Romana ipsa dependet, oportet eam breviter per singulas partes probare. Ecclesia. 18. Primoigitur S. Mater Ecclesia Romana (quam hæreti- Ea cst Una, ci ex contemptu, & odio in Summum Pontificem, appellant & nulla alia Papisticam) est Una: turn quia præter Christum, Caput invisibile Secta, veræ Ecclesiæ, agnoscit unum Caput visibile interris, Papam videlicet legitimum Petri Successorem, Christique interris Vicatiu: quod nulla alia Secta facit. Habet & unitatem atque concordiam veræ doctrinæ, cultûs Divini, usûs Sacramentorum, ejusdemque incruenti Sacrificij Missa, per totum quaquaversum Orbem terrarum. Hoc autem nulli Sectæ hæreticorum competit, cum neque habeant unitatem capitis visibilis in terris neque conveniant in unitate doctrina, usuque & numero Sacramentorum, ut palam est cuilibet terras hæreticorum vel parum peragranti. Certe plerique eorum, qui ab hæreticis ad Catholicos, atque in gremium S. Matris Feclesiæ redeunt, pro motivo fuz conversionis allegare solent discordiam suorum, concordiámque Catholicorum in doctrina Fidei, cultúque Divino. Huc quadrat illud S. Hieronymi Epift. 58, ad Damasum, ubi ait : Hinc

ŀ

2

Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. 111. 200

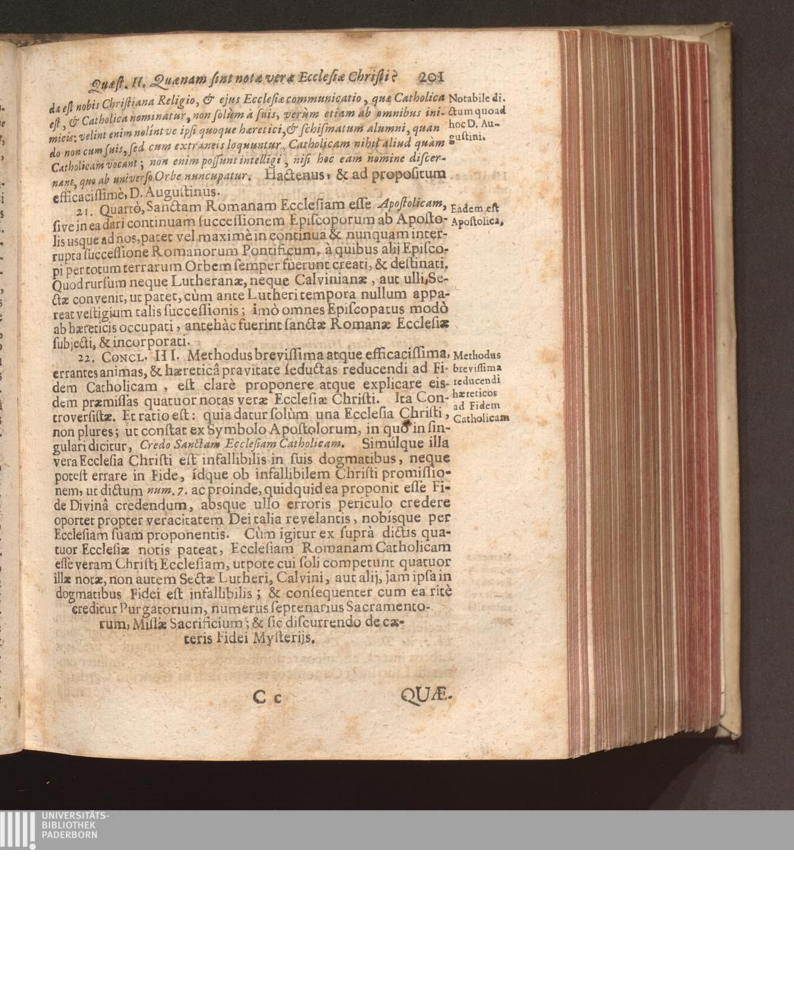
intres partes seissa Ecclesia ad se rapere me festinat, &c. Ego interim elamito: Si quis Cathedra Petri jungitur, mens est. Meletins, Vitalis, atque Paulinus (Lucherus, Calvinus, Zwinglius &c.) tibi harere se dicum, possem credere, si boc unus assereret : Nunc Aut Duo MENTIUNTUR, AUT OMNES.

La eft San-Ma,

19. Secundò Ecclesia Romana est Santta, cum propterSan-Sitatem doctrina, quam perpetuò tradit, docens pracepta Dei esse observanda,&c. ubi econtrà Lutherani, alique Sectatores asserunt, ea esse observatu impossibilia, & plura hujusmodi. Tum propter Viros Sanctissimos, à quibus propagata, agnita defensa & propugnata semper fuit, puta SS. Apoltolos, Sanctos Ecclesiæ Doctores Augustinum, Hieronymum, Ambrolium, Gregorium, Bernardum, Thomam Aquinatem, Bonaventuram, aliósque. Tum propter hos eosdem, aliósque plurimos Viros Sanctitate vitæ conspicuos, qui à tempore Apostolorum usque nuncin Ecclesia Romana semper floruerunt, & adhuc florent, de quibus extant integri librorum Tomi: adeò, ut solus Ordo Seraphicus à tempore Lutheri numeret circiter quadraginta folemniter Canonizatos & Beatificatos, & quali innumeros alios vitæfanctitate, miraculisque conspicuos; ut taceamus cateras Religiones, totámque Ecclesiam Catholicam. Ubiecontra Lutherani, alique hujus temporis Sectarij, neque unum è suis Sanctum, five vitæ Sanctitate & miraculorum gloria conspicuum, allignare valent.

corum.

haeft Ca- 20. Tertiò S. Romanam Ecclesiam esse Catholicam, id est, tholica non roto Orbe terrarum nobis cognito dissusam, clarum est: cum veronllase- non solum in Europa, imò & in Asia, & Africa, in medio gentis perversæ Mahumeticæ, atque in ipsa America longè lateque diffundatur. Econtrà Sectarii, sive Lutherani, sive Calvinistæ, aut Anabaptistæ &c. non nisi in parva Germaniæ parte conclusi tenentur; aut si aliqui corum propter negotiationes,& lucra mundana, in Indiis Orientalibus, vel Occidentalibus defactò exiltant, in comparatione ad Catholicos modicum sanè locum occupant. Accedit, ipsos hæreticos extreme interse distare, & quamlibet eorum Classem damnare alteram, veluti in fide aberrantem, ut proinde fact a supputatione singulæ eorum Sedænon nisiminimum locum obtineant. Unde hocintelligentes ipsimet hæretici, nomen Catholicorum appropriate attribuunt Romano-Catholicis. Quod pfum jam fuo tempore factum, recte notavit D. Augustinus lib. de vera Religione, cap. 7. dicens : Tenen-



#### 200

# QUESTIO III.

De Sacra Scriptura, seu Libris Canonicis.

Libri Cane- 23. mici feu S. Scriptura, dai &

ONCL. I. Numerus Librorum S. Scriptura, qui & Libis Canonici appellantur, ille est, quem ponit Sacrum atque Oecumenicum Concilium Trident. Seff. 4. ubi Libros Canonicos ex unanimi totius Ecclesiæ consensu, & antiquissimorum Conciliorum vestigijs inhærendo, recenser, eósq; veluti àSpiritu sancto dictatos recipit, ac veneratur, dum inter aliasic habet. Sunt verò infrà scripti, Testamenti veteris, quinque Libri Moysi, id est, Genefis, Exodus, Leviticus, Numeri, Deuteronomium, Josue, Judicum, Ruth, quatuor Regum, duo Paralipomenon, Esdra primus & secundus qui dicitur Nee. mias, Tobias Judith, Hefter, Job, Pfalterin Davidisum centum quinquaginta Psalmorum, Parabola, Ecclesiastes, Canticum Canticorum, Sapientia, Ecelesiasticus, Isaias, Hieremias cum Baruch, Exechiel, Daniel, duodecim Propheta minores, ed est, Osea, Joel, Amos, Abdias, Jonas, Micheas, Nahum, Abacuch, Sophonias, Aggans, Zacharias, Malachias, duo Machabaorum, primus & secundus. Novi Testamenti, quatnor Evangelia, se. eundum Mattheum, Marcum, Lucam, & Joannem, Actus Apostolorum à Luca Evangelista conscripti : quatuordecim Epistola Pauli Apostoli, ad Romanos, due ad Corinthios, ad Galatas, ad Ephesios, ad Philippenses, ad Colossenses, dua ad Thessalonicenses, dua ad Timotheum, ad Titum, ad Phitemonem, ad Hebraos. Petri Apostoli dua, Joannis Apostoli tres, Jacobi Apostoli una, Juda Apostoli una, & Apocalypsis Joannis Apostoli. Siquis autem Libros ipfos integros cum omnibus suis partibus, prout in Ecclesia Catholicalegi consueverunt, & in veteri vulgata latina editione habentur, pro Sacris & Canonicis non susceperit, anathema sit. Hactenus verbatim Concilium Tridentinum.

Numerus ni muree. Ecclefia Caaholica eft antiquiffi-**副教育5。** 

24. Undepatet, Librum tertium & quartum Efdræ, simulque librum tertium Machabæorum non esse ex Libris Canonicis, quamvis in Biblijs communiter apponantur, ne penitus pereant. Caterum prædictus numerus Librorum Canonicorum Sacræ Scripturæ non est novus!, quin imô est antiquissimus in Ecclesia Catholica, & receptissimus. Sicquippe S. Augustinus lib. 2. de Doctrina Christiana, cap. 8. omnes & singulos præsatos Libros inter Canonicos reponit, arque enumerat. Similiter omnes illi Libri inter Canonicos recepti funt in Concilio Carthagi-

Quaff. 111. De Sacra Scriptura, seu Libris Canonicis. nensi (anno 397. celebrato) cap. 47. item in Concilio Romano primosub Gelasio Papa anno 494. celebrato, atque in aliis subsequentibus Conciliis, & præsertim in Florentino in Decreto busdam alijs suerit controversia inter Catholicos Doctores, cosquequidam SS. Patres excluserint è numero librorum Canonicorum. Resp. enim, id contigisse ante definitionem Ecclesia, quando re adhuc dubia, & necdum per Ecclesiam definità, utraque pars probabiliter amplecti & teneri poterat; prout fieri foletinalijs materijs necdum ab Ecclesia definitis, & adhuc inter Catholicos Doctores controversis. At post definitionem Ecclesia nullus Sanctus Pater, aut alius verè Catholicus, ullum ex præfatis Libris Canonicis refecit. 26. CONCL. H. Hunc vel illum librum effe Canonicum, Hunevel & habereauthoritatem S. Scripturza Deo dictatz, aliunde no-illamlibbis non conttat, qu'am ex Traditione Majorum, & definitione rumesse Cas bis non contat, quam ex 11 adicione Major Ecclesiam in rebus nonicum, Ecclesia. Ita omnes Catholici. Siquidem Ecclesiam in rebus nonicum, unde con-Fidei obspecialem assistentiam Spiritus fanctierrare non poste, fier? jam (a) dictum eit; ergo quidquid ipfa Fidelibus credendum, (a) Supra & ranquam librum a Spiritu sancto dictatumesse proponit, pro n.7. tali indubie recipiendum est. Accedit, quod plura Evangelia sub nomine diversorum Apostolorum, ut Thoma, Thaddai, Andrez Bartholomzi, Barnabz &c. fuerint conscripta, de quibus fit mentio c. Saneta Romana: diftinet. 15. ergo necessaria fuit authoritas Ecclesia, qua infistendo continua Traditioni ab Apostolis hausta, arque à Spiritu sancto peculiariter directa, hujusmodi noxias & apocryphas scripturas à veris discerneret, verumque Evangelium à Deo dictatum Fidelibus credendum proponeret. Et hinc rectissime S. Augustinus lib. contra Epistolam Manichai, cap. s. palam protestatur, dicens : Ego verè nou crederem Evangelio, nisi me Catholica Ecclesia commoveret authoritas. Et rurlus ibidem aic: Evangelium Nazareorum non admittam, quia non admittitur ab Ecclesia. 27. Verissimum quidem est, poruisse Deum pluribus alijs Declaratur modis veram Fidem, verbumque furm, feu S. Scripturam mani-amplius festare hominibus, pura per semetipsum immediate, vel per An-Concluse. gelos &c. Veruntamen ficut olim Saulum (id eft, Paulum Apo-Itolum) & Cornelium Centurionem, & Eunuchum Reginz C-C-2

\* "

BA

DE.

105

- OI

ct.

12.

ar.

et a

Ē¢,

is

is-

6.

fer al al

hi. shi

MAS

A.

T#

m

ÙS

D

in

US

05

204 Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. 111.

Candacis, non per se, aut Angelos suos, in vera Fide erudire voluit, sed per homines, videlicet per Ananiam, Petrum Apostolum, & Philippum, ut legitur in Actibus Apostolorum cap. 8. 9 & 10. Ita etiam ordinarium medium agnoscendi veram Scripturam Sacram aliud esse noluit, quam authoritatem Ecclesiæ Catholicæ, utpote quæ teste ipsomet Spiritu sancto 1. Timoth. 3. ess columma & sirmamentum veritatis. Hinc jam à primordiis suis, ortà circa observantiam Legalium dissensione, S. Mater Ecclesia, in Spiritu sancto ex Apostolis, alisque Fidelibus legitime congregata, Astor. cap 15. determinavit, Gentiles ad fidem Christi conversos non obligari Lege Mosaica.

Vulgata vetus EditioS. Scripturæ est authentica.

ligari Lege Mosaica 28. Concl. III. Sacra Scriptura, in vulgata veteri Editione contenta, verè est authentica. Ita novissimè declaravit, & propter antiquissimum Ecclesiz usum observam, sis verbis. Insuper eadem Sacrosansta Synodus statuit, & declarat, ut hac ipsa vetus & vulgata Editio, qua longo tot saculorum usu in ipsa Ecclesia probata est, in publicis lestionibus, disputationibus, pradicationibus, & expositionibus pro authentica habeatur, & ut nemo illam rejicere quovis pratextu audeat, vel prasumat. Hac Concilium.

An in hac qualibet minima vocula fit de Fide?

29. Num autem quælibet minima vocula, & particula Editionis vulgatæ, sit de side, variant Doctores. Assirmant Franciscus Turrianus 2. 2. disp. 22. dub. 4. & quidam alii. Tum quia idem Concilium Trident. eit. Sess. 4. ait: Siquis autem libros isfos integros cum omnibus suis partibus, prout in Ecclesia Catholica legi consueverunt, & in veteri vulgata Editione habentur, pro sacris & Canonicis non susceperit, anathema sit: atqui etiam omnes voculæ sunt partes. Tun quia alioquin tota Editio vulgata nutabit, si in ea quidpiam non canonicum, & quod non est de Fide, contineri dicatur: nam, ut inquit D. Augustinus, Epist. 9. ad Hieronymum, Sacra Scriptura, qua ad sidem posteris editaest, admissa austoritate mendacij tota dubia nutat, & sustanta.

Verior opi-

30. Oppositam nihilominus sententiam plures alii Theologi & Controversista tenent, ut Bellarminus lib. 2. de Verbo DEI, cap. 11. Betnardinus Vetvveis in Speculo vera Ecclesia, lib. 2. cap. 6. art. 4. n. 3. Tannerus tom, 3. disp. 1. de Fide, quast. 5. n. 70. Burghaber Controvers. 4. num. 16. citans alios. Asserunt enim, quamvis Editio vulgara pro authentica ab omnibus habenda sit, utpote quoad sieri potuit, pura & emendata, nihisque conti-

nens, quod sit contra Fidem Catholicam, & bonos mores; mihilominus eam necdum ita ab on nibus mendis purgatam esse,
quin adhuc emendari possit, aut aliquibus in locis, ubijam olim
ejusdem lectiones variabant, locus esse valeat disceptationi, &
aliqua alia lectio ei, quæ in vulgata Editione posita est, subinde
præferri. Ratio esse potest: quia hoc ipsum videtur insinuare
Præfatio Bibliis vulgatæ Editionis præsixa, dum ait: Quam quidem (Editionem vulgatam) sicut omnibus numeris absolutam, pro humana imbecissitate assirmare difficile est, ita cateris omnibus, qua ad hunc
usque diem prodierunt, emendatiorem puriorémque esse, minime dubitandum. Et instà: In hac tamen pervulgata lectione, sicut nonnulla
consulio mutata, ita etiam alia qua mutanda videbantur, consultò immutata relicta sunt.

31. Nec obstat Concilium Trid. loc. cir. Quia loquitur de par-Solvunur tibus, utputà Capitulis, atque integris Libris, quorum nonnul-objectiones, los Hæretici, contra quos præcipuè agit Concilium, rejecerunt; non autem de voculis, seu particulis. Idque ex eo ampliùs patet, quòd primum post dictum Decretum Concilii Trid. Editio vulgata per Theologos à Sede Apostolica ad hoc destinatos suerit revisa, & in nonnullis emendata. Dictum autem D. Augustini

procedit admisso semel in quapiam Scriptura mendacio, quale nesas est admittere in Editione vulgata Bibliorum.

32. Concl. IV. Lectio Sacræ Scripturæ in lingua vulgari Lectio S. sine Episcopi, aut Inquisitoris licentia, juste suit interdicta. Et scripturæ in hæc quidem prohibitio habetur in Indice Librorum Prohibitorum Regula 4. Ratio hujus prohibitionis ibidem affertur: quia est interdictationis ibidem affertur: quia est interdictationis discrimine permittantur, plùs inde ob hominum temeritatem detrimenti, quam utilitatis otiri. Siquidem S. Scriptura, ob altitudinem Mysteriorum supernaturalium, de quibus tractat, ac plurimas locutiones Propheticas, & allegoricas & conontam intellectu facilis & clara est, utà quovis, etiam cæteroquinindocto homine, vel muliercula, statim possit recte intelligi, prout præsumptuose jactitant Hæretici moderni. Sed de hoc plura Quass seq.

33. Notat tamen Layman lib. 2. trast. 1. cap. 15. num. 8. quòd Quid in hac prohibitio non legendi Sacra Biblia vulgari idiomate, in Germania bisce Regionibus nostris recepta non sit. Nam, ut inquit Nico-quoadhoc? laus Serarius, non puniuntur sed laudantur, qui in Germania nostra nullà diserte petirà facultate, Biblia vulgata Eckij, vel Dietenbergij legunt.

c 3 Ve



Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Diftinct. III. 206

Versio autem Germanica Lutheri , & aliorum hæreticorum, prorsus interdicta est, utpore pestifera, ob multas admixtas depravationes, & falfas interpretationes-

#### QUESTIO IV.

De multiplici Sensu, Obscuritate, atque Interpretatione Sacra Scriptura.

Senfus S. Scripturæ duplex, litteralis & anysticus.

34. ONCL. I. Generatim, ac prima fui divisione, Sensus facræ Scripturæ alius est litteralis, alius spiritualis seu mysticus: Ita communis. Et quidem Sensus litteralis est, quem verba ipsa immediate significant: prout v.g. hoc nomen Jerusalem significat civitatem Paleitinæ, ac plurimæ historiæ in S. Scriptura contentæ litteraliter fignificant res olim ge-

Senfuslitteralisalius proprius, alius improprius.

35. Porrò Sensus iste litteralis S. Scripturæ subdivitur in proprium, & in improprium seu figuratum. Proprius est, quem verba in propria sua significatione usurpata immediate significant: prout fit, dum dicitur David effe Rex, Jerusalem capta, &c. Sensus improprius, seu figuratus est, quem verba impropriè seu figurate accepta significant: puta, quem habent per quandam Metaphoram, Metonomiam, Catechresin, aut aliam Figuram Rhetoricam: quales locutiones figuratæ in S. Scriptura sunt sais frequentes, ac præsertim in Prophetis, imò & alibi. Sic Christus Dominus noster dicitur Leo, Petra, Lapis angularis, Agnus, Vitis,&c per similitudinem quandam, ac metaphoram, non per proprietatem. Sic etiam Deus, qui tamen est purissimus Spiritus, dicitur habere manus, quatenus est Omnipotens; videre o-culis, quatenus est Omniscius; habere pedes, quia est ubique; irasci, pœnitere, ac hujusmodi, ob diversos essectus suos

Sensus my- 36. Sensus mystious, seu spiritualis S. Scripturæ est ille, qui non mieus, quist significatur per verba immediate, sed mediate solum, quatenus fignificatur per res illas, quas verba immediate fignificant. Sic historia Agni Paschalis, Exodi cap. 12. relata, litteraliter significat ritum Agni Paschalis à Judzeis olim immolandi, spiritualiter verò seu mystice signisicat Christum pro salute totius Mundi in ara Crucis poltmodum immolatum : idem videre est in alijs

innumeris:

37. Ca



Quaft. IV. De multiplici Senfu, Obscuritate, &c. 207

37. Czterum Sensus spiritualis, seu mysticus S. Scripturz, Fr muliis rursum dividitur in Allegoricum, Analogicum, & Tropologi-plex, up cum seu Moralem, juxta numerum videlicet trium Virtutum Theologicarum, quibus hi tres Sensus mystici S. Scripturz correspondent. Siquidem Sensus Allegoricus correspondet Fidei; & Sensus Allegoricus correspondet Fidei; & Sensus Allegoricus, quamdo verba S. Scripturz przter sensum litteralegoricus, lem, quem habent, significant aliquid pertinens ad Fidem. Sensus Anagogiar przter sensum sersum sensum sensu

38. Et conformiter dictis communiter à Doctoribus dicun-Universim tur esse quatuor Sensus S. Scripturz, videlicet Litteralis, Allego quatuor ricus. Anagogicus, & Tropologicus seu Moralis, de quibus ex-Scripturz,

tant sequentes duo versiculi-

Littera gesta docet : quid credas, Allegoria. Moralis, quid agas : quò tendas, Anagogia.

Et hi quatuor Sensus commode ostenduntur in nomine Jerusalem: nam hac vox Litteraliter significat urbem Palestina, Allegorice Ecclesiam Militantem, Anagogice Ecclesiam Triumphantem, & Tropologice seu Moraliter quamcunque Animam sidelem. Iidem sensus vel omnes, vel saltem aliqui, reperiuntur in Caremonijs veteris Legis, Vasibus Sanctuari, & alijs hujusmodi, qua proinde varie exponuntur à Sanctis Patribus, & Doctorbus Ecclesias cis.

39. Notatum quoque est à Viris doctis, juxta hos quatuor et a singual Sensus S. Scripturæ quatuor dari præcipuos Doctores Ecclesæ, lisexcellevidelicet S. Hieronymum, S. Ambrosium, S. Augustinum, S. Gre-Bant singust gorium Papam; & singulos in singulis S. Scripturæ sensus Beclesæ principaliter excellusse, Hieronymum in Litterali, Ambrosium Doctores in Allegorico, Augustinum in Anagogico, & Gregorium in Morali.

40. Tacetur hîc Sensus Accommodatitius S, Scripturz, quo Quidsensus videlicet dicta de uno, postmodum accommodantur alteri, ac Accommode eo dicuntur: siquidem iste proprie non est verus aliquis S. datitius S. Scripturz sensus, sed potius traductio verborum S. Scripturz scripturz a su dationi-

nus



Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. III. 208 nùs hie modus applicandi, seu accommodandi S. Scripturam, si cætera concurrant, malus non est, imò practicatur ab Ecclesia Catholica passim in Breviario, & Missali Romano, dum dicta de Abraham, Noe, & aliis Sanctis veteris Teltamenti, accommodantur ad diversos Sanctos novi Testamenti. Idem Sensus Accommodatitius à SS. Patribus frequenter adhibetur in suis Libris ac Homilijs, idémque in Concionibus frequens est ac utilifimus ; nam verba S. Scripturæ miram quandam gravitatem & energiam præseferunt, ita ut ad persuadendum sint accommodatifima. Cavendum tamen, ne quavis occasione verbas. Scriptura accommodentur, seu applicentur ad profana, scursilia fabulosa, & hujusmodi: id enim nesas est, atque etiam in Concilio Trid, Sess. 4. graviter prohibitum.

41. Concl. II. Sacra Scriptura sepiùs est obscura, neque S Seriptura fapius est estram perspicua, aperra, & intellectu facilis cuivis, etiam indoobicura, Lo homini vel mulieribus, quin indigeat verâ & genuinâ inter-Pretatione. Ita omnes Catholici Doctores contra Hareticos. Ratio est: quia S. Scriptura tractat de summis & altissimis Fidei Mysterijs, rebusque supernaturalibus, nempe de SS. Trinitate, Incarnatione Filis Dei, Sacramentis, Prædestinatione, & alijs hujusmodi caprum humanum, nisi Fides adjuvet, longe superantibus. Infuper sacra Scriptura continet plurimas locutiones allegoricas, & figuratas; imò non pauca, quæ prima fronte videntur contraria; verba etiam ambigua, ac phrases Hebraicas. Atqui talia non illicò possunt patère hominibus idiotis & indo-Etis, multò minus quibusvis mulierculis. Alioquin certè SS. Patres, atque Ecclesiæ Doctores, frustrà tantum temporis consumpfissent in studio, & intelligentia S. Scripturæ.

42. Consirmatur. Ipsamet S. Scriptura testatur, quædam in ea reperiri obscura, & intellectu difficilia, quæ proinde indi-Ipfamet S. Scriptura hoctestaur, gent verà interpretatione. Hinc quippe Christus, incipiens à Moyfe, & omnibus Prophetis, interpretabatur duobus Discipulis, euntibus in Emmaus, Scripturas, quæ de ipso erant, Luc. 24. Similiter Christus Dominus post suam gloriosam Resurrectionem aperuit illis (id est, Discipulis suis) sensum, ut intelligerent Scripturas, Luc. cap-24. Atqui hoc non suisset necesse, imò frustraneum, post tot prædicationes integro triennio ex ore Christi jam auditas, fi S. Scriptura eslet ex se prorsus clara, & cuilibet aperta, ut prasumptuose jactitant Haretici. Accedit, quod ipsemet Spiritus sanctus per os D. Petri expresse testificetur, in S. Scriptura,

& prasertim in Epistolis D. Pauli, esse quædam intellectu difficilia sicenim habetur 2. Petri, cap. 3. In quibus ( nempe Epittolis D. Pauli) sunt quedam difficilia intellectu, que indocti & instabiles depravant, seut & cateras Scripturas, ad suam ipsorum perditionem. Hæcibi.

43, CONCL. 111. Interpretatio canonica & infallibilis S. Interpreta-Scripturz, verique sensus illius, ad Ecclesiam pertinet. Ita omnes tio canoni-Catholici; habeturque expresse in Concilio Trid. Seff. 4. hisce cas. Scriverbis: Quem (sensum S. Scripturz) tenuit, & tenet sancta Mater pruta pertinet ad Ecclesia, cujus est judicare de vero sensu & interpretatione Scripturarum Ecclesiam. Sanctarum. Unde dicitur Matth. 18. Si Ecclejiam non audierit, sit tibi

sicut ethnicus & publicanus.

44. Concl. IV. Interpretari S. Scripturam etiam doctrina. Doctrinaliliter, non cuiliber convenit, fed Viris duntaxat doctis & ido-teream inneis, ac præsertim ijs, quibus id ex officio incumbit, utputà Eccle-terpretari fiz Doctoribus, Episcopis, & hujusmodi. Ita communis. Ratio quibus conest: quia alioquin adesset manifeitum periculum errandi in interpretatione S. Scriptura, si hanc indocti passim & prasumptuosè attentarent. Accedit, quod Deus in Ecclesia sua voluerit observari hyerarchiam, & Subordinationem Subditorum erga Superiores, atque esse ordinem inter Doctores & discipulos, inter Pattores & oves, ut alij doceant, alij discant, alij Scripturam interpretentur, alij alia officia exerceant. Unde Ephes. 4. dicitur: Et ipse dedit quosdam quidem Apostolos, quosdem autem Prophetas, alios verò Evangelistas, alios autem Pastores & Doctores, ad consummationem Sanctorum. Et 1. Corinch. 12. Nunquid omnes interpretantur? Quasi diceret, non; sed illi solum, quibus id ex officio incumbit, quique à Deo adhoc electifunt.

#### QUESTIO V.

De Traditionibus.

45. Raditionis nomine intelligitur in proposito doctrina Traditio, quædam ad Religionem spectans, quæ tamen expresse quid? in S. Scriptura on habetur, neque ex illa clarè deducitur; sive dein hujusmodi doctrina in libris SS. Patrum scripta reperiatur, five non.

46. Dividitur autem Traditio in Divinam, Apostolicam, & Estriplex, Ecclehalticam. Traditio Divina ( quæ & Verhum Dei non foriptum nempe Tra-

Dd appel-

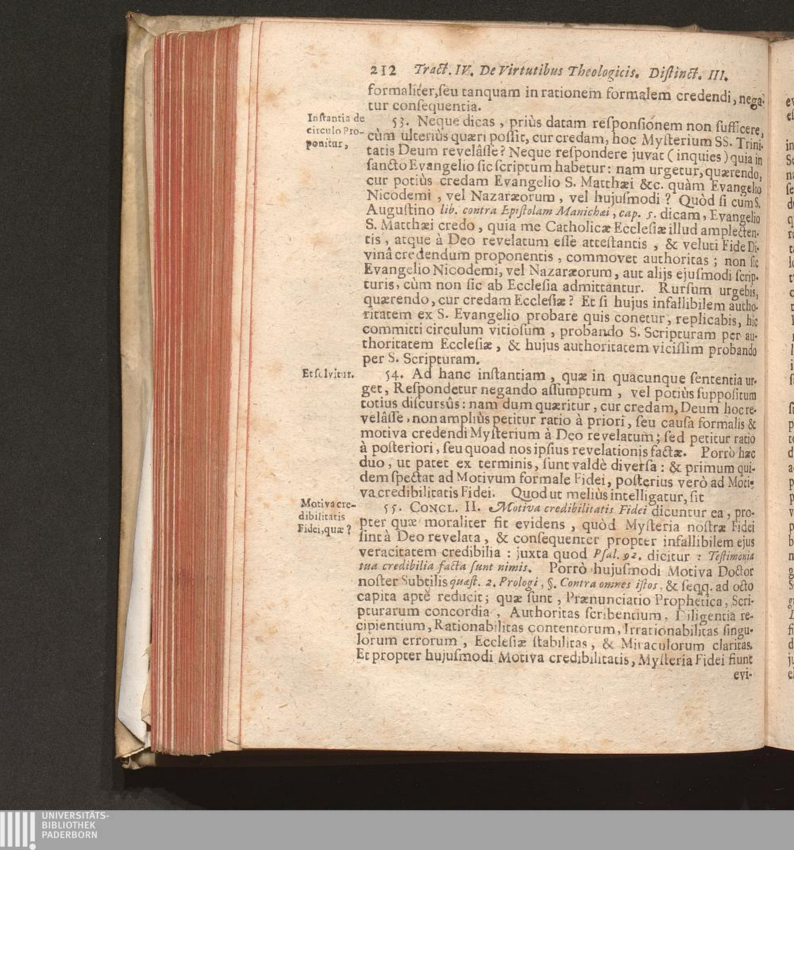


Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct, 111. ditio Divi- appellatur ) ea est, quam Apostoli immediate à Spiritu sando dictatam, vel ex ore Christi acceperunt, quaque ab Apostolis promulgata, & continua successione in Ecclesia Catholica conservata, & quasi de manu in manum ad nostra usque tempora tradita fuit : qualis traditio potissimum habetur circa materiam & formam Sacramentorum, & alia hujufmodi in Ecclesia Catholica perpetuò custodita, que tamen in S. Scriptura ex-Apostolica, pressè non habentur. Traditio Apostolica solet nonnunquam confundi cum Divina, eò quòd hæc ab Apoltolis promulgata fuerit: propriè autem Traditio Apostolica vocaturea, qua ab Apostolis instituta est cum assistentia Spiritus sancti, nec tamen in S. Scriptura reperitur expressa; ut est jejunium Ecclesialticum, certis temporibus ab Apostolis institutum. Traditio tandem Er Ecclesia- Ecclesiastica dicitur, consuetudo quadam antiqua ab Episcopis, stica. vel populo fideli in Ecclesiam introducta. In præsenti sermo est pracipue de Traditionibus Divinis, seu Verbo Dei non scripto. 47. CONCL. I. Præter S. Scripturam funt admittendæ, & ob-Traditiones Divingfunt servanda quadam Traditiones, seu Verbum Dei non seripadmittende, tum. Ita omnes Catholici ; éstque novissime definitum in Concilio Trid. Seff. 4. in Decreto de Canenicis Scripturis. Idem communiter probacur ex S. Scriptura, 2. Theffal. 2. ubi Apoltolus præcipit, dicens : Itaque fratres state, & tenete Traditiones, quas didivistis, sive per sermonem, sive per epistolam nostram. In quem locum S. Chrysostomus ita scribic : Hinc patet, quod non omnia per episto. lam tradiderit, sed multa etiam sine litteris : eadem verò side digna sunt tam illa, quam ista. Eodem modo passim loquuntur alij Sancti Palpfæ funt 48. CONCL. II. Traditiones Diving func ejusdem infallibiliejusdem in- tatis & authoritatis, cujus est ipsum Verbum Dei scriptum Ita fallibilitarurfum omnes Catholici. Unde Tridentinum Concilium cit. Seff. 4. tis ac Verfic ait: Sacrofaneta Synodus Traditiones tum ad fidem, tum ad mores pertibum Dei nentes tanquam vel oretenus à Christo, vel à Spiritu sancto dictatas, & confcriptum, tinuà successione in Ecclesia Catholica conservatas, part pietatis affectu, ao reverentia suscipit, & veneratur. Accedir ratio: quia Verbum Dei, five scriptum, five non scriptum, eander vim atque infallibilitatem habet; cum non solum in scriptis, sed & in verbis suis, Deus temper in infallibilis. 49. CONCL. Il I.- Regula dignoscendi Traditiones Divinas Reguladignolcendi ab Apoltolicis, vel Ecclefialticis, ex eo habetur, fi Ecclefia ipla judi-

Quaft. VI. Quanam sit totius Fidei Resolutio? judicet, hanc vel illam Tradicionem esse Divinam : quod qui Traditio. dem patere potest vel ex definitione Ecclesiæ facta in Concilio nes Divinas. Generali, aut per Summum Pontificem loquentem (ut ajunt) ex Cathedra; vel si unanimis consensus SS. Patrum, & Doctorum id reiterur. QUESTIO VI. Quænam sit totius Fidei Resolutio? to. A Dvertendum, quod Resolvere Fidem aliud non sit, quam Resolvere ordine retrogrado ea , quibus ad actum Pidei perveni- Fidem, mus, relegendo investigare principium seu motivum quid? primum, cui totius Pidei certitudo innititur. Quando enim interroganti redditur ultima ratio nos movens ad actum Fidei, & adquem nulla alia nos movit, tunc Fides nostra ultimò resolvi dicitur; ac proinde ibidem standum est, ne detur processus in infinitum. Hoc prænotato fit SI. CONCL. I. Loquendo de Resolutione Fidei in objectum Resolution fuum formale, sic Fides Divina à priori & ultimate resolvitur in Fider à priori primam veritatem, seu veracitatem Dei nobis revelantis. Ita mam veraDoctor noster in 3. dist 33. ést que communis Theologorum. Ratio citatem Dei est; quia obiectum formale. & mortivum Fidei supernaturalis. est; quia objectum formale, & motivum Fidei supernaturalis, est nobis reveprima & infallibilis veracitas Dei, seu veritas ipsius in revelando, lantis. ut dictum superius (b) & consequenter in eam Fides Divina à (b) Dift. priori ac ultimate resolvitur. Unde si quæras, cur credam Myste- 2. quest, 1. riumSS. Trinitatis? Resp. Quia Deus hoc revelavit Sirursus quæ- n. 8.
ras, cur credam Deo revelanti? Resp. Quia Deus est prima Venias, quæ nec fallere potest, nec falli. Et hic datur status in assignanda ratione Fidei supernaturalis, & à priori. 52. Si dicas. Deus est prima veritas in revelando ratione An resolva-Deitatis; ergo Fides ultimate resolvitur in Deitatem, utpote ra- turultimatione cujus competic Deo infallibilis veracicas. Resp. negando te in Deitaconsequentiam: etsi enim veracitas resolvatur in Deitatem tem? tanquamin rarionem essendi, non tamen resolvitur in eam tanquam in rationem formalem credendi : hæc enim potiùs sistit in ipsa veracicate, quia Fides non attendit, unde ilta veracitas Deo competit. Herincx disp. 2 de Fide, quest. 3. num. 11. Vel dic cum alijs, distinguendo consequens: ergo Fides ultimate resolutional. vitur in Deitatem materialiter, five in sensu reali, conceditur;

d

19



Quaft. VI. Quanam sit totius Fidei Resolutio?

evidenter credibilia, hoc est evidenter digna, quòd credantur

elle à Deo revelata, prout tradit Ecclefia Catholica. 56. Nec dicas. Omnia ista Motiva sunt humana, nobisque Fidesnes

innotescunt mera fide humana, utputa per libros, narrationem resolvituria Seniorum, prædicationem Parochorum, vel dictamen rationis motiva hunaturalis : atqui Fides Divina refolvitur in talia Motiva ; ergo sequitur, eam resolvi in mera Motiva humana, quod est absurdum. Reip enim, quidquid sit de majori, negando minorem: quia ipsa Fides Divina non resolvitur in talia Motiva, tanquam rationem formalem & ultimatam credendi, sed judicium duntaxat credibilitatis objecti Fidei. Nam quia Deus regulariter non loquitur immediate nobis singulis, hinc assensus Fidei supernaturalis ordinarie non fit, nisi prævia fide humana, qua quis priùs credit suo Prædicatori, vel Ecclesiæ (quam per supra dictas Notas, veram esle Ecclesiam Christi agnovit) proponenti Mysteria Fidei, atque testificanti, ea esse à Deo revelata, juxta illud Rom. 10. Fidei ex auditu. Hoc autem semel supposito, intellectus fidelis acpersuasus, talia esle à Deo revelata, totum se convertit in iplius Dei veracitatem, ac propter illam unice per actum lidei supernaturalis assentitur Mysterijs verz Fidei.

17. Hoc ipsum amplius declaratur ex eo : quia actus Fidei Actus Fidei supernaturalis non est merus actus intellectis, sed ad eum etiam non est meprzrequiritur actus voluntatis, imperantis allenfum Fidei prop. rus actus ter infallibilem veracitatem Dei revelantis. Siquidem actus Fi- intellectus:

dei Theologica funt liberi (alioquin enim meritorii non essent) acproinde non præcise consistunt in actibus intellectus, quæ est sedad ippotentia naturalis; sed insuper ad eos requiritur pia affectio su-sum requipernaturalis voluntatis, qua istaco, propositis sibi Mysterijs di-ritur pia afvinitus revelatis, ipsisque Motivis credibilitatis Fidei, libere coo fectio vo perando Divinæ grariæ excitanti, & adjuvanti, propter infalliblem veracitatem Dei revelantis firmislime assentitur ejusmodi Mylterijs, credendo vera elle, quæ Deus nobis revelare dignatus elt. Quodipium apertius docet Concilium Tridentinum Sell.6.cap. 6 ibi: Disponuntur autem ad ipsam justitiam, dum excitati gratia Divina, & adjuti fidem ex auditu concipientes, libere moventur in Deum, credentes vera effe, que divinitus revelata, & promissa sunt. Et hinc fit, quod audità eadem veræ Fidei prædicatione quidam credant aliinon: quia nimirum illi gratiæ Divinæ excitanti, & adjuvanti libere cooperantes, suo intellectui imperant, simulque eliciunt actum Fidei supernaturalis, non verò cæteri.

Dd 3

18. Huc



re. mi-

a in

do,

elio

n S.

elio

en.

Di.

fic

ID.

15,

10.

0

C

Ģ

ei

1

0

Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Dift. IV. 214

Propositio damnata referiur,ac

58. Huc facit novissimum Decretum Innocentii XI. inter alias Propositiones sequentem, ordine 19. damnantis : Voluntai non potest essicere; ut assensus Fidei in seipso sit magis sirmus, quam mereatur pondus rationum ad assensum impellentium. Et merito hac Proposicio damnatur : siguidem incellectus ex vi objecti propositi non necessitatur ad assensum, nisi ubi adest evidentia veri : atqui in objectis Fidei non adest evidentia veri (nam Fides, est sperandarum substantia rerum, argumentum non apparentium, Hebr. 11.) ergo ex vi solius objecti, intellectus nunquam necessitatur ad assensum Fidei ; & consequenter ad hunc determinari debet per imperium voluntatis : quale imperium potest esse firmius, quam sint pondera rationum, propter infallibilem Dei revelantis veracita-

59. Quantum ad præsentem de Fide materiam, sunt insuper propositio- cavendæ aliæ duæ Propositiones, itidem ab Innocentio XI. damnes damna natæ. Earum prior, ordine 20 sic sonat : Hinc potest quis prudenter propositum. repudiare assensum, quem habebat supernaturalem. Altera verò, ordine 21. ita docuit : Assensus Fidei supernaturalis, & utilis ad salutem, stat cum notitia solum probabili revelationis; imo cum formidine, qua quis formidet, ne non sit locutus Dens. Ambæ Propositiones, sient jacent, damnatæ funt, ac proin vitandæ.

## DISTINCTIO IV.

De vitijs Fidei oppositis. QUÆSTIO I.

Quotuplex, & quam grave peccatum fit Infidelitas?

va, alia ne-Gally2.

Infidelitas 1. Whidelitas hie sumitur, proutest opposita Fidei Theologicz. Et hæc generatimelt duplex : una positiva, qua aliquid creditur contrariumFidei; qualis est in Hæreticis, Judæis, ac Ethnicis adultis. Altera negativa, quæ est absentia, vel carentia Fidei; qualis habetur ab ignorantibus Mysteria verz Fidei.

2. Ucra-

Quaft. I. Quotuplex, & quam grave peccatum sit Infidelitas? 215 2. Utraque Infidelitas subdividitur in culpabilem, & incul- Culpabilis, pabilem: nampotest quis non tantum vincibiliter & culpabili- & inculpaterignorare Mysteria Fidei, aut credere erroneum in Fide; sed bilis. quandoque etiam invincibiliter, credendo erroneè aliquid à Deo este revelatum, quod tamen tale non est, imò à parte rei existit falsum atque erroneum. 3. Porrò ignorantia invincibilis Mysteriorum Fidei, seu ca-Infidelitas 3. Porroignorantia mynicipins mynicipins Infidelitas pure ne- purè negarentia involuntaria Fidei, vocatur à Theologis Infidelitas pure netiva, & prifaiva: qualis datur in ijs, qui nihil unquam de l'ide audierunt, sive vativa, int parvuli, sive adulti. Ignorantia autem vincibilis, & volun-quid? taria Mysteriorum Fidei, appellatur privativa; nec aliud est, quam carentia Fidei in eo, qui cum posset, & deberet Fidem habere audiendo prædicationem Evangelij, id negligit: quo modo solum in adultis reperiri potest, éstque ex genere suo peccatum mortale. His prænotatis sit 4. CONCL. I. Species Infidelitatis generation functres, vi-Species infidelicet Paganismus, Judaismus, & Hæresis. Ita Theologi com-delitatis ge-muniter, cum D. Thoma 2.2. q. 10 art. 5. Unde & Ecclesia Cathoneratim licain die Parasceves pro istis tribus tantum generibus Infide-nempe lium, nempe pro Hæreticis, Judæis, & Paganis, fingillatim orare conluevic. Acceditratio: quia aut Infidelitas adversatur veræ fidei nullo modo susceptæ; & est Paganismus: aut adversatur Paganis-Fidel, suscept folumin figuris, & umbra veteris Legis, nempe in mus, Circumcissone, alisque caremonijs Legis Mosaica; & est Juda- Indaismus, ismus. Aut adversatur Fidei in se formaliter suscepta, & est Ha. mi; velfiquis ad Paganismum, sive Judaismum deficiat, appel- Haresis. latur proprio nomine Apostassa à side: quo modo Julianus Imperator, à Christianis ad Éthnicos deficiens, dicieur Julianus Apostata. 5. Igitur Pagani sunt, qui sentiune contraria Fidei Christia-Pagani, que nz quam nullo modo profitentur: ut funt Idololatra colentes plures deos, autidola sua; item Turcæ, qui licet unum Deum profiteantur, cæli terræque Conditorem, negant tamen & SS. Trinitatem & Christum, neque ahas veritates Fidei admittunt ut a Christo revelacas, vel quatenus ad Fidem Christianam pertinent, sed quatenus à Mahometh Pseudopropheta eas acceperunt. Indei dicuntur, qui etiamnum legem Mosaicam ad litte- ludei, de ram observant, circumcidendo se, ac alia Legalia (quæ fuerunt umbra futurorum, per Christum jam completorum) supersti-

Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. IV. 216 tiosè cultodiendo, totúmque novum Teltamentum negando, sperances Christum primum venturum, utpote quem necdum venisse pertinaciter credunt. Haretici tandem vocantur, qui Hæretici, post receptum Sacramentum Baptismi pertinaciter sentiunt, feuerrant contra aliquam veritatem Fidei Catholicæ: duo fiquidem ad hærefin formaliter fumptam requiruntur, videlicet & error in intellectu contra aliquam veritatem Fidei, & pertinaciain voluntate, ut magis dicetur Queft. feq. 6. Concl. II. Quamquam extentive seu ratione errorm Quæ Infidelitas fit materialium cum Fide pugnantium, gravior fit Infidelitas Pagaezteris gra- norum, quam Judzorum; & dein gravior Judzorum, quam Hzreticorum : nihilominus intensive, seu loquendo quantumad rationem culpa, gravior est Infidelitas Hæreticorum quam Judæorum, & horum quam Paganorum. Ita Doctor Angelicus 2. 2. 9. 10. art.6. & Theologi communiter. Ratio prima partisell: quia Gentiles, seu Pagani, in pluribus articulis errant contra Fidem, quam Judæi; & hi in pluribus, quam Hæretici, ut patet: quia Paganismus negat omnia divinitus revelata, Judaismus ea folum, quæ sunt novi Testamenti, Hæresis autem aliqua horum. Arqui per Infidelitatem extensivè graviorem intelligiturea, qua pluribus Fidei articulis opponitur, seu quæ in pluribus errat contra veram Fidem; ergo. Altera pars defumitur ex Epift. 2, S.Petri, cap. 2. ubi de Hæreticis, seu relapsis a Fide, dicitur: Fasta sun eis posteriora pejora prioribus: melius enimerat illis, non cognoscere viam justitie, quam post agnitionem retrorsum converti. Infidelitas, 7. CONCL. III. Etsi Infidelitas merè negativa, qualis repean fit peccaritur in ijs, quibus vera Fides nunquam fuit annuntiata, sicque sum ? hanc inculpabiliter ignorant, propriè non sit peccatum, sedpotiùs pœna peccati originalis; Infidelitas tamen politiva voluntaria, est gravissimum peccatum. Ratio primæ partis desumitur ex defectu voluntarijad peccatum requisiti; unde Christus Joanis. ait: Si non venissem, & locutus fuissem eis, peccatum non haberent, videlicet Infidelitatis. Altera verò pars Conclusionis, nempe Infidelitatem politivam elle gravissimum peccatum, habetur ex S. Scriptura pallim, ut Marci ulc. Quivero non crediderit, condemnabitur. Item Joan. 3. Qui non credit jam judicatus est; & alibi.
8. Caterium hoc peccatum incredulicatis, seu Infidelitatis Liquale? positivæ gravius est, quando est directe volitum per voluntatem repugnantem auditui Fidei, veletiam audita, Fidémque contemQuaft. H. Quidrequiratar ad formalem & perfettam Hærefin? 217 nendo. Unde ex genere suo, ac per se loquendo, Infidelitas est gravius peccatum omnibus illis, quæ contrariantur Virtutibus moralibus, puta furto, adulterio, homicidio, & hujusmodi: quanvis per accidens, nempe propter imperfectionem actus, possit interdum Infideliras esse minus grave peccatum.

#### QUESTIO II.

Quid requiratur ad formalem & perfectam Hærefin?

Thiprasens Quastio procedar de omnibus tribus Infide Harelis una dicatis speciebus, specialiter tamen moveri solet de Hære- de sic diese sumodo locum habeant in alijs Infidelitatibus. Porrò Hæresis est nomen græcum, & dicitur sie ab electione; atque ex usu Scriptorum Ecclesiatticorum plerumque accipitur in malam partem, nempe pro ea electione, qua ex arbitrio nostro contra doctrinam Christi, & sensum S. Matris Ecclesiz eligimus nobis, quid credere velimus.

10. CONCL. I. Heresis est error voluntarius, quem quis Etquid fie? pertinaciter tenet contra aliquam veritatem Fidei Christiana, quam susceptifeu professus est. Ita in re communis Doctorum, & magis patebit ex dicendis. Solum nota, ad Hæresin requiri, ut quis Fidem Christi aliquando susceperit per Sacramentum Baptismi, vel aliàs eandem publice professus sit; alioquin enim error contra Fidem estet Paganismus, vel Judaismus. Catechumeni tamen, ideit, in Christum credentes, sed nondum baptizathipott fuscepram Christi Fidem ad hæreticos deficiant, coram Deovere sunt Haretici, licer non subjaceant poenis ab Ecclesia contra Hareticos latis, eò quòd per Baptismum necdum sint ingressi in Eccletiam. Pirhing tit, de Haretic, num. 3. &

11. Conel. II. Ad Harelin formaliter sumptam duo in- Ad harelin smulrequiruntur, nimirum & error in intellectu, & pertinacia formaliter in voluntate. Ita communis. Et quidem requiri errorem in intel. fumpram ledu, patet: quia Hæresis elt species Insidelizatis, hæc autem importat errorem in intellectu contra veram Fidem.

intellectu,

218 Trate, IV. De Virtatibas Theologicis, Diffinet IV. 12. Inferunt proinde Doctores, quod si quis metu mortis, Covalle seu pornarum neger exterius Fidem, aut aliquid Fidei contrarium permission. affirmet absqueramen interiori mentis affenfli (idelt, non ce dendo id, quod ore profest) quantitis granter peccet contra præceptum profitendi exterius Fidem, vere tamen & propri coram Deo, & in Poro conference non fit hereneus : quia He. refisellentialiter confiltr in interno judicio erroneo intelledis contra veram Fidem, quale hie non adelle fupponitur. Addipar notanter, caram Dea, & in Fara confinentie. Siquiden in Fore externos colles ralis centerur harerious, arque un harerious per Inquilitores lizacieze pravirans mento punitur: nam Entife men pulicur de acondrie, c. Erubelcame dut 32 & c. Secur min desi-Segmina. moniz-13. Quod autem fimul ad formalem & perfoftem Hareld COLUMN WA sequiratur perninacia in voluntare, fatentur pallim Doctores, Shortoe Unde D. Augustinus Epoft 162 acresenum aum Dann etgaffilms 24.43. fic 2nt : Qua fine craison finem quanties fielfam angent per verifam mula perimore universitione defendant, praférition quem mes ambiente force prajements paper er um. Jad a fidicallie argue in annuan langer paranolius sacaper un. aguerruna annem care à falleciameira variament, convert parant, com inverseres, maga ngasam fant inner lanenasas dagananda. Hzc de-14. Inferent nurfum Doctores, quod errans contra Fiden. Have entres contra fil- fimultamen judicio l'ockelle fele fillatimens, params credere, dem fed pa- quod ipfam credere intellexent, mon fit herenous : quien fuo nequadere errore non est pertinax. Idque definimien ex Jure Canonico, dis Seclusia, casp. Demenences, de Summe Trimene; who have de carolia lonchim Abnon all he-besmon centeum havenous, non oblizmie, quod docuerir fenennam havenicam shidem dammaram : quia videlicer feripea fira febmilit judicio Sedis Apoitolicz, sicque non fuit perminer, acproinde neque bereucus, (ed erranicus, un loquinar Fagnanus ad ci. c. Dummunus. m. 26. Et bracede carolla Scriptones Carbobicicanicin (Entreelig Samusaum primaripio, wel fine librorum finorum, folem appromere proteltemoment, que commissible dicha & faripus judicio & convectioni San-Canlinding-Az Beclefiz Catholicz fubircium: per hoc tiquidem evirant percollism harence pravitants, cuti fortam in consum fempuis, per inad-

wenteminem inrepens doctring als licaletta dismorata repenieur. Page amor lia ain m 29. 19. Quini mo addium Doctiones, quos citro, Se fiequitur Pirquisigno- hing vir de Maraniris, mem. 2. quod hiquis ignorer, enium ex igno-

пап-

Quaft. 11. Quid requiratur adformalem & perfectam Hæresin? 219 rantia mortaliter culpabili & crassa, opinionem suam adversari ret, opiniodoctrina Ecclesia Catholica, jam non sit proprie hareticus, ne- nem suam 15, que Ecclesiasticis Hæreticorum pœnis obnoxius. Rationem dant: adversari m quia deest pertinacia, quæ requirit scientiam, quòd contrarium selsia? teneatur ab universali Ecclesia Christi. Accedit, quòd peccatum harelis non sit peccatum ignorantiæ, sed peccatum infidelitatis (a) Juxta pisto de la contraria de la c e-Ta TÈ politiva: ad hanc autem requiritur, ut Mysteria Fidei cuipiam dista Dist. 2 sufficienter proponantur. (a) ús 16 CONCL. III. Pertinacia ad Hærefin formalem requisita Pertinacia non confistir in hoc, quòd quis errorem suum acriter & mordi-requisita, in ro cusdiu retineat, & pertinaciter tueatur : fed in eo confistit dicta quo con-EE pertinacia, quòd quis suum contra Fidem errorem retineat, post- astat? quam contrarium est iplisufficienter propositum, sive quando scircontrarium teneri à reliqua universali Christi Ecclesia, cui judicium suum vult præferre. Ita Mastrius disp. 10. Theolog. Moų. ral. n. 24. éstque in re communis. Ratio est : quia quilibet in re-bus credendes tenetur se subjicere regulis ab Ecclesia præsixis, utpote quæ est columna & firmamentum veritatis. 1. Timoth. 3. Igiturliquis hoc non fecerit, jam plus nimio & inordinate adhæret errorisuo, atque ideò pertinax in eo centeri debet. 17. Infertur proinde, quod ad hanc pertinaciam non requi-Corollaraturmajor mora temperis, quam quæ requiritur ad hoc, ut rium. cum plena advertentia possit quis judicare de veritate Fidei sufficienter sibi proposita. & nihilominus suo velit judicio adhærere. Multo minus requiritur prima, vel secunda correctio; quamvis hæc possit conducere ad plene cognoscendam latentem pertinaciam contra veritatem Fidei. 18. Concl. IV. Recte proinde Hæretici dividuntur in for Hæretici males, & in materiales tantim. Formales Heretici dicuntur illi, formales, & quicum pertinacia eligunt, vel sequentur sententiam hæretitam contra definitionem Ecclesiæ; sive id siat sucri temporalis gratia sive intuiti vanæ sloria, rel edit out vindis . gratia, sive intuitu vanz gloriz, vel odij, aut vindica. Et de kis loquitur S. Augustinus lib. de Fide Casholica, arque refertur c.Firmissime. de Hæretic. Firmissime tene, & nullatenus dubites, omnem hareticum, vel schismaticum, cum diabolo & anoelis ejus , aterni ionis incendio participandum, nisi ante finem vita, Catholica fuerit incorporatus, & redintegratus Ecclesie. Hæcille. 19. Haretici materiales (qui tamen juxta S. Augustinum num. Hieretici 3. relatura, nequaquam sunt inter haceticos deputandi) dicuntur illi, materiales,

qui qui?

5, i-

ij

4

le

, 0

. į, 1

Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. IV. qui non ex malo animo aut pertinacia, sed ex simplicitate, aut defectu debitæ informationis errant circa Fidem. Et horum multi funt in yulgo Hæreticorum: nam defectu pertinacia nemo elt hæreticus formaliter, qui paratus est judicium suum Ecclelia lubmittere, aut nescit veram Christi Ecclesiam contrariumtenere, veluca dispositus est saltem habitualiter, ut à suo errore discederer, si scirer eum esse veræ Fidei contrarium. Mattrius loc. cit. & alij. 20. Quares, an dubitans de Fide fufficienter sibi proposita Dubitans de Fide pec- committat Hæresin? Resp. I. Qui circa Fidei articulum, seu cat peccato propositionem aliquam sufficienter sibi propositam deliberate dubitat, peccar peccaro hærelis; cum virtualiter judicet, ejusmodi articulum lidei habere incertam veritatem. Hinc Stephanus Papa, relatus cap. 1, de Hareticis, ait: Dubius in side, insidelis est, five hærericus. Dummodo 21. Dicitur notanter, eirca articulum Fidei sufficienter sibi pro. excipiatur positum. Nam, ut cum alijs notat Layman lib, 2. tract. 1. cap. 13. n.s. natus inter hinc excipiendi funt illi, qui inter hareticos nati & educati hærericos . Catholicam Religionem ignorant: his enim dubitare interim donec fuffilicet, donecinstruantur, & argumenta seu motiva credibilitatis gienter in-Fidei nostræ sufficienter & recte apprehendant. Ratio est: Quia Arnatur. calis dubitacio in iltis non est conjuncta cum percinacia, imò eam ordinant ad penetranda melius fundamenta Fidei Catholica; exemplo Beroenfium, qui audita prædicatione S. Pauli susceperune verbum cum omni aviditate, quotidie scrutantes Scripturas, si hac ita se haberent, ut legitur in Actibus Apostolorum, cap. 17. Additur etiam, deliberate dubitat; alioquin enim ob de-Quid dicendum de in- fectum voluntarii peccatum non incurritur, Et hinc annotanvoluntarijs dum elt, eximendum fore scrupulum ijs, qui de Fide Catholica nibus here-dubitare se putant, eò quod hæreticæ aut blasphemæ cogitationes iplis occurrere soleant: cum enim has serio derettentur, & nunquam (uti supponitur) in animum venire exoptent, insuper protestationem faciant eis nunquam consentiendi, non pollunt culpæ imputari, fed magis merendi apud Deum occasionem præbent. 23. Resp. II. Andubitans de Fide, suamque dubitationem Fide, an in-figno exteriori sufficienter manifestans, præter peccatum morcommune tale insuper incurrat excommunicationem ipso jure latam in commune Hareticos, major est difficultas. Affirmant pletique in casu, cationem? quando quis deliberate dubitat, suámque dubitationem signo

Cetton

Queft. III. De conditionibus ad incurrendam &c.

22 E

externo sufficienter prodit; sique asserunt propter rationes num 20. allatas. Negat Tannerus tom. 3. disp. 1. quast. 8. n. 109. post Sà, eò quòd talis hæretin planè consummatam & persectam non habeat. Idem probabile censet Lud. Engel in Collegio Juris Canquici, sit. de Hareticis, num. 2. cum alijs.

#### QUESTIO III.

De conditionibus ad incurrendam excommunicationem ob Hæresin laram requisiris, ejúsque absolutions.

Nter varias Hæreticorum pœnas, Jure tum Canonico, tum Inter alias hæreticorum pœnas, de quibus fusius agunt Juris pœnas priconfulti, maxima & prima est excommunicatio major: ma est exquam non quidem ipso sure Divino, sed antiquissimo Jure Ec-communicatio non catio, sure tara sentencia, postmodum tamen & ipso jure incurrebatur tanquam censura latæ sentenciæ, & defacto est reservata
Summo ontifici per Bullam Cænæ Domini, sic dictam, quia
quot annis à Summo Pontifice promulgari solet in die Cænæ
Domini, hæremperatis se

Domini. His prænotatis sit

25. Concl. I. Ad excommunicationem ob Hæresin in Ad excomcurrendam sequentes quatuor conditiones requiruntur. Prima nemob hæest, ut quis sit hæreticus formalis: nam hæretici materiales dunresin neurtaxat, sicuri juxta S. Augustinum superius relatum inter hæretirendam
cos deputandi non sunt, ita neque excommunicationem in hæ-quatuor
reticos formales latam incurrunt. Hinc tales à proprio Parocho conditiones
possunt sacramentaliter absolvi: quamvis aliquarum Ecclessarum requiruatur,
consuetudo exigat, ut rales etiam materiales hæretici mittantur
adeos, qui ab hæresi potestatem absolvendi habent. Layman

ibidem cap. 13. n. 4. Pirhing tit. de Hereticis, n. 16. & alij.

26. Secunda conditio ad incurrendam dictam excommunicationem requisita est, ut quis hæresin internam signis externis manisestet: siquidem ob solam hæresin mente conceptam non incurri excommunicationem, eò quòd Ecclesia non puniat

non incurri excommunicationem, eò quòd Ecclesia non puniata actummerè internum, passim fatentur Theologi; ac proinde ab eadem possint absolvere quivis expositi Confessarii. Sufficit autem ad incurrendam excommunicationem propter hare-

H.



Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. IV. 222 fin, quòd hæc sufficienter exprimatur signo exteriori quamvis occultissimo, ac nullo prorsus alio teste præsente. Dicitur tamen, sufficienter exprimatur, propter sequentes conditiones. 27. Terria itaque conditio est, utactio externa, per quam HII. hæresisinterna manifestatur, sit mortaliter peccaminosa. Unde excommunicatus non est, qui hæresin animo conceptam alteri manifestat consilij petendi causa, vel ut ab eo melius instruatur: nam hujusmodi manifestatio non est mala seu peccaminosa, quinimò actus bonus, qui ab Ecclesia puniri non porest. Et IV. Con-28. Quarta tandem conditio est, ut aliquis hæresin suamexterius manifestet animo eam asserendi, seu prositendi. Ratio est : quia excommunicatio lata est propter externum peccatum hæresis, quale non est nisi illud, quod ab interna hæresinformatur, dum quis eam exterius asserere, vel astruere intendit. Hinc si quis lapsus internè in hæresin Lutheri, carnes comedat die ab Ecclesia interdicto ex mera voracitate seu gula, excommunicationem non incurrit : quia comedere carnes, ex se est res indifferens; ipsas verò manducare die jejunij, est peccatum gulæ, ob violatam legem Ecclesiasticam, ex motivo Temperan-riæ latam. Quòd si verò per talem carnium comestionem velit suam hæresin internam exterius manifestare ( quod ipsumet alijs circumstantijs, puta loci, temporis &c. determinandum erit) tune excommunicationem in Hæreticos latam incurrity quia hæresin interiorem sufficienter opere externo manife-29. CONCL. II. Quamvis de Jure communi non possint De Ture Episcopi, multo minus alijinferiores, absolvere ab excommuniwommuni catione propter hæresin contracta extra mortis articulum, seu periculum, ac secluso privilegio speciali: nihilominus tale privimequeunt Epitcopi ab-Tolvere ab legium in partibus Germaniæ habent plerique Episcopi, posmærefi. suntque talem potestatem quibusdam alijs viris idoneis communicare. Prima pars, licet ob textum Concilii Trid. Seff. 24. eap. o. de Reformat. à nonnullis Doctoribus fuerit olim in dubium revocata, desumitur ex terminis Bulla Coena Domini, in qua inter alia sic dicitur: Cererum à pradictis sementis nullus per alium, quam per Romanum Pontissiem, nus in mortis articulo constitutus, nec etiam tune, mis de stando Ecclesia mandatis, & satisfaciendo cautione prestità, absolvi possit. 30. Nec obstat, quodhac verba per quosdam Authores ex-Solvitut inplicata fuerint de absolutione ab hæresi duntaxat publica. Resp. Mantia.

Quest. III. De conditionibus ad incurrendam &c. enim, eorum sententiam ampliùs sustineri non posse, ob Decretum Alexandri VII. inter alias Propositiones etiam sequentem, ordine 3. damnantis : Sententia afferens, Bullam Cona solum prohibere absolutionem haresis, & aliorum criminum, quando publica sunt, & id non derogare facultati Tridentini, in qua de occultis criminibus sermo est, Anno 1629. 18. Julij inConfistorio Sacra Congregationis Emin. Cardinalium visa & tolerata est. Hactenus Propositio damnata. 31. Altera verò pars patet ex praxi : siquidem, ut testatur Tamen in Gobat trast. 7. Theol exprim. n. 371. plerique Episcopi Germaniæ Germania inter alias complures facultates spirituales, ad reiteratam folent hibe respecialem supplicationem, à Sede Apostolica de quinquennio in quin-licentism quennium obtinere solent specialem licentiam absolvendi ab absolvendi hærefi, quam & quibusdam alijs viris idoneis valeant communi- ab ca. care. Unde in casu emergente talis licentia (si aliunde à Sede

Apoltolica specialiter non habeatur) erit petenda à Reveren-

diffimo Domino Ordinario loci, vel ejus in Spiritualibus Vicario

12. Conct. III. In mortis articulo, vel etiam probabili peri- In mortis culo, possunt quiliber Confessarij (imò & Sacerdores quicunque) articulo pos absolvere ab hæresi, atque annexa excommunicatione, omnisaccidos
busque aliis casibus Papæ reservaris quosliber populares dina busque alijs casibus Papa reservatis quoslibet poenitentes; dum-absolvere modo de stando Ecclesia mandaris, & satisfaciendo cautionem, fi ab hates, & opus fuerit, idoneam præstiterint. Ita comunis Doctorum: idque alijs canbus pater tum ex relatis verbis Bullæ Cœnæ Domini, ubi articulus &c. mortis expresse excipitur: tum ex Concilio Trid, Seff 14.0ap. 7. ubi sic habetur : Verumtamen piè admodum in Ecclesia Dei custoditum semper fuit, ut nulla sit reservatio in articulo mortis : atque ideò omnes sacerdotes quoslibet panitentes, à quibusvis peceatis, & censuris absolvere possunt. lta Concilium Tridentinum, admodum provide pro salute animarum sic disponens. Ex quibus verbis S. Concilij tam amplis docet unanimis Doctorum, quod quilibet etiam simplex Sacerdos, imo & Sacerdos degradatus, excommunicatus, irregularis, apoltata, possit in mortis articulo absolvere, si non adsic proprius Confessarius, Parochus, vel Episcopus.

33. Num autem præsente proprio Confessario, puta Episco. An tune po, vel Parocho, possit simplex Sacerdos absolvere in mortis simplex Sacerdos absolvere in mortis simplex Sacerdos. articulo, variant Doctores. Negant multi, eò quòd prædicta fa cerdos possie cultas absolvendi solum videatur tunc concessa simplici Sacer præsente dotiob extremam moribundi necessitatem; quæ jam cessat, si proprio adst proprius Episcopus, vel Confessarius, aut Parochus. Et bæc Confessarios

n,

ım

ide

eri Ur:

III-

X. CIO can-

it.

lac

m-

elt m

Ph ěx

m

ith

te-

11-

u

f-

n-

11-

n er

re

P

Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. IV. 224 fententia in praxi meritò est observanda, ne ob desestum praxis, atque uberioris scientiæ, contingat error per simplicem Sacerdorem cum periculo salutis æternæ morituri. Nihilominus se. cluso tali periculo posse tunc simplicem Sacerdotem absolvere, non obitante præsentia proprij Parochi vel Confessarij, pro-babile censent multi alij Doctores; eo quod Concilium Tridentinum loc. cit.loquatur indittinte, quòd nulla tit refervatio in mortis articulo: atqui ubi lex non distinguit, neque nos distinguere debemus, I. de pretio. ff. de Publiciana in remaction. 34. Quæres, quis sie modus recipiendi Hæreticos resipiscen-

Quis fit piendi hæ-

modus reci- tes? Resp. I. Eos, qui à secta Lutheri, Calvini, vel alia recedere volunt, antequam ad professionem Fidei, atque ad Sacram Conspicentes? fellionem admittantur, cumprimis sufficienter esle instruendos in necessarijs Fidei Catholicz. Alioquin enim multi ficte accedent ob timorem Magistratûs sæcularis, aliamve causam, nec diu in Fide Catholica permanebunt, sed facile in suos errores hæreticos relabentur; unde multa incommoda oriri poterunt. II. Hæreticus resipiscens debet abjurare hæresin suam, prout ordinatur in Jure Canonico, c. Si qui voluerint. & c. Saluberrimum. 1, 9.7. Et hæc abjuratio communiter fit coram Sacerdote & tellibus, faciendo publicam Professionem Fidei, prout præscribitut in Ritualibus Diœcelanis, aliisque Libris de hac materia tractantibus. Tandem III. peracta ista Professione Fidei, post præviam sufficientem instructionem perficienda, resipiscensab hateli admittitur ad Sacramentum Poenitentia, & Communionis,

do prani

35. Porrò si talis repersatur solum fuisse materialiter harequid dicen-ticus, aut ex quacunque caula non incutrisse sententiam excomfolutione Confessario approbato. Siquidem Summus Pontifex ordinarie funt heieti. nullum peccatum sibi reservat, nisi propter annexam excom-en materia- municationem sibi reservatam: unde sublata ista excommunicatione, vel ob ignorantiam, aut aliam causam non contracta, potest quilibet Confessarius ab hæresi quoad culpam absolvere-(b) Ut di- In praxitamen attendere oportet consuetudinem locorum, jux-Stum n 25, ta quam tales etiam materiales hæretici mittuntur ad eos, qui Aut etiam potestatem absolvendi ab hæresi habent. (b) Quòd si verò quis sonnaliter? fuerit hæreticus formaliter, neque Confessarius potestatem abfolvendi ab excommunicatione propter hærefin contracta habeat, tunc vel mittat poenitentem ad eum, qui simili potestate poller, vel ipsemet hanc licentiam per speciales supplices litte-

puest. 1V. De Apostasia, Lectione librorum prohibitorum, &c. 225

rasab Episcopo loci, seu ipsius Vicario Generali obtinere satagat:
nam in hisce partibus serme omnes Episcopi specialem habent
sacultatem absolvendi ab hæresi, quam etiam aliis Viris qualifi-(c) Ut die
satis delegare possunt. (c)

### QUESTIO IV.

De Apostasia, Lectione Librorum prohibitorum, &

ONCL. I. Apostasia à Fide, est totalis discessio à Fide Apostasa à Christiana. Ita communis. Unde tunc propriè com-ride, qui est sufficient Apostasia à Fide, cùm quis non tantum in partes sufficiendo ad Paganismum, prout secir Julianus Apostata, vel ad Judaismum. Fatendum tamen, quòd communiter etiam à Fide Catholica transiens ad Hæreticos, dicatur apostatare; sed hæc

locutionon estram propria.

18

fe-

ve-

en-

HS 9

efi.

ere

on-

ios

ce.

rec

res

nt.

. 10

fti-

ur.

m-

2

184

n+

nè.

TI-

ni

â,

.s.

ui

115

b-

a-

24

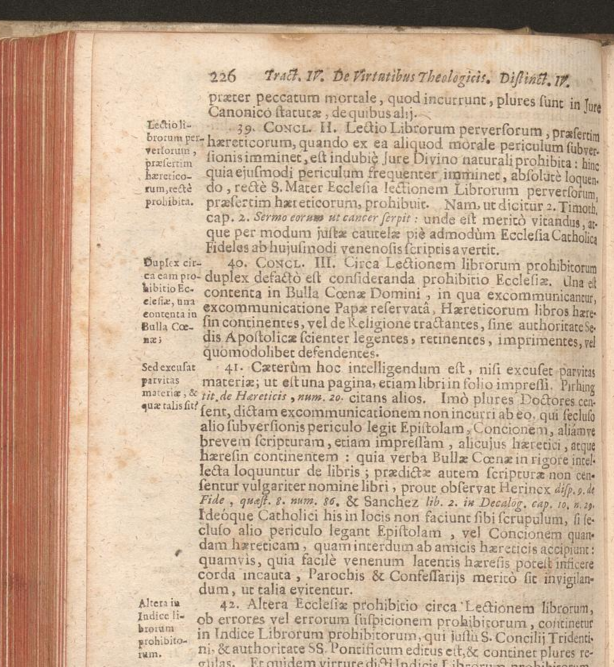
日台

plex Apostasia, videlicet à Religione, & ab Ordine. Apostasia à Religione, electriminosa & mortisera recessio ab Instituto Ordinis Religiosis enimo revertendi. Et rectè apponitur, criminosa recessio: nam qui cum licentia Prælati egreditur, v. g. transiens ad arctiorem Religionem, vel ejectus à Religione, aut secundum Canones ad Episcopalem Dignicatem promotus, Apostata non est. Addituretiam, sine animo revertendi: nam si quis ad tempus vagaretur sine licentia Prælati, Fugitivus potius censeretur spectato sure Communi, quam Apostata; licet juxta particulares quarundam Religionum Constitutiones etiam hi nomine Apostatarum quandoque comprehendantur, corúmque pænis subjaceant; ut de Ordine FF: Minorum observat Sanctorus de Melsi in Statuta Generalia, cap. 2. Statuto 62. Hue reducitur Apostasia à Con-vel Conventu, vel habitu; & sir, quando aliquis Religiosus sine licentia ventu, Prælati recedit à Conventu, vel omnino habitum Regularem dimittic.

38. Apostasia ab Ordine dicitur, cum quis in sacris Ordinibus Et Apostasia constitutus, puta Subdiaconus Diaconus, vel Sacerdos, ad statum ab Ordine, conjugij, vel laicalis conversationis, dimisso habitu Clericali, quid; propria temeritate se transfert. Poenæ talium Apostatarum

Ff præ-





gulas. Et quidem virture dichi Indicis Librorum prohibitorum, ubi is receptus est, incurrunt excommunicationem, non tamen

prohibitoıum.

Quaft. IV. De Apostasia, Lectione librorum prohibitorum, &c. 227 reservatam Papæ, qui legunt libros ob errores vel errorum suspicionem prohibitos. Dicitur, ubi is receptus est: nam Indicem librorum prohibitorum quoad secundam Classem non esse in Germania receptum, afferunt multi Authores, ac præsertim Layman lib. 2. tract. 1. cap. 15. n. 8. 43. CONCL. IV. Etfi licitum fit Viris doctis, & quandoque Difputare necessarium, justam ob causam de rebus Fidei cum Infidelibus derebus Fidisputare, id tamen non nisi debitis cum circumstantijs est faci-licium? endum. Ita communis. Et quidem prima pars patet exemplo Christi, qui disputavit cum Pharifais , Joan. cap. 8. & alibi. Similiter S. Stephanus disputatie legitur cum Judzis , Attor. 6. Paulus cum Judzis & Græcis, Actor. 9. quod ipfum SS. Patres contra Hz. reticos sepiùs fecisse dignoscuntur. Altera verò pars probatus inductione inprimis enim ad id ex parte disputantis requiritur congrua scientia; quia viris indoctis de Fide disputare non licet, ob periculum multos errores proferendi, cum jactura & dedecore Fidei Catholica, arque scandalo audientium. 44. Secundo requiritur ex parte disputantis, ne eidem sit Laicis pro-inhibita disputatio lege aliqua positiva humana. Sic quippe in hibitum est Jure Canonico, cap. 2. de Heret ino. sub poena excommunicatio-fie disputate nis ferendæ fententiæ, prohiberur laicis, publice vel privatim de Fide Catholica dispurare. Notat tamen Herincx disp. o. de Fide, quest. 3. num. 34. post Coninch. & alios, præmissam legem seu prohibitionem vel non esse usu receptam, vel usu contrario abrogatam in terris, in quibus Haretici cum Catholicis permixti vivunt : quia passim ibidem cum hæreticis in privatis colloquis disputant laici, & sapè id necessarium est pro avertendo pusillorum scandalo, præsertim ubi propter persecutiones hæreticorum Clerici non tolerantur. 45. Tertio requiritur finis honestus, videlicet defensio vera Terrium Fidei, errorum confutatio confirmatio Fidelium, Infidelium con-Requisitum versio, autinfirmorum confortatio. Item, ut ex tali disputatio- &c. ne sperare liceat utilitatem quandam & fructum: sive ineo, cum quo fit disputatio, sive in audientibus: alioquin enim disputatio foret inutilis, aut ob pravum finem penitus illicita. 46. Quæres, an liceat Catholicis comitari funera Hæretico-Catholicis rum ad sepulcuram? Reso. hic opus esse distinctione. Et qui-anticear dem in locis, ubi prohibitum est Catholicis conversari cum Hæ comitari reticis sub poena excommunicationis, palam est, non licere eo-

rum funera comitari: alioquin enim quis ageret contra juitam,

Jure

tim

ver-

linc

ien.

oth,

at-

lica

um

ell

ur,

re-

Se.

vel

tas

ng

en-

ve

ue

el.

110

29. (e-

11\*

Па

uc

ti.

6-

n

228 Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. v.

gravémque prohibitionem. Econtrà verò in illis locis, ubi Catholici promiscue vivunt cum Hæreticis, & quotidie sine alia prohibitione cum eisdem conversantur, licitum est Catholicis comitari funera Hæreticorum, si præcisè spectetur sepultura, Ratio est: tum quia hîc cessat omne scandalum, simusque nul la est prohibitio in contrarium, uti supponitur. Tum quia sepulire mortuos, secundum se est opus bonum Misericordiæ corporalis. Tum tandem, ut notat Layman lib.1, trast. 5, part. 2, cap. 4, eirca sinem, talis comitatus, cognationis vel necessitudinis gratia præstitus, potius spectat ad communionem politicam, non autem est approbatio hæresis.

# DISTINCTIO V.

De Spe, atque oppositis Vitijs. QUÆSTIOI.

De Spe Theologica, ejúsque obligatione.

Spei variat

Missi alijs Spei acceptionibus, huc minus attinentibus, Spei nomen aliquando sumitur pro ipsa re sperata, juxta illud D. Apostoli ad Titum 2. Expectantes beatam spem. Quandoque pro aliquo, in quo speratur, seu spes nostra ponitur, prout accipitur Psalm. 90. Thes Domine spes mea. Magis tamenad propositum, sumitur Spes pro habitu, vel actu quodam voluntatis, exspectantis bonum futurum, arduum item ac difficile. Quòd si bonum illud sit naturale, ita ut viribus naturæ acquiri possit, erit spes humana: si verò supernaturale, ut bonum gratiæ & gloriæ cælestis, ad quod consequendum opus est auxilio Dei, dicetur Spes Theologica seu Divina. Et de hac loquendo sit

cetur Spes Theologica seu Divina. Et de hac loquendo sic

spes Theo
2. Concl. I. Spes Theologica est virtus divinitus insusa, qua
logica, quid desideramus consequi Bonum infinitum, ex gratia & mentis in patria adipiscendum. Ita desumitur ex Doctore nostro
3. dist. 26. q. un. Nec in re differt ab illa vulgata definitione, qua
dicitur: Spes est virtus divinitus infusa, per quam certa cum siducia nostre salutis, & aterna vita bona exspectantur: nam nostræ salutis, &
æternæ vitæ bona, primariò & principaliter consistunt in consecutio-

Quest. 1. De Spe Theologica, ejusque obligatione. cutione infiniti Boni, qui est Deus Ter Opt. Max. ejusque visione Ca. & fruitione beatifica, quam non nisi ex gratia Divina, & accealia dentibus meritis nostris consequimur. licis 3. Caterum Spes Theologica actualis est actus supernatura- Spes actuaura, lis, quo desideratur Bonum infinitum Deus : nam desiderare lis. nulidem est in re, ac sperare æternam beatitudinem, ut notat Sanpenig tom. 4. dift. 4. quest. 1.n. 7. Porrò per Spem divinam, veluci poanchoram fortiffimam, firmantur Viatores ad obtinendum æternum beatitudinis Bonum in Cælis, quod priùs fide percepe-Beia runt : unde non immerito à Magistro Sententiarum (id est, Petro Lombardo ) in 3. dist. 26. appellatur Spes, certa exspectatio futura beatitudinis, veniens ex Dei gratia, & meritis pracedentibus : sine meritis enim perare, non spes, sed prasumptio dici potest. 4. Concl. H. Objectum materiale primarium, seu princi- Objectum pale Spei Theologicæ est Deus, seu consecutio Boni infiniti, materiale consistens in visione & fruitione beatifica Dei. Ita in re com-primarium munis Siquidem illud Spe Divina primariò ac immediatè spe- Spei, est ramus, seu consequi desideramus, quod nos persecte beatificat: atqui hoc non præstat, nisi Deus Ter Opt. Max. quatenus eodem in calis cum Sanctis suis beatifice fruimur. Accedit, quòd si Deus non esset objectum immediatum Spei supernaturalis, Spes (a) Vt dinon effet virtus Theologica; siquidem ad virtutem Theologi- &umTra&t. cam requiritur, ut actus principalis ipsius tendat in Deum tan- 4. Dift. 1. quam objectum immediatum. (a) f. Concl. III. Ad objectum materiale & secundarium Ad obje-Spei Theologicæ Spectant omnia bona, tam ordinis Supernatu- cum materalis, ut sunt auxilia Divina, gratia sanctificans, condonatio pec-riale secunad catorum, ac hujusmodi; quam ordinis naturalis, quæ aliquo dariu spei, òd modo remore conducunt ad attingendum objectum principale dent? Spei, utputà panis quotidianus, &c. Ita communis. Siquidena tt, eaomnia possunt ordinari ut media, vel proxima, vel saltem remota, adattingendum objectum principale Spei, id elt, Domi-11num Deum in æterna gloria beatifice poslidendum. 6. Concl. IV. Objectum formale Spei Theologica est Objectum iplamet bonitas Dei, quatenus nobis bonus est. Ita Doctor Sub-formales pei tilis 3 dist. 26. quast. un. Tannerus tom. 3. disp. 2. quast. 1. num. 14. ci- Theologitans D. Thomam, Suarez, & alios; Herinex disp. 10. de Spe, quast. 1. cæ, quod? KO. num. 11. Sannig, & alij : quamvis nonnulli distentiant, & przlertim illi, qui tenent, quod objectum formale Spei, seu moti-100 vum sperandi, sie summa & infinita Dei promittentis Fidelitas;

Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. P. 230

qui quod promisit, porest præstare, quia omniporens est; vult præstare, quia benignissimus est; & cernssimo præsticurus est, quia sidelissimus est: ut proinde (inquiunt) sicuri objectum formale Fidei Theologicz est infallibilis Veracitas, & Charitatis infinita Bonitas Dei, sic & Spei objectum formale sie summa ejusdem Fidelitas in servandis promissis. Sed quidquid sit de bac Sententia, captu cæteroquin faciliori, ratioConclulionis ett:quia illud est objectum formale Spei, quod proprie movet ad appetitum, seu desiderium objecti materialis: sed talis ratio motiva est bonitas Dei, ut nobis bonus est, seu commodum affert; ergo. Minor exeopatet: quia voluntas nihil appetit, nisi subratione

Solvitur in-Rantia.

Amor Dei duplex,amititia feilicet, & consupifcennia.

bilis que-

modo?

Necobstat, quòd Deus sub ratione Boni sit objectum formale Charitatis. Resp. enim, adhuc disparitatem esse: quia Deus est obiectum Charitatis, ut est infinite bonus in se, seu utest fummum Bonum propter se diligibile amore amicitiæ: Speiverò est Deus objectum formale, ut est bonus nobis, & diligibilis amore concupiscentia. Duplex quippe à Theologis solet dillingui amor Dei: unus amicitiz, five (ut alij loquuntur) benevosentiz, quo bona Deo volumus, quatenus ipsi funt bona. Alter concupiscentia, quo Deo bona volumus, quatenus nobis sunt bona: ut si Deurn amamus, quia est nobis benignus, misericors, &c. Additur notanter, nobis: quiasi Deus amatur, quatenus in se est bonus, misericors, infinite perfectus &c. erit amor amicitiæ, qui est proprius Charitatis Theologicæ: amor autem concupilcentia, est proprius Spei Theologica, & imperfectior priori. Solum adde cum Herinex loc. cit. n. 10. quod promissio Divina sit conditio requisita, ut possimus convenienter sperare; non autem ratio formalis, & motiva Spei Theologica.

Spes Divina 8. CONCL. V. Etsi Spes Divina absolute loquendo sie infallieft infallibilis, & certa, juxta illud Rom. 5. Spes antem non confundit, & alibi: nihilominus per accidens, & ex parte nostra. ea potest esse incerta & fallax. Ita Filliucius trast, 22, num, 248. & alij. Ratio est: quia Spes consequendi vitam aternam supponit etiam nostram cooperationem, & merita: atqui de his non habemus certitudinem; nam, ut dicitur Ecclesialtes cap. 9. Sunt justi, & opera esrum in manu Dei, & tamen nescit homo, utrum amore an odio dignussit. Et hine fir, quod ex parte nostra Spes fit incerta, imò quandoque vana & fallax, ob defectum nostræ cooperationis; quamvis in

Quaft. 1. De Spe Theologica, ejulque obligatione. seipsa propter infallibilem promissionem Dei sit certissima, dummodò aliunde nihil deficiat. 9. CONCL. VI. Certum elt, extare præceptum Spei Divi-Præceptum nz: idque aliudest negativum, quo tenemur nunquam despe. Spei aliud rare, neque præsumere; ac proinde obligat semper, & prosem-negativum, aliud affirper: aliud affirmativum, quo aliquoties per vitæ decurfum te-marivum. nemurelicere actum Spei. Hinc quippe Pfal 4 dicitur: Sperate in Domino. Et ad Titum cap. 2. Sobrie, juste, & pie vivamus in hoc se-sulo, expessantes beatam spem. Et similia in S. Scriptura passim occurrunt: unde merito Alexander VII. hane interalias, ordine 1. Propolitionem damnavic : Homo nullo unquam vita sua tempore tenetur elicere actum Fidei, Spei, & Charitatis, ex vi praseptorum divinorum ad eas virtutes pertinentium. Hæc Propositio est damnata.

10. CONCL. VII. Præceptum affirmativum Spei per acci-Affirmatidensseu indirecte obligat, quoties obligat aliquod aliud præ-vum, quan-ceptum, quod observari nequit absque actu Spei Divinæ, saltem do obliget virtuali. Sie fit, quando urget præceptum agendi poenitentiam dens? de peccatis; nam veram ponitentiam non potest quis agere, (b) Dift. nififaltem virtualiter speret, sese veniam suorum peccatorum (b) Dist. consecuturum ex meritis Christi, Desque misericordia; prout in 2.9nest. 3. simili dictum est superius (b) de præcepto affirmativo Fidei.

11. Concl. VIII, Præceptum affirmativum Speiper se & obliget per dice directe obligat inprimis circa initium vita, quando videlicete a directe quis sufficienter instructus de rebus Fidei, sese ad Deum convertere tenetur; juxta illud Hebr. 11. Accedentem ad Deum credere sportet, quia est, & inquirentibus se remunerator sit. Alterum tempus eltfinis vitæ, quando homo in extremo constitutus maxime in Deum sperare tenetur, tum ob tentationes eo tempore ingruentes; tum etiam, quia tune potissimum eò debemus intentionemdirigere, quò migrandum est, nempe ad Deum in aterna beatitudine eternaliter consequendum. Obligat insuper quandoque preceptum affirmativum Spei Divine sub decursu vice noltræ: verumtamen hujusmodi obligationi sufficienter satisfitper actus Spei, qui concurrunt in exercitio aliarum virtu-tum; prout in fimili dictum est suprà (c) fusiùs declarando, quo (c) cit. tempore teneantur Fideles elicere actum Fidei Theologica, quest.3. quæ (fervatå tamen proportione) huc erunt per totum. applicanda. QUÆ.

#### QUESTIO

De Vitijs Spei oppositis, Desperatione scilicet, ac Præfumptione.

Spei per de-12. Um quælibet virtus suo modo consistat in medio (d) fectum ophine contra eam contingit peccari partim per defe-ctum, partim per excessium. Idipsum videre licet in ponitur De-Speratio, per Spe Theologica, utpore cui per defectum opponitur Desperaexceflum tio, per excessum autem Præsumptio; non quidem, ac si nimium possimus in Deo sperare (Deus enim est infinite bonus, omni-(d) Vt di-potens, fidelis, misericors &c. ac proinde ex parte objectisui for-stum Dist malis non potest fieri excessus contra Spem Theologicam) sed 1.7. 17. solum, quatenus ex parte actus, seu exercitij Spei Theologica, (d) Vtdi. poteit fieri excessus, in quantim actus Spei exercetur modo in-debito. Siquidem Spes Theologica includit judicium, & desi-Segg. derium consequendi zternam beatitudinem modo debito, id est, ex meritis Christi, & accedente proprià cooperatione: Desperatio econtrà involvir judicium de ea nunquam consequenda; Præsumptio verò includit judicium, ac desiderium consequendi æternam beatitudinem modo aliquo indebito, v. g. per solam fidem, vel ex puris naturalibus, aut vivendo scelerate, ut amplius in progressu declarabitur. Hine sit

Desperatio, in quo confflat ?

13. CONCL. I. Desperatio opponitur virtuti Spei per desedum; & committitur, cum quis desperat, sese remissionem peecatorum, & gloriam æternam esse consecuturum, atque ideò omnem conarum eandem consequendi intermittit. Duosiquidem in Desperatione interveniunt; primò judicium intellectus, quo quis judicat, sibi nimis arduum, & impossibile esse consequi beatitudinem. Secundò suga voluntatis, qua quis resugit salutem tanquam obtineri impossibilem, atque ideò ab ejus procuratione ob difficultatem mediorum apprehensam desistit. Ita Mastrius dip. 10. Theol. Moral. n. 40. & alii : quamvis benè notet Herincx disp. 10.11. 50. quod Desperacio propriè sie in ipsa voluntate, & actuiplius, quo quis non vult amplius profequi beatitudinem, aut media ad eam consequendam opportuna adhibere; judicium verò illud, quo quis putat, se non ampliùs obtentarum

Quaft. II. De vitijs Spei oppositis, Desperatione scilicet &c. 233

beatitudinem, potius sit aliquid prævium, atque inducens ad De-

sperationem, non autem proprie Desperatio.

14. CONCL. H. Desperatio ex genere suo est peccatum Quale sit mortale, atque inter catera maxime periculosum. Rario est cla. peccatum? ra: quia Desperatio directe opponitur Spei Theologica: & quia avertit hominem ab ultimo Tine suo, sen caleiti beatitudine, simulque media omnia ad hanc consequendam abjicit, quis neget, eam esse maxime periculosum peccatum? Unde Isidorus lib. 2. de Summo Bono, cap. 14. ait: Perpetrare flagirium, mors anima est; desperare autem, descendere in infernum.

15. Hoc tamen intelligendum est de vera, & voluntaria De-Quid agensperatione: nam quando que accidunt tentationes violentæ, afdum circa
speriones graves. & inconsolabiles mæstiriæ, quibus interdum flictiones graves, & inconsolabiles mæstiria, quibus interdum afflicas; anima cruciantur, ita ut omni Spe destituta videantur. De his autem non procedunt hactenus dicta; quia sunt potius timores, & angustiæ excitatæ à diabolo, vel ex turbatione quadam, aut etiam complexione melancholica provenientes, absque vero & deliberato consensu voluntaris. Super his tamen prudenter invigilare debent Confessarij, hujusmodi afflictas personas in Domino paterne consolando, eisque ostendendo, quòd talia culpa vacent, quamdiu voluntas eisdem non consentiat; ac proinde easdem adhortando, ut agnita propra infirmitate, atque demeritis, fese projiciant in sinum bonitatis & misericordiæ Dei, meritaque Salutiferæ Passionis Jesu Christi Domini nostri; simulque non obstantibus quibuscunque afflictionibus, & mæstitijs, bonum operari minime desistant.

16. CONCL. II I. Desperatio recte connumeratur interpec- Peccataia cata in Spiritum sanctum, quæ communiter cum Magistro Sen-spiritum s. tentjarum 2, dist. 43. & D. Thoma 2.2. quest. 14. art. 2. sex enumerantur; videlicet Desperatio, Prasumptio, Impoenitentia, Oblinatio, Impugnatio veritatis agnita, & fraterna gratia Invidentia. Ita Doctores communiter : nam Desperatio ipsam Inter ea cur Deroblatam munificentiam & gratiam quæ Spiritui sancto, ceu numeretur Fonti omnium bonorum, tribui peculiariter solet, ex malitia contemptim abjicit; juxta quod impij dixerunt, Jeremiz 18. Desperavimus: post cogitationes enim nostras ibimus, & unusquisque pra-

vitatem cordis sui mali faciemus.

17. CONCL. IV. Desperatio porest consistere sine actu In- Hac porest fidelitatis, quamvis non rarò habeat annexam Infidelitatem. confiscere, Gg



234 Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Diffinot. VI. cum-& fine Ita Mastrius loo. cit.n. 34. cum alijs. Racio primæpartis est: quia actu infide- potest quis actum Desperationis elicere, quamvis non sentiat alilitatis. quid contra Fidem : ut si quis credat quidem, Deum esle jultum ac misericordem, desperet tamen ex eo, quia judicat salutem sibi esse impossibilem ob suam promtatem ad peccandum, & contrarietatem, quam in se experitur ad benè agendum. Alte. ra pars ex eo liquet: quia Desperatio facile excacat intellectum, ut quis credat, Deum non esse infinite bonum, ac mitericordem. Unde Cain ob Abel occifum à Deo correptus, desperans, Desque misericordiam negans, ait : Major est iniquitas mea, quamut ve Desperatio, num merear. Gen. 4. Et in hoc posteriori sensu Magister Senten. tiarum loc. cit. definit Desperationem dicendo: Desperatio eff. qua quid? quis diffidit penitus de bonitate Dei, astimans suam malitiam Divina bonitatis magnitudinem excedere. Præfump-18. Quantum nunc attinet ad Præsumptionem, quæ est alterum peccatum Spei Divinæ oppolitum per excessium, ea reste definitur, dicendo: Prasumptio est Spes obtinendi a Deo gratiam & gloriam aternam inordinate; id elt, alicer quam Deus obtinendam statuit. Et hujusmodi Præsumptionem esse peccatum ex genere suo morrale, arque unumex sex peccaris in Spiritum fanctum, convenium Doctores. Potest com-19. Dupliciter autem peccarum Prasumptionis committi mitti duplipotest. Primò, cum quis præsumit, se Divinam gratiam, aut 2. Giter. ternam gloriam ex seipso, & proprijs naturæ suæ viribus adipisci posse: quo modo Pelagiani, antiqui hæretici, & à D. Augustino acerrime impugnati, præsumebant, se posle proprijs viribus sine supernaturali auxilio Dei omnia præcepta servare, & æternam beatitudinem mereri. Secundò contingit Præsumptio, quando econtrà quis præsumit, se solà Dei misericordià ac liberalitate, Christique meritis, absque propria ponitentia, & cooperatione per bona opera, beatitudinem vitámque xternam confecururum. Ettalis erat Præfumptio Lutheranorum, aliorumque quorundam Hæreticorum. qui per folam fidem in Christum absque alijs bonis operibus sperarunt bearitudinem adipifci, quam S Concilium Trid Seff. 6. cap. 9. appellat inanem hereticorum fiduciam, & in progressu pluribus refucat. DI-

Tract. IV. De Virtutibus Theologiais. Diffinet. VI. 236

Charitas, eò quòd sir essentialiter Charitas increata; unde etiam Spiritus sanctus appropriate dicitur Amor. Hoc tamen non ob. stante adhuc in hominibus justis datur Charicas creata, qua ipsisuper omnia diligunt Deum propter se, seu infinitam bonitatem fuam, & proximum propter Deum.

Præceptum de diligendo Deum , partim afpartim negativum,

4. CONCL. II. Extat Præceptum de diligendo Deum super omnia; idque partim est negativum, ne videlicet Deum odio habeamus, aut aliquid agamus, quod dissolvat amicitiam nostram firmativum, cum Deo, peccando videlicet mortaliter; partim affirmativum, ut observemus mandata ejus. Ita unanimis Fidelium, & patet ex plurimis S, Scriptura locis. Sic enim Denter. 6. & Matth. 22. legitur: Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo, & in tota anima tua, & in tota mente tua: hoo est maximum, & primum mandatum. Item Joan. 14. Qui habet mandata mea, & servat ea, ille est, qui diligit me. Ec similia plura ocurrunt passim. Hinc Alexander VII. sequentem inter alias, ordine 1. Propositionem damnavit: Homo nullo unquam vita sua tempore tenetur elicere actum Fidei, Spei, & Charitatis , ex vi pra. ceptorum divinorum ad eas virtutes pertinentium,

5. CONCL. HI, Præcepto diligendi Deum super omnia, feu ex toto corde, satisfit diligendo efficaciter Deum super om-Deum super nia appretiative. Ita communior Doctorum, paucis exceptis, qui volunt adesse obligationem diligendi Deum super omnia etiam intensive. Cæterum ut hæc Conclusio melius intelliga-

Ei fatisfit

diligendo

6. Notandum cum Scoto 3. dift. 27. q. un. S. Quantum ad illum, & omnia ama-ri intensive, alijs, dupliciter posse Deum super omnia amari, videlicet intensi-& appretia- ve , & appretiative. Tunc Deus dicitur super omnia amari tive, quid? intensive, quando actus amoris Dei est intensior, ac vehementior omni alio amore. Tunc verò dicitur Deus amari super omnia appretiative, quando Deus magis æstimatur, quam omnes creatura; ita ut his omnibus præferatur, & nullius creaturæ timore, aut amore, velit quis Deum offendere. Sic Christus Matth 10. ait: Qui amat patrem, aut mutrem plus quam me, non est me dignus. Et Paulus Rom. 8. Nulla creatura poterit nos separare à charitate Dei. Potestautem facile contingere, ut quis magis intensive unum diligat, & simul aliud magis appretiative: sic enim mater magis intensive diligit filium parvulum, sed magis appretiatve filium adultum, qui gubernat rem domesticam; quia hunc magis æstimat præ illo, quamvis alterum juniorem teneriori affectu amoris prolequatur. Hae terminorum explicatione præmitså,

7. Pro.

Quaft. 1. Quid sit Charitas, & qua ejus obligatio? 7. Probatur Conclusio. Nam sensus præcepti de diligendo Probatio Deo ex toro corde, &c. est, ut Deum diligamus super omnia, ita Conclusio. ut nullius creaturæ amore velimus eius præcepta transgredi, nis. iplumque mortaliter peccando offendere. Sic quippe 1. Joan. 2. dicitur: Qui autem servat verbum ejus, verè in hoe charitas Dei perfecta of. Accedit quod defacto nobis constare vix possit, quisnam actus amoris sit intensior altero, quinimò plerumque parentes solent multum intense amare filios, & conjuges sese mutuo; ergo, fi magis intensive tenerentur amare Deum, forent in perpetuo periculo transgrediendi hoc præceptum; quod non est dicendum. Sufficit igitur, amare Deum appretiative super omnia, quatenus plus zitimatur Deus cateris omnibus, adeò ut nullius creatura amore velic quis Deum offendere. 8. CONCL. IV. Praceptum diligendi Deum obligat ad fre-Praceptuna quens exercitium, ita ut actus amoris Dei non multo tempore diligendi omittatur. Desumitur hoc ex magnitudine hujus præcepti, de Deum oblique Salvator ait, Matth. 22. Hoc est maximum, & primum mandatum: gat ad frequens exer-& consequenter per vitæ decursum sæpiùs obligat. 9. Quo autem determinato tempore currat ejulmodi obli- Quo detergatio, variant Doctores, quamvis conveniant passim in hoc, minato quod censeant obligare I. Circa inicium usus rationis. II. Circa temporeilfinem virz. III. Quando quis gravi urgetur tentatione, præser-lud obliget? timodij Dei cum periculo confensûs, nisi ad Deum per actum amoris convertatur. IV. Tota vita sæpiùs, ita videlicet, ut non multo tempore differendus sit actus dilectionis Dei, eo fermè modo, quo superius (b) determinatum est tempus, quo Fideles (b) Diff. 2: tenentur elicere actum Fidei Theologica. Hinc conformiter q.3. per tedictis ibidem num. 33 Doctor Subtilis 3. dift. 27. q. un. §. quantum ad tum. secundum, dubitative tamen, innuit, hoc præceptum urgere singulis diebus Dominicis, dum ait: Quando autem sit hoc (ut quis teneatur habere actum dilectionis Dei ) forte determinavit hoc illud preceptum divinum: Sanctifica Sabbatum, &c. & Ecclesia specificavit quantim ad Missam audiendam in die dominico, de consec. dist. 2. cap. Miss. Hacille. Solum nota, sequentes Propositiones elle vitan- Tres proposi das, utpore quas damnavit Innocentius XI. quarum prima, or fitiones dine 5. sic habet : An peccet mortaliter , qui actum dilectionis Dei se- quoad hoc mel tantum in vita eliceret, condemnare non audemus. Altera ordine 6. damnatz. taliselt: Probabile est, ne singulis quidem rigorose quinquennijs per se obligare preceptum charitatis erga Deum. Ultima, ordine 7. ita ionat: Tuno solim obligat, quando tenemur justificari, & non habemus aliam viam,

0

Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Diffinet. V1. qua just sicari possumus. Omnes hæ tres Propositiones sunt damnatæ, ficut jacent; & merito, ut probant authoritates S. Scripturz num. 4. 0 8. allegatæ. 10. Concl. V. Ex Charitate generation tria nobis sunt de Tria funt diligenda, ligenda, videlicet Deus, Nofmeripli, & Proximus. Patet hoc ex illo March. 10. Diliges Dominum Deum tuum; & proximum tuum, ficut teipsum : nam hoc ipso, quod mandatur, ut quis diligat proxizimus. mum, fieur seipsum, dilectro suipsius non rantum innuitur ( quamvis, cum hac à natura facis defetur, quinimo homini congenita existat, expressiori præcepto opus non fuerit ) sed insuper ipla pratertur dilectioni proximiin. Caterum in allaco S. Scriptura textu ly ficut denorat fimilitudinem, non aqualitatem; prout accipitur Marth 5. Effo. diligendi prox.mum, te perfecti, ficut & Pater vester calestis perfectus est. & alibi sæpe. Hinc qu num, non jubemur diligere proximum, quantum nos, fed ficut nos; hocelt, primo loco polt Deumnos iplos, deinde ad normam, & exemplar nostræ dilectionis, proximum. Charitas enim inclinat potius in bonum sui subjecti, quam alicujus extranei, idque ob majorem conjunctionem; nam potior est unitas, quam unio. Verum ipla dilectio proximi necessario sequitur ex præcepto diligendi Deum , prout notat Doctor Subvilis 3 dift 37 9, un. S. contra: nam amans perfecte Deum, hoc ipfo debet velle, quod & proximus amet Deum: quia proximus est quoddam bonum extrinsecum Dei, cujus gloria augetur per hoc, quod proximus ipsum amet, eique serviat. Unde ad Charitatem speciat, hac & similia bona desiderare proximo propter Deum quodetian dicendum de bonis proximi corporalibus, aliisque externis ; quatenus confiderantur ut cedentia ad gloriam Dei ) quia ad eandem virtutem pertinet intentio finis, & electio mediorum. Herinex part. 3 diff. 11.9.4. & alij. Linon fatis-12. CONCL. VI. Præcepto diligendi proximum ( quando fit per felos videlicer illud obligat in occasionibus sublevanda necessitatis, actus exter- que depopendi odium, vel huiusmodi) non satisfit per solos actus aut deponendi odium, vel hujusmodi) non sarissit per solos actus externos, fed adest obligatio diligendi ipsum etiam per actus internos & formales Dilectionis. Desumitur hoc ex pluribus S. Scriptura testimonijs: ut ex illo Matth. 22. & Luc. 10. Diliges prowimum tuum, sieut teipsum. Item 1. Joan. 4. Charissimi, si Deus dilexit nos, & nos debemus alterutrum diligere; ubi in sequencibus plura quoad hoc. Unde Apostolus Rom. cap. 12: vult, ut sie dilectio sine simulatione: atqui ea, que exhiberetur actu exteriori, sed absque

Queft. I. Quid fit Charitas, & que ejus obligatio? 239 ullo actu interno dilectionis, non esset sine simulatione; ergo. m-Et hinc Innocentius XI. sequentes duas Propositiones damnaurz vic, quarum prior, ordine 10, fic sonat : Non tenemur proximum diligere actu inserno & formali. Altera verò, ordine 11. est talis: Pra-cepto proximum diligendi satisfacere possumus per solos actus externos. Et di ex mericourraque est damnaca : nam diligere, tories in S. Scriptura TEND præceptum quoad proximum, importat etiam actum internum si. & formalem, suo tempore prodeuntem in opus externum, juxta EHL illud I. Joan. 3. Filioli mei , non diligamus verbo, neque lingua, sed opere, nrac o veritate, cum concordantijs. 13. Addunt quoad præmissa Doctores cum S. Augustino Debemus lib. 1. de Dostrina Christiana, cap. 23. etiam corpus proprium ex etiam dilitat charitate elle diligendum, eò quòd possit participare æternam gere corpus 100 beatitudinem, postquam fuerit reunitum anima post genera-uostrum. пс lem Resurrectionem. Verum hoc membrum sufficienter jam 15; includitur sub dilectione suipsius. Neque huic dilectioni cor-poris repugnat moderata & rationabilis castigatio carnis: quin-8 li. imo cum ejulmodi discreta carnis mortificatio sit medium consequendi arernam cum anima falicitatem, ea speciat ad ue 0, 01 verum corporis amorem, ficut ad amorem filij disciplina debita à dilectiflimis parentibus impolita. 14. Queres, an etiam creature irrationales ex Charitate An creature fint diligende? Resp. cum D. Thoma 2.2. q. 25. art. 3. & alijs pas-reirrations sim, quamvis ex charitate possimus diligere creaturas irrationa-nales ex bd m us les, sicut bona, quæ alijs ex charitate dilectis volumus, quatenus Charitate 10 scilicetex charitate volumus eas conservari ad honorem Dei, & da le book la. utilitatem nostram, vel proximorum; juxta quod Exadi 23.
præcepit Deus: Si videris asinum odientis te jacere sub oncre, non per--9transibis, sed sublevabis cum eo. Nihilominus creaturæ irrationales non funt amandæ secundum se, quasi ipsis propter semet-0 iplas, & absque respectu ad honorem Dei, vel utilitatem noltram, aut proximorum, velimus bonum : quia charitas funda-5 tur super communicatione beatitudinis æternæ, cujus creatura 1itrationalis capax non est: neque eriam ea est proximus . nolter, ac proinde præceptum Dilectionisad iplam non extenditurdept. de 16. x sprantente de la contenta de contenta d un note state or or se or se constitue de la c so argentia characters by other elympia at 200 QUE

Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. VI.

#### QUESTIO II.

#### De Dilectione Inimicorum.

Datar fpe- If. ciale præseptum de diligendis. minicis.

ONCL. I. Certum est, dari speciale præceptum Charitatis de inimicis diligendis. Ita omnes Catholici : fic enim expresse pracepit Christus Dominus, Matth 5. Ego autem dico vobis, diligite inimicos vestros, benefacite his, qui oderunt vos. Et hoc non esse consilium duntaxat, sed verum præceptum, est communis, & concors omnium Theologorum sententia, prout notat Maitrius diffut, 10. Theolog. Mor. n. 53. Acceditillud Levic. 19. Non oderis fratrem tuum in corde tuo: non quaras ul. tionem, nec memor eris injuria. Et Proverb. 23. Si esurierit inimicus tuus, ciba illum; si sitierit, da ei bibere. Item ad Rom. cap. 12. Nulli malum pro malo reddentes &c. Cæterum Quæstio potissimum remanet, ad quænam se extendatisthoc præceptum Charitatis de diligendis inimicis: unde sie

Willius tedilectionis.

16, CONCL. II. Ex speciali przcepto Charitatis sunt iniminemurini- cis exhibenda generalia signa dilectionis, quæ communiter micis exhi- omnibus ejuldem status & conditionis hominibus præstare solebere gene- mus. Ita communis- Ratio est: quia talis negatio generalis figni dilectionis, feu exclusio ab eo, vindicaz cupidicarem indicat, quæ privatis est interdicta, juxta cit textum, non quaras ultio.

Vindicta quibus interdica?

17. Dicitur notanter, que privatis est interdicta. Nam alia catio est in Parente, Pralato, aliisque Superioribus, qui subditos in se peccantes à communibus beneficijs, aut amoris indiciis, correctionis gratia aliquamdiu possunt excludere; quamvis si alter sir emendatus, & sufficienter correctus, ejusmodi communia amoris indicia rurium fint exhibenda. Sic pater offenfus à filio, potest in locum poenz eidem negare reconciliationem; imò à domo ad tempus excludere, donec resipiscar, aut convenientem poenam luisse censeatur, exemplo Regis David, qui diu à facie sua exclusic Absalon filium suum, 2. Reg. 14.

Exempla de: Dilectione inimico-

18. Expræmissa Conclusione infertur primò cum Doctoribus paffim, inimicum non effe excludendum à generali dilectione proximorum. Unde si quis communiter oret pro omnibus, excluso inimico, peccat: quamvis enim ad orandum nullo præcepto te-



neatur, tamen eo ipfo, quo pro omnibus orat, nequit tuta conscientia immicum excipere. Similiter qui omnibus pauperibus accurrentibus elecmolynam distribuit, peccat eam negando um pauperi suo inimico. Idem mulci extendunt ad casum, quo quispluribus fimul occurrens, falutat omnes præter inimicum: quiaintali eventu videtur negare signum universale Charitatis, & videtur adesse notabilis contemptus, aut scandalum. Veruntamen etfi frequenter id accidat, nihilominus Bassaus &. Charitas. 14. cum alijs Authoribus notat, benè ponderandam esse magnitudinem scandali, & intentionem personæ : si enim vel nullum, vel parvum sie scandalum, idque fiat non ex odio, sed in fignificationem gravaminis accepti, ut alter deinceps caveat offensam inferre, non videtur peccatum saltem mortale in-

19. Infertur II. Quemlibet obligari ad deponendum odi-Tenemar um, arque internum rancorem erga inimicum, qui comitatur deponere appetitum vindictæ: idque tum per textus S. Scripturæ num. 15. internum allegatos, tum ex illo Matth. 6. ubi Christus nos in hunc modum rancorem orare præcepit : Dimitte nobis debita nostra , sieut & nos dimittimus erga inimidebitoribus nostris. Hinc idem Servator noster Matth. 18. dixit : cum. Sic & Pater meus calestis faciet vobis, si non remiseritis unusquisque fratri suo de cordibus vestris. Et hacipsa de causa tenetur quis etiam cavere à fignis quibusdam propinquis, quæ gerunt probabilem faspicionem rancoris: ut cum quis nunquam vult loqui injurianzi; vel cum ei obviat, divertit, vel torvo vultu respicit, & hujulmodi: nam ex talibus fignis patet inimicitia, fimulque oportet etiam ab omni specie mali abstinere. 1. Theslal. 5. Hoc tamen limita, nisi ejusmodi signa exteriora amicitiz ad tempus negentur in jultam punitionem, quarn comitatur zelus jultitiz (c) vel (c) Vt dinilinegentur ex eo, quia alioquin timetur inimicus in fua mali- flum n, 17. tia tuturus obitinatior, aut provocandus ad aliud malum inferendum, five aliud inconveniens inde oriturum prævideatur. Angelus V Diligere, & ali].

20. Infertur III. Quod proximo veniam sincere roganti te Esque venimeamur remittere injuriam Hinc quippe Christus Luc. 17. am roganti, Præcepit, dicens: Si peccaverit in te frater tuus, & pointentiam egerit, injuriem; dimitte illi: & si septies in die peccaverit in te, & septies in die conversus Non item fueret ad te, dicens, conitet me, dimitte illi, cum concordantijs. Non ta-fatisfactiomenideircò ab offenso necessariò remittenda est satisfactio pro nem, vel injuria, vel danno sibi illato : quinimo injuriam, vel damnum dannum

Hh

paf- illatume,

lic

dut.

D.

n-

11-

ul. us,

(12)

c, 11-

11-

19

e-

15

ii-

10-

7-

n

C.

er

13

1-

10

n-

2=

us

0-

0

e-

242 Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. Di.

passus, potest petere debitam satisfactionem; & si alter hanc ultio præstare nolit, etiam via Juris, intentando videlicet Actionem injuriarum, vel petendo restitutionem, seu recompensationem damnorum illatorum, coram competenti Judice justam satisfactionem pottulare. Ratio hujus est: tum quia licitum est cuilibet, jus suum in Judicio prosequi (dummodo hoc sat secluso omni pravo assedu, atque animo sese vindicandi) hinc enim constituuntur Judices, tanquam publici Ministri justicia. Tum quia aliud est malevolentia, aliud offensa, vel damnum illatum: illam quidem nunquam licitum est sovere, benè tamen pro hac debitam petere satisfactionem, vel damni dati recompensationem.

Specialia signa dilectionis, an exhibenda inimicis?

Corollaria.

21. CONCL. III. Specialia signa & argumenta Dilectionis, inimicis exhibere, vel eosdem peculiari benevolentia & dilectione prosequi, consilium est, non præceptum. Ita communis. Ratio est: quia non tenemur inimicos magis diligere, quam alios proximos. Nihilominus consilij, & majoris perfectionis est, ita sese propter Deum superare, ut etiam singularem benevolentiam inimicis impendamus, exemplo Christi Domini,

qui pro suis crucifixoribus oravit.

22. Infertur proinde cum Laymano lib. 2. trast. 3. cap. 4 & alijs, inimicum zgrotum invisere, mzstum solari, hospitio recipere, obviàm factum salutare, familiariter cum eo agere, ac hujusmodi, per se loquendo, atque extra casum necessitatis, aut scandali, non esse de przecepto: quia hze sunt specialia amoris signa, quz inimicis nemo tenetur exhibere; quamyis talibus specialibus benevolentiz signis exhibitis inimicos diligere, sit opus Misericordiz spiritualis, & valdè meritorium.

Limitatur allata do23. Additur notanter, per se loquendo & c. Nam secus est, si cæteroquin sequatur scandalum, aut inimicus in necessirate positus ejusmodi benevolentia, vel auxilio specialiter indigeat. Siquidem inprimis quilibet tenetur scandalum, & ruinam proximi vitare, quoties potest absque gravi suo detrimento. Unde peccat, si quis negando specialia signa amoris, quæ anteà præstare solebat, majus erga se hominis odium, vel iram concitet. Idem dicendum, si speret, salutatione inimici, vel simili benevolentiæ signo, animum ejus sibi, ac Deo sacilè reconciliandum, & nihilominus ejusmodi signa subtrahat. Layman loc. cit. Deinde si inimicus sit in casu necessitatis constitutus, urget illud, aucos

BIBLIOTHEK PADERBORN quod habetur Proverb. cap. 25. & Rom. 10. Si esurierit inimicus tuus, ciba illum. Hinc observant Doctores, quòd quilibet semper debeat animo paratus esse, speciatim subvenire inimico, cum is graviter indiguerit, & alter commodè potuerit.

catoribus & inimicis odiffe atque detestari peccatum, illúdque menest, oper emendationem tollere, & optare, ut à Deo, aut à Superiori disse peccaper emendationem tollere, & optare, ut à Deo, aut à Superiori disse peccaper emendationem tollere, & optare, ut à Deo, aut à Superiori disse peccaper emendationem tollere, & optare, ut à Deo, aut à Superiori disse peccapeus puniatur. Ita Scotus in 3. dist. 30. q. un. Mastrius disput. 10. tum inimique puniatur. Ita Scotus in 3. dist. 30. q. un. Mastrius disput. 10. tum inimique peccapeus disput. 10. tum inimique personainimici, quæ ad imaginem Dei formata est, & capax existit æternæ beatitudinis; sed potiùs ejus peccatum, quod tolli, & corrigi, atque puniri volumus. Unde & Regius Psaltes, Psal. 103. exoptat, dicens: Dessiant peccatores à terra, & iniqui, ita at non sint: id est, efficiatur, ne ampliùs sint peccatores.

25. Et hac ratione per sudices, ac publicos justitiz Ministros, Atque de rectissime peccatores puniuntur, imò & pro communi Reipub-ejuspuni-licz tranquillitate, aut exigente justitià, ultimo quandoque sup-rione licz tranquillitate, aut exigente justitià, ultimo quandoque sup-rione licz tranquillitate, aut exigente justitià, ultimo quandoque sup-rione licitum est, de ejus-modi malesactorum punitione liztari, quatenus nimirum per eam tollitur malum peccati, & publicum Reipublicz incommodum; & econtrà tristari, si videmus peccatores prosperari. Aliud enim est, peccatum in proximo odisse, ejusque punitionem, & correctionem optare: aliud verò, personam proximi odio habere, que ad imaginem Dei sacta est, arque zeternze gloriz capax existit. Illud licitum est arque bonum, non autem istud.

## QUÆSTIO III.

De multiplicibus actibus Charitatis.

ONCL. I. Plures sunt actus, vel potius effectus Chari-Actus Charitatis, videlicet Dilectio, Beneficentia, Gaudium, Pax, ritatis, qui? & Misericordia; huitisque rursum alia sunt opera corporalia, & alia spiritualia. Ita communis, & patet indu-

27. Primus igitur, ac præcipuus Charitatis actus internus, Dilekio, est Dilettio, qua alteri per charitatem volumus bonum. Porrò huicinterno actui Charitatis, quatenus tendit ad proximum no-trum,

ul-

10-

10.

tis-

ili.

ulo

ım

ım

m:

ac

10-

is,

e-

u.

re,

m

nı,

8

CI+

u.

ut

li.

US

fi

te

le

a.

2-

7,

1-

d

Tract, IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. VI. 244 Beneficen- ftrum, respondet actus aliquis externus, qui dicitur Beneficentia, éstque veluti executio ipsius dilectionis internæ : siquidem per Beneficentiam proximo re ipsa bonum tribuimus, quod ei volumus ex interno Charitatis affectu, sive dilectione. Hinc 1. Joan. cap. 3. dicitur: Filioli, non diligamus verbo, neque lingua, sed opore & veritate; idelt, tum animo, tum externa exhibitione. 28. Gaudium non tam virtus est, quam effectus virtutis, seu ipsius Charitatis; nec aliud est, quam quies animi in bono pratente, & possesso Nam dum Deum ex Charitate diligimus, mox Gaudium, læcamur de ipsius bonis, urpurà de infinitis perfectionibus Divinis, de exaltatione Nominis sui, conversione Gentium, ac hujusmodi: ac similiter, si proximum veraciter diligimus, gaude-mus de bonis ipsius, videlicet de conversione ejus à peccatis, de profectuin virtutibus,imò & de bonis alijs tum spiritualibus,tum temporalibus. 29. Pax similiter est actus, seu porius effectus Charitatis, Pax, & juxta illud Apost. ad Galat 5. Frustus autem spiritus sunt charitas (id est, actus dilectionis internæ) gandium, pax & c. Et Psal. 118. Pax multa diligentibus legemtuam. Porrò Pax secundum D. Augustinum lib. 13. de Civit. Dei, cap. 13. est tranquillitas ordinis. Consistit autem in hoc, quod nostra voluntas Divinæ voluntati cohæreat, ad eamque reliquas interiores appetitiones accommodet. Item in eo, quòd nostra voluntas cum proximi voluntate concordet in ijs, quæ ad ejus salutem aternamque beatitudinem pertinent. 30. Misericordia est virtus proxime ex Charitate trabens Mifericor-1 dia, quid ? originem, eaque inter virtutes proximum respicientes tenet principatum. Definitur autem à S. Augustino lib. 9. de Civit. Dei, cap. s. quòd sit aliena miseria in corde nostro compassio, qua si possimus, subvenire compellimur. Duo quippe Misericordia complectitur, videlicet dolorem illum, qui ex alieni mali consideratione nascitur: & actum virtutis, quo si possumus, alienæ miseriæ subvenire conamur; quod fit per opera Misericordize, tum corpo-Hujusvitia ralia, tum spiritualia. Huic virtuti Misericordiz per excessium opponitur nimia cordis mollities, seu nimia indulgentia: per deoppolita. fectum verò cordis durities, arque crudelitas.
31. Concl. II. Opera Misericordiæ recte dividuntur in Opera Micorporalia, & spiritualia, Ita communis. Et quidem corporalia (ericordia corporalia, (sic dicta, quia ad corpus referuntur, & circa illud exhibentur) funt septem; videlicet, Isurientes pascere, sitientibus potum

Quaft. 111. De multiplicibus actibus Charitatis. 245 dare, nudos operire, captivos redimere, zgrotos visitare, peregrinos hospitio suscipere, mortuos sepelire. De quibus omnibus sit 23 mentio Matth. cap. 25. atque extant plurimi alij textus S. Scriptu-0. ra passim occurrentes, & loquitur ille vulgatus versiculus: n. Visito, poto, cibo, redimo, tego, colligo, condo. 32. Opera Milericordiæ spiritualia, seu quæ ad animum re. Et spirituafetuntur, sunt itidem septem; videlicet, Peccantes corrigere, lia, quæ? u ignorantes docere, dubitantibus recte confulere, pro salute pro-2. ximiorare, consolari mæstos, improborum injurias patienter X ferre, aliorum offensam remittere. Et de his loquitur alter vulgatus versiculus, sub ly confule etiam docere complectens, dum Uhabet: Consule, castiga, solare, remitte, fer, ora. le 33. Caterum dimissis alijs actibus Charitatis, utpote de Exijs due quibus minor est dissicultas, Theologi potissimum bina opera examinann Misericordiz examinare solent, videlicet largitionem Eleemo-turà Theo-synz, per quam pleraque opera Misericordiz corporalis exer-logis. centur, & Correctionem fraternam : unde de his, eorumque obligatione, speciales Quæstiones instituentur. n n QUESTIO IV. -De Præcepto dandi Eleemosynam. n 34. A Dvertendum, quod Eleemosyna generalissime accepta Eleemosy-S communiter definiatur, quod sit alienz miseriz suble- na, quid? vatio. Et hoc modo Eleemosyna tam late patet, quam latelele extendunt mileriæ, quibus creatura rationalis est subjecta; sicque Eleemosyna complectitur sub se omnia opera Misericorįdia, tam corporalia, quam spiritualia. Magistamen ad propolitum, Eleemofyna accipitur pro opere Mifericordiæ corporali; éstque opus, quo aliquid ex compassione propter Deum indi-gentidatur. Unde Eleemosyna est actus externus virtutis Min sericordia, quatenus procedit ex motivo sublevandi miseriam proximi; quamvis etiam elle possit actus Charitatis, si fiat ob amorem Dei. 35. CONCL. I. Eleemosyna quandoque est in præcepto, Eleemosyna tenemurque sub peccato mortali aliquando per Eleemosynam est de præs fuccurrere proximo. Ita omnes Catholici. Patetidex S. Scriptura, cepto,

a

246 Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Biffinct. VI. ut Ecclesiastici 4. Eleemosynam pauperis ne defraudes. Item Luc. 21, Veruntamen quod superest, date Eleemosynam, & alibi. Et quidem Elee. mosynam corporalem non tantum sub consilio, sed quandoque sadere sub præcepto, patet ex illo Matth. 25. Discedite à me male. dicti in ignem aternum: esurivi enim, & non dedistis mibi manducare &c. Siquidem nullus damnaturob omissionem consilij, sed solum ob violationem præcepti. Ad obliga-36. CONCL. H. Ad incurrendam obligationem dandi Fleetionem dan mosynam duo concurrere debent, videlicet quod & accipions in necessitate constitutus sit. & dans habeat bona superflua, un-de dare possit Eleemosynam. Ita Doctores passim- Idquedefynam duo concurrere sumirur ex S. Scriptura clare, ut ex illo, 1. Joan. 3. Qui habnerii sub. debents stantiam bujus mundi, & viderit fratrem suum necesse habere, & clauserit quæ? viscerasua ab eo, quomodo Charitas Dei manet in eo? Et consequenter, ut propter negatam Eleemosynam perdatur Charitas Dei, seu gracia lanctificans, requiritur, ut frater feu proximus noster ha-Beat necessitatem; simulque nos habeamus substantiam, seumedia sufficientia eum juvandi. Idem paret ex cit. verhis Matth.25. Esurivi enim, & non dedistis mih i & C. 37. Infertur proinde, si quis non habeat, unde det Eleemo-Gorollariu, synam, eundem contra hoc præceptum non peccaturum quia ad impossibile nemo obligatur. Similiter si quis habeat quidem bona plurima, sed non adsit, qui habeat veram necessitatem, non tenebitur præcepto dandi Eleemolynam. Sed mox restat difficultas, que nece fiitas proximi inducat obligationem dandi eidem Eleemofynam; & quis censeatur habere bona superflua, ita ut obligetur de ipfis dare Eleemofynam, supposit à sibique patesadà verâ necessit ate proximi-38. Prorefolutione hujus Qualtionis necessario est pramitplex, extre- tendum, quod triplex possit intelligi necessitas proximi. ma, gravis, extrema, cui si non succurratur, proximi vita certò, vel probabili-& commu- ter perichtabitur. Altera necessitas dicitur gravis, cui sinon subveniatur, proximus vitam ægrè & difficulter confervabit. Tertia necessitas est communis, & ordinaria, qualis est eorum, qui offiatim mendicare folent.

Neceffitas M15.

> 39. Deinde etiam dupliciter porest quis intelligi, habere superflua bona. Primo quidem superflua natura: qualia cenfereurea, que non funt necessaria ad vitam suam suorumque fustenrandam, five deinde requirantur ad honestam conferva-

Zona Super Mug natu 22, 80

tionem status sui, sive non. Secundò superflua statui personæ: Superflua qualia bona censentur ea, quæ etiam non sunt necessaria ad con-statui, quæ; deionem, seu statum personæ conservandum. Et hæc distinctio ostenditur à contrario sensu: nam, ut exterminis patet, Necessaria ad naturam dicuntur, quæ requiruntur præcisè ad vitam conservandam. Necessaria ad statum verò, quæ ad suum, suorumque statum conservandum requiruntur. Nunc sit

40. CONCL. H. I. Tempore necessitatis extremæ, vel quasi extremæ tremæ proximi. Eleemosyna est danda sub præcepto de superfluis extremæ tremæ proximi. Eleemosyna est danda sub præcepto de superfluis extremæ naturæ seu vitæ, quam vis sint necessaria statui personæ; maximè proximi, si id siesi possit sine gravi dispendio proprij statûs. Ita comflicanda si id siesi possit sine gravi dispendio proprij statûs. Ita comflicanda si id seri possit sine gravi dispendio proprij statûs. Ita comflicanda si id seri possit si id seri praste si id seri passit si

fervare poteras, si non pavisti, eccidisti.

41. Dicitur, maxime si id sieri possit sine gravi dispendio propris hac doctristati. Quia inprimis cessat hac obligatio, quando quis non na. potest succurrere proximo, nisi cum plena eversione sui status; tum quia Charitas non obligat respectu proximi cum detrimento proprio respective gravi: tum etiam, quia utilius est Reipublica, Nobilem retinere statum suum, quam quod privatus pauper vitam, alioquin ad breve tempus duraturam, non tam citosiniat, prout argumentatur Herincx disp.12. quast.3. n.46. Decinde, nemo tenetur pauperi magnam dare quantitatem pecuniae ad emenda exquisitissimam medicinam ipsi necessariam, sed sufficie adhibere media communia. Layman lib.2. trast. 3.cap 6. n.4. Say. Eleemosyna, n. 4. & alij. Insuper cessatisshac obligatio, si tibi constet, quodab alio juvandus sit pauper; nam tunc is non cen-

fetur esse in extrema necessitate.

42. CONCL. IV. Loquendo nunc de bonis supersuis & Desapets natura, & statui persona, conveniunt Doctores, exeisdem dan suis natura, & statui persona, conveniunt Doctores, exeisdem dan suis satura damesse Eleemosynam non solum patientibus extreman, sed dand est etiam gravem duntaxat necessitatem. Hinc, ut omittantur ci- Eleemosyna tati Sacra Scriptura textus, S. Ambrosius lib. 1. Officiorum, cap. etiam gratait: Grandis culpa est, si sciente te sidelis egeat: si scias eum same vem necessiaborare, erumnam pati, presertim si mendieare erubescat. Quibus po stretem patientibus.

115

ee.

ile.

CC.

m

e-

ns

ne-

11

r,

a.

.

ia

n

n

i

n

E

â

4

.

9

9

248 Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Diffinet. VI.

In necessi-

tate com-

veniali.

quæ?

Nifitubfit

ratio ne-

gandi; &

stremis verbis eos indicat, qui honestis parentibus nati sape graviore paupertate premuntur, dum publice mendieare erubescunt. Etquiain nonnullorum sententia vix amplins dabater superfluum statui, sieque præsens præceptum, dandi Eleemoly. nam graviter indigentibus de superfluis statui, plurimum enervabacur; jure mericissimo Innocentius XI. inter alias sequentem, ordine 12. Proposicionem damnavic: Vix in secularibus invenies, etiamin Regibus superfluum statui. Et ita vix aliquis tenetur ad Eleemo. Synam, quando tenetur tantum ex superfino statui.

43. Concl. V. Tandem loquendo de necessitate communitane. muni, utrum ex bonis superfluis naturæ, & status personæ, sitsub tur quis de præcepto, veltantum de consilio, danda Eleemosyna pauperibonissuper-bus communem necessitatem parientibus, variant Doctores. Auis natura, Verum communior & probabilior fententia ait, adelle obliga-& starui da- rionem saltem sub veniali : cum quiliber ex præcepto Charitafynam sub- tis teneatur subvenire proximo necessitatem patienti, si facilè poffir.

44. Intellige, nisi adsicratio aliqua negandi: quia tunc nulla omninò culpaforet, negare Eleemosynam. Porrò ejusmodi justa causa negandi Eleemosynam pauperibus rogantibus, inter alias censetur ea, si dives propositum habeat alijs pauperibus dandi, vel loco auttempore opportuniori, sive pauperibus ma-gis indigentibus. Quòd si verò abundans divitis omnes pror-sus pauperes à se repellat, in maso planè statu versari videtur, utpote cum divite Epulone omni Charitate Dei & proximi exutus, atque inordinato nimium amore divitiarum affectus, cum Chriflus dicat Matth. 6. Non porestis Deo servire, & Mammona, Layman Boc. cit. n. s. & alij.

### QUESTIO V.

De Correctione fraterna.

Dvertendum, quòd Correctio proximi delinquentis duplex sit, una judicialis, altera fraterna. Judicialis diciproximi duid est, quando adhibetur remedium peccatis delinquentium à plex, Indicialis, & publicis Justiciæ Ministris, secundum quod ea redundant in de-

trimentum boni communis. Et talis correctio est actus Justina vindicativa: verum de ipsain proposito non est sermo. Corrediofraterna dicitur ea, quæ adhibet remedium peccato, in quan-fraterna.
tum est quoddam malum ipsius delinquentis. Et hæc est actus Misericordia spiritualis, quo per convenientem sermonem proximum à malo peccari avertere, & ad bonum honestum adducere conamur, juxta illud Pfal. 140. Corripietme justus, & increpabit me. Dequa loquendo sit

46. CONCL. I. De Correctione fraterna habetur speciale De Correpræceptum, juxta illud Salvatoris Matth. 18. Si peccaverit in te chione fra-frater tuus, vade, & corripe eum inter te, & ipsum solum: si te audierit, terna habe-lucratus eris fratrem tuum, & alibi. Quinimo hoc præceptum non tut speciale solum est Divinum positivum, sed etiam naturale, quo membra ejusdem corporis se mutuo juvare tenentur; unde dicitur 1.Corinch.12. Si quid patitur unum membrum, compatiuntur omnia membra. Et generaliter in Lege Evangelica nullum præceptum Divinum continetur, quod non sit Iuris naturalis, præter præcepta de Sacramentis, & de Fide. D. Thomas 1. 2. quest. 108. art. 1. 6 2. & alij.

47. CONCL. II. Præceptum hoc ex genere suo obligat sub Quod ex mortali. Ita Mastrius disp. 10. Theol. Mor. num. 67. cum communi. genere sue Ratio est: quia Correctio fraterna fit ad lucrandum fratrem a- obligat sub missum per peccatum mortale, juxta cit. textum Matth. 18. Si se mortali. audierit, lucratus eris fratrem tuum; & consequenter hoc præceptum

est de materia gravi. Accedit, quod præceptum Eleemosynæ corporalis obliget quandoque sub mortali; ergo multo magis Correctio frarerna, utpote Eleemofyna spiritualis, per quam sub-

venitur necessitati spirituali proximi. 48. Intellige ramen cum Bailizo, tom. 1. V. Correptio frater - Quatuot na, nam. 7. & alijs, quod hoc præceptum obliget, non quidem conditiones semper & pro semper (cum sit præceptum affirmativum) sed requiranduntaxat pro aliquo tempore, seu concurrentibus certis condi-tut, athor tionibus. Inter has autem conditiones prima est, ut moraliter obliget; agerem, ipsum corripiendo. Secundo, ut sit spes fructús, sal-tem probabilis: nam si nulla adsit spes fructús ex nostra correthone secuturi, sed magis appareat periculum secutura deteriorationis, aut aliorum malorum, eaerit omittenda, aut differendain aliud tempus opportunius. Tertia conditio est, ut cor-

2

6. ur

T.

n, 5,

n-

1-

S.

2lè

1-

di

US

2. Te

10

15,

n

15

.

Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. VI. reptio commodè fieri possit. Et quarta, ut non adsit magisido. neus adcorripiendum, qui possit, ac velit hoc onus subire. 49. CONCL. III. Eth hoc præceptum Correctionis frater Hoc pizceptum ob- næ generatim omnes obliget, tam subditos, quam Superiores; ligat omstrictius tamen obligat Pralatos & Superiores, quibus aliorum cura incumbit. Ita Mastrius loc. cit. num. 68. cum communi. Ratamen Sutio primæ partis (quæ tamen intelligenda est concurrentibus præ. periores, quam fub- fatis quatuor conditionibus) patet ex illis generalibus verbis Christi, Matth. 18. Si peccaverit in te frater tuns, corripe eum. Altera verò ditos. pars ex eo probatur : quia subditi tantum ex Charitate tenentur corrigere proximum; Superiores vero non solum ex Charitate, sed simul etiam ex Justitia, ac vi officij sui. 50. Quinimò in hominibus vulgaribus, qui non habentran-Et hi rarius contraillud tam authoritatem, neque tantam prudentiam ad corripiendum mortaliter proximum, hoc præceptum non tam frequenter occurrit. Unde præceptum istud est amplè accipiendum, nec facile credendum, timoratos homines mortaliter contra illud peccare, præfertim fi non fuerint Superiores. Imò etiam concurrentibus suprà dictis quatuor conditionibus fieri potest, ut tantum peccetur venialiter, si nempe omittatur correptio ex quadam pusillanimitate, verecundia, timore aut tepiditate, qua quis reputat se minusidoneum ad faciendam correctionem, vel non existimat, se tam strietè obligari ad eam faciendam. 51. CONCL. IV. In Correctione fraterna servandus estor. In Correaionefra- do, quem Christus, explicando obligationem Legis Naturalis, vandus est de correction Matth. 18. illis verbis: Si peccaverit in te frater tuns, va. de, & corripe eum inter te & ipsum solum &c. Si autem te non audierit, ordo à Chri- adhibe tecum adhuc unum, vel duos testes: ut in ore duorum, vel triumtestium stet omne verbum. Quod si non audierit eos, die Ecclesia. Ratio huscriptus, jus saluberrimæ constitutionis est, ut sic consulatur samæ proximi; & fraterna correctio fiat modo, quo potest, secretiori, ac peccatum iplius absque caula non manifelterur. 52. Cæterum hoc ipsum intelligendum est regulariter lo-Cafus, in quibus non quendo, & concurrentibus certis conditionibus : unde in plurieft necesse bus casibus necessarium non est, servare hunc ordinem, imò interdum non expedit eundem observare. Et ita inprimis accimonitionem secre- dit, quando peccarum provimi est publicum : hinc quippe dicitur 1. Timoth. 5. Peccantes coram omnibus arque, ut & cateri timorem tam. habeant. Quodincelligieur de peccacis publicis: nam, ut loquipur S. Augustinus, c. Quis aliquando. S. Has ergo de panitent dift. 1. re-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN latus, Publica nona publico eget remedio. Secundo, si ex prima admonitione secretò facienda non speretur aliquis fructus, quin potius timeantur lites, odia, dissensiones inde oritura, aut quod delinquens suum peccatum sit confirmaturus, cessat obligatio eam faciendi: fiquidem ad inutile, vel nocivum, nemo obligatur: simulque desiciente fine adæquato legis (qualis in proposito est emendatio fratris, ejusque spiritualis profectus) cessat ipsa lex. Terriò, si peccatum proximi, quamvis occultum, sciatur adhuc futurum, simulque vergat in perniciem Communitatis; ut est proditio patriæ, disseminatio hæresum, aut hujusmodi. Nam cumtalibus peccatis communiter privata monitione fatis certo, & efficaciter, consultum esse non videatur; imò potius perversi homines, dum se deprehendendos vident, callidiùs suam nequitiamoccultare soleant, cessat præviæ secretæ monitionis obligatio: quia juxta ordinem Charitatis, spectatis omnibus circumitantijs, major est habenda ratio boni communis, quàm privatæ famæ delinquentis.

53. Concl. V. Nihilominus urgente præfato præcepto Alitercorrialiter corripiendus estinferior, aliter aqualis, & aliter Superior. ferior, aliter Ita certa, & communis Doctorum; & patet clarè ex S. Scriptura, aqualis, ali-Siquideminferior plerumque priùs increpandus, & posteà man-ter Superisuete hortandus est, monente Apostolo Galat 6. Si praoccupatus fue- or; quorithomo in aliquo delicto, vos qui spirituales estis, hujusmodi instruite in modo? spiritu lenitatis. Aqualis verò amicè commonendus est, juxta illud 2. Thessal. 2. Nolite quasi inimicum reputare, sed corripite ut fratrem. Superior denique humiliter potius rogandus est, quam redarguendus, secundum quod dicitur 1. Timoth 3. Seniorem ne

increpaveris, sed obsecra ut patrem.

14. Præcipuè tamen cavendum, ne Prælati Ecclesiæ in pub-elesiæ in licis Concionibus taxentur coram plebecula: ex hoc enim nul-Concionilus fructus sperari potest, quin potius timenda est mentis amari-bus non tacatio plebis offentio, & scandalum, ac vilipentio Prælatorum. Hinc xandi, merito in Clem. 1. de Privileg. Religiosis in virtute sancta obedientia & Subinterminatione maledictionis aterna districtius inhibetur, ne in Sermoni. bussuis Ecclesiarum Pralatis detrahant, Et S. Hieronymus Epist. 4. ad Rusticum, relatus can Si clericatus. 16. 9.1. optimum omnibus relinquens exemplum aic: Non est humilitatis mea, neque mensura judicare de Clericis, & de ministris Ecclesiarum sinistrum quidpiam dice-

re; habeant illi ordinem, & gradum suum.

DI.



5;

n

10

ò

,

# DISTINCTIO VII

De Vitijs Charitati oppositis.

#### QUESTIO 1.

De Odio Dei, & Proximi.

Deussceue. I. dum fenequit odio haberi, fed

Dvertendum, quòd Deus dupliciter considerari possit: primo secundum se, ut est summum, ac infinitum Bonum; & sic à nullo potest Deus odio haberi: nam ubi folum quo-nulla est ratio mali, ibi nullus potest esle actus odij. Deinde ad effectus porest Deus considerari quoad effectus suos, quatenus scilicet punit peccatores, leges ac præcepta carni contraria posiit, immittit calamitates hujus sæculi diversas, & tandem transgressores mandatorum suorum æternaliter cruciat in inferno: & hoc pacto dæmones, & nonnulli perversi homines, Deum odio profequuntur.

Odium Pro-

ximi, du plex, perso. se possic. Unum dicitur Odium persone, quo persona cuipiam nonæ, seu Odiu bis displicenti malum volumus, quatenus ipli malum est: & hoc inimicitiæ, alio nomine dicitur Odium inimicitia. Alterum appellatur Odium Er qualitatis, quo personam aversamur duntaxat secundum malum ris, seu Odisi ipsi adjacens, quod nobis vel alijs contrarium est, non autem seabominacundum seipsam : & hoc vocant Odium abominationis, Layman lib.

Odium Dei,

2. quest. 3. cap. 8. n. s. & alij.
3. Concl. I. Odium Dei est peccatum gravissimum Chaquale pec- ritati oppositum, neque illud obparvitatem materia potest fieri veniale. Ita Bonacina disp. 3. de Praceptis Decalogi, quest. 4. punct. ult. & alij.Ratio est: quia quodlibet odium in Deum repugnat summa

OdiamPro-

4. CONCL. II. Odium proximi ex genere suo est peccatum mortale, oppositum Charitati. Ita communis. Ratio est: quia genere suo sicuti virtute Charitatis Deum & proximum diligimus, ita actibus Charitati oppositis homo Deum & proximum detellatur; ergo & odium proximi est ex genere suo peccatummortale, cum opponaturexeellentissima virtuti Charitatis.

5. Di-

feri veniale, tum ob imperfectum animi confentum, seu indeli-accidens serationem actus (quod etiam in odio Dei locum habet) tum le dob paryitatem materiæ: ut si quis leve malum alicui optet, aut si levem aliquam displicentiam, seu modicam aversionem habeat erga proximum: his enim non peccat mortaliter. Idem dicendum, etiamsi quis fastidium, indignationem, & quandam modicam aversionem concipiat erga eos, qui nobis spiritualia consulunt, putà erga Concionatores, Confessarios. & c.

6. Concl HI. Etsi interdum licitum sit hominibus ma-Odiminilis, sive peccatoribus, ex odio abominationis, seu ob qualitates micitize
pravas ipsis adjunctas, optare malum, v. g. ut sur Respublica semperissipravas ipsis adjunctas, optare malum, v. g. ut sur Respublica semperissicitum, non
noxius suspendatur; non quidem hoc optando, quatenus ma-sic Odium
lumipsius est, sed quatenus boni rationem habet, arque inde ma-abominajora mala impediuntur (a) nihilominus odium inimicitia, quo tionis.
personam proximi odio habemus, Charitati semper adversa- (a) Ut ditur, ut dictum Concl. praced. Hinc

7. Infertur I. Eum graviter peccare contra Charitatem, qui 6 n. 25. alicui magnum malum exoptat ex displicentia personz, seu Corollaria quatenus absolute ipsi malum est, non verò ob bonum ipsius vel de Odio insi alterius. Idem de eo dicendum, cui persona alterius tanquam infesta & odiosa displicet, sicque ipsam non este desiderat, aut aliud grave malum ex animo precatur. Et hoc ipsum procedit de illo, qui gaudet de gravi malo proximi, quia ipsi malum est. Ratio est clara: quia hac pertinent ad odium personz, quod vocant Odium inimicitia.

g. Infertur II. Secus esse dicendum de eo, qui gaudet de ma-frodio lo alicujus, vel tristatur de ipsius bono ex honesto motivo. Sic qualitatis quippe à peccato mortali excusatur, qui de alicujus infirmitate, persona, vel morte la tatur, seò quò dic non possit amplius nocere communitati, aut sibi esse occasio peccandi. Similiter non peccat, nationis, qui tristatur, Dignitates conferri indignis, impios exaltati, sicque habere ansam amplius nocendi probis hominibus: quia hac spettant ad odium qualitatis persona, quod alio nomine Odium abominationis appellant. Quinimò Bonacina loc. cit. num. 7. hoc extendit ad matrem, qua mortem filiarum exoptat, eò quò d non habeat, unde eas vel ob deformitatem, vel ob inopiam, honessis nupris tradat.

9. Insuper passim Doctores à peccato excusant eos, qui Optare sibi cum debitaresignatione in Divinam voluntatem, at que patien-mottem à

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK

Tract. IV. De Virtutibus Theologicis. Distinct. VII. Deo, quan- tia (secus, si fiat ex impatientia, aut desperatione) sibi à Deo mortem exoptant ad subterfugiendas multiplices miserias hujus peccarum? sæculi. Et multo magis id dicendum, si tale desiderium concipiatur ex metuDeum offendendi peccato mortali, aut ex deliderio ipsum zternaliter videndi in zterna beatitudine: nam tale desiderium passim à Libris Asceticis commendatur tanquambonum, laudabile, Deóque placens, juxta illud Apostoli, Philipp. r. Cupio dissolvi, & esse cum Christo. 10. Ne autem in præsenti materia laxentur habenz mali-Cavendæ quoad pro- tijs hominum ob indiferetas, imò scandalosas quorundam illapolitum tiones; meritò huic malo Sedes Apostolica providendum cenquædam suit, dum Innocentius XI. Anno 1679. sequentes Propositiones, Propositiones damna\_ sicut jacent, ut minimum tanquam scandalosas, & in praxi perniciosas (ita sonat censura) esse damnandas, & prohibendas statuit, & decrevit. Una, & ordine 13. sic sonat: Si cum debita moderatione facias, potes absque peccato mortali de vita alscujus tristari, & de illius morte naturali gaudere, illam inefficaci affectu petere, & desiderare; non quidem ex displicentia persona, sed ob aliquod temporale emolumentum. Ita Propositio damnata. Ratio dam-11. Ratio hujus damnationis est : quia quamvis ordinate, nationis re- & salva Charitate fieri valeat, quòd quis sive ob bonum spirituale ipsius, vel alterius aut propter bonum commune Reipublicz, vel etiam ad evitandum ingens malum temporale, optet alten mortem, vel aliquod temporale incommodum; prout notat tum Doctor Angelicus 2.2.9.76. art. 1. & in 3. dist. 10. art. 1. tum Doctor Subtilis in 3. dist. 30. quast. un. (sic enim principalis intentio non fertur ad malum, sed ad bonum spirituale ipsius, vel alterius, vel ad bonum Communicatis, & ut alter nocere desinat ) Nihilominus illicitum est, & Charitati repugnans, optare mortem proximo ob bonum temporale non necessarium, aut quodcunque etiam modicum : quia tale bonum censetur esse levioris momenti factà comparatione cum vita hominis; ut recte notat Joan. Cardenas in Crisi Theologica ad cit. Propositionem 13. Innocentij XI.cap. 3. Aliæ Propo-12. Altera, & ordine 14. Propositio damnata, sic sonat: fitiones Licitum est absoluto desiderio cupere mortem patris, non quidem, ut malum damnata. patris sed ut bonum cupientis, quia nimirum ei obventura est pinguis harediras. Similiter & sequens Propositio, ordine 15. merito est damnata: Licitum est filio gaudere de parricidio parentis à se in ebrietate perpetrato propter ingentes divitias inde ex hareditate consecutas. Hz proinde Propositiones, tanquam damnatz, erunt cavendz;

idque ob rationes num. prac. allatas, quæ fortius urgent in proposito, ob amorem à filijs specialiter debitum paren-

mini malum imprecamur, v. g. ut fulmine, laqueo pereat, dia-quale pecatum fit Maledictio, qua alicui ho-quale pecatum imprecamur, v. g. ut fulmine, laqueo pereat, dia-catum fit solus eum rapiat, &c. Resp. I. Certum est, maledicere alicui seriò, & ex animo, esse ex genere suo peccatum mortale, quamvisex inconsideratione actus, vel levitate materia, aut si non siat seriò, sed poriùs ad ostendendam suam displicentiam, vel indignationem, possit esse veniale: putà, si parens silio, hera ancila malum imprecetur, non ex animo, utita eveniat, simusque id siat absque notabili honoris imminutione; uti post alios exemplissicat Layman loc. cit. cap. 8. num. 8.

14. Resp. II. Proximo sine justa causa seriò maledicere, Er cui viresse un malum optare, Charitati repugnat, & ad peccatum Odi justi repupertinet; interdum etiam Justiciæ repugnat, & ad Contumeliam snet i spectat. Ita communis. Exemplum prioris est: si quis cuipiam absenti ex animo maledicat; nam hoc soli Charitati contrariatur. Exemplum posterioris est: si quis seriò maledicat præsenti, ac in faciem ipsius; hoc enim insuper continet Contu-

meliam, quia la dit honorem Proximi.

15. Solent hoc loco Doctores agere pariter de Invidia, & Desnvidia, Acedia, utpote quæ etiam sunt peccata mortalia Charitati re-Acedia, repugnantia. Verum de iltis jam dictum superius (b) explicando missive. septem Peccata Capitalia, inter quæ & hæc duo connume-(b) Trast. tantur.

3. Dist 3.

#### QUESTIO II.

De Scandalo.

16. ONCL. I. Scandalum rectè definitur, dicendo: Scanda-Scandalum, lum est dictum, vel factum minùs rectum, præbens al-quid? teri occasionem ruinæ spiritualis. Ita communis. Dicitur, dittum, vel factum: quia externa tantùm actio (subintellige quoque omissionem ejus) potest habere rationem Scandali, non autem sola cogitatio interna. Et additur, minùs rectum: quia non solùm actio mala, sed quæ tantùm habet speciem mali, potest habere rationem Scandali, si alteri occasionem peccandi præbitura sit.

17. CONCL.

7 per to-

UNIVERSITATS-BIBLIOTHEK PADERBORN

ſ.

27 mg. if. De rit milles theologies. Diftenct. VII. 17. CONCL. II. Ejufmodi Scandalum dividitur in activum, & Scandalum; activum seu passivum. Scandalum activum, quod & datum appellant, est illud. datu, quid? cui proxime data definitio convenit, & de quo ex professo loqui-Eftadhuc mur. Et hoc rursus duplex est: nam Scandalum activum aliudest duplex. proprium, seu per se tale, dum scilicet quis expressa intentione dat alteri occasionem peccandi, hortando, inducendo, vel faciendo aliquid, quod per se est inductivum ad peccatum; & hoc dicitur Peccatum speciale Scandali. Aliud est improprie activum; ut fit, si quis ejusmodi actionem exerceat qua suapte natura apta elt alteri occasionem peccati prabere, etsi hoc non intendat: ut si quis die jejunij carnes comedat coram calibus personis, que spectatis circumstantijs possunt inde accipere occasionem violandi præceptum Ecclesiæ, vel Fidei ja cturam faciendi. Seandalum 18. Scandalum passivum generatim est ipla spiritualis ruina propa.livum ximi, in quam quis labitur occasione ab alterius dicto, vel facto generatim. acceptà. In proposito tamen passivum accipitur, prout con-Scandolum tradiftinguicur ab activo, arque alio nomine dicitur Scandalum acceptum. acceptum, feu Scandalum mere passivum; estque illud, cum & prater intentionem operantis, & præter naturam, seu conditionem Subdivioperis, alter ex eo peccandi occasionem accipit. Et hoc subdividi poteit in Scandalum pusillorum, quod ex hominis ignorancia, ditur in Scandalum vel fragilitate provenit; & in Scandalum Pharifeorum, quod ex pusissorium, mera malitia alterius ortum habet : prout olim Phapisai, propria malitia, & invidia erga Christum excacati, ex optimis ejus actionibus, miraculis, & doctrinis scandalizati sunt, à quibus proinde Scandalum Pharifaicum appellacur. I eccatum. 19. CONCL. III. Peccatum speciale Scandali committitur, Speciale quoties quis dat, seu dare incendit alteri occasionem ruinas spiri-Scandali, tualis, ea nempe intentione aliquid dicendo, yel faciendo, utille quando peccet: & ralis, qui alium inducit ad peccatum, intendens illius Committadamnum spirituale, peccat duplici peccato, videlicet peccato speciali Scandali, quod opponitur Charitati, & Correctioni fra-I MIZ ternæ; fimúlque eo peccato, quod ab altero committitur, feu ad quod induxit alterum. Ita Doctores communiter. Ratio est: quia, qui exintentione est causa peccati alterius, hoc ipso vult il-Ind peccatum; & confequenter etiam iplius eft reus, & non folius peccati Scandali. Hinc talis non fatisfacit in Confessione, dicendo, se alterum ad peccarum induxisse, sed tenetur insuper exprimere speciem peccari, adquod induxir, utpore vel directe, vel faltem indirecte & in fua caufa voliti. 20. Ad:

20. Advertendum tamen, non semper esse peccatum mor- Non semper tale, licet quis expresse intendat ruinam proximi: quia si hoc sit est peccaduntaxat peccatum veniale, ut putà levis indignatio, ad quam le, quis proximum inducere intendit, erit tantum peccatum veniale. Ratio est: quia quantitas culpæ peccati Scandali ex solo proximi damno defiderato pensanda est. Basizus v. Scandalum.

21. CONCL. IV. Scandalum activum ex suo genere est Seandalum peccatum mortale, quoties quis tenetur impedire occasionem activum peccati proximi, abstinendo ab opere illo, quod est occasio Scanquale pecali & non abstinet, sive deinde intendar ruinam provimi. dali, & non abstinet, sive deinde intendat ruinam proximi, sive catamat ? non. Ita communis; & ratio clara est : quia ( ut supponitur ) tenetur impedire occasionem peccati proximi, & non impedit; unde locum habet illud Salvatoris, Matth. 18. Va homini illi, per quem scandalum venit. Additur notanter, quoties tenetur impedire abstinendo es. & non abstinet : quia non sempertenetur quis abstine-

re, ut amplius declarabitur in fequentibus.

22. Concl. V. Licet is qui absque sufficienti & justa cau-ldipsum safacitopus indifferens ( idem à potiori dicendum de opere ex amplifis " se malo, seu peccaminoso) quo credit alios abusuros ad pecca-ostenditus. tum, censeatur cooperari peccato alieno, dando Scandalum activum, & consequenter peccet : nihilominus si quis aliquid ex se indifferens faciat juità intercedente caulà, non peccat, quamvis ex eo alterum videat fumpturum occasionem peccandi; dummodò hoc nullatenus intendat. Ita Doctores passim. Ratio-primæ partis est : quia quiliber tenetur, quantum commode potest, pracavere, atque impedire peccatum proximi; aliter enim faciendo censetur illud indirecte, sive in sua causa velle. Altera vero pars suadetur ex eo: quia talis non censetur cooperari, neque velle peccarum alterius, sed jure suo urendo illud duntaxat permittere.

23. Porrò justa causa faciendi aliquid indifferens , quamvis Causa juna co credatur alter abusurus, non folum est grave damnum, quod faciendi aliquis pateretur abitinendo à tali opere, verum etiam quavis alia quid indifcausa, que judicio viri prudentis iusta centetur. Nam non sema attererediper aqualis causa erit proportionata ad excusandam ministra tur abusutionem indifferentium, cuipiam abusuro factam : sed quando- rus, que? que major, vel minor requiritur caufa, prout & illa indifferentia remetius, aut propinquius ad illum abulum propinquant; vel cham gravior, aut minus gravis est obligatio illius virtutis, cui



#### Tract. IV. De Pirtueibus Theologicis. Diffinet. P11.

peccatum illud proximi hac occasione committendum oppor nitur, uti notat Sanchez lib. 1. in Decalogum, cap. 7. num. 12. cum alijs. Sic vendens ornamenta, vel fucos, quibus mulier jam parata abutetur, exculari potelt à peccato mortali, fiipso non vendente alter venderet : quia vendere talia ex se est indifferens, ac remote solum dat ansam peccato, simulque subest proportionata causa vendendi; nam alioquin mercatori sequeretur damnum notabile, cum negandotalia passim amitteret emptores. Et ob eandem causam excusari poslunt caupones vinum præbentes illis, qui timentur se inebriaturi ; vel præbentes cœnam eis, qui eandem in die jejunij petunt; item & famuli parantes mensam, aut menfæ infervientes, vel cibos coquentes : quia hi non concurrunt ad potationem, vel comestionem, ut est inebriatio, vel fractio jejunij, sed ut est quid deserviens ad refectionem, quod non est intrinsecè malum, sed indifferens.

Vitanda ta- 11 24. Econtrà verò Innocentius XI. jure sequentem Proposimen Propo-tionem, ordine 51. damnavit : Famulus, qui submissis bumeris scien. acio dam- ter adjuvat herum suum ascendere per fenestras ad stuprandam virginem, fimile cooperando, non peccat mortaliter, si id faciat metu notabilis damni, puta ne à Domino male tractetur, ne torvis oculis afficiatur, ne domo expellatur. Et merito hac Propolitio damnata, sicque vitanda est, eò quòd actiones illæ admodùm propinquè ad peccatum accedant, imò adid cooperentur, dum quis eas scienter exercet.

interdum BOB.

25. CONCL. VI. Scandalum merè passivum, seu acceptum meièpaffi- ex nostra operatione, quæ neque in se, neque in specie externa vum inter- illicita elt, interdum permitti potelt, interdum non. Ita Layman mitti potest, lib. 2, tract. 3. cap. 13. num. 8. cum alijs communiter. Ratio est: quia præceptum impediendi spiritualem ruinam proximi non permittendo Scandalum passivum, est præceptum assirmativum: hoc autem non semper obligar, sed concurrentibus certis condicionibus.

Quando non poffit permitti? Et quando Posit ?

26. Itaque Scandalum merè passivum permitti non potest, sed debet impediri, quotiescunque nulla ratio necessitatis, vel utilitatis propriæ, aut alienæ cogit nos quidpiam agere, ex quo putamus alterum fore scandalizandum, seu sumpturum occasionem peccandi: quia lex Charitatis nos obligat, impedire peccata proximi, non minus, ac alia ejus damna, si facile poslumus. Econtrà verò ob causam necessitatis, vel utilitatis, porest permitti Scandalum merè passiyum; ac proinde, si urget necessitas, vel utilitas, licitè aliquid cæteroquin non malum fit à nobis, quamvis exinde alijsumant Scandalum, seu occasionem peccandi. Exempla nonnulla patent ex dictis num. 23.

27. Quinimò fas est objustam causam necessitatis, seu uti- An ex causa litatis, petere ab alterotalia, quæ rectè & fine peccato fieri pof- licitum fit, litatis, petere ab alterotalia, qua rectè & fine peccato fieri pof- petere ab funt (notanter hoc additur, quia nunquam licet inducere alte- alio talia, rumadagendum id, quod sine peccato fieri nequit ) tametsi al-que non ter male, & non fine peccato hoc præstiturus existimetur. Sic li- fine peccato citè abulurario in casu indigentiæ petitur mutuum, quamvis ille præstiturus sciatur uluras exacturus, & sic peccaturus. Similiter, si id neces-existimatur? sitas postulet, postum ab Infideli juramentum exigere, licet sciam iplum juraturum per falsos deos. Insuper Parochianus potest Exempla, ia à Parocho concubinario exigere, & recipere Sacramenta, quam-quibus id vis timeat, hunc non nisi cum peccato ministraturum. Ratio est: licet, quiatalia opera possunt licitè præstari; nem potest Sacerdos præmisa, si velit, Confessione, vel saltem Contritione, absque ullo peccaro ministrare Sacramenta, alter jurare per Deum verum, si huncagnoscere velit, aut dare gratis mutuum: unde quia habeo jultam causam exigendi, non pecco talia exigendo, ac permittendoeorum peccata.

28. CONCL. VII. Major tamen causa requiritur, ut per di de Scanmittatur Scandalum passivum ex infirmitate, aut ignorancia, dalo Pusilloquod vocant Scandalum passillorum, quam requiratur ad permissio rum, e Phanem Scandali Pharisaici, seu ex malitia. Ita communis. Unde riscoum sondant Doctores, Scandali Pharisaici nullam plerumque habendam esse rationem: si autem prævideatur Scandalum ex ignorantia, vel fragilitate secuturum, plerumque esse condescendendum, aut præmittendam debitam instructionem, vel

admonitionem.

po-

pa-

eni, ac

um

ob

sil-

qui

m,

on•

vel

toq

oli.

ien.

em,

mid mi,

ex-

eft,

ce-

um

nä

an

uia er-

m:

on-

ft,

vel

oc-

pe-

ile

15,

Ur-

get

### QUESTIO III.

De Discordia, Contentione, & Schismate.

ONCL. I. Discordia est dissensio voluntatum circa bo- Discordia, num, quod ex Charitate velle debemus. ItaD Thomas quid?

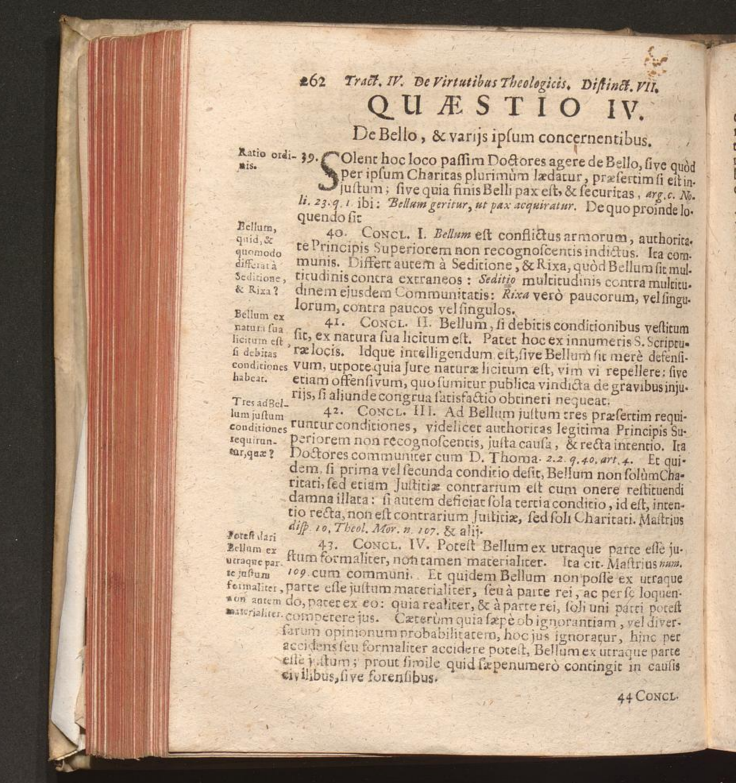
2.2. quast. 37. art. 1 & alij. Sicutenim concordia & pax consistit in consensione voluntatum, ita discordia in earum dissensione. De hac utraque extat vulgatum illud proverbium:

Concordiares parva crescunt, Discordia magna dilabuntur. Dicitur in K k 2 data

BIBLIOTHEK PADERBORN

Tract, IV. De Virtutibus Theologicis. Diftinct, VII. data definitione, diffensio voluntarum virca bonum : nam discordia girca malum non est vitiosa, sed laudabilis. Et additur, qued en Charitate velle debemus : non enim est peccatum Discordiz, difsencire in bono, quod facere ex Charitate non tenemur, y g. fi focium rogantem, ut cum co Religionem ingrediaris, aut peregrineris, fequi recules. 36. CONCL. II. Contentio est impugnatio veritatis cum con-Contentio, quid? fidentia clamoris. Ita Layman lib. 2. trast. 3. cap, 11. cum alijs Et hæc dupliciter fieri poteft : nimirum vel ex intentione formali, quando scilicet quis agnicam veritatem impugnat: vel ex intentione virtuali, si quis doctrinam impugnet non curans, sive ea sit vera, five falfa. Contentio , 31. Cæterum Contentio, seu veritatis impugnatio, est ex genere suo peccatum mortale ( quamvis ob imperfectionem actus, vel parvitatem materiz possit esse veniale ) quia opponiquale pec. catum ? tur Charitati, & paci. Unde Apostolus ad Galat. 5. inter opera carnis, quæ excludunt à regno Cælorum, enumerat Contentiones. Hoc tamen intellige de tali veritatis impugnatione, que feriò fit: nam si à Scholasticis exercitij causa, aut ad explorandam alrerius doctrinam, fiat cum debitis circumstantijs, ea solet este laudabilis. Schifma . 32. CONGL. III. Schisma est illicita divisio, per inobedienquid? tiam ab unitate Ecclesiæ facta. Ita in re communis. Et sensus est, quod peccatum Schismatis committatur, quando quis sele legregat ab unitate Ecclesia, prout ea est Corpus mysticum, ex diversorum statuum Fidelibus, tanquam membris interse, & cum uno Capite Christo, ejusque in terris Vicario connexis compositum. Et quale 33. Schisma opponitur Charitati, qua tenemur diligere peccatum ? Corpus mysticum Ecclesia, ejusque Caput visibile, Christique in terris Vicarium Romanum Pontificem. Unde D. Augustinus lib. 1. de Serm. Domini, cap. 5. ait : Ubi charitas non est, non potest esse justitia, quam charitatem si Schismatici haberent, non dilaniarent Corpus Christi, quod est Ecclesia. Schilma 34. CONCL. IV. Schisma subdividitur in purum, & con-junctum cum hæresi. Schisma purum non opponitur Fidei, sed alind pura, aliud conjunctu cum Charitati duntaxat & paci: ut si quis ex mera malitia abstraheret se ab obedientia veri Romani Pontificis, & alteri adhæreret. Schisma conjunctum cum haresi dicitur, quando insuper negatur aliqua propolitio Fidei, utputà Primatus Sanctæ Romanæ Eccleliæ,

Quaft. III. De Discordia, Contentione, & schismate, aut hujusmodi. Et quidem Schisma plerumque tandem transie in hæresin, prout notatur can. Inter hæresin. 24. 9.3. ibi : Quod quidem in principio aliqua ex parte intelligi potest : caterum nullum schis. dia lifmanon aliquam sibi confingit haresin, ut recte ab Ecclesia recessisse videasur, Queres, quid faciendum sit tempore Schismatis, quan-quid facienre. do electi funt duo Summi Pontifices ? Resp. I. Si sit unus certus pore Schisn. Papa, de quo prudenter dubitari non potest, ei erit adhæren- matis, quandum: & qui alteri favent, sunt Schismatici. 36. Resp. II. Si verò in tali casu legitimus Papa sit dubius, sunt duo ita ut non possit prudenter cognosci, nulli est adhærendum. Ita 2. Üţ, Suarez diff. 12. de Schifmate, sett. 1. num. 11. Cajetanus, Sylvester, Basfaus, & alij. Ratio elt: quia reverà tunc nemo ex iltis duobus X habet verum jus in Eccletia acquificum. Accedit, quod temerarim um sit, ac periculosum, dubia habere pro certis. 1 37. Iraque unusquisque tunc se gerar, ut unum Ecclesia Optima membrum, & Christo Capitiadh zreat, dubios ejus Vicarios ha- tali tempobens pro dubis, paratus uni certo adhærere, quando Ecclesiæ re, provisum suerit de certo: quòd si contrarium siat, Schisma sovetur, & hac ex parte peccari potest. Intereà verò Christiana ò n c Plebs satisfaciet adhærendo suis Episcopis, Parochis, & Doctoribus Catholicis, semper parata adhærere illi Papæ, quem Ecclesia 1 tanquamlegirimum receperit. Et hæc sententia Suarezij est tu-15 e tior, & in praxi tenenda. 38. Nihilominus Sayrus in Thefauro lib. 3, cap. 5, num. 22. & Trullench arbitrantur, quòd quamdiu causa est dubia, & duo vel plures contendunt de Papatu, ac se pro Summis Pontifici-Z bus gerunt, nec per Concilium Generale res est determinata, tam ipli, quam sequaces eorum à peccato excusentur; dummodò parati lint ad determinationem Concilij Papatu se abdicare, e Rejusdem Concilii determinationi, ac Decreto acquielcere. S Caterum prior Suarezij sententia tutior est, & merito tenenda. Basizus tom. 2. V. Schifma, num. 5. & alij. i Kk 3



Quaft. IV. De Bello, & varijs ipsum concernentibus. 44. CONCL. V. Subditi in dubio de justitia Belli, pro Prin-Subditi in chead Bellum eos vocante præsumere, esque parère, & milita. dabio de ju repossiunt. Ita Layman lib. 2. trast. 3. cap. 12. n.8. cum alijs. Ra. stitia belli, repossiunt quia in dubio quisque tenetur obedire Principi, vel Supe-possur pario est. quia in dubio quisque tenetur obedire Principi, vel Supe-possur pario est. rioristo Sufficit proinde ut talibus subditis (idem die de militi cipi. bus conductitijs, si illis posteà Bellum imperetur, de cujus justitua dubitant) manifeste non constet de injusticia Belli. 45. Cæterùm milites extranei, atque voluntarij, vocati ad quid di-Bellum, justiciæ causam magis examinare tenentur; & si de ju-cendum de fhiia Belli dubitent, ira ut in neutram partem prudenter affen-extrancis, tiantur, plerumque militare non possunt: quia nullà cogente, aut excusante obediendi necessitate, exponunt se periculo gravissimæinjuriæinferendæ. Dicirur, plerumque: nam fi quidem causa bellandispeculative appareat dubia, simul tamen præsumptio sit, Principem cum Consiliarijs causam illam prius diligenter examinasse, bonaque fide ad Bellum procedere; damnari non debent milites, etiam extranei, si eidem, deposito practice suo dubio, prostipendio serviant. Layman loc. cit cum alijs. 46. Illud verò apud omnes in confesso est, milites, qui pa- sequi quodrati sunt sequi que mounque ad Bellum vocantem, sive justum cunque Belsit, sive injuitum, dummodò stipendium præbeat, versari in malo jum? statu, & mis propositum mutent, à confessario absolvi non posse. Layman ibidem. Bassaus & Bellum, n. 9. & alij.

47. Concl. VI. In Bello justo licitè occidentur oranes in Bello justo nocentes ac rebelles, non solum in ipso pugnæ congressu, sed occiduntur etiam post partam victoriam, si eorum mors ad vindicandam nocentes. injuriam, & pacem atque securitatem firmandam, necessaria videatur: nisi forte sub promissione vitæ sese dederint, tunc enim pactum erit servandum. Ita Mastrius loo. eit. cum communi. Additur tamen, nist forte sub promissione &c. Nam ut dicitur c. Noli. 23. q. 1. Fides, quando promittitur, etiam hosti servanda est. 48. Porrò Innocentes (quales de Jure natura funt pueri, Quiddelaac mulieres; de Jure verò Ecclefiaftico Religiofi, Clerici, peregri-nocentibus? ni, homines simplices ac rusticani, idque secundum juris præsumptionem, quamdiu contrarium de iplis non oltendicur, arg. c. Innovamus, de Treuga & pace.) Innocentes, inquam, per se atque ex intentione in Bello occidere nunquam licitum est: per accidens tamen, ac præter intentionem aliquando possunt occidi, utputassi Bellum geri, vel victoria obtineri nequit, nifi innocentes unacum nocentibus, quibus permixti funt, simul occidantur: prout acci264 Tract. V. De Religione, & Vitis oppositis. Distinct. 1.

dit in arcium eversione, urbium expugnatione, &c. Namtuneratio boni communis præponderat privato.

In Bello jufto, cui acquirantur bona bofilum ?

49. CONCL. VII. In Bello justo bona mobilia ab hostibus capta Jure Gentium siunt occupantis; quod verum est, nisi consuetudo, vel leges particulares locorum contrarium statuant: Bona autemimmobilia siunt Principis, vel Reipublica justum Bellumindicentis. Ita communis; & patet ex §. Item ea. Institute de Rerum divisione, ibi: Ea, qua ex hostibus capimus, Jure Gentium statim nostrasiunt. Concordat textus l. Siquid bello. st. de Captivis, juncta Glossa ibidem, rectè hoc de rebus mobilibus intelligente. Quòd si tamen alicubi vigeat lex particularis, vel consuetudo, ut tota præda in communi reponatur, & singulis æqualiter dividatur, juxta illud Davidis Regis essatum, 1. Reg. 30. Æqua pars erit descendentis ad pralium, & remanentis ad sarcinas. similiter divident: tunc ea omnimodis erit observanda.

Quid de injusto? 50. Dicitur notanter, in Bello justo. Nam capta ab hostibus in Bello injusto, omnia sunt obnoxia restitutioni, ut dictum 11, 42; Plura de Bello dicere non iuvat, si verum est illud Poetæ:

Nulla salus Bello: pacem deposcimus omnes.

## TRACTATVS V.

# DE RELIGIONE, ET VITIJS OPPOSITIS.

Prailentis Tractatus.



Ræsensde Religione Tractatus, & cuivis Catholico perutilis, & Confessarijs scitu admodum est necessarius: cum enim ad Religionis virtutem pertineat, uni Deo debitam exhibere reverentiam & cultum, eadémque inter alias virtutes Morales sit excellentissima, utpote proximitis ad Deum accedens in quantum.

tum operaturea, que directe & immediate ordinantur in honorem Divinum; hinc patet, quam utilis sit cuilibet tante victutis exactior notitia, ad persectiorem illius exercitationem apprime conducens.