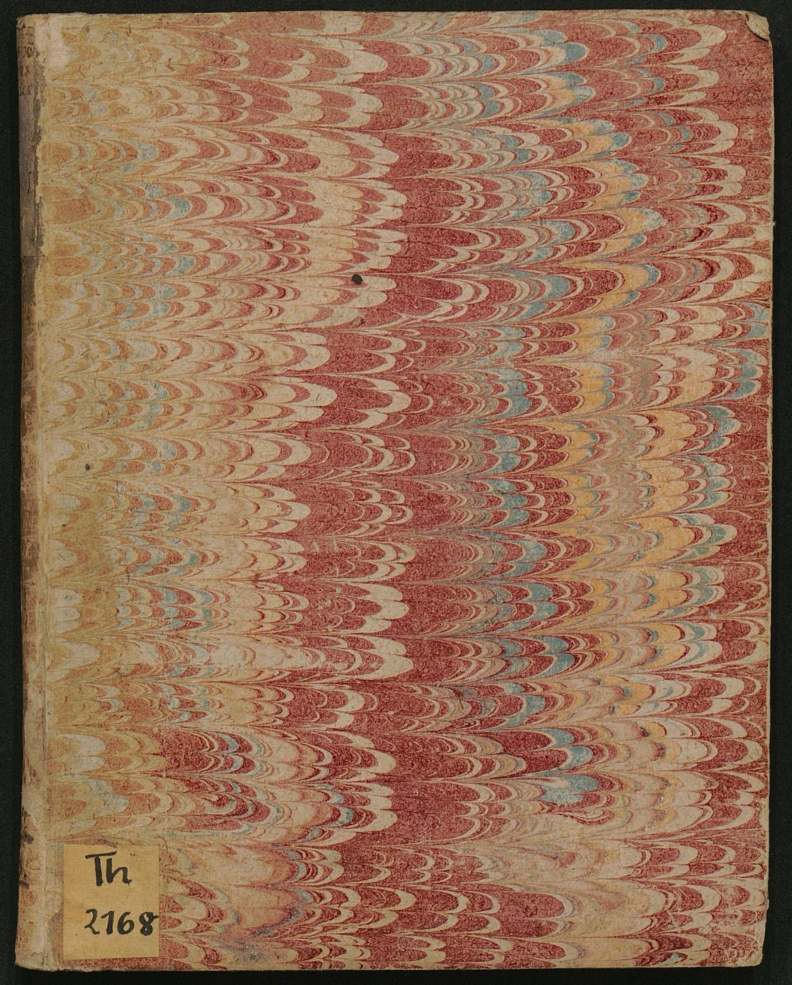


#### Universitätsbibliothek Paderborn

Responsio Ad Accusationes Quibus De Mala Doctrina Accusatur Apud S. Sedem Florentius De Cocq Ecclesiæ S. Michaëlis Antverpiæ Ord. Præmonstrat. ... In Libello, Cui Titulus: Propositiones per Belgium ...

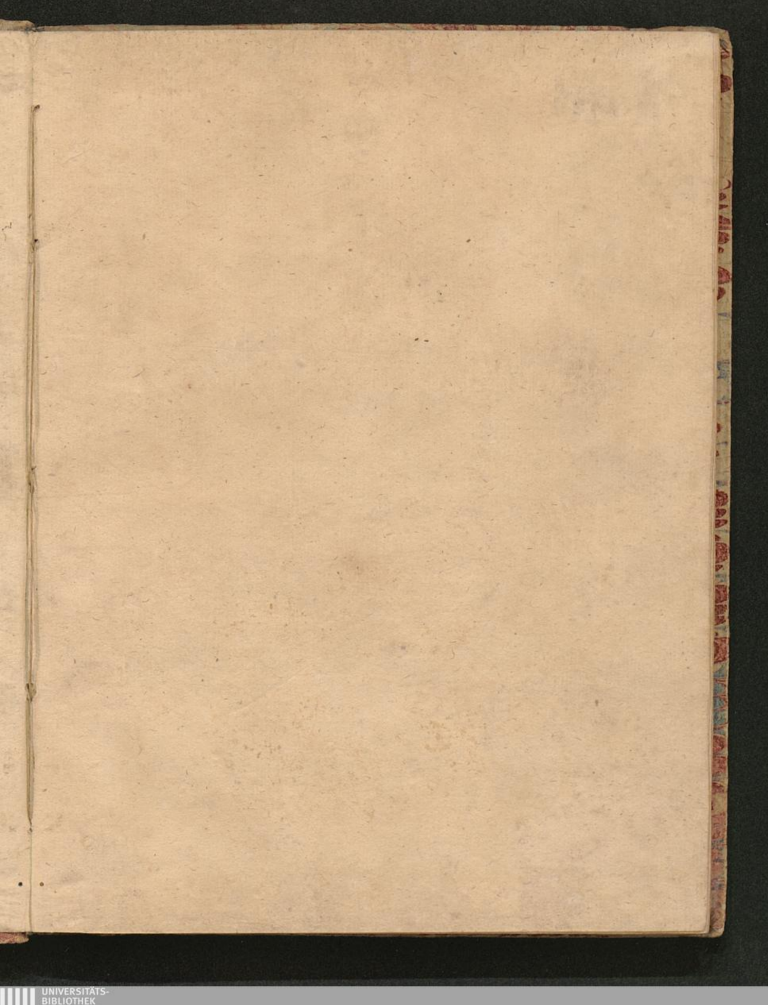
> Cocq, Florentius de Lovanii, 1693

urn:nbn:de:hbz:466:1-40343

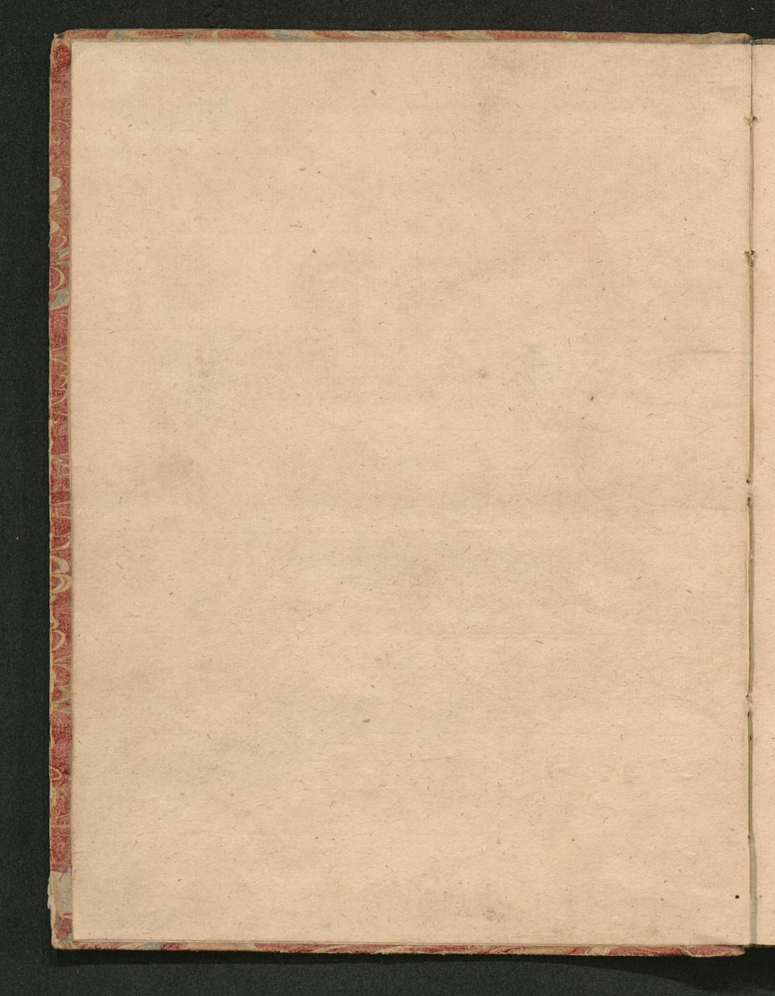


九.2168, D.111

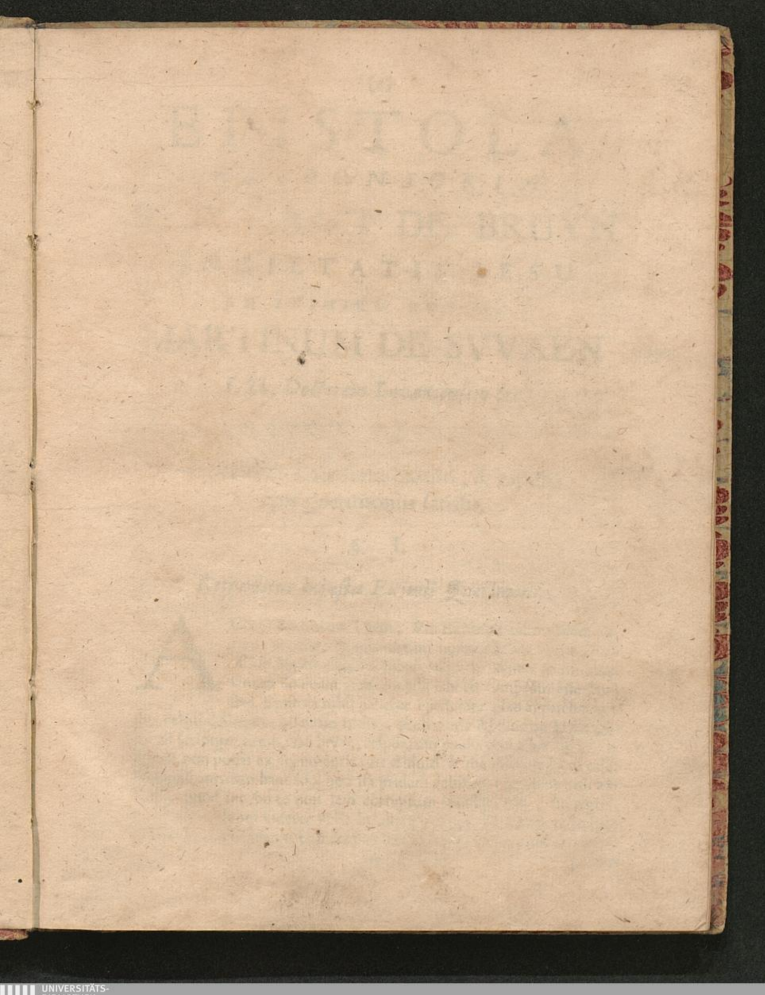




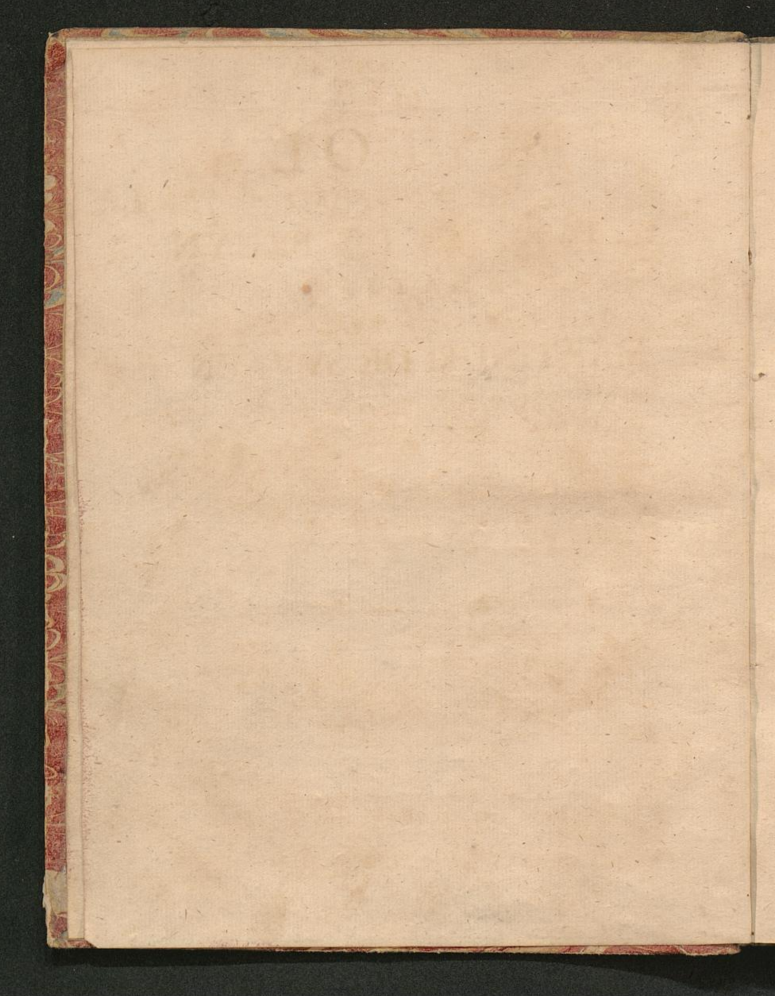














# RESPONSIO

# ACCUSATIONES

QUIBUS

DE MALA DOCTRINA ACCUSATUR APUD S. SEDEM

### FLORENTIUS DE COCQ

Ecclesiæ S. Michaëlis Antverpiæ Ord. Præmonstrat. Canonic. in Academia Lovan. Collegii Præmonst. Præses, & ibid. S. T. Professor.

IN LIBELLO, CU TITULUS:

Propositiones per Belgium disseminatæ, jussu congregationis S. Officii Collectæ, atque ad supremum Innocentii XII. Pont.Max.tribunal delatæ per Theologos Orthodoxæ sidei, & authoritatis Pontissicæ desensores.



Apud ÆGIDIUM DENIQUE

Anno 1693.

# RESPONSIO

## ACCUSATIONES

DE MEET DOCTRING ACCURATED APON STREET

DOOD'ELL CULTRIBACUE

Legiche, S. Michaelis Aurweißer Ord. Provisionation Control of Provisional Control of Co

TATE OF THE PROPERTY OF THE OWNER.

Prepolitiones per Belgium dell'aminues i ufficence que congregation la social del congregation del constitue del c

ALGIDIUM DESTOSE Anno 1693.



#### ACCUSATIO PRIMA.

Textus: nec parva, nec magna tentatio potest ab homine superari, sic ut non peccet. Florentius de Cocq in Principiis totius Theol. pag. 394.

#### RESPONSIO.

Oco citato, intelligo primo doctrinam illam (ut expresse ibidem addo) de tentatione, quæ deliberate sentitur: non verò de illis, quæ in

parte sensitivà vix exortæ per se evanescunt.

Secundo, fateor ibidem Conclusione 2. & dico expresse in terminis, nos posse variis modis superare tentationem, etiam satis gravem sine Dei gratia, idque juxta illud S. Augustini lib. 21. de Civit. Dei c. 16. Nonnumquam apertissima vitia aliis vitiis vincuntur occultis. Et Epistola 29. aliquando vitium vitio tollitur, ut amore laudis amor pecuniæ.

Tertiò, ibidem doceo, quod etsi voluntas possit sine Dei gratia superare tentationem aliquam; numquam tamen ita eam superabit, prout illam superare debet: id est, vel quod in eam tunc sine Dei gratia inci-

der, vel eamdem Vincar labendo in aliud peccarum.

Quarto, addidi ibidem, quod illud tale vincere, non sit ita dicendum vincere, quam, ut ait S. Prosper c. 9 Carm. de ingratis. In vulnera vul-

nere surgat.

Quinto concludo cum S. Augustino loco citato de Civitate Dei, & dico ibidem: Tuncitaque victa vitia deputanda sunt, cum Dei amore vincuntur, quem nisi Deus ipse non donat. Quod & aliàs, docet idem S. Doctor contra Julianum lib. 5. cap. 8. ad victoriam vitiorum exigens Dei gratiam, Ut non alta reproba cupiditate, sed Dei charitate vincantur.

Cum verò expresse agam de tentatione, quæ deliberate sentitur; & consultò in propositione accusatà addiderim, sie non peccet: satis liquet agere me, & intelligere dictam propositionem de Victorià tentationis, quæ sit bona, & sit, sicut oportet: qualem victoriam sine Dei gratia negamus cum Sanctis Patribus, & aliis mox citandis.

A 2

PRO-

品には、一般の名の

#### PROBATIONES DICTÆ SENTENTIÆ.

SEntentiam, de qua acculor, probavi ibidem primò ex Scripturà S. quod Psalmista generaliter de omni tentatione dicat Psal. 17. & fateatur, in te eripiar à tentatione. Id est, per Dei gratiam. 2. Quod Apostolus dicat enumeratis variis tentationibus ad Rom. 8. Sed in omnibus bis superamus propter eum, qui dilexit nos. 3. Quod Matthæi 26. dicat Salvator: Orate, ne intretis in tentationem. Item, quod in oratione sua orare jusserit, Et ne nos inducas in tentationem. Matth. 6. oratio autem sit evidentissima gratiæ Dei testissicatio, juxta S. Augustinum mox citandum.

Secundo, probavi dictam sententiam ex Sacrosanctis Ecclesiæ Conciliis, & Summis Pontificibus. 1. Quidem ex testimonio Innocentii in Epist. 25. ad Concilium Carthagin. apud Augustinian. 9 1. post medium, ubi ita scribit: Quotidiana præstat ille remedia, quibus nisi frett, confisque nitamur, nullatenus vincere humanos poterimus errores. Necesse est enim, ut

quo auxiliante vincimus, eo iterum non adjuvante vincamur.

Ex dicto Innocentii testimonio, duo Colligere hic liceat: unum, quod divinum auxilium, seu remedium ad vincendos humanos errores, sive tentationes, vocet Pontisex quoiidianum: quale remedium non esset aliàs agnoscendum, si sine Dei auxilio leviores tentationes superari possent: cum non pauci per multos etiam dies non sentiant tentationes graviores: qui consequenter juxta aliorum sententiam non indigerent ad hoc auxilio, seu remedio jam dicto.

Alterum est, quod dicat Pontisex, Necesse est enim, ut quo auxiliante vincimus, eo iterum non adjuvante vincamur. Id enim in obvio sensu nil aliud importat, nisi quod homo, qui quotiescumque vincit, per Dei auxi-

lium vincat; quo destitutus ipse à tentatione vincatur.

Addidi testimonium Concilii Arausicani Can. 9. dicentis: Divini muneris est, cum & recta cogitamus, & pedes nostros à falsitate, & injustitia
continemus. Quo testimonio idem planè innuit, quod mox Innocentius:
dicendo enim divini muneris, id est, gratiæ divinæ, donum esse, cum
& recta cogitamus, & pedes nostros à falsitate, & injustitià continemus:
idem dicit, ac toties divinà gratià nos adjuvari, quoties pedes nostros ab injustitia, & tentationibus ad illam excitantibus continemus.

Enimverò, si vel minimam tentationem sine Dei gratia vinceremus, jam illud non esset divini muneris, sed naturæ virium: quod tamen divini mu-

neris effe generaliter afferit Synodus Arauficana,

Citavi etiam (sed non allegando) Canonem 14. ejusdem Concilii, quem hic addo, & sic habet: Nullus miser de QUANTACUMQUE MISE-

RIA liberatur, nisi qui Dei misericordia prævenitur. Dum dicit Synodus de quantacumque miseria, etiam levem tentationem indubie comprehendit.

Idem testatur Celestinus in Epist. 1. Can. 9. adferens verba Zozymi Papæ, & dicens: Quod ergo tempus ait (Zozymus) Intervenit, quo ejus non egeamus auxilio? In omnibus igitur actibus, cogitatio-nibus, motibus, adjutor, & protector orandus est. Superbum est enim, ut quid quam sibi natura humana præsumat; clamante Apostolo, non est nobis Colluctatio & c. Ecce in omni cogitatione, motu, & actu adjutor, & protector orandus est Deus; & consequenter ad illud requirendum Dei protegentis auxilium: nam ut ait S. Augustinus Epistola 107. Prossus non oramus Deum, sed orare nos singimus, si nos ipsos, non illum credimus faccre, quod oramus. Et rursum Epistola 89. Frustra enim rogantes Deum dicimus, ne nos inferas in tentationem, si hoc in nostra positum est potestate, ut nullo illius adjutorio id valeamus implère. Oramus autem Deum indubic ad omnes tentationes, etiam leves superandas.

Tertiò probari potest ex Sanctis Ecclesiæ Patribus. Primò en S. Cy-priano serm. 7. de Oratione Dom:, ubi ait: Quando rogamus, ne in tentationem incidamus, admonemur infirmitatis, & imbecilitatis nostræ, dum sic rogamus, ne quis se insolenter extollat, ne quis sibi superbè, atque arroganter

Sequitur S. Augustinus dicens l. de persectione justitiæ cap. 21. Plane ne quisquis negat, nos orare debêre, ne intremus in tentationem (negat autem hoc, qui contendit, ad non peccandum gratiæ Dei adjutorium non esse homini necessarium, sed solà lege acceptà, humanam sufficere voluntatem) ab auribus omnium removendum, or ore omnium anathematizandum esse non dubito. Notari hic potest ad dictum jam Augustini testimonium, me consulto in propositione dixisse hominem sine Dei gratia non posse superare ullam tentationem, sic ut non peccet.

Addi potest S. Gregorius lib. in Psalmum 3. pœniten., in illud, ne derelinquas me Domine Deus meus. Illos, inquis, procul dubio Dominus relinquit, quibus constantiam in tribulatione non tribuit; necessariò enim sequitur, ut OM-NI tentationi sit subditus, quicumque à Deo suerit deresictus.

Et S. Bernardus sermone in octavam Pasch: sic habet: QUOTIES ergo tentationi resistis, Quoties vincis malignum, noli propriis tribuere viribus;

noli in te, sed magis in Domino gloriari.

Imo S. Ambrosius Epistola 84. docet, id pertinêre ad veram & Christianam humilitatem, quod in omni actione, & tentatione divinum gratiæ auxilium invocemus. Audi ejus verba: Sicut enim alienus est à numero sidelium, & à sorte Sanctorum, qui in aliquo à Catholica veritate dissentit; ita

(6)

extra gratiam efficitur, qui aliquid de ejus plenitudine diffitetur: quasi homo auxilio Dei in QUADAM actionum suarum parte egeat, in QUADAM autem non egeat: sit que ullum tempus, ullum ve momentum, quo perniciosum illi esse

non possit, si ab eo Spiritus Sanctus defuerit.

Neque dici potest, prædicta Conciliorum, Pontificum, SS. Patrum testimonia, dum ad quamvis tentationem superandam ibi exigunt divinæ gratiæ auxilium, intelligi debere, de generali Deisconcursu, ac speciali providentiæ modo à divina per Christum gratia distincto: nam cum constet prædicta Concilia, ac S, Patrem Augustinum in hac causa egisse contra Pelagianos (qui indubiè ejusmodi auxilium non negabant) nihil, aut parum contra illos alias confecissent.

Nec potest dici (loquimur cum Contensonio nobiscum hic sentiente libro 8. dissert. 2.cap. 1. de necessitate gratiæ, speculat. 3. consectario 1.) Summos illos Ecclesiæ Catbolicæ Pastores loquide tentationibus gravibus, ad quas auxilium Dei necessarium esse definiunt. Non inquam, id potest dici, tum quia universaliter de omni tentatione loquuntur; nec luculentas Conciliorum, Romanorumque Pontiscum definitiones licet pro humanæ rationis arbitratu, exceptionibus novis, & à Patrum traditione desertis eludere. Tum, quia ad vinecendam quamcumque peccati in tentatione miseriam, quotidianis remediis nos indigêre docent: levis autem tentatio est quædam miseria: quotidianum etiam

remedium non est necessarium, nisi ad quotidianas tentationes, quæ utique non

(unt in omnibus quotidie graves.

Ob hæc, & alia S. Scripturæ, ac SS. Patrum testimonia, meritò docet Eminentissimus Cardinalis Bellarminus controvers. 1. 5. de gratià & libero arbitrio cap. 7. in terminis non posse solis naturæ viribus ul-LAM VERAM TENTATIONEM SUPERARI. Et in decursu ejusdem capitis expressè scribit: Magis consentance ad scripturas, et Patres Loquuntur, qui dicunt nullam tentationem si-

NE DEI AUXILIO VINCI POSSE.

Mirari hie luber, quomodo Accusatores nostri hanc tanti Cardinalis apertam sententiam audeant rogare per Belgii salutem, & fusum Jesu

Christi sanguinem à Sanca Sede condemnari.

Bellarminum sequitur Pater Gabriel Vasquez. 1. 2. q. 109. a. 2. disp. 189. per totam: qui & signanter ait cap. 4. Mihi verò multò probabilius, & rationi consentaneum visum est, indigere hominem aliquo auxilio gratiæ Dei per Christum distincto à dono Creationis, ne minimæ tentationi succumbat, & ab ed superetur. Citat insuper ille Gregor. Arim. in 2. dist. 28. q. 2. a. 1. Abulensem in caput 15. Matth. q. 178. Capreolum in 2. dist. 28. q. 1. a. 3. ad 3. Marsilium 1. q. 20. a. 3. concl. 4. & 5.

Addieriam potest Petrus de Soto, qui instruct. Sacerd. lectione 16. de poeni-

poenitentià, ita scribir. Reverd docet nos CERTA FIDES, non nisi novo gratiæ Dei auxilio ullam tentationem nos posse vincere, aut ullum bonum opus essicere.

### ANIMADVERSIO AD DICTAM PROPOSITIONEM.

Idetur damnari per 30. Baii: non soli fures ii sunt & latrones, qui Christum Viam & Ostium Veritatis, & Vita negant, sed etiam qui... docent... tentationi ulli sine gratia ipsius adjutorto resistere hominem posse, sic ut in eam non inducatur, aut ab ea non superetur.

#### RESPONSIO.

O Bjectionem illam mihimet ipsi loco citato proposui, & respondi idem, quod scribit Pater Turrianus è Soc. Jesu opusc. 15. cap. 3. mum Bellarminum suise Lovanii eo tempore, quo prædicta Bulla promulgata sentationem pose vinci sine gratia: quod non diceret, si propositio illa 30. cum Bellarminus doceat, posse viribus naturæ sieri aliquod opus bonum, tamen non utitur authoritate prædictæ Bullæ: quod tamen faceret, si agnosceret sibi favere. Prætereà ut testatur P. Vasquez loco citato (in 1. 2. Disp. posse vinci, aut vitari sine gratia. Et tamen ipse authoritate Pontificis Gregorii XIII. missus est ad illam Bullam promulgandam, & componendas lites Lovanii exortas circa illas Propositiones Baii.

Lubet audire ipsum P. Vasquez loco citato, qui objectà sibi hac propositione, Non solum fures hi sunt, & latrones & c. respondet eam minilarminus: At ille (inquit) rectè noverat prædictam damnationem, imo & occasionem illius, nam & ipse Lovanii fuit eo tempore, quo contentiones inter Doctores exortæ fuerunt; & Romæ, cum prædicta Bulla edita & confirmata fuit; nibilominus, neque contra opinionem, quam docet de victorià tentationum, quidquam ex bac Bullà sibi objicit; neque, cum docet posse fieri aliquod confirmat: sciebat enim optime, eam ad boc nibil roboris habere; cum tamen bujus meminerit, & aliquas Propositiones in illà damnatas adduxerit. Adde

From-

(8)

Franciscum Tolet. nostræ Societatis Religiosum, & postea Romanæ Ecclesæ Cardinalem Illustriß. cum quo de hac re conveni, dum eßem Romæ, in ea fuit sententià, quod NULLA TENTATIO, ETIAM MINIMA, sine auxilio gratiæ per Christum vinci possit, aut vitari sine peccato: & tamen ipse authoritate Apostol cà Greg. 13. Lovanium missus est ad componendas lites de hac re inter Theologos, & ut curaret prædictam Bullam ab omnibus submissè recipi: sciebat

igitur nihil suæ opinioni prædictam damnationem adversari.

Præterea docet dictus author ab ipso Toleto Bullæ promulgatore edoctus & informatus, quod omnes Baii Propositiones non eamdem mereantur Censuram; & aliquas earumdem solummodò damnari ob rigidum judicium, sive nimis atrocem Censuram, quâ aliorum opiniones criminabatur: quod si verum, & sides Vasquezio adhibenda, meritò hanc Propositionem ita condemnatam suisse concludimus; tum ob atrocem Censuram, vocando contrariæ sententiæ Authores, sures & latrones: tum, quod ea condemnatione non obstante, eamdem opinionem expressè tradat Toletus ipsius Bullæ promulgator; & Bellarminus de vi Bullæ optime instructus.

Sed ultra jam dictam responsionem, expresse addidi in solutione argumenti illius nobis objecti, quod dicta propositio, Non solum fures & latrones & c, non fantum condemnata sit ob dictam censuram acerbiorem, sed & addidi, quod sit in se falsa: cum possit homo sinegratia tentationi resistere, sic ut in eam non inducatur, aut ab ea non superetur, puta succumbendo alteri tentationi. Unde & consultò in conclusione additum est, sic ut non peccet.

De cætero, cum Accusatores nostri, nos hic & alibi insumulent Bajanismi & Jansenianismi; adeoque ut constitutionibus summorum Pontiscum repugnantes (qua side & intentione, non judico) hinc contra eosdem prositeor, nos, & scholam nostram, omnes Apostolicæ Sedis constitutiones debita submissione revereri; & nos, ac nostra omnia illius judicio plenè submittere.

#### ACCUSATIO II.

Parte 3.
Articulo 4 moraliter bonum exigere speciale Dei auxilium. Et addinum. II. tur, ita in terminis Florentius de Cocq in princip. totius Theolog. pag. 381.

Animadversio: eadem videtur cum 65. Bajanasupra relata". Scilicet hac, Non nisi Pelagiano errore admitti potest usus liberi arbitrii bonus, sive non malus, & gratia Christi injuriam facit, qui ita sentit & docet.

#### RESPONSIO.

Propositionem illam mini objectam probavi ibidem primò ex eo, quod ad omne opus moraliter bonum requiratur relatio (saltem virtualis) illius operis ad Deum tamquam ultimum sinem; quæ relatio sieri debet per amorem, seu charitatem aliquam saltem late dictam, juxta responsionem ad accusationem tertiam jam subsequentem; quæ charitas, sive amor

non est, nisi ex Dei gratia.

2. Quod omne opus moraliter bonum necessario incipiat à cogitatione, quâ cognoscitur, quid saciendum sit ob dictum sinem ultimum; quæ cognitio non est, niss ex Dei gratia, juxta illud Concilii Milevitani Can.4. Utrumque donum Dei est, & scire quid facere debeamus, & diligere ut faciamus. Donum utique Dei speciale, sive gratia; non tantum generale quoddam, quale admittebat Pelagius.

3. Quod in Conc. Diospolitano, Pelagius coa Stus fit dicere, & profi-

têri, gratiam Dei ad fingulos actus dari.

4. Quod Cælestinus Pontifex epistolaad Episcopos Galliæ can. 9. dicat omnem sanctam cogitationem, pium consilium, omnem denique bonæ voluntatis motum à Deò esse.

5. Addidi Concil. Arausicanum, quod can. 22. docet, hominem de suo non habere, i nisi mendacium, & peccatum: cujus sensum explicui-

mus sectione quarta subsequenti.

Dixi in propositione mihi objectà, nihil in S. Augustino esse familiarius, nisi hominem ad omne opus moraliter bonum exigere speciale Dei auxilium; quod & ostendi ibidem parere primò ex omnibus S. Augustini scriptis contra Pelagianos, in quibus nihil operosius inculcat, nisi gratiam Dei ad omne opus verè moraliter bonum, esse necessariam.

Signanter tamen ex eodem S. Patre adduxi locum illum ad id Joannis 15. Sine me nibil potestis facere: In quem Apostoli locum ita scribit tra- statu 81. in Joannem: ne quisquam putaret, SALTEM PARVUM aliquem fructum pose à semetipso palmitem ferre, cum dixiset, bic fert fructum multum; non ait, quia sine me PARUM potestis facere; sed NIHIL potestis facere. Sive ergo PARUM, sive MULTUM, sine illo sieri non potest, sine quo NIHIL sieri potest.

Ad quem Apostoli locum, uti & ad illum S. Pauli 2. Cor. 3. Non sumus sussicientes cogitare aliquid ex nobis quasi ex nobis sed sufficientia nostra ex Deo est: resectens Contensonius loco supracitato speculat. 2. ita disserit, & nos cum ipso: Quis est ille tam subtilis Dialecticus, qui ALIQUID inveniat, ubi veritas NIHIL esse definivit? Bonum honestum morale nonne est

(10)

aliquid? Utique aliquid est, cum Bonum sit proprietas entis. & Bonitatilentis adjiciat etiam Bonitatem virtutis & Honestatis. Ergo sibonum istud sine Christoest, non verè dixit veritas: sine me nihil potestis facere.

Addi potest locus ejusdem S. Patris Augustini L. de Hæresibus cap. 88. ubi de Pelagianis ita scribit : Illam verd gratiam Dei , sine qua NIHIL boni possumus facere, non esse dicunt, nist in Libero Arbitrio &c. Quos posteà re-

tellir idem Sanctus Doctor,

Et serm. 13 de verbis Apostoli contra Pelagianos dicentes, gratiam Dei quidem dari, ut facilius operemur, ita scribit: Non sic est adjutorium Dei, non ficest adjutorium Christi, non sicest adjutorium Spiritus Sancti. Prorsus si defuerit, mbil bont agere poteris. Agis quidem, illo non adjuvante, liberà volun-

tate, (ed male.

Cum verò juxta S. Augustini Do Irinam, gratia Dei consistat partim in illustrarione intelle & ûs, partim in pio motu volunțatis; hinc docer idem S. Pater, nec ad similem intellectus illustrationem, seu piam cogitationem, nec ad talem pium voluntatis motum perventri posse, nisi per Dei gratiam. De pià cogitatione ita scribit lib. 2. ad Bonifac. c. 8. Videant (Pelagiani) quid respondeant dicenti Apostolo, non quia idonei sumus cogitare aliquid quafi ex nobis metipsis, sed sufficientia nostra ex Deo est. Cogitare, ait, aliquid, utique bonum.

De pio verò voluntatis motu ita scribit idem S. Doctor lib. 1. ad Bonifac. cap. 3. Nec potest homo ALIQUID BONI VELLE, nist adjuvetur, ab eo, qui malum non potest velle. Huc etiam spectat illud ejusdem-S. Patris L. de Cort. & grat. c. 11. ubi ait : Liberum Arbitrium ad malum sufficit,

ad bonum autem NIHIL EST, nisi adjuvetur ab omnipotenti bono.

Alia S. Patris Aug. loca, eaque innumera prætereo, dicendo folummodò cum P. Vasquez cap. 6. loco suprà citato. Augustini Schola HANC EANDEM NECESSITATEM GRATIÆ AD SINGULA OPERA BONA MORALIA DOCET. Qui & addit, quod quamvis nullus effet ex Patribus commemoratis ( pura Augustinum præcedentibus ) quem pro hão sententià de gratiæ necessitate ad singula operabona moralia Scholastici Doctores. allegare poßent; IN UNO SOLO AUGUSTINO, EJUSQUE SCHOLA sue opinionis præsidium lubenter collocarent, eumque sibi sufficere meritò arbitrarentur; quod unicus sit, qui, dum agitur de necessitate gratiæ, sicut Sol inter reliquos præfulgeat; cujus quidem Doctrinæ egregium testimonium & commendationem, in Epistola prima Cælestini ad Episcopos Galliæ exaratam habemus. Sunt autem pane innumera bujus Patris testimonia, quibus gratiæ necessitatem ad singula opera bona moralia adstruere videtur ...... Augustinum autem secuti sunt, & apprimeinterpretati præclari viri, Doctrinæ ipsius sludiosissimi, quorum testimonia inferius etiam referemus. S. Au= (11.)

S. Augustino Magistro pro confirmatione ejusdem sententiæ addidi S. Prosperum carm. de ingratis cap. 36. ubi ita canit.

Gernere, & authorem cunctorum nosse bonorum,

Quo sine NIL RECTI mens inchoet.

Et rurius cap. ult.

Quâ currit, gaudet, tolerat, cavet, eligit, instat,

Credit, sperat, amat, mundatur, justificatur:

SI QUID ENIM RECTE GERIMUS, DOMINE auxiliante

Te gerimus, Tu corda moves &c.

Pro eadem nostra sententia citat P. Vasquez loco supra citato sequentes Authores, Albertum in 2. dist. 28. a. 1. ad 6. D. Thomam. q. 24. de veritate. a. 14. Altisiodorensem in summa lib. 2. tr. 11. cap. 1. q. 4. Marsilium, Alensem, Gersonium, Gregorium Ariminensem, Abulensem, Alphonsum d Castro, Dionys. Carthusianum, Catharinum, Clichttovaum, Aretinum, Cafalium, Facomellum, Pantussam, Capreolum, Dezam Archi-Episcopum Hispalensem, Franciscum Romaum Generalem Ord. Prædicatorum, dicen-

tem, hanc opinionem esse Orthodoxam Patrum Doctrinam.

Idem dicit gloriosus Martyr Rossensis scribens contra articulum 36. Lutheri, ubi ait de hâc nostra sententià: Hoc dixi propter Patres: quorum sententiam sequi malui, quam Scholasticorum, cum in hâc re mutuo sibi pugnent. Patres enim asserunt, neminem posse qui dound boni velle sine speciali Dei auxilio, nec sufficere generalem illum influxum: nonnulli contrà Scholastici sic contendunt hunc sufficere, ut quis absque illo auxilio benè moraliter agere, & bonum facere posse, non solum ex genere, verum etiam, quod debitis undique circumstantiis ornatum sit. At si Scholasticorum argutiam adversus Patres admittamus, sequetur etiam, ut absque hoc auxilio Pharão, quantumvis indurati cordis susset, etiam hi, qui traditi fuerunt in reprobum sensum, por uissent bene moraliter agere. Quod mihi sanè credibile non est: cum non solum quantum ad gratiam gratum facientem, verum etiam auxilio Dei speciali reor eos suisse destitutos.

のには 一門があるにの 一切がた

Addi potest Petrus de Soto lib. de Institut. Sacerdorum Lect. 16. de Poenitentia, ubi ait, pertinere ed certam fidem, quod homo non possit ul-

lum bonum opus morale eincere fine gratia.

Aded ut merito dicat P. Vasquez loco supracitat. cap. 2. n. 10. Multo plures Scholostici Doctores (ut interim taceam antiques Ecclesiae Patres) affirmant, NULLUM OPUS MORALE EX OMNI CIRCUMSTANTIA BONUM FIERI POSSE AB HOMINE SINE AUXILIO GRATIA.

Et Contensonius loco etiam antè citato ait, veteres omnes Thomistas
B 2

pro

(12)

pro hâc nostrâ stare opinione: & dilucide vendicat pro hâc nostrâ sententiâ ipsum D. Thomam, quem & nos pro nostrâ sententia adduximus loco ante-citato.

Addidimus & pro ratione dictæ opinionis, quod rogemus à Deo spiritum cogitandi & agendi, quæ recta funt; & generalitet opera moraliter bona: oratio autem, juxta S. Augustinum, sit aperta gratiæ testificatio.

Denique addidimus, Quod omnia opera moraliter bona, saltem remote, disponant ad gratiam; quatenus removent impedimenta, quibus positis gratia non daretur: ex quo consequitur, quod si sine gratia opera illa moraliter bona

fieri possint, nos ipsos ad gratiam disponamus actu naturali.

Sed accusatores nostri iterum hic accusant nos consentire cum Baio, cujus hæc Propositio num. 28. proscripta est ab Ecclesia: Pelagianus est error dicere, quod Liberum Arbitrium valeat ad ullum peccatum vitandum. Item hæc 36. Cum Pelagio sentit, qui boni aliquid naturalis, hocest, quod ex solis naturæ viribus ortum ducit, agnoscit.

Irem fignanter hæc num : 65. Non nisi Pelagiano errore admitti potest usus aliquis arbitrii bonus, sive non malus, & gratiæ Christi injuriam facit,

qui ita sentit & docet.

Ad hæc respondi ibidem cum P. Turriano Soc. Jesu opusc. 15. cap. 3. §. 2. ubi rogat, an sit contra bullam ( contra Baium ) uti testimoniis Conciliorum, Scripturarum, & Patrum, ad probandum non posse fieri aliquod bonum opus sine gratia? Et responder: Non defuerunt, qui existimarent, esse contra prædictam bullam, uti testimoniis Scripturæ, SS. Patrum, ad probandum non poße solis viribus liberi arbitrii fieri bonum opus morale, & probant : quia citata Bulla damnata est mens Baii, 'qui censuram tribuit opinioni illi asserentium posse fieri aliquod bonum opus sine gratià. Et tamen, si Concilia, & Patres contrarium docuissent, opinio illa eset censurà digna: Sed multi viri hujus ætatis sentiunt contrarium, nempe non esse contra prædictam Bullam uti testimoniis Conciliorum, & Patrum ad probandum, non posse fieri bonum aliquod opus morale sine gratia-

Itaille. Et meritò, cum Bellarminns optime à Toleto de vi ejusdem Bullæ instructus, ( quamvis contrariam nobis sententiam sustineat ) neutiquam tamen illam suam opinionem per dictam Bullam voluerit confirmare : sciens (ut ante notavit P. Vasquez ) Bullam illam ad confirma-

tionem suæ sententiæ non habere robur. Unde & ipse P. Vasquez, qui eandem nostram sententiam operose confirmat, testatur, eandem minime per dictam Bullam lædi; qui tamen (ut ipse quidem restatut ) didicit Romæ à Toleto, quid eadem Bulla pro-Icriberetur.

tener gradulaters some mulicipation communicates

(13)

Respondinus interim ad primam propositionem suprà objectam, quod meritò illa sit proscripta, cum fassum sit, liberum arbitrium non posse ullum vitare peccatum; cum possit vitare quodlibet, sed per Dei gratiam.

Ad alteram respondimusibidem, etiam eandem esse falsissimam; cum plurima bona naturalia, hoc est, ex solis naturæ viribus orta, sint agnoscenda: maximè, cum omnis Dei creatura sit bona. Deindè advertendum est, to solis, in dictà propositione excludere etiam generalem Dei concursum.

Ad tertiam denique propositionem objectam respondimus, vel illam damnatam esse propter motivum à falsa do Arina distinctum, puta ob acerbiorem censuram: vel etiam (juxta alios) Authorem istius Propositionis intellexisse per gratiam , gratiam justificantem, ut patet ex aliis Propositionibus adjunctis & condemnatis, quæ dicunt, omne quod agit peccator, peccatum esse: quod vera Charitas non possit consistere cum statu peccati; falsum autem est, quod sine tali gratia, id est, justificante, non detur bonus usus liberi arbitrii: cum & in peccatoribus bona opera possint inveniri.

Quibus omnibus rirè perpensis, mirum iterum est, accusatores nostros opinionem hanc, tot Sanctorum Patrum & præcipuorum Theologorum testimoniis comprobatam, & suffultam, ut singularem nobis affricare: multò magis, quod candem à Sancta Sede per Belgii salutem, & susum Jesu Christi Sanguinem petant condemnari.

#### ACCUSATIO III.

Entiles, etsi nullo pravo sine Virtutum suarum actus macu- Parte 3. lassent desectu tamen relationis debita asserimus eos dem de-Artic. 5. liquisse. Florentius de cocq in Thesibus Antverpiæ desensis 10. Martii 1677. Thesi 13.

#### RESPONSIO.

Octrinam hanc tradidi hucusque secutus S. P. Angustinum cum tota Augustinianorum Theologorum Schola; adeò ut rursum mirum sit, accusatores meos, me solum ac quosdam alios hujus Academiæ Theologos hic accusare: studiosè suppressisilis, qui contentiosius hanc opinionem hucusque defendunt cum suo S. Augustino.

Cum enim Julianus Augustino Stoicorum, aliorumque Virtutes abneganti objecisset, an ergo si gentilis nudum operiret, estet peccatum: Respondit S. Doctor in hunc modum lib. 4. Julian, cap. 3. Prorsus in quantum non est ex side, peccatum est; non quia per se ipsum factum, quod est nudum



dum operire, peccatum est: sed de tali opere non in Domino gloriari, solus impius negat esse peccatum.

Idem in accusato articulo dico, & volo intelligi cum S. Augustino.

Pro quo profiteor in primis cum S. Theologica Facultate Lovaniensi, quæ à paucis abhinc annis per deputatos suos S. Sedi exhibuit inter alia sub titulo de virtutibus Theologicis hoc dogma num. 5 omne opus, ut plenè bonum sit, & ne venialiter quidem in eo delinquatur, debet ex tali charitate (Scilicet latè dicta, seu bona voluntate, de qua ad accusationem subsequentem) procedere, ac per ipsam referri in Dominum Deum: nec enim, teste Augustino, fructus est bonus, qui de radice charitatis non surgit.

6. Attamen relatio illa per charitatem perfectam fieri non debet : sufficit eam

fieri per charitatem imperfectam.

7. Sed neque necessaria est relatio ex charitate actuali, sive ex charitate, super quam siat actualis reslexio.

8. Hæc namque continua in operibus nostris reflexio est multis bujus vitæ

distractionibus impossibilis.

9. Sufficit ergo, quod opera nostra per charitatem virtualem in Deum referantur. Hactenus per suos deputatos S. Facultas Theol. Lovaniensis.

Quod verò doctrina hæc eadem cum nostra accusata, probata suerit S. Sedi, testantur ipsi deputati side dignissimi. Certè Amplissimus ac Eximius D. Martinus Steyaert Vicarius Sylvæduc, illorum deputatorum unus, post legationem suam Romæ feliciter absolutam in suis Aphorismis publicè editis, Thesibus &c. Hanc ipsam doctrinam constanter docet, ut & alii de hac Academia Doctores.

Luber audire ejus verba, ita enim scribit Aphorism. p. 2. Disputatione 31. De relatione operum in Deum: dicemus breviter, quæ Schola hæc Lovaniensis jam pridem tenet, & non ita pridem per deputatos suos (quorum ipse unus) apud Sedem Apostolicam est professa. Tenet itaque, ut non peccetur saltem venialiter, dum opus aliquod, seu externum, seu internum deliberate ponitur, deberi illud referri in Deum ex affectu charitatis, seu amoris Dei casti: qui tamen amor non sit necessario charitas stricte & proprie dicta; neque relatio illa necessario actualis, cum sussiciat Virtualis. Referri autem Virtualiter, ex tali dilectione censetur, quod ex virtute ejus, quæ post actum manere solet, profluit, uti collectio herbarum procedit ex vi & virtute actus, quo quis prius sanitatem per pharmaca obtinendam intendit.

Opus interim, quod sic non refertur, non ideo peccatum vocatur, sed sæpè est moraliter bonum, ut alibi suo 1000 o stensum est: & nist hoc admissent deputati jam disti, nuntiabatur ipsis damnandam fuisse hanc scholæ suæ sententiam.

Peccat igitur, qui actum suum non refert: sed cum actus referri potuit, signum est non esse malum. Unde, si actum ipsum, malum fortasse, vel peccatnm

vosant

vocant quandoque veteres, non tam ipsum actum considerant, quam defectum relationis illi conjunctum: quod nec etiam celarunt (deputati) ubi ad distin-

ctius loquendum premebantur.

Sic Augustinus, qui opera Infidelium ad Deum non relata accusaverat, dum pressus est à Juliano, an igitur, si infidelis nudum operit, opus illud peccatum dici debeat, diserte respondit, non opus ipsum, quod est operire nudum, peccatum esse, sed de hoc non in Domino gloriari, seu ad aliud, quam ad Deum hoc referre.

En ipsam, & eandem opinionem, de qua hic accusamur. Quid enim aliud umquam diximus, aut docuimus? Quia tamen propositionem nudè fine nostra explicatione, aut restrictione ( quam tamen ubique satis explico, aut restringo ) accusare solent Accusatores nostri, Cogor ipse eandem hic

breviter proponere.

De Doctrina illa ago ex professo in Principiis Theol. p. 1. fol. 198. edir. primæ, & fol. 219. edir. secundæ, ubi sectione 4. dico inprimis, quod omnis actus moralis ut sit. Bonus, debeat referri ad Deum tamquam ultimum finem; quod confirmo ibidem ex S. Scriptura, SS. Ecclesiæ Patribus, ac ipfa ratione. Idem dixit S. Facultas Theol. Lov. S. Sedi per suos Deputatos teste Amplissimo D. Martino Steyaert ibi supra.

2. Sectione 5. doceo ad talem relationem non esse satis, quod opus aliquod in Deum fit referibile : negat enim illud expresse S. Augustinus; cum operire nudum (de quo in calu cum Juliano) sit indubie ad Deum referibile : de quo tamen non in Domino gloriari, solus impius negat esse

peccatum, ut ait S. Doctor.

3. Sectione 6. nego inde sequi (ut alii quidem opponunt) omnia opera Infidelium esse peccara; cujus contrarium multis doceo ex professo p. 2. fol. 117. edit. 2. etsi enim Infideles vera fide careant, tamen juxta S. Augustinum subinde à Deo illustrari potest eorumdem intellectus, ac piè moveri eorumdem voluntas, & bene moraliter ita operari, ut dilucide ex S. Augustino ostendir P. Henricus De Noris in vindiciis suis Augustinianis C. 3. 6.4. S. Romanæ universalis inquisitionis Qualificator &c.

Imo, fi jux a aliorum placitum, omnibus etiam Infidelibus semper adsit sufficiens Dei auxilium : quid obstat , quo minus admittatur Infideles à divina gratia fubinde excitari & adjuvari ad actus moralirer bonos?

4. Addo insuper, & dico Conclusione 4. ibidem : exeo, quod peccet ille, qui opus aliquod ad Dei glo iam referre negligit, non sequitur continuo, illud opus ese peccatum proprie dictum; quod deinde exemplo S. Augustini jam dato oftendo, dum air, non per le ipsum factum, quod est operire nudum, peccatum esse, utpote secundum se rectæ rationi conforme: sed quod in eo opere non in Domino gloriari, folus impius neget este peccatum,

(16)

Rem illam simili exemplo declaravi ibidem, & dico; Pictor quispiam obligatur suas picturas omnes referre in Regem: pingit v.g. picturam artificiossissimam, ita tamen, ut in Regem eam non referat: etsi peccet pictor ille hoc negligendo, pictura tamen non ex eo desinit esse artificiosa, nec desectus ille relationis picturam inficit. Sic voluntas nostra, quæ amorem creaturæ ad amorem Creatoris dirigere obligatur, illudque negligit; si pingat, id est, si exerceat opus aliquod de se bonum, puta operire nudum, non ideo malum est, aut peccatum, nec desectus ille relationis opus illud inficit, sed solam voluntatem, opus ad debitum sinem referre negligentem, à qua voluntate alter denominatur peccare.

Quid hic rursum aliud dico, aut doceo, nisi quod docet S. Facultas Theol. Lovan. per suos deputatos, imò quam expresse doceat S. Augu-

Quod verò ibi supra dicam, non esse opus illud peccatum propriè di-Etum, ideo dico, ut innuam veteres tale opus in Deum non relatum, subinde vocare peccatum, qualiter etiam tale opus vocat ibi S. Augustinus, sed impropriè ob talem desectum operi adjunctum: vel etiam peccatum dici posser, si opus tale sumeretur pro complexo ex tali opere, & desectu relationis debitæ: dum malum est ex singulis desectibus, bonum ex integrà causà.

Denique concludo, quod Gentiles quidem non peccent ponendo actum illum per se, & ex officio bonum, v. g. operire nudum, quod est secundum se rectæ rationi conforme; sed peccent actum illum in Deum non referendo. Bonum ergo est officium, quod Gentilis exercet; sed desectus relationis debitæ, peccatum est juxta S. Augustinum dicentem lib. 4. contra Julianum c. 3. quidquid boni sit ab bomine. Enon propter hoc sit, propter quod sieri vera sapientia præcipit; et si officio videatur bonum, ipso non recto sine peccatum est.

Et rursum hinc monet S. Doctor, & ait ibidem: noverisitaque, non officiis, sed finibus à vitiis discernendas esse virtues. Officium est autem, quod
faciendum est; sinis verò propter quod faciendum est. Cum itaque facit homo
aliquid, ubi peccare non videtur, si non propter hoc facit, propter quod facere debet, peccare convincitur.

Et hanc di cam huc usque do ctrinam, esse ipsam do ctrinam S P. Augustini, disertè, ac luculenter tradit P. Henricus de Noris loco supra ci-

Eandem sententiam multis continuò annis solide ac operose semper propugnavit in publicis scriptis, Thesibus, & disputationibus Illustrissimus Pater Le Drou, tum hic in Academia Lovaniensi; tum in Abbatia Parchensi: Quos Romæ modò existentes consulere possunt accusatores nostri. Eandem

(17) Eandem quoque sententiam securi sunt Eximii PP. Christ. Lupus, Fervacques, Pauwens, Clenarts, Desirant, Parys, Melyn, ac demum tota PP. Augustinianorum Schola.

#### ANIMADVERSIO AD DICTUM ARTICULUM.

Idæ opinioni apponunt Accusatores nostri hanc animadversionem, & dicunt: Dum Lovanienses Hi, uti & Macarius Havermans aiunt, sufficere relationem virtualem, per hanc intelligunt reverà actualem perpetuam, sed remisam, & sine reflexione, per cujus defectum eam distinguunt à relatione, que ab ipsis actualis dicitur: adeoque multum absunt Theologi isti à sententiá S. Thoma.

#### RESPONSIO.

Uid per Relationem illam virtualem intelligat Sacra Facultas Theologica Lovaniensis per suos Deputatos; anteà dedimus. Quid verò per relationem illam virtualem intelligatur, & ad illam requiratur juxta nos, dixi loco supracit. sect. 4. scilicet, ut ex actuali præterità censeatur remanêre virtus ea, per quam censeatur opus ad Deum referri: adeo. que, quod in agendo debeat virtus actualis intentionis præteritæ remanêre.

Nec multum moramur, quomodo demum, hanc virtualem relationem vocent : quod magis ad Philosophum , quam ad Theologum dignoscitur pertinere.

Addiditamen, quod de simili virtuali relatione docet Bellarminus 1. 5. de justificar. c. 15. ex S. Bonav. in 2. dift. 41. a. 1. q. 3. Non sufficere, ut opus virtutis referatur in Deum, si quis ad initium anni vel mensis, vel etiam diei, generali quadam intentione referat omnia sua opera futura in Deum: sed necesse esse, ut illud ipsum opus particulare, quod postea faciendum est, referatur in Deum. Tunc enim dicuntur opera virtute in Deum relata, cum intentio præcedensest vera causa operum, quæ postea fiunt.

Denique consului cum Eximio D. Estio, in Epsst. 1. ad Cor. c. 10. dicente, Quo magis autem ejusmodi intentio virtute maneat in actionibus no-

stris quotidianis, frequenter actu renovanda est.

-693 0

#### ACCUSATIO QUARTA

Parte 3. Artic. S.

A est Charitatis necessitas, ut non immeritò dicatur vita om-Inium actionum humanarum, que sine ca mortue sunt, & num. 2. peccati labe aspersa. Debent enim in Deum referri, quod non fit sine Charitate. Idem in thesibus, Antverpiæ defensis 15. Julii 1689. Thesi 2.

#### RESPONSIO.

PEr Charitatem hie intelligo cum tota Schola Augustiniana, charita-tem imperfectam, sive omnem amorem, seu affectum Dei propter se; non verò laudabilem illam charitatem, quæ sit Dei cum homine amicitia;

quæ cum statu peccati mortalis consistere non possit &c.

Sic accepit eandem charitatem S. Facultas Theologica Lovaniensis quæ jam pridem per Deputatos suos hanc opinionem (de qua accusor) S. Sedi obtulit examinandam, & professa est sub titulo de Virtutibus Theologicis num. 2. in hunc modum : Vocem, CHARITAS , tametsi aliqui Scholastici accipiant pro solà illà Dei dilectione, quæ est nostra cum eo per peccatorum remissionem amicuta: S. Angustinus, & alii Patres eam sumere solent pro quavis supremi boni castà propter se dilectione: QUASI VERO, inquit Auflinus, ALIUD SIT BONA VOLUNTAS, QUAM CHARITAS.

Hinc idem S. Doctor distinguit charitatem natam, nutritam, adultam, ro-

bustam, perfectam ....

Itaque charitas & cupiditas generatim sumptæ non sunt aliud, quam bona,

& mala voluntas ... Unde & Concludit.

Omne opus, ut plene bonum sit, & ne venialiter quidem in eo delinquatur, debet ex tali charitate procedere. ac per ipsam referri in Dominum Deum: NEC ENIM teste Augustino, FRUCTUS EST BONUS, QUI DE RADICE CHARITATIS NON SURGIT.

Attamen ista relatio per charitatem perfectam fieri non debet, sufficit eam

fieri per charitatem imperfectam.

Idem post deputationem suam scribit Amplissimus D. Steyaert in A. phoris. loco ibi supra dicens: tenet itaque (Schola hæc Lovaniensis per suos deputatos S. Sedi doctrinam suam profitens) ut non peecetur saltem venialiter, dum opus aliquod, seu externum, seu internum deliberate ponitur, debere illud referri in Deum ex affectucharitatis, seu amoris Dei casti, qui tamen amor non sit necessariò charitas strictè, & propriè dicta.

Idem prorsus dicimus (mil sliud) in Propositione, de quâ hic accusor;

(19)

dicendo ad hoc, ut ne quidem venialiter peccetur, necessariam esse charitatem; id est, aliquem affectum charitatis in Deum, seu affectum amoris Dei cassi; quæ tamen non sit necessariò charitas stricte & proprie dicta, sive hominis cum Deo amicitia.

Neque enim tam vecordes sumus, ut dicamus, sidem informem, spem, timorem gehennæ, & alios actus, quibus peccatores utiliter disponuntur ad justitiam, & mortuos esse dicamus, & peccati labe adspersos; quos S. Triadentina Synodus declarat esse utiles, esse impulsus Spiritus S. disponere ad justificationis gratiam &c. Quin porius in issem actibus (tametsi in peccatore, ac proinde sine charitate persectà charitatem aliquam impersectam, seu affectum aliquem amoris Dei cassi exigimus.

Dicimus ergo dictà Propositione, quod ut homo ne quidem venialiter delinquat, debeat actionem suam referre in Deum tamquam ultimum sinem, idque per affectum aliquem saltem impersectæ charitatis: aliàs actio erit mortua, quia desectuosa juxta dicta ad accusationem præcedentem; & peccati labe adspersa, ob desectum debitæ relationis juxta dicta ibidem.

#### ACCUSATIO V.

Non indigemus gratià, ut orare possimus, sed ad orandum. Parte 4. Florentius de Cocq. in principiis totius Theologia Artic. 2. Propos. 33.

#### RESPONSIO.

Escio, quo studio, aut zelo accusatores nostri hanc Propositionem à cætero contextu, & sensu sejunctam & separatam accusaverint. Dico enim loco citato in hunc modum ad objectionem mihi formatam: respondeo, non indigemus gratid, ut orare possimus, sed ad orandum: & continuò subd di sbid. posse enim bene agere, naturæ est hominis: bene agere autem, gratiæ est fidehum. Unde si illud, sine gratia, afficiat posse, falsum est: etiamsi verum sit, si referatur ad orare, converti, quæ sine gratid non siunt. Ut quid hunc contextum placuit accusatoribus nostris studiosè truncare, & omittere?

Patet igitur ex ipso contextu, me per posse hic intelligere potentiam illam remotam, qua homo naturæ rationalis per intellectum & voluntatem capax sit, & possit orare, possit credere, ettam sine gratia: etsi sine gratia oraturus sit numquam; non secus, ac in homine agnoscenda est potentia videndi, etiam fine lumine, seu lumine absente; etsi fine lumine num-

quam fit vifurus.

Docuit me doctrinam hanc S. P. Augustinus dicens c. 5. de prædestinatione SS. Posse habere sidem, sicut posse habere charitatem, naturæ est hominum: habere autem sidem, quemadmodum habere charitatem, gratiæ est sidelium.

Docuit me idem Discipulus hujus S. Doctoris S. Fulgentius, qui de gratia Christi cap. 22. & 23. docer, hominem naturaliter posse credere, in eo quod naturam habet credultatis sideique capacem; & tamen gratiæ dono credendi virtutem recipere, quam amist. Ubi posse credere, naturæ tribuit: credere autem, seu credendi virtutem assignat gratiæ.

Et S. Thomas 2. 2. q. 2. art. 5. docet, quod si in potestate hominis esse dicatur aliquid excluso auxilio gratiæ; sic ad multa tenetur homo, ad quæ non potest sine gratia reparante, sicut ad diligendum Deum &c. Ubi supponit S. Doctor, quod homo varia possit, & debeat, quæ tamen possit sine gra-

tia reparante.

Est ergo in homine quoddam posse remotum, & quoddam posse proximius; quod & ipse S. Augustinus subinde insinuat: dum lib. de spiritu & litt. c. 30. docer, credere esse in potestate nostra; puta, quod homo per liberum arbitrium habeat potentiam remotam, quâ possit per gratiam deinde adjutus credere; unde illud posse credere, seu posse haberesidem alibi assignat natura hominum. Aliam verò potentiam proximam credendi v. g. ubique gratia assignat ipse gratia vindex acerrimus.

Potentia ergo remota de natura snrgit, proximior surgit de gratia.

Nec est, quod Accusatores nostri (utaliàs) nobis objiciant Concilium Trid. quod Sel. 6. Can. 3. dicit: Si quis dixerit sine præveniente Spiritus S. inspiratione, atque ejus adjutorio hominem credere, sperare, diligere, ac pænitere posse sicut oportet, ut ei justificationis gratia conferatur, anathema sit. Non enim illud, sine præveniente Spiritus S inspiratione, atque ejus adjutorio, afficit to posse (remotum scilicet juxta jam dicta) sed afficit ipsum credere, sperare, diligere, ac pænitere, se quidem sicut oportes, ut ei justificationis gratia conferaiur: quod indubie non sit, aut sieri potest sine speciali Dei gratia.

ACCUSATIOVI.

Parte 4. Artic. 3. num. 16. Omnis omninò gratia natura lapsa aliquo respectu est efficax, scilicet respectu effectus, ad quem proxime datur: nec aliqua est merè sufficiens. Et additur ita in terminis Florentius de Cocq in principiis Theolog. pag. 368.

RES.

#### RESPONSIO.

O Prassem hic irerum, Accusarores nostros Doctrinam hanc nostram (ut quidem ibidem ipse facio) proposuissent, ac restrinxissent:

Unde cogor iterato rem repetere.

Primo ergo probavi dictam propositionem, de qua accusor, ex samoso S Augustini discrimine inter gratiam hominis sani & lapsi, quo docer, gratiam hominis lapsi non dare tantum posse agere, sed ipsumagere: & (ut de hominibus lapsis ait S. Doctor I. deCor. & gr. c. 11. Hæc gratia potentior. En tanto major est, ut parum sit homini per illam reparare perditambibertatem, parum sit denique non posse sine illà, vel apprehendere bonum, vel permanere in bono, si velit; nisi efficiatur, ut velit.

2. Quia si gratia illa esset merè sufficiens, dans solummodo posse, non aliquid agere, à voluntare pendebitacceptatio gratiæ in hoc statu: quod ho-

mo erit, qui se discernet ; quod negat Apostolus.

3. Addo, quod si nulla gratia ad agendum præter gratiam sufficientem sit necessaria, rogo, qu'i veniat, quod ne è millibus quidem vicibus, imò

nunquam, actum producat, aut producet?

Ex quibus jam indè pater, me agere contra gratiam molinistice sufficientem, sive ultra quam ex parte Dei non est alsa gratia necessaria ad bene agendum; sed ex voluntatis beneplacito pendeat, eam gratiam acceptando, reddere illam esticacem: quam quidem gratiam sufficientem rejicit tota Schola Augustino-Thomistica, & nos cum ipsa.

Nec etiam tam aversi sumus à gratia Thomistice sufficienti, sed sano sensu intellecta; pura, ultrà quam ad bene agendum requiritur insuper alia gratia, qualem Thomistæ omnes exigunt: etsi cum majoribus hujus Scholæ Lovaniensis ob rei novitatem à nomine sufficientis (ut de illis notat D. Steyaert) merito abstinuerim, & malim cum illis illam vocare excitantem.

Quod autem hæceadem doctrina sit Scholæ Thomisticæ, declarat ejusdem Doctrinæ vindex acerrimus Thomas Lemos Panopliægratiæ tom. 4. 1. 4. p. 2 tr. 3. cap. 7. ubi ex professo docer, & ait sub titulo Capitis: Auxilium sufficiens respectu alsculus actus, semper est efficax. Et addit, quod circa hanc quæstionem, communis et vera Thomistarum sententia est, quod omne auxilium sufficiens comparatione unius actus, semper est efficax ratione alterius, ad quem efficiendum fx absoluto et efficaci Decreto voluntatis divinæ ordinatur. Eandem doctrinam aliquot exemplis ibidem declarat, & solidis rationibus confirmat.

C 3

Nec



(22)

Nec alio sensu Doctrinam illam dicto loco proposui, dum ulterius conclusione 2, ibidem addo, & dico: Non omnis tamen gratia medicinalis est efficax respectu omnis effectus, ad quem dirigitur talis gratia; sed solum respectu effectus, ad quem proxime à Deo datur. Hinc gratia, que datur à Deo in ordine ad conversionem v.g. non illam continuò efficaciter operabitur, sed aliquando efficiet aliquam boni complacentiam, voluntatem bonam, sed nondum satis robu-

stam, quam sequatur ipsa conversio.

Nec aliud habet expositio Doctrinæ Augustinianorum Theologorum exhibitæ Alexandro VII. & VIII., ubi articulo 2. dicitur de gratia illà Thomistice sufficienti, quod, quamvis gratia illa per se spectata effectuello Careat, ad quem tendit, ad quem voluntatem excitat, & ad quem per antecedentem Dei voluntatem destinatur; adeoque falsum sit boc sensu omnem Chri-Sti gratiam semper habere eum effectum quem Deus vult : si tamen spectetur, ut cum absolutà Der voluntate conjuncta, meritò hoc sensu efficax dici potest, quia semper 1d in corde hominis operatur, quod Deus absolutà voluntate intendir. Certum est enim apud Thomistas, auxilium sufficiens respectu unius actus semper esse efficax respectu alterius, ad quem efficiendum decreto absoluto divinæ voluntatis destinatur : adeòque apud ellos omnis gratia est efficax alicujus effectus; ejus nimirum, ad quem proxime ordinatur, & quem Deus absoluta voluntate

Ex quo pater, quo sensu dixerim in propositione accusata omnem gratiam naturæ lapsæ aliquo respectu ese efficacem: insuper, nullam in boc statu effe MERE SUFFICIENTEM; puta talem, quæ nullo respectu sit efficax; vel etiam ultra quam ad bene agendum, ex parte Dei non requiritur alia gratia: quod ha ctenus rejecit, & rejicit Schola Augustiniana & Thomistica.

Nec elt, quod hîc objiciant Accularores, ex dicta doctrina lequi, quod liberum arbitrium à Deo morum non possit dissentire, si velit, quod desinie Synodus Tridentina Seff. 6. can. 4. cum (ut ibidem expresse dico) liberum arbitrium etiam à Deo motum possit gratiam abjicere, si velit; & idipsum pimis sæpè faciat : tum oculos cordis occludendo piis illustrationibusintellectus; tum repellendo pios motus voluntatis, eos motus extinguendo, nec ad perfectum confensum deducendo.

Addo etiam, nihil nobis ex illa doctrina commune cum hoc Articulo in fanfenio damnato ab Ecclesia : Interiori gratiæ in statu naturæ lap (æ nunquam resissitur: cum (ut mox ostendi ) interiori gratiæ in hoc statu

læpillime reliftatur.

CON-

## CONCLUSIO.

Ac funt, quæ ad accusationes mihi objectas modò respondere placuit; ut pateat, quo merito & zelo accusatores nostii, nos signanter hic accusent, studioso silentio prætermissis illis, qui easdem opiniones constantius, & operofius hic palam propugnant. Non quasi illorum Societate, aut sorte causam meam tuendam esse censeam : sed solummodo, ut palam fiat (alias apertum fatis ) quanto partium studio Acculatores nostri laborent in accufando.

Liceat tamen & nobis unicum hic admonere, scilicet jam dudum aliquos sub larva Baii, & Jansenii, doctrinam de gratia per se efficaci; do-Etrinam, inquam, Scholæ Augustinianæ & Thomisticæ præcipuam, ac fundamentalem, impugnasse. Notarunt id jam pridem ante nos Doctores Silmanticenses in suo cursu Theolog. tom. 5. tract. 14. q. cx1. Disp. 6. de gratia efficaci. Dub. 1. S. v. num. 32. ubi aiunt de Ripalda Soc. Jefu in hoc modum : Ex Molinistis agit contra Jansenium Ripalda: at hic author post prolixum laborem nil contra Jansenium in hac parte concludit. Non enim impugnat differentiam ab eo assertam, nempe gratiam status Innocentiæ esse ex se indifferentem, gratiam verò bujus status esse ex se efficacem: sed ailò prorsus divertit totos nervos intendens, ut gratiam per se efficacem demetat. In quo quamvis satis callide fe gerat, impugnans sub Baianorum larva Thomistas: egit tamen inutiliter, ne dicam infeliciter. . . . . sententia quippe, quæ auxilia per se & ex seefficacia depredicat, certissima est, & Communis inter D. Aug. & D. Thomæ discipulos, utpote qui Augustinum babent patronum, & Pelagianos ac semipelagianos, & eorum reliquias prosternit. Unde Innocentius X. post editam adversus V. Jansenii Propositiones Constitutionem, semel & iterum declaravit se minime intendiße Doctrinam de Gratia per se efficace, directe vel indirecte attingere: ediditque circa boc speciale decretum in Congregatione generali S. Inquisitionis habita dis 23. Aprilis 1654.

AL IN COMPANY OF THE PARTY OF T

Et hic quidem id attentavit contra gratiam per se efficacem occulto, & (utilli DD. aiunt) callido marte: sed alii id attentarunt aperto; inter quos P. Honoratus Fabri, cujus hæc est senrentia in terminis, quam habet in Præfarione ad Lectorem : Dico eamdem esse gratiam essicacem prædeterminantium, Jansenii, & Calvini, id est, efficacem intrinsece. Quam quidem opinionem tamquam toti Scholæ Augustinianæ ac Thomssticæ, adversariam, majori jure accusare poterant Accusatores nostri, nisi partium stu-

dio, hanc & alias fimiles declinassent.

Ut interim conster, quia reverentia, & quo studio Ordo noster Præ-

(24)

monstratensis in Belgio, & S. Sedis authoritatem, & S. P. N. Augustini dogmata inconcußa ac tutissima prosequatur; addere lubet statutum Ordinis nostri Anno 1643, Datum Lectoribus S. Theologiæ, & hactenus observatum, quod sichabet: Porrò, in materià de gratià omnes humillimi P. S. Augustini sententiam sequantur, & ab ea (quoadusque aliud definierit Ecclesia) nulla ratione divelli se patiantur, nedum plus naturæ viribus, & minus gratiæ tribuunt, quam oportet, à gratid deserantur: & in se stantes non stent; sed speritu veræ humilitatis vacui turpiter labantur.

Notent hoc ii, qui lugillare pergunt, nos bullas Pontificias non morari, sed solummodo purandum, quod quidpiam in S. Augustino invenerimus, ut fundatum, & alia nobis objecta. Attendant, inquam, quid statuatur, & lequamur, scilicet, S. Augustini dogmara, juxta Pontificia oracula inconcusta & tutishma, in materia de gratia constanter docenda; sed, quoadusque aliter definierit Ecclesia; cujus sudicio nos submittemus alacriter; & fi nos aliter erudire dignata fit, confitebimur nos homines, id est, errori obnoxios fuisse, scientes ex S. Augustino lib. 3. Crescon. c. 3. quod sententiam

talsam numquam tenere, prima laus sit; secunda, mutare.

Denique concludo cum Doctore Angelico dicente 2.2. q. 11. art. 2. Quod contra Summi Pontificis authoritatem, nec Hieronimus, nec Augustinus, nec aliquis Sacrorum Doctorum suam sententiam defendit. Unde Hieronimus ad Damasum Papam (& nos cum iplo) hac est fides Papa beatissime, quam in Catholica didicimus Ecclesia: in qua, si minus perite, aut parum cauté forte aliquid positum est, Emendari cupimus à te, qui Petri Fidem & Sedem tenes. Si autem bæc nostra Confessio Apostolatus iui judicio comprobatur: quicumque me culpare voluerit, se imperitum, vel malevolum, non me hæreticum comprobabit.

# -in identity against the meaning to the second the second and second and second the second the second to the second t

The Let Cone is Letteren - the famount of egent one of govern pro- treminewally for my the course, it dies fouces merenged. Quality without abinisment adapted total Schole A gathania of Thom there, advertissees appear here a craine potential attaileres netter, mili parcium fina-

Of meater of director on sales and, & goo flude Ordo reflex Press

the lights inspecifical ter and an inspect of the street of making

TOTAL TOTAL TRUMPADUS AT UNITED THE

mid a weep, sign at all the or found

-nom

