

#### Universitätsbibliothek Paderborn

R. P. Richardi Arsdekin Soc. Iesu S. Theol. Professoris Theologia Tripartita Sive Resolutiones Polemicæ, Speculativæ, Practicæ, Controversiarum, & Quæstionum, etiam recentißimarum, quæ in Schola, & ...

Missionarijs, & alijs animarum Curatoribus, & Theol. studiosis solerter accommodatæ ...

De Controversijs Polemicis, & Scholasticis, etiam modernis

Archdekin, Richard
Antverpiæ, 1682

Controversiæ Recentiores. De authoritate Pontificis & Conciliorum.

urn:nbn:de:hbz:466:1-40853

# CONTROVERSIÆ

RECENTIORES

DE AUTHORITATE

PONTIFICIS ET CONCILIORUM

Voniam authoritas Ecclesia docentis; quam supra stabilivimus, exire solet in Actum per definitiones Pontisicum, aut Concilio-rum, necessarium est difficultates modernas qua de bis moveri solent latius explanare, ut Curatores animarum in quavis particulari quastione sanam Ecclesia dectrinam discernere, ac tueri valeant.

# QUESTIO PRIMA.

An authoritas Concilii generalis sit supra authoritatem Pontificis?

A Ffirmativam partem sustinuerunt aliqui Doctores Catholici, qui licet contra hæreticos agnoscant Pontificem esse supremum in terris Caput universæ Ecclessæ, id tamen intelligunt de Ecclessa ut est singillatim ac sparsim sumpta, non verò ut collecta, & in unum Corpus legitimè congregata. Ita docuit Gerson lib. de potestate Papæ, Almainus de author. Ecclessæ, Tostatus desensorii part. 2. cap. 72. & aliqui ex Sorbonicis, contra quos.

Dicen-



e

e

114 Quaft. 1. de Authoritate Pontificu

Dicendum est, Pontifici competere authoritatem Concilio generali majorem. Est hæc communis Theologorum doctrina, quam plures dicunt fidei proximam, & oppositam sententiam erroneam appellant, ac fusè eam oppugnant, cum Bellarmino de Concil. Lib. 2. cap. 15. Cajetano, alissque.

1. Ut clarius hoc breviusque probetur, assumo id primò, quod adversarii ultro concedunt. Pontifex Romanus est Caput, ac Pastor univerfalis fingularum Ecclefiarum ut funt sparfæ ac lejunctæ; Ergo est etiam Caput ac Pastor omnium Ecclesiarum ut funt in unum conjuncta ac congregatæ in Concilio generali. Patet confequentia, quia per collectionem in unum gregem, five in Corpus Concilii, Ecclesiæ particulares non definunt esse oves Christi, quas diserte ac fine exceptione Christus ipse suo in terris Vicario inbjecit, dum dixit Petro, Pasce oves meas: Confirma fratrestuos. Non enim definunt esse oves, aut degenerant à natura fratrum per mutuam conjunctionem inter se, & cum suo Capite in Concilio generali.

Ex quo ulterius patet, Concilio nullam immediate à Christo collatam esse authoritatem, sed omnem quam habet potestatem à Pontisce derivare, cum Christus nulli præter Petrum reperiatur gubernandæ Ecclesiæ authoritatem concessisse.

2. Probatur secundo hæc doctrina, ex ipsa Conciliorum Generalium solemni ac legitima declaratione, quâ summi Pastoris authoritatem Concilio majorem agnoscunt. Atque imprimis Concilium Florentinum, ex Patribus tam Gracis quâm Latinis conslatum, summo consensu sie decernit P. 2. Collat. 22. Definimus Sanctam Aposto-

Supra Concilium. IIS Apostolicam Sedem , & Romanum Pontificem successorem effe B. Petri Verticis Apostolorum, & verum Christi Vicarium, ET TOTIUS ECCLESIA CAPUT, & omnium Christianorum Patrem, ac Doctorem existere, & in universum orbem tenere primatum, & in B. Petro pascendi, regendi & gubernandi universalem Ecclesiam à Domino nostro Iesu Christo plenam potestatem traditam esse. En decretum legitimi Concilii, & à Pontifice confirmati, declarat Christi Vicarium totius Eeclesiæ Caput : & in universum orbem tenere Primarum : pars autem orbis est Ecclesia in Concilio congregata: non poterit ergo Pontificis authoritati se subducere, nisi forte ultrà universum orbem ad spatia ignota se extendat. Accedit altera definitio generalis Concilii Lateranensis ultimi, sub Leone X. sess. 11. ubi postquam declaratum est decreta Concilii Basileensis contra Pontificis authoritatem, nullius esse roboris, ita subjungitur: Solum Romanum Pontificem pro tempore existentem, tamquam. AUTHO-RITATEM SUPRA OMNIA CONCILIA HABENTEM, Conciliorum indicendorum, transferendorum, ac dissolvendorum plenum jus ac potestatem habere, nedum ex sacra Scriptura testimonio, dictis Sanctorum Patrum, ac aliorum Romanorum Pontificum etiam pradecessorum nostrorum, sacrorumque Canonum decretis, sed propria etiam eorundem Conciliorum confessione manifeste constat. Facit horum Conciliorum in propria causa tam luculenta confessio, ut supervacaneum putem prolixiora eam in rem argumenta coacervare, quibus facile est tractatus integros implere. 3. Opponunt aliqui primò, Decreta Concilii

Constantiensis Seff. 4. & Conc. Basileensis Seff. 2. quæ videntur Concilio generali afferere authoritatem Pontifice majorem.

Ref-

m

e-

0

t. 1-

ac

11-

ac e-

u-

tè

1-

S: le

11-1-

ed

e-

11-

da

na

m 115

rfu

3117 10-

116. Quaft. I. de Authoritate Pontificis

Respondeo, Concilia ista quoad hoc confirmata non suisse, ideoque in hoc nullum robur obtinere, ut constat ex Bulla Leonis X. in Concilio generali Lateranensi, in qua declaratur, utrumque Concilium in hoc negotio errasse, ipsumque Concilium Basileense Conciliabulum appellatur, quod susius ostendit hic Bellarminus, ac Turrecremata qui tunc vixit, aliique.

Oppones secundò, In primo Concilio ab Apostolis Hierosolymis celebrato, non Petrus, sed totum Concilium dixit; visum est Spiritui Sancto, & nobis &c. Et decreta istius Concilii authoritate Ecclesiæ propria, non Petri nomine, ad

fideles Antiochiam transmissa fuere.

Respondeo, hæc quidem gesta suisse authoritate totius Concilii, sed non excluso Petro ejus Capite, à quo decreta illa vim & robur accepêre, sicut dum modo decreta Conc. Tridentini proponuntur sidelibus nomine Concilii, id omnes intelligunt de Concilio prout in eo Pontisex includitur.

Oppones tertiò. Matthei 18. Christus dixitipsi Petro, Si peccaverit in te frater tuus, dic Ecclesiæ. Ergo ipsa Ecclesia in Concilio congregata, potestatem judicandi immediatè à Christo acce-

pit.

Respondeo, præceptum illud non intelligendum de Ecclesia in universali Concilio congregata, aliàs enim impleri non posset trecentis annis post Christum, quo tempore nullum in Ecclesia fuir Concilium generale. Per Ecclesiam igius Christus hic aliud non designat, quam quemlibet Superiorem, aut Congregationem, qua in Ecclesia legitimum judicium exercet; rectè enim dicitur fieriab. Ecclesia, quod sit à persona publicam in ca habente potestatem.

Supra Concilium. 4. Postremò, hic extorquendum est telum quibusdam, qui hoc tempore in Partibus hæreticorum se vocant Missionarios Apostolicos, nec dubitant tamen, ut evehant potestatem Principum fæcularium, Apostolicæ sedis authoritatem infra Concilium deprimere : ac confidenter asserere, hanc esse Ecclesiæ Gallicanæ certam, & indubitatam doctrinam. Verum in hoc produnt craffam rerum Gallicarum ignorantiam, dum suam, & paucorum labem, omnibus Galliæ Theologis affricare nituntur. Testatur id mecum celebris scholæ Sorbonicæ Doctor Andræas Davallius agens de ea sententia quæ asserit Pontificem esse supra Concilium generale Tract.de Rom. Pont. potestate P. 4. q. 7. Totus (inquit) orbis, exceptis pauculis Dostoribus, eam (Sententiam ) ampletitur; & rationibus validiffimis , cum ex Scriptura, Conciliis , & Patribus, tum ex Principiis Theologia petitis confirmatur. Arque idem Doctor luculenter oftendit in Anteloquio f. quo pacto. Concilium Bafileense, in hoc puncto Pontificiæ authoritati inimicum, ab universa Ecclesia explosum semper rejectumque fuisse, nec aliam in hoc esse fidem Galliæ quam universalis Ecclesiæ. Hujus rei præclarum præbuêre argumentum Episcopi Gallia, & Doctores Sorbona, quando Parifiis anno 1611. prodiit libellus Anonymus de Ecclesiastica & politica potestate, qui cum in hac quæstione videretur Pontisicis authorita-

ti adversari, Cardinalis Perronius, una cum Episcopis provinciæ Senonensis, & postea Aquensis provinciæ Antistites, gravi censura libellum notarunt, ac sito decreto condemnarunt. Quorum sententiam ipse Author libelli postea amplexus

est, suumque errorem debité retractavit,

Ç

d

d

ú

-

20

2-

11

m

11-

118 Quest. 2. Definitio Pontificis

Abeant jam inanes fabellæ, de Ecclesia Gallicana universa in hoc dogmate Pontifici contraria: facessat quoque credula nimis talium Missionariorum imprudentia, qui, ut cupiditatibus suis velisicentur, à veritate auditum avertunt, & ad tales fabulas convertuntur.

### QUESTIO SECUNDA.

An Pontificis definitiones sint infallibiles absque assensu Concilii generalis.

1. R Espondeo, & dico Pontificem Romanum infallibilem habere authoritatem in desiniendis rebus fidei pro universa Ecclesia, etiam absque Concilio generali. Hac doctrina communis est inter omnes melioris notæ Theologos: Contra Gersonem, & Almainum in lib. de potestate Ecclesiæ, Alphonsum de Castro, & Tostatum defensorii p.2.6.30. Adrianum VI. antequam esset Pontisex quast.ult.de Confirmatione, & quodlib.2.q. 1. cum quibus sensisse videtur Baius , uti patet ex ejus Epitt. ad Doct. Gravium data an. 1572. & aliqui Sorbonici, qui tamen non negant definitioni Pontificis etsi fallibili obtemperandum esse, Sed istorum sententia ab aliis Theologis variâ censurâ notatur, adeò ut Bellarminus hanc etiam dicat erroneam, & hæresi proximam, & plures recentiores absolute hæreticam.

Probatur hæc doctrina primò, illis argumentis quibus supra ostendi Pontificem esse supra Concilium, & nulli omnino à Christo, præterquam Petro, immediatè collatam esse authoritatem infallibilem regendi, & docendi universam

Sine Concilio. 170 Ecclesiam, dum soli Petro cum successoribus determinate, & in singulari dixit Lucæ 22. Ego rogavi pro Te ut non deficiat fides tua, & Tu aliquando conversus confirma Fratres tuos. Et Joan. 21. Petre amas me ? Pasce oves meas. Et Matth. 16. Tu es Petrus & super hanc Petram edificabo Ecclesiam meam. Sed ne quis ulterius dicat, soli quidem Petro & successoribus collatam fuisse potestatem immediatam docendi universam Ecclesiam ; potuisse tamen Christum requirere assensum Concilii generalis, tanquam conditionem fine qua spiritus Sanctus Pontificis definitioni non assisteret. Contrarium evincunt verba Christi superius allata, quæ cum sint absoluta, non patiuntur ullam hujusmodi conditionem apponi, præsertim cum illa gratiam ac Privilegium contineant, quod nunquam ultra Principis verba reftringendum judicatur. Et verò parum Ecclesiæ usibus consentanea fuisset in Pontifice hæc docendi & docendi & definiendi authoritas, si non effet ab erroris periculo libera absque Concilio generali, quod nunquam fine ingenti labore ac molimine, imo aliquando, obsistentibus Principum diffidis, ex toto orbe Christiano nullo modo cogi potest, Hunc igitar Ecclesiæ universæ Cætum requirere ad decidendum quamlibet fidei controversiam, ne quidem prudentiæ est humanæ, multò minus providentiæ divinæ. 2. Sed age, Si lubear Ecclesiam universam tot itineribus toties fatigare. Demus jam grandævos

2. Sed age, Si lubeat Ecclesiam universam tot itineribus toties satigare. Demus jam grandævos illos Concilis Patres per mille viarum discrimina ab extremis oris in unum cætum, locumque cum suo Capite convenisse. Proponitur congregatis nova quæpiam sidei controversia, itur in suffragia. Sed ecce, ut sæpe sactum, aliud sentiunt Patres, aliud Pontisex. Cujus hic sententiæ standum

erit

erit? Non solius Concilii, cum satearis hujus assensum tantum requiri per modum conditionis, ut Pontificis definitio sit infallibilis. Neque admittas standum esse sententiæ definitivæ solius Pontificis. Quid ergo Ecclesiæ in hoc Concilio consilii erit? Si tuæ innitatur sententiæ, re insecta iter remetiendum, & de controversis sidei decidendis desperandum erit.

3. At ne id unquam eventurum formidemus: Probatur secundo nostra assertio, ex testimonio Conciliorum generalium, qua in Pontifice res fidei per se definiente hanc authoritatem erroris expertem ultro agnoscunt. Illam in Leone I. lubens admisit Synodus Calcedonensis IV. Nam priusquam Synodus illa Calcedone congregata fuisset, Leo Pontifex damnaverat Entichetem Epistolâ Flaviano Constantinopolitano inscriptâ, quæ verius encyclica sive universalis suit. Hæc cum Concilio lecta effet actione 2. Patres acclamarunt; Anathema qui ita non credit, Petrus per Leonem locutus-est. Hanc itaque Leonis Epistolam ac sententiam definitivam, tanquam certissimam fidei regulam acceperunt, eique Actione quartà in Concilio subscripserunt. Quinimo postquam aliqui Episcopi Ægyptii; qui prius in reprobando Eutichete tergiversati fuerunt, tandem dixissent, Anathema Enticheti, & credentibus ei, nondum acquievere Patres, sed judicantes rem ex fola Pontificis sententia decernendam, denno inclamarunt, Subscribant Epistola Leonis, qui non et subscribit hereticus est. Usque adeò, ex sola Pontificis decisione, negotium fidei contra Eutichetem non amplius à Concilio judicandum, sed ex Pontificis immobili sententia, jam judicatum esse pronunciarunt, ita ut quemlibet ei obsistentem pro hæretico haberent. Denique tota Synodus communibus votis Actione 16. à Leone poftulavit, ut sua confirmatione decretis Concilié firmum robur adiiceret: satis in hoc aperté professa, inconcussam Decretorum sirmitatem à sola-Pontisicis authoritate dependere.

4. Neque alia cæterorum Conciliorum mens & sententia suit : patuit ea in Constantinopolitano II. Actione 4. erga Pontificem Agapetum in causa Anthimi: nec minus in Synodo VI. actione 18. erga Agathonem, de cujns ibi litteris tota Synodus ait. Quas, ut à summo Apostolorum vertice divinitus conscriptas, agnoscimus Dein in Synodo VIII. erga Adrianum II. ac Nicolaum I. ubi actione 5. de sententia Photii sic denunciatur : Neque nos sane novam de illo judicii sententiam ferimus, sed jam olim à Sanctissimo Papa Nicolao, & successore illius Adriano pronunciatam, quam nequaquam possumus immutare. Si synodus Pontisicis sententiam immutare non potuit, ergo agnoscit eam immutabilis esse veritatis. Sed ne in proferendis aliorum Conciliorum monumentis sim prolixior, tantum adjungo brevem Concil. Tridentini confessionem de Baptismo sess. 7. can. 3. Ecclesia Romana autem non nisi ratione Pontificis est Magistra caterarum. Quid verò aliud hoc est, quam soli Pontifici competere infallibile in docenda Ecclesia magisterium.

At, inquies, quædam Pontificum definitiones inter se pugnare videntur. Repono breviter, non pauciores in Conciliis, imo in Sacris litteris antilogias in speciem apparere; an ideo his, autillis sua concidit authoritas? Solvit illas facile Bellar. & Amicus tom. 4. disp. 7. sect. 2.

Postremò, vim habet insuperabilem constans Ecclesiæ toto orbe dissus consensus in acceptandis omni ævo Pontificum decretis, quibus F gravio-

65

)-

n

1,

m

O

1-

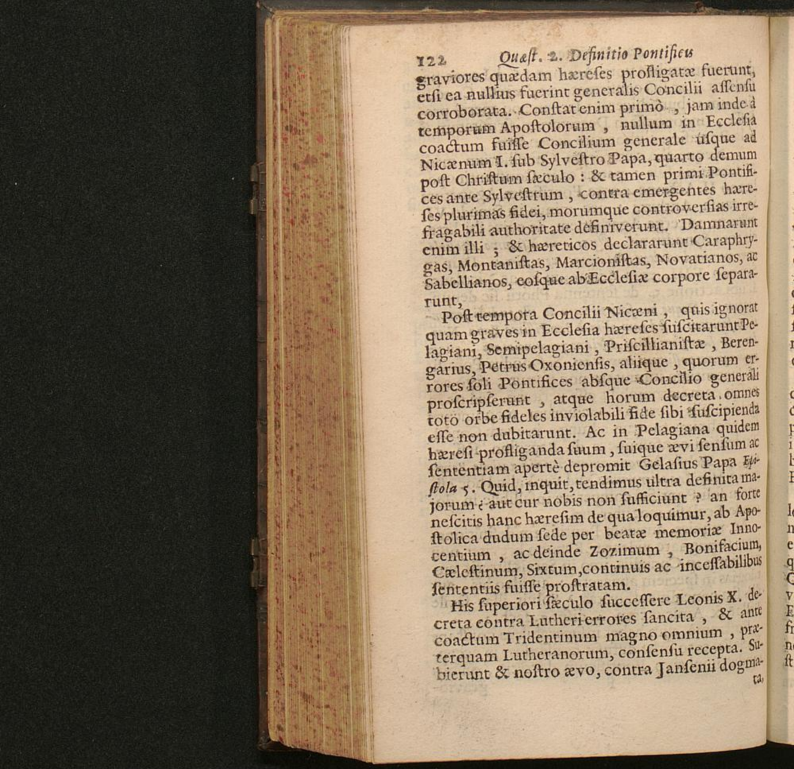
e-

ek

m

n-

lus



versam è Cathedra docet, errori obnoxium esse. Et ut securi sint ne ab hac doctrina validiori fræno cohibeantur, negant etiam Concilio generali authoritatem indubitatam in Fatti quæstiones concedendam. Hinc si quando de alicujus

it,

fu

à

lia

ad

m

fi-

re-

re-

int

ry-

ac

ra-

rat

Pe-

en-

er-

ali

nes

1da

em ac

Epi-

narte

p0no-

ım, bus

de-

inte

ora-Su-

mata

Quest. 3. Pont. infallibilitas T24

Persona erroribus, defensu Libri, de mente Authoris, & aliis hujusinodi, controversia nova oboritur, ut sententiam sibi metuendam declinent, liberum pandunt ad Facti quæstiones effugium, hoc se clypeo contra Pontificum ac Conciliorum decreta, & anathemata tutos arbitrantur.

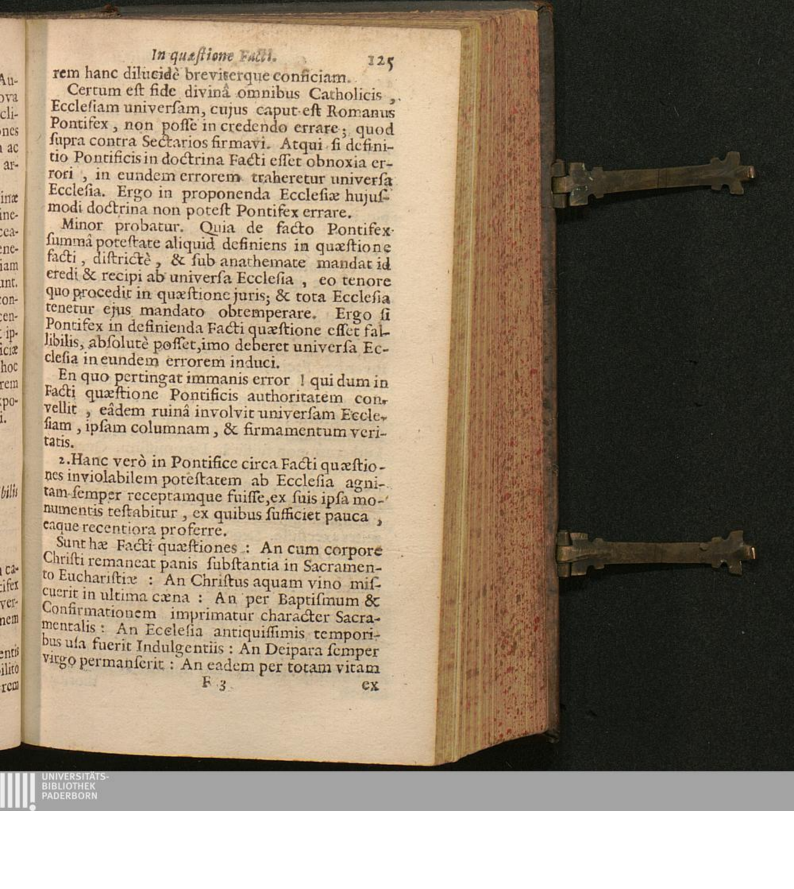
Sed levius ferendum foret, si hujus doctrina lues iis tantum quibus nata est sinibus contineretur. Latè nimium illa serpit, dum trans oceanum ad Apoltolicos quoque Missionarios penetravit, quorum aliqui cum Carono suis etiam Scriptis hoc contagiosum virus insperserunt. Nec dubitarunt , in alio genere causa ac controversiæ, contra Pontificum decreta ac cenfuras, hanc Facti quæftionem obtendere; & ipfos etiam Sectarios, hoc prætextu, Pontificia potestati in multis subducere. Ne igitur alii hoc nixi medio apud ignaros aditum sibi ulteriorem aperiant, hic brevem hujus controversiæ expositionem illis oportune objiciendam judicavi.

## QUESTIO TERTIA.

An Pontificis in Definiendo authoritas infallibilis extendat sed ad omnes tam Iuris, quam Facti questiones?

R Espondeo & dico, Nullum errorem ca-dere posse in doctrinam quam Pontifer authoritate summa definit, & proponit univerfæ Ecclesiæ, sive illa Iuris, sive Facti quæstionem contineat.

Nolo probare hanc affertionem arguments prolixioribus. Ex unico principio jam stabilito



ex speciali privilegio vitaverit omnia peccata etiam veniala &c. Has verò quæstiones Leo X. Pontifex per suam Bullam contra modernos hæreticos resolvit, ac definivit, suamque definitionem universæ Ecclesiæ sub anathemate credendam propositit, idemque postea in Concilio Tridentino præstitum suit. Contra hanc Pontificis desimitionem nemo orthodoxus excepit, nemo ad Facti latebras consugit, nemo in his quæstionibus sine erroris periculo decidendis, præter Sectarios, summi Pastoris authoritatem in dubium revocavit.

3. Hane igitur femitam in aliis Facti controversiis teneat necesse est, qui non cupit novo exemplo à priscis Patrum vestigus, & veritate deviare : quod ni faciat nullum fidei controversiis, nec in Romana quidem Ecclesia, exitum inveniet. Faciamus enim, infurgente nova adversariorum oppugnatione, Pontificem aut Ecclesiam pro fidelium pace aliquid definire, exempli gratia, Deiparam nunquam actu peccalse: nunquam contraxisse maculam originalem: Lutherum non fuisse à Deo missum. Quam facile foret omnem hujus definitionis vim evertere opponendo, hic involvi quæstionem Facti, hanc non esse materiam sidei, Pontisicem in his fumma authoritate decidendis potestatis fua lmites excessisse. Sæpe enim, an quæstio aliqua factum involvat, à sola nominis lite dependet Quisquis igitur non inanes lites, sed potius expeditam fidei semitam inquirit , huic Regulæ inststat necesse est: Pontifex aliquid definivit, & Ecclefiæ credendum propofuit; ergo id potut definire. Parum enim utilis foret Spiritus veritatis in Ecclesia perpetuò mansurus, si permitteret Christi Vicarium suo nomine, & summa authoritate thoritate aliquid universa Ecclesia proponere, quod per suam assistentiam ab erroris periculo non vindicaret.

4. Neque huic doctrinæ adversatur Bellarminus Lib. 4. de Pont .c. 2. aut Doctores alii, qui tradunt Pontificem, etiam ut Pontificem, & cum Concilio generali errare posse in controversiis facti particularibus, que ex informatione testimonii sque hominum precipue dependent. Non enime admittunt illiquod Pontifex summa potestate pro universa Ecclesia aliquid definiens possit esse obnoxius errori : fed tantum docent, Pontificem etiam ut Pontificem, per modum judicis privati, errare posse in controversiis facti particularibus, uti dum aliquem excommunicat, suspendit, damnat, aut absolvit, potest fieri ut innocentem damnet, aut nocentem absolvat : quia in hujusmodi judicio non exercet officium Pastoris universalis, neque in his, si erret, tota Ecclesia in errorem inducitur, quia veritas talis sententiæ non proponitur definitive tanquam ab universa Ecclesia sub præcepto recipienda. Dicitur tamen actus illos exercere, tanquam Pontifex, quia robur suum habent à Pontificia potestate, à cujus sententia ad aliud tribunal appellari non potest. Hoc igitur sensu intelligendus est Bellarminus, nec non Baronius, & Spondanus, dum in historia Honorii admittunt Pontificem & Concilia in quæstione facti errare posse. Et de Bellarmino quidem satis id aperte colligitur ex verbis, quæ loco supra citato præmittit, ubi tradit sententias Pontificum interdum Versari in rebus particularibus que ad paucos pertinent, quales ferè funt omnes controversia facti, ut an talis sit promovendus ad Episcopatum, an jure fuerit promotus, an videatur deponendus &c. Harum enim quæstionum COUNTS decisio



ta,

OS.

fi-

te

n-

nc :e-.

ın

n-

a-

0-

VO

arc

er-

ımıd-

BC.

ex-

alm:

fa-

his

11-

jua

let.

nsi-

80

tult

err

tte-

au-

tate

128 Queft.4. Infallibilitas in declar.

decisio ex informatione testimoniisque hominum præcipuè dependet, non ex Spiritus sancti assistentia, quæ tantum Pontifici definienti, & universam Ecclesiam docenti, promittitur.

fieri, aut sperari posse, ut aliqua cadem propositio sive in materia juris, sive facti, semel ab Ecclesia aut Pontifice damnata, postea definiatur nt vera, vel contra, ut præclare deducit P. Bruno Neusser vir eximiè doctus, in suo Prodromo Velitari p. 1. cap. 3.

## QUESTIO QUARTA,

An possit error cadere in Ecclesia, aut Pontificis definitionem de sensu Scriptura Canonica, aut de doctrina alicujus libri Catholici?

1. De fide est Ecclesiam, aut Pontificem non posse errare, dum alicujus Scripturæ sensum definit, & universis sideli-

bus recipiendum proponit

Probatur, ex ipsa Scriptura, & ratione manifesta, quibus supra Cap. 8. contra Sectarios, ostendimus Ecclesiam & Pontisicem, esse judicem infallibilem controversiarum in materia sidei. Sed quæstio quæ oboritur de legitimo sensu Scriptura sacræ, manifestè versatur in materia sidei: verus enim Scripturarum sensus nittur Derrevelantis authoritate, estque primum totius sidei sundamentum. Ergo in co declarando necessarium est sententiam Ecclesia aut Pontisicis ab omni errore immunem esse. Aliàs nulla superesset via, qua possint hæreses contra

Probatur primò: Negari non potest quin Ecclesia & Pontifex sit infallibilis in aperiendo sensu Scripturæ sacræ, uti jam inter orthodoxos compertum esse demonstravi: ergo eadem pollent sacultate in approbanda alterius libri doctrina ut Catholica, & absque erroris periento

F 5 reci

1-

ti

m

1-

C-

ur

20

e-

ga.

ut

114

11-

s,

1

12

10

in

us

ri-

c-

iæ

e.

les

ra

Quaft. 4. Infallibilitas in declar. recipienda. Eandem utrobique rationem militare sic oftendo. Sensus ille quem Canonicus Scriptor suis verbis expressit, potest ab also Authore diffimili verborum ordine & apparatu confignari, sic ut nullum subsit nisi in idiomate, & verbis discrimen. Quid quæso causæ est, cur fenfum verum sub novo verborum apparatu latentem non possit Ecclesia deprehendere, si valeat eundem sub priori scribendi forma dignoscere? Certè ad fidelium institutionem, & ad dirimendas controversias omnino facit, veritatem fidei non tantum in facris Litteris, sed etiam in quovis Libro, de quo lis oritur, fine errore designare. Probatur Secundo; Si Pontifex, aut legitimum Ecclesia Concilium possit errare in approbanda alicujus libri doctrina, ut vera & Catholica, jam ferè omnes Ecclesiæ definitiones suum robur amittent. Doctrina enim in illis definità plerumque à particulari quapiam persona conscripta & concinnata fuit, ac postea

mum Ecclesiæ Concilium possit errare in approbanda alicujus sibri doctrina, ut vera & Catholica, jam serè omnes Ecclesiæ definitiones suum robur amittent. Doctrina enim in illis definita plerumque à particulari quapiam persona conscripta & concinnata suit, ac postea Pontissicis aut Concilii judicio subjecta. Quod si in judicando de istius scriptionis sensu, Pontise aut Ecclesia infallibilis non suit, jam corrumt istæ definitiones ab universis sidelibus pridem receptæ. Exemplo sint Canones illi duodecim, quos Ephesinos vocant, quibus anathema dicitur doctrinæ Nestorii; conscripti suerunt Canones illi primum à Cyrillo in una ex synodicis epistolis, quos demum ut Catholicos Ephesina synodus approbavit, uti apertè patet Actione 4. in initio Conc. Calcedonensis. Hæc autem approbatio nullius esset roboris, si non possit synodus illa sine periculo erroris judicare de Catholico sensu servicionis à Cyrillo consectæ Non enim de solis verbis, ac vocibus judicat Ecclesia, sed

Sen su Scriptura. 131 de sensu quem verba illa conficere debent. 3. Probatur tertio : Et argumentum desumo ex mente eorum qui hanc doctrinam præcipuè oppugnant. Fatentur illi libenter Pontificem infallibilem esse in approbandis S. Augustini libris, in ea præsertim parte qua Pelagianos ac Semipelagianos confutavit. De probatissima horum librorum veritate vel minimum hæsitare summi piaculi loco habent : ipsim proinde S. Augustinum Patrem Patrum, Doctorem Doctorum. post Canonicos Scriptores primum deprædicare non dubitant. Hominem tamen fuiffe S. Augustinum, & in scribendis libris errori obnoxium nemo est qui inficiabitur. Unde ergo istis S. Augustini Scriptis authoritas tanta accessit, , ut ab omnibus veneratione summa instar oraculi suscipi debeant ? In promptu ratio est, quia scripta illa plures Pontifices aut Concilia approbavere : illis exploraræ veritatis testimonum apposuit Conc. Constantinopolitanum II. Gelasius Pontifex in Synodo Romana, ac postea Calestinus, Hormisda, Joannes Papa, eadem contra Pelagii errores amplectenda effe declaravit. Certa igitur tibi eft famma & inconcusta authoritas Pontificum acConciliorum in approbanda S. Augustini doctrina vera ac Catholica; neque subit vereri ne hic vel ex quæstione facti, vel ex alian quapiam causa aliquod erroris periculum intervenerit. Quid igitur, dum de aliorum Authorum Scrippis fententiam Pontifices ferunt, lapfin illis, aut errorem reformidas? Non tantum ad penetrandum S. Augustini sensum

ex in fæcula.

divinus Spiritus Ecclesiæ assistit, satisilli lucis est,

ut ad alios ea sese diffundat; nec est cur lapsu

temporis moderni Pontifices lucis hujus deliqui-

um patiantur; Christus Iesus heri, & hodie, ipse

F

QUÆS-

li-

us

11-

tu

e,

ur

tu

fi

0-

ad

a-

ed

-1°

ti-

p-80

ics

115 er-

ea lfi

ex

nt

m

n,

ur res

0-

0-

111

0-

us co

m

ed

de

# QUESTIO QUINTA.

An possit Ecclesia aut Pontificis definitio effe erronea, de sensu Libri baretico, cuju doctrisemipalagianos Stanmabnos mano probabilimas horum librorum ventate vel probabilimum hariture

1. D'Ico primd; Non licet inter Catholicos dubitare de Ecclesia, aut pontificis authorirate infallibili in judicando de alicujus Li-

bri sensu hæretico.

OUES.

Probatur hac affertio, ex doctrina jam à nobis in superiori & stabilita. Sine ullo erroris periculo potest Ecclesia, aut Pontifex approbare alicujus libri doctrinam ut veram , & Catholicam. Ergo codem modo potest condemnate slicujus libri doctrinam ut fallam, & hæreticam. Nulla hie dispar ratio , omnia utrimque eadem concurrunt. Si in judicio de sensu libri Catholico, vel nulla est quastio facti, vel ea defini-tioni infallibili minime obsistat, idem omnino stavuendum crit de sententia, qui sensus libri haretions declaratur. Si pro confervanda fidel verstate necessaria est in Pontifice Romano authorizas erroris expers ad discernendam in libris S. Augustini Catholicam veriratem, non minus eadem opus crit ad designandam in Pseudo-Augustino doctrina fallitatem. Si denique ad officium spectar summi Puftoris cui Christus oves fuas pascendas commisie, falutaris doctrina pafeua illis demonstrare, non minus ad ejusdem munus pertinebir, herbas nocentes, id eft y do ctrinam non fanam absque errore designare, ut fideles à libris, in quibus illa continetur, sui Pa-Aoris cura & authoritate arceantur. hAn fecula.

Sensu Libri Haretici.

nequeat

2. Ad argumentum hoc à Pastoris officio defumptum, opponit Sinnichius in Goliatho, fufficere ut pastor sciat se salutares tantum herbas, non autem venenatas Ovibus apponere, etsi interea ignoret in quo agro herbæ illæ creverint, aut quis fuerit agri cultor : atque codem modo laborandum non effe, etfi fummus Ecclefiæ Paftor nequeat scire aut definire, ex quo libro, vel authore doctrina fana, aut noxia defumpta fuerit, modò provideat ut oves sanæ non autem venenatæ doctrinæ pabulo nutriantur.

Displiceret non immerito hac responsio, nisi esset Scriptoris nostræ Patriæ, in qua cum venena non gignantur, minorem forte à pascuis venenatis noxam formidavir. Sed quia omnibus hac feribimus, Quaro ego, quid magnopere prosir Fidelium omnium Pastorem docere generatim, quid falubre fit, quid noxium, nifi fideles fuos coerceat ab illis librorum pratis, & fontibus, in quibus noxia illa & venenata doctrina continetur?Quomodo autem arcebit, fi non possit libros illos pestiseros absque errore designare? Hoc fi Paftor præftare non valear, quomodo oves pleræque, que minus acutum vident, poterunt pestifera doctrina periculum evicare, dum ad volvendum noxios libros novitas invitat, author allicit, facundia demulcet, & cælestis doctrinæ Ambrosiâ se potari existimant, dum venenum hauriunt mortiferum ? Nihil igitur hic juvat deducta illa à quadrupedum Pastore nonnihil clauda timilitudo, qui compactum in stabulo gregem selectis herbis secure pascit, licet pratum ignorer unde demessum fuerat alimentum. Clauda, inquam, erit similitudo,nisi pariter doceas, quo pacto grex Christi toto orbe diffusus, alicujus stabuli repagulis sic compingatur, ut

OS

11-

1-

)-

e-

1

re

n.

m

0-

11-

10

11

ei

u-

IS

us

0-

eď

us

m

0

nequeat libris noxiam doctrinam præbentibus liberas manus, aut oculos admovere. Artem hanc meliori compendio docet Ecclesia, dum indubitata supremi Pastoris voce, & oraculo, ipsos potius libros pestiferæ doctrinæ feraces designat, ac designatos ad carceres illos condemnat, in quibus suci, & sidelium manibus perperuò subducuntur.

tuò subducuntur, 3. Probatur invictè eadem veritas, ex perpetua consuetudine pontificum & Conciliorum in ferenda sententia de librorum sensu, aut doctrina perversa; & ex fidelium consensu in amplectenda illa Pontificum fententia. Clariora ex plurimis exempla fummatim refero. Libros Berengarii damnavit Nicolaus II. Severi libros reprobavit Agapetus Pontifex, cujus justu-Justinianus Imperator cos flammis aboleri mandavit. Innocentius primus in epistola 26. ad Episcopos Africanos de Scriptis Pelagii sic rescribit : Librum fanè, qui ejus esse diceretur, nobis à Charitate vestra transmissum evolvimus, in quo multa blasphema, nihil quod placeret, nihil quod non penitus displiceret, à quovis damnandum, atque calcandum. Hoc verò rescriptum de fenfu libri Pelagiani, unum est ex illis de quo ipse Augustinus non dubitat pronunciare, Roma rescripta venerunt, causa finita est. Divinum nempe aliquid & infallibile hujulmodi Pontificis sententia, pra cateris omnibus, inesse ag-Vardeduckailla à quadroppedum Padore nitvon

Neque fuisse satis doctrina damnata, abstrahendo ab Authore ejusque sensu, anathema dicere, uti volunt aliqui Jansenii fautores, constat ex processi habito in prima Synodo Nicana, Ubi cum Eusebius Nicod. & Theognis Nicanus condemnationi errorum qui Arii dicebantur sub-

Sensu Libri Haretici. subscriberent, detrectabant tamen ipso Ario ejusque doctrinæ anathema dicere. Quod minimè crederent eum qui erat accusatus, hominem ejus generis fuisse, qui eos errores doceret : atque hoc unum satis fuit, ut Synodus illos pro hæreticis haberet, atque exilio mulctarer, uti memoriæ proditum est in Socratis histor. Eccles. lib. 1. cap. 10. Palmare in hoc genere deducitur argumentum ex actis Concilii Calcedonensis actione 8. Thi Synodus universa Theodorerum, post abjuratam Nestorianam hæresim, absolvere recusavit, nisi diserte diceret, Anathema Nestorio, & dog matibus ejus. Durum Theodoreto non videbatur dogmata à Concilio damnata reprobare, modò Nestorium, cui plurimum studebat, eorum authorem non agnosceret. At Patres ex adverso, quamdiu id apertis verbis fateri recufabat, confonâ voce inclamarunt ; Ille hareticus est, Nestorianus est, hareticum foras mitte. Sed ubi Theodoretus tandem absque ambage dixit, Anathema Nestorio, & dogmatibus ejus: Tum demum in Concilio Episcopi omnes pronunciarunt : Theodoretus dignus est sede Ecclesia, Orthodoxum Ecclesia Pastorem recipiat. Mutato tantum nomine, aliis in simili causa eandem sententiam quadrare, consideranti manifestum est. 4. Non ignoravit hunc Ecclesiæ morem, & in eo Pontificis porestatem Doctor olim in Belgio celebris Michael Bajus, cujus cum sententiæ variæ damnatæ effent à Pio V. & Gregorio XIII. in rigore ac proprio verborum sensu ab affer-

toribus intento, nullo quæsito à Facti quæstione præsidio, suam confessionem, ac damnatæ doctrinæ retractationem inter alia his verbis expressit. " Fateor plurimas ex ii sdem sententis in nonnullis libellis à me olim, & ante emanatam se-

8

1

n

1

4

ß,

)-

il

m

10

12

m

17

8-

2+

1-

at

2

us

Qualt. s. Infallib. in declar. , dis Apostolicæ super iis censuram , conscriptis, ,& in lucem editis, contineri & defendi, Etiam in seo sensu in quo reprobantur. Denique declaro me in ,præsentiarum ab iis omnibus recedere, & damnationi à sede Apostolica factæ acquiescere; ,neque post hac ullas docere, asserere aut defendere velle. Actum die 24. Maii 1580; quo tempore hac etiam in- Academicis: Fastis conscripta fuere. Quin & ipse Jansenius nullam suis scriptis, contra Sedis Apostolicæ judicium, fuperesse desensionem aperte profitetur in Proæm. ad tom. 2. cap. 29. Quidquid, inquit, ab ista Petri Cathedra, ab isto Ecclesia universa Capite moderatore, Pontifice prescriptum fuerit hoc teneo: quidquid improbatum improbo, damnatum damnosanathematizatum anathematizo. Hanc nili supremo Pastori, majorum exemplo, authoritatem erroris expertem concedimus, quid Calvini, quid Lutheri libros à Sede Apostolica proscriptos execramur ? Hæresim , inquies; libri illi continent manifestam. At negabit aliquis id sibi perspicuum esse, non enim omnes ea pollent mentis acie, ut damnata dogmatha in Lutheri libris ilico deprehendant. Cur ergo liberum non erit dicere; doctrinam omnem à Leone X. & Tridentino damnatam execror, Lutheri verò libros ut innocuos amplector. En ad qualia demum pascua devehimur, nisi Pastoris vocem salutiferam omni ambage remotâ fequamur. 3. Dico nune ulterius secundo. Quastio de alicujus libri doctrina hæretica, & in sensu anthoris, vera est quastio Juris, non Facti. Quid enim eft inquirere, An doctrina libri w.g.a Jansenio vel alio authore conscripti sie heretica, quam quærere, spectato Jure & Legibus

humani

Sensu Libi Haretioi. humani sermonis, quem sensum conficiat contextus verborum quæ in illo libro continentur? Hoc autem spectar ad Legem quâ societas humana, verba aut scripta in certis circumstantiis usurpari & intelligi voluit, etfi interea contingeret Scriptorem velle aliquem sensum verbis suis difformem. Sicut fit in valore quem Rex, aut Respublica monetæ constituit, qui debet publicè usurpari, etsi is qui monetam profert cupiat illam aliter acceptari. Secundò, quærere, An sensus ille, quem verba communi lege conficiunt, sit hæreticus ? Quæ etiam est quæstio clara juris divini : resolvi enim debet ex jure divino , quo inquiritur, an sensus illi repugnet eloquiis divinis, five doctrinæ quam Deus pro revelata haberi voluit? Sic jam subsumo: Atqui ea quæ constatur ex duabus quæstionibus juris, necessario debet ad quæstionem Juris pertinere, Ergo quæstio illa, de alicujus libri doctrina hæretica, non Facti, sed Juris quæstionibus annumerari debet. 6. Ex quo patet talem hic de sensu libri hæretico subesse Juris quæstionem, qualisreperitur in aliis Articulis, extra ullius authoris librum, à Pontifice aut Concilio legitime damnatis, Quando enim ab iis propositio aliqua ut hæretica declaratur v.g. hæc : Mandata aliqua Dei suns etiam justis impossibilia; non aliud docent quam doctrinam illis verbis comprehensam hæresim continere : quid verò hoc aliud est, quam senfum illi sermoni subjectum hæreticum esse attentis Legibus quas homines communi institutione humano fermoni statuerunt. Sensus enim abauthore aliquo intentus, in arcano ejus pectore non occultatur, sed ille esse Scriptoris sensus intelligitur, quem verba quibus utitur in ex-

.....

0

15

terno tribunali, & communi hominum judicio conficere solent. Hac igitur manifesta juris quastio est, de hac Ecclesia, de hac Pontifex, uti de illa priore, sine errore pronunciat.

En quocumque te verteris, sive ad Facti, sive ad juris quæstionem nullus datur esfugio locus, lucidior est hæc veritas quam ut latebras patiatur. Hinc ne quis in ca recipienda vacillaret, sapienti consilio, ex Regis Christianissimi, & Episcoporum Galliæ desiderio, Alexander VII. decrevit, ut universus ordo Beclesiasticus huic Pro-

fessioni cum juramento subscriberet.

Ego N. Constitutioni Apostolicæ Innocentii X. datæ die 31. Maii 1653. & Constitutioni Alexandri VII. datæ 16. Octob. 1656. summorum Pontificum, me subjicio, & quinque propositiones ex Cornelii Jansenii libro cui nomen Augustinus excerptas, & in sensu ab eodem authore intento, prout illas per dictas Constitutiones sedes Apostolica damnavit, sincero animo rejicio, ac damno, & ita juro: sic me Deus adjuvet & hæc Sancta Dei Evangelia.

#### QUESTIO SEXTA.

An Pontifex sit infallibilis in materia Morum, Canonizatione Sanctorum & c.

D Ico primò. Errare non potest Pontisex aliquid pro universa Ecclesia definiens circa Morum honestatem; vel inhonestatem; v. g. contractum quempiam esse licitum. Ita Bellar. de pont, l.4. cap. 5. alique doctores Catholici.

1. Probatur: Quia Pontifex non est obnoxius errori dum aliquid definit in materia sidei, ut

In Materia niorum Oc. jam supra ostendimus. Atqui doctrina morum non est diversa à materia sidei, nisi in co quod illa morum non sit doctrina purè speculativa, fed insuper dirigatur ad praxim, & usum actionum humanarum, quarum ordinatio spectat etiam ad regimen Ecclefiæ, ac fupremi Paftoris officium. Ergo debet hic esse non tantum Fidei, sed etiam Morum regula infallibilis. Confirmatur id ex praxi Ecclesiæ, quæ contra eos anathema pronunciat, qui non éredunt articulis in materia morum definitis: uti patet in Trident. Seff. 6. can. 31. Si quis dixerit justificatum peccare, dum intuitu aterna mercedis bene operatur, anathema sit. Hinc etiam fequitur, quando ab Ecclefia aut Pontifice religiosus Ordo approbatur, de side esse, ejus Institutum non tantum esse conforme divinis præceptis, sed etiam viam præbere faciliorem ad perfectionem, quam in ordinario Christianæ vivæ statu reperiatur, & ad Confilia Evangelica idonea media continere. 2. Dico secundo : Quoad præcepta quæ mores concernunt, quando Pontifex potestate fumma aliquid Ecclesiæ prohibet, certum est illud non effe ad falutem necessarium, aut multum utile; quando autem aliquid præcipit, certum est id esse honestum. Probatur prima pars: Quia ad officium supremi Pastoris pertinet, pabulum valde utile, aut necessarium gregi non subtrahere, quod ne eveniat debet Christus suo Vicario in rebus prohibendis affiftere, cui dixit, Pafce oves meas. Secunda pars de rei præceptæ honestate declaratur: Quia qui præcipit aliquid tanquam honestum, hoc ipso docet illud honestum esse. Ergo quando Pontifex in materia Morum proponit aliquid sub præcepto acceptandum ab uni-

veria

01

e

-

)+

11

1-

)-

)-

n

0

1-

118

Quaft. 6. Infallibilitas versa Ecclesia, docet & definit illud honeste fieri, quæ definitio, cum sit in negotio pertinente ad salutem, debet esse à falsitate immunis, ne tota Ecclesia in errorem inducatur. Dico tertiò: dum Pontifices solemni ritu aliquem referunt in Canonem Sanctorum, fine erroris periculo definiunt, eum de facto frui cxlesti gloria. Hæc doctrina apud Theologos adeo communis eft, ut non dubitent oppositam graviter censurare: quamvis Sinnichius in suo Saule à 5.258. ad 299. contendat Pontifices non semper definire illum quem Sanctum declarant, de facto ad cælestem gloriam perveniste. 3. Probatur contra eum nostra assertio: Quia quamvis vox Sanctus late accepta fignificet hominem mortuum in gratia, etfi nondum ad calum pervenerit, uti patet in Elia nondum mortuo, qui Sanctus vocatur in Martyrologio Romano. Nihilominus in Bullis Pontificum strictius accipitur. Sanctus, pro illo solo qui de facto cælestem gloriam obtinuit. Patet hoc ex terminis quibus folent aliquem Sanctum declarare, ut in Bulla Leonis X. pro Canonizatione S. Francisci de Paula : Decernimus & definimus S.

Arqui nulla veri specie sustineri potest, his actu decerni gloriam, idem verò de aliis Sanctis non constare, essi corum in Galo præsens glo-

Franciscum de Paula in Calesti Hierusalem inter beatorum choros jam receptum, aternaque gloria donatum suisse. Et Pius II. definit, Catharinam Senensem in calesti gloria suisse receptam, & aterna gloria corona donatam. Et codem modo sonant werba quibus in Sanctorum Canonem resertur S. Antonius, S. Bernardinus, S. Raymundus, S. Edmundus Cantuariensis, S. Petrus de Alcantara, & com-

In materia Morum. ria, in Bullis Pontificum iisdem omnino verbis non astruatur: cum forma verborum qua unus declaratur, Sanctus, censeatur cereris esse communis qui eodem ritu in Sanctorum numerum referuntur. Quid enim causæ est cur in his , & & illis vocem Sanctus æquivocè accipiamus, aut gloriæ cælestis possessionem indubitatam uni potius quam alteri, contra communem fidelium fenfum, astruamus? Quæro enim, An non omnes qui Sancti quâcunque forma declarantur, etiam ut patroni & intercessores à sidelibus invocandi proponantur ? non negat Sinnichius. Est autem omnino incertum, teste Bellarmino, an anima in Purgatorio detenta pro nobis intercedant. Quo igitur pacto patrocinium exhibebunt, si ipsæ cælo extorres, etiamnum pro suis delictis piaculari carcere detineantur? In co sane statu justorum manes illic versantur, cui magis competit Fidelium suffragia exposcere quam se pro iisdem advocatos præstare. Si igitur pro certo habeas omnes folemni ritu Sanctorum fastis adscriptos, nostros apud Deum patronos infallibili authoritate declarari, eadem ratione cogeris sine dubitatione affirmare, illos cælesti glorià donatos effe. Ad hæc cum nulla sit in promptu idonea refponsio, recurritur ad Joannem XXII. qui, cum existimaverit animas Sanctorum non visuras Deum ante extremum judicii diem, & tres ipfe solemni ritu in numerum Sanctorum retulerit, definire contra suam sententiam non potuit Sanctos illos de facto ad Dei conspectum admissos fuisse.

Sed hic cavendum ne aberremus à recepto Juris axiomate, Distinguenda esse tempora, ut concilientur jura. Ut demus, Joannem XXII.

Quest. 6. Infallibilitas aliquando de proroganda Sanctorum gloria ita sensisse, haud recte inferes, illum eandem opinionem tenuisse aut docuisse eo tempore quo Sanctos illos ritu folemni colendos propofuit. Hoc enim fecit in primo septennio sui Pontificatus, cum autem novemdecim annis Pontifex fuerit, potuit postremis tantum annis opinionem illam animo agitafie, quod non obscurè colligitur ex Annalibus Baronii, qui de illa Joannis sententia tantum meminit ad annum decimum fextum quo in pontificatu versatus fuit. Quinimo nihil repugnat, pontificem fimul eam fententiam tenuisse, simul contrariam definivisse; non enim voluit definire juxta fuum fenfum aut judicium privatum, sed more majorum, & prout rei veritas in mente divina exigebat. Frustra quoque pro remoranda Sanctorum gloria, aliquid præsidii ex sanctissimo doctore Augustino sperari potest, dum scilicet assent multa corpora honorari in terris, quorum animæ torquentur in inferis. Si enim de pænis inferorum S. Augustinum interpretari velimus, plus hinc conficietur, quam ipfe Author oppositæ sententiæ inferri patiatur, qui non dubitat quemlibet ab Ecclefia in Sanctorum numerum relatum, in statu saltem gratiæ, & pænææternæ securum versari.Itaque Sanctus Doctor sententiam illam non profert de corporibus Sanctorum, sed virorum Principum, quorum anima quandoque dum in inferno torquentur, splendidis interea sepulturis corum corpora in terris honorantur. Aut etiam de corporibus aliorum hominum intelligi potest, qui privato cultu per errorem à quibusdam pro Sanctis habentur, nunquam tamen ab Ecclesia Sanctorum numero ascripti fuerunt. Maneat ergo sine exceptio-

In materia Morum &c. ne, omnibus folemni ritu in Sanctorum Canonem relatis, præsens & indubitata gloriæ possessio, nulla facti, nulla veri specie contra communem fidelium sensum protelanda. 4. Dico quarto; Quando Pontifex aut Ecclefia, folum declarat aliquem effe Beatum, non definit illum de facto in cælefti gloria verfari, quamvis tali Beato præsentem gloriæ statum negare, temerarium foret. Ratio est, Quia declaratio illa, non est decretum ultimò decisivum beatitudinis obtente, cum novum examen institui soleat antequam accedat definitio qua Beatus in Sanctorum numetum referatur, sed tantum est decretum permissivum, ut defunctus possit in Ecclesia vocari Beatus, & pingi cum radiis; cui aliquando accedit ut certo die, & loco, & à determinatis personis Officio, & Missa coli possit. Ne autem hic cultus suos limites excedat varia sunt constituta in decreto sacræ Congregationis Rituum, habitæ coram Sanct. Domino Alexandro VII. anno Hinc ex vi solius Beatificationis, non semper conceditur simul potestas faciendi de Beato Missam aut Officium, nisi id diserte exprimatur. Et sic B. Aloysio Gonzaga prius concessum fuit nomen Beati, quam Missa aut Officium, ut testatur Turrianus difp. 17. dub. 3. Illæ etiam personæ, quibus conceditur certo annidie de Beato recitare Officium, non ideo possunt alio die celebrare de eodem Missam votivam, uti fit de Sanctis Canonizatis, ut habet idem Turrianus. Queres, Quis cultus sit licitus, aut prohibitus erga alium hominem cum opinione Sanctitatis de-

Respon-

functum, nondum tamen ab Ecclesia beatifica-

0

n

is

L

ŀ

ıt

lt

ıt

-

ıt

n

3-

144 Queft. 7. de Pont. Rom.

Respondeo, licitum esse talem colere cultu privato, quando prudenter judicatur illum frui cælesti gloriâ, ut docent Theologi communiter cum S. Antonino, & Sylvestro in Summa, verbo, Canonizatio. Illicitum autem est illi deserre cultum publicum, sine Sedis Apostolicæ facultate, ut est publica lectio Officii Canonici, aut precum solemnium.

Quædam etiam speciatim prohibita sunt ab Urbano VIII, anno 1625, in honorem hominis nondum beatificati, ut appendere anathemata in loco publico, accendere candelas, aut lucernas ad ejus sepulchrum, pingere illum cum radiis, aut aureolis, miracula ejus imprimere nist approbata ab Ecclesia, aut ejus Reliquias venerationi exponere. Licitum tamen est tales Reliquias privatim venerari. Anathemata autem v.g.in testimonium miraculi, jubet Pontifex, cum Ordinarii approbatione, in loco secreto, non autem in templo, servari.

### QUESTIO SEPTIMA.

Qua fint alia Pontificis Romani prarogativa.

S Unt aliæ actiones non paucæ in Jure canonico expressa, in solius Romani Pontificis potestate constitutæ, ex quibus tantum præcipuas referemus.

Primò, solus Pontisex potest per sententiam majoris Excommunicationis aliquem ab Ecclesiae corpore segregare: & quem ipse anathemati subjicte, nemo alius potest isto vinculo, sine ejus tacultate, liberare. Uti patet ex Cap. Inferior. dist. 21. Et cap. Nuper. de sent. excom.

Qualtiones varia. 2. Si quem Pontifex sciens & prudens salutar, hoc ipso censetur ab omni interdicti, & anathematis vinculo solutus. Clement. Si Summus. de sent. excom. 3. Solus Pontifex potest plenarias peccatorum Indulgentias concedere. Ut consentiunt Doctores in C. Cum ex eo. de privileg. 4. Solus potest Pontifex novos Religiosorum Ordines approbare: uti patet in Concil. Later. fub Innoc. II. cap. ult. Quando verò Ordinem aliquem definitive approbavit, de fide est Institutum illud nihil habere fidei, aut morum honestati contrarium: nihilque illi deesse perfectionis necessariæ ad statum Religiosum ut est à Christo institutus, ut probatum est in quæstione imperiori. Solins Pontificis est authentice interpretari que dubia funt in Jure canonico, vel divino. Item declarare quanam pertineant ad Sacramentorum materiam , formam, ministrum &c. Uti habetur ex Cap. Majores. De Baptisino, & quæft. 1. C. Quoties. &c. 5. Denique institutio Episcoporum, variorum Pralatorum, ac Beneficiorum, eorumque collatio soli Sedi Apostolicæ reservantur, quorum plurima recensentur in Extravagante Joannis XXII. Ex debito Pastoralis. De Electione. Quaftiones porro notanda de Pontificibus Romanis. Uxritur primo; Quot Pontifices Romani off S. Petrum continuato ordine successerint, usque ad Innocentium XI.qui nunc Ecclefiam gubernat? Respondeo, successisse ducentos quadraginta quatuor calculo communiori: Et hi totidem funt

BIBLIOTHEK PADERBORN

ltu

rui

ter er-

rre

ul-

ut

ab

nis

ata

er-

nfi

neli-

em

ım

on

cis

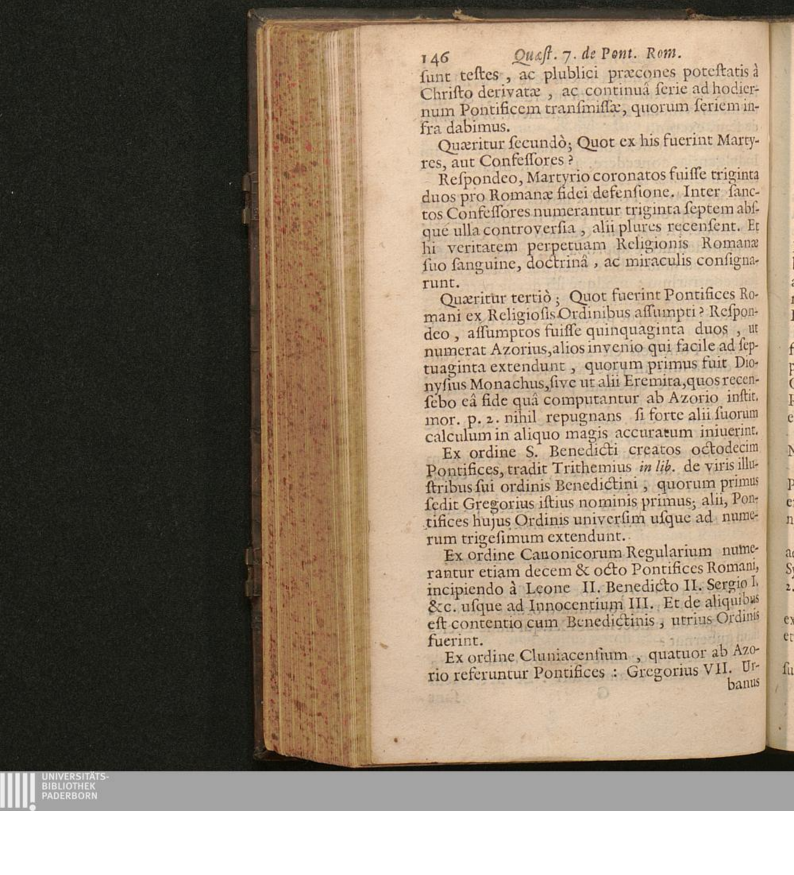
111

ım

le-

12-

ne ofe-



Quastiones varia. s à 147 banus H. Paschalis II. Urbanus V. er-Ex ordine Ciftercienfium creati duo : Euge-111nius III. & Benedictus XII. Ex Familia S. Dominici tres affumpti: Innotycentius V. anno 1276. postea Benedictus XI.& demum Pius V. anno 1566. nuper solemni ritu ita Beatorum fastis adscriptus. 1C-Ex Instituto S. Francisci quatuor ad mini-61mum, ad Pontificatum evecti fuere: Nicolaus Et IV. anno 1288. Alexander V. an 1409. Sixtus næ IV. anno 1471. & Sixtus V. anno 1585. ut ha-12bet satis recepta computatio, quibus alii plures adjungunt, qui habitum S. Francisci saltem in 20morte tulerunt. Prætermitto affumptos ex aliis 11-Institutis minus notis. UE Tantum hic observo, Ecclesiam gubernatam epfuisse per annos quadraginta quinque continuos 10per Pontifices ex solis Religiosis assumptos; en-Gregorium VII. Victorem III. Urbanum III. tit. Paschalem II. & Gelasium II. raro deinceps um exemplo. nt. Quæritur quartò; Quinam fuerint ex variis 1m Nationibus Pontifices electi? lu-Respondeo, in Cathedra Petri sedisse Romæ nus Pontifices ex omni pæne natione quæ sub cælo 011 est; ut vel inde videas solam Ecclesiam Romancnam verè dici Catholicam, sive universalem. Ex natione Gallica creati fuerunt Pontifices nead minimum numero quindecim, inchoando à nı, Sylvestro II. ut illos recenset Azorius inst. mor.p. , I 0115 Ex Germania fuêre quatuor: Gregorius V. UHS ex Saxonia. Victor I. ex Suecia. Clemens II. etiam è Saxonia. Damasus II. ex Bavaria. 20-Ex Hispania etiam quatuor assumpti: Dama-Jisus I. & Joannes XXII. Lusitani. Callistus III. nus

