

### Universitätsbibliothek Paderborn

## Methodus Clara Et Facilis Vacandi Orationi mentali Atque Exercendi se cum fructu in præsentia Dei

Coloniæ Agrippinæ, 1687

Caput XXII.

urn:nbn:de:hbz:466:1-46004

## DE DEVOTIONE

### CAPUT XXII.

## De statu de votionis sensibilis.

32

29

99

33

33

33

95

he

q fa h d fi &

quas

Ac cst altera via, quam anima in oration ne experitur, circi quam dicemus: 4 quid sit devotio in genere. 2. quid in particulari sit devotio sensibilis. 3. unde illa proveniat, 4. assignabimus certissimas notas, ex quibus bonæ consolationes à malis queant discerni. 5. Exponemus qua ratione illas recipere debeamus, quæ procedunt à Deo. 6. monita quæ observare quivis debet, ut ne decipiatur.

## Quid sit Devotio in genere.

Evotio nihil est aliud, quam voluntas prompta ac resoluta ad faciendum quidquid attinet ad servitium Dei. Hæc autem devotio seu voluntatis promptitudo potest in anima esse absque voluptate aut oblectatione sensibili: quin potius non paucos reperireelt, qui exercitiis spiritualibus vacant magna cum repugnantia partis inferioris, qui tamen revera devoti sunt, & quidem solidissima devotione, quia in hac sua repugnantia magnâ cum generostrate eadem faciunt, quæ agerent, si lensibilem in ea haberent propensionem. Verum Deus, cujus spiritus suavitate plenus est, animabus quandoque aliquem gustum dulcedinis suæ indulgere solet, ut quasi hic in terris ea, quæ aliquando æternúm in gloria poslelsuræ sunt, prægustent. ,, Oratio verò , ait , S. Therelia, est porta, quâ gratiæ omnes

Hac fententia S. Therefia , quas animabus concedit Deus, ingrediun-, tur. Per illam venit ipse, ut cum animabus , oblectetur. Amicitia ac voluptas magna est, , quam Deus exhibet illis , qui hac via ince-" dunt, quibus quasi sumptus omnes suppedi-", tat, eosque potat, acreficit, ne forte animum ,, perdant ac moriantur siti. Ex hac enim fæ-", cunda scaturigine profluent rivi, quorum ,, alii grandiores, minores alii sunt, atque ali-,, qui quandoque minimi rivulipro parvulis; "hocestiis, quiadhuc in exercitio hocinfir-, miores existunt ; hoc enim sufficit pro illis, cogiocimus », quibus si aliquid amplius indulgeret, eos ,, terrrore concuterer, ,, Hæc ait illa sancta heroina.

concernic dona interiora, con gufas devottonis, non vero omonis generis gratias, quia has lape indulget nobis De= us, quin vel de is

## Quid sit gustus ac Devotio sensibilis.

7 Oluptates illæ arque interiores deliciæ nihil sunt aliud, nisi ordinaria satisfactio, quam percipit anima, ubi facilitatem conversandi cum Deo persentiscit. Sunt quædam exhilarationes atque emollitiones cordis, quadam conceptuum & affectuum abundantia, suavissima dilatatio, atque amorosa liquesa-Ciostipata ac vallata nescio quibus illustrationibus divinis, quæ temporis momento plures veritates in lucem proferunt, multoque efficaeus cor occupant, quam facerent multo tem pore continuatæ meditationes,

Hoc in statu anima videt acsentit res'adeo. præclaras, ut illas non nisi lacrymando, suaviter suspirando, & quandoque gestus, in quos invita pertrahitur, quique satis animi lætitiam produnt.

tioo

L

III-

ve-

Ul-

-19

ere

Illa

L.

tas

ido

em

III

ne

It,

ED

ra

le,

C-

10

m

11-

1=

ris

ela

ait

128

produnt, edendo queat exprimere. Nihilid remporis videtur ei impossibile, mira promit tit, res grandes & heroicas pro Dei gloria facturam se pollicetur, ac veluti D. Petrusin monte Thaboris in hujus possessione læritiz in æternum manere vellet : ut paucis totum dicam, hic status non immerito appellant spiritualis ebrietas, quia anima quafi luicompos amplius non est ob nimias delicias celestes, quibus redundat.

Hasce delicias vocamus devotionem [enfibilem, etli non rarò partem afficiant superiotem ac rationalem; quin ad inferiorem aclensitivam descendant. Veruntamen aliquando etiam tanta illatum est plenitudo, ut redundantes arque exuberantes omnes potentias lenfitivas perquam suaviter irrigent, inundent, ac penetrent, unde cor incipit inardescere, vultus inflammari, arque omnia membra extraordinaria quadam afficiuntur agilitate. Nonnulli videntur sibi percipere jucundum quendam odorem, quo anima æque ac corpus recreatur, alii degustare inesfabilem saporem, qui ipsum

Unde higustus devotionis sensibilis

os aclinguam reficiar, ficque de aliis.

C Tatim prima fronte confolationes ista lenhbiles repudianda non funt, quia omninò -verisimileest, illas procedere à Deo: neque famen ob illas etiam nimium gandere nos oportet, quia similes immittere quoque potest Cacodæmon. Deus illas ordinarie indulget Incipientibus; Tanguam parvulis in Christo lac vobis potum dedinon escam, inquiebat Apostolus.

Duos

huji obli ubi exig omi guf obl bra

> ind àd acri *fuo* ac vis. inc

qui rui cui

tua

nei fu ipl de tu

22

33

hilid

omit-

ia ta-

rusin

eritiz

otum

llatur

com-

cele.

Ens.

erio-

len.

obne

dun-

fen-

it, ac

alcus

rdi-

nulli

dam

tur,

lum

fen-

ainò

e ça-

1000

Ca-

nci-

200-

LIS.

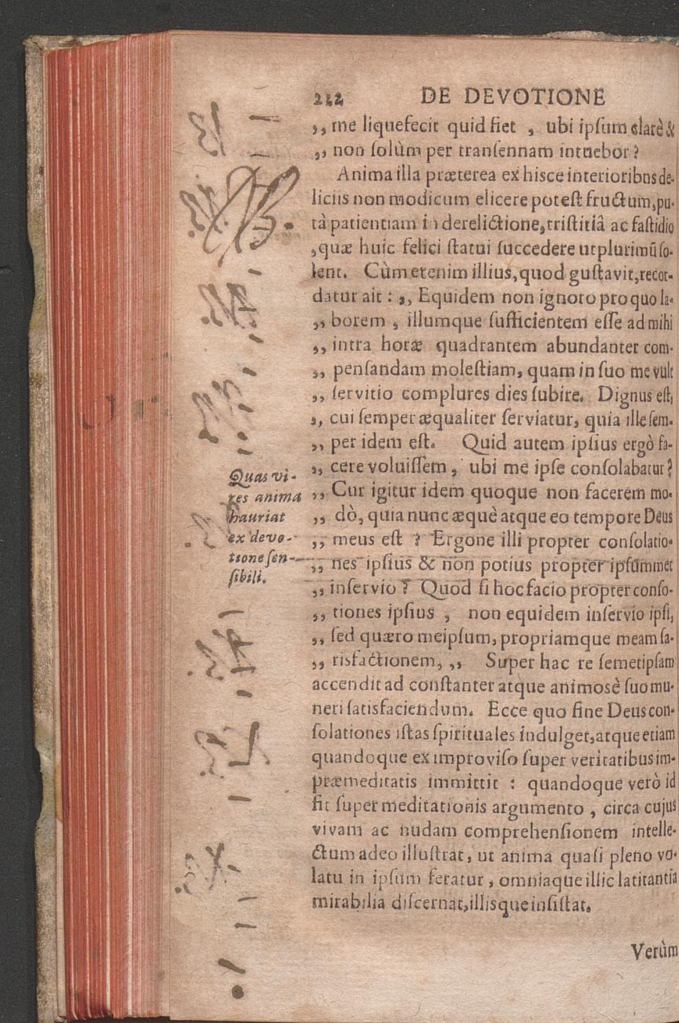
uos

Duos autem fines intendir Deus, ob quos puare hujusmodi delicias indulget. Primò utanima consolatio-oblivionem inducat voluptatum hujus seculi, nes spiris ubi illi majores degustandas propinat, quarum tuales exiguus radius illam amplius oblectat, quam omnes hujus mundi delicia pluribus annis degustata. Ejus enim natura sunt homines, ut oblectamento nullo privari se sinant, nisi illecebra majore illecti, aut grandioris alicujus mali indefortasse consecuturi timore inducti,

Duas hasce vias tenet Deus, ut corda nostra à deliciis sensibilibus abstrahat. Primò enim acrem quendam nobis immittit judiciorum suorum, pœnarumque infernalium timorem, ac deinde gustare nos facit, quam sit ipse suavis. Hic porro gustus manna est Israëlitarum in deserto, quod omnes in se complectebatut, qui cogitatione singi possent, sapores, ut ita oblivionem ipsis adserret escarum Ægyptiacarum. Thymiama est, in cujus odorem hilariter currimus, sequendo Jesum Christum.

Secundò, Deus hasce nobis concedit spirituales delicias, quò ita nos sortiter ad orationem pelliciat, ut nunquam illam relinquamus, suoque servitio ita inviolabiliter alliger, ut ab ipso nunquam sejungamur, Gustatis enim deliciis, quibus afficiuntur, qui illum sequuntur, anima cogitare potest:,, O si exigua sua, vitatum ac deliciarum ipsius gutta tam ju Anima, cunda tamque amabilis est. quanto ipse in ratiocina, seipso esse deber amabilior? si se mini ad hujusmos, momentum, & quidem sub densa nube, exdi deva, hibendo totam amoris sui teneritudinibus riones sena sibiles.

ratiocinahujusmos di devame Sibiles,



m

re

IN

mo

titi

illi

mo

far.

rar

ho

un

inc

CO

fio

fit

gu

ler

pri

in

len

pie

no

m

itè&

is de-

pu-

tidio

ulo-

-1005

o la

mihi

com-

VUIC

s eft,

lem.

ò fa-

tur ?

mo.

)eus

atio.

ımet

nfo-

ipfi,

n la-

plam

mu-

con-

tiam

simtò id cujus

telle-

) VO.

antia

erum

Verum consolationes istas imitari atque e- Quomodo mentiri quoque potest Diabolus, phantasia Diabolus repræsentationes adeo jucundas proponendo, tiones mei peregregias veritates aperiat, deinde hu- sensibiles moribus corporis nonnihil commotis sensus causare titillando ac lætitià afficiendo. Porro intentio queat. illius est causare, ut anima illi oblectationi immorans, illaque se quasi magnâ cum voluptate enutriens incidat in gulam spiritualem, crassamque suipsius complacentiam, ex quanon rarò sequuntur ingentes dolores capitis, qui hominem pro tempore non modico inidoneum reddunt ad orandum. Quandoque verò inde nascitur præsumptio quædem ac vana complacentia suiipsius, unde proveniunt illusiones, aliaque extraordinaria accidentia, Hinc fit, rem esse magni momenti, ut quoad hos gustus (undecumque illi queant provenire) semper quis consulat Patrem Magistrum, ubi primum eos adverterit, Etsi namque multum differant illi, qui procedunt à Deo, ab illis, qui causantur à Diabolo, in eo præcipuè quòd illi in animæ parte superiore nascantur, hi verò lensus dumtaxat afficiant, nihilominus Incipientes, imò etiam quandoque Provectiores non parum difficultatis in illis infallibiliter discernendis inveniunt. Quocirca hie dabi-

Signa, ex quibus gustus sensibiles provenientes à Deo discernantur abiis, qui causantur à Diabolo.

Rimo, ubi consolationes sunt frequentes Ab has ac diuturniores, ordinarie adulterinæ lunt,

une lua**vitates** interna. muniter experimur an prancapio comm verhonis, que aliquando integros menses durant, (imiliter etiam motus quidã extraordi-Onarii quos provectiores per-

quia que à Deo sunt, (teste S. Bernardo) rarò obveniunt, parumque durant. Sicut quas com- ubi Solinter duas apparet nubes , ex una procedit, ut subtus alteram sele abdat. enim nil aliud intendat Deus, quam cordi no. stro gratissimum amoris sui spiculum infigere, nosque adeò efficaciter movere, ut vi ilius commotionis incessanter in illum feramur, idu illato retrocedit. At vero Diabolus diunus perfeverat, quia animam irretire intendit, atque ad istius voluptatis idololatriam inducere, Bonum fignum est, quando suavitates illa post longam succedunt ariditatem, indicat enim Deum cœlestem rorem suum terræ aridæ pauperculi cordis illius effundere, eamque irrigare velle. Ex quo fit, mirum visunon esse, ipsum tanta cum voluptate se expandere sentiscunt. ad favores hosce recipiendos.

Secundo suspectas habere debemus illas, quæ cum impetu veniunt ; quia non in commotione Dominus, sed in sibilo auratenuis, nt, teste Scriptura, se sancto Patri nostro Eliz exa hibuit; atqueistins ram fuavis ae dulcis vilitationis Dei peculiare ac proprium est, animam intro trahere, illiusque potentiis tranquillitatem atqueadmirabilem recollectionem inducere, cum è contrario operatio Diaboli iplam conturbet atque à Deo ordinarie distrahat.

Tertiò suspectas habere debemus teneritudines quasdam nimis molles & effæminatas, quæqueanimam sensim ad vimiam deducunt libertatem, atque etiam ad inordinatas in corpore commotiones : spiritusenim Dei quam maxime generolus, purus ac fanctus est, quique

no

ter

fec

CU

aul

est

pe

ma

ad

cap

nis

fur

cec

nil

lug

ut

ce da

les

ve

ac

tui

na

im

ab

PE

ge

VI

PI

Q

SENSIBILI.

0)

cut

102

um

10.

ere,

ilus

ctu

que

ere.

nost

min

au-

que

non

lere

las,

m=

III,

exª

1[2-

ram

ita-

du-

fami

ILU.

as ,

unt

-100

iàm

que

non

225

non nisi ad pudicitiam, modestiam ac san critatem impellat. Cavendu idcircò est, ne hisce affectibus esfœminatis, liberioribus ac Dei, quicum agimus, magnitudine indignis cedamus aut implicemur: hocque bene observandum est, in bona devotione amoris comitem semper esse reverentiam.

Quartò, consolationes spirituales, quæ animam ducunt ad vana suiipsius complacentiam, ad præferendum se aliis illis carentibus, ad illas captandas, veluti magnæ virtutis ac perfectionis indubitata testimonia, adulterinæ habendæ sunt ac fallaces, atq; ut à maligno spiritu procedentes: quia spiritus Dei qui non requiescit niss super humiles, affectus quoque alios non suggerit, quam humilitatis.

Nonest tamen inficiandum, quandoq; fieri, ut quis in gustibus illis interioribus, quos concedit Deus, per restexione habitam motus quosdam persentiscat vanitatis, verum hi adeò debiles sunt, ut unico momento evanescant. In his verò quos causat Diabolus, motus illi vanitatis ac præsumptionis præcipuè ab anima sentiuntur, ideoque ex hoc facile cognoscere est, quo nascantur authore.

Deniq; bonæ consolationes animam semper impellunt ad exactam mortificatione, suiipsius abnegationem, è contrario adulterinæ illa impellunt ad corpori blandiendum, modica negligenda, veram ac solidam virtutum praxin oblivioni tradendam, intellectus curiositatem, propriiq; judicii magna existimatione sovendam. Quilibet, ubi bene animadverterit assect?, quos hac in re magis ordinarie experiri solet, Pattern Magistrum consulet, ne in fraudem inducatur.

Quon

Quomodo in gustu devotionis sensibilis nos habere cebeamus. dol

per

dor

cav

fide

illi

utt

ut

inte

gra

exa

die

tiar

viti

det

per

fim

fer Sat

Ta

enc

ma

atq

I.

टी

du

tu

na

na

in

dolo-

X his omnibus intelligere facile est, non effe credendum omni spiritui, uti monet S. Evangelista Joannes, neque absque magna ratione S. Petrum prohibere, ne levuer impopiritus, fi tenti motu feramur in primos impetus subili fervoris: Nolite, ait, peregrinari in fervore, qui adtentationem vobis sit; ac si diceret, non tolum examinandas hujusmodi devotiones sentibiles, ut videamus, an à Deo sint? verum etiam necesse esse in illis magna procederecum circumspectione. Monita hac in genere, (supposito quod illæ devotiones à Deo sint) observanda sunt. I. Ut cor nostrum magna cum humilitate ac reverentia ad illas recipiendas aperiamus. 2. Ut nobis proponamus iis non uti, nisieo fine, quo eas nobis Deus indulget. 3. Ut caveamus ne taliter tantaque cum voluptate illis immergamur, ut in gulam spiritualem incidamus. 4. Ut illas suaviter per intimos foveamus affectus, eas quantum quidem possibile fuerit, continendo in parte superiore, neque permittendo, si fieri potest, ut in inferio. rem descendant. 5. Ut non contendamus formaliter & expresse elicere diverlos actus, tales & tales, sed simpliciter sequamur ductum Spiritus sancti: non tamen oportet, ut illas sinamus evanescere, quin proponamus emendare in particulari aliquod vitium, quod animo tune nostro infallibiliter obversabitur, cavendo nihilominus nimiam potentiarum acti-

vitarem, ne forte nobis conciliemus capitis

omni (biritui credere, sed probate ox Dea fint J. Iac. 1. 4. 1. Pet. 4. IZ.

non

onet

igna

1P0-

inde

1076,

non

ones

rum

cum

ere,

int)

ignä

nen-

IS 115

dul-

cum

oiri-

rin-

dem iore,

erio-

imus

ctus,

Aum

illas

nen-

ani-

, ca-

acti-

pitis

olo-

dolorem, qui uti ordinarius satis, ita valde est periculosus. 6. Agnoscendum nobis est, esse donum Dei, utilli humillimas agamus grates, cavendumque, ne meritis, præparationi, aut fidelitati nostræ illas attribuamus, 7. Gustus illi interiores confiderandi similiter nobis sunt, ut totidem amorolæ invitationes Dei, ad hoc, ut nos ei totaliter dedamus, magisque seriò interioribus vacemus exercitiis, De quibns gratiis honorificentiffimisque invitationibus exactissimam reddere habebimus rationem in die judicii, nisi illis obediamus. 8. Negligentiam atque ingratitudinem nostram in Dei servicio ex illis interioribus gustibus dijudicare debemus; tunc enim, cum suavitatibus illis perfundimur, multò videbimus melius, quam simus culpabiles in eo, quòd adeò negligenter servierimus Deo, qui fidelitatem maximorum Sanctornm fidelitati æqualem mereretur. Tandem venia nobisab ipso petenda, concipiendumque propositum vitam ducendi novam, magisque mortificatam, exactam, recollectam atque exemplarem.

Magni momenti monita circa gustum devotionis sensibilis.

t. Qui naturæ sunt tenerioris ac sensibilioris, hac vià magnà cum circumspectione procedere debent, omninoque sequi
ductum Patris Magistri aut Directoris spiritualis, alioquin timendum est, ne sicut ordinariè sunt suimeripsorum amantiores, imaginationisque vivacioris ac genii inconstantis &
inæqualis, ita in molestos incidant casus. Ete-

2 nim

DS.

Ms.

As.

NB.

NB.

M.

N3.

228

nim semetiplos, ut magnos Deramicos, magnisque ab iplo gratiis locupleratos adorabunt Totos sele huic suavitatis oceano immergent qui illos inundabie, iptique bbi imaginabun. tur videri à le ea, que non intelliguntur, gultariac sentiri, quæ non gustantur, neque lenii. untur : ex quo ingens incurrent discrimenta. pitis ac cerebrilædendi: Uno verbo, cumconfolationes hasce non recipiant cum judicio, neque in spiritu Dei, sed secundum genium foum, qui in iphs multom est inæqualis & inconstans, supè ab uno extremo transibunt al aliud, eruntque, quoad h c illis spirabit Favonius, lupra modum devou, mederati, ac modelti; mox verò rurlus erunt emancipati, le ves, infolentes ac temerarii.

2. Eth gultus illos interiores ac fentibles desiderare nobis quandoque liceat, utitatortiter ad serviendum Deo excitemur, nunquam tamen illos petere debemus, nisi sub conditione & cum intentione illis pure utendieo fine, quem Deus præter lit : Orationem quoque aggredi non debemus eo fine, ut illos perlentilcamus, neque extraordinarià ad illos procurandos diligentia, neque arre ulla autindultii ad illos fovendos, augendos ac prolongandos uti: verum simpliciter nos debemus ad orationem præparare, Deoque hujusmodigustuum concellionem aut denegationem relinque re: Etenim orationes illæ, in quibus hujusmo di percipimus consolationes, non sunt sempes eo meliores.

3. Ubi Deo placuerit illas nobis indulgere magna nobis opus est discretione, ut una es

parit

par

ter

tat

CXI

pe

ver

nô

qu

exp

pot

los

mo

vel

qu

ran

ille

dan

la 1

Tut

V. 5

inc

xin

fut

Pa

na

tif

ju

ut

CU

91

P

ma.

Dung

gent, bun-

ulta.

lenti-

11) (a.

con-

dicio,

DIUM

80 in-

nt ad

avo.

mo.

1, 10.

ibiles

a tor-

quam

ditio-

fine,

Mpo

erlen

roclle

ultm

andoi

ora-

ultu-

nque

ISINO

empe

|gere

mâ es

parte violentiam, atque impetuositatem, ex altera verò oriofitatem devitemus arque mutili-Per medium igitur hotum duorum extremorum eundum nobiserit, actione nempe utendum moderata, imitando nautas ubi vento gaudent secundo : Etenim una ex parte norunt optime uti hac prosperitate ad prosequendum fuum curfum : vela tamen plura non expandunt, quam ferat navis capacitas; in ris potissimum locis, ubi metuere habent scopulos, ne forte naufragium patiantur. Eodem modo in sensibilis devotionis prospero statu. vela quidem cordis nostri expandenda, ventusque hicce secundus sequendus est, non tamen tanta cum vehementia aut dilatatione, ut idem ille ventus nos absorbeat ac submergat.

4. In hac etiam sensibilitatis istius abundancia cavendum nobis erit, ne vota aut promifsa Deo faciamus indiscreta; aut proposita rerum extraordinariarum aut impossibilium, ut v.g. quærendi occasiones Martyrii, humi deinceps semper cubandi, igni nunquam approximandi, quantumcumque sit frigus, aliasque subeundi austeritates, quas antiqui in deserto Patres subibant. Affectus igitur nostri rationabiliter & cum judicio moderandi funt, potissimumque complectenda correctio alicujus vitii aut defectus, cui sumus subjecti, ut ita cum hoe auxilio removeamus obstacula, que hactenus à progrediendo, Deoque id, quod à nobis exigebat, dando præpedierunt.

5. Se lactymæ abundanter fluant, cohi. De laste bendæ non lunt: Etenim lancti Patres hoc la- crymu,

# crymarum genus permagni semper secerum

crymarum genus permagni semper fecerum cum à Deoillæ provenire centendæ fint. La vacrum illæ funt nostrorum peccatorum a pluvia salutaris, quæ terram cordis nostri inigando in illa germinare facit sanctas virtues Hoc ergo lacrymarum genus laude dignum est, non verò laude sed vituperio dignæ sunt illæ, quas quis artificiose procurat; Etenim pura hæc est hypocrisis, amorisque proprii, seu philautiæ grossioris affectus, Que verò ex teneritudine nascuntur complexionis ac naturæ, neque bonæ funt, neque mala; melius attamen est illas, quantum quidem siei potest, cohibere. Quod si tamen lacrymæpto venientes ex devotione lensibili nimia efflue rent cum vehementia, vel in tanta copia, ut caput inde vel stomachus læderetur, sanctaquadam inventione moderandæ forent, mutando potius argumentum arque ad aliam diversam materiam transferendo considerationem.

6. Tractu gratiæ exhausto ad meditationem ordinariamque methodum redeundum est: quod si quis & altera vice emotum se senserir, ut prius se geret, hacque secunda emotione transacta ad viam ordinariam iterum redibit, sicque ad sinem usque continuabit, cavendo præcipuè hac in via, ne quem aditum permittat occultæ præssum permittat occultæ præssum sumptioni aut fallaci sense

fic locutus eshomo

CA:

op

OF

nil

ari

tu

ac

EIC

ar

lu

G