

## Universitätsbibliothek Paderborn

# DE || LIBERTATE || CHRISTIANA ||

Lensaeus, Johannes Antverpiae, 1590

De Christiana Libertate Liber Quartvs.

urn:nbn:de:hbz:466:1-46059

Promodelin myn D E taline and 215 CHRISTIANA LIBERTATE LIBER QVARTYS. arcong the man, the man est a man sales

PROOFMIVM.

enim is la-

ortu din.

mœ. tibus

oitra-

n bo

iudi

ibus;

dibi

t for

rtem

nibw

s aiti

mor

IOITH

ædi

own

aiam

iceal nis li-

ulus

ionis

ERVITVTIS veræ partibus explica? tis tribus, non immeritò quidem pu-tari potuit argumenti propositi atque fuscepti expleta & absoluta esse tra-Satio. Verumtamen quia nimis diligentes esse non possumus in ea re tra-

Canda, quam accuratissime nosse debemus, cuius que în cognitione veræ salutis libertatis que principia sita funt : propterea nos operæpretiu facturos arbitramur, si & hunc addiderimus libellum de indiciis amissa libertatis, vt quemadmodum si quis est qui celeberrime quodam ciuitatis priscam dominationem & gloriam, subsecutamque deiectionem & servitutem no credit, id ei solet ex ruinarum signis, aliisque monimétis demonstrari;ita nos, productis in mediú quibusda argumentis, de generis nostri ruina & seruitute doceamus.

CAPVI I. II STONE SHOWEN Primi hominis periffe libertatem id argumento effe, quod bestias terrorinobis esse sentiamus.

AGNVM verd amissæ libertatis & primi honoris indicium est, quòd bestias formidare cogamur, earumque impetus & feritatem pertimescamus; neque pertimescamus tantum, sed etiam interdum vsque ad ipsius amissionem vita patiamur. Et corum tamé genus sumus, quibus

DE CHRISTIANA LIBERTATE bus in Genesi dictuest: Dominamini pitcibus maris, di & volarlibus cali, & vniuerlis animanubus qua mo. m uencur fuper terram. Nam illa fine dubio naturalis servirus est, & insta dominatio, cum pecora homini 00 seruiunt, & homo pecoribus dominatur, quod ipla di quoque institutionis eius dignitas haud obscure deet monttrat. Sicenim homini dictum est. cum creareun tu Faciamus hominem ad imaginem & similitudinem nostram, & habeat potestarem piscium maris, & volatilium cair, & omniu pecorum qua fint super terram f Quibus verbis infinuatum est proprer imaginis simi fit litudinisque dininæ præstantiam, hoc est, propter is Xi tionem in quailla cerauntur, debere hominem donit lic nariei vita, qua rationis est expers. Vrautem homo hominem feruum haberet, non id naturæ primaconle ditio, sed yel iniquiras vel aduersitas fecit. Iniquiras gilu quidem, iuxtaid quod scriptum est; Maled ctus Chanaan, érin letuus frambus sui : Adnersiras verò, vi iancto loseph euenit, vi venditus à frattibus suis, ser uns alienigenæ redderetur. Primos itaque lernos,qui bus nomen hoc Latina lingua tributum est, bellatecerunt. Qui enim ab homine inperatus, iure belli potuit occidi, quia servatus fit, servus est appellatus. Inde& mancipia, quia manu capra funt. Cum igirnr res m Ic habeat, vt propter indiram hominibus excellentiam Io fi rationis, naturalis eis in bestias propriè cætera quetes fli que ratione carent; competat dominatus : quid el CC quod ab hoc naturali dominationis iure atque ordine fic excidings, vt bellias non modo non fubiectas ad et nurum habeamus, verumetiam feras sapennmero& fr inimicas pariamur? nihil aliud in caufaeft, quam luperbæ culpa inobedientiæ: qua dum supra modum volumus elle liberi, & concessa perdimus libertatis honorem, & viliffimam fernitutem, qua & brutacanimantes sentiamus infestas, nobis accersimus. Sicenim

b

di ri

re

q

ar

CI

rè

LIBER QVARTVS. 10 TO TIT dum plus volumus quam velle iustum est, etiam quod \$1.00 P.S minus ell, folemus amittere. hoc judicio homo fuper-·大工是2007年 bustanquam pullus Onagri liberum se natum putas, eo vique deiectus est, vi conscientia mortalità is rimidus, à vilissimis quoque & abiectissimis bestiolis vel eua minutifimis animalculis, molest as arque interitum reformidet. Nam propter Superbiam (ait Augu-Trastatu 1. & Ainus) instituit Deus creaturam istam minimam & Ioannem. abiechissimam, vripia nos torqueret: vr cum superbus fuerit homo, le iactauerit aduerlus Deum; & cum fit morealis, mortalem terruerit; & cum homo fit, proximum hominem non agnonerit; cum le erexerit, pulicibus subdatur. Idcircò sanè cum populum Pharao. mis luperbum domare potuerit Deus, immissis visis, leonibus, serpentibus, nouis que & inustratis fetatum generibus; ranasille ramen & muscas immittere maluit: ve rebus hisce vilissimis superbia retunderetur. Sic & alios Genti u populos fuis fedibus expulit, crabrombus in eos incitatis: sieut Moyles futurum præ- Deut. cap.7. dixerat. Sic & Abderitas (vtest apud Iustinum histo-16.15. ricum)ranarum murium que multitudo, patriz folum relinquere, nouasque sedes quarere coegit. Perunt quosdam necglirium morsus, quocunque se proriperent, effugere aliquando potuifie. Est & de Myntiis vide Minol. Ioniæ populis memoriæ proditum Illos à celicum in- Leonium de varia historia. finita multitudine, quam palus vicina gentierat, ficaf-lib. 2. cap. 7 1. flictos elle; ve veberelicta patr jeque ledibus, Miletum commigrare cogerentur. Quodipfom Acarnenlium etiam civitari quæ iuxta Aliæ Petgamum splendide frequenterque habitabatur, enenisse in Acharcis suis Paulanias prodidit. Herodem certe, sicuri & Sillam antea, constat à vermiculis consumptum (quem pedicularem fuisse morbum putant ) expirasse propterea, quod fastu clarus, Deo gloriam non dedisser. Alias vetò Prophetæ cuiusdam inobedientia, leone vitore pu-H

aris,

mo.

mini

1012

de-

erun

nem vola-

ram. Imi-

r ra-

omi-

omo

con-

Cha-

Dy, Vu

, ler

fece.

otuit

de &

tiam

d est

dine

asad

10%

n lu-

dum

ani-

lum

DE CHRISTIANA LIBERTATE nitaest. Ij quoque populi, qui abductis in captiuita qui 7.Reg. 13. tem filiis Israel, Samariam possidebant; quia Domidel 6. Rog. 17. num non timerent, à leonibus deugrati memorantur. cia, Sed & prophanam pueroru irrifionem, qua fanctum coep Prophetam Helizeum insectabantur, prodeuntes vili, mus dilaceratis eorum corporibus, vindicarunt. Alibide. han nique aut luporum ferenda rapacitas, aut Sepiùs oblirati quo est dente timendus aper. Huncigitur tam sæuum lus bestiarum patitur dominatum natura peccatrix, iuso ma Dei judicio; propter superbam inobedientiam dignis. tun sima pæna seruitutis affecta. Itaque beatus Chrysomir stomus de hociplo indicio disserens amissa libertation qua Quod nuc terrori, inquit, nobis funt bestia, & times vita mus, & dominio exciderimus; neque iple contradio. feru verum hoc no arguit, falfam Dei promissionem. Nam bot ab initio res ita non habebant: sed timebant & tremeadt bant bestiæ, & suspiciebant dominum. vbi autem per can inobedietiam, libertatem & dignitatem nostram amiqui simus; etiam principatus noster mutilatus est. Subieacv **Itia** Cha enim homini omnia animalia fuille, accipe ex scriptura: Adduxit Dominus bestias ad Adam, vtviinl deret qui vocaret eas: & non resiluit Adam, sed tanqua dominus aliquis, seruis subditis nomina indidit. Ac paulo poft, Estramen & aliud, inquir, non minus constitute do autetiam manifestius argumentum, feras ab initio the ingranta. hominiterribiles non fuisse. Et quodnam hoc? Collo. quium serpentis cum muliere, Si enim terrori fuillent hominibus tum bestiæ, non ita mulier viso serpente manfiflet, non accepiffet confilium, non cum eo tanta fiducia sermocinaretur: sed statim ad ipsum & expauisser & resiluisset alpectum. Nuncautem & disputat, & non timet, Nondum enim erat timor iste: sed poltquam peccatum ingressum est, ablata sunt ea qua honoris erant. Et quemadmodum inter seruos heri 10. let, vt probatiores & honestiores conseruis terrori fint;

pro

cis

VIC Ca

ad.

pol

qua

ler

Vio

nih

leo

&

liu

QI

QVARTVS. LIBER

ta-

III-

mr.

um

rii,

de.

bli-

um ilto

nif-

10-

1015

ica.

ICO. am

me-

per

mi-

010-

ex VI-

andit.

nus 1110

10.

ent

nte

nra

pa-

rar,

olta

10-

10.

nr;

qui autem deliquerint, socios & seruos timeant: sic & de homine factum est. nam salua illius in Deum fiducia, terribilis erat bestiis: vbi autem deliquit, timere cœpit & conseruorum extremos. Hæc D. Chrysostomus : qui paulo post, consequentibus verbis, ostendit hanc nihilominus generis nostri pænam divina miseratione temperatam elle; vt no hac in parte, toto prorsus principatu deijceremur. Siquide ea duntaxat animalia à nostra potestate alienata elle, quæ non multum ad vitæ vtilitatem conducebant, velut ea quæ nomine ferarum aut beluarum propriè designantur, & quæ funt serpentino genere comprehensa; quæ verd vita huic commodo & adiumento essent, ea in natiua servitute & subjectione sua remansisse, vt armenta boum, vtequos ad cultus agrorum, vt ouium greges ad tegumenta corporum cibumque præbendum, vè canes ad ouilium domorum que custodiam. In quibus quidem canibus, relucent euidétius vestigia quædam, ac veluti reliquiæ manifestæ supersunt, amissi in bestias principatus, quandoquidem pro domino etiam in latrones infilire nouerunt, & externorum accessus prohibere nocturnos, & mori pro dominis, aut cum eis commori. In vniuerium autem genus id remansit, vide Ambr. vt domari industria & labore possint. Tametsi scribit lib.8.hazeme Cælar vros in Hercynia filua repertos, qui assuescere coment. lib. & ad homines & malueheri, ne paruuli quidem excepti pollent. Sed diui Iacobi falla non potelt elle lentétia, qua dicit: Omnis natura bestiarum, & volucrum, & serpentu, domantur & domita sunt à natura humana. Videbatur nihil elephantis creatura habere robustius, nihil tam terribile vel procerum; nihil tam feru quam leones vel tigrides sunt: & hec tamen seruiunt homini, & naturam suam humana institutione deponunt: obliuiscuntur quod nata sunt, induunt quod iubentur. Quid multa? docentur vt paruuli, seruiunt vt insirmi,

DE CHRISTIANA LIBERTATE verberantur vetimidi, corriguntur ve subditi: in mores do transeunt nostros, quoniam motus proprios perdide-VI runt. Cæterum hæc ipla naturali suæ relicta ferman, fer pleraque vel in solitudinibus, vel saltibus autantis gn suis & latibulis, frequenterque & aliis quibuscunque CO locis, sic hominibus intesta sunt; vt inter diuma mira. qu cula numeretur, quòd sanctus Propheta Daniel, fame. ob licoru ora leonum, cum esset in speluca inclusus, inco. en lumis euaserir, sicuti & illud digna habuit admiratio. de nem, quòd Paulus viperam sub sarmentis delitescenad After vit. tem, cum excitata calore, manú eius inualisset, illasus lo excussit. Gentilium verò in historiis inter animantium fe miracula numeratur, quæ receset Plinius. Velut Aspi-Pa dem ad melam cuiulda quotidie venire solitam, cum sensisser ab vno caruloru suorum, hospitis filiu interfu emptum, in violati hospitij pæna, necem intulisse caqu fli tulo, nec poltea præ pudore in techu id reverlam. Item Patheram ob eductos è fouea catulos, retulisse homifu ni gratia, & extra solitudines eductu, in publica viam ci restituisse. Cuius generis est, quod & Cyru'a cane, & 20 Romanæ vibis conditores à lupa nutriros, cum essent CU expositi, celebratu est. Narrat etiam Plinius secudusvi hu memorabile quiddam, Delphinum pueris natatule tu exercentibus, ad litrus accessisse frequenter, cumque no iphs pueris, taquam li eiuldem generis forer, lulialle pe Sed hæc in tanta feritate naturarum, admirationem w ad dixi habet. Nam lege comuni humanæ seruitutis, ipsa 8 quoque innocentia, sepe & inter feras, armis est defendenda: sæpe etiam frustra defensa, laceratur. quod vel fu in paruulis regeneratis, apparet esse verissimum. pe CAPVT 11. Non modo nullum à bestiis merum, sed nec molestam quidem au homini sub homine seruiture fuisse futuram, nisi peccaretur. en les VID igituriam mirum, filiber homo conditus, duram & accrbam sæpenumerò sub homine re LIBER QVARTYS.

Ores

ide-

Itati,

TITIS

1que

nira.

ame.

nco.

atio-

cen-

ælus

nun

Alpi-

cum nter-

e ca-

tem

omi-

riam e, &

flent

IVEL

ule que

alle.

m vt

,ipia

fen-

1 vel

idem

etur.

tus,

ning ml.

dominate sustinear servitutem, qui etiam hoc meruir, vtinterdum necluporum aut leonum possit effogere feritatem? Nam ante laplum, nec illa fuisset (sicun significatum est) homini dura & aspera sub homine conditio toleranda seruitutis, tametsi non negauerim quosdam aliis & mentis robote præstantiores, & eam ob rem, superiores auctoritate fuille futuros, neque enim & ante peccatum, inquit Augustinus, alicer fuille Lib 12. de decet credere mulierem, nisi vt ei vir dominaretur, & Genes. ad lit. ad eum ipla seruiendo connerteretur. Idemque alio in loco, Non potest dubitari, naturali ordine viros potitis Cap. 9. de nup. feminis, quam feminas viris principari. Quocirca & à Paulo scriptum est, Virum caput esse mulieris, sicut Ephos. Christus caput est Ecclesia. Filios verò quis dubitet luorum iulia parentum, officij iure fuille lecuturos, quos eis superiores ipsa natura dedisset: Hoc enimiustitiæ vis & ratio postular, ve infirmior ratio seruiar superiori. Nec video quam id verè considerate que di- Lib. 5. de Inft. ci potuerit à Lactantio, Vbi non sunt vniuersi pares, cap 15. equitas non est, & excludit inequalitas ipsa institiam; cuius vis omnis in eo est, ve similes faciat eos qui ad huius vitæ conditionem pari sorte venerunt. Fuisset tum igitur omnino dominiu quoddam vnius in alios, non pro suis viilitatibus & comodis quod liberet imperantis, neque etiam leuandæ subiectorum miseriæ prouidentis oportuna remedia: sed plane dirigentis ad sapientiam ampliorem, vtentisque voluntariis & & letis obtemperantium officiis: vt sicuti nulla fuissez superioribus aut dominandi libido, aut asperitas imperij; ita nec inferioribus, qui videlicet sapientia, minus prudentiaque pollerent, autin obediendo mœror, aut in exequendo molestia vliave disficultas. Tamersi enimin illo beato planeque aureo statu, nulla naturæ legis ignoratione laborassent, sed omnes à principio tecti, sancti, sapientes que fuissent: has tamen tam præ-

claras

DE CHRISTIANA LIBERTATE claras animi dotes, vel pro ætatis suæ gradu, vel sexus gir conditione, fuisset vnusquisque diuina distributione ma fortitus. vt quemadmodum viri pueris sapientia pranei starent, haberentqueilli quod hi audiedo perceptum, mi fed vtiliter exequerentur:ita mulierem vir animi prællan. tia & robore & prudentia scientiaque superaret, pramo igil luceretque omnibus virtutum officiis, arque ad imiationem fui, præclaris exemplis suauiter inuitarer. Fedi ful Cap. 18. de enim Deus, inquit Augustinus, feminam, eamque in satechifandis fol adiutorium viro coniunxit, vt haberet vir gloriam de gridibus. femina, cum ei præiret ad Dominum, seque illi præ OL beret ad imitandum in sanctitate atque pietate, sicut iple effet gloria Dei, cum eius sapientiam sequereur. Eo quoque fieret, vti virum superiorem agnosci & haberi in veneratione, etiam ipla si quid præciperes, obediédi promptitudine facilitate que deceret. Neque verò mirandum est, si quam inter homines inaqualitatem eiulmodi, in qua naturalis ordinis quædam inesset pulchritudo, etiamsi nunquam peccaretur, futuram arbitremur fuisse: cùm & Angelorum à principio varios ordines ac veluti familias, fuis qualque lubiectas patribus ac principibus exstitisse, neque pari omnes præditos aut sapietia aut potestate fuille, omnim eruditoru doctrina constet. Nam & propterea dixisto videtur Apostolus de Patre Deo, quòd ex eo omnis pa-Ephef. 3. Vide Chryfoternitas siue parentela, non in terra modò, sed etiam ftomum in eums locum. in cælo nominatur. Quapropter vbi dictum est mulieri iam inobedienti, Sub viri potestate eris, & iple dominabiturtui: rectè accipi potest significatameste eam seruiturem, quæ cuiusdam est conditionis pouis quam dilectionis: vt etiam ipfa talis seruitus, qua homines postea hominibus serui esse cœperunt, de pœna peccati reperiatur exorta, maritum que habere domi-Lib 19. de ci. num no in muliere natura, sed culpa meruerit. Ex quo uit. Dei, 115: & illa funt apud Augustinum, quod homine ad ima-

lei

ad

ne

VI

de

ài

re

fli

in

A

to

110

LIBER QVARTVS.

exus

ione

præ-

tum,

itan.

pra-

mita.

Fecit

ne in

m de

præ.

ficut etur.

ci &

eret,

eque

uali-

111-

utu-

c1p10

ibie-

om.

ium

xille

s pa-

tiam

mu-

iple

1 elle

otius

ho-

œna

omi-

quo

manem

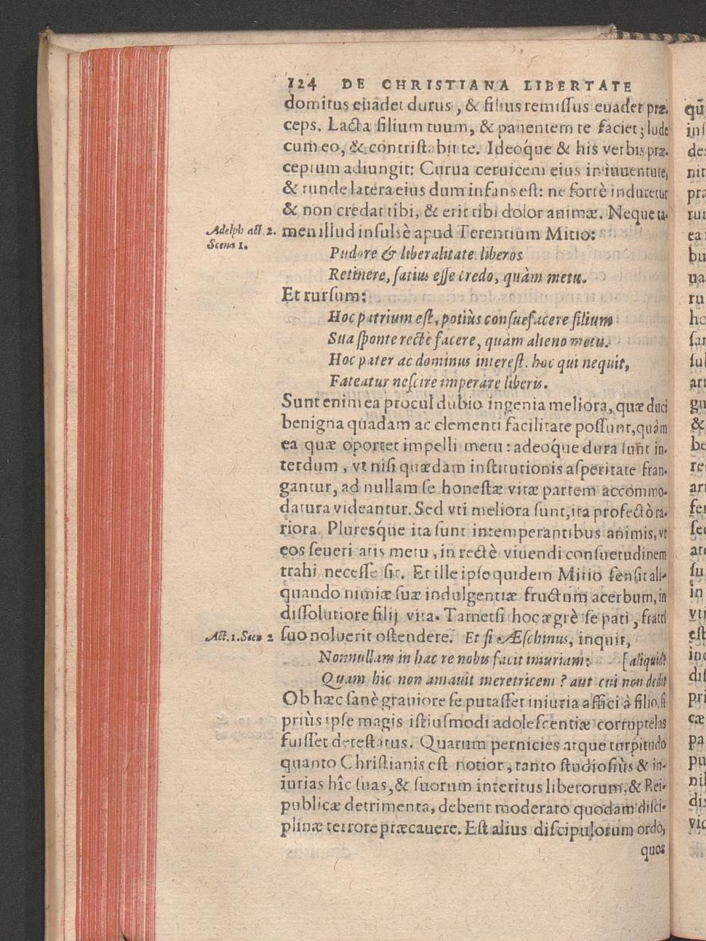
ginem suam factum, non voluit Deus nisi brutis animantibus dominari, no hominem homini, sed hominem pecori. Et nullus, inquit, natura in qua Deus hominem priùs codidit, seruus est hominis, aut peccari: sed prima servitutis causa, peccatu est, vt homini homo conditionis vinculo subderetur. Non habuisset igitur ille status vilem & coactam cuiufquam sub alio subiectionem; sed pulcherrimam in omnibus naturalis ordinis conferuationem. vnde non in Republica solum beata tranquillitas, sed etiam domestica, id est, ordinata imperandi obediendique concordia cohabitantium oriretur.

#### CAPVT III.

Panalem ac miseram homini sub homine seruitutem, capisse post peccasum esse necessariam.

T modò non tam mirum est in omnibus inferiorum ordinibus cum ipla subiectione pænalem mileriam effe coniunctam, quam hanc ipfam víg. adeò necessariam esse, vt ea remota, neque priuatim, neque publice rebus humanis tranquillitas futura videatur. Vtenim exordiamur à filiis, quos suis parentibus natura subiecit: nonne iis pleruque sunt ingeniis, vi víque ad ipía verbera parentum porrecta seueritas debeat officium atque obediétiam extorquere? Atque à naturali quidé erga liberos affectu, nescio quid hoc alienum & abhorrens primo aspectu prese ferre videtur; at si penitus introspicias, hoc demum verè diligere est, pendulas ad nequiora, metu cohibere tenerioris Rtatis voluntates. Ex quo illud est Sapientis Ecclesia - Cap. 30. & Prou, cap. 23 stici: Qui diligit filium, assiduat illi slagella; vt lætetur in nouissimo suo, & non palper proximorum ostia. A quoetiam consequentibus verbis de equo indomito similitudo adhibita, declarat quam periculos è erga liberos, disciplinæ seueritas negligatur. Equus, ait, in-

domitus



TIBER OVARTVS. 125 quos suis parere præceptoribus, non humana solum instituta voluerunt, sed lex etiam ipla naturæ: quo rulude des & inculu puerocum animi, studiis possent humanitatis informari. vbi eifi videre licet aliquos aded præclara feticique indole, vt amore scientiæ ad studiorum labores nemine incitante rapiantur : pars tamen ea numerosior est, cuius studia prouehuntur crepantibus sub ferulis. Qua quidem in te mira natura depranatio cernitur: vt cum sit cognitio rerum atque literarum per seipsam amabilis, atque ad huius vitæ cursum honestiùs iucundius que conficiendum res perneces? saria;malint pueri tamé, si fieri liceat, ac nisi verberum subinde stimulis vrgeantur, in turpissima bonarum artium ignoratione versari. De seipto cofitebatur Augustinus, Non amabam, inquit, in ipsa pueritia literas, Lib.t. Config. & mein eas vrgeri oderam: & vrgebar tamen, & mihi wp.12. bene fiebat, nec faciebam ego hene. non enim difcerem, nisi cogerer. Atqui ad ludicra & ineptias malasq Vide August. artes, & iple tum, & cæteri eadem ætate omnes vitro un. Dei,c. 220 feruntur: nec calcaribus hie opus, quibus incitentur; sed habenis disciplinæ seuerioris, quibus coërceantur atque retrahantur violentius. Sic æras illa prima fiue sub patentibus agatur domi, sine sub præceptoribus in scholis; quoniam quid turpe, quid honestum, quid vtile, quidve perniciosum fir, nodum sentit, semperq. est ad deteriora propensior; verberibus eget. Stultitia, inquit Sapiens, colligata est in corde pueri, & virga Preuerb.22. disciplinæ sugabit eam. Vude reperitur illud inter prisca Lacedemonior instituta, quoniam solent pueri cæsi à præceptoribus suis, de corum crudelitate apud parentes queri, vt omnium seniorum eadem esset in pueros auctoritas, que patribus. Sed est modus in omnibus rebus adhibendus: & quia funt permulti, sicuti diximus, minis flagrisque cogendi; id accuratissimè Craneft address. videndumest, vt pro cuinsque ingenio prudenter hoc ATTENDED

prz.

prz.

tule,

retur

eta.

duci

uam

t in.

ran-

11110-

ò ra.

is, ve

nem

alia

n, In

rattl

quil

dedit

10.A

telas

eudo

cin-

Rei-

ifci.

rdo, Hos

DE CHRISTIANA LIBERTATE fiat. vtenim bonam indolem nimialicentia foluit;in grauis & assidua castigatio, ingenij vim eneruat, natu. ræque igniculos in pueris exstinguit, qui dum timent omnia, audere nihil possunt: fitque vt penè semper errent, dum fingulis in rebus errare formidant. Quare detestanda est, & in Republica punienda Orbiliana illa plagolitas, & quedam in pueros viurpata tyrannis quæ vt inique nimium iugum aggrauat miseradæser uitutis, ita bona lapenumerò perdiditingenia. Trans eamus iam hincad vxores, quas viris fuis, vr dominis, Ephel.s. Subditas este oportere, Apostolica nobis tradidit disci plina. Quanquam enim est aliquid in quo paricum maritis iure vxores vtuntur; propter quod scriptum est ab eodem Apostolo, No habet vir porestatem coporis sui, sed mulier: & vir vxori debitum reddat: cz. teris tamen in rebus sic debent obedietiam vxores viris suis, ve horum illis per omnia, quæ non aliqualege grauiore vecentur, quamlibet molestum imperiumse quendum sit. Sicut Ecclesia subiecta est Christo, in of Deposits quit beatus Apostolus, ita mulieres viris suis in omnibus. Quam multa autem incidunt, quæ aut maion prouidentia viri, aut necessitate quadam propria, sus imperant conjugibus; quæ nec fieri fine grani onen, nec reculari tamen citra culpam inobedientie pollini Quis etiam illud ignoret, quantum sæpenumerò imperia virorum exalperet vxorum aut inconfiderata le uitas, aut profusio temeraria, aut vsurpata in viros dominario, aut vitiosa educatio liberoru, aut praua alioqui administratio rei familiaris? Ea demum infelixne cessitas, si quando erit opus verberibus: quæ tamen extorquet interdum proterua coiugis improbitas. huc vique maritu habere dominum meruit mulieris non natura, sed culpa. Quod tamen, inquit Augustinus, Ith. 12. de Genesi ad litt. nili feruetur, deprauabitur amplius natura, & augebicap. 37. tur culpa. Sed abilla tam arcta conjunctione procul

cu

ce

uo

CO

ve

Vt

au

tu

pt

ha

eti

Vi

qu

ru

illi

Do

pl

in

ha

pe

M

in

bu

uc

illa

qu

Pa

Vn

mi

qu

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN LIBER QVARTVS.

t;its

latu-

nent

nper

Qua-

liana

nnis:

e ser-

ranf

inis,

lisci.

Cum

nuite

cor

: C#.

es vi-

a lege

m le

), in

mnl-

aiore

, fuis

nere,

ffint!

im-

ta le

s do-

alio.

x ne-

men

. huc

non

inus,

gebl.

ocul elle

esse debet omnis atrox & saua omnis que iniusta percussio; quæ nec in mancipia quidem ipsa si proferatur. culpa vacar. Quocirca & lege ciuili víque adeò coër- Infin. 14. r. cetur dominorum asperitas, vt si intolerabiles sint, ser- Titulo de que uos suos iusto pretio venundare cogantur, cum inter- aut alieni insit Reipublicæ ne quis re abutatur sua. Idcirco diuus ". Chrysostomus, Neque verberandam, air, vxorem di- Homil. 26. in co: ablit; vltima namque ignominia est, non eius quæ ad Corinth. verberatur, sed qui verberat. Hoc igitur viri curabunt, vt plus in ils erga coniuges dilectio quam potestas & auctoritas valeat: semperque meminerinteius quod tum cum hæc institueretur copula, sancitum est. Propter hoc derelinquet homo patrem & matrem, & adhærebit vxori luæ, & erunt duo in carne vna. Idcirco etiam neque de capite, neque de pedibus, sed de latere viri femina procreata est: vt vel hinc intelligeretur, quo loco suas coniuges viros habere deceret. Sed harum rerum ignara gentilitas, matrimonialibus etiam illis tabulis, ad conditione seruilem vxores redigebat. De quo apud Augustinum in Confessionibus libro 9. Cap. 9. Cùm matronæ multæ, quarú viri mansuetiores erant, plagarum vestigia etiam dehonestata facie gererent, inter amica colloquia, ille arguebat maritorum vitam: hæc (inquir, matrem significans) earu linguam veluti per iocum grauiter admonés, ex quo illas tabulas qua Matrimoniales vocantur recitari audissent, tanquam instrumenta quibus ancillæ factæ essent, deputate debuissent: proinde memores conditionis, superbire aduersus dominos non oportere. Cumque mirarentur illæ, scientes quam ferocem conjugem sustineret, nunquam fuisse auditu aut aliquo indicio claruisse, quòd Patricius ceciderit vxorem, aut quòd à se inuicem vel vnum diem domestica lite dissenserint, & causam familiariter quærerent; docebat illa institutum suum, quod suprà memorani. Hactenus Augustinus, simul

DE CHRISTIANA LIBERTATE ostendens qua conditione inter infideles præsertim plar sub viris esse soler ét vxores, simulque & matrem suam ipfu Monicam collaudans, quæ ea conditione ergaviron tam patienter ac prudenter vteretur. Postremò & gen. 80 0 THE PART OF PERSONS tium populorum q. attingéda nobis publica subiedio mer est: qua suis aut Regibus aut Principibus magistrani loco busve subduntur. Vt enim esset aliquainter homine in n publica porestas, qua confusa alioqui, & moribus aniiura misque divisa multitudo, in vnum, quead fieri posse, coa redigeretur, id rerum humanarum quies & incolumi. den tas postulabat. Idcirco cum esferaliquando hominum for In Coniuratio. genusie, de quo scriptum est à P. Sallustio, agreste, s. bus ne legibus, fine imperio, liberum arque folutum; nam me Catilina. rem ra ipfaduce atque agente regem habere copit:quoad. bus nitente postquam in vna mænia conuenère, dispai tate genere diffimili lingua, alius alio more viuentes, incur credibile, inquitille, memoratu est quam facile coatisc luerint ac pari quidem conditionis forte paturagenui terr omnes: sed quoniam qui seipsos regerent pauci erant lato idonei, in tanta deprauatione imbecillitate que nature feur necesse fuit, vi multi ab vno, qui cæteris prudentia& mo ingenij dexteritate præitet, institutaæguitate guberper 2. Pare. Paffor. narentur. Recte proinde illud D. Gregorius: Omnes fact quidem homines æquales natura genitos; sed variante tura 64p.6. meritorum ordine, alios aliis culpa postpositosesla fine Iplam autem hanc dinerstratem, quæ ex vitio accesse. bea rit, diuino indicio fic elle difpenfata, vt quia non omqui nis homo aquè valerer confistere, alter ab altero regectu retur. Idoirco, sicuri scriptum est ab Ecclesiastico, Vt rep Zoch. 17. bene rebus cosuleretur humanis, Vniuersi moderator cta rit I in vnamquamque gentem prepofuit Rectorem. Vtautem potestas hec sublimior, subditis incuteret metum, nur id pernecessarium foit. Proprerea quod in omni ferò mii comunitate, plures sunt qui abillicitis suppliciorum hos formidine refrenantur, quam ea qui fugiant contembus platione -molio

QVARTVS. LIBER tim, platione atque amore virtutis. Vbi tamen persape nec ipfum quidem metum, propter vim cupiditatisingenrum tem, fatis posse perspicimus. Hinc & cruces & ignes & distortiones & distractiones confractionesque membrorum, atque innumerabiles propemodum, pro locorum hominumque diuersitatibus, constitutarum in noxios formæ pænarum. Hinc & Romulus cum iura dedisset multitudini (quæ in vnius populi corpus coalescere nulla re præterquam legibus poterat) tum demum illa hominu generi fancta & firma stabiliaque fore credidit, si se iple no modò venerabilem insignibus Imperij totoque reliquo habitu cæteris augustiorem fecisset, verumetiam duodecim assumptis lictoribus formidabilem, quid autem hæc de media gentilitate refero, quæ minus ponderis apud multos habent? cum Deus iple, cuius omnia recta funt opera, & rantis cum terroribus in monte, fumo, fulgure, sonituque terribili, dederit Ifraeliticis tribubus legem; & in violatores eius postea tum per se, tum per suos duces adeò seuere vindicarit? necessarium scilicet declaranit este mortalibus potentiæ valentioris metum, quando satis per leipsam grauitas turpitudoque scelerum, à malefactis non abducit. I deoque vult omni humanæ creaturæ homines subiectos, sine Regi, quasi præcellenti; fine Ducibus, tanquam ab eo missis, ad vindictam (ait beatus Petrus) malefactorum, laudem verò bonorum. quia sic est, inquit, voluntas Dei. Itaque cum initiò didum sit hominibus, Crescite & multiplicamini, & replete terram: & terror vester ac tremor fit super cuncha animantia terræ: Cum, inquam, à principio voluerit Deus in solas pecudes brutaque animantia hominum valere terrorem; postea tamen, vbi comparati homines iumentis insipientibus & similes facti sunt illis, hos quoque necesse fuit formidine concuti ac terroribus cohiberi, à legum prefectorum que seueritate pro-

aam

gen.

ctio

rati-

ines

ani

fiet,

imi-

nuc 0,11

am.

ad. pati

, In-

CO4-

nuit rant

ure

ia&

per-

nes

ante elle.

elle.

m=

ege-, Vt

ator

au-

um,

tere

um:

emone

DE CHRISTIANA LIBERTATE fectis. Ve impleretur etiam hoc modò, quod Sapien Prouerb. 12. in Prouerbiis air, Stultus serviet sapienti. Exquolum Lib 21. Mo- illa beati Gregorij. Plærunque à subditis etiam sanct ille Tob cap. 31. viri timeri apperunt, sed quando ab ijsdem subditi im minime timeri Deum deprehendunt: vt humanalal tem formidine peccare metuant, qui diuina iudici non formidant. Nequaquam ergo præpoliti ex ho ran questro tumore superbiant, in quo non suam glorian per sed subditorum institiam quærunt. In eo enim quoi metum libi à peruerse viuentibus exigunt, qualiron rab hominibus, sed brutis animanubus dominantur, qui videlicet ex qua parte bestiales sunt subditi, ext Sub etiam debent formidini iacere substrari. Cum veil tion deest vitium qued corrigatur, non de excellentiapo testatis, sed de æqualitate conditionis gaudent. Ha per beatus Gregorius. Quoniam igitur per hominum cul exp pam, copit in omnibus subjectarum ordinibusquid dam inelle metu teruili & castigatoriis pænis coërcen dum, reddita est per iniquitatem omnis subiectio ser poc uilis quodammodo. Atque ipla pænalis servitus, in præ Lib. 19. deci- quit Augustinus) ea lege ordinatur qua Deus natura nis pur. Dei, e. 15. sem ordinem conservationber, perturbari vetat. Qui tun si contra legem non esset factum, rihil esset pant bus seruitute coërcendum. Sed hac coërcendi potella del etiam vbi vero iure competebat, in tyrannidem lapt rêre numero conuería est: cum nec hominum in numero den & quidem sub effigie humana feræ de unt, quæ magil Tun timeri gaudeant quam amari, qua tamen rationenon æqu obedientia vera conciliatur, sed odiú. Pra claiè nama vel Ennius : Quem metuunt oderunt , quem quifque odit, pl pro

Ouldins.

offic.

Cicro lib. 2.

Dextera pracipue capit indulgentia mentes, Asperitas odium sauag, bella mouet.

ruffe expetit. Et alius:

Cuius odij, cum multos occupauit, tanta visest, vtla pe cognitum fit, nullas opes ei posse obsistere. Inde

tyran-

tyr

nitt

mu

ami

tyra

bile

tati

8 1

dat

peri

acto

terr

min

ille

TIBER QVARTVS. tyrannorum perpetuus metus, quo vno cum maxime niunturesseliberi, infelicissimi seruireddutur. velut ille Dionysius Syraculanus, qui nec deposito quidem imperio, latis securum se elle censebat, nifi sordidiffi+ mum vitæ genus ingressus, scurrilem etiam simularer amentiam. Magisenim illa omnia, quæ de eo memorantur, arte, quam amisso regali pudore faciebat, expertus quam inuisa foret etiam sine operibus, nomina tyrannorum Cuius quidem Regis exemplum memo; rabile, cateros docuit reges, fi verè liberi vereque stabiles in suis regnis esse vellent, clementia magis sibi Inbditos populos adiungere, quam tyrannidis affectatione terrere. Malus enim (vtille air) custos diuturnitatis, metus: contraque beneuolétia fidelis velad perperuitatem. Quod sic est litteris nostris per sapientem expressum; Milericordia & veritas custodiut Regem: Trouerb 200 & roboratur clementia thronus eius. Iure proinde illi damnantur, atque in Euangelio pars corum cum hy. Manh. 14 pocritarum infelici sorte coniungitur, qui disciplinæ prætextu sæuiunt in seruulos, & ministerium regiminis in vium dominationis superba crudelitate conuertunt. Quos D. Cypriani verbis oportet increpare, quibus ad Demetrianum tyrannum est vsus. Ipie, inquit, de seruo tuo exigis seruitium, & homo hominem parêre tibi & obedire compellis; & cum sit vobis eadem sors nascendi, conditio vna moriendi, corporum materia similis, animarum ratio communis, æquali inre & pari lege vel veniatur in hune mundum. vel de hoc mundo postmodum recedatur : tamen nisi pro arbitrio tuo tibi seruiatur, nisi ad voluntatis imperium pareatur, imperiolus & durus fernitutis exactor, flagellis verberas, fame, siti, nuditate, frequenter ferro, & carcere affligis & crucias: & no agnoscis Dominum Deum tuum, cum sic exerceas dominatum. Er ille quidé ad eum modum. Veruntamen grauiùs nonnun-

piem

lun:

anti

ditt

alal

dici

s ho

1120

noug

1 1700

qui

ex e

Ven

apo

Hai

cul

uid

cen

ler-

,10

tura

Qui

enal

cita

æper nero,

nagn

non

ımo,

t, pu

t læ

Inde

ran-

DE CHRISTIANA LIBERTATE 132 nunquam delinquitur, si inter peruer so, ait D. Gteted gorius, plus æqualitas qua disciplina custoditur. Qui nil enim falsa pietate superatus, ferire Heli delinquente cti filios noluit, apud districtum iudicem, semetiplum cum filiis crudeli damnatione percuffit. Meruit enim ait Leo Pontifex, corum delicta tolerando, diuinz in Epistola 76. stitiæ vnå eum filiis sententiam experiri, proptett quod segni indulgentia dissimulauit plectere peccaso na res. Ideoque abijcienda prorsus pestifera hæc patient ai est, que sibimet, peccatis aliorum parcendo, non paren qu na CAPVI qu A prima libertate hominem excidisse, illud etiam testari, qui **fta** pudendos carnis sua motus velinuitus patiatur. da TAM & alterum perditælibertatis ac primi honori Liudicium obseruemus: quod in pudendis carnis no fira moubus erubescendaque rebellione cognoscius Quæ enim est primi illins principatus relica liberta, quando nec membris nostris, que arctissimis cum ani mo vinculis natura coniunxit, possumus vt volumu imperare? Non enim liber eft, qui quod vult non po test, its præsertim in rebus, quas & velle rectumes, N posse decorum. Quid autem rectius animo, quamo pere sic omnibus subiectis partibus imperare, nullan contra rationis iudicium moucatur? Quid magisde ceateum cui principatus est à natura datus, quam il posse? hocigitur non posse, quoniam erubescendum est (sicuri etiam domini solent rubore suffundi, cum præsertim apud alios, sua viderint à seruis preceptaco. temni)ideireo iun ctis foliis primi homines, fecere fil perizomata, pudendaque texerunt. Atqui priùs & nu di erant, necerubelcebant tamen : non quòd inuete cundizaut impudencia iam vitio laborarent, aut in

cæciessent, ve suam non viderent nuditatem: sed quod innocentissimæ sanctissimæque integritatis veste concit

Tes

qu

ar

tic

ad

de

br

or

fai

CO

fu

cti

011

ill

TA LIBER QUARTUS NO BE 122 tectiatque exornati, nihil circumferret erabefcedum, nihil omnino quod, tanqua deformem alioquin alpechum habiturum esset, velari couenirer. Nudus igitur Adam, inquir Ambrofius, incola Paradifi fuit; sed post sermone se. peccatum nuditatem suam vides, folio pudenda contexic, priùsenim quam peccaret, honestatis erat colore vestitus. Atque ideo nuditatem inhonestam, non naturainstituit, sed delicti reatus inueniti nam & fan-1 &i Angeli in splendidissimo habitu constituti, non quòd tunicis operiuntur & pallis; sed cum sit in illis; nariuitatis sux nuda substantia eo vestiti videntur esse quòd sancti sunt. Sic igitur & Adam custodiens hone. statis angelicæ dignitatem, erat quidem nudus mundanis vestibus, sed immortalitaris erat splendore vestitus. Nihil prauum respiciebant eius oculi, non cor cius turpe aliquid cogirabat : erat apud honestas mentes, nuditas ipla vestita. Sicut enim apud homines nequam, turpis cogitatio concupiscentia, vestibus non arcetur: ita apud fanctos viros honesta simplicitas, ad concupiscendum nuditate non trahitur. Sed sicut vitions ad corruptelam nuda sunt omnia, ita religionis ad castimoniam operta sunt vniuersa. Et hæc quidem de castissima nuditate primorum parentum, diui Ambrolijoratio est. Quod si forte requiras, vndenam exorta lit carnis nostræ tam erubescenda rebellio; quique factum sit, vt cum tota prius quæ nobis est cum bestiis communis anima, iudicio rationis obedirer, postea luos haberecoperit motus à ratione tam auerfos: hoe arbitror verissimè posse responderi, ex superba defetace. ctione mentis à Deo suo, cui constanter esse debuerat omni pietate subiecta, alteram illam defectionem rebellionemque partium inferiorum, exortam esfe. In illa quippe voluntatis obedientia, qua Deo suo vt effectori ac Domino cohærebar, quasi vinculú erar quoddam constitutu, quo totius hominis pacatissima rectitetti tuda

Gre-

Qui

ente

plum

enim

a III

otete

calo.

tien

parcit

i, quò

mon

is no-

citur

erras,

n ani

umu

n po

eft, &

mcv

allavi

is de

im 10

ndum , cum

re fibi

Sc nu

ucte

ut m

quòd

con.

DE CHRISTIANA LIBERTATE tudo & ordinatissima compositio, veluti constrictate. VO nebatur: hocigitur per inobedientiam superbiamque me soluto, diffluere cun cta dissiparique coeperunt, aque me inter se contrariis motibus collidi. Atque vt camqua CIT priùs vii lumus similitudinem, hic quoque adhibea. mus: quia Domino Deo suo ratione preditus animus, nir tanquam feruus lasciuiens & immorigerus, tebellarat, ini fallæ videlicet noxiæque libertatis auidus : idcircois ctu famulum quoque suum mernit habere rebellem, dido gnusque fuit qui contemplerat imperantem Deum, t pe propria etiam in membra subditasque sibi facultates, ter Com perderer principatum: V bi autem (quemadmo. exp dum ille dixit) quod intus est atque nostrum impune fio Cicero. enolare potelt, contraque nos pugnare; ht in dominatra tu seruitus, & inseruitute dominatus. Quia cum nafac 001 tura primum inflienta iure, menti competat dominatus, hunctamen & violare & perdere metuit semper, ne affidua propemedum & vixintermifia lubditæ carnis no infestatione. Sed de huius origine & ea causa quan OCI res modo polumus, iplum Augustinu audiamus: viquo Se nemo (quod equidé arbitror) felicitis clarius que hila COL de rebus disseruerit. Is igitur libro secundo, cap. 22.de elt peccatorum meritis & remissione, Obedientiam, infec quit, illi homines priusqua violassent, placebant Deo, ani & placebatillis Dens: & quamuis corpus animale gefon Rarent, nihilinobedienter in illo aduerfum se mouen ne 1entiebant. Faciebat quippe hoc ordo iustitia, vt qua rio corum anima famulum corpus à Domino acceperat, inf licut ipla eidern domino suo, ita illi corpus obedires, Ne atque exhiberet vitæ illi congruum fine vlla refiftennis tia famulatum. hinc & nudi erant, & non confundebel băcur. Animam quippe racionalem naturali verecun-80 dia nune pudet, quod in carne, in cuius seruitutem ius potestatis accepit, nescio qua infirmitate efficete non tel potest, ve se nolente non moueantur membra, & le

LIBER QVARTVS. 135 volente moueantur: quæ propter hoc in quouis casto, merito appellantur pudeda; quod aduerfus dominam mentem, quasi sux sint potestatis, sicur libitum est excirantur. Idque folum iuris in his habent frena virtuqua tis, vt ad immundas & illicitas corruptiones ea peruenire non finant. Hac igitur carnis inobedientia, quæ iniplo motu est, etiamsi habere non permittatur effectum, non erat in illis tunc primis hominibus, quando nudi erant & non confundebacur. Nondum quippe anima rationalis domina carnis, inobediens exftim,vt terat domino suo, vi pæna reciproca inobedientem ares, moexperirerur carnem fuam, cum fenfu quodam confupune fionis & inobedientiæ. Posteaquam igitur facta est illa transgressio, & anima inobediens à lege domini auernina. faest; habere copit contraeam seruus eins, hoc est, nina\* corpus eius, legem inobedienæ. Et puduttillos homines nuditatis suz, animaduer so in se motu, quem antè nper, arnis non lenlerant: quæ animaduerlio, apertio dicta est oculorum Neque enim oculis clausis, interillas arbowam res oberrabant, Hæc Augustinus eo loco. Qui ea ipsa Serm. 12 de verbis Apostoli, clare breuiterque & quasi hilce 2.de compendio repetiir, Menris, inquiens, & carnis Deus est artifex. Ipse quando hominem creavit, vtrumque fecit, verumque coniunxit: carnem animæ subdidit, animam sibi. Si semper illa staret sub domino suo, semper & ista obedirer domina sua. Noli ergo mirari, hea quæ deseruit superiorem, pænas patitur per infequia riorem. Hactenus ex Augustino ea que nostrum ad institutum pertinebant, eius literis expressa retulimus, Neque verò eam duntaxat animi partem que libidinis æstuinardeseit, sentire homo copit infolentiùs rebellantem: verirm alias quoque facultates refractarias &obluctatrices pati, vt le totum libi grauem, & Deo m 1118 experireme effe contrarium. Sic enim Propheta que- 1017: tebatur: Cur me posuisti contrarium tibi, & factus

ate.

que

tque

bea-

mus,

arat,

cois , di-

n na-

cqua

1, 10

Deo,

e ge.

oueri

berat,

irret,

sten-

nde-

cun-

enon

& 1e lente

DE CHRISTIANA LIBERTATE fum mihimetipsi grauis? Nam neque illa cogitadivi quæ imaginatio dicitur, pro rationis arbitrio ac nuu regitur: Neque ille appetitus qui ira feruescit, aut non commouetur cum id nolumus, aut cum velimus, con. tinuò conquiescit. Quis non interdum volaticis cogi. tationibus & quò nolit rapiatur? vel tum sæpe maxi. mè, cum ad pias meditationes sese mens collegeritat composuerit, occurrit vanissimorum turba phantal matum, è quibus ægrè se euoluere atque expedin queat. Abiguntur veluti quadam attentionis manu. nihilominus vel insistunt pertinacius, vel moxiterun proruunt caternatim, mentemque frustra excluder conantem, obnubilant & obturbant. Non enim in po Cap. T. lib. de Suga seculi. restate nostra est cor nostrum, inquit Ambrolius, & nostræ cogitationes: quæ improvisò offusæ menten animumque confundunt, atque aliò trahunt quamu propolueris: ad fæcularia reuocant, mudanainferum voluptuaria ingerunt, illecebrofa intexunt: ipfoquen tempore quo eleuare mentem paramus, insertis inanibus cogitationibus, ad tertena plerunque deijcimu Cum autem ex innata pravitate, velimus nolimus, ob Arepant: tum ex ipla consuetudine magis inualescum recurrunt que frequentius. Id quod experiebatur Augustinus, nec sine graus molestia patiebatur, cuius cain ipsius Confessionum libris, inter cæteras confessioest Lib.7. Confest. Clamabat violenter cor meum aduersus omnia phantasmata, & hoc vno ictu conabar abigere circumu lantem turbam immunditiæ ab acie mentis mex, & vix demota in ictu oculi, ecce coglobara rursus aderas & irruebat in aspectum meum & obnubilabateum Lib. 8. Moral. Verissime proindescripsit D. Gregorius, ipsam culpa contrarieratem, qua diuinis legibus aduersatur, factam esse homini pondus pænæ : vt corruptioni, inquit, it malè liber seruiat, qui bene seruus, incorruptionis le bertate gaudebat. ar me oof pile co. CAPVI

n

n

ir b

8

1

t

b

C

8

fa

LIBER QUARTUS.

CAPVT V.

divis

nuu

t non

con-

cogi-

maxi-

eritac

antal.

peditt

nusa

terun

uden

in po-

us, å

enten

àmu

eruni

quen

inani mut

15,0b escun

IT Au

seam

10 est

phan

muo.

ex, &

derati

eum.

culpa

actam

it, he

nis li-

PVI

Primos homines ante lap sum omni perturbatione vitiolog, motu caruisse.

N illo quippe felicissimæ suauissimæque libertatis Istatu, vt nihil erat in optime temperato corpore quod languorem afferre, aut dolorem facere, aut generare morbum posset: ita nihil erat in animo sano optimeque constituto, quod vel præter rationis imperium moueretur, aut quod illius quidem excitatum iusu, post tamen tanquam arbitratu suo iam insolesceret, mentisque tranquillillimum statum perturbaret : aut quod bene cupienté facere, in diversum traheret atque impelleret. Sicut enim in corpore sanitas est temperies bona, & qualitatum quatuor velut concordia quædam & comoderatio: ita animus tum demum conuenienti sibi fruitur sanitate, cum inter ipsas eius facultates concordia coalescit. Quas v bi pugnare inter se luctarique contigerit, tum in perturbato sic animo, vti in corpore, lanitas elle non potelt. Sanitatem enim animorum politam in tranquillitate quadam constantiaque, iph quoque philosophi rectissimè censuerunt, omnesque perturbationes, morbos appellarunt. Nam cum omnis perturbatio, sit animi motus, aut rationis Lib. 3. Tuscul. expers, aut rationem aspernans, aut rationi non obediens: quomodo qui sic afficiatur animus, no in morbo aliquo esle videatur? Cum igitur ita constitutus est animus, vi natura ratioque postulat; tum sanus est. constitutus autem ita est, cum & mens subijeitur Deo, & ipsi menti, cui totius animi regnum à natura tributum est, inferiora parer, nulloq turbido motu aduerlantur. Quoniam igitur hominem rectum, sicuti scriptum est, coque ipso integrum & sanum, omnium opifex Deus condidit : perspicuum est pacata in illo hæc traquillaque fuisse; nec illam exstitisse in eo rixam

partium,

-MO its

DE CHRISTIANA LIBERTATE partium, de qua scriptum est, Caro concupilcit ad. vti uerlus spiritum, & spiritus aduerlus carnem. Etlan enim si propierea se conqueritur Apostolus infeliced cem elle, quod auerlos à ratione & lege Dei carnis COL motus pateretur; procul fit vt in tantæ beatitudinis loqui co, fuisse tantum infelicitatis opinemur. Nec igitur igit illætum fuissent affectiones, quæ ex mali vel impenim dentis vel præsentis opinione oriuntur, velut timor& his dolor, seu tristitia, quis enim dici beatus possit quivel du mali timeat aliquid quod impendere fibi putet, aut in op mœrore fir, quia id fibi accidisse arbitretur? Quid audic tem vel timere vel dolere poterant illi homines, inquit po Lib. 14 de ei- Augustinus, in tantorú tanta affluetia bonoru, vbi nec em unt. Dei, c. 11. mors metuebatur, nec vlla corporis malavaletudo:nec nes inerat quicqua, quod carné animumve feliciter viuenno tis oftenderer? Est alind affectionum genus, quæ boni fen opinione seguitur. Altera lætitia & gandiú ex opinio. rat ne boni præsentis: Altera spes & cupiditas ex boniab. nis sentis opinione. Quaquam auté ille status iis omnino ren caruisser affectionibus, quæ opinione mali gignuntun bil non quod vitiolos malolve faciant, cum nec Christus ien Dominus earum fuerit expers; sed quia faciant milemo ros, nec beatitudinis fedi conueniant: ramen posterioarc res quæ ex opinatis oriuntur bonis, saltem non turbimi das & immoderatas, non exclusisser. Non enimilio pat du elatailla & gestiens futilisque latitia fuisser, aut libido & ardens auidaque cupiditas, quæ fit immoderataap. ne eft petitio opinati magni boni, rationi non obtemperans. Sed neque amor & gandium propter tantorum preigii sentiam bonorum, neque desiderium & spes, proptet ph tranquillam exspectationem bonorum æternorum,ab illius sede felicitatis abfuissent. Fuisset enim coingum inter iplos fida linceraque locietas, & amor mutuus, arque ex hoc amore grande gaudium, inquit Augultibus, non delistète quod amabatur ad fruendum. Nam

mi

ore PIC LIBER: QVARTVS. 139

ad.

Et-

eli-

rnis

10-

itur

en-

18 TC

I Vel

t in

au-

Junt

nec

nec

ien.

inoc

110-

ab.

ino

tur:

ftus

vile-Tio-

rbi-

illic

obic

ap.

ans.

ræ-

pter

1,20

rum

uus,

11111

lam om.

vti omnino non dolere, tantisper dum hoc in loco calamitatum plenissimo versamur, non sine magna mercede contingit immanitatis in animo, ac stuporis in corpore: ita in illo tantæ felicitatis loco non gaudere, quisnisi stupidus, magni stuporis esse negaverit? Illa igitur quæ Græcè apathia dicitur, quæ si Latinè posset, impassibilitas diceretur, si sic intelligenda est, vt sine his affectionibus vinatur, quæ contra rationem accidunt mentemque perturbant ; bona plane & maximè optanda est, vitæque illius erat. Verum si illa apathia dicenda est, cum animum omnino contingere non potest vllus affectus, quis hunc stuporem non iudicet omnibus vitiis esse peiorem? Itaque primi illi homines si optabilem sui status integritatem conseruassent, non quidem affectionibus seu passionibus istis caruissent; sed eas rectas, quod esset amor ipsorum rectus, & rationi obtemperantes habuissent. At in nobis rationisiudicium sæpenumerò præueniunt, animique serenitatem tanquam exorta tempestate, densiùs obnubilant, quietem que perturbant: nec reprimi commote iemel, pro voto possunt. Quod si status ille neque immoderatam ex vllius præsentia boni lætitiam, neque ardentiùs quam par fir, absentis boni deliderium admiliflet: multo profecto minus vitiolos ex genere luo pari potuisset affectus; quos no modò ne essuant modumque suum excedant, regi, sed & enelli radicitus, ne omninò infint, atque frenari & cohiberi necelle elt, nead illa rapiant qua perpetrari lex vetat. Nullus igitur tum iracundus aut inuidus, libidinolus aut intemperans esse omnino potuisset. Nam ipli quoque philosophi, sed ex eorum numero qui ad veritatem propiùs accesserut, iram arque libidinem, vitiosas animi partes esse confessi sunt: eo quod turbide atque in- Vide Augustordinate mouerentur ad ea etiam, quæ perpetrari la- un. Dei,c. 19. pientia non vetat: ideoque opus habere moderatrice

140 DE CHRISTIANA LIBERTATE mente atque ratione. quam parte animi tertiam, velut in arce quadam ad istas regendas perhibent collocana tam: vt illa imperante, his fernientibus, possit inho. tu mine iustitia ex omni parte conservari. hinc cumdin xisset ille, Ira furor breuis est: adiunxit præceptum,quo Horat. lib. 1. epist. Epist. 2. iuberer omnes istiulmodi pænitendas affectionescoin hiberi. - animum, inquit, rege, qui nisi paret, ar Imperat: hunc frenis, hunc tu compesce catena. te Hæ partesigitur, quas & in homine sapiente actem-211 perante fatentur esse vitiosas, in Paradiso ante peccatum vistosæ non erant. Non enim contra rectam vo. u luntatem ad aliquid mouebantur, vt necesse essettes po ratione tanquam frenistegétibus reuocari atque comill pesci. Quod proinde nunc ita mouentur, etiaminis da qui temperanter & iuste pieque viuunt, vt freno li 20 opus; non est profectò sanitas ex natura, sed languot tu ex culpa, magnumque argumentum amissa libertatis, Quo magis mirandum est, à nonnullis in dubium re-C nocari, in quo primi hominis tranquillitas & beataille n pax constituta fuissenvirum in eo quod caro aduerlu ui spiritum nihil concupisceret; an verò in eo quòd vod luntas fine vlla triftitia & difficultate, intra recte ratio d nis limites sese contineret, quantum cunque interim ri caro, illa improbante atque renitente, folicitaret indiuersum. Fieri enim inprimis nullo modo potest, "! V menti bene constitutæ no triste molestumq. sit, si pars VO inferior, contra rectam voluntatem, vllam in rem moueatur. Quid enim aliud quam animi distractioque. te dam est bellumque intestinum, si videlicet aliorsum al caro concupiscendo rapiar, aliò mens reuocet melion po proponens? si carnis motibus atque insultibus mens inuica refistar, & huius illa iudicium ac gubernacula, do suis obiectis delectata, repudiet? hæcigitur non elle lu menti tristia molestaque poterunt? Est præterea prauum hoc, neque cum plena rectitudine porest contiru relut

Oca-

ho.

n di-

,940

S CO-

tem-

ecca-

1 VO.

eteal

coming

10 11

guoi tatis,

116 railla

erim

d vo-

atio-

terim

n di-

lt, vi

pars

mo-

quæ-

rlum

lion

nens

cula,

a elle

pra-

onli-

tere

stere, vt is appetitus quem rationi penitus vt seruum natura subiecit, quasi suopte nutu ad aliquid moueatur atque effrenate feratur. Quis enim paterfamilias, non ita malit familia fuam elle constitutam, vt neque faciant quidquam serui aut filijeius iniussu; & si quid iussi sunt aut permissi facere, inde quoque pro ipsius arbitratu decedant? Carere igitur animus ille curuitate non potest, v bi appetitus inferior non ad nutum rationi ac menti oblecundat, vi neque priùs quam ratio dictauerit, neque aliud quidquam, neque vehementiùs quam illa velit, suo motu persequatur. Iam si appetitus ille propolitæ voluptatis inelcatus illecebris ad illicita fera ur ( quod in procliui sanè est, si suo quodam arbitratu ac impulfu moneatur, non audito priùs acceptoque rationis imperio) potéstne id non vitiolo, turpique ac detestando motu fieri? Quæres si in homine primo contra rectam fanctamque voluntatem contigillet; quonam obsecro modo non aliqua ex eo nalci potuillet offensio? Quisquis etenim verus est diuinæ legis amator, non id modò cauet ne ab illa dilcedat: verumetiam quantum eniti potest id agit, ne subditus quilquam eidem aduerletur. quod fi minus fueritallecutus, habere se putat vnde doleat atque lamentetur. Primæ igitur illius integritatis statum si animo volumus intueri, non ignorantiam modò & errorem voluntatisque vitia debemus ab homine seiungere: verumetiam turbidos omnes animi motus, & non obtemperantes iudicio rationis affectiones. neque enim aliter recta omnia & pacata tranquillaque & læta elle potuissent : id quod ille tamen beatitudinis locus postulabat. Sed neque iustiriæ sua plenitudo omni modo constitisset, quæ cum numeris omnibus est absoluta, legi quoque mentis aduer sos concupiscentiæ motus exturbat. Sic enim breuiter Augustinus : Primo- Lib. 2. depectum hominu, inquit, prima iustitia fuit, obedire Deo: est. meriti & & hanc

remiss.cap.22.

142 DE CHRISTIANA LIBERTATE

Lib.2. de vita

& hanc in membris aduersus legem mentis suæ, le gem concupiscetiæ non habere. Quid igitur, ait dium Prosper, illo homine selicius, cui etat orbis subiectus, nullus infestus, liber animus, visibilis Deus?

ell

nil

VII

CO

CO

lur

cei

de ve tei

a

m

ma

on

la.

tu

fu

fu

cu

8

pri

gn

Ve

bat

qui

lib

ple

qui

VII

2m

na

iam

lim

CAPVI VI.

Pro diuerso hominum statu varia esse virtutum officia.

I TEQUE verò propterea quatuor illi homini de fuere virtutes, è quibus bonæ vitæ & honesta officia vninersa ducuntur (dico Prudetiam, Institiam, Fortitudinem & Temperatiam) qui non tempore, in quit Cyrillus, sicuti nos, prudetiam didicit : sed statim à sui creatione perfecte sapiens fuit, ideoque omni perfecte genere virtutum instructus. Cæterum ex vir tutes non in ijsdem omnino, quibus nunc officiis, versatæ fuissent. nam neque iniurias iustitia propulsales viinec miseris, qui nulli tunc exstitissent, opitulat fuisset milericordia; neque aut timiditatem erexiste fortitudo, autiracundiam mansuetudo refrenasset, aut libidinem & ingluuiem cohibuisset temperantia. Non prudentia vitasset insidias: non se pietas prophaniset roribus obiecisset: nulla fuisset illic pænitudo, vbi delictum nullum : aut erubescentia & pudor, vbi nihi turpe designarerur. Virtutum officia aut in pietateet ga Deum, aut in charitate erga proximos, aut inte gendis animi corporisque partibus, costituta fuissent, In his porrò omnibus exequendis, summa facultas & iucunda facilitas affuisset: neque quicquam omnino visum difficilius aut acerbius, quam à dinina lege dil cedere. Non igitur propterea vacuus fuisset ille status virtutibus, quòd non isssem omni ex parte quibus nunc officiis sese prodidissent. Sunt enim officia vittutum, temporibus quæque suis congruentia. nam& in illa beata immortalitate, quis dubitet Christi regnu quatuor illas commemoratas virtutes complexurum

Lib. z.in Ioan.

LIBER QUARTUS. effe? Sed & perfectiores erunt multo, & aliis functionibusenitescent, quam in hac mortali & arumnosa vita: vbi contra vittorum illecebras fine intermissione configunt, & pro iplo ancipiti, inquit Profper, dubiæ Lib.s. derka concertationis eventu, modò negligentes qui sibi nolunt obedire, destituunt; modò ad alsos quibus displicentsua peccata, vel accedunt Deo miserante, vel redeunt. nam ibi erit temperantia, non vt desideria mala vel vitia refrenet aut vincat; sed vt eos quos hicabintemperantiæ impugnatione defendit, perficiat : vt ex omni parte perfectis, præmij sui beata perceptio perfedè sufficiat. Ibi erit & animi fortitudo, non ve aliqua mala propulser aut aquanimiter ferat, sed vr fine vllis malis beatos fortitudo in æterno contineat, ibi erit in omnibus perfectis perfecta iustitia, non vt inter virtutes discernat & vitia, vbi nec ipsa erunt corpora vitiosa, sed vt perfectis præmia tribuat sempiterna. Qued tunc fiet, quando omni concupiscentia carnali consumpta, nec aduersus carnem spiritus, nec caro aduersus spiritum concupiscet : sed animus Deo subiectus cum carne sibi subiecta, in pace sempiterna regrabit,

& creatori suo in æternum feliciter adhærebit. Iam

prudentia quæ hic quoque habetur clara, vbi in æni-

gmate quodam prudentes illuminat, qualis ibi erit vbi

veritatem perfectis, quos hic eius inquisitio delecta-

bat, sine vllis figuris fallentibus demonstrabit? Et hæc

quidem divus Prosper, in tertio de vita contemplativa

libro. Quæ D. Augustinus clarius breviusque com-

plexusest, epistola quinquagesima secunda. Vna, in-

quit, ibi virtus erit, & idip fum erit virtus pramiumq.

virtutis. quod dicit in sanctis eloquiis homo qui hoc

amar: Mihi adhærere Deo bonumest. hæcibi erit ple-

na & sempiterna sapientia, eademque veraciter vira

iam beata. Dicatur hæc & prudentia, quia prospectis-

simè adhærebit bono quod no amittatur; & fortitt do,

, le

luus

Etus,

1.

de

retta

iam,

, in

atim

nmi

VII.

VCI.

Het

alata

killet

t, aut

Non

s et

i de

nihil

e er-

n re-

lent,

as &

nino

dil

atus

ibus

VIC

m&

gnu

rum effet

DE CHRISTIANA LIBERTATE quia firmissime adhærebit bono, vnde non auellatur An & temperantia, quia castissimè adhærebit bono, vbi pul iam non corrumpatur : & iustitia, quia rectissimead. run hærebit bono, cui meritò subijciatur, hec Augustinus teri Quæ cum ita se habeant, falli valde videntur, qui nul. VIII lam sine vitiorum fibris virtutem intelligunt. Ideoque viti & ipsa vitia, vr virtutes esse tum possent, ad hominis fari institutionem primam referre non dubitant. vtenim per ned aliis in rebus grauiter, ita hic quoque permultum La-Lib. 6. de vero Ctantius errat, scribens in hunc modum : Deus cum mu sules, cap. 15. hominem primum fingeret, mirabili prudétia ingene. ftu rauit ei priùs istas animi commotiones, vt posset cape ctu re virtutem, sicut terra culturam. posuitque materiam cer vitiorum in affectibus, virtutis in vitiis : quæ profedò par aut nulla erit, aut in viu esse non poterit, si desinte ptu per quæ vis eius aut appareat aut constet. V biergo vi ten tia non funt, nec virtuti locum esse: sicut nec victoriz gel quidem, vbi aduersarius non sit. Dicitidem in Epiceeur me diuinarum Institutionum affectus, quosetiam un per furias vocat, auaritiam, libidinem, iram, à natura nobii Ctu insicos. His vitiis, inquit, tesistendum est: hæeruenda Loc stirpes, ve virtutes seri possint. hos affectus Stoiciam ret putandos, Peripatetici temperandos putant. Neuti riis corum rectè: quia neque detrahi possunt; siquiden por per natura insiti, habent certam magnamque rationem eft. neque minui: quonia si mala sunt, carendum est etiam dis temperatis & mediocribus; si bona, integris vtendum bet est. Nos verò neque derrahendos, neque minuendos esse dicimus. non enim per se mala sunt, quæ Deus vbe homini rationabiliter inseuit. Sicille. Qui tamen hat re, vio eadem antea, vitia vocauerat, quæ non possunt non vbi esse per se mala: qui antea nominarat furias, quain De animis, inquit, hominum tantas perturbationes cient, & interdum cogunt ita delinquere, vt nec famæ net aut periculi sui respectum aut curam habere permittanti ECI LIBER QVARTVS. TO TO

An igitur ea per se vitiofa non sunt, quæ suo motu impulsuque cogat delinquere? An fine istiusmodi vinorum furiis habitare virtus in hominu animis non poterit?Imò verò, inquam, absoluta integritas, perfectaq. virtus, qualem inseuit homini primum Deus, cum vitiis constare non potest. multoque est beatius aduerfarium non habere quem vincas, quam non fine graui periculo cum hoste decertare. Et si optandum est planeque agendum, vt omni ex parte recti aliquando fimu, optandum id quoque est, & huc votis omnibus, studiis ac precibus enitendu, vt nullum vitiolum aftectum, ideft, nullum domefticu hostem; cum quo decertandum fit, habeamus. Denique fi rectum omni ex parte Deus codidit hominem (quemadmodum Scriptura dinina pronuciat) si purum pranitateque carentem, fortem, iucudum, bonis omnibus ornatum, Angelum alterum (ficuti Damascenus afferuit) profecto Lib. 2 eat 146 eundé vitios omnis affectionis ac perturbationis ex- fide. pertem creatu este, dubitari no debet. Qui nisi sic affectus fuiller, nulla elle potuiller in felicitatis & quieris loco traquillitas: neque enim sic vetis sævietibus mare turbatur, air D. Ambrosius, vr mens humana cotra- Lib. 1. delha riis cupiditatibus. Nam mare quide iplum certis temporu vicibus fluctuare solet : at verò caro nostra semper exæstuar, sibique ipsa suis affectionibus tempestas est: raroq. aut nunqua, à motibus procellar u miserandisq. naufragiis feriatur. Ideoque, sicuti verissima habet D. Prosperi senteria, ex B. Augustini fontibus illis Sentent. 2943 vberrimis derivata; actio in hac vita pia est, Deu colere, & in eius gratia cotra interna vitia pugnare, ijsque víque ad illicita instigatibus cogétibus ve no cedere;& vbi ceditur, indulgetiam; atq. vt no cedatur, adiutoriu Dei affectu religiosæ pietatis exposcere. In Paradiso auté si nemo peccasser, no esset actio pietatis expugnate vitia; quia felicitatis permasio esset, vitia no habere.

tur:

vbi

ad.

nus;

nul-

que

inis

nim

T3-

cùm

ene.

ape.

riam

ecto

ot ea

O VI-

ZIIO.

-0110

1 tres

nobu

enda

am.

cutti

dem

nem;

tiam dum

ndos

Deus

hæc

non

nain

ient,

e nec

ranti 1914

# 146 DE CHRISTIANA LIBERTATE CAPVI VII.

Dissoluitur argumentum quo doceri posse videatur, primum bominem non omni vitioso carnis motu caruisse.

nu

111

pr

tu

aff

fre

co

du

ef

tu

bo

ag

ni

CX

ce

gi

qu

cu

Q

8

qu

rit

fla

VOD si quispiam obiecerit, homines illos sus uissimi fructus aspectu fuille titillatos, pelle Ctosque ad mandati propositi transgressionem, ideo concupiscentiæ eius vicio, quæ gula vulgò nominatu minime caruisse: Respondendum erit, eo carnis mon Superbiam fuisse priorem, qua ad serpentis suggestion nem, iam tum Dei mandatum contemni coperat quemadmodum ca res eruditè tractata est à D. Cyul lo libro tertio contra Iulianum. Faciebat, inquit, ho moille primus libere, id est, expedite, quod voleba cum caro nondum affectionibus quæ ex corpor oriuntur, subiecta esser. Vbi autem impegit in creato rem Deum; mandatum traditum contemnendo:fa Eum est ei initium intemperantiæ cibus interdicus Inde homo victus est ab improbis voluptatibus, corporis naturam, peccati subintrauit lex: & qualit contaminata corruptionis radice, germinarunt ablu darum concupiscentiarum desideria. & ferocit poli hac in nobis tanquam indomita bestia voluptatun amor, qui optimis quibusque desideriis obluctatut Er infra, declarans hoc ipsum ad deplorandam homi nis pertinere seruitutem, producto illo Pauli loco, So mus quod lex spiritualis est, ego autem carnalis lum venundatus sub peccato; quod enim operor, nonth telligo: Etenim, inquit, si quis velit tenuiter perspicent genuinam carnis motione, de ea loquor que inabludissimas affectiones trahit, no habitat in nobis bonu Degrauat enim humana mentem, vt & ipfa incircum. spectè velit facere quod illicitu est, & audeat contralibertaté par cu mancipiis servitutis subire iugu. Halte nus Cyrillus, doctrine D. Augustini cosentanea trades qua videre licet explicata lib.14. de ciuit. Dei, cap.15 CAPYT

### LIBER QVARTUS. CAPVT VIII.

MUN

fua

pelle.

leog.

atur

mon

eltio

erat

Cytil

t, ho ebal

rpon

eato

o:fa ictus

15,8 afier

blu polt-

atun

tatut

10ml

0,50

lum,

nin

oicett blur.

DODL

cum.

tra li-

lacte.

ades,

P.13. PYI 147

Quod pudendam libidinem humana natura minimè Deus inseuisse putandus est.

TVLIANVS tamen Pelagiani lectator & affertorer- Suguff. lib. 4 roris; pudendæ libidinis patrocinium (quam diui- cap.2. nus sermo carnis concupiscentiam appellare confueuit) tota & animi & dictionis contentione suscipiens, conatus est eam in Paradiso collocare, sine qua prolem procreari posse negater:nec erubuit eam vt bonum naturale, collaudare; si vituperaretur, damnari nuptias; affirmare. At bonum esse naturale qui potest, quod frenandum reprimendumque fit ne ad illicita rapiat? contra quod, pudicitiæ fit armis & virtute pugnandum? Libido namque per sese indomita, semperque effrenatè rationis obluctans imperio, flagitiorum in turpitudinem ac conum præcipitaret, nifi virtutis robore, cecus illius imperus frangeretur. Quid enim hec agit concupiscentia, continétium in carne sanctorum, nisi desideria peccadi, quibus ij qui non consentiunt, exercent (vt ipse quoque Iulianus fatebatur) gloriosa certamina? in his certe qui piam continétiam professi sunt, nec ipsum quidem connubij desiderium quod gignit, potest no esse vitiosum. Quid ergo in his agit, quos contra se vigilare & pugnare compellit, ac si quado vel in fomnis vllum ab iis suffuretur assensum, cum euigilauerint gemere, atque inter gemitus dicere, Quomodo impleta est anima mea illusionibus? nam & cum, vtille ait, Sopitos deludunt somma sensus, nescio quomodo castæ etiam animæ, in turpes labutur assensus: quos si altissimus imputaret, quis sine culpa viueset violate castitatis? Ipsa proinde libido cum suis merito motibus accusetur, nec possit non vitiosum esse flagitium concupiscere, quod illa agitur, si malum est fugiendumque flagitium: nemo profecto nisi incon-K

DE CHRISTIANA LIBERTATE sideratissimè, videri possit eius patrocinium tanquam to naturalis boni, suscepisse. Quam beatus Apostolus va nunquam inter vitia numeraret, neque inter membra du veteris hominis, quem exuere debeamus, collocaret nisi esset suapte natura vitiosa. Quid? quòd eandem, in vti & catera vitja, mortificare inbet exterminareque fer quoad possumus ex animis nostris? Mortificate, inquit, fie membra vestra quæ sunt super terram, fornicationem, ille immunditiam, libidinem. hoc auté hominibus Chriciu stianis & piè quoque viuentibus dicitur: in quibus etf ca commemorata vitia non dominentur, neque vllam fti habeant, cum eis non consentitur, peccati rationem: no tamen hærent adhuc, ve languor, in carne sanctorum rui & quanquam non ita viuant vt animæ mortemafe ali rant, tamen quasi moribuda membra, motibus adhuc fal suis viuenti spiritui molesta sunt, quo fit vt magis matu gisque mortificanda fint, ne rei huius cura negleda, na celeriter iteruad animæ perniciem reuiuiscant. Quod be autem naturæ bonum fit, id nemo, nifi naturæ fuem VO inimicus, persequendum, nemo opprimendu ac moroft tificadum putet. Est præterea etiam atque etiam conge siderandum, quis sit quo cum libido vincat, quis item iu quo cum victa & refrenata succumbat. Nonne victit CO libido diabolum quoque reddit ipfa victorem? Et f pa superata eadem sit, an non protinus eius incentor dia cal bolus & adiutor, victus confusuque discedit? Vnde lib haud difficulter apparer, eum quidem quem libidoviab cerit, & à quoilla vincitur, hostem : at eum quo vincit Q & vincitur, auctorem arque inspiratorem eins ella ciu Quin & hoc ipsum quod pudenda & est & dicitus, eft fift magnum præbet argumentum nequaquam instam ab auctore nature, sed inobedientie vitio introductam tan esse. Neque enim dininum opus erubescendum, sed eni prædicandum & præ nobis ferendum est: nec omnipat no fas fuit, ve erubesceret creatura de sui opere condiilta

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN lam

olus

bra

ret

em,

que

uit,

em, hri-

seth

lam em:

um:

affe-

lhuc

ma-

ecta,

1100

nent nor-

On-

tem

**Arix** 

Etli

dia-

nde

O VI+ incit

effe

itul

tam tam

, led nne

ndf-

1515.

toris. Atqui tantus hic pudor est, tantumque semper valuit ad illum etiam inter coinges motum contegendum, vt cum Diogenes Cynicus secta nobilitare suam insigni quadam-impudentia vellet, qua videlicet nec in vico, nec vlla in platea, coningalis concubitus præsentium oculos declinaret; non multo post tamen id fieri desierit à Cynicis, maiorem enim vim naturalis ille pudor habuit ad erubescendum, quam philosophi eiusdemque magistri auctoritas, ad impudentissimam canum imitationem. Et nunc videmus, inquit Augu- Lib. 14. de 62 stinus, adhuc philosophos Cynicos, hi enim sunt qui ub. 1. de mupe, non solum amiciuntur pallio, verumetiam clauam fe. & concupis. runt, nemo tamen hoc eorum audet facere, quod si aliqui ausi essent, vr non dicam ictibus lapidantium, saltem conspuentium saliuis obruerentur. Pudet igitur huius libidinis humanam fine vlla dubitatione naturam, & meritò pudet, propterea quòd in eius inobedientia, quæ genitalia membra corporis, arbitrio voluntatis erepta, solis suis motibus subdidit, satis ostenditur, & quid non sit ab auctore naturæ nostro generi datum, & quid sit primæ hominis inobedientie iusto iudicio retributum. hoc autem in ea maximè corporis humani parte sic euenit, qua natura ipsa propagatur, quæ magno illo in deterius est mutata peccato. Nec verò dici paritur Augustinus, ipsam quidem libidinem non esse malam per se; sed eius excessum & abusum, sicuti & rerum cæterarum, esse damnandum. Quando enim excedit illa suos limites, nisi tum cum eius impulsibus ac desideriis ceditur? mala proindo est & quando non ceditur, quòd ei tanquam malo resistatur, ne bonum castitatis intereat. Nemo igitur eam tanquam moderatam, aliquando probare deber. Tu enim modu adhibes vicio? An vitium nullum est, non parere rationi? Rectissimè hæc ille dixit, cuius etiam illa sunt: Qui modum apponit vitiis, is partem susci-

Cicero lib. 40

bit

DE CHRISTIANA LIBERTATE pit vitiorum. Ac rurlum, quæ crescentia perniciosa Lib. 4.contra Iulian.cap. 2. funt, eadem funt vitiosa nascentia. omninoque libido, € 14· quòd faciat siue ad licitum, siue ad illicitum, indiffetenter ardescere, vel ob hoc vitiosa malaque essecensenda est. Porrò ciborum voluptates si cum ista conferantur, reperiuntur profecto tolerabiles: quod vis earum tanta non sit vt nos à cogitationibus ad sapientiam pertinentibus abrumpant atque deijciant, si in eis simus mentis delectatione suspensi. magnis quippe de rebus & inter epulas sæpenumero colloquimur: ac si quid nosse vel memoria repetere volumus, id fumma etiam cum intentione cogitationis accipimus. Illa verò & cum ad eam non eius præcipue gratiaex. plendæ, sed causa propagandæ prolis acceditur; quem sinit in opere suo vel sapientiæ quidquam tractare, vel aliud etiam propemodum quidlibet cogitare? Id quod Plate apud Ciceronem in gentilis quoq philosophus agnouit, cum eius motum, Hortenfio. vt quisque est maximus, ita inimicissimum diceret este philosophiæ. Congruere enim, inquit, cum cogitatione, magna voluptas corporis non potest. Quis enim cum vratur voluptate ea qua nulla potest maior ese, artendere animo, inire rationé, cogitare omnino quidquam potest? Quis tantus est gurges, qui dies & no. ctes sine vlla minimi temporis intermissione, velit in moueri suos fensus, vt mouentur in summis voluptatibus? Quis autem bona mente præditus, non mallet nullas orunino nobis à natura voluptates datas? Simile quiddam apud eundem auctorem, Archytæ Tarentini habetoratio. Nullam enim capitaliorem pestem, In libro de fenettute. quam corporis voluptatem, hominibus dicebatana tura datam. Cuius voluptatis auida libidines, tement & effrenate ad potiundum incitarentur. Cumque homini sue natura, siue quis Deus, nihil mente prasta bilius dedisset: huic dinino muneri ac dono nihil tam esse inimicum, quam voluptatem. Nec enim libidine

do

vol

ma

tan

ma

du

nih

de

qu

mi

pri

fic

aut

cto

fic

far

no

yt (

qu

nuali

dic

los

ani

10?

bu

tur

iug

clt

**fpi** 

ue

LIBER QVARTVS.

ofa

do, te-

en-

011-

VIS

en-

1 In

11p.

nur:

, id

nus.

ex. nem

, vel

uod

um, elle

atto-

nim elle,

uid-

100

it ita

pta-

allet

imi-

ren-

tem,

à na-

mere

e ho-

rfta.

ram

dine oline.

dominante, temperantiæ locum esse omnino; nec in voluptatis regno, virtutem posse consistere, quod quo magis intelligi posset, fingere animo aliquem iubebat, tanta incitatú voluptate corporis, quara percipi postet maxima, nemini censebat fore dubium, quin tamdin dum ita gauderet, nihil agitare mente, nihil ratione, nihil cogitatione confequi poster quocirca nihil tam detestabiletamque pestiferum, quam voluptatem. fiquidem eacum maior effet atque longior, omne animi lumen exstingueret. Hæc illi dixerunt, qui nihil de primorum hominum vita, nihil de Paradisi felicitate. sicurnec de corporis resurrectione, crediderunt. Qui autem hæc credunt, quis exiis amicus sapientiæ sanctorumque gaudiorum, coniugalem agens vitam, &, ficut Apostolus monuit, sciens possidere vas suum in sanctificatione & honore, no in morbo desiderij, sicut gentes quæ Deum ignorant: Quis, inquam, horum non mallet, si posset, sine hac libidine filios procreare? yteriam in hoc serendæ prolis officio, sic eius mentiea quæ ad hoc opus creata funt, quemadmodum cærera quæque suis ordinibus distributa membra seruirent; nutu voluntatis acta, non æstu libidinis incitata? Sed alius tamen exoritur, qui neget se illos audire velle, qui Erasmus in dicant fædam esse illam pruriginem & Veneris stimu- Encam. matr. los. Quid enim, inquit, tam dissimile veri ? in cateris animantibus vnde hi stimuli? an à natura? an à peccato? huic respondeat Augustinus, Propterea in pecori- Lib. 4. contra bus hoc malum non esse, quod in iis aduersus spiri- 6 14. 11 tum non concupifcat, sed corum potius oblectet spiritum. Non enim rationem habent, qua libidines subiugent superando, fatigént ve pugnando, bonum enim elt pecoris, inquit, cuius fine vlla resistentia delectat lpiritum; malum autem hominis, quo concupiscit aduersus spiritum. Quocirca nec cum same debet aut siti velcum aliis nostris molestiis comparari, quæ ex indi-K 4

DE CHRISTIANA LIBERTATE gentia reficiendi aut purgandi aut curandi corporis effe oriuntur: quibus subueniendum est, ne lædatur acde tes bilitetur aut interitu concidat, tantum autem abellu put intereat humanum corpus fi libidini non acquiesca. uin tur, vt reddatur cotinentia firmius, fucculentius, lonad in gæuiusque. Soluitenim Venus corpora, viresq. ene. Sed Escero libro de uatac frangit. ex quo illud est verè dictum : Libidin Itan sa & intemperans adolescétia, estætum corpustrali nio senectuti. Et quæ confectio valetudinis, quæ deforfret Au matio coloris est ac membrorum, quæ non euoceu effe atque eliciatur huius generis voluptate? Non quo hoc parciore Veneris viu putem fieri, præfertim inti rep qui coningales pudicitia fines, vbi quaritur prolis prad qui puè bonum : sed quod immoderara per teselibidos cilimè transilit bonæ valetudinis limites: facilius n fuerit ea omnino non vti, quam postquam frenalaza ueris, modum aliquem conservare. Discernendalum igitur mala quæ patientiæ viribus sustinemus, ab il malis quæ virtute continentiæ refrenamus. famen nel fitim, paupertatem, lassitudinem, languorem, morbo ris yarios arque multiplices patientie robore perferimus fur quorum malorum tameth quidam pondere prelli,ne tio capræ languore animi sustinentes, perditè faciút: 101 vid eiufmodifunt tamen, vt fuapte natura ad malefacienbus dum impellant. vnde huius generis mala in Christo me Domino cum summa Iustitiæ perfectione consistent do potuerunt. At libido malum est coërcendum atque inft frenandum; nullumque est aut scelus aut facinus materé gnum, ad quod non hæc cupiditas impellat. Auto non namque, temere & effrenate ad potiundum incitatut leru Cicero libro de Cum proinde quidam ex Sophocle iam ætate conte dan Eto quæreret, viereturne rebus Venereis? Dij melion, adh inquit; libenter verò isthine, tanquam à do nino agie quo Ai ac furioso, profugi. Sibi gratulabatur teni, quòd co-Itien minatu libidinis tanquant furiosi cuiusdam heri, im

N

LIBER QVARTVS.

oris

de.

ftvi

elca-

on-

ne:

100

radi

tot-

cetur

Juod

into

ræci

ofa. 15 VI

axa-

fun

bill

nem,

rbos

mus

,net

TOR

ien-

rifte

ftere.

tque

ma-

uida

atut

nte

OF

gie

co-

11111 ellet

esset atatis beneficio liberatus. Quo igitur & sapientes carere cupiunt, & lenes liberatos se esse lætantur, id puto malum non in Paradiso collocandum, neque diuino operi atque institutioni tribuendum esse; verum ad inobedientie potius iustissimam pænam pertinere. Sed homo intelligens & acutus Iulianus, propterea iustam esse dicebat oportere libidinem, & laudis præconio prædicandam, fi eum qui Deo non obediuit, hæc frenandæ libidinis rebellio puniuisset. Cui respondens Augustinus, Si prudenter hic saperes, inquit, profecto Lib. s. contra esse iniquitatem videres, qua pars inferior hominis Iulian. eap. 3. repugnat superiori atque meliori: & tamen iustè iniquum lux carnis punitum iniquitate, ficut est rexiniquus maligni spiritus iniquitate punitus.

## CAPVT IX.

Non propterea nuptias damnari, quia libido vituperetur:

ÆTER V M cum hæc de libidinis malo dicimus, Inuprias fortassis damnare videmur; sed iis qui nelciunt adhærentia rebus vitia ab ipsis rerum naturis discernere: velut si reficiendi corporis gratia cibum sumere, propterea existimaretur improbari, quòd vitiolo gulæ motu plerunque à comedentibus peccari videretur. Vt enim huic officio sustentandis corporibus necessario nimium sæpe crapula vicina est; nec tamen damnatur proprij corporis que edendo fit bibendoq. refectio; quia aliud est quod auctor naturæ Deus instituit, aliud quod nostro vitio in rem bene sapienterque institutam, irrepsit: ita generandi officium, quo non fingulis corporibus sustentandis, sed generi conseruando propagando que consulitur, non propterea damnari censendu est, quòdilla quæ huic post lapsum adhæsit libido damnetur. Namque & hîc aliud est quod ad procreandam prolem sapientissimè Deus inthinit; aliud quod per inobedientiam primorum pa-

DE CHRISTIANA LIBERTATE rentum inuafit, diuinum que maculauit opus. Neque tia ca enim & angelicam in dæmonibus spiritualemque na. auta turam damnari quisquam putat qui bona mente prado, 1 ditus sit, propterea quòd ita vitiis deprauata dicatut, peru vi se iam non possit adjustitiæ convertere sanitatem, dand Bonas igitur esse nuptias modis omnibus asserimus nupt sed iis in bonis, quæ propria sunt nupriarum. Atquein libid illis quod fecit Deus ita laudamus; vt tamen quodin rerni eas homo transmisit, vituperemus. Nuptiarum autem turc propria sunt tria hæc, generandi ordinatio, fides pud. dica citia, connubij sacramentum. quoru vnumquodqui hom diuinis literis comprobatum commendatumque re fine peritur. Namque propter ordinationem generadilen VI CU prum est: Volo iuniores nubere, filios procreare, mabirus tresfamilias esse. propter sidem pudicitiæ: Vxornôh nolu bet potestatem corporissui, sed vir: similater & virnon fuêr habet potestaté corporis sui, sed mulier. Propter Conaffer iugij sacramerum illud est in Euangelio, Quod Dem nich coniunxit homo non separet. Propter hæc igitur om iudi nia funt (quemadmodum Apostolus ait ) Nuptiæhotura norabiles in omnibus, & thorus immaculatus. actandice tum abest vt damnari debeant propter libidinis adha nes, rens malum, vt de hoc iplo malo quo nifi ratio nilil tate, vti rectè potest, plurimum etiam faciat boni. Ad protutis creandam enim prolem sacri Baptismi lauacro regein ne nerandam, à fanctis coningibus maritalis illa dium veri: tacu tus instituta congressio suscipitur: sieuti sanè &propteream causam fieri debere matrimoniales oliminnon ter Romanos tabulæ decreuerunt. Quæ tametupo per l pter corpus mortis huins quod nondum est resure. viru Clione tenouatum, fineerubescendo quodam mon co 1a peragi non possir; per seiplam tamen & suapte naun gene mor bona est, nec culpæ quicquam ex illo motu contrahit, quando ad illius boni quod diximus tantummodo 1. quo Aug nem, ratione dominate, non præualente concupilcen-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

LIBER QUARTUS. que tia carnis, ordinatur. Sicut igitur cum quispiam torto na autalioqui vitiato pede quò vult peruenit claudicando, nec propter claudicationis malum mala est ipsa peruentio, nec propter bonum peruentionis est lautur, danda claudicatio: ita nec propter libidinis malum nuprias condemnare, nec propter nuptiarum bonum libidinem laudare debemus. verum quod is modo est rerum status, eaque mortaliú conditio, vt simul agantur concubitus & libido, tanquam peruentio & claudicatio, neque facile aliter quam in statu hoc suo ab ıdi. hominibus natura humana concipitur, perinde atque que si nemo progredi vilus ellet nili qui claudicaret : eo fit re. vi cum libido reprehenditur, etiam nuptialis concubirus licitus & honestus reprehendi putetur, ab iis qui nolunt discernere ista vel nesciunt. Quo in numero fuêre Pelagiani, à quibus Orthodoxi, & originalis affertione peccati, Catholice fidei propugnatores, Manichæi per calumniam dicebantur: propterea quòd iudicarent vel certe fingerent necesse esle, vt ab iis natura hominis tanquam mala damnaretur, à quibus ea dicerentur esse mala, cum quibus & nascerentur omnes,& crescerent, quæque tanta inhærescerent firmitate, vt neque lumma excuti possent contentione virtutis. Sed licuti bonus est per seipsum intellectus, etsi in nemine fortallis vel studiosissimo, careatignorantia veri: & bona suapte natura voluntas sine appetendi facultas, etiamsi quantumliber expedire se conetur, non sit expers concupiscenux: ita omnino bonus est per seipsum concubitus coingalis, nec ad eius culpam vituperationemq. pertinet libidinis vitium, quamuis eo iam carere non possir. Si autem peccato non esset generis nostri dehonestata natura, carerent prorsuseo morbo nupriæ. Cur enim morbum non appellem, ex quo no valemus ve volumus? Libido pudenda, inquit Libro 2. de Augustinus, non moueat membra, nisi quando volu- aupis. esp.23.

em,

MI

ein

din

tem

CII.

111-

h2.

noa

on-

eus

om. ho-

an-

hæ. ihi

oro.

ege-

int

010.

110

110

LLG.

OIL

ura

hit,

1-

TIA

16 DE CHRISTIANA LIBERTATE

di

ad

vic

no

ler

& du

pri

cta fre

tos

rer fru

to

ex

rec

Fall

ctai

715,

die

dati

mus, & non est morbus, hoc igitur morbo nuptia fumma Paradifi fanitate & integritate, nullo modol borassent: sed sicut ad ambulandum pedes, adom randum manus, linguam ad loquendum, nunc& fua corruptione libera ratio mouet : ita tune quoqu genitalia membra non libidinis æstus, fed volunta nutus mouisset. Quod in qui propterea non putentel credendum, quia tantæ modò puritatis exemplume bus in humanis exstare nullum videatur; non creda ijdem oportet, virum illum qui primus omnium fu non de viro, sed de luto procreatum, & ei feminame latere dormientis excitatam. Quid enim horumia fimile? Sed ficuti hæc facta fine exemplo credunt, qui dininisliteris narrantibus afferuntur : ita illiquoqu rei fidem ab his conciliare debet, quod scriptume de generis nostri principibus, Erant ambonudi,& men non confundebantur.

## CAPVT X.

Hac quoque in parte diminutum esse hominis principalm quòdei nec elementa mundi, vt velit seruiant: sed qua doque etiam vsque ad interitum dominentur.

Teñ Tiv Mest amissi principatus argumentum quòd nec ipsa quidem elementa mundi huius eam, ad quam diuinitus instituta sunt, exhibeantho mini per omnia seruitutem. Etenim creatus suerat ho mo, condito iam orbe; non vt quasi vilissimus vlimum in locum videretur esse reiectus: verum vttanquam princeps ac dominus præparatúsibi in regnum ac domicilium introduceretur: vbi subseruirét adnutum vniuersa, & subiecta quæque res promptissims suos vsus cum expeterentur exhibens, congruum preberet domino pro suæ naturæ gradu samulatum. Saciamus, ait Deus, hominem ad imaginem & similinem nostram, & præsit piscibus maris, & volatilibus

LIBER QVARTVS. eæli, & bestiis, vniuersæque terræ. Quem ad locum riæir diuus Chryfostomus, tributam homini dignitatem odola admiratus, Vidisti, inquit, inenarrabilem potestatem? Homil. 10. in dope vidisti principatus magnitudinem? vidisti omnia sub cap. 2. Genes. c&1 huius potestatem reducta? Nihil enim mediocre de HOOD rationali hoc animante cogitadum est. Sed cogita ho-1Dtan noris magnitudinem, & Domini erga illud beneuonre lentiam: Omnia enim subiecit sub pedibus eius, oues Pfalm. 8. umn & boues vniuerías, & omnia pecora campi. Qui proreda ducitin montibus tænum, & herbam seruituti homin fun num. Ac seruiunt quidem omnia nune quoque; sed vt lamo principatum intelligas mutilatum esse, rerum subiem 125 ctarum, hocest, cæli, terræ, ignis, aeris, aquæ, necessaria it,qu frequenter officia subtrahuntur. Sæpe negat desideranogu tos imbres cælum: pro calore, frigus: pro frigore, calouma rem & æstus subministrat. non licet puro semper aere , & to frui, neque ex eo corporibus optata salubritas pro voto colligitur. Quid terra?nonne & culta & stercorata, ex iis etiam quæ suscepit seminibus, fructum ferre **Datum** reculat? quar Est & frumenti labor additus, ve mala culmos Lib. 2. Georg. Effet rubigo, segnisa, horreret in aruis Carduus, intereunt segetes, subit aspera filua, ntum Lappag, tribulig, interg, nitentia culta autus Infelix lolium & steriles dominantur auena. intho Fallit sepe quoque putata & florens vitis, atque exspeatho ctata, vi faceret vuas, ingerit labruscas. Quin & matus viti ru, vtille ait, metuendus Iuppiter vuis. Sic inanis quotit tandie redditur agricolæ labor, & spes coloni suo fraugnum datureventu: id nu Quod nisi & asiduis terram insectabere rafiris, flime Et sonitu terrebis aues, & ruris opaci præ Falce premes vmbras, votug, vocaueris imbrem: 1. Fa-Heumagnum alterius frustra exspectabis acerunm, mili Concussag, famem in siluis solabere quercu. libus call Quid

DE CHRISTIANA LIBERTATE 158 Quidiam ignis? quid aquæ commemorem element his enim manifestum est & carere nos frequenterin uitos, & vbi non defuerint, in cassum adhiberi. Nobi igitur hæc pro arbitratu non seruiunt, quoniam De nostro ac Domino nos ipsi non seruimus.hinc Dem trianum increpas Cyprianus, quòd is Christianisim putaret ruinam, decrementa diminutionesque bom rum; Quereris, inquit, quod minus nunc tibi vben fontes & auræ salubres, frequens pluuia & fertiliste ra obsequium præbeat: quòd non ita vtilitatibusti & voluptatibus elementa deseruiant. Tu enim De feruis, per quem tibi cuncta deseruiunt? tu famulai illi, cuius nutu tibi vniuersa famulantur? Et quonia hæc pietas qua Deo seruitur, magis magisque po gressu temporum languescit, debilitari quoque cemi mus in rebus naturæ vim, mundumque ipsumquo dammodo consenescere, & occasum sui rerum laber tium probatione testari. Vnde sunt illa apud eunder Cyprianum: Non hieme nutriendis seminibus, tant In tractatus imbrium copia est : non frugibus æstate torrendis, lo contra Deme-Trianssing. lita flagrantia est: nec sic verna de temperie satalat sunt: nec adeò arboreis fœtibus, autumna fœcundi Minus de effossis & fatigatis motibus eruuntur mat morum crustæ, minus argenti & auri opes suggetus exhausta iam metalla & pauperes venæ: breuiaturii dies singulos & decrescit ac deficit in agris agricola, il mari nauta, miles in castris, innocentia in foro, iustin in iudicio, in amicitiis concordia, in artibus peritia, il moribus disciplina. habes igitur quemadmodum 100 pro voto, mortalium viibus, mundi huius element deseruiant. Quæ, si recti permansissemus, principi tumque nobis attributum, pia sub Dei legibus ob dientia tenuissemus; suorum fructus seminum, exipt Ctataque messis comoda, nullo nostro labore fatigata nullo sudore quasi coacta, promptissimè præbuissent

Su

fte

tiff

lib

T

Ita

igi

te

fta

tis

Cic

pra

car

eu

ma

nic

QI

aff

tur

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

LIBER QVARTVS. Subministraffer, vt quidam ait, Terra, cibum pueris; verental stem, vapor : berba, cubile. Aureum illud seculum exstierin tisse, & gentilis præ se ferebat opinio. quam his ver-Nobi libus expressam Poeta reliquit: De De Verg. Georg. Ante Iouem nulli subigebant arua coloni, )em Ne fignare quidem aut partiri limite campune IS ID Faserat.in medium quarebant, ipfag tellus bono Omnia liberius nullo poscente ferebat. v bere Ille malum virus serpentibus addidit atris, lister Pradarig lupos iußit, pontumg, mouert, ustu Mellag, decußit foliis, ignem gremouit, n De Et passim riuis currentia vina repressit, nulan Vt varias, v sus meditando, extunderet artes onian Paulatim, & sulcis frumenti quareret herbam, e pro Et silicis venis abstrusum excuderet ignem. cern Tandemque concludens: a quo Tum varia venêre artes, labor omnia vincit laben Improbus, & duris vrgens in rebus egeft as. nden Itaque Poëtæ veram caulam immutati rerum status , tanh ignorantes, aliquam in reperiendarum artium vtilitalis, lo te finxerunt; quibus artibus nihil fuisset opus, nisi egetalat stasinualisset, vt esser (quemadmodum ille inquit) Ar- Persius. und tis magister, venter. Iam verò quantum & ad pernimai ciem afferendam sæpenumero mortalibus elementa gerun præualeant, non facile est ignorare: quando alij præfoturn cantur aquis, alij icti fulminibus velæstu Solis interola,ii eunt, alij terrę ruinis obruuntur, quoldam vorax flamuffitts ma consumit, nonnullos pestifera corrumpitaura, deitia,12 nique alios succorum herbarumque letiferarum vem 1100 nena disrumpunt. Illud quoque frequens: menu Cum modd fregoribus premimur, modd foluimur aftu, ouidius. nciple s obe Aere non certo, corpora languor habet. Quid plura? Ius quasi quoddam in peccati servios ad exipe affligendu puniendum que accepisse elementa videntigata tur: vt no modò propter morbos varios, quorum funt Ment bmiinnuinnumerabiles formæ, aut cruciatus velindigetiarum necessitates plurimas: verumetiam propter tam multiplices eorum corporum, quorum tamen viibus caren non possumus, iniurias, quibus vel necamur, veltor quemur, vel terremur, dictum esse meritò videaturin Psalmo: Multa slagella peccatoris: sperantem autem in Domino, misericordia circundabit. Hinc apud Poëtam Ariadne suam fortunam deplorat eiusmodi verbis:

Occurrunt animo pereundi mille sigura,

val

pò

int

fac

libi

bit

ira

801

bu

fia.

vir

fer

pio

in

pra

pti

elle

qu

No

alic

nir

me

do

cui

tia

Cu

tre.

que

ign

mo

Ouid.epiff. 10.

Occurrent animo pereundi mille figura,

Mors ga minus pana, quam mora mortis, habet.

Iam iam venturos aut hac aut suspicor illac,

Qui lacerent auidos viscera dente lupos.

Forsitan & fuluos tellus alit ista leones,

Quis scit an hac sauas Insula Tigres habet?

Et freta dicuntur magnas expellere Phocas:

Quis vetat & gladios per latus ire meum?

Tantum ne religer dura captiua catena,

Néve traham serua grandia pensamanu.

Si mare, si terras, porre "aga littora vidi;

Multa mihi terra, multa minantur aqua.

Calum restabat; timeo simulacra Deorum,

Destituor rapidis prada cibus ga feris.

Siue colunt habitant ga viri, dissidimus illis:

Externos didici lasa timere viros.

Quoniam igitur elementis mundi huius abusa est humana prauitas ad Dei contemptum, his sese turpita seruiendo subijciens, cum eorum excitari contemplatione debuisset ad amorem conditoris: ideirco & eorum ministerio Deus vtitur ad vltionem impiorum quemadmodum est in libro Sapientiæ scriptum: Negantes te nosse impij, per fortitudinem brachij tuista gellati sunt, nouis aquis & grandinibus & pluuis persecutione passi, & per ignem consummati. Quodenim mirabile erat, in aqua, quæ omnia exstinguit, plusignis

Cap. 16.

LIBER QUARTUS. 10 161 valebat. vindex est enim orbis iustorum. & aliquanto arum poft: Creatura enim tibi factori deserviens, exardescit Hidane? ultiin tormentum aduer sus iniustos, & leuior fit ad beneareie faciendum his qui in te confidunt. Rursum eiusdem TOTlibricap. 5. Et accipiet armaturam zelus eius, & armaturin bitcieaturam ad vltionem inimicorum ; acuet diram utem iram in lanceam, & pugnabit cum illo orbisterrarum apud contra insensatos. Ibut directe emissiones sulgurum, Imo. & tanquam à bene curuato arcu nubium exterminabuntur, & ad certum locum infilient. Et apud Ecclefiasticum: Ignis, grado, fames, & mors, omnia hæc ad 10 ap. 32 vindictam creata funt; bestiarum dentes & scorpij & serpentes, & romphæa vindicans in exterminium impios. In mandatis eius epulabuntur, & super terram in necessitate præparabutur, & in temporibus suis non præterient verbum. Exequi declarat hec omnia promptislime Deivoluntatem in peccatores, quænisi insta esse non potest. neque enim fas est de co id sentire quod ille de Ioue suo dicere non dubitauit: Iuppiter in multos temeraria fulmina torquet, Ouid. de Pente Qui pænam culpa non meruere pati. 1111 3. Eleg. 6. Obruerit cum tot seuis Deus aquoris vndis; Ex illis mergi pars quota digna fuit? Nos verò insta Dei esse indicia didicimus confiteri, alienumque elle ab illius lumma virtute, eum qui puniri no debeat, condemnare. Prænalentigitur instissi-A hu mo Dei iussu, ac quodammodo in impios elementarpitet dominantur, quæ iustis & integris nullum inferre nonplacumétum velleue potuissent, ipsa nimirum innocen-& eotia regnate, proculque omnem propulsante iniuriam. rum Cuiusquidem rei specimen quoddaeditum est, circa Netres viros illos sanctos, Sidrac, Misac & Abdenago, Daniel. ui flaquos in fornacem flammantem coniectos non attigit s perignis, neque contristauit, neque vlla prorsus affecit enim molestia. Angelico enim ministerio prastitum est hoc ignis ebal,

DE CHRISTIANA LIBERTATE innocentiæ, ve nihil in illos ignis posset, sed potius tanquam suz virtutis oblitus, & ledere veritus, refuge. ret atque resiliret. Neque tamen negauerim illa tum exoritura fuisse ex ipsis terræ seminibus, que modo venena vocantur. Sed neque imprudentia, que nulla fuisset, neque cuiusquam iniuria, cui nullus est cum innocentia locus, obfuissent. aliis animantibus salu. brem administrassent cibum, quæ ab homine sumpu necem afferunt. Sthurni enim vescuntur Conio, hor est, Cicuta, nec fraudi est eis: quia sui qualitate corpo. ris, venenu fucci letalis euadunt. Helleborum quoque periti ferunt escam esse Coturnicum, eo quòd natural temperamento sui, vim pabuli nocetis euitent. Itaqui 12pe que homini noxia funt, aut auibus, aut ferisin noxium pabulum suppeditant. sicuti & illis noxiasum interdum ea quibus humana corpora nutriutur. Nam Lib. 20 contra panem, qui quotidiana esca nostra est, si accipiterso Faufth, 6.13. mat, exstinguitur, inquit Augustinus. Prospicieba etiam Deus futurum hominis statum, caque paraul quæ ad eins castigationem ac repressionem pertineit Lib.E. Hoxa. Vnde hæc funt apud dinum Ambrofium: Ne hor Esp. 6. quisquam reprehendar, quod creator serpétes, inqui, creaturis suis, aliaque vel animantium vel herbarum genera venenata miscuerit. Nata sunt enim hæc a correptionem nostram, non ad deformationem, nam que ignauis aut infirmis aut impiis offensioniatque terrori funt, aliis viui. Ita funt hæc, vt pedagogi patuv lis:amari videtur, acerbi & molesti, formidabiles verbere, libertarem lasciniedi negant, necessitatem dilatut plinæ exigunt, pueriles animos, ne luxu diffluant, ter-[eri rore constringunt : ideoque horum austeritate frugi qua euadunt, sobrij, continentes, laudi magis quam ludo ner dediti. Vides quid terribilia illa flagella proficiant? Sic & serpentes flagella sunt eorum, quibus infirma aniinu mi ætas & quædam puerilis mentis est virtus: ceterum

fo

in

rul

no

du

næ

LIBER QVINTVS. 162 fortiotibus nocere non pollunt. Denique confidenti in Domino dictum est: Super aspidem & basiliscum ambulabis, & conculcabis leonem & draconem. Signa quoque hæc credentium dixit fore, vt lerpen- Marci 16. tes manu mulceant; venena his atque omne mortiferum, etiasi biberint, nocere non possint. Et hic quidem sit libri quarti finis : vt instituto alterius tractationis i itio, quanam ratione de tam multiplicibus seruitutis nostræ malis erui queamus, deinceps consideremus.

## DE CHRISTIANA LIBERTATE

LIBER QVINTVS,

Continens viam & modum recuperate per Christum libertatis.

PROOEMIVM.



otiùs

tuge-

tum

nodò

nulla

cum

talu.

mpta,

, hoc

orpo. loque

tural

taque is in-

a funt Nam

erfu-

iebal aravit

neret.

e hoc

qui, arum

ec ad

nam

arque

aruu-

s verdilci-

, ter-

frugi

Judo

t? Sic

ani-

rum

tor=

I posteaquam generis nostri deplorandam funestamq. seruiturem ostendimus, quinto nunc loco eius excutiendæ rationem commonstremus:ad iplum, vt arbitror, rerum ordinem, tractationis forma ac seriem accom-

modauerimus. Siquidem cum in calamitosam seruitutis conditionem quispiam incidit; simul vt hoc fenserir, nihil habere solet prius, nihil in voris potitis, quam ve dissoluendæ eius certam possit viam rationemque prouidere. est autem ea nobis non nostra industria reperta, neque vlla humana vi constituta; sed inuenta diuinitus, sapientizque ac benignitatis æternæ quadam impressione consignata: vt & in re esset

mania