

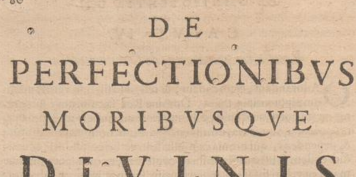
### Universitätsbibliothek Paderborn

## De Perfectionibvs Moribvsqve Divinis Libri XIV

Lessius, Leonardus Antverpiae, 1620

Liber VI. De Sapientia Dei, & simul de Veritate & Vita.

urn:nbn:de:hbz:466:1-46817



DIVINIS

LIBER SEXTVS, DE SAPIENTIA DEI

ET SIMVL

DE VERITATE ET VITA.

CAPVT PRIMVM.

In Deo esse perfectissimam sapientiam.

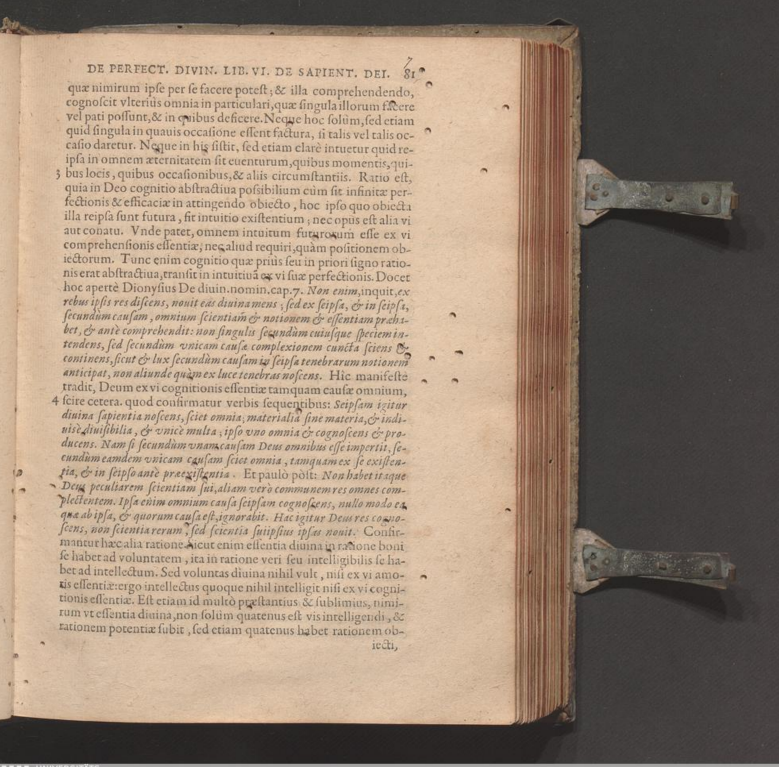
S, Tho. 2.2. q.g.a.2.

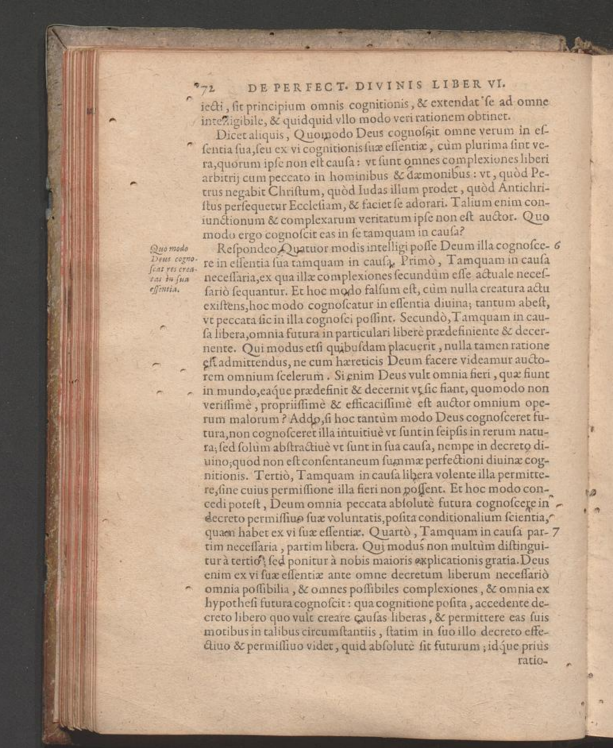
Sapientia

A PIENTIA propriè est notitia veritatis, non quauis, sed per supremas & primas causas. Qui plurima nouis experientia, vel ex essectis, vel ex causis propinquis & creatis, dicitur quidem experiens, gnarus, doctus, multiscius, non tamen propriè sapiens: quia alas non contemplatur, nequesex illis notitiam suam co igitur est sapientia, quia omnia nouit per supremas

tissimas cals and contemplatur, nequesex illis notitiams suam ducit. In Deo igitur est sapientia, quia omnia nouit per supremas 2 causas, nimirum per notitiam essentias sua, qua est omnium suprema causa essentias, sinalis, exemplaris & sundamentalis. Comprehendendo enim essentiam suam, hoc ipso ex vi illius comprehensionis cognoscit distinctissime & clarissime omnia possibilia (sub quibus continentur etiam omnium possibilium complexiones)

qua







lem multitudinem scoporum & finium in vno corpore humano. Hæc omnia perfectissime & distinctissime ante oculos habuit, non folum dum hominem formaret, sed exomni æternitate. Iam ~ verò quot funt animalium & plantarum species? In singulis autem speciebus panè omnia illa consideranda qua in corpore humano, idque secundum proportionem & modum cuiuique speciei. Aliter enim illa omnia se habent in equo, aliter in boue, aliter in oue, & fic in ceteris. Deus autem non seorsim quæ ad singulas pertinent, sed simul omnia quæ pertinent ad omnes rerum species, distinctissime & perfectissime excogitauit, considerauit, & expendit ab aterno; & tempore præstituto, sicut conceperat, secit. Quod apertè indicat înfliitam amplitudinem & vim mentis illius; vt quætam innumerabilia simul tam distincte, tam perfecte, tam potenter conceperit & produxerit . Vnde S. Augustinus lib. 11. De ciuitate cap. 10. Neque enimmulta, sed una sapientia est, in qua suns immensi quidam atque infiniti thesauri rerum intelligibilium: in quibus sunt omnes inuisibiles atque incommutabiles rationes rerum, etiam wisibilium & mutabilium, qua per ipsam facta sunt ; quoniam Deus non aliquid nesciens secit. ex quibus insert Augustinus, quodiste rundus nobis notus effe non posset, nisi esset; Deo autem nisi notus esset, effe non poffet: quia Deus per iapientiam suam est auctor mundi, qui sua specie externam nobis sui notitiam ingerit. Secundò considera, singula tam persecte, tam concinne, tanta 10

Singula perfectifsi mè facta.

Pfal. 810.

Virtus femi-

dem vel in musca possit emendare. Omnia enim sunt in extremo persectionis & pulchritudinis intra speciem suam, nisi sortè ratione materiæ, vel concursus causæ extrinsecæ quippiam sit impeditum vel distortum. Vnde etiam de sitis minimis operibus dici potest cum Propheta: Magna opera Domini, exquista in omnes vestuntates eius. Itaque & hoc infinitæ sapientiæ est signum. Si enim per infinitam sapientiam excogitata non essent, posset aliquid in aliqua re persectius & concinnius concipi.

proportione in fing lis animantibus & plantis effe formata, vt

omnis sapientia hominum pariter & Angelorum, ne minimu qui-

Tertiò considera, totam illam & incomprehensibilem varietatem, quæ est in corporibus animalium & plantarum, quod ad siguram, colorem, situm, partium connexionem, proportionem, temperamentum attinet, delitescere in virtute seminis; adeò vr si quis naturam semissis mente comprehenderet, in ea totam cerneret animalis constructionem. Stupenda prosectò po-

tentia

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN



tiones vndarum, omnes foliorum motus, omnium mensuras, distantas, congruentias, discrepantias, situs, modos, tempora: omnes hominum & Angelorum cogitationes, amnes affectus, omnes intentiones præsentes, præteritas, suturas, & momenta singulorum. Hæc omnia semper distinctissime & clarissime intuetur, penetrat, comprehendit, idque adeò ciarè & perfecte, ac si tota vis mentis illius in vnum dumtaxat illorum intenta effet. Quod 16 fanè diligenter est perpendendum; ne quis putet aliquid illum latere posse, aut minus perfecte esse cognitum, in tam immensa rerum multitudine; ficut impij homines solent existimare, in quorum persona digitur Iob 22. Quidenim nouit Deus? & quasi per caliginem iudicat! nubes latibulum eius, nec nostra considerat , & circa eardines cali perambulat. Hos monet Sapiens Ecclesiastici 16. Non dicas : A Deo abscondor , & ex summo quis mei memorabitur? In populo magno non agnoscar; que est enim anima mea in tam immensa creatura? Ecce celum, & celi celorum, alyffus, & universa terra, & que in eis funt, in conspectuillius commouebuntur, montes simul & colles, & fundamenta terra, cum conspexerit illa Deus, tremore concutientur. & Ecclesiastici 23. iuxta textum Gracu: Omnis homo qui transgrelitur lectum suum dicit incorde suo: Quis me videt? tenebræ circumdant me, & parietes operiunt me, & nemo me videt; quid vereor?peccatorum meorum non memorabitur Altisimus: & oculi hominum timor eius. Et non cognouit quod oculi Domini decies millies clariores sole, inspicientes omnes vias hominum, & intuentes in abscanditas partes. Neque id mirum videri debet. Sicut enim essentia ipfius & potentia in fingulis punctis loci & spatij est tota & tam perfecte, quam si tota immensitas ad punctum esset contracta: ita etiam vis intelligendi & sapientia ipsius tam perfecte & efficaciter versatur circa res singulas, ac si vni soni intenta esset. Lumen tà comofcit enim sapientiæ ipsius non solum est infinitum extensiue, nimi-& videt sin- rum quia se extendit ad infinita obiecta : sed etiam intensigula, quam uè, vt circa singula obiecta habeat actus infinitæ persectionis & claritatis.

rei intentas effet.

Considera sextò, illum non solum ea quæ reipsa sunt, sucrunt, 17 & erunt, modo prædicto cognoscere, sed etiam infinita alia; nimirum, omnia illa quæ ipsius omnipotentia potest creare. Itaque simul intuetur infinitos mundos in seipso, huic nostro similes, & infinitos diffimiles; infinitas rérum species sub singulis generibus, & infinita individua sub singulis speciebus, imo infinitorum indi-

uiduo-



UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

qui res futuræ non coëxistunt æternitati antequam existant in seipsis secundum esse suum creatum. Coëxistere enim alteri, supponit existere in se tamquam quid prius. Vnde non coexistunt æternitati, nisi suis temporibus, dum singula suo ordine promuntur, & suas essendi vices subeunt. Quare hæc çoëxistentia nihil iuuat ad illa intuenda tamquam præfentia priufquam fiant,& multò minùs vt videantur ab æterno: oportet enim illa non solum coëxistere æternitati, sed coëxistere ab æterno, vt ab æterno tamquam præfentia videri possint. Nec obstat, quòd aternitas ambiat totum 21 tempus : quia non ambit, simul toti tempori coëxistendo: coëxistit enimilli successive, non successione sui, sed temporis. Allabuntur enim noui dies prioribus præterlabentibus; & dum hic dies præsens est, coëxistit æternitati secundum aliquid indiuisibile sui; sed cras non coëxister, sicut nec heri coëxtitit: sicut in slumine adlabuntur nouæ aquæ, & tangunt rupem flumini insidentem, sed statim transcunt, nec redeunt amplius. Totus rerum cursus ab initio mundi víque ad finem est instar fluminis, sub æternitate, tamquam sub rupe quadam immobili, transeuntis. Itaque sicut rupes illa non simul coëxistit nec simul tangit omnes sluminis partes, sed successive, sic nec æternitas simul rebus omnibus coexistit, sed successive, prout illæ successive esse accipiont.

Pari modo id etiam non prouenit ex eo, quòd Deus ab æterno 22 de omnibus statuerit quæ successe temporum siunt, quasi hoc suum decretum cernens, in illo cernat res omnes suturas. Non enim omnia ab æterno decreuit efficaciter volendo vtiic fiant, dicuti fiunt: alioquin videretur esse auctor omnium malorum, & inducere simul fatum indeclinabile. Nisi autem decretum sit efficax, in eo solo cerni non potest an res sir futura, vbi, quando, quomodo,&c. Deinde illa cognitio non erit intuitiua, fed abstractivia, & quasi coniecturalis: sicut cum quis nouit aliquid tali tempore vel loco euenturum, ex eo quòd sciat se ita statuisse, & à nemine impediendum. Hac enim cognitio est imperfecta, & similis conie-Aura. Dec autem tribuitur à Scripturis perfectissima cognitio, nempe visio & intuitio. Omnes, inquit, vias meas prauidisti. &: Intellexisti cogitationes meas de longe, semitam meam & funiculum meum inuestigasti. Inuestigasti, perfectissimam notitiam indicat, qualis post longam inuestigationem haberi potest. Ar non opus erat magna inuestigatione, si ex co tantum sciat, quòd decreuerit vt ita

fiat. vnde ineptè Scriptura inuestigationem ei tribueret.

Con-

PIMI. 138.

Considerandum igitur est, id prouenire ex infinita efficacitate Persetta omoculi diuini, cuius radius le extendit per totum tempus, tangens nium cogni-& incurrens in omnia, quæ in aliqua parte temporis existunt. Quò fronenit ex enim vis visiua est maior, ed longius se extendit. Sicutigitur ocu- Minia vi lus corporeus maximæ acrimoniæ in altissima specula constitu- oculi dinimi. tus, simul videret totam viam, & omnes in principio, medio, vel fine viæ constitutos; ita oculus diuinus supra omnia temporalia & mutabilia eleuatus fertur in totum temporis decursum, & in omnia quæ per totum tempus fiunt, singula ab æterno quasi tangens, fecundum loca & tempora quibus esse accipiunt, nec aliter illa videt cum iam funt, onam antequam effent, aut cum effe desierint; sed semper codem modo illa intuetur, secundum omnem statum quem toto temporis successu habent. Quare etsi continua in rebus sit variatio, in visione tamen illius non est vlla successio, sed fumma immutabilitas. In hac visione, quam & prascientiam vocamus, omnia funt facta quæ futura funt. Ordo temporum, inquit D. Prosper Sententia 57. in eterna Dei sapientia sine tempore est,nee aliqua apud illum sunt noua, qui fecit qua futura sunt. In hac multi miseri omnes sunt acterna beatitudine felices, & cum Christo regnantes in cadis, ab aterno in qui in seipsis nunc inimici & impij; & multi econtrariò ætersia Doprescion damnatione miseri cum diabolo apud inferos, qui in seipsis nune iusti & filij. Itaque nemo vel sibi nimium fidat, vel alium contemnat:quilibet enim spectandus est & æstimandus non prout est breui tempore, sed prout est in æternitate. Miltos enim amat Deus pro exiguo tempore, quos odit in æternitate: & contrà multos odit pro tempore, quos amat in aternitate.

Nono considera, sapientiam diuinam plenam esse notionibus sapientia si-& conceptibus rerum veluți sigillis quibusdam, formandis creatu- gillă rerum. ris secundum speciem cuiusque idoneis. Sunt enim res creatæ veluti impressiones quædam & moopeayionale divinæ sapientiz. Quam ob causam Ecclesiastici 1. dicitur: Et effudit illam (sapieriam fuam) super omnia opera sua. Et quemadmodum sigillum aquæ vel alteri rei fluxæ impressum, si amotum fuerit, statim forma perit: ita nisi diuinæ sapientiæ signaculum assidue formet & consignet creaturam, tota species & substantia rei euanescet. Itaque cuilibet rei creatæ suum sigillum, quo eius essentia ab intrinseco assiduè

formetur & conseruetur, semper est intime præsens.

CA.

#### CAPVT III.

#### De fructu huius considerationis.

Ex his tres potissimum in nobis oriuntur affectos. Primo, Ad-25 mirationis, iuxta illud Psal. 138. Mirabilis facta est scientia tua ex me, (supra captum meum:) confortata est, en non potero ad eam.

Quis enim cogitans, omnia presentia, præterita, futura, omnia possibilia & imaginabilia; omnia quæ sunt, & omnia quæ non sunt,

Deo persectissime & distinctissime esse præsentia & in conspectu semper posita, nulla in ipso sacta mutatione, non obstupescat; præsertim cum vnico actu, imò nullo actu elicito, sed per essentiam fuam vitaliter hæc omnia cernat? Nascitur enim admiratio ex co quòd aliquid se offerat mesti nostræ, captum vel experientiam

nostram superans. Nam tunç admiramur, cum videmus rem esse longe maiorem quam antea conceperamus, vel experti eramus. Quare cum sapientia diuina sit infinite maior, maximam admirationem, atque adeò stuporem in nobis excitabit, per quem set, ve

Komo vix sui compos dicat cum Propheta: Vt iumentum factus sum apud te, & ego semper tecum.

Pfal. 72.

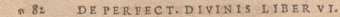
Humilitae.

Secundo, Affectus humilitatis & annihilationis sui, quoad cogni- 26 tionem & sapientiam, & subiectionis intellectus in obsequium fidei in omnibus. Si enknomnis sapientia Angelorum & hominum quasi nihil est ad illud sapientiæ pelagus immensum, siue multitudinem & sublimitatem cognitoru spectes, siue perfectionem cognitionis, siue firmitatem & immutabilitatem; quid mea sapientia ad illam erit? Sane minus quam vnus puluifculus ad montem immensum, vna guttula ad mare infinitum, tenuis vmbra ad solis splendorem. Itaque non est quòd gloriemur de nostra sapiencia, aut honorem nobis ex ea captemus; cum tota sit instar nihili coram Deo: sed quærenda nobis gloria Dei svt omnes diuinam sapientiam cegnoscant, admirentur, adorent, eique iudicium suum in omnibus fubuciant, maxime in ijs quæ per Ecclesiam nobis credenda proponit. Si enim tanta est imbecillitas ingenij nostri, vt ne formicæ quidem naturam, formationem, indolem, vitam, ætates cognoscere possimus, autalterius rei maxime obuiæ essentiam; quomodo poterimus de mysteriis diuinis & supernaturalibus iudicare, quæ sapientia Dei infinita nobis sola patefecit?

Caufa

BIBLIOTHEK PADERBORN





nia autem nuda & aperta sunt oculis eius, ad quem nobis sermo. Loquitus-de Filio Dei, seu Verbo, qui Grace Aby dicitur, & de penetratione per intuitum & indiciu. Hinc Deus dicitur rapolograsses, sermans renes & corda, id est, intimas cogitationes & affectiones distincte & clare intuens ac diiudicans.

# CAPVT IV.

De Veritate.

APIENTIÆ connexa est veritas & vita.

Veritas generatim nihil videtur esse aliud, quam conformitas 31 rei cuiufque cum fua menfura & regula, per quam fic est formata vel concepta. Ideò enim hoc est verum aurum, verum argentum, vera aqua; quia secundum suam speciem est conforme & congruens sux mensurx infallibili, per quam sic est formatum. Hxc autem mensura est conceptio diuina, quam ideam vocamus. Concepit Deus intra se naturam auri, & vi huius conceptionis secit illud extra se ipsi conceptioni tamquam regulæ suæ conforme, ac Pale plane quale concepit.) Illa congruentia & conformitas auri cum sui conceptione effectrice, est eius veritas, nec Deus aliunde de eius veritate iudicat. Si aliter se haberet quam conceptio & notio auri in Deo requirit, non esset verum aurum, sed falsum & afsimilatum. Idem dicendum de omnibus aliis rebus à Deo formatis. Conceptio enim diuina, qua fingula fecundum fuas species ab æterno excogitata, & in mente diuma veluti essica sunt, est omnium mensura, omnium regula, & veluti primæuum sigillum omnibus impressum, cui omnia sunt conformia, per qua conformitatem singula secundu suas species vera sunt & dicuntur. Hoc modo veritas est proprietas entis creati, ficut & bonitas : cuius ratio con isstit in eo, quod omnia secundum suam speciem sint congruentia ad finem ad quem à Deo sunt instituta, qui potissimum est, declarare potentiam, sapientiam, bonitatem, & ceteras perfectiones sui Conditoris. Sicut enim omnis res dicitur vera ex conformitate ad suam causam exemplarem, ita dicitur bona ex congruentia ad suam causam finalem. Nec refert quod nomen veri & boni ex hac consideratione rebus forte non sint ab initio imposita, & alia etiam ratione res veræ & bonæ dici possint : nos enim de primaria veritate & bonitate rerum loquimur.

Boniras.

Con-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN



fit talis, quæ debeat esse omnium exemplar & mensura: & ipsius bonitos non est sita in conuenientia & ordine ad aliquem sinem, sed in eo quòd ipse sit tantæ excellentiæ, vt debeat esse omnium sinis.

Veritas cogr nisionis.

Veritas cogwitionis nibil addit cognitioni.

Deus eft

Summa ve-

Alio modo accipitur veritus strictius, vt propria est cognitioni 36 & iudicio, & sic nihil est aliud quam conformitas cognitionis cum obiecto, tamquam cum sua mensura; nempe cum res talis iudicatur, qualis ipsa in se est. Hæc conformitas sicut in rebus nihil reale aut formale addit earum entitati, ita in cognitione nihil addit entitati cognitionis. Omnis enim notitia hoc ipso quòd attingit suum obiectum, est conformis obiecto, ac proinde vera. Attingit autem obiectum præcise per seipsam & suam entitatem, nullo es superaddito; nam hoc ipsum constituit eius naturam & rationem specificam. Veritus igitur cognitionis, nihil est aliud quam ipsa cognitio, quatenus attingens obiectum, esque conformis. Porrò hæc veritas vocatur veritas formalis, illa verò obiectum veritatis, qua est in cognitione creata.

Quocumque autem modo veritas consideretur, Deus est sum- 37 ma & prima veritas, & plesitudo veritais. Est enim prima veritas sectiva & fundamentalis, quia est sua essentia, quæ est primum & summum obiectum intelligibile inter omnia intelligibilia, & prima supremaque mensura omnium mensurabilium; & in ipsa omne intelligibile & omne mensurabile, eminentissimètamquam in abysso omnis veritatis & prima ratione determinatrice & modi-

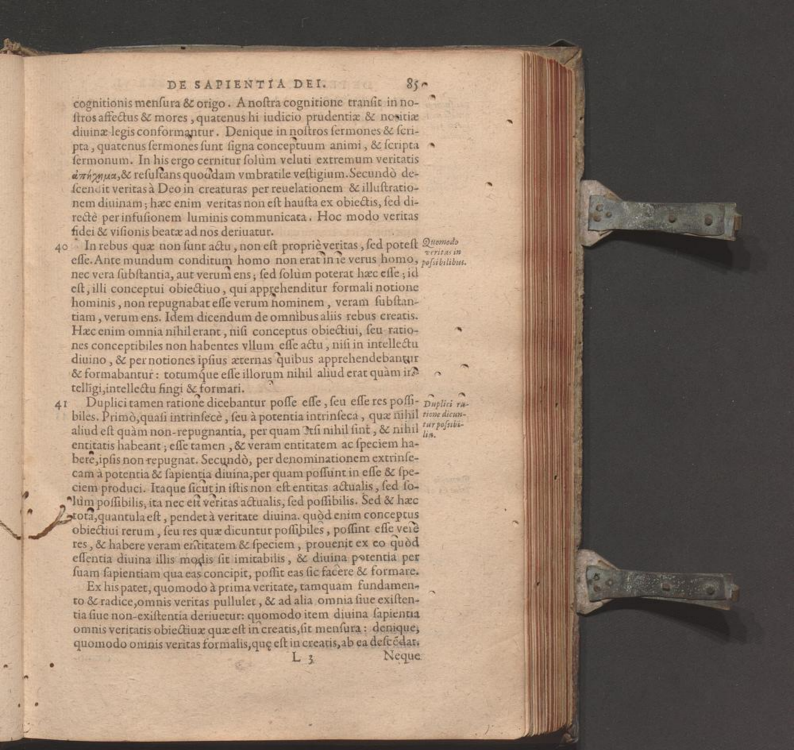
ficatrice omnium, continetur.

Est prima & summa veritas formalis, quia est sua sapientia om- 38 nem sapientiam infinite superans: imò est ipsa vniuersitas & plenitudo sapientia, in qua omnis sapientia, omnis que veritatis notio eminentissime est collecta, qua que omnem veritatem obiectiuam persectissime & distinctissime attingit & penetrat. Oritur hec veritas formalis in Deo nostro modo concipiendi, à veritate obiectiva essentia; quia hac est mensura divissa sapientia: & veritas sapientia consistit in conformitate & adaquatione cum essentia; & consequentes cum omnibus qua in illa eminenter continentur.

A veritate diuinæ sapientiæ descendit omnis veritas in creaturas, idque dupliciter. Primò per creationem: quia per sapientiam conditæ sunt & formatæ, & in conformatione cum illa sapientia & arte diuina consistit carum veritas. A rebus transit y lterius veritas in nostram cognitionem; quia veritas rerum est veritatis nostræ

Omnis veritas ab hac descendit.

BIBLIOTHEK PADERBORN



Res futuras

Neque his obstat, quòd cognitio intuitiua Dei, quatenus ad 42 non effe men- creasuras se extendit, ab illis quodammodo pendere, & veritatem haurire videatur: quia veritas diuinæ intuitionis, seu conformitas eius cum obiectis creatis, non prouente ab ip sa rerum euidentia vel efficacia, quam habeant ad mouendum intellectum diuinum, & formandam in iplo cognitionem; fed Cx vi comprehensionis effentiæ. Cognitio enim diuina ex vi terminationis ad effentiam, terminatur vlterius ad omnia possibilia; & ex vi terminationis ad possibilia, terminaturad omnia existentia eo ipso quo aliquando funt euentura. Itaque existere rerum, non est causa aut mensura vnde veritas visionis diuinæ pendeat, sed est solum conditio sine qua non ita terminaretur: ac proinde sola essentia est mensura totius divina cognitionis respectu omsiium obiectorum. hinc enim omnis eius veritas & certitudo pendet. Vnde tam est impossibile Deum falli circa rem minutissimam (verbi gratia, circa cogitationes aut intentiones cordis humani, & minimas eius circumstantias) quam est impossibile illum falli circa propriam essentiam.

## CAPVT V. De Vita.

VITA dicitur & substantia vitalis, vt est anima & natura An- 43 gelica; & operação vitalis, quæ nimirum in operante à quo emanat, remanet: qualis est intelligere, amare, sentire, appetere, se

Vtroque modo Deus est vita (semotis impersectionibu nec Deus sie vi- solum vita, sed prima vita, & aterna vita, & ipsa vita plenitudo ac vniuersitas,omnis vitæ origo & consummatio,principium & finis; in quo etiam omnia quæ non viuunt, vita sunt. Ipse enim est superuitalis essentia, & superessentialis vita, omnem vitalem substantiam intra se eminentissime & simplicissime præhabens, & causaliter complectens, & extra se quamlibet iuxta suam speciem formans, conferuans, & perficiens. Ipfe est sua vitalis operatio, nimirum sua intellectio, suus amor, suum gaudium, sua beatitas. Ex illo superuitali fonte omnia quæ aliquo modo viuunt, vitam hauriunt, & vitales facultates motusque arcescunt, alia præstantiores, alia minus præstantes, iuxta gradum cuiusque & ordinem. Inde vita omnis & plantarum & animalium, & hominum & dæmo-

inquinaris, fed in tuo nitore & finceritate perstas. Infiniti sunt pro-sap. 7. cessustui, quibus ad creaturas tuas vel formandas, vel illuminan-

das descendis, & super eas essunderis; & tamen in tua immutabili idertitate, supra omnia creata, firmiter sixa perseueras. Innumerabilia nobis per seruos tuos locuta es, & innumeris te modis & formis patesecisti mentibus hominum; & tamen uno simplicissimo-

que conceptu perficis omnia.

Omnium es auctor & artifex, omnium exemplar, mensura, & 48 sinis. Nec solum eorum quæ sunt, & iam exterius speciem à te sibi impressam acceperunt, siue inussibilia ea sint, siue visibilia, sictor essed etiam eorum quæ non sunt, & tua omnipotétia sieri possunt, quæ infinities plura sunt. Omnia enim hæc excogitasti, & apud te formassi ante sæcula, & retines in conspectu tuo, quamuis ea numquam foris extra te condere decreueris: sicut magnus quispiam architectus multas palatiorum formas excogitat, menteque retinet, quibus apud se gaudet & triumphat, quamuis ea numquam exstruere foris statuerit.

In oculis di-Ha seir-fapien no cotia nonminus lucent fa lum possibilia trium am exillentia.

Hæc omnia apud te summè perfecta existunt, & lucent ab æter-49 no coram te (non minùs quàm quæ exteriùs condidisti) circumfusa lumine tuo, singula in specie & ordine suo: iisque gaudes & triumphas in luce tua inaccessibili, vbi ea possides. Ibi corrumpi son possunt, non veterascere, non ossundi tenebris, non excidere tibi; sed in eodem semper splendore immutabilia & æterna

persistunt

O admirabilem sapientiam cui omnia præterita & sutura sunt 50 præsentia, cui omnia Temporalia sunt æterna, cui omnia insensibilia & mortua viuunt; cui omnia quæ non funt, existunt; quæ totam simul ambit æternitatem, quæ omnem exhaurit infinitatem, quæ vniuerfam intra se capit immensitatem! Omnia intra te æternum esle habent, & æternam vitam, initio & fine carentem, & prorsus immutabilem. Habent quidem singula in seiptis esse quoddam fibi intrinfecum, fiue actu, fiue potestate, sed hoc in re-2 Bus creatis habet initium, estque mutabile, neque non-viuentibus vitam tribuit. Verum, præter hoc esse quod in seipsis obtinent, habent in divina mente & sapientia tua esse quoddam extrinsecus veluti infusum, sempiternum & immutabile. Intelligere enim, est quoddam intelligibilium esse, per quod in mente veluti in spiritali quoda mundo exiltunt, splendent, & viuunt. Sapientia igitur tua, est omnium intelligibilium esse, & vita, & lux, iuxta illud, Quòd factum est, in ipso vita erat, vt S. Augustinus & multi Sanctorum intelligunt.

Ioan, r.

In

