

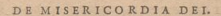
## Universitätsbibliothek Paderborn

# De Perfectionibvs Moribvsqve Divinis Libri XIV

Lessius, Leonardus Antverpiae, 1620

Cap. XVII. De modo quo beneficia sua contulit.

urn:nbn:de:hbz:466:1-46817



rent: sicque immensitatem sui in nos amoris & misericordiz plusquam paterna viscera declararet, nosque sicissim ad se redamandum aliceret.

Hac de pracipuis huius mysterij admirandis. Prater hac facit Acologia Eu etiam ad commendationem & miraculum huius mysterij, qu'od charistie magnam habeat cum mysterio Incarnationis affinitatem. Sicut Incarnationis enim in mysterio Incarnationis Diuinitas inuisibilis vnita est humanitati vifibili; ita in Euchariftia caro Christi inuisibilis vnita est speciebus visibilibus. Secundò, Sicut ex illa vnione vnus efficitur Christus ; ita ex hac vnione cum speciebus vnum Sacramentum Corporis & Sanguinis Christi. Tertiò, Sicut per incarnationem totum Verbum vnitum est singulis humanænatuæpartibus; ita per confecrationem totum Christi Corpus singulis vnitur partibus specierum. Quartò, Sicut la a patiente humanitate Di-uinitas manebat illa la & impassibilis, na passiones qua siunt circa species, non possunt Corpus Christis sub illis latens afficere. Quinto, Sicut tamen ob vnionem illam Deus dicebatur pati, crucifigi, mori patiente humanitate; ita ob hanc vnionem, fractis & sumptis speciebus, dicitur frangi & sumi Corpus Christi. Facit enim hac vnio quamdam idiomatum communionem. Sic etiam Corpus Christi dicitur videri, tangi, misceri, portari, ratione specierum, & hoc visibile recte dicitur viuum, intelligens, sanctificans, ratione Corporis inclusi. Sextò, Sicut humanitas Christi, non habelibi suum naturalem modum subsistendi, sed sustentabatur à Ferbo; ita species non habent hie suum naturalem modum existendi, fed continentur virtute Corporis Christi extra suum naturale sub-iectum. Septimò, Sicut nulla vis creata potest illamvnionem dissoluere; ita nec hanc, quàm diu species saluz manent.

# CAPVT XVII.

# De modo quo beneficia sua contulit.

SVPERIORIBVS Capitious explicuimus octo beneficia diuinæ Moducon formationis nobis per Verbum formaticable. Incarnatum præstita: nunc considerandus est modus quo Christus nobis supradicta beneficia contulit; quanto labore, quantis derandus. doloribus, acerbitatibus, incommodis: hoc enim fummoperead magnitudinem misericordia declarandam facit. Si enim bene-

DE PERFECT. DIVINIS LIBER XII.

ficium non nisi maximis incommodis, benefactoris collatum est, non minus astimatur e, modo conferendi, quam ex magnitudine rei collatæ. Qui enim miseriæ alienæ absque difficultate autincommodo aliquo suo consulit, solum rem llam externam, quam illi donat, expendit: qui verò, vt succurrat, multos labores & dolores subire debet, non solum rem illam quam misero tribuit, quaque eius leuat miseriam, conferre censetur; sed etiam suos labores, sudores, afflictiones (quæ longè pluris æstimantur) in illum expendere. Ingens fuit benignitatis opus, quòd nos ex nihilo ad imaginem & fimilitudinem fuam crearit, & ad statum diuinum euexerit; fed magna facilitate absque vllo suo incommodo, & quafi ex redufidantia bonorum fuorum id præstitit. Nulli in eo labores exantlandi, nulli perpetienci dolores, nulla difficultates tolerandæ. Ex immensitate Bossorum parua dumtaxat scintilla delibata vel adumbrata est, & cotum opus absolutum extitit. At perditos redimere, & ab exitio reuocare, non ita facile fuit; fed multa & varia incommoda, caque gravissima subeunda illi suere. Vnde S. Bernardus Tractatur De diligendo Deo col. 6. fic ait : Sitotum me debeopro me facto, quid addam esm pro refecto, & refecto hoc modo ? Nec enim tam facilè refectus quam factus. Nam qui me semel, & tantum dicendo fecit, in reficiendo profecto & dixit multa , & gesit mira , & pertulit dura ; nec Pantum dura , sed & indi-&c. Idem Sermone 20. in Cantica: Super omnia reddit amabilente mihi, lesubose, calix quem bibisti, opus nostra redemptionis. Hoc, inquam, est quod nostram deuotionem & beindiùs allicit, & iustius exigit, & arctius stringit, & vehementius afficit. Multum quippe in eo laborauit Saluator, nec in omni mundi fabrica tantum fatigationis auctor assumpsie. Ille denique dixit, & facta sunt, mandauit, & creata sunt: at verò in hoc & in dictis suis sustinuit contradictores, & in factis observatores, & in tormentis illusores. & in morte exprebratores . Ecce quomodo dilexit? Vide eumdem Serm. 11. in Cantica.

Prima difficultas in redemptionis nollsæ opere fuit in acceptan-111 tio in opere do peccatorum totius mundi reatu, & obligatione pro eis satisfaredemptionis. ciendi. Cogita quanta sit illa scelerum Collunies, quantum mali-Acceptatio tix pelagus & quam inexhaustum, quod totum mundum ab initio vique ad finem inundat. Hoc totum clare & distincte oculis Christi obiectum, & simul humeris eius impositum, vt loco generis humani se veluti reum omnium istorum coram iustitia diuina sisteret, & iustam satisfactionem sponderet. Quantum putas

Entorum.

in ea re illi puritati fuisse horrorem, quantom auersionem & abominationem? Sicut si vestis aliqua fœdissis rebus vndiq; aspersa & inquinata corpori delicato & nitidissimo induceretur, illudque operiret & vndique contingeret, magnum adferret illi horrorem & afflictionem: jta peccatorum nostrorum reatus veluti quoddam operimentum ex infinitis abominationibus contextum, ab illa puritate assumptum, & arctissime applicatum ac inductum, maximum illi horrorem concitauit, hac veluti veste sordidissima indutus, se diuinæ iustitiætamquam reum pro nobis stitit, & profundissime, tamquam si ipsemet omnia illa patrasset, humiliquit. Hane culparum nostrarum in Dominum translationem multis locis infinuat facra Scriptura Ifaiæ 53. Posuit in eo Dominus iniquitatem omnium nostrûm. & paulò antè: Verè languores nostros ipse tulit, & dolores nostros ipse portauit. Ipse autem vulneratus est propter scelera nostra. & instà: In scientia sua instificabit ipse iustus seruus meus multos, & iniquitates eorum ipse portabit. & paulò post: Ipse peccata multorum tulit. Hinc Dominus delicta nostra sua vocat, quia nimirum illa in se transtulit. Pfalm. 21. Deus, Deus meus, vt quid dereliquisti me ? longe à salute mea verba delictorum meorum. quas dicat, Ideò me dereliquisti, quia accusatio delictorum quæ in me transtuli, me saluari prohibet. Psalm. 39. Quoniam circumdederunt me mala quorum non est numerus, comprehenderunt me iniquitates mea. & Pfalm. 68. Deus tu scis insipientiam meam, & delictam a te non sunt abscondita. His & aliis locis sermo est de delictis & iniquitatibus ipii impolitis.

Petes, Vtrum etiam damnatorum hominum peccata in se susce an perit, & pro illis satisfactionem exhibuerit: Respondeo susceptife, natus satisfactionem exhibuerit: Respondeo susceptife, secrit.

non quidem eo modo vtiam damnatis in posterum aliquid com-Rom. 5.6. modi posset prouenire, sicutijs qui tune nondum erant damnati; 1.Cor. 16,22 fed quia præftitit id quod debitum erat diuinæ iuftitie, ratione gra- r. Ioan. 2, 2. tiæ & fauoris illis olim in vita prærogati. Deus enim intuitu sitisfactionis Christi, & meritorum eius futurorum, dispensatorie hominibus prioribus gratiam suam & remissionem peccatorum obtulit; ita ve per illos steterit, si non sint saluati. Vnde Christus postca hundfauorem & gratiam præstitam, sua satisfactione veluti solutione compensare debuit, etiamsi illi non amplius sint capaces

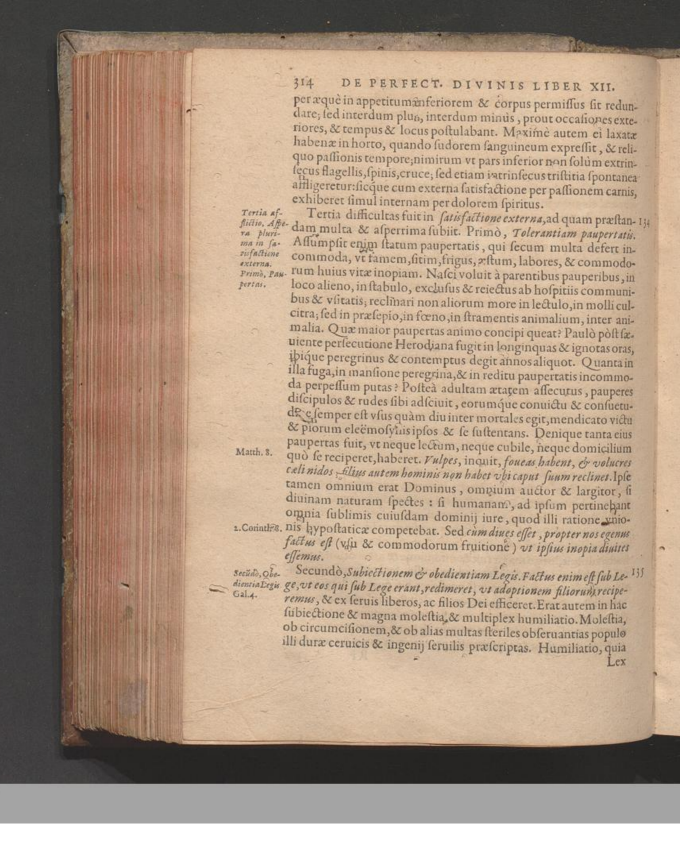
in posterum vllius gratiæ aut boni.

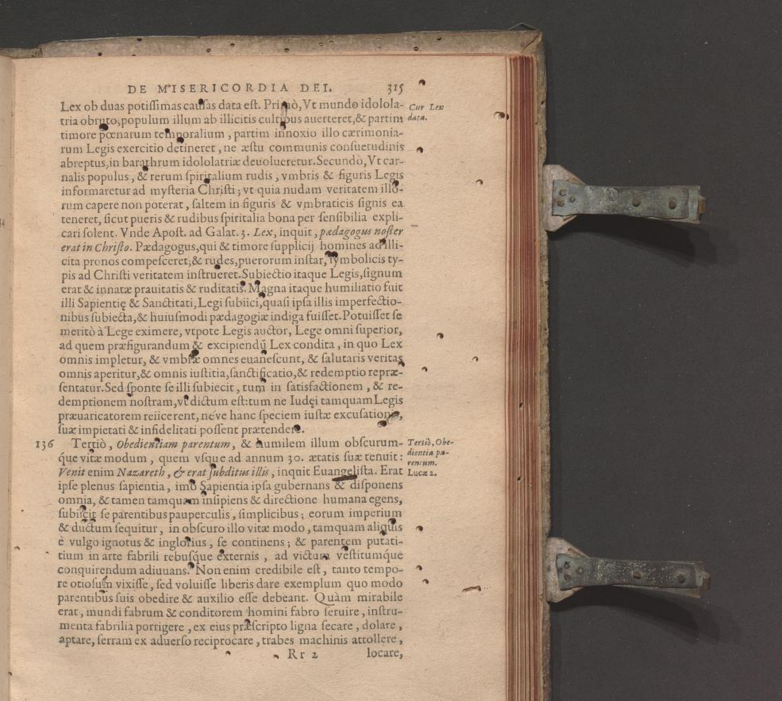
Neque solum in statu illo Rei suscipiendo difficultas suit, sed etia Acceptatio in acceptanda morte, pœnisque acerrimis, totoque satisfactionis mortu.



tractat,& quantum in se est, irritum reddit& infectum quod commısır, & simul se ipsa doloris acerbitate ca tigat & punit. Hinc etiam est primus acus prenitentia ad delendum peccatum, & reconciliationem obtinendam maxime necessarius. Ratio dolendi Duples va-Domino potiffimum fuit duplex. Prior, iniuria diuinæ maiestati Domino. per peccatum irrogata. Altera, damnum humano generi inde proueniens. Cernebat ille perspicue & in particulari peccata omnia,& quanta fingulis infinitæ illi bonitati & maiestati fieret iniuria, quanta contumelia, quantus contemptus. Cernebat etiam quantum malum sit æterna damnatio, quam totum genus nostrum sibi per peccatum arcessiuerat. Hinc dolor excitabatur acerssius.

Magnitudo enim doloris seu trissitia sequitur magnitudinem mali, & perfectionem cognitionis, qua malum illud apprehenditur: doloris arimi in Domino atqui malum hic erat maximum, tum in ratione culpæ (erat enim nofero. pelagus quoddam peccatorum, & abyllus malitiæ contra diuinum Numen) tum in ratione pænæ. Quæ enim maior calamitas& afflichio fingi potest, quam sit aterna damnatio? Apprehensio etiam perfectissima. Multò enim exactius & clarius singula considerabat & ponderabat, quàm vlla creatura posset. Itaque oportuit & ipsum dolorem maximum esse, vt qui magnitudini mali & perfectioni apprehensionis responderit. Vnde non dubitauerim assirmare, hunc dolorem sufficientissimum suisse ad vitam Domino millies eripiendam, si vim suam in corpus exerere permissus fuisset. Quad Doler animi enim magnitudo doloris animi seu mœstitia vitam intercipere & nim interihominem occidere possit, multis exemplis constat. Legimus enim mere corde quosdam vehementia contritionis subitò extinctos; & Heli dolore 11, Reg. 4. captæ arcæ retrorsum cecidit & expirauit. Similiter & nurus eius dolore eiusdem cladis extincta est. Ita enim cor concluditur, refluente ad ipsum sanguine cum spiritu, ve impedita naturali diastole & Cyftole, multa fuligine collecta suffocetur. Sicut econtrariò in maxima lætitia ita subinde dilatatur, vt spiritu esfuso & dissipato . vita simul euanescat. At dolor quo Dominus noster de peccatis nostris doluit, longè maior fuit & intensione & astimatione, quam vllus dolor qui in hominem cadere possit. Sed dispensatorie factum est, ne vis eius in corpus se proferret, nisi quando & quantum Domino videretur. Habebat enim plenissimum omnium affe-Auum appetitus inferioris, & commotionis spirituum & sanguinis dominium. Fuit hic dolor continuus ab initio conceptionis víque ad innem vitæ, ficut & apprehentio peccatorum; quamuis non fem-





BIBLIOTHEK PADERBORN

### DE PERFECT. DIVINIS LIBER XII. locare, componere, & plia, more famuli vel discentis, fabrilia obire. Qua putas modestig, qua promptitudine, qua mansugtudine? nimirum instar obedientissimi filij & famuli. Hæc omnia taciebat, Divinitatis suæ maiestatem obtegens, servi formam dumtaxat præferens, in eaque humiliter homini plebeio inseruiens, & obedientiæ documenta proferens; vt omnem virtutem prius oftenderet exemplo quam doceret verbo, & hac conversationis suæ humilitate pro nostra superbia Patri faceret satis. Quam longe ab his abfunt mores nostri! qui, si quid præclari in nobis esse putamus, non valemus illud intra nos continere, sed importune opportune effundimus, oftentamus, iactamus, & vane gloriamur, quasi aliquid præ ceteris vel fciamus, vel possimus, vel simus; cum tamen nihil simus. Eamdem conversationis humilitatem etiam post sui manifestationem retinuit madiunctis sibi rudibus & insimæ sortis discipulis, cum illis tamquam sociis, amicis & fratribus familiariter & assidue agens, totamque regionem obiens, eorum imperitiam & mores incompositos benigne tolerans, publice & privatim eos erudiens. Ecce quò se illa Sapientia demittit? quibus se accommodat? quomodo cum rudibus & insipientibus, tamquam similis illis, se gerit? Quarto, La-Quarto, Sustinuit ingentes molestias in hominibus tum exem-177 for docendi. plo tum sermone erudiendis: magno enim labore corporis & fatig cione vicos, castella, ciuitates, totamque Palæstinæ regionem per tres annos & menses aliquot obiuit, prædicans regnum Dei, & viam salutis omnas docens, pauperes & afflictos consolans, morbos curans, dæmones expellens, & eorum antiquam in corpora & animas tyrannidem euertens, & vitam æternam omnibus in se credentibus promittens, idque tanta assiduitate, vt vix aliquid temporis ad quietem vel corporis refectionem suppeteret, vt ex Euangelistis constat. Meus, inquit, cibus en, vt Toan.4. faciam voluntatem eius qui misit me. Quoties in hoc opere fatigatus est? quoties fame, siti, frigore & x lu afflictus? quoties post labores & sudores vel sub dio in oratione pernoctauit , vel sub pauperculo tugurio, humanis destitutus commodis, per noctem delituit? Non aderant deliciæ ciborum, quibus vires ieficeret; non indusia munda aut vestes mutatoria, quibus sudore madenti corpori consuleret; non molles culcitræ, quibus membra defessa reclinaret; non luculensus focus, quo lassitudinem mitigaret; necalia id genus consueta laborum solatia: sed his omnibus

BIBLIOTHEK PADERBORN

falutis nostræ desiderio contemptis, laborum quidem meras molestias perferre voluit, remedia auteni & solatia admittere noluit, tum vt pro nimia carnis nostræ indulgentia diuinæ iustitiæ satisfaceret, tum vt suo exemplo nos ad similes labores pro salute animarum fubeundos,& commoda carnis contemnenda animaret.

Quinto, Sustinuit probra & contumelias, quantas nullus vin- Quimo, Ca quam mortalium. Etil enim esset innocentissimus, purissimus, lumica fanctissimus, atque aded ipsa puritas & sanctitas; tamen à primariis Iudaicæ gentis viris infamatus est, & contumeliose appellatus potor vini, publicanorum amicus, Legis euersor, populi seductor, ambitiosus, perduellis, seditiosus, Samaritanus, praetigiator, blasphemus, Diuinitatis impius vsurpator. Quid his dici potest atrocius aut ignominiosius? quid calumniosius? Nos qui innumera peccamus, & in omne vitium, in omnem infamiam pronisumus, vix minimam calumniam sustinere possumus, turbamur, clamamus, protestamur : Liberame, inquit Propheta, à calumniis homi- Pfalm. 42. num, vi custodiam mandata tua; quia calumniae sensum hominis maxime transuersum agunt, & ad impatientiam impellunt. Ille in tanta innocentia & sanctitate, post tanta beneficia & mira opera ad corum salutem gesta, patientissimè grauissimas illas calum-nias & contumelias sustinuit; idque abiis, quos è diaboli tyrannide eripere, ab æterna morte ad æternam vitam perducere, & films Dei efficere conabatur. Neque folum contumeliis verborum, led etiam factis contumeliosissimis affecer; capientes illum tamquam latronem & seditiosum, ligantes, velantes faciem, illudentes, alapis in faciem cædentes, conspuentes, alba veste induentes, slagel-lantes instar serui, spinis coronantes, arundine vesut sceptro, & chlamyde coccinea taroquam veste regali per ludibrium (quasi regnum affectasset) ornantes: denique inter latrones crucifigentes, & in ipfa cruce felle & aceto potantes. Quid his cogitari pollit acerbius, atrocius, contumeliofius? quid fimile vinquam in aliquem, etiam maleficum & regni insidiatorem, designatum? hæc omnia ille mansuerissime, patientissime & modestissime roleranie, fine querelis, fine clamoribus, fine imprecationibus, fine vindicta, line comminatione, cum summa charitate & affectus dulcedine in eos qui amarissimo animo irrogabant, deprecans pro illis Patrem, & remissionem tantorum scelerum eis fla-Rr 3 Sextò,

it,

0

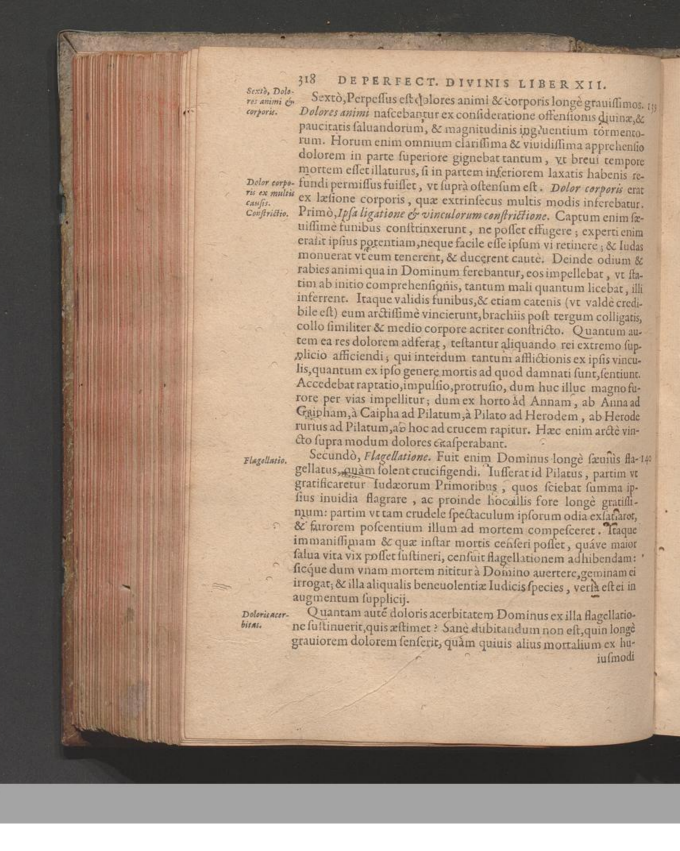
is

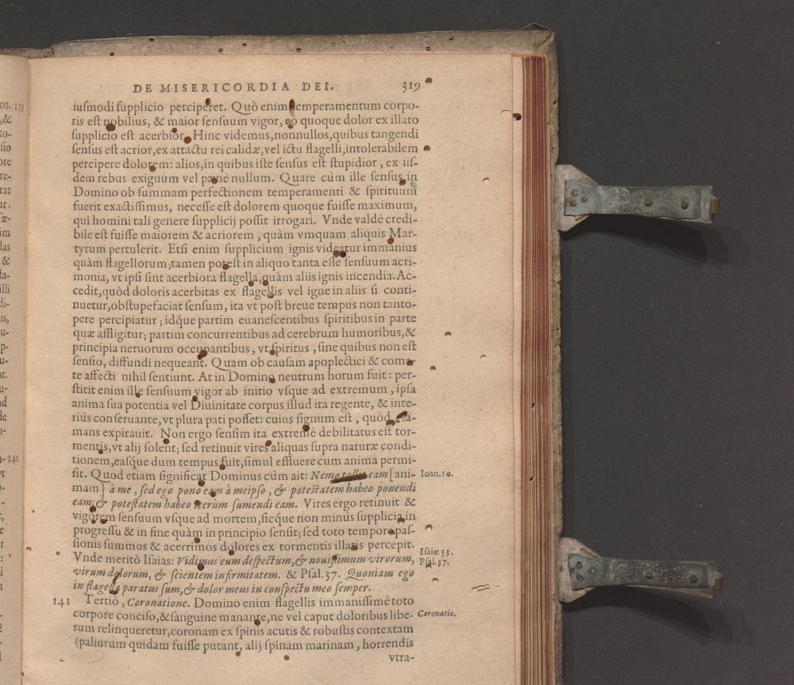
n

n

is Ġ

- 137





38,

-0.

lio

ore

re-

rat

ır. œ-

80 la-

U-IT.

d

le

1-

1-140

.

- . . · e

vtraque aculeis) imponant, & magna vi in caput adigunt, vt firmiter adhærescat.qua in re & acerrimi fuere dolores, & summa ignominia. Dolores, quia cutis capitis, totum que pericranium in orbem cum suprema frontis parte spiculis corona confixa fuere & perforata. In istis autem locis sensus est acerrimus, vt experientia constat, cum vel leuiter pungitur. Quantisigitur dolores ex tot & tantis puncturis in capite tam fano, tam nobili temperamento, tanto sensuum vigore prædito. Accedebant percussiones sacri capitis, quibus aculei illi magis magisque adigebantur & infigebantur: Mauh.27. Percutiebant enim arundine caput eim. Iam de ignominia quid dicam? nulla enim animo maior comprehendi potest, quam quz Domino hîc irrogata. Coronatur Rex cæli & terræ ad publicam infamiam, tamquam iniquus & ambitiofus regni temporalis aucupator: coronatur spinis ad dolorem, quasi nulla alia corona dignus: induitur veste coccinea veteri ac sordida, veluti regali amictu: & inferitur manui arundo in speciem sceptri, ad augmentum dedecoris. Denique, tamquam regio habitu pulchre instructus, per fummum ludibrium adoratur genu flexo cum amara falutatione, -Aue Rex Indeorum. & mox ad extremum contemptum & vilipensionem, conspuitur in faciem, percutitur arundine in caput, cæditur alapis, protruditur pedibus, illuditur, blasphematur, & infinitis sannis, irrisionibus, sarcasmis, cachinnis cum ingenti strepitu &minfolentia exagitatur, tamquam omnium mortalium scelerosissimus, ambitiofissimas & vilissimus. Et quidem videntur hæc omnia milites suo arbitratu, Iudzorum instinctu, absque iudicis sententia fecisse: nimirum tam vilis tamque nihili æstimabatur, vt contra mozem omnium tribunalium, libidini & licentiæ militari relinqueretur; quasi crimen ipsius tam grande esset, vt nihil atrocitatis velignominiæ posset in eum à quoquam essundi, quod non mereretur, magnitudine sceleris omné supplicij & dedecoris modum excedente. Quam vere de se per Prophetam dixit : Ego vermis & non komo, opprobrium hominum & abiectio plebis. Quis enim hominum pos homines natos ita fuitaliguando tractatus? quis ita arbitrio carnificum concessus? quis vmquam reus in ipsa suppliciorum acerbitate tam inhumaniter illusus, irrisus, exagitatus! Omnes enim tune miserari potius & compati, quam illudere solent. Sed voluit Dominus, vt nobis præberet exemplú patientiæ, supra omne exemplum pati; & vt oftenderet nobis immensitatem nostrarum offentionum, supra omnem mensurá repræsentare satisfactionem.

malar.

Quartò, Crucis baiulatione. Hæc fuit impolita & ad ignomi-niam, & ad tormentum. Ad ignominiam: quid enim potest esse ig-portatio. nominiosius, quam damnatu ad infame genus mortis, cogi etiam ipsum supplicij instrumentum suis humeris deferre, nual a penarum præcedentium habita ratione? quasi ipse indignus sit, qui vel à iumentis in ea re iuuetur, aut instrumentum destinatione supplicij & contagio persona adeò maledictum & contaminatum, vt nemini præter sontem conueniret illud attingere. Vnde etiam cum Dominus sub pondere fatisceret, nullus Iudzorum admouit manum, tamquam metuens pollui ab infami ligno; sed quemdam gentilem Simonem Cyrenæum coëgerunt polt Dominum defer- Marth. 47. re. Et apud Romanos non nisi sceleratissimis serus imponebant, Lipsiusl. z. quasi nemo tanti dedecoris nota esset afficiendus, nisi in quo sum- De Cruce ma conditionis vilitas cum fummis sceleribus coniuncta foret. c.11. Idem ipsi voluerunt hac ratione significare in Domino. Summum itaque contemptum, summum dedecus continebat hæc baiulatio. Ad tormentum: ingens enim tormentum est, corpore toto flagellis secto, sanguine desecto, & capite tot spinarum aculeis confixo, tanto pondere aspera trabis onerari, cogique tam longo itinere cam suis humeris deserre: neque lento passu incedere licebat, aut quietem subinde respirandi causa capere; sed vel fustibus vel stimulis (vt apud Romanos ferui cum ad crucem adigebantur) impelle-Lipfius I.e. batur, vel funibus raptabatur, vel pedibus calcibuíque protrudeba- "6" tur ad properandum & fequendum comitatum. Ibat igitur manfuetus ille agnus fudore & fanguine madens, dehifcentibus præ labore & corporis contentione vulneribus: ibat tacitus & anhelus, mole crucis incuruus, & in terram depressus, in saxa & aspera offensans, & interdum sub pondere concidens, toto corpore grauiter colliso. Ibat inimicis cinctus, sicut ouis lupis; ipsis plaudentibus & infaltantibus, crudelitate militari Dominum impellente, protrudente, raptante, & pugnis ac fustibus malè mulctante. Denique tanta fuit hæc afflictio, yt eum vlterius procedere non poffet, alium ei substituere sint coacti, non misericordia affectu, non aliquo humanitatis sensussed ne viribus plane exhaustis, crucis supplicium sustinere non posset: nimirum vt hac breui relaxatione ad productius & mants lupplicium feruaretur, quò rabies illa immenfa, qua in

ipfum ferebantur, posset exsatiari. Quinto, Inipfa crucifixione. In hac quoque & fummum pro- Crucifixie-

SI

brum, & fummum tormentum; vt merito cenferi possit om-

## DE PERFECT. DIVINIS LIBER XII. nium suppliciorum magimum. Quodienim ad probrum artinet, nullum supplicium magis infame, aut magis abominandum : nam & apud Iudxos maledictus, id est, detestandus & execrabilis eras Deut. 17. Deo omnis qui pendet in ligno. & apud Romanos nonnisi insima sor-De Cruce, tis hominibus, id est seruis, iisque extreme sceleratis irrogari solet. vnde & supplicium seruile vocatum est. Tormento quoque & sensu doloris cetera superat. etsi enim poena ignis videatur acrior, crucis tamen longe est diuturnior, vt hac ratione etiam multisignibus æquari possit. Hinc veteres hoc supplicium peculiariter vocarunt Lipsius lib 2. Summum & Supplicium supremum, (quasi maius illo reperiri nequeal) & ignis supplicio prætulerunt. Dominus igitur noster, qui omnium probra & culpas in se transfulerat, vt copiosum exhibecap. 1. ret lytron, elegit supplicia & ad contumeliam probrosissima, & ad sensum doloris asperrima. Vestibus igitur in rupe Caluaria, publico suppliciorum loco, coram infinita hominum multitudine rurfus exuitur, nudus cruci imponitur, coaptatur, extenditur, manus clauis validis vi malleorum transfiguntur, rumpuntur nerui, venæ, arteria, & vnà cum carne in foramina crucis adiguntur; fit magna sanguinis esfusio, & brachiorum violenta ex neruorum punctione conuulfio. Hinc venitur ad pedes: trahuntur iniecto fune magna vi ad foramen paratum, fit corporis totius valida extensio, apparent costa & ossa corporis diuulsa, dissiliunt secta cutis & carnis vulnera, rursus sanguinis copia esfunditur, tandem malleorum ictibus sacri pedum sori clauis transuerberantur, crucique affiguntur, abruptis vnà cum cameneruis, venis, & arteriis, quorum ibi præcipuus concursus. Denique in altum erigitur,& solo non fine ingenti concussione depangitur; ticque tres horas colluctans extremis illis comentis, viuus persistit. Quis æstimet doloris, quem Dominus hic sustinuit, immensitatem? nam præterquam quòd in manibus & pedibus maximè fenfus, ob neruorum egiponen, vigeat; hæc non tam fuere incifa, quam vi disrupta & diuulfa, & simul arctissime compressa & affixa. Multo autem maior est dolor in siruptione & compressione, quam in incisione. Deinde hic dolor, pondere corporis assique deorsum trahente, factus est sensim etiam auctior. Quò enim quis diutius pendet, etsi non perfossus clauisque affixus, sed solum ex brachio ligatus, hoc maiores sentit dolores, adeò ve tandem siant intolerabiles, vt ex tortura reorum constat: sic enim malesici torqueri solent, vt crimen vel focios fateantur. Quantus ergo dolor erit manibus

pedibulque confixis, diruptis, affixis, & appressis immiti ligno, præfertim in tam sano corpore, in tam nobili corporis temperamen-to, tancaque sensuam perfectione & vigore? Accedit vulnerum totius corporis concili diuulsio, apertio, & renouatio: accedunt spinex coronx ad crucem offensiones, quibus aculei impulsi latiores & profundiores fecere puncturas. Denique totius corporis inftar chordæ in arcum valida extensio, ita vt omnia osla, testimomo Prophetæ, dinumerari potuerint; quæ extensio vel sola ad sum-Psalm.21. mum tormentum sufficit, vt equulei testantur. Hos omnes dolores simul sustinuit, & quidem pro inimicis, & iisipsis qui illos irrogabant; non vt ab illis aliquid commodi perciperet, sed vt debi-tum eorum, quod illi soluere non poterant, dependeret; & chirographum, quo morti & inferno obstringebantur, deleret, vtab exitio aterno, cui iam pridem addicti crant, eximeret, & vitam, falutem, ac gloriam sempiternam conciliaret. Quid ad tantam benignitatem, ad tam inauditam & ineffabilem misericordiam addi potest, per quam non solum infinita mala à nobis depulsa, & infinita bona procurata, sed etiam tam miris tamque difficilibus mo-dis, cum tanta Diuinitaels exinanitione, & vt ita dixerim, incommodo; cum tantis laboribus, doloribus, ac diuinorum bonorum expensis; exhausto in id pretio immenso, vita nimirum & sanguine filij Dei; idque pro ingratis & inimicis!

# CAPVT XVPII. De particularibus beneficiis.

Ac de generalibes diuinæ misericordiæ benenciis, quæ ad Particula-omnes homines pertinent: nunc breuiter dicendum de specivilibus, quæ cuique in particulari impensa. Inter quæ primo loco Primum, ponatur, quòd aureo hoc sæculo, nempe tempore gratiæ, nasci nos que gratie. voluit, non tempore Legis veteris aut naturæ. Magna tunc erat re-rum diuinarum ignoratio, magna gratiæ cælestis & donorum salu- virinsque tarium inopia. Dominabatur pæne toto orbe diabolus tamquam faculi. in proprio regno, & loco divini Numinis colebatur . Hic pro suo arbitratu videbatur regere omnia. hine fiebat vt paucislimi ex immenso mortalium numero salutem consequerentur, omnibus pæne in sempiternum exitium ruentibus. Infelix plane sæculum, & omnino ferreum, etsi deliciis carnis & diuitiis sæcularibus, huma-Sf 2



az

li