

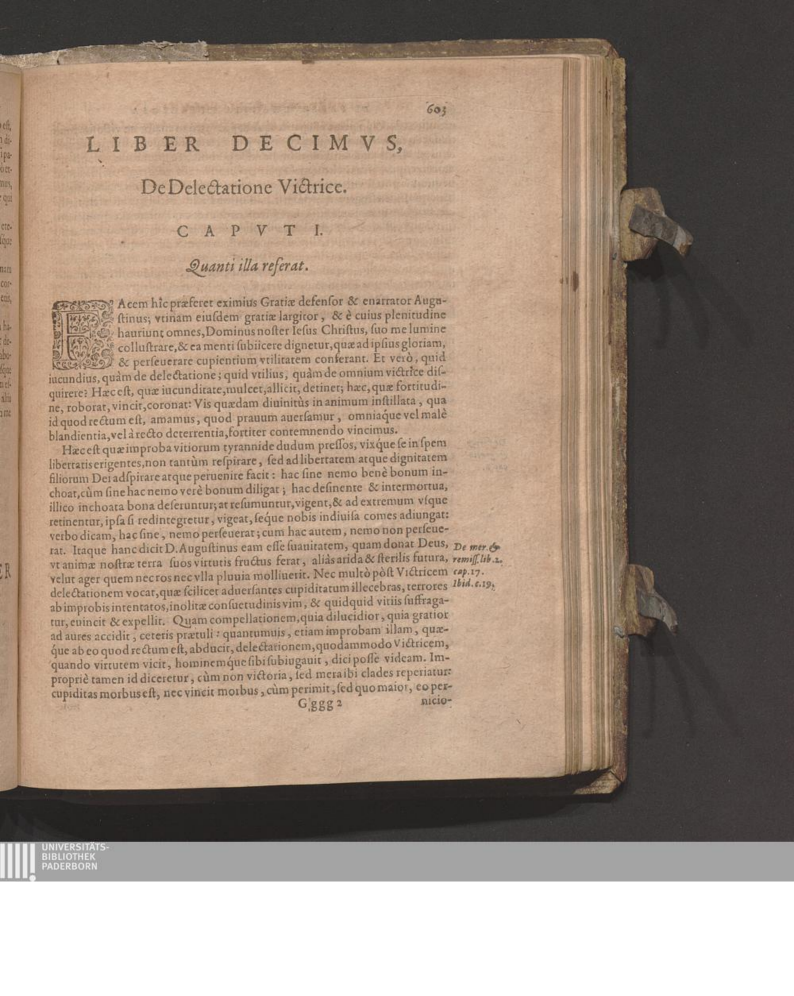
#### Universitätsbibliothek Paderborn

### Theophili Bernardini E Societate lesv De Religiosæ Perseverantiae Præsidiis Libri XI. ...

Bernardin, Théophile Antverpiae, 1622

Lib. X. De Delectatione Victrice.

urn:nbn:de:hbz:466:1-47032



De correp.

Co gratia cap. 2.

TO S

miciosior est, & ipsi peius est; pariterque cupiditas, quo maior eo vitiosiot, quo minor eo santati propinquiorest; non vincit, sed misere perit, qui surore percitus, pro hoste amicum vulnerans simul se perimit, & quomodo voluptatus vinceret, qui amicam virtutem sugans, peccati letalis vulnere se consict; sed neque dici potest voluptas victrix, quam summus sudex summis & impariblibus, quos que esti voluptas victrix, quam summus sudex summis & impariblibus, quos que estugere non poterit, doloribus addicit. Istane est victoriad cenda, quam quo momento consequeris, eo dem & captiuitatem, captiuitatem inquam dirissimant, & aternandam subis? Sed his omissis constat satis qua spectemus, & quantopere liquidissimam illam mentis delectatione optenus, qua impuram omnem vitiorum caliginem aut pruriginem, castissimo splendoris ardore dissipans, ad veram nos institua sucem, Deique nostri ardentismum amorem grata suautate conuertat.

Hinc etiam idem D. Augustinus lib. 1, de gratia Christi cap. 13, hanciplan, suautratem inessabilem nuncupat, quam cap. 35, ait esse Adutorium adbent agendum, quod Deus natura atque doctrina adiungit, slagrantissimam & la minosissimam catitatem inspirando. Quo, & similibus locis, virumque solt S. Doctor coniungere, vt nouerimus desectationem victricem, licet mintelle ctu, in scientianon sit, sine intellectu tamen, & sine scientianon esse, cument modisit donum, quo Deus menti nostra, iustiria lumen infundit vi agnostatur, sed & voluntati suauitatem ac impulsum inspirat vt desectet & ament, ac præ ceteris (in quo victoria est) eligatur: Itaque lumen est, vt doceat & st.

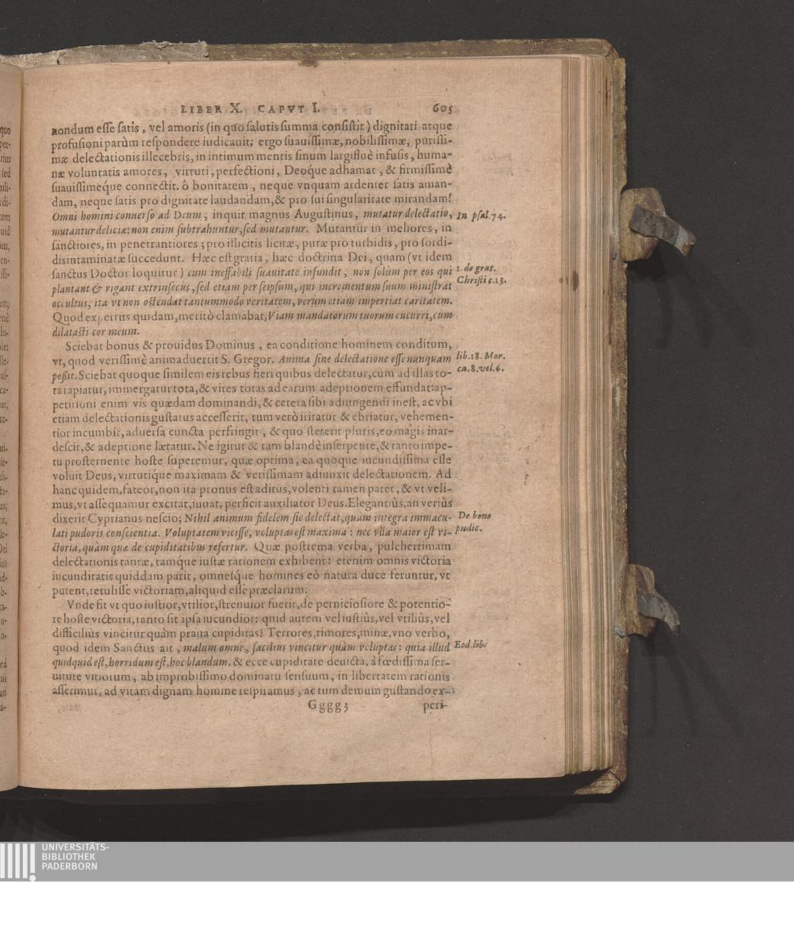
gat, ardoreft, vt permoueat & inflammet.

Neque minus splendidum est nomen, quo eandem, Delectabilem perpentatem, & Insuperabilem fortitudinem indigetat: quæ vel sola nomina, perleucrantiæ dignitatem & mirè extollunt, & clarè exhibent: quid enim sortiudine, & insuperabili fortitudine præclarius: si maximè illa eadem cum delectabili perpetuitate sit coniuncta, aut potius ipsamet sit delectabilis perpetuita, nam & perpetuitas, ipsa perse, esse soletoprabilis, & si delectatio accessor, quid nili beara esse credetur: quia perpetua, non desiciet; quia perpetudelectabilis, tædio non afficiet. O donum, non humanis villis viribus, sed sola Di boni largitate sperandum! annon hæc à sancto consolatore, sancta consolator virtus, qua ex alto induebantur Apostoli: delectatio sic indiunisè instituza hærens, vi eriam carceribus, virgis, plagis, ipsa quoque pro Christi nomineolita morte gauderent! Veni sancte Spiritus, & emitte cælitus lucis humasidium: consolator optime, dulcis hospesanimæ, dulce refrigerium; da virutis meritum, da saluus exitum, da perenne gaudium: vt piè canit Ecclesia, metisque desideriis poseimus, & aliunde nobis obuenire non posse scimus.

O amicabilem Dei opt. max. in homines prouidentiam! eos quidem, nea recto aberrent, aternisque se malis induant, præseriptis legibus docet, mini detertet, pænis restanat, exemplis permouet; sed hæc vel rantæ instabilitat

non

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN



Praf.in p/alm.

perimur, quanto purior & suavior sir mentis oble atio, qua veluti clauo clauum, sic delectationes corporis delectatione mentis extrusimus. Quam vum. que pulcre interse componens D. Ambros ait, Quoniam summum virtutu mentiuum propositit Deus futura beatitudinis delectationem: ideirco vehemens quoque calcu erroris, delectationem diabolus excogitauir. qui dolus nostra summa infeliciate ramfeliciterilli cessir, ve in primis illis capitibus furtina delectatione superaus, - la ctiam vitam secuturæ per omnia tempora sobolis elideret. Nec vna clade contentus, quod semel ita belle & expedite cessit, iterare non cessat: moneique De symb. ad D. Augustinus, Plures tamen noueritis, dilectissimi, capere aduersarium per volunta

catech li. 2. tem quam per timorem. Allicit enim homines, vrinquit D. Ambrol. magisdulepu-Inpfalm. i. cati, quod ad prasens influit, & impinguat audientis affectum, quam triste virtuti, qua fider fem, velut quodam cortice amari laboris inuoluit. O nos desides, & primis lenfunan illecebris nimium faciles vinci! quod obuium est, etiamsifallax, attormus; quod minus expolitum, etiamli verè frugiferum & suaue, fastidimus.

Equidem nisi benignissimus Deus & lumen largiatur, quo errorem nostrum, quo bona vera videamus, & sensum doner, quo institua & virtute delectemus, eadem cæcitate capti, iildem semper in sordibus volutaremur: at miserent, & liberat, liberatique miramur, & vnde, & quomodo tantopere simus emutati non capimus. Ira ille quem consuetudinis ansulis obstrictum, antiqueamiçæ nugæ nugarum, & vanitates vanitatum detinebant, vbi primumluce le curitatis cordiinfula, dubitationis tenebras, & fluctuationis incertum depulit, protinus incenso corde clamabat, Domine, ego seruns tuns, ego seruns tuns, offilm ancilla tua. Dirupisti vincula mea, tibi sacrificabo bostiam laudis:laudet te cor mum, & lingua mea, & omnia offamea dicant; Domine quis fimilis tibi? Dicant, & refoods mihi, & die animamea; Salus tua ego fum. – Quam fuaue mihi fubito factum eft, carot fuauitatibus nugarum, & quas amittere metus fuerat, iam dimittere gaudium erat. 🗷 ciebas enim eas à me vera tu & summa suanitas: ciiciebas, & intrabas pro eis, omni rollptate dulcior, sed non carni & sanguini, omni luce clarior, sed omni secreto interior, o mni honore sublimior, sed non sublimibus in se. Iam liber erat animus meus à curismodacibus ambiendi, & acquirendi , & volutandi , atque scalpendi scabiem libidimum: & garriebam tibi claritati mea, & dinitiis meis, & faluti mea, Domino Deo meo. lamecce, primo in aditu fentichat, quod olim ad populum è celliore loco dicturus ent, Quis enim sic delectat, quam ille qui fecit omnia que delectant?

lam re ipla lentiebat, quod olim latius in illa Domini verba, Nemo potefite nire ad me,nifi Pater qui misit me, traxerit eum, explanarurus crat; Nolite cognan inuitum trahi, trahitur animus & amore.— Ego dico, parum est voluntate, etiä volupta te traheris. Quid est trahi voluptate? Delectare in Domino, & dabit tibi petitionescondo tui. Est quedam voluptas cordis, cui panis dulcis est ille calestis. Porrò sipoeta duce le cuit, Trahit sua quemque voluptas; non necessitas, sed voluptas; non obligatio, sed dilida

tio; quanto fortius nos dicere debemus, trahi hominem ad Christum, qui delectaturate

D. August Confuff. 11.9 6.2.

Inpfal.32. **10**ди.6. Trad. 26.





tate, delectatur beatitudine, delectatur iuftitia, delectatur sempiterna vita, qued cotum Christus est: An verò habent corporis sensus voluptates suas , & animus descritur a velu-ptatibus suis: Si animus non habet voluptates suas , vnde dicitur: Filij autem heminum in tegmine alarum tuarum sperabunt, inebriabuntur ab vbertate domustua, & torrente voluptatis tua potabis eos: quoniam apud te est fonsvita, Gin lumine tuo videbin ue lumen? Da amantem & fentit quod dico : da defiderantem, da esurientem, da in istasolitudine peregrinantem, atque sitientem, & sontem aterna patria suspirantem: da talem, & feit quid dicam. Et polt nonnulla; Ramum viridem estendis oui, & trabis illam. Nucespuero demonstrantur. & trabitur; & quia quò currit, trabitur, amando trabitur; fine lasione corporis trahitur, cordis vinculo trahitur. Si ergo ista qua inter delicias & voluptates terrenas reuelantur amantibus, trahunt, quoniam verum est, Trahit sua quemque voluptas: non trahit reuelatus Christus à Patre: Quid enim sortius desiderat anima, quam veritatem? Quo auidas fauces habere debet, unde optare ve sanum sit incus palatum vera indicandi, nifivt manducet & bibat sapientiam, institiam, veritatem, ater-

Audis quo fonte deriuetur victrix delectatio, cum sic agnoscitur, sic amatur Deus, vt agnoscatur, vt ametur quasi bonorum omnium summum bonum, summe dele étans, summa beatitate complens. Delectetur impius in multitudine August in auri, in multitudine argenti, in multitudine mancipiorum, in multitudine postremo plaim.36. opum diuersarum, vinolentia, latissimorum & luxuriosorum conuiniorum. Hac est potentia cui inuides, iste flos est qui te delectat? Nonne, etsi semper sic esset, plangendus effet? Qua erunt autem delicia tua? Et delectabuntur in multitudine pacis. Aurum tuumpax, argentum tuum pax, pradia tua pax, vita tua pax, Deus tuuspax. Quidquid desideras, pax tibi erit. Quiahic aurum quod est, non potest tibi esse argentum; quod vinum est, non potest tibi esse panis; quod tibi lux est, non potest esse potus. Deus tuus, totum tibi erit: manducabis eum,ne efurias; bibes eum,ne fitias; illuminaberis ab co., nesis cacus; fulcieris ab eo,ne desicias; possidebit te totum integrum, totus integer; angufitas nonibi patieris, cum eo cum quo totum posides; totum habebu, totum & ille habebit quivos possidet. Tu tantùm securus esto , custodi innocentiam , pretiosa res est. Ista D. Augustinus, quæ clariùs & latiùs persequi nostri non est instituti: sed cùm delectationem victricem tanti esse, vt per cam ad summe delectantem perducamur, iam sit probatum, videamus quid sit delectatio, & qua potissime via, si non eam comparare, cum Dei donum sit, at retinere, conseruare, & adeam nos habiliores præbere possimus.

in the principle of the property of the principle of the

CAPVI

Car

n-

He

ta-

na.

n-

u-

in

105

ert

ge.

6

st,

178

#### CAPVTIL

## Quid sit vera hominis delectatio?

Pelectatione hominem duci iam diximus, & cuiuis notiffimumefi; sed el etiam id proximum, ve cadem in re permansionem delectatio efficia, quamdiu i, sa permanet ata videas in comedendo, legendo, sudendo, & milibus actionibus, tamdiu perseuerari, quamdiu comestio, sectio, sidusoble chattat si saturitas, tædium, fatigatio, substato sensu voluptatis, molestiam crean, tum statim vel ab its cessatur, vel si qua vi perseuerare cogimur, non sinetado sir, & quasi durissimum sugum, id excutere conamur: quid grauius, quam sisturaro cibum ingeras, si benè fatigatum, & ab eo sudi genere auerium, magtanda pila contorqueas? Sed hæ sunt desectationes corporis, quæ & facilits comparantur, & ægriss quam desectationes mentis conservantur, ve suo loco dicemus: anterim ve sa illisad has transcamus,

Vnicuique terum generi eam vim indidit Deus, vt & sui conservationen appetant, & iis quæ sibi commoda, naturæque convenientia sunt, propensis & quasi libentiùs adiengantur, ita suis tenerioribus flagellis, implicatable no pedamini vitem, ita diuturna siccitate hiulcos agros calentem imbrem penitissimè sugere, & quodammodo sitibundè ebibere, itidemque in vnequoque genere res singulas id auidissimè complecti videas quod natura su congruit, expanduntur, diffunduntur, vberiores & lætiores artident. Siverò sentu præditæ sunt; tum sanè naturalis existir de lectario, quam optime D. Thomas, verbissque rem aprè & apertè indicantibus, att esse esse sentia connaimas boni. Quo sit vt aliæ sint visus, aliæ auditus, aliæ aliorum sensum, alianumque rerum desectationes, id etiam aliquem obsecter, quod alteri dolorem panequia cum naturæ diuerse, nec non interim pugnantes sint, diuersa asque mierim pugnantia sint necesseest, quæ illis convenire possint.

Quidquid enim delectat, necesse est vi ei cui delectationem assert, bonum esse videacur, cique contungatur, & quasi bonum agnoscatur. In ipsa enim delectatione duo necessaria sunt, contunctio boni, & huius contunctions quasi bonæ perceptio: nec enim absente bono delectamur, sed veltristamu, vel desideramus; & si præsens, at incognitum, vel ingratum suerit, neque la delectamur: si enim adest, & nescimus, nulla inde potestesse incunditas, molestiam verò creabit si auersamur, vi si ægroto, cibos (que quibus eget fastidienti, eos ingeras. At verò quoties aliquid nobis bonum esse credimus, illusque sic assequimur, vi iam id in nostra esse potestate videamus, inde necesses voluptas & delectatio consequatur. Ita aures harmonia præsenti, quam harmonicam indicent, tamdin delectantur quamdin bonam indicata

1.1.931. a.1.6.

1.2 q.II. a.1 ad 3. & q.35. a.1.c.



visus storibus & lene ridentibus pratis, palatum gratis saporibus, nares odo-

sum fragrantia gaudent.

ant,

112-

CIN

liùs

lic-

170-

di.

te-

nis

W,

10-

en-

Cum igitur delectario, sit perceptio præsentis boni cogniti, bonum autem cognitum ametur, & amoris tum perfunctio tum expletio soleat esse iucunda, propterea id omne quod cum delectatione coniunctum est, iucunde, alactirer, impense fit, laboremque delectatio exhaurit. Quod o viinam in delectationibus illicitis non vique adeò verum videremus! sed si in illis, tantum tamen valet delectatio, ratione Deoque repugnante, quantum illas valituras credimus, quibus ratio, quibus Deus, & optima omnia suffragabuntur? Iam enim ab illis quæ corporum erant, ad eas quæ animi transeamus. Verum,

Exeodem D. Thomaobseruemus, duobus modis aliquid quod concupisca- 1.2.9.30. mus esse delectabile: vno modo, quia conveniens est natura, vt cibus & po- #11.3.6. tus, & quæ ad naturam sustentandam & souendam factunt; quare harum rerum desideratio, dicitur, Concupiscentia naturalis. Alio modo dicituraliquid esse delectabile, quiaid nobis conueniens & bonum esse apprehensione persuademus, & huiusmodi concupiscentia dicitur non naturalis, vel cupiditas. Er quoniam tam hominibus, quam brutis quiddam est secundum naturam conveniens, arque delectabile, ideò etiam communes arque necessariæ illæ; hæ verð, quæ ex cognitione oriuntur, propriæ & appolitæ dicuntur. Cum 1 2.9 32. autem in ils quæ concupiuimus oblectemur, quando ea sumus adepti, inde 4.3.6. fit vt pro concupilcentiæ vario modo, varia exoriatur delectatio: cum enim naturaliteraliquid concupiuerimus, & adepti fuerimus, naturalis, fiue corporis delectatio sequerur; cum autem cognitione, persuasione, cogitatione impellente aliquid concupierimus, & affecuti erimus, inde delectario existet, quam non naturalem, mentis, propriam, vel appositam nuncupare possis.

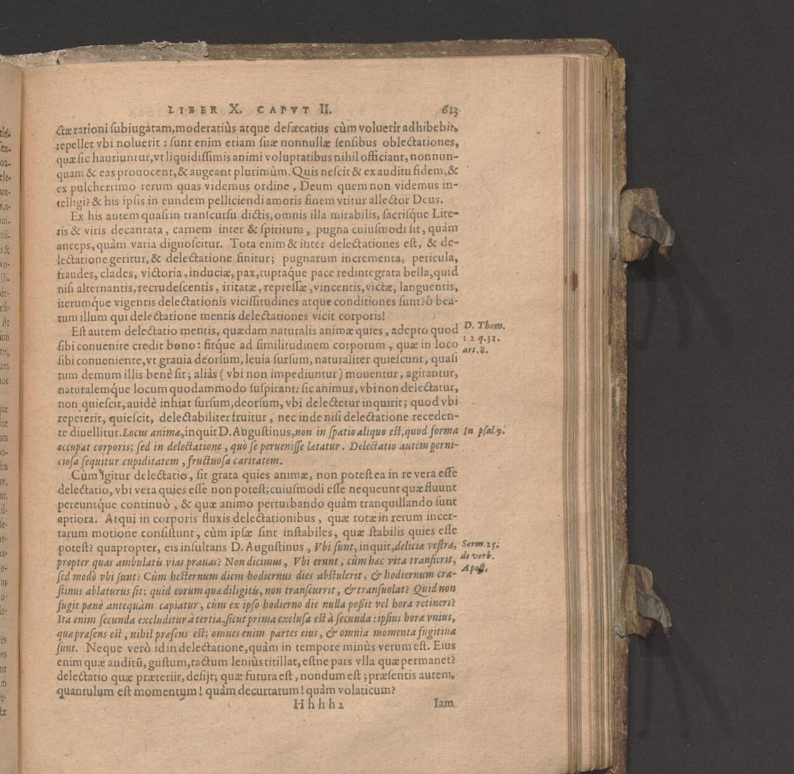
Iam verò, cum apprehensio, sue imaginatio, & cognitio hominis, non in thid 4.4. fola sensuum bona, sed in alia excellentiora, puriora, & a corporis concretio ne remota rapiatur, ex omni verò desiderati boni consecutione delectatio sequatur; dici non potest, quin etiam ex eiusmodi bonorum adeptione delectemur, illa si nouimus illa si acquisiuimus: cumque non corpus, non imaginatio corporea, illa percipiat quætantopere funt expurgata, non erit qui inde delectetur, nifi intellections, vt vocant, appetitus, fine quod idem est voluntas, cuius tam est proprium bonis mentis delectari, quam sensus appetitui delectari bonis corporis. Quare D. Augustinus hac spectans dixit, Cum consentimus Lib. 14.de appetendo ea qua volumus, cupiditas; cum autem consentimus fruendo his qua volumus, Ciuis.e.6. latitia vocatur. Itemg, cum diffentimus abeo quod accidere nolumus, talis voluntas metus est; cum autem diffentimus ab eo quod nolentibus accidit, talis voluntas triftitia est.

Quibus è verbis, totaque doctrina, multa maximi momenti docemur, &id quidem primò, vr, si propriè loqui volumus, non dicamus id esse hominis, quod Hhhh

in homine vel naturâ, vel ipso necdum volente, & animum aduertente contingit; quare si quæ delectatio (vt impropriè loquar) vel irrepit vel irrumpitin senlus; pariterq; si quæ cuiuspiam rei auiditas aut inserpit, aut vrget, quamdiucon. fensum solicitata voluntas negat, tamdiu neque hac cupiditas, neque ista dele-Catio dicenda est; non erit quoque, vel metus vel tristitia dicenda, nisivoluntas accedens cefferit. Est enim æquissimum, vt mutationes, perturbationes, gitationes & obiecta, quæ vel forinsecus adueniunt, vel naturæ vietiaminui. tis hominibus obtingunt, nontam hominis actiones, quan alioruminhominem impressiones, & quodammodo iniuriose in repugnantem aggressiones & habeantur, & dicantur. Ita est, quis tamen vulgi torrenti leges dabiti vidit voluntariorum & innoluntariorum motuum sensus cosdem, candemessepella ciendi, exterrendi, varieque permouendi vim, itaque eo dem virainque veldele Ctationis, vel tristitiæ, vel metus, vel cupiditatis nomine compellaur: & debcientibus alijs nominibus, idipsum tequi, & indiscriminate loqui cogimur. At meminisse oportet, tum demum eas esse homini delectationes proprias cum voluntas accesserit; sin minus, non hominis esse sed animantis, led sentenns, sed naturæ, sed corporis & sensuum: vnde idpræterea conficio, pattemeam delectationis, quæ potior & præstantior est, à cognitione & voluntate, hue est non à corpore sed à voluntate, pendere.

Præterea intelligimus hinc, quomodo cum vera tristitia delectatio, duaque dinersæ arque inter se pugnantes delectationes esse simul in codem homine possint : etenim si dissentiente arque renitente voluntate, blanda quapiam imagines, diutius, lepidius atque lætabilius sensibus inferantur, sieri non potest quin corpus earum oblect: tione tangatur, tamdiuque tangatur, quamdu illarum præsentiasensibus illudet:necenim in voluntatisest potestate elicen, venon delecterur sensus, quando aliquid natura sua conuentens nanciente Verum cum idinuita & repugnante voluntate fiat, ipfaque indicet, bonumilud delectabile, non bonum, sed verè malum esse, quod sugiat, quodaume tur & perhorrescat, præsentisautem mali proprium fit etristitiam parere, ne cesse est ve quod sensui iucundam est, id sie tali voluntati iniucundum, amrum, exolum, grauique tristitia contrahens: tum igitut si in vno codemque homine tam voluptarie pelliciatur fenfus, tamque fortiter voluntas rechi remeas contrarenitatur; ecce in vno codemque homine, reseadem que delectator nem sensui, tristitiam & dolorem voluntati, & quo maior ac importunior de lectatio fuerit, eo acerbiorem acintolerabiliorem trillitiam parit.

Quando vetò simul sensus noster voluptariis rebus allieiur, & prasente eas nactus delectatur, simul auté sanctioribus calestium deliciis persulaments despretis insimis ad suprema liberiùs euolare contendit; dua tunc inhomme contraria delectationes insurgunt, quarum qua potentior suerit, velasteam exstinguet (necenim sensu dominante vigere mentis delectatio porest) vel te-



fanctius instituat.

Iam verò si à ratione sunt alienæ, si diuinis legibus repugnantes, nullaquies, ac proinde neque vera delectatio esse potest, in rebus eis quæ mentis, tatone præditæ, verum bonum pessumdant, prauitatem, errorem, ignorantiam, in sanitatem pariunt, ordinem euertunt, carnis & sensuum à domina ratione, sap 10.

Deique lege instissima rebellionem fouent. Verissimè D. Augustinus excluerap 10.

Ind. 1. Cap. 1.

Deoque loquitur, Quies est apud te valdè, & vita imperturbabilis, alioque loco, Fecissi nos ad te, & inquietum est cor nostrum, donec requiesc at in tel·linc unimus à recto deficiens, instar corporis est deficientis à vita, cui bene elle non potest, in morbos, in corruptionem, in dolores & sætores labitur; nec differentier animus, in infirmitatem, in tenebras, in anxios timores, conscientar que cruciatus, improba delectatione compingitur, semperque in deteriora prolabitur, augeturque peruersitas, nissi se ipse respiciat, & errore correcto vitan

Quod cùm fieri cœperit, & quasi illucescentis diei tenuiter autoras plendarerit, amarus quidam peccatorum dolor, præteritarum que sed prauarum delectationum horroranimum occupat, sui que iam & pudet & pænitet, factainse eta cupit, & de malè factis à se pænas exigit, acer expostulator, durusque so vitor, ac innocentiæ prostitutæ vindex. At quoniam hic ipse dolor, tatom consentaneus est, mali depulsor, & bonorum est euocator, quoniam ad Deum, qui sinis, qui summum bonum, qui pacatissima hominis quies est, reucata hinc sitvi tusto isti dolori acquiescens anima, tranquillari incipiat, spe meliorum erigatur, & mirabiliter dolori ille duscescat, eo iucundior, quo amario, imò lacrymæ ipsæ quo vberiores & calentiores, eo sunt omni risu gratores. Nempe id esticit, partim rectitudo naturæ conuenieus, cui gratum el malis pessimis, dura que voluptatis seruntute liberari; partim & maximè, Do Domini nostri liberalis benignitas gratiæ suæ delectabilem suauitatem insuedens, hominem que humanis, hoc est amoris, vinculis sibi lenissimè arctisme que deuinciens.

Concludamus igitur, Veram hominis delectationem, in menteesse, rattoni consentire, ex iis duci debere quæ pacem animo pariunt, conscientian tranquillant, vitia & perturbationes reprimunt, ad æternam beatitudinem conducunt, Deoque fini vltimo & summè desiderabili arque delectabilipropiùs adiungunt. Intra meos me limites arctabo, aliàs quomodo hæc samquam variæ quantæque sint sanctæ delectationes ampsè admodum dicereus, & pleni sunt Sanctorum libri. Aliquid lem brachio obiter tentemus.

CAPVI

#### P V III.

De eadem delectatione ex D. Augustino, & D. Thoma Aquinate.

Sex delectatione singulas actiones, imò ipsum eriam hominem esse indicandum bonum vel malum, ideoque eam autelle mensuram, vel regulam, secundum quam, ve eius ipsissima verba referam, iudicetur bonum velmalumin moralibus. Cuius lententia hanc rationem profert, quod voluntas, & omnis actio voluntaria, præcipuè ex fine, bona velmala dignoscitut; id autem est finis, aut certe pro fine habetur, in quo voluntas quiescit; ibi enim finitur contentio, & quali ad optatam metam peruentum sit, à labore cessatur. Atqui vbi quafi in re quæsita & obtenta quiescitur, ibi delectatio percipitur, est igitur delectatio instar propositi finis, ex qua præcipuè malum bonumque iudicetur, & is malus habeatur, qui malo; bonus, qui bono delectatur; delectatur, inquam, voluntate, mente, desiderio, non autem corpore, soloue in sensinuoluntario illapíu.

Ex quibus id etiam conficitur, vt, quoniam ex mensura magnitudo æstimatur, inde quoque virturis aut vitiolitatis modum coniectura qua fas est confequamur, & ille vitionissimus habeatur, qui prauis delectationibus plurimum irretitur; is contrà, virture perfectus, cuius in mente virturis delectatio radices egit altissimas. Quamin rem egregium admodum, multisque sententiis vtilissimis,& gratis acuminibus perspersum D. Augustini locum eius verbis referame su licet longior, erunt tamen sancti Patris verba, meis omnibus longe gratiora, speroque non grauaté lecturos, quod cum iucunditate descripsi. Sic autem

ties, ione

,10. one,

que

tam

nfe-

efii

um,

CZC

cit

MO.

VI

Amanda est iustitia, & in hac iustitia amanda, gradus sunt proficientium. De verbis Prius est, vt amori institiæ non præponantur omnia quæ delectant. ipse est pri- Apost. mus gradus. Quid est quod dixi? vt interomnia que dele ctant, plus te dele ctet ferm. 17. ipfaiustitia: non vealia non delectent, sed plusipsa delectet. Delectantenim quædam naturaliter infirmitatem nostram, vt cibus & potus delectant esurientes atque sitientes, vinos delectat hæc lux quæ de cælo funditur sole exorto, vel quæsideribus & luna sulget, vel quæin terra accenditur luminibus consolantibus tenebras oculorum: delectat canora vox,& fuaui sima cantilena; delectatodorbonus; delectant etiam tactum nostrum quæcunq; pertinentad car-Hhhh3



mis aliquam voluptatem, & hæcomnia quænos delectantin sensibus corporis, aliqua licita sunt. Delectant enim, vt dixi, oculos & spectacula ista magnana. tura, sed delectanteriam oculos spectaculatheatrorum; hacillicita, illa licra pfalmus facer suauiter cantatus delectat auditum; sed delectant auditum et iam cantica histrionum; hoc illicité, illud licité: delectant olfactum flores & aromata, & hæc Dei creatura; delectant olfactum etiam tura in aris damoniorum; hoc illicite, illud licite: delectar gustum cibus non prohibirus, delectare etiam gustum epulæ sacrilegorum sacrificiorum; hocillicitè, illudicitè: dele-Aant coniugales amplexus, dele Aant etiam meretricum; hoc illicité, illudicitè. Videtis ergo carissimi, etiamin istis corporis sensibus licitas esse &illicitas delectationes. Iustitia sic delectet, vt vincat etiam licitas delectationes: & eidelectationi qua licitè delectaris, præpone iustitiam.

Constituamus ante oculos propter hoc quod dixi, exemplum certaminis.literrogo verum ames iustitiam? respondebis, amo: quod non responderes vert citer, nisi te aliqua enus delectarer: non enim amatur, nisi quod delectat. Dele Stare in Domino, Scriptura dicit: Dominus autem iusticia est: non enimtibi fingere debes Deum quali idolu. inuisibilibus similis est Deus, & ea innobissunt meliora, que sunt inuisibilia; melior estides, quem caro; melior estides, quin aurum; & melior eft fides, quam argentum, quam pecunia, quam prædia, quam familia, quam diuitiæ; & ista omnia videntur, fides non videtur. Cuiergosmiliorem putabimus Deum, visibilibus, an inuisibilibus? pretiosis, an vilibus de vilioribus loquar. Habes duos seruos; vnum deformem corpore, alium pulcherrimum, sed illum deformem fidelem, alterum infidelem. Dieminiquem plus diligas? & video te amare inuilibilia, quidergo? quando plus amas serum fidelem licer corpore deformem, quam pulcrum infidelem, erralti, & fed pulcris præposuisti? vrique non, sed pulcriora fædis præposusti. Contemit enim oculos carnis, & erexisti oculos cordis: interrogasti oculos carnis, & quid tibi renunciauerunt? Ifte pulcher eft, ille fœdus; repuliftieos, eorumtefimonium reprobasti. erexisti oculos cordis in seruum fidelem, & non in seruum pulcrum; istum inuenisti fædum carne, illum pulcrum: sed pronunciali & dixisti, Quid side pulcrius? quid insidelitate desormius? ergo præ omnom voluptatibus, hocest delectationibus criam licitis, amanda est iustica Sienim habes sensus interiores, omnes illi interiores sensus delectantur delectatione iustitiæ. Si habes oculos interiores, vide iustitiæ lumen; quoniam apudteelt fons vitæ, & in lumine tuo videbimus lumen. De illo lumine dicit plalmus, li lumina oculos meos, ne vnquam obdormiam in morte. Item, fi habes auresiateriores, audi iustitiam. tales aures quærebat qui dicebat, Qui habet aures audiendiaudiar. Schabes olfactum interius, audi Apostolum, Christibonus dor sumus Deo in omni loco. Si habes gustum interiùs, audi, Gustate, & videte quoniam suauis est Dominus. Si habes tactum interius, audi quid sponsa can-

Pfalm.12.

Luc.8. Pjalm.33.

LIBER X. CAPYT III. tet de sponso, Sinistra eius sub capite meo, & dextra eius amplexabitur me. Ex- Canie.a. emplum ergo, vt dicere cœperam, huius certaminis proponamus. Videamus, fratres mei, quisnam sit, interroger, & respondeat quod dicturus sum, verum sic delecteturiuttitia,vt eam ceteris, ad hos sensus corporis pertinentibus, delectationibus anteponat? Ecce, delectat te aurum tuum, oeulos tuos delectat, metallum est pulcrum, fulgentissimum, delectat, pulcrum est, non nego: nam fi pulcrum negauero, Creatori muriam facio. Venitergo tentator, &dicittibis, Tollo tibi aurum, nisi dixeris pro me falsum testimonium; si autem dixeris, addo tibi. Decerrant in te dua delectariones; modò interrogo te quid praponas, quid te plus delectet, aurum an veritas, aurum an verum testimonium? an hoc lucet, & illud non lucet: fides quæriturin vero testimonio. aurum lucet; fides non lucet? erubesce, habeto oculos: quod amabas in seruo tuo, redde Domino tuo: iamdudum enim, cum interrogarem de duobus seruis tuis, vno deformi fideli, alio pulcro infideli, quem magis diligeres; respondebas mihi iuste, & præponebas, quod præponendum fuir. Redrin te, quia modò agitur de te iplo. Certe amasti seruum fidelem. Dominus ruus indignus est, si te habeat seruum fidelem? & tu feruo tuo fideli, pro magno quid promittebas? vt multum diligeres, summum præmium libertatis. Quid magnum promittebas fideli seruo tuo? libertatem temporalem. Nonne videmus multos servientes, non egentes; & liberosmendicantes? en exigebas ab eo fidem, cui promittebas libertatem: necei servas fidem qui tibi promittit æremitatem? Longum est per singulos corporissensus excurrere : sed quod de ocnlis dixi, hoe de ceteris intelligite, & præponite delectationi carnis, delectationem mentis. Carnem quippe vestram delectant illicitæ voluptates: mentem vestram delecterinuisibilis, pulcra, casta, functa, canora, dulcis iustina, venon adeam timore cogamini. Si enim ad eam timore cogimini, nondum delectat, Peccare non debes timore pænæ, sed amore institiæ. hinc Apostolus dicit, Humanum Rom.6. dico propter infirmitatem carnis restra, Sieut enim exhibuistis membra vestra seruire immunditie & iniquitati ad iniquitatem: sic nunc exhibete membra vestra seruire iustitia in sanctificationem. Quid dixi? Humanum dico: quod potestis portate dico. Quando exhibuistis membra vestra iniquirariad flagitia perpetranda, timore adductiestis, an delectatione inuitati? Quid dictis? respondere nobis, quia & qui benè viuitis, malè aliquando fortalle vixistis. Quando peccabatis, delectabamini in peccatis vestris: timor vos adducebat ad peccandum, an luauitas peccati? relpodebitis, Suauitas. Ad peccatum luauitas adducit, & ad iustitiam timor impingit? probate vos: inspicite vos: tollat aurum qui minatur, suaniorest institus, lucidior estiustitia. Non det aurum qui promittit, præponenda est auro iustitia. Delectando præponenda est, fulgentior est, lucidior est, suauior est, dulcior est. Iam ergo li quis se probar, & in hoc certamine superauit, audinit Apostolum dicentem: Humanum dico propter infirmitatem carnis vestra. Sine du-

na-

Ha:

ET.

280

IBE

in

m

id:

m

8%

US

II.

¢.

bio pepercit infirmitati, & nescio quid gratius, minus idoneis diceretentati Ecce, inquit, hoc dico quod capere potestis. Exhibuistis membra vestiadelle ciis illicitis: peccatorum suauirate ducti estis, vtilla faceretis: ducat vos adresa facta, suauicas & dulcedo iustiriæ: amate iustiriam, quomodo amastis iniquitatem. Digna est iusticia qua à vobis imperret, ve exhibeatis illi quod exhibition iniquitati:hoc est, humanum dico; hoc est quod infirmitas vestra tolerareal. huc potest. Quid ergo suspendit Apostolus? quid distulit dicere? quid distulit dicam si potero. Appende iustitiam & iniquitarem. Tantumne digna estius. tia, quantum digna futt iniquitas? sicamanda est ista, quomodo amataest llu ablit vt lic, sed, & vtinam vel lic, ergo plus? plus omnino. In iniquitatelette tuses voluptatem: pro iustitia tolera dolorem. In iniustitia inquam, sestatuse delectationem, pro iustitia tolera dolorem: hoc est plus. Ecce nescio quis zutis lubricæ impudicus adolescens, suauirate illiciente iniecit oculos in comgem alienam, amauit, cupit peruenire: quærit tamen latere. Sicenim amatvolaptatem, vt plus timeat dolorem. Quare quærit latere? timet apprehendi, ligan adduci, includi, produci, torqueri, occidi. Hæcomnia timendo, in illa appenno ne suauitaris suæ latebras quærit: aucupatur absentiam mariti, ipsumadunrem flagitij sui timet inuenire; quia conscio, se formidat implicari. Etvidenus eum suautrate duci; sed suautras illa non est tanta, ve vincat etiam timorem & dolorem, timoremque pænarum. Da mihi pulcram institiam: da mihi sideipulcritudinem; procedar in medium, oftendat se oculis cordis, inspiret semont amaroribus luis, iam tibi dicitur, Frui me vis? contemne quidquidte aliuddo le crat, contemne prome. Ecce contemfisti, parum est illi: humanumest hos propter infirmitatem carnis vestræ parum est ve contemnas quidquid te des ctabat; contemne quidquid te terrebat: contemne carceres, contemne vincula contemne eculeum, contemne tormenta, contemne mortem. Hæc vicili, m inuenisti: in vtroque gradu amatores iustitiæ vos probate.

Inuenimus forsitan aliquos qui præponant iustitiæ delectationem voluptibus, & delectationi corporis sui: qui autem pro illa pænas, dolores, montenque contemnat, puras est aliquis sin vobis? saltem cogitemus quod profiterima audemus. Quid cogitamus? vbi cogitamus? millia Martyrum adiacent ocult nostris, ipsi veri amatores perfectique iustitiæ. De illis dictum est, omne gadium existimate fratres mei, cum in tentationes varias incideritis, quod probatos sida restrentiam operatur, patientia autem opus perfectum habet. Quid addiputes, vt opus perfectum habeat? amat, ardet, feruet, calcat omnia quæ delectan, transit: venit ad aspera, horrenda, truculenta, minantia, calcat, frangit & transit: venit ad aspera, horrenda, truculenta, minantia, calcat, frangit & transit: venit ad aspera, horrenda, truculenta, minantia, calcat, frangit & transit. ô amare, ô ire, ô sibi perire, ô ad Deum peruenire! Qui animam suam ama, perdet illam: & qui perdidetit animam suam propter me, in vitam æternaminuenier illam. Sic armandus est amator institute.

bilis pulcritudinis.

S

E40. 2.

Whith.10.





diligatur, vt pænæ, vt carceres, ignominia, dolores, mors ipla subeantur poning quam vt harum rerum sancta dilectio, vel terrore, vel dolore violetur. Quigadus, necessarius quidem est, cùmad eum resarticulum venerit, vt velsubeundi sint corporis dolores, vel amittenda dilectio; at multæ sunt, & non infrequentes occasiones, minùs quidem necessaria, sedhuic gradui exercendo, & quodammodo exacuendo opportunæ, vt quando ad ægrotos subleuandos, admedes docendos, sidem propagandam, vitia conuellenda, perfectionem stabiliendam, peccata nostra suppliciis voluntariis expianda, aliis que iustis de causis aut sorte oblatis, aut sponte quæsitis, in Dei honorem iucundiora repudiamus, & fensui molestiora sectamur. Quod ipsum si in desiderationem, in delectationem venerit, ad tertium humilitatis gradum, tam sublimem, virtutique ac Dei Domini nostri sesso chi si mitationi tam indiuuls è adhærentem peruentur. De qua diffus è dictum est.

Sed ex his omnibus id efficieus, auocandam à cogitanda delectatione lenfuum mentem esse, vt quæ vera sit ipsius mentis delectatio capiamus: quamquamenim hæ variæsint, & earum illæ crassiores, quæ pruritu titillante, gustatum tactumue delectant, illa autem defacatiores, qua vel formolitate vilum, velauditum numerosiore sono capiunt; attamen eriam hæ, corporatarum rerum mole concrescunt, necadspiritus puritatem, virtutum formam, suanitatem mentis internam depurari, & quodammodo tenuari pollunt. Veralemper est delectatio mentis, cum teid habere vides, quod instè, quod meritò, quod fancte, quod ex ratione, & voluntate divina amabas, defiderabas, optabas nunc autem habes : itaque ex omnisancto & iusto virtutis opere voluntarie perfecto, eius modi dele chario semper exoritur; itemque cum te vides bonum aliquod & spiritui conducens obtinere, vt institutum vitæ in slore primano vigescens, proborum virorum prouocans ad meliora consortium, Deituinon in aliis rantum rebus qua Deus est, sed etiam corporatam in SS. Sacramento præsentiam; cum hæe inquam & alia plurima ad ærernitatem conducenta, & spiritualia bona tibi præstò esse vides agnoscisque, sieri nequit quin indem animum noua delectatio redundet, quæ sit incunda rerum verè bonarum cum cognitione possessio.

Estautem, quantum opinor, triplex: Prima, & quam præstantissimam indico, liquidissima & purissima quædam delectatio, qua mens nullo sensucoportis, sed intima quadam mentis serenitæte percipit se Deo suo, virtutis affectus, spei salutis, & rebus optimis adhærescere, in eo que desi derationem omnem sopiri, ita vr summa in tranquillitate lenissimè conquiescat. Hanc mortalibus, pro modo perfectionis, occultæque suæ dispensationis rationibus, interdum vtendam nonad plenum, aut semper fruendam dare solet consolator Spiritus. Altera est delectatio mentis, quæ sui gustum, quasi rorem edulcantem, respersi in corpus, ita vt quædam etiam in sensum suautas deriuetur, ad orationem &

exercitia pietatis alliciens: & hæcest fermèvulgo notior, quamque intelligunt cum se denote, vel non denote orasse, aut sacris interfusse profitentur. Valet autem vel ad mala cauenda, vel ad bona retinenda plurimum: oriturque vel à sola Dei miserentis, & ad sanctiora prouocantis liberalitate, vel etiam naturalis, quæmentem inter & corpus intercedit, coniunctionis efficacia; nec enim foli corpori in mentem, sed menti quoque (& iustius) in corpus dominari da-

Tertia delectationis est species, qua id omne volumus, quod omnino volumus, & obfirmata voluntate decernimus, censeturque non exignoratione & non-sponte, sed voluntarie susceptum, vel admissum: ita vt eiusmodi sint etiam illa quæ vel blanditiis ille &i, vel terrore ada &i, amore, vel timore, aliàs non fa-Auri, tandem tamen admittenda suscipimus. Cum enim voluntas humana sit libera, quidquid vult, sua denique sponte vult; & quamuis terrores intententur, nunquam volet, nisi velit, minæque non efficiunt vt velit, sed vt hinc proposito dolore, inde doloris vacuitate, idne subire, an hoceligere malit, ita tamen vt si eligat, intus quodattinet adanimum, liberè eligat. Hocin Martyribus, hocin Non efficitte apostatis cernere fuit : stringebatur gladius impius in Sapricium, stringebatur mina, effiidemin Nicephorum Christianos; cessirille terrori, negauit Christum, breuem cienter aut fernauit vitam, eternam perdidit; non cessit Nicephorus, lictori ceruices forti- vi philosoter præbuit, vitam hanc perdidit, in æterna coronatus eft. cur ille cessit, cur hic phi loquunperstitit, nisi quia vterque sic voluit ? nisi quia ille huius viræ delectatione ille- tur, sed mo-Etus, spem futura posthabuit? hic autem ficta prasentis dulcedine despreta, raliter & tuturam præpoluit. & quidem mala iste, hichona voluntare bene vsus est. Sed inducendo. curilli mala, cur huic bona voluntas fuit? illi mala, quia malo vitæ desiderio, malè delectarus, malè acquieuit & confensit; huic bona, quia bono institia desiderio, bene delectarus, bene illi consensit, viram hanccontemplit, & præ vira fidem dilexit. Hoc autem quod vterque voluit, vterque fecit; voluit minis cedere Sapricius, cessit; voluit minas spernere Nicephorus, & spreuit: & vtrique vt facta voluntaria, sic pro ratione factorum, sua està Deoiudice merces red-

Diligenter, quæso in nos ipsos animum intendamus: Cum aliquid volumus, quodcunque demum sit, quid agimus? Obiicitur nobis quidpiam quod velle, quod no le, vel omittere possumus : itaque hincest velle, inde nolle : quam in partem vehementius incubuerimus, in eam ferimur, si fluctuantes, incerti, dubij; cessamus, necdum volentes, necdum nolentes, in vtriusque confinio: cum autem vel appetitu, vel ratione vincente, alteram in partem tota incubuerit voluntas, dicerurid velle, ei parti consentire, illi acquiescere, illa delectari; si quidem delectatio est appetitus quies, cumque voluntas sit appetitus (vt vocant)intellectious, quotiescunque aliquid vult, appetitioni eius rei acquiescit, & in ista sua voluntate conquiescens delectatur : semperque cum aliquid vo-Iiii 2

1-H

80

m

00

10

Š

4

a

lumus, volumus quia voluntas in cam partem delata conquiescit, atque adri delectatur. Quod ipsum clarius demonstratur, tantilla mutatione verboum, dixerimus: Quidquid volumus placer. id certe nemo negauerit, nam &ian olim Placere, decernere, & Placita dicta sunt, decreta sapientum: & hodie intescriptis principum & aliorum, placendi verbo, sirma voluntas exprimitur. Quod etgo volumus, quà volumus, placet; & quod nolumus, quà nolumus, displicet, quod placet, delectat: quod dilplicet, ingratum est. lungamus hæc, & nemodif. firebitur; quod volumus, quà volumus, placer, delectat ergo; quod nolumus, quà nolumus, displicet, contristat ergo, & molestiam infert.

At sæpådisticile est, id diiudicare, vulgo maxime, qui è sensu omniamentum sitque obscurius, quoties plura, & inolita, & blanda meliori nou e voluntaine pugnant, sed & læpe infirmi, nutantes, metuentes, incertique diffidimus, quo fit vt voluntas vires haud exerat, pugnaque intertentum arquerationemadhue vigente, nequear pacis & tranquillitatis fructus, qui est in delectatione, fentiri. Vt enim cum in seditione populari, ad manus venitur, & exardescirpugna, altera parte vincente, & fecura pace, non statim è pace voluptas efflorescir, sed priùs abstergendus est dolor, & pacandum quod turbulentius fuerat. Itain homine, cupiditatem vel diu roboratam, vel recens inflammatam, edomante, turbatur nelcio quid, quod momento componi, & ad delectationis tranquillitatem perduci non continuò potest; nisi largistuo dininæ gratiæ torrente, bo-

nus Deus, terrænostræariditatem, impluens molliat.

Attamen quantum cunque in contrarium nos affici senserimus, aut plane nullum, in id quod volumus, affectum fenferimus, est ex voluntatis confente in partem alteram delectatio mentis ibi indicanda esse, vbi consensus tribuitus. Exemplis oftendo: Est qui temperantizassuerus, moderatissimus est inpom, menfuramque libi politam transilire, non fine palati amarore, ac stomachiconuullione possit; hie fi in helluones inciderit, qui precibus, & importune infindo, à temperantia inuitum, dolentem, & cum amarore potantem abducant, dicemuine ad hanc perpotationem delectatione duci? Alterum quoque statuamus, qui iam olim pergracari assuerus, maxima ducitur auiditate comportandi, vixque, cum à poculis recesserit, videtur illivita vitalis: serò tandem iple le respiciat, diuinoque inspirationum sanctarum monitu permotus, temperantus agere decernat, conuinio interfit, vim fibi inferat, ardentifque fitim guttuns imperante ratione patiatur; putas, quanta pugna, quantus dolor, quamrecaletrans erit len lus? ergone, fi in propolito perleuerat, erit etiam in tam ardua molestaque voluntate delectatio?

Eritiane, sed non sensus, at mentis; in hoc postremo bona, in illo prioremala delectatio. Quise, malo assureus, vincit, & bonum facit, fortiter vult bonum, fortiter bono adhærescit, sortiter acquiescit, sortiter ei placet bonum, comque voluntare acquielcar, eique placeat, in co re ipla & verè plus deiectatur, plus adhærescere vult quam in co quod corrarium & sensui deliciarium est: facit autem praua sensus corruptela, vel impersectio ad sublimiorum gustationem non assurgens, vt delectarinequeat, sed magis contristarisensus: qui tamen cum vincatur, cum à ratione superetur, fiarque non id in quod ipse propendet, sed quod iubet ratio, hæc est cuius delectatio, delectationis adueriæ victrix dicenda est. At in priore exemplo succubuit: cum enimille alter, dolens licet & gemens, aliorum inuitationi cessit, & temperantiam intemperatia mutauit; quamuis verbis & mentis opratione temperantiam præferret, quamuis inuitus in deteriora raperetur, se tamen ipsa voluntas flexit, maluirque alienæ prauæ voluntati acquiescere, quam recto suo iudicio vtendo fortiter contra ire, atque ita re ipla magis ei placuitalienis prauis delideriis quam rectis luis, & renitentibus iudiciis consentire: fuirque mentis mala delectatio, qua malè superari se passusest, quantumuis sensus, & melior mentis delectatio repugnaret. Sed quid facias? ea voluntaris vis est, vt delectationibus pluribus oblatis, etiam deteriorem, si volet, eligat: quam autem elegerit, hac duci, ex hac vel bona vel mala elle censebitur.

Intelligo, inquis, quid velis: tota ista tua victrix delectatio, non aliuderit quam adrecta rationique consentanea, mentis assensus: tandemque ista tua polliciratione mystica, nihil nisi rem vulgatislimam assequemur. Non ita est, inquam, sed delectatio quidem, (vt de victrice tantillum raceam) in consensu semper est, at non est ipsa consensus; quiddamest quod ciet, quod comitatur, conservat roborat que consensum. Vr enim palato si cibus gratus adhibeatur ipsamet cibi applicatio, non est delectario, sed cum applicatione est delectatio, & propter delectationem fit applicatio: ita cum aliquid volumus, illa ipla voluntaris adiunctio qua volumus, non est delectario, sed cum delectarioneest, & à delectatione est, & incrementum capit: propterea quippe voluntas in aliquam partem potius fertur, quia ibi denique, licet aliorsum alliciant plurima, plus libi quietis & boni futurum putat, & id amplectitur, quod bonum cum habet, re ipia lætatur nili mutetur, & antequam habeat, ipe delectatur: atqueira delectatione ad consensum monetur: est enim appetitus proprium, vt in luum bonum feratur, luoque bono delecterur, afpernerur & fugiat contra ria; cumque voluntas la appetitus, ferturin bonum, nec amare aut velle cum cognitione potest, nisi quoniam bonum est & sibi delectabile; aliud si fuerit, refugiet, auerlabitur, recinduci poterit ve velit, nifiinducatur ve aliquaratione id bonum putet.

Quares, cur nomine delectationis, potius quam quietis aut simili vtat, cum persape nulla delectatio sentiatur? Ideo est, vt (quod antè monu) à delectatione cogitanda in morem sensum desuescamus, mentisque puriorem inquiramus: sed maximè, quia re vera delectatio, sed mentis est, qua que sola sepè mente percipitur, dum intima quadam tranquillitate animi, setiama epugnante

3

itn

re-

æt,

05,

in

0-

L

ŀ

i

5

5

g

& impugnante sensu, ei firmiter adhærescitur: ac denique vt delectationismo. mine doceamur qu'am incunda sit virturis & sanctimoniæ via, videamusque ad id esse contendendam, vt nullo nostro vitio, improbaúe consuerudine, velde uio errore iniucunda non fiat, imò potius ad id conemur, ve in dies lætius ametur, cupidius retineatur, exerceatur anidius : ita eft, res diuina & fanda, quo familiarius, quo crebrius vsurpantur, eo cognoscuntur & delectantple. niùs.

Camigirur ad consensum voluntas delectatione ducatur; illa est delectatio victrix cuius initium atque desiderium à Deo tam apte insinuatur & obiicur voluntari, vevoluntas hine allecta, bonum quod fuadet velit, malumquod dissuadet nolit, & in quamuis partem sequatur, quia trahit sua quemquevolipras. Voluptas, inquam, quæ sit obstitmata quies in bono quod velle, quodamare decreuit, non autem lemper leniter & voluptarie sensum corporis afficiens Sictamen etiaminterdum fir, totque victricis delectationis effe graduspolfunt, quot delectationis esse dixi paulò antè: nempe Prima, ve tanta si minute delectatio, vt nihil illi præponatur: Secunda, vt virtutis causa cetera dele-Ctent ac amentur: Tertia, vt etiam pro virtute, dolorifera subeantur & appeartur. Itemque tam potest delectatio victrix, este specie multiplex, quam ipim delectationem diximus; Liquidiffimam & puriffimam vnam : Suauem & fortem alteram: Tertiam fortem & vincentem tantum, at non fine sudorevinces tem, suauitate sensifica carentem. Quæ quidem ex dictis intelligi possint: n cur, & quibus, & quomodo ista diversitas accidat, non huius est temperis, no tamad institutum facit quam prolixum foret. Postremum addamus.

# CAPVT V.

### Ad victricem delectationem quedam conducentia.

Electare in Domino & dabit tibi petitiones cordistui, monet plalmus, & Concorsest Sanctorum adhortatio, verebus bonis delectemur, sicenm feruentius & constantius illis adharebimus. Eam de lectationem, nonnulli la tiriam spiritus dixere, eleque tentationum omnium remedium, & virtutum centiuum. Nec diffimili diligentia deristitia sunt dehortati, de qua ve aliquid

dicam, quo pleniùs demde ad lætitiam redeam,

Grans.

Lib. 2. de prouse.

Graue est, & in primis notandum illud Climaci, qui de pænitentia, qua amarior videri merito potest, differens ait, Quicunque lapsi sumus, anteomnia por tui mœroru resistamus : quali si in omnibus mœror impediret. Et D. Chiylosto. mus egregicadinodum docer, desperationis, & seiplum prafocandi desidena, &impulsus; non tam instinctore dæmone, quam incitante mærore progigni, damonemque caca illi & anxifera nocti non fecusac furem fe inferere, fugarique luce lætitiæ; at verò à mœrore recedi, si à multitudinis iudicio recedentes, fola superna & æterna sapiamus. Iterumque alio loco, Omni, inquit, actione Lib. 1. diabolica potentior est ad nocendum, mæroris magnitudo. Sed copiolis & fignificanter B. Nilus, è quo nonnulla decerpam. Concisè loquitur, & varia indiferimination profest. Spiritus voluptatem ignorat Monachus, qui se tristitia dat. Animi vermu Orat de tristitia est, qui parentem exedit. Doloribus afficitur mater dum filium parit, sed postea- trist. quam peperit non dolet amplius: triftitia verd & inipsopartu dolorem affert, & posteaquam nata est vehementer excruciat. Vtille qui sebri magnalaborat, mellis dulcedinem non sentit, sic Monachus qui se tristitia sinit opprimi, est spirituum consolationu expers. Monachus éristis non excitat animum adcontemplandum, necpuras vnquam effundit preces. Omnibus enim rebus bonis tristicia est impedimento. Ve vincula pedes à cursu probibent, sie tristitia mentem auocat à contemplatione. Qui capiuntur à barbaris, ferreis compedibus vinciuntur; & qui superantur à cupiditatibus, tristitia vinculis coërcentur. Nihilroboris habet triftitia , nisi reliqua adfinț perturbationes. Qui tristitia obstrictus est, is victus est à perturbationibus, & tristitie vincula circumfert, tanquam indicia calamitatu fue: tunc enimprasto est tristitia, cum id quod appetebat caro confequinon potuit. Quivicit appetitum, is perturbationes superauit : & qui perturbationum est victor, is tristitianon succumbet. Qui verò succubuit voluptati, is tristitia vincula non effugiet. Quitristatur aßidue, seg, aperturbationibus liberum simulat, similis est agrotanti qui valere se fingit: quemadmodum enim excolore ager, sic ille agnoscitur extristitia. Oculorum aciem hebetant tenebra,& contemplatricem animi vim obtundit tristitia.Verum,qut mundi voluptates afpernatur, is à tristitia non opprimetur.

Ista illi de tristitia, qua est ob aduersum & displicens quiddam, animi moror atque deiectio, cui aptè noctis & tenebrarum nomen imposuit D.Chrysostomus. Addam id obiter, mirum este, perpetuaque experientia contestatum, quam subitò blasphemis, impuris, desperationis cogitationibus illi obruantur, qui ad eas propentiores funt, illicò ve vndecunque mæstius quippiam in mentem inciderit. Hoc animaduertant qui conscientiis regendis præfunt, ac persæpèvel lepida narratione, vel ludicra exercitatione dislipabunt, id cui sanctis exercitiis, seriisque remediis vis potius & roburaccedebat. Atque hincintelligetur, quanta cognatione coniuncta fint, mutuo que libi deseruiant, naturales & supernaturales affectus & virtutes, vipote qua vnius & eiusdem animi complexu fouentur, viribus & facultatibus iildem, nempe voluntatis & intellectus, exercentur: quod qui penitius observasset, nunquam equidem, licet modestissime, refutare conarus esset R.P.Ioannem Crombecium, in libro de Studio perfectionis docentem, naturæ temperamentum etiam perfectioni conducere quod tam perspicuum est, vt non vnus, led omnes magnam Deo debeant gratiam, li animam fortiti bonam, li per-



10-

mt-

ole.

atio

ma-

CES

an-

nec

iid

UZ.

to-

636

turbationibus non obnoxij, si dociles & ad bona faciles nati sunt : Deoine fuam fanctiffimam prouidentiam rerum naturis accommodante, eafquenon destruente, sed flectente, ac in melius viente, nonne ferme videmus in Sandin cos virtute simplicitatis, prudentiæ, fortitudinis præcelluisse, qui etam vinus tum earum naturale priùs dederant specimen. Sed ad lætitiam redeamusinm

tus cuiquam repugno.

Sæpe dixi delectationemmentis, elle mentis pacem : eoque etiam nomine veitur Nazianzenus, cam definiens, είρηνη, το τε καθ εκαςον αίρετον: Pax,il quod prinatim quifque expetit.ita recte Billius, vertique paritereodem fenfu, le verbis ad ea quæ diximagis accedentibus, pax, idest quod cuique placet, imperiuma, ficenim pergit, in turbulentas animi permotiones. Eft (ex Dacriano Abbate)libes tas, puritas, aqualitas, pacifici & imperturbati cordis iugiter coram Deoperic uerans. Quietem, quodidem eft, vocat D. Antelmus, de qua hachabetvee aurea, Amice mi & frater dilectifime , totis viribus quieti mentis studeas, sinequandi licet, callidi hoftis infidias circumspicere, vel semitas virtutum angustißimaspropuen. A hanc verd monachus qui in monasterio conuerfatur, pertingere nullatenus valet, finumstantia & mansuetudine, qua mansuetudo indisfolubilis est comes patientia: & nist monfterif (utinstituta, (que dininis non prohibentur mandatis) etiamfirationem corum na peruiderit, ve religiosa studuerit obsernare. En quid vir ille sanctus ad delectationem in Religiosavita exigat, & verissime, constantiam, mansiretudinem, attentam,

legum & rerum præscriptarum observationem sedulam. Sed præterea cauenda quædam, quædam etiam curanda brenter proponam, vt constantior & firmiorin eo quod rectum est delectatio perdurarepolfir. Primò & fedulò ab iis omnibus abstimendum, que mœrorem & animides Quonem pariunt, etiamfi boni specie offerantur, vt est peccatorum prateitorum,&(quantum bona fide credimus)in confessione detectorum, humilirais obtentu recordatio. Suadeo vobis, amicis meis, amicissime dicit Bernardus, restatu pedem à molesta & anxia recordatione viarum vestrarum, & euadere instinera planteu, feremoris memoria beneficiorum Dei: - misceatur absinthio mel. - Maior est Despieta, quam quaus iniquitas. Ideo iustus non continue, sed tantum in principia sermonu auna tor est sui. Quare graunter errant, necad planiora perfectionis inga conscendent, qui peccatorum recogitandis fordibus perpetuo adharefcunt, fermequeexalmio lui amore, sua diligentia siducia, & de dinina bonitate distidentia onum

Secundò, tepor inflammandus, quem delectationi ac perseuerantia contirium describit quodam loco D. Bernardus: quare incitandus ad alacutatem estanimus, nobitque visett inferenda, vt magnosad opera fingula & alaus conatus afferamus. Ita est in rebus ommbus, lenius, jucundius, perfectius in quidquid erectamente perficitur; quo lentior, tardior, tepidior fueris, eo mago molestiæincrescent, lam verò incitandæ in Deum alacritatis, teporisque vitadi,infinitæ & vbique descriptærationes exstant.

Orat.14

In spec.

Epist.7.

Homst. II. in Cans.

Homil. 63. in Cant.

Tertiò, & ad eam quam in statu perfectiore delectationem atque perseuerantiam commendo, maxime facit, si pranas & vanas huius vitæ delectationes, mundique blandimenta contemnimus, statimque ve eorum aliquid in animum inserpere senserimus, cum odio & execratione depellimus. Cuius ad alias In declam. consolationes mens inhiat, & penitus in caducis & transitoriis non renuit consolari, ipse sibi profecto calestis subtrabit gratiam consolationis: quam si digna deuotione, pleno affechu, defiderio vehementi, petere, quarere, pulfare fatageret: fine dubio petens acciperet, quarens inueniret, pulsanti aperiretur. Sed ad id quod volumus mirum quam grauiter, quam accommodate D. Gregorius, diuulque Bahlius, Magni vterque: & hic quidem, his verbis; Repentini, & qui prater spem eueniunt rerum casus, ii sunt qui per- Conffit. turbationem hominum mentibus folent afferre. Quem autem praua affectio prorsus nulla mon.e.3. obturbat, hunc fine dubio rite & vt par est, let ari existimandum est, eiusg, letitiam, immutabilem effe atque sempiternam; quando latitia, virtutis atque bonitatis est affectatrix, DeDeo, ista, vtestapud Prophetam, Latabitur Dominus in operibus suus. Animus igitur, qui se peruigi- sed à Deo in lem, & in actionibus rectus aßidue occupatum detinuerit, huiusmodi exercitatione & dusuntur. consuctudine, mores suos ad aquitatem, institum modestiam q, ac tranquillitatem componetatque perpolict. Et post alia plura, Si animus naturales corporis motus reste temperet, praterquam quod corpus incolume conseruat, hoc etiam accedit, quod ipse à periculis permanet liber. Si verò remiserit & se ignauix dediderit, & corpus & animus in permiciem ruunt. Et D. Chryloft. Nihilita tranquillitatem & fedationem animorum Orat in ingenerat, atque has religionis nostra instituta; resprasentes despicere, futuris inhiare, nihil Calend. humanum stabile indicare, non dinitias, non potentiam, non honores, non clientelas. Magnusverò Gregorius: Magna est securitas cordis, nil concupi scentia habere sacularis. Nam 1.22. Mor. siad terrena adipiscenda cor inhiat, securum tranquillumg, esse nullatenus potest: quia 6.10.vel 14. aut non habita concupiscit vt habeat, aut adepta metuit ne amittat : & dum in aduersis sperat prospera, in prosperis formidat aduersa, huc illucq, quasi quibusdam sluctibus voluitur, ac per modos varios, rerum alternantium mutabilitate verfatur. Si verò semel in appetitione superna patria forti stabilitate animus sigitur, minus rerum temporalium perturbatione vexatur. A cunctis quippe externis motibus, eandem intentionem fuam, quafi quendam secretissimum secessum petit: ibiq, incommutabiliter inharens, & mutabilia cuncta transcendens, ipsa iam tranquillitate quietis sua, in mundo, extra mundum est. Excedit profectò ima omnia intentione fummorum: & cunctis rebus quas non appetit, libertate quadam fe fuperesse sentit,nec tempestatem rerum temporalium intus sustinet,quam intuetur foris: quia terrena omnia, que concupita opprimere mentem poterant, despecta subteriacent. Tamen, mox inquit, quia sanctus vir quantalibet virtute profecerit, eum in hac vitapositum, adhuc extrinsecus carnis insirmitas premit, vt scriptum est, Quamquam in Psal 38imagine Dei ambulet homo, tamen vanè conturbatur: plerumque agitur vt & turbetur exteriùs,& imperturbabilis duret interiùs: & quod vanè conturbari potest, de infirmitate carnis fit, quamuis in imagine Dei ambulet de virtute mentis: quatenus & roborstur intus diuino adiutorio, & tamén adbuc foris sarcina prematur humana. En igitur, quam & Kkkk

nine

時時

mi,

CHR:

1207

100

etas,

**114-**

cnt,

XIII-

HIL

CICS

in,

folis.

Cap. 69.

mundi omnia contemnenda, & omnis animi perturbatio cauenda, & tebus omnibus exstare oporteat, vt firma tranquillitas, vt perennis in virtute, in Religiosi status professione delectatio retineatur. Renue, cum Rege sancto, confolari in rebus creatis, & summus te creator complectetur, in eoque delectaberis: sine delectatione non est anima, aut summas habet, aut insimas contemne, summis vt fruaris.

Quarto, si copiosior, & quæ etiam sentiatur, delectatio percipitur in bono, acetiam in sui instituti professione; cauendum ne id sibi quisquam, sedomnino Deo tribuat. Apud S. Bernar. lego, Nonnunquam, quafi nefcientem, gratia prantnit, & genus feruorum recipitur in menfa filiorum, cum rudis & incipiens animui inium orandi affumicur affectum, qui pro pramio sanctitatis reddi solet meritis perfectionen. Quod cum fit, agitur vt vel in iudicium fuum, non liceat scire negligenti quod negligu, velvt prouocatio caritatis, amorem vltro se offerentis accendat. Pergitque seiplum hilentis, sibique tribuenris quantus sicerror ostendere. Audiendum Diadochi monitum, nequenimiùm in desolatione dolendum, ne ad distidentiam; neque nimis in consolatione latandum, ne ad superbiam destectamus. Quid medium intercedat, vt scire possis; addit, inter illuminationem & derelictionem, elle experientiam; quando scilicet neque clara luce resplendet autaccenditgrain, neque se totam negat, sed obscuriore & latentiore auxilio diligentia & solici amoris nostri periculum facit; estetiam, inquit, spes media inter dolorem & lætitiam:quod perspicuum est. Omninoque curandum, vt, cum minorin mente fuauitas ad recta sentitur, tum diligentius nobis attendamus, viminferams, fursumque nitamur. Qua de re legendus D. Bernard.hom. 27. in Cantica.

Quintò, plurimum inuat, è rebus omnibus aliquid pietatis haurire, in Deum ferri, & desideria sancta succendere: in Religiosorum singulis Deum contemplari, eorum que se consortio beatum prædicare: in lætio rem partem, inque me lius interpretari singula; à nomine offendi posse, neminem offendere, que singula & natura incundissima, & in Religione sunt frequentissima.

Sextò, de bono status Religiosi, deque sua vocationis benesiciis sepèmeditandum, sepè agenda Deo gratia, sepèrenouandum, se ne veterascat instantandum seriò, se cum animi plurimo sensu, Religiosa vita ex persectionetto ducenda propositum. Quarum rerum peragendarum, tanta est in minima societate lesu, argumentorum, sibrorum, temporis se loci copia, ve granissima iudici Deo pænas meritissimò daturi sint, si qui minus quam oportusse vuntur, indeque velmiserè labuntur, vel tepidius repunt.

Septimò, suipsius, tranquillitatisque atque pacis animi præ ceteris omnibus habenda cura: ideo que quantum præscripta maiorum, & instituti ratio serent, non aggredienda plura quam commo de possis, ingenium que & vires serant mediocritate oportetesse contentum, suo que modulo prudenter & humiliter

viuere: nec rerum euentu vllo turbari.

Deniqu

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

LIBER X. CAPVT V. Denique divina maxime providentia niti oportet, &, quod Sanctis omnibus solenne fuit, coram Deo humilis mentis perpetua veneratione adstare: eiufque præfentiam ad amorem, ad spem, ad alacritatem, incundumque solaontium flectere. Quæ singula, vel hic, vel aliis locis diffusius dicta, indicando commas mendasse sit satis, vt veræ sanctæque delectationis tot deprehensis fontibus, iucundum & facile sit ad finem vique decurrere, & ad perseuerantiæimmarno, cescibilem coronam, duce, comite, desensore Deo peruenire. Dicit quadam epistola D. Augustinus, se, si multarepetere posser, vnum tamen & sæpiùs esse didillcturum, A curis vanis abstinete, Veras suscipite curas. Bene quidem, sed &ceius CNIM imitarione quidni & hoc postremò & instaromnium commendauero? quidni HIM. in his paucis vniuerfa quæad perfeuerantiam in Religione suscepta faciant, congai, clusero? Nempe, Humilis esto, Deo præsens adsta, & perseueras. Quisquamne fub oculis rantæ maiestatis impingat? chi Habes, mi cariffime frater, quæ pro negotiorum & temporis opportunitate, que adtuam fratrumque meorum, (dicam & meam) vtilitatem scripsi. Nonnulla initio posueram quasi secutura, quæ non hic reperies: dabit, si voluerit, bonus Deus, & horum expoliendorum, & reliquorum addendorum facultatem. Interimque tum tuis, tum aliorum precibus impetra, vt quæ hic, vt quæ tota reliqua vita & multoties, & grauissime peccaui, purissimo Iesu Christi Domini 16 mei sanguine diluantur, gratiæque & fauori diuino redditus, in Societate Iesu nte non corpore tantum, sed non indigna mente ad extremum vsque spiritum perius, seuerem. O mortem, tum vere vitalem! ô horam, præ horis omnibus expetendam! Qui nolentem vocasti, & volentem fecisti, bone Deus, volentem conum firma, & ne corruat protege. Per eundem omnis gratiæ fontem Ielum Domminum, cui cum Patre & Spiritu fancto omnis laus in æternum. Amen. ne-ID. ne« 211\* LIBER Kkkk 2 10-2410 nt,