

## Universitätsbibliothek Paderborn

### Theophili Bernardini E Societate Iesv De Religiosæ Perseverantiae Præsidiis Libri XI. ...

# Bernardin, Théophile Antverpiae, 1622

4. Quomodo quouis in euentu, mentis oculos in Deum, eiúsque sanctam prouidentiam conuertere possimus.

urn:nbn:de:hbz:466:1-47032

#### APVTIV.

Quomodo, quouis in euentu, mentis oculos in Deum, eiusque sanctam prouidentiam convertere possimus.

Vlta omnino funt quæ viri acutissimo ingenio præditi, in Theologia, Ma quam Scholasticam vocant, disputant & exquisiglime rimantur, solentque certa esse quacunque ab illis passim sine controuersia probantur reperiunturautem interdum in corum disputationibus nonnulla, quæ remorenturaliquos in perfectionis acquirendæ via, exeo quòd repugnare videancuriis quæ in sancta & simpliciascericorum librorum arre traduntus:quod potissime illis accidit, qui præceptotum asceticorum speciem solam & verba, non sensum, no vim rationemque scrutantes, impingunt & resiliunt, vbialiquid, ab iis quæ audiuerant & orediderant, diuerfum souet. Sed pro comperto illis esse debet, non tantum diversarum resum diversa esse nomina, sed issdem quoque de rebus diversos esse loquendi modos, in diversos fines quando tenditur; tunc autem, si suismomentis expenduntur, non tantum in idem cospirare omnia, sed etiam multiplicem varia cognitionis vtilitatem deprehendent importari. Id antem mihi nunc incumbit, vt doceam, vtrorumque consentientem esse doctrinam, omninoque vnum in scopum tendentem, in eo quod verique de dinina prouidentia, rebufque quasi à Deo excipiendis philosophantur: sed passim plurimos reperiri, qui virorumque præceptiones, fecus quam oporteat, intelligentes hallucinantur: quare diffincte partite que, non difceptantis, sed exponentis in morem, qua merhodo id fiar, dilucide mihierit explicandum. Et ne quid in dicendis obscurum laccat, primo ponam:

### S 1 Quid fit Prouidentia.

Sunt enim qui hoc nomine pressids, sunt qui latius vtantur. Latius vti de-tota vide bentilliomnes (quorum in numero Ascetici censentur) qui solius diuinæ prouidentiæ vim contemplantes, cum id ad finem fibi propositum sit sitis, alias natura dinina perfectiones simul inuestigandas sibi non sumunt. Quibus quia necesse est ve consentiam, prouidentiam diuinam intelligo eam esse, qua Deus In Mol.in accuratissime, rerum omnium, & causarum, & occasionum, & circumstantia- 10.1 & Suarum connexiones, ordinem, efficaciam, antecedentia & consequentia prævi- 107.13.6.102 dens, ita sapienter omnia ordinat in finem aliquem bonum, quein semperère- o 11.2.41. bus & euentibus omnibus elicit, vt quidquid vel amat fieri, vel fieri permittit, 6.18. id totum ob fanctiffimas aliquas, & vt plurimum fux foli maiestati notas rationes, iubeat, aut optet, aut sieri permittat. Deum enim omnes agnoleunt seire omnia, & de omnibus sanissimé indicare: cumque voluntatem habeat se chissi-Nnnn 3

Debatra

el

ifi

at,

12

n-

77

et

ė-

15.

1-

P

VI

T

mam qua velit bonum, malum oderit; potestatem infinitam, cui subsintomnia, qua sustentet omnia, & sine qua nihil possit esfici; profectò consequens estra nihil sit, quod gubernationis prudentissima & potentissima vim possit esfugere; quòd si nihil cam esfugit, ergo illi subsunt omnia, omnia ab ca reguntu, & celsos quos dam in sines diriguntur. Atque hine agnoscitur, diuinam prondentiam duplici quasi vi persungi; cognitione videlicet rerum singulatum at vniuersarum, eorumque qua singulis, qua que vniuersis conuenium: & preterea, apta connexione, & in sines tum singulis, tum vniuersis conuenium; prouida dispositione.

Cum autem idomne quod in Deo est, perfectissimum sir, necesse estrequam perfectissima sit divina providentia, nihilque illi desit corum, que adres inf. nem laudabilem dirigendas, opportuna funt:nihil etiam fit, quod illius prondentiæ vim eneruare, & irritam reddere valeat Hocautem vtrumque affequitur, certissime verissimeque providendo, quid ex quaque re secuturum st., s adhibeatur: vnde fit, vt fi quid adhibet ad aliquem finem consequendum, ne. frustra,nec in incertum adhibeat, cum sciat quid inde sit secuturum: atque hine, si quid omnino fieri vult, viderq; ex eiusmodi concurrentium rerum impless, id minime futurum; facillimum illi est, vel ne isto modo conspirent impedne, vel admouere illis aliud quidpiam, quo admoto, certa præuidet conuctions causarum, id fore quod decernit. Estque hoc nobis memori mente recondendum; necenim parum valer ad fiduciam in Deum exciendam. Non itanobili agitur, nec eiusmodisunt humanæ prouidentiæ, fallaces, incertæ, vanæ, imbecilles, & sæpiùs inanes. vnde Sapiens meritò dixit, Cogitationes mortalium umile & incertaprovidentia nostra. Quoties dum pro votis fluunt omnia, iamque qual superatis aduersis triumphatur, exortus repente turbo spem in desperationem, gaudia vertit in lacrymas? nempe & quid sit intercursurum ignoramus, &,s maxime sciuerimus, neque illudipsum auerrere, neque præsentiore vlloreme dio inflectere aliò possumus. & superbimus adhue, tam angustis, tam sutumincertis limitibus circumfepti?

## S.2. Qui sint diuina prouidentia fines, & an omnia aquè sibi proponat.

Ex hoc vno quam multa pendeant, in decursu dicendorum satis patebit, quamque huius rei explanatio, si non huic soli commentationi propria, arcent pernecessaria sir. Sed præstar rem aggredi: sic tamen vt prostrear nequaquam meæ mentis esse, subtilissimis, at mirus ad rem nostra facientibus, deordinest ratione rerum prævisarum quæstionibus, me inserere: quare, si vnum prius alio recensuero, non alia ratione (nisi forte i dexplicate asserem) id secisse sumptandus, quam quia simul omnia non porui, vnum que priùs alio dicendum suit.

Vltimus igitur & supremus, primulque diuinæ prouidentiæsinis, in quem denique omniareserantur, est Deus ipse: vnde Sapiens au, Vniuer sapropter somt-

Prouse.

cap.g.



ellet, liad deteriora defle cterer; vnde ab ætumnis, doloribus & aduertis, in gyrum rationis reduciposset, vnde rerum omnium perpotuò percuntium caduca

338

conditione notata, sanius amorem ad æterna converteret. Et quoniam neste quidem suturum erat, vt omnes à peccando sibi temperarent, ita quædams, pientissime, summo que iudicio, statuit ma la permittere, vt simulex eisplurat maiora bona provide curareterumpere, & ea ipsa in bonorum vsum convent. Sed de his loco sito.

At verò vetanto pluris ista dona faciamus, puriusque de illis iudicemusces. ta fide tenendum est, nihil à Deo fieri, quod non summa ratione fiat: ac nihi. lominus tria nobis præterea perpendenda, Deum scilicet tam in renunt causarum naturalium connexu, (de quo postea melius) quaminalionumdo norum & gratiarum largitione esse liberrimum, esse liberalissimum, nonnullis tamen occulta de causaliberaliorem. Quia liberrimus, quando valid cuivult donat, aut non donat, & verò quis respondebit ei? vel qui dicerepous, cm ita facis. obmurmuranti quia minus habet, annon intonabit quod cuidam, Tile quod tuum est. & vade: an oculus tuus nequam est, quia ego bonus? aut non licet milioud volo facere: Miserebor, cuius misereor : & misericordiam prestabo cuius miserebor. Oli mo, tu quis es qui respondeas Deornumquid dicit figmentum es qui se sinxit Quidmisio Stifice Ita est, at quia optimus est & liberalissimus, latissime ac munificenti. mè, diuitias liberalitatis suæ, in omnes vndique diffundit: laine cali omnibu gentibus enarrant gloriam eius, & Solem suum omnibus oriri iubet, & bom omnia, propè magis implis, quam piis geminat, & infinitis propemodum alis argumentis bonitatis sux immensitatem contestatur, Hæctamenomnia, ki maximè dona grariæ, quia certis debent limitibus obsepiri, neceademsingula dispertienda sunt, largissimè nonnullis, temperatius aliis, paucis quibulum anguste, at singulis, quodad Deum attinet, & spectatis quabeneagentibus præsto forent subsidiis, ea copia dantur quæillis ad æternam gloriam comparandam fit fatis.

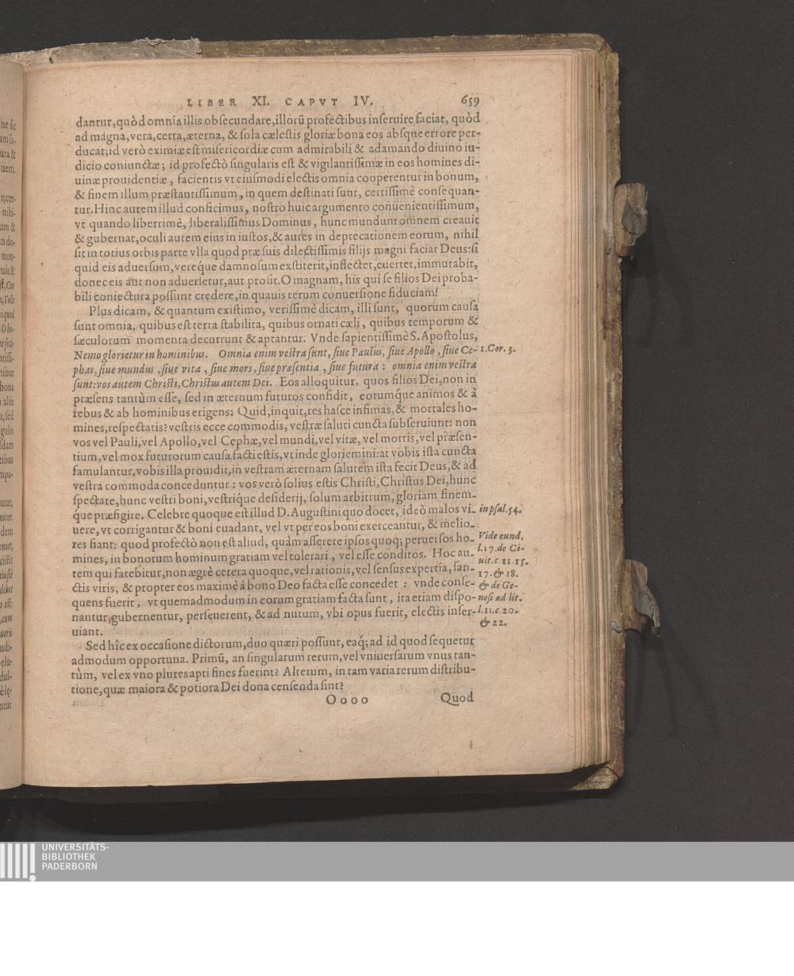
Qui igitur omnia fecit, eorumque quæ fecit nihil odit Deus, omnia cum, omnia gubernat, attingit à fine vsque ad sinem fortiter, & disponitomnia suama. Cum que & æquissimus & prouidentissimus sit omnium parens, merito idem Sapiens exclamat, Quisstabit contra iudicium tuum? aut quis in conspectutuo venu, vindex iniquorum hominum? aut quis tibi imputabit, si perierint nationes quastuscissis Non enimest alius Deus quàm tu, cui cura est de omnibus, vt ostendas quoniam non imple iudicas iudicium. — Cum ergo si siustus, iustè omnia disponis; ipsum quoque, qui non dem puniri, condemnare, exterum astimas à tua virtute. Virtus enim tua, iustitia initum si to ob hoc quòd omnium Dominus es, omnibus te parcere facis. — Dominator virtuis cum tranquillitate iudicas, & cum magna reuerentia disponis nos: subest enim tibi cum volucia posse. Ita ille, verè de Domino in bonitate sentens, misericordiam qiili & iudicium insimul decantas. Misericordiain omnes quidem & iudicium pariterela cettat quòdis si fit quorundam peculiatis cura, quòd eorum gratia ceteris indigeat, quòd tollicitè illis inuigilet, quasi pupillæ oculi, vene à quoqua impunite.

Iob 9. Matth. 20.

Rom.9.

Sap.8.

cap.12.



Quod ad primum attinet, immensitatem diuinæ scientiæ omniasimulintelligentis atque componentis æstimans, itemque quam prouide atque sapientet in vnum omnia conspirare faciat, sictamen vt neque bona singularia vniuerso bono, neque vniuersum singularibus officiat, inseruiat porius:mihi persuadeo, sapientissimum prouidentissimumque Dominum totam hancterum complexionem in seriem ordinatissimam redegisse, non tantum vniuersæ quasi machinæ, sed singulis quoque rebus, ij sque maximè quas à se maximè diligendas videbar, prospiciendo sollicitius, ideoq; hunc potius quam illum causarum nexum, velpermittendo, veletiam de industria innectendo, quia sic vtilius, iucundus, & ad finem suis electis propositum accommodatius futurum erat. De his quidem nihil ambigo, fed facit divinæ sapientiæ & bonitatis eadem immensitas, vt id ipfum longius ad cerera, faltemque ad homines probos & improbos pertraham, vnde perpetuu, ac femper oculis obuerlans diuinælargitatis, ac fecundilimi amoris argumentum læti renoluamus. Quid enim?fipomum comedo, fifab fronde patula vinbras capto; verè cogitare possum, ab æterno, id commedimini prouidisse Deum, meaque causa primam eius generis arborem procreasse, indeque longa, sed certa, sed prænisa, sed in hanc vsque diem mihi ordinata serie, id commodimili voluisse:adeò vt mili tot sæcula, tot renouareab initio propagationes floruerint:neque secus existimare possum, quando velex animantumindole &robore, vel fluminum fluxione, feracitate soli, amœnitate montiam, Solis, cæli, & quarum cunque rerum insita virtute, vtilitatem decerpo, easingula, eatota mihi fecisse, mihi præparasse Deum: & quamuis ceteris communiasint, non minus meæ vtilitati deseruiunt, nec minus mea causa funt, planequemini credibile, & diuinæ bonitati, summæque (cui quasi nihil ista sunt, quænosmiramur)potestati consentaneum est, ve mea solius causa futura estent, fi ceterisinutilia fuissent, veletiam omnino si ceterorum nemo vnquam exstitisset. Nihil enim prohibet, remeandem ita plurium gratia fieri, vt fingulorum tamen caula tutura esset: idque tum maxime, cum illi in quorum gratiam id essicitur, adeòdiliguntur singuli, veladeò liberalis est qui id esficit, ve idem singulis quod vniuetsis, putetur merito præstiturus. Probarem hæclatius, nisi instituti mei argumentique propolitimemorem deceretesse: cui hæcsatis esse debent, vrhinctanto grauius & certius moneamur, in rebus & casibus omnibus, esse nobis sursumoculos & mentem, ad Deum nostrum attollendam.

Iam autem vt de magnitudine donortragamus, indeq; agnoscamus, quanta sint quæ plurima donat Deus, neque temer è hæc autilla minora dona esse indecemus, vnde versis in deiectionem animis, insolabiliter ipsi nos, velutab hominibus duriùs abiectos, à Deo despretos lugeamus; quædam sunt nobis observanda.

Dantis igitur, & eius cui datur, long è magis qu'àm natura & conditionis re rum dataru, hîcest nobis babenda ratio; vt videbimus. In eo verò qui dat, quem



#### LIBER XI. CAPVT IV.

Deum esse dicimus, id solum nunc specto, quod liberè, certaque ratione ac fine propolito, dona lua impertit: vnde maius erit donum illud, habito ad Deum respectu, quod iple Deus sciens & volens, in præstantiorem finem, efficacius & magis accommodate dirigit: quandoquidem hæcipfa, hoctempore, fic efficaciter & accommodate facta donatio, ex præuidentis, ideoque illam eligentis voluntate perfecta est:non secus, ac si ex certa scientia medicus agroto viliorem cibum, sed illi rempori opportuniorem præbeat, quem deinde optime natura cocoquit, alium præstantiorem reiectura; maius beneficium ægroto confert, quam si cibum alium porrexisset, quamuis deinceps vi caloris natiui alatur corpus: iplumenim apræsciente sutura prosectum benesicium, quod suturi boni sit occasio, censeturà volente & sic donante proficisci ex amore & desiderio boni, quod per eum qui beneficium accepit fieri debet.

De homine verò in quem donú aliquod confertur, ita est habendum, ea esse homini & potissima & vtilissima, quæ hominem quam maxime perficiunt, ad eumq; ad quem creatus est, nobilissimum finem, accommodissime, plenissime certissimeq; perducunt : exhoc ceterorum omniumiudicium esse sumendum. Hincigitur cum homo sit æternitati natus, eique hæc misera & peccans vita instar carceris, aut exilij, aut peregrinationis, aut breuissimi traiectus videri debeat, poteitne vllum huius solius vitæ donum illi merito magnum videri? annon loge est æquius, ve beatæ immortalitatis cupidus assectator, ea sola quæ ad illa ducunt pro magnis habeat; quæ ad illam non conferunt, aut contemnat, aut si eam in discrimen adducunt, exhorreat? Hincergo mihivelim æstimes, quæ & quan-

ta sint dona, seu diuinitus, seu etiam humanitus accepta.

Et quidem si rerum datarum vim naturamý; spectamus; nemini dubium esse possit, quin vt mentis & animi, ita donoru qua ad mentem pertinent, inreliqua fir principatus: proxima funt illis, quæ ad vitæ, corporis, sensuum nostrorum coferuationem necessariam, inde quæ ad honorem, oblectationem & commoda faciunt. Atque his fermè terminis vniuersa donorum adhanc vitam concessorum copia circumferibitur. At quoniam non ad hanc, sed ad beatiorem aliam vitam procreati sumus, vt hæc vita tota in illam, sic hæ res omnes in eam etiam

referendæ, eiulque comparatione sunt æstimandæ.

Sed quoniam neque latius neque in incertufluctuando hæc à me tractantur, argumento nostro quantum conuenitaptemus: quò videlicet ex his intelligamus, non este nobis illa præ ceteris curanda vel amanda, quæ sunt hominum existimatione & laude potiora, imò nec ea quæ solent apta esse instrumenta virtutis, vt eruditio, vt scientia: sed ea sola, quæ verè & reipsa in celsiore beatitatis aterna gradu nos collocatura sunt. Quare licet copia inopiæ, nobilitas ignobilitati, ignominiægloria, infirmitati fanitas, scientia ignorantiæ præstare passim iudicetur; non ita tamen est, sed tum tantum, quando re ipsa ad virtutem, & beatitudinem, Deique amorem magis conferunt: sin 0000 2



aureminopia, ignobilitas, infirmitas, magis perfectioni nostra conducunt verè optabiliores putandæ funt. Cumque si æquis animis excipiantur, longe foleant feraciores esse méritorum, eaque vitæ conditione, & naturæ mollini. dine viuamus, ve prosperis, elatis, iucundis, & ad libitum fluentibus enetue. mur, Deique & æqui ac rectinos capiar oblinio: propterea nobis, vedebemus, æternarelpectantibus, & exillis præfentiaæstimantibus, longe faciendasunt pluris, & instarthesauri absconditi, hacabiectiora, contemtiora, duriora, eaque omnia quæ copiofiorem gloriæ futuræ fegetem præparant. Certè post slagellationem ibant gaudentes Apostoli, annon & gloriantes ? quòd digni effent habiti, pro nomine Iesu concumeliam pati ? Et quasi singulare, planeque eximium donum de nonnullis recenserur, Vobis donatum est pro Christo, non solum ve in eum credatu, sed vt etiam pro illo patiamini. Quideille mundo crucifixus,ille, non quaab hominibus, sed quæ à solo Deo est, gloriam quærens, nonne in infirmitatibus, in tribulationibus gloriatur; omnetque docet, esse gloriandum in spegloria filierum Dei? Sed & ipsa Veritas, quid à nobis verè magni fieri, quid promgenubono & dono haberi, & ex cuius adeptione magnopere lætari debeamus docens, cùm aliquando potestate in dæmones accepta discipuli gaudio efferientur, Verumtamen, inquit, in hocnolite gaudere: - gaudete autem, quod nomina vestra sinpta sunt in calis. Et alio loco; Gaudete & exultate, quia merces vestra copiosaest in celis. Verè magna & recondita hæcestrua, Domine lesu, sapientia, quam non èterra, sedècelis, & ore tuo sanctissimo haurimus, camque magna & altaspirantibus abscondis, reuelas autem paruulis. Ita Domine: sic enimtibiperplacet, cui semper humilitas & simplicitas placer, à superbis autem, & vana diligentbus proculabicedis. Damihi, lesu optime, sensum istum, venihil magnifaciam, nifite;nifi quodadte, Deum meum, deducit. Illum fua nobilitas, alium dinitia, doctrina, eloquentia, gratia, maiestas, potentia, robur extollat, at mihitu solus fincere sapias, & præ ceteris id sapiat solum, vrintua tibi minimus valeam Societate famulari, despectare præsentia, æterna suspirare. O vtinam, tu quisquis ista legis, Religiose, viinam digna æstimatione perpendas, quanta immerentitibi dona, dininitàs obtigerunt: à mundo, in cælum; à perituris, adæterna; abhumanis, ad diuina, singulari Dei vocatione, electione, destinatione translatus es nonne sceptris & tiaris, regnis & imperijs tanto ista digniora, quo sanctiora, certiora, diuturniora funt arque diuiniora? Difce ergo, & mente memorireconde, quo sanctuarij pondere, qua aquitatis lance, te rerum æstimationem librare conueniat.

AA.s.

Philip.1.

Rom.s.

LMC.10.

Matt.5.

Luc.10.

BIBLIOTHEK PADERBORN

#### 5.3. Quid sit mentis oculos in quouis euentu ad Deum conuertere, & quasi abillo sic eum excipere.

Verbo dicam; non aliud hocest, quam mentem gerere in Deum suspensam, & de rebus alijs, hominumque voluntate tam parum follicitam, vt nihil nisi solum Deum cogitet, cetera omnia contemtui habeat: indeque qui eiusmodiest, in quouis, & quantumuis aduerso, improviso, infando rerum casu, despectus creatis causis, nullaque vesiustitiæillarum, vesiniustitiæratione habita, vniuersum mentis cogitatum, pio impetu transfert in Deum, coque in cuentu, nec aliud, nec aliter vult , quam voluerit & velit Deus; quem quoniam omnia, & iustissime, & sanctissime velle nouit, sibi quoque placere debere cognoscit, id quodcumque voluisse Deum, vel permissse videt. Scit verè & subtiliter dixisse S. Augustinum, Non sieret malum, nisi sineret Deus, nec viique nolens si- Enchirid. nit, sed volens : nec fineret bonus fieri male, nisi omnipotens etiam de malo facere posset be- 6.101. nè. Ergo seu volentem, seu permittentem, semperantem benè volentem, benè permittentem, & ex omnibus elicientem bona multa, Deum intuetur, suamque voluntatem & cupiditatem, illius decretis & rationibus adiungens, eique humillime obsecundans, abeosuscipit aquissimis animis omnia, in eius denique honorem sanctissimè refert omnia.

Neque verò in hac sic intellecta doctrina, quidquam est quod nos meritò remoretur, sitamen quidapparet, discutietur in progressu. Id verò magis arduum est, qua via ad tantam animi è solo Deo apti celsitatem tranquillitatemque veniatur. Sequamurigitur quod tutissimum certissimum que esse necesse eft, vestigia Sanctorum: cumenim eò pertigisse plurimos eorum constet, eademsi constantervia pergimus, eundemnos quoque perfectionis apicemat-

tingemus.

## S.4. Sanctosomnia velut à Deo excepisse.

Ne quideorum quæ dicenda supersunt, meritò reuocetur in dubium, antequàmaggrediamurad explanandum, quomodo Sancti, & quibus ducti rationibus, id exercuerint, priùs firmandum est, cosreipsa tamquam à Deo omnia suscepille. Etne per plutes in infinitum vagemur, duorum illustrium, quique omnium instar fint, commemoratione rem concludam.

Primus occurrat nobis magnus ille Iob, patientiæ & innocentiæ eximium exemplar. Hic, cum certis nuttijs accepisset, à Chaldais & Sabais bona sibi direpta esse; igue cælitus fulminato, quod reliquifuerat absumtum; repentina domustuma filias & filios, miserando leti exitu, obtritos iacere; an succensuit

0000 3

664

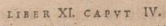
Chaldais, an in Sabaos exarfit, an Satanam incufauit, an quemquam imprece tionibus dirifq; deuouit?quinimmò,ô patientiæ,ô humilitatis, &adhærelæn. tis Deo mentis exemplar! Corruens in terram non deiectione, non desperatione, sed placida summissione mentis corruens adorauit, & dixit: Nudus egressus fum dere. ro matris mea, & nudus reuertar illuc: Dominus dedit, Dominus abstulit: sicut Dominople cuir, ita factum est: sit nomen Domini benedictum. Itane verò, beatelob, Dominusab tulit, quod Chaldai & latrocinia abstulerunt? Domino placuit, quod Satana quod caluniator, quod infidiator subdolè fecit? putasne, non ad insipientiare. bum hoctibi recensebitur?non sane. nam audi quid Spiritus S, loquatur &ind cet:In omnibus his non peccauit Iob labijs fuis, neque stultum quid contra Deum locum Sed & iterum ab eodem Sarana percuffus vicere peffimo, à planta pedisviga verticem capitis, Si bona, in quit, suscepimus de manu Dei, mala quarenon suscipiamo ergone de manu Dei suscipis, quod tibi venit de manu diabolitita plane luscores nos autem quod de Superioru manu prouenit, si paulò duriusest, si avoluman nostra discrepat, de manu Dei non suscipimus, alia omnia nobis fingimus. Atqui S.lobo attestaturS.Scriptura, Inomnibus his no peccauit sob labijs suis. No peccauitm loquens, tu ergo quid putas?aduerfa, illiq; pugnantia cum loqueris, cum aliamnia & fentis & facis, an peccato immunis, & quali innoxius enades: Sed vinireris magis, mirando qui imitari coneris, audi quanto fermonis & fenfus ponder, iteruilleidem, tantò post, hoc ipsum asseneret dicens: Viuit Deus, qui abstaltindo cium meum, & Omnipotens, qui ad amaritudinem adduxit animam meam:quiadomfiperest halitus in me, & spiritus Dei in naribus meis, non loquentur labia meainiquitai, m lingua mea meditabitur mendaciu. Quam certus est, iniquitatem le non loqui,dum loquitur, sibi à Deo amaritudiné prouenisse! quam fortia, patientis & à Deopte dentis verba sunt, comprobata factis! Quævt penitius penetres, accipequide de spiritu plenus, Magnus ille Gregorius, in hæc ipsa scribat: Ista quapatitu, m casu se perpeti, sed Deo omnia disponete testatur, nec tentatori suo, amaritudini suapousatem tribuit, sed auctori. Scit namque quia diabolus, licet afflictionem iustorum semprantat; tamen si ab auctore no stropote statem non accipit, ad tentationis articulumullatumisualescit. Vnde & omnis voluntas diaboli iniusta est, & tamen, permittente Deo, omnisp testas iusta. Ex se enim tentare quoslibet iniuste appetit, sed eos, qui tentandi sunt, proutur tandi sunt, nonnist tentari Deus iustè permittit. Vnde etiam in libris Regum de diabolosaptum est, Quiaspiritus Domini malus irruebat in Saul. Vbi iuste queritur; siDomini, u malus ? & fimalus, cur Domini dicatur? Sed duobus verbis comprehenfa est, potesta inflan diabolo, & voluntas iniusta. Nam & ipfe dicitur spiritus malus, per nequisimam volunta tem: & idem spiritus Domini, per acceptam iustißimam potestatem. Beneergo dicinur, Vr uit Deus, qui abstulit iudicium meum, & Omnipotens, qui ad amaritudinem adduxitat mam meam: quia etsi hostis sauit, qui ferire appetit, Creator tamen est qui eum ad aliqui preualere permittit. Sicille Magnus, at è magno, vt videtur, hæcipsa hausir Augstino, qui cum Dei porestaté esse dixisset, inde hæc animaduersione dignissione

\$.27.

1.18.Mor.

1. Reg 18.

l.5.de Ciu.



fubnectit, Vnde quidquid prater sua volutate patitur homo, no debet tribuere humanis, vel

angelicis, vel cuius qua creati spiritus voluntatibus, sed eius potius qui datpotestate voletibus. Sedà B. Iob ad S. Danide, aduersis multis erudituregem transeamus. nonne planè idem sensus eius fuit? filiu rebellé, maximo in angore, fugiebat parés; prodit Semei, abiecto, & ad extremaredacto insultar, pessimis maledictis incessir, indignatione ititando prouocat: vlcisci erat procliue, erat regi licitum, accendebantira nepotes regij, vix manus à maledico cotinebant, vnica q; vibratione gladij caput impiŭ demessuissentis solus regius nutus deerat: quid ergo? Vada, inquit 2.Reg 16 Abifai, & amputabo caput eius. Et ait rex, Quid mihi & vobis est filij Saruia: dimittiteeu vt maledicat. Dominus enim pracepit ei vt malediceret Dauid, & quis est qui audeat dicere, quare sic fecerit: & iteru, Dimittite eu, vt maledicat iuxta praceptu Domini ; si forte respiciat Dominus afflictione meam, & reddat mihi Dominus bonu pro maledictione hac hodierna. Videfne, quibus verbis, quam expressim, à re pessima in Deutotus abeat? idq; quia in re pessima, aliquid optimu, peccatiq; sui pæna, & amplioris gratiæ recuperandæspem, solertimente considerat? Sed S. Bernardumellistue hæcipsa tra-Ctante audiamus: quod du facimus, Sanctos Sanctis addimus, nouofq; antiquis, vna eademq, opera, consentire demostramus Itaigitur ille: Parum est, inquit, cum per seipsum nos humiliat Deus, si tunc libenter accipimus, nisi, quando & per aliu hoc facit, fapiamus similiter. Quaobrem accipite huius rei mirabile documentu de S. David. aliquando maledictum est ei & aserno: at ille nec cumulatam iniuria sensit, qui a prasensit gratiam. Quidmihi, ait, & vobis fili Saruia? O vere hominem secundu cor Dei, qui se viciscenti, potius quam exprobranti, succensendu putaunt! V nde & secura coscientia loquebatur, Si red- De hoc loco didiretribuentibus niihi mala, decida meritò ab inimicis meis inanis. Vetuit ergo prohiberi maledică conuiciantem, quastum astimans maledicta. Et addidit, Dominus misit illum ad maledicendu Dauid. Prorsus secundum cor Dei, qui de corde Dei serebat sententia. Sauiebat lingua maledica, & ille intedebat, quid in occulto ageret Deus. Vox maledicetis in auribus, & animus inclinabat se ad benedictione. Nunquid in ore blashhemi Deus?absit: sed eo v sus est ad humiliandum Dauid. Nec latuit Prophetam, quippe cui incerta & occulta sapientia sua manifestauerat Deus, & ideò dicit, Bonumihi quia humiliasti me, ve discă iustificationes tuas. Hactenus Bernardus: atq; vtinam sicad extremum vsq; patientes, sic humiles, nostris peccatis aduersa omnia prouocari, à benigno Deo clementissimè immitti crederemus! tum sanè, iustificationes Domini disceremus, & benedictionem copiosam pro breui maledictione sentiremus; nunc autem dum nostraminsticiam statuere volumus, eam quæ à Deo est, perdimus.

Qui S. lobo, qui S. Dauidi, ille idem Sanctis omnibus fuit sensus, idé ferme loquendi modus: nunquailli quafi lapidem mordentes, de tottoribus, de tyranis, de iniusta eniusquam proditione questissed alrius intuentes, de se tantum & suis peccatis lamentantes, omnia sibi à Deo iustèinsligi restari sint: & quo sensu dixit S. Dauid, Tibi soli peccani; code, aduersa quaq; soli Deo accepta retulerut : itasanétus ille patriarcha loseph, ita Ieremias, Nehemias, Daniel, Machabei, &veteru,

TECS.

ione,

levu-

sopli-

52b]-

2013

とは、

ARREST .

ntate

Arqui

lia o-

·imi-

dett,

ini-

ecfu-

te,nu

dam

deo-

r,885

19th

474.

MIT-

in po-

tter

1, (1)

Ham

unta-

tan-

iquid

doffr.7.

recentiorumque Sanctorum chorus omnis. Patres, & Seniores noffresimuning ait Doroth. huiuscevirtutis fuissestudiosissimos, & minima quaque acvilia, in Drase. per retulife: quare in pace, otio, & quiete semper exstitisse. Ita quendam refert, vin annos per plures omni virtutum genere exercitatissimum, cum ei aliquandos grotanti in cibum pro melle amurca infula effet, aliquid tacitum comedific to tera reddidisse, cumque is cuius errore id acciderat, re cognita non medion. ter commotus, veniam, ad pedes accidens, postularet, blandissimèrespondis Noli turbari, fili, si me Deus mel comedere voluisset, mel infudisses : quod Dominoplane hoc factumest. Ecce, quod nos impatientes vocamus casum, damnamuserrous (& revera calas, & error eft, illi qui fic agit proxime) hoc vir fanctus qui Den ferebat in oculis, quià Deo sua regi omnia, illi se curæesse credebat, Deivola. tatem nuncupabat. & sanè ita fuit: quippe si in mentem famulantisimmis Deus, vratterius explorarer, amurcane effet, an mel, nonne loge feciffet minu quam cum istius virtutis ea documenta posteris reliquit? Et verd existimando eft, decere & necessarium effe, ve quemadmodum in diumam potentiam, ian dininam prouidentiam, minima quæque referantur: idque quo maiorefidam fit, co magis diuina bonitatis amor, vt nobis inuigilet, prouocatur: Ocullent Domini in iustos, & aures eius in preces eorum. Quis sperauit in eo, & confin elt? quis cogitatum suum in eum ia ctauit, & enutritus non est? Tantum quiente diri & obtinere merebitur, air B. Isaac, quantum vel inspici se à Deo, vel Deum crediten poffeprastare. Iustumque est vepro modo speinostra, modus quoque sepondentiæ:tuque qui mihi permissiones, qui errores crepas, permissionibusemin busque relinquaris. Sed de his paulo post:

At quia durus videtur sancti Dauidis quem laudauimus sermo, quodia Dominum præcepisse Semei, vt malediceret Dauidi, iteratoque repetit vs sur maledicere, iuxta præceptum Domini, quasi si maledictum & peccum præcipere, aut posset, aut vellet bonus Deus; ne quisin errorem abducaur, & quoniam semperexpedit, vt virtusi comes eat veritas; quis corum verborums

sensusedisseram.

in 1 Reg.

Primus & verus intellectus est, quem Abulensis in hunc locumtradit : Ideb dici viderique Deum præcipere & facere malum, quia nullo modo sieret, mi id faciendi occasionem offerret Deus: occasiones enim rerum agendaum, ve præbere, vel tollere, Dei potissimum est; illas verò non in malum, neque proput malum, sed in bonum, & propret bonum & rectum præbet; eius moditament quibus (cùm in vtrumque slecti possint) à malis hominibus mala perpettenum. Atque ita, occasionem mali peragendi, non vt peragetur, sed vtei obsistant, eucatur, & expugnetur dante Deo; certaminis & victoriæ materiam, in rumz k cladis offensionem, humana immutat insirmitas, & vnde victrix coronaride buerat, inde malitiæ illecebris inescata, æternæ damnationi sitobnoxia. Cent, non quia victa est, pugnare non debuit; sed quia vincere, quia coronari, qui

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN beari decuit, pugnare debuit:at, si in pugna cecidit, num ideire à agonothetam,

vel. stadium certamini ponentem, inculas?

timu,

idoz.

exas-

ident

TOUI-

fina-

1000

imlit

, 70

neur

17,02

Alter verborum antè relatorum sensus est, vt dicatur Deus facere, vel præcipere, quod facultas aliqua creata facit aut præcipit. Cumenim nulla sit potestasnisi à Deo; si aliqua potestate aliquid fit, sit potestate que à Deoest, & ita fien videtura Deo: id enimabaliquo fieri folet dici, quod fit ab eius potestate, ipsosciente, permittente, & nolente impedire cum possit. nequetamenideo culpæ(si quaintercedit) sit assinis: tuncenim solum, in eum qui non impedit, redundat culpa, quando ctiam debet impedire; hîc autem nequaquam debet Deus, sed creaturas ordini posito, & suz libertati relinquens, iustissimis & præstantissimis de causis, occasiones & potestatem variam sufficit, indexque vel ad pænas malorum, vel ad præmia bonorum inuigilat. Inde factum vr in eiusdem rei de eodem Dauide narratione, scribatur; Addidit furor Dominitrasci cotra Ifrael, 2. Reg. 24. commouitg, Dauid in eis: quafi fiiple Deus iratus id mouiffet, cum potestatem tantùm fecetit mouendi & perliciendi Dauidis per malignum spiritum; nam alio loco res eadem alijs plane verbis describitur, Consurrexit Satan contra Ifraël, & 1. Paral. 21. concitauit David vt numeraret Israël. Ecce quodibi Dominus, hic Satan fecisse dicitur, nempe quia iniusta sua voluntate, aliena iusta potestate abusus est.

Consentiunt hi duo intellectus & veri sunt, ijsque locis adaptandi, qui narrando, vel asserendo loqui vidétur, vt cum dicitur excæcare vel obdurare Deus.

At, cumillius ipfius qui mala inflicta patitur, verba referuntur,

Tertius est quem potiorem, & in hoc Dauidis, alioque simili quouisfacto veriorem puto: nempe fanctum illum, verique pænitentis exemplar regem, in sua illa angoris & mæstitiæ plenissima fuga, peccati cuius pænas lueret apprime memorem, omné cogitationis vim in sui peccatoris detestationem quasi exhaufisse; se reum, se homicidam, se maledictis, diris, & quibusus ponis esse dignissimum, contrito clamasse corde: dumq; sic totus sui odio exardesceret, prodeunte maledico Semei, nihil aliud nisi iusta, nisi suis peccatis debita, ipsum loqui credidit, & in beneficio reputans quod hoc pati daretur, sevirum Belial, se præuaricatorem legis, se virum sanguinum assirmabat: O Nathan, Nathan, inquiebar, quam verè prædixisti: En mihi reddit Dominus in oculis solis huius, quod inabscondito peccaram. Meailla peccatoris hora fuerat: nunctua, Domine, iudicis est hora: in illa peccatum sponte admisi; in hac nonne peccati pænam spotesuscipiam? Iustus es, Deus meus, & iusta iudicia tua, iustificeris in sermonibus tuis, & vincas cum indicaris: maledicant homines, & tu benedices; perfequantur illi, & tuin pace me suscipies. Amplius, Domine, ab iniquitate mea laua me, à peccato munda cor meum: En peccatum meum contra me est semper, à cogitatione non recedit, præ illius amaritie dulcescunt cetera. Miseremini mei vos saltem amici mei, & exulceratum cornouo dolore ne lancinate! Filij Saruiæ, quam mihi crudeles estis! dolor meus, peccatum meu est; gemitus meus, homicidium

est à me perpetratum. Et etiamnum à me hominem occidi postulatis? in eas. dem iterum medolorum voraginem præcipitatis? Itaego in flagella params sum?ita iusta slagella excutiam?non ita,non ita,mi Deus,sed dorsum meumad plagas incuruabo, parebunt aures ad conuicia; incundum erit, quidquidexpurgando peccato deserviet: erit hæc mihi consolatio, si affligens me non parcas, donec vt peto, vt spero, omnes iniquitates meas deleas, aterrimumque petcatum meum super niuem dealbetur. Itaque cum sanctus ille rex nihil depeccato Semei ne quidem suspicando cogitarer, at in suo detestando, in luendapona. in maculis abluendis totus esser, quid mirum si maledicta quasi iustedicta, & meritissimo illata, ipsumque Semei quasi diuinæ iustitiæ administruminuens idque vnum animaduertens, hunc instar eius habeat qui summi iudicis manda.

ta exequatur, iusteque iniunctam sceleris pænam reposcat?

Quin, vt ab hoc, ad alios quoque progrediamur longius, videturnecessario farendum, similem Sanctorum omnium esse mentem, quandocumque Chi. sti Domini nostri nomine, supplicia, pænas, infamiam, crucem, martyrium & mortem exoptant: hæcenim, prout cum peccato inferuntur, optari nequeum: sed nihil de aliorum peccato cogitantes, patiendi verò desiderio, & diuinagloriæ zelo incensi, vel ea si absint concupiscunt, vel si inferantur & quando inferuntur, non vt peccata & Dei offensam cogitant (sic enim & respuerent &do. lerent;) sed cum ingenti gaudio, vt celestium coronarum materiam, vt quandam afflictissimi Domini sui societatis tesseram, summi beneficij loco excipium, indeque quantas possunt, ob tantum donum, Deo gratias agunt. Sicenimaliquido se probenorunt edoctos, Non esse servos maiores Domino suo. Si demundo fuissent, amaturum vrique mundum quod suum esset: gauderent & exultatent quotiescumque persecutionem paterentur, omneque in cos contumeliamm genus mentiendo iactaretur: gauderet verò, non quia peccaretur, at quòdmerces copiola estet illis reposita in cælis. Verum, quid Sanctos memorare est opus iple eriam Ielus Christus Dominus noster, qui ad hoc in mundum venit, nepec catum regnaret in nobis, cum sciret & præsciret, quanto cum Iudzorum flagino esserilli mors inferenda, nonne tamen illius desiderio slagrauit? traditorialaciteriuit obuiam ? traditusest, quia ipse voluit? vixque aliquid vnum aquècommendauit, atque dolores & mortem à se fuisse voluntate susceptam, non autem necessitate toleratam?an sic pati voluit, sic elegit, vt illi peccarent?abst: led vt ipse patiendo, peccata mundi, immaculatus Agnus, tolleret. numquid line peccato aliorum?nequaquam:curenim, velbonum fuisse traditori si non nasceretur, vel minus Pilati quamtradetis peccarum affereret, vel crucifigentibus à Patre ignoscipostularer? at mortem & cruces exoptando, solampatientiamate riam, peccati euersionem, hominum salutem, diuinægloriæ inde amplisicandz maximaincrementa, ardentissima caritate sitiebat : & licet non absque multorum grauissimo peccato id futurum præuideret, grauissimas & instissimas eossbirelinquendi, eaque pe ccara, quæ ex aliorum improbirate veniebant, permirtendi rationes habuit : exemplumque nobis præbuit, vt quemadmodum iple fecit, ita faciamus & nos; si patientiæ, fortitudinis, virtutumque Christianarum exercendarum occasio sese offert : qua ceterorum mente id siat , nihil pensisit nobis, id verò nos quam follicitos habeat, qua mentis æquitate, quo veræ perfectionis ardore perferamus.

Sed hunc locum grauissimis concludo verbis B. Ignatij, quæ nos doceant quanta moderatione prudentiæsit vtendum, vt neq; vitandi peccati specie, dura fugiamus; neque nimia auiditate patiendi, peccandi occasionem alijs porrigamus lic igitur B. Pater; Quiprocedunt in fpiritu, & serid Christum Dominum sequuntur, amant, & ardenter exoptant, indui eadem veste & insignibus Domini sui, pro ipsius amore acreueretia:aded vt si sine offensione vlla divina maiestatis, & absque proximi peccato foret, vellent contumelias, falsa testimonia, & iniurias pati, ac stulti haberi & existimari (nulla tamen adid per eos data occasione) eò quòd exoptant assimilari, ac imitari aliquo modo creatorem ac Dominum nostrum Iesum Christum, eiusque vestibus & insignibus indui, quandoquidem illa ipse propter maiorem nostrum profectum spiritualem induit : nobisque exemplum dedit, vt in omnibus, quoad eius fieri poterit, diuina gratia adspirante, eum imitari & fequi, cum vera fit via qua ducit homines ad vitam, velimus. Ipfiffima hæc funt viri sancti verba, quæ vtinam penitiùs animo infixa teneamus.

# 5.5. Quid Sanctos in camente confirmarit.

Plura sunt quæ nobis persuadeant, sicesse animum in rebus aduersis componendum, vt diximus: leuiora omitto, & subinde in huius commentarij transcursu obiter nonnulla notabuntur: pauciora & efficaciora quædam ex professo explanare conabor. Acprimum,

# Quomodo rerum naturam contemplarentur.

Solent virisancti, animi oculum in Deum desigendo, omnem eam quæ occurrerit, euentuum & rerum complexionem cum physicis causis & connexis, magnamentis æquitate intueri, persuasum illud habentes, nihil vnquam euenturum, nisi quod diuinæ providentiæ benignissima caritas providerit in maius ipforum bonum cessurum, & in diuinægloriæ amplificationem futurum, dummodo diuinis iudicijs suæ voluntatis desideria subiugare conentur, tantaque animi demissione cuncta excipere, quata ipse consilij perfectione permittit. Hoc autem vt faciant, toram mentis aciem in Deum intendunt; illum solum, solam eius vim & porentiam, solum quem sibi extalire præfixit, finemassequendum cogitationi obijciunt. Huic

PPPP 2

n-

02-

ns,

ia-

n-

04 III

12-

ent

m-

C.

160

2.

dz

Sap.II.

Huicautem suo proposito, eo firmiùs adhærescunt, quòd totius naturacu. fum, & divinarum permissionum vim, longe aliter, quam vulgus hominamo templentur. Cum enim passim naturæ, ordini, esticaciæque causarum inbuant plurimum, & re vera si eas in se ipsis perspicimus, mirabilis in illisenergiansplendet:viri sancti, qui res nullas solitarias adspectare, sed in Deumomniano ferre consueuerunt, parui admodum eas ducunt: etenim tamquam momentum statera, sicest ante Deum orbis terrarum, & tamquam gutta roris antelucani, quelle scendir in terram. Quare istis despretis, ad rerum omnium auctorem, ordinisie. stitutorem, esficacia que datorem Deum oculos convertunt, vident que tanam ab inicio fuille divina mentis perspicacian, ve non humano more indidentie bus vun quandam, vel causas causis ita implicuerit, vt ex eis suo deincepsimpetutele voluentibus, non præuisus effectus emergeret: sed cum omnis ordinis, tottufque caufarum colligationis vim pariter & effecta complexa effet, finen sibi præstantissimum posuerit, eumque sic, vt ed non ad extremum tantum, per curtis illis causis, longaque rerum sene exhausta pertingerer, seditavtinsinglis, quæ intermedio in curfu labuntur, nihil aberrans, nihil vanum, nihil à digutate lua, ab vtilitate nostra esferalienum. Hæcautem pro certo sununt, sich illo constituta esse, ve nihilominus omnia semper eius potestati perfectelufint, eius nutibus vis omnis creata famuletur, absque co neque esseneque ope rari valeant, prima, sit & nobilissima, & esticacissima rerum omnium causa, cui aliquid volenti ceteræ obsecundent omnes:vt non sit de Deo dicere, Legemsbi poluit, qua tenetur, & non præteribit; quali fi magnum, aut arduumillihretà consueris recedere. Hoc ipsum experientia testatur multiplex: nonnevoi libuit San Ctorum causa feras mitigauit? vrsos & leones asinorum more samult riiussic?draconum & aspidum virus innoxium reddidit?nonne aquis, velutigus, ligna succendit? vndas, ne fluerent, instar crystalli durauit, vel (quod maius ell) nec duratas, & fluentes, Sanctorum vestigijs calcandas præbuir? quid? quodid preces hominum, defunctos quinetiam reuocauit ad viram? verbo dicam, nos ne totius naturalis machinæ, vel mutauit, vel vertit ordinem, quando vt llaten hostes internecione deleret, vtsanitatem Ezechiæ (in quo quid magniest, all qua libuit? & nisi factum testarentur sacri codices, quanto consensu, nos prodentuli homines, id tantum, tam leui causa factum, negaremus?) sed nonneetiam vt sanitatem Ezechiæ reddendam testaretur, cælorum ipsorum cursum vd præcipitantem inhibuit, vel prouectum ad transactareuocauit?quid ergoadte rum naturas expauescimus, & non totià Dei nostri potestate pendemus?

Ad hæc cùm totus hic naturæ ordo, & quidquid in hoc rerum ordinecuenturum est, secururæ æternitætis comparatione, vix, sicet sæcula plura complete tur, breuissimi momenti instar sit, sirque periturum aliquando, & in mestern statum transmutandum, cumque omnium quæ hoc mundo, hacvita nosta continentur, nihil propter se factum, nec propter se, sed propter dinina & zur-

nam gloriam sit expetendum; hinc planè, & exijs quæ dicta sunt, efficiunt Sancti, vt quando omnia quæ in natura & à natura sunt, ordinatione, subjectione, destinatione, in singulis, & per momenta singula à diuina manu liberè pendent, diriguntur, mutantur, aut perseuerant, naturærerum, causaque proximæ neglectui habendæsint; in eum verò qui auctor & gubernator supremus omniumest, tota spes nostra, vel expectatio, vel consolatio conferenda est. En igitur quam sanctiore & sapientiore oculo Deum, non quidem sublatis, at contemtis rerum naturis, perpetuò intuentur Sancti.

Aliudetiam est, quod minùs obseruatum reperio, & ijs quæ dicta sunt inhæ-

ret:posse videlicet eum qui Deo sidit, piè ac sanctè existimare, se singulariter in spe constitutum, regisea Domino, nihilque ipsi in rebus naturalibus, longeque minus in alijs, defore: sæpeque ac sæpius bonum Deum, vermiculi minimi, inutilissimi homuncionis causa, multain cursu rerum consueto mira, sed inobseruabilia patrare; vnde illi tanto maioregratia obstringatur, quanto crebriùs & liberalius, tot beneficia, non agnoscenti conferuntur. At quæris quæista mira sint: ea intelligo, quibus benignus Dominus naturaliter lenissime que, nulla viillata, instantem ordinem auertit & immutat ne forte aliquid noceat. Et quoties credendum estista euenire: quum D. Augustino viæ dux aberrauit, eoque errore, infidias inimicorum, quibus oppressus fuisset, esfugit: annon à Deo fuisse credendum est: quoties, in mentem ex cogitationes non incidunt, qua nocerent? ea consilia non sequimur, que periculo videantur carere, & tamen corporianimoque perniciosa essent ? quod volebamus & poteramus non agimus, idque bono nostro cessisse deprehendimus? quoties vel celeritate, vel tarditate fola, vel improuifo quodam casu, casus graues, & grandia pericula euadimus?numquid non optimi Dei nostri sanctissimæ prouidentiæ, id totum acceptò ferri debet? Et hac quidem, quia interdum apertè notamus, frequentissima esse, credere meritò possimus. Exempli gratia, quid me vetat, si domi mansero, id existimare curasse Deum, ne in suriosum, ebriosum hominem, Aernacem equum, saxi cadentis ruinam, vel peiorem casum inciderem ? si domo abiuero, quid prohibet, id putare factum, ne domi desidens, in iram, in graves rentationes, in peccatum aliquod laberers fi datur, fi negatur aliquid, fi memores aut immemores alienius fumus, fi valemus, aut non valemus, denique quidquid accidat, quam facile, quam incundum est, ex aliqua boni specie, in Deum suum se promtissime suauissimeque conferre ? Certe vniuersa hæc totius mundi machina, & omnigenarum rerum atque cansarum implexus, permagni & ordinatissimi cuiusdam horologij mihi speciem præbet, cui sapientissimus, idemque optimus moderator Deus præsidet, potestare, sapientia, arte tanta, venihil ordinem debitum exire patiature possit autem, ordine communi nequaquam perturbato, occultæcuiusdam in ista machina causæ, quafirote, leni & inaspecta converfione efficere, vi quod iple voluerit, (& abiter PPPP 3

e cut.

mco-

uate:

ia re-

1210

intoin.

ue de-

1510-

ntam

icu-

mpedinis,

bet-

ngo-

igniicab

lob-

ope-

, CUI

mli-

lifo-

1111

gne,

cft)

dad

iól-

iëlis

nin

Hi-

cet

YE

10-

ton.

futurum non erat) non quasi ab ipso, sed quasi sponte ab ipsis rebus emergi. Camá; & singula illa præuideat, & semper in manibus habeat, & sitilli sacilimum: qui omnia vnius electi causa fecit, vt diximus, omnia que illi samular vult, is etiam illi vbi opus fuerit, vbi etiam vtilius, aut incundius; eius medi plarimas nobis incogitatas rerum & causarum conuersiones progignete etectus est, eo que plures, quo magis & pleniùs, se totum, resque sua somnes, divina prouidentia, quæ suorum sollicita curatrix est, regendas commisent, ides tam frequenter, tam multa præter spem & opinionem accidunt, vtagnosa vim aliquam superiorem rebus omnibus inuigilantem, & præsidentem; ides multa temerè admodum suscepta sortiuntur felicissimos exitus; multa que dissecta & desperata videbantur, derepentè eriguntur, firmantur atquestabilimentur.

Id autem beneficentiæ & prouidentiæ genus, gratissima nobis menteptole quendu esse censeo: non solum quia crebrum, quia maxime necessarium, qui enim miseris nobis fieret, si quasuis aduersus nos inimicas potestates, suis m viribus, occasionibus abuti pateretur Deus? quam ægrè nostratanta, velades ficiendum infirmitas, vel ad prouidendum cacitas, etiam nemine oppugnant, Deo tantum non fingulariter opitulante, consequeretur oprata. Verum nobet folo nomine illa beneficia maximi facio, sed illis ipsis quæ miracula dicimus, quadam ratione maiora puto: quippe mirandis iplis co mirabiliora funt, quo leniore sapientia, addam & difficiliore peraguntur. Etenim nemo est quinon libenter, & prolixè id sit daturus, quòd licet omnia Deo facilia sint, pronostrotamen intelligendi captu & modo, id illi facilius factu videtur, quodinte folus folo verbo facit; quam quod alterius repugnantis, vel adid nonproperfæ, suauiter ramen inclinandæ causæ, quasi adminiculo faciat; est enim his, k ipsa causa altera flectenda, & sic flectenda, vt non coacte, sed sponte, in eampatem deuergat. Itaque si egestati tuæ, pecunia subitò creata subueniat Deus, w si auari diuitis in mentem immirrar, ve de suo sitinte liberalis: itemque siabe grotante, omnem momento inualetudinem depellat, vel sumta minus conutniente potione te sanet; quis negare audeat, hoc postremum beneficium, autalteri nihil concedere, aut quadantenus illustrius videri, non quidem quodinfuetum est, sed quod verè & recta ratione dignum est æstimantibus. Sin autm hæctanti quanti merentur fecerimus, erit cur incredibilem, erga beneficentille mū Deum, ingratitudinem nostram lugeamus: plurima enim sunt, qua abillom nos,ista via creberrime profluunt, & iam vel affiduirate viluerunt, vel ments nostræ nimia ignoratione nesciuntur. Gratiam à liberalissimo Dominostagne mus, qua iplius beneficia perfectius agnoscamus, debitumque bonitatitanta obsequium, ardenter & perseueranter exhibere possimus.

Vniuersam itaque rerum naturam, causarumque implexum quando contemplantur San Ai, magna in Deuta fiducia, magno eius amore succenduntus,

000

totis viribus connituntur, ve quouis in rerum euceu, nihil penitus nisi se Deumque suum cogitent: à sollicita verò virtutis cura, qua maximetanguntur, alienum putant animaduertere, qui sint qui malum inferant, qua voluntate vel modo illud inferant; quibus à cogitatis omnis perturbatio exoriri solet. Deseipsis autem cogitantes, duo quædam inabrupte & perpetuò reuo luunt: Primum, vilitatem & indignitatem suam, ob peccata, imperfectiones & socordiam, quæ diuinam maiestatem proritant, & ob quæ slagellis irruétibus pauca se luere, plura commeritos profitentur, deq; manu paterna salubrem correctionem, cu gratiarum actione suscipiunt. Alterum, quod menti Sanctoru insider, est exercitij virtutum, perfectionisque desiderium, spes & amor ad æterna translatus & inhias, temporaria contemnens, lucra & damna eodem vtraque loco ponens, id folum magni faciens, quod ad æternam beatitudinem conducere videtur: ad hanc, & ad Deum suum, le ipsos, sua omnia, euentus omnes referunt. Deum autem respiciunt, vt sibi præsentem, fauentem, prouidentem, & in fines optimos, eaomnia quæiphus voluntate velpermillu fiant dirigentem. Atque itaex hisce tribus, nempe æternitatis, Dei, & sui, cogitatis summain animo tranquillitas permanet, nihilque quacumque in re, seu bona, seu mala, niss sui expiationem, perfectionem, exercitationem, æternitatis lucra, Dei iudicia, Deique gloriam, bonitatem voluntatemque speculantur, sic ergo naturam totam contemplantur Sancti. At quo permissiones loco habeant, superest vt dicamus.

# S.6. Quid sit permissio, & an aliqua permittat Deus.

Deum aliqua permittere ita notum est & certum, vtneque ratione, neque side Christiana negari possitiexectanda quippe blasphemia est, quamque pia aures exhorreant, Deum, ita malorum vt bonorum, facere auctorem: quod quando dicere ausus es Caluine, quis tibitantum audacissimi suroris inspirauit ? itane verò, vttu vilis & nihilihomuncio, Deo summo bellum inferas? è calis detractum humi assignas? pro Deo caco-damonem facias ? tu verò cum tuis istis blasphemis vocibus in malam rem abito, & cum auctore mendacij, patre peccati, malorum auctore, quantum voles, imò quantum noles, permaneto. Viderint interim doctrina tua, cetera sectatores, hoc yno tamen dissentientes, quam medace, quam blasphemo, patre te glorientur: quanto verius crederent, si ex codem ore spiritum mendacij, & spiritum veritatis prodire non posse crederent! Nos verò cum sancta Ecclesia, docente sancto Spiritu, costanter asserimus, quoniam Domine non Deus volens iniquitatem traes, neque habit abit iuxta temalignus: nec summam bonitatem vllo pacto peccato assinem esse conuenit. Permittis igitur, at nequaquam committis peccata.

Vulgus quidem hominum, penitius in rerum intima ire no assueti, permissiones diuinas leuissime transsilire, & vt vox ipsaidem cum humanis permissionibus sonat,

OCE

002

tabi.

5 Wi

ante,

mus, quo

no-

華

en-

par-

Yel

bz-

U¢.

1

in-

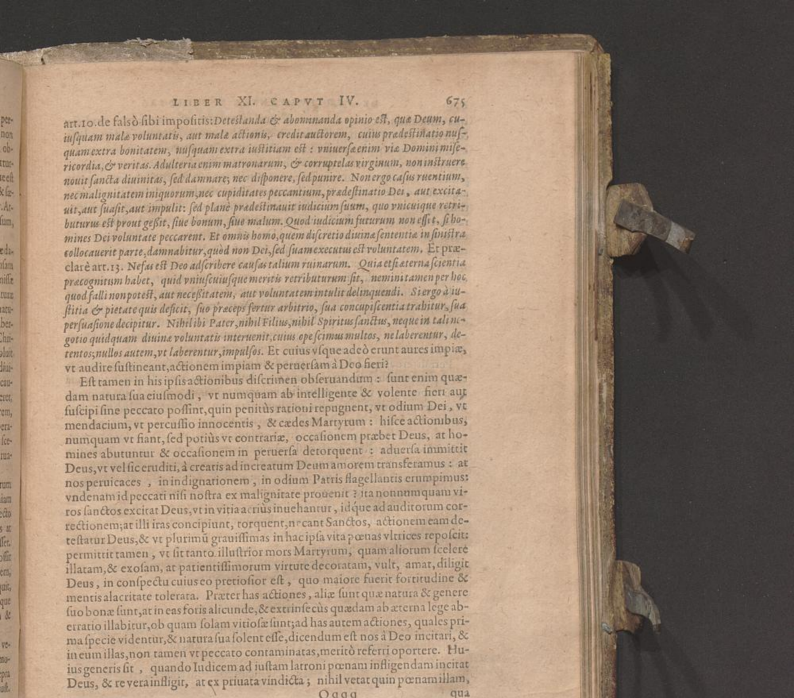
tm

OID

ntis

ntz





qua iusta est, in Deum, vt ab eo iustè profectam iure referamus, licet vindista & peccati actum illum, nullatenus in eum referre valeamus; nee videtur difficile, licet vtrumque reipsa sit coniunctum, vnum ab altero cogitatione separe ressiquidem plane forinse cus, iustissimo scelerati supplicio, illicita vindica cupiditas debonestamento suit. Hoc autem in ijs agnoscere procliuius est, quaer adiuncto non penitus in virium abeunt, qualia multa, bona mixta malis, consettim perpetrantur: datur eleëmos yna, ieiunatur, oratur, at vana gloria subintua, ravius est vt proptere aillud opus omne virietur; quod bonum est, abono Deo est, & quia totum bonum est, totum à Deo est. nihilne ergo mali est, inquisi est plane, at extrinse cum illud est, forisque adplicitum, & peccatis voluntati, potius quam rei natura adharescens. Verum hac alijs disceptanda relinquamus: ad eam, qua in permissionibus est Dei voluntatem commonstrandam transcamus.

Et quidem cùmea omnia quæ verè sunt, verè velit Deus, cuius voluntatesunt omnia, & sine cuius voluntate nihil est, solum autem peccatum (quod impropue dicitur existere) velle non possit; permissiones verò nullatenus peccata sint; non est dubium quin permissiones, si quæ sunt, & quomodo sunt, velle possit Deus.

At quomodo vult?ex comparatione humanarum dicam.

Permittere aliquid dicimur, quando ideuentarum prævidentes, aut (finon certo præfentimus) timentes, non tamen impedimus cum possimus: nequaqua auté impedimus, vel quia expressim volumus non impedire: vel quia animaduertentes posse nos id impedire, negligimus tamen, nihilque quod obsteradhibemus. Aded vt in omni permissione tria sint. Primum, vt præuideatur, quidsturum. Secundum, vt possit impediri. Tertium, vt non impediatur. lam, cetussimueft Deum prænidere perfectissime omnia quæ sint futura: itemq; posseque voluerit facillime impedire: ac denique plurima non impedire, que autemnon impediturus est, & futura sunt, ab æterno prænidiste. At non est, cur solummodo dicamus Deum negligere impedire, sed cum nequaquam æternus prouidentiz oculus incerrum fluctuer, necesse est asseree, eum ab æterno, cum præuidit, id oliminstare momenti quo res futura esfet, nisi impediret, etiamsua iusta volunrate fumma ratione statuisse, permissurus esset, necne?fimulque, vel voluisse, vel noluisse permittere; vnde antea è D. Augustino retulimus, Deum, non vique nolentem, sed volentem, sinere vt aliquid fiat. Multa verò à nobisperminique tamen nolumus, docet experientia, & posteà dicemus.

#### §.7. Cur aliqua permittat Deus.

Tanta est summi Dei bonitas, adeoque illam decer peccatum omne autifate exterminare malitiam, vt omnes pro confesso habeant, numquamillum mais Enchiride: permissurum nisi vt maiora inde bona elicerer: atque ita sensita. August tacontin de pais sentiunt Theologi. Neq; hicest cur quidquam controuertamus. At quasirpresentation.

munire, præuenire, mentilque partes omnesitainsidere, vt in Deum perpetuo, & volenstota raperetur. Sane, annon liberrime, imò & propenso voluntaris impetu, tot viri sanctiplures annos, vel etiam vitam totam letifeto peccato immunem traduxerunt: tuque præceteris, puritatis diuinæ exemplar mundissimum Virgo Mater, quam libera & incensa voluntate, ab omni peccati contagione, te femotam, diuina gratia opitulante feruasti! Nihil ergo libertati officit, si peccata non fiant: & quam fape, & quam multapeccata nostra impedit, vel non permittit bonus Deus, libertate tamen illæsa: quod niss faceret, Deus bone! quanta scelerum colluuies omnia permisceret! si impiorum non retardatentur impetus, si peccatoribus habenælaxarentur, fiillecebris ad peccatum non imponeretur modus, quisnon omni flagitiorum genere spurcaretur? Statutum igitur sit permitti quidem rebus liberis aliqua, at non propterea

folum quia libera sunt; sic enim essent omnia permittéda, neque permissio peccati libertati est necessaria: præterea à dinina bonitate videtur alienum, vt ideò solum vel præcipuè peccatum permittat, quia peccans peccare potest, vel vt oftédat peccantem peccare potuisse, multo q; minus vrideo permittat peccarum, vtipfum peccatum existat, vel vtpuniendi iustam causam habeat; hæc enim san-

chissimam & diuinam rationem omnino dedecent.

Cum verò quædam permittat, quædanon permittat Deus, cur hec potius qua illa permittat quarenti, implexa & enodatu difficillima quaftio est: non solum

Qqqq 2

cat,

ad

1115,

unt

non

Us.

non

ad-

hi-fu-

uz

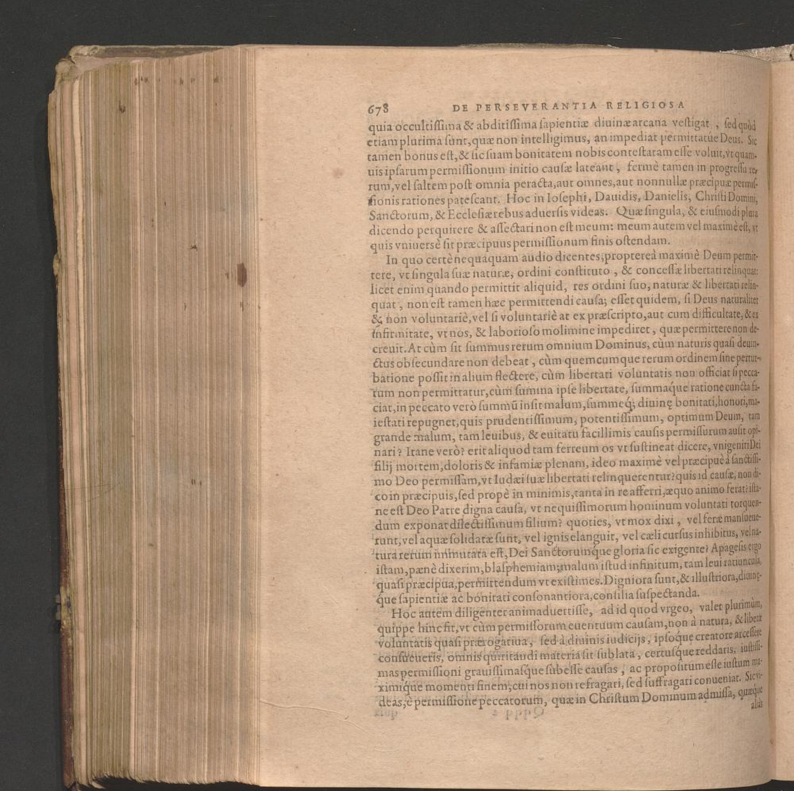
do

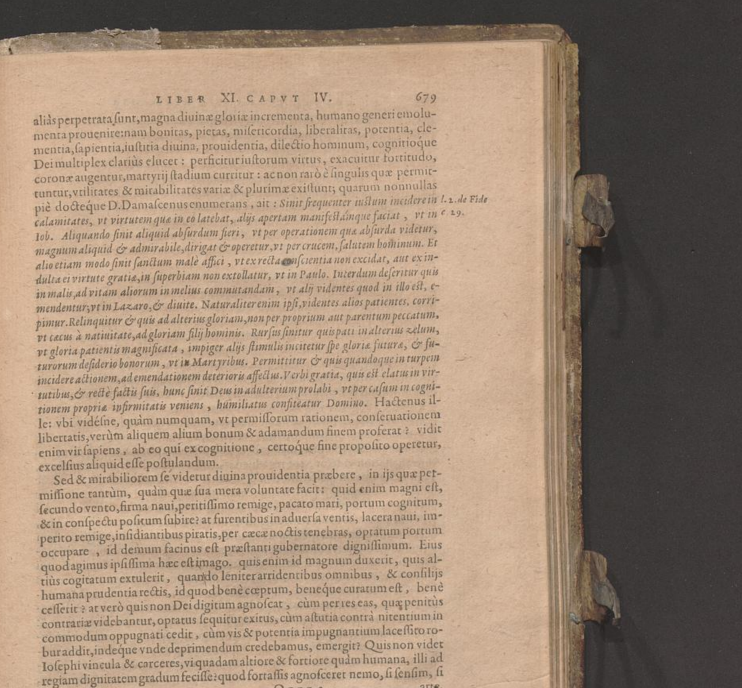
UZ

id

uz

12.1





ICr.

VI

102-

fa-

ma-

ıdi-

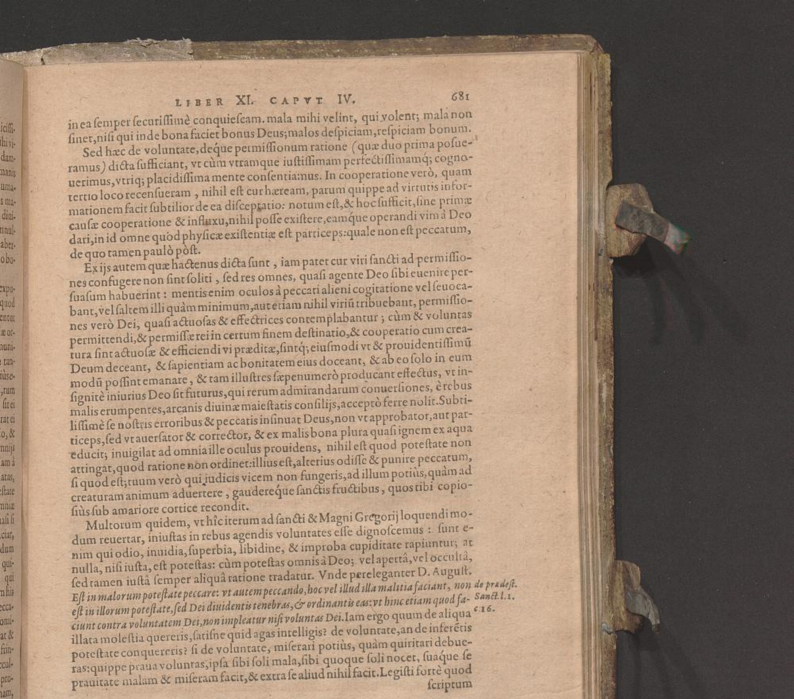
1071-

pt-

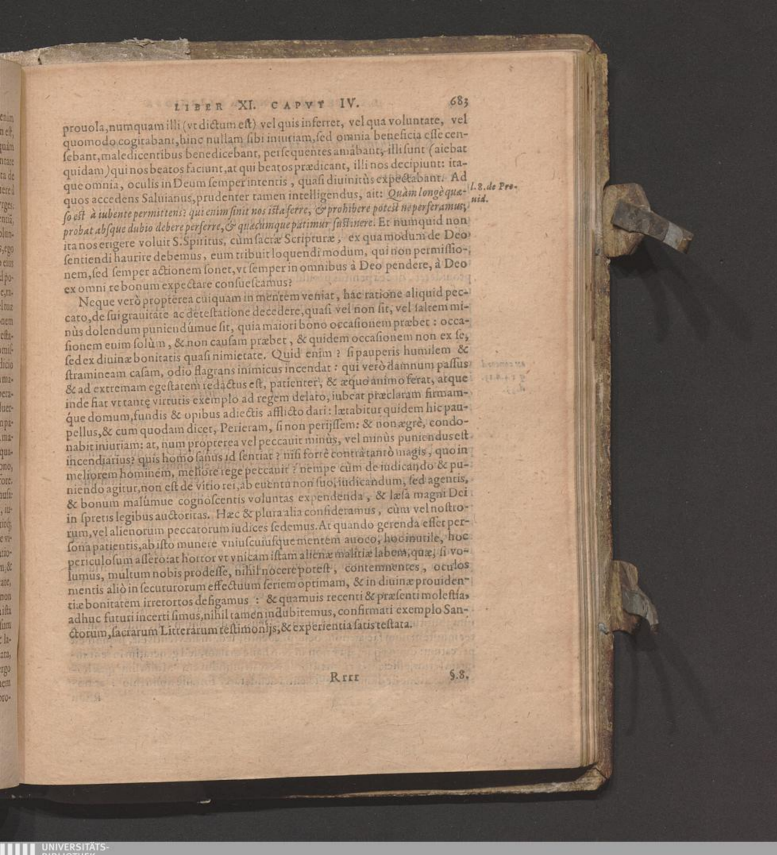
berz

arte, si rebus præclarè & fortiter gestis, si munerum & honorum alterna vicsse tudine, gradatim ad summa conscendisset. Quare, id etiam dicere possembly deor; Si nulla permitteret, & permissa non ordinaret, & ordinando, quodammodo sua non faceret Deus, Deum vix agnosceremus, vix que vllum inhumam euentis Deo vindice dignum nodum videremus, & vix altiùs quàm adhumana consilia mentis oculos attolleremus: at verò cùm non solum è bonis mala ficri, sed exipsis istis malis bona instaurari videmus, sublimiorem dininæ providentiæ modum fateri cogimur, quæ sic à bono excidere nonnullos patitur, vt nihil tamen ab optimo sine sibi proposito, ad extremum abterare patiatur. Et quid magniest si èbono bonum? at maximum est, sièmalobonum secris.

Igitur quantumcumque humanæ nos artes vel impugnare vel etiam exp. gnare videantur, firme nitamur Deo; nil permitter, nifi in maius bonum; quod bonum si diligimus, nostrum est: quidquid astu, quidquid viribusconenum inimici, conspiret infernus totus, non possunt nos extra diuinæ prouidentizordinationem collocare, non possunt potentissimi clypeivel penetrare munimen, vel cautum tegumen fallere:imò verò maligni aliorum conatus, non tantum Dei benignitatem aliorfum auerfam non auocabunt, sed ad nospotiiseuocabunt; tum quia Optimum maximum decet, afflictis & oppressis adesse, tum quia iustissimo & sapientissimo conuenit esticere, vt illa alterius malitia, site qui iniuste affligitur, vera & directa occasioacvia, per quam Deus conferate bona maxima, quæ numquam alias daturus fuisset, sic illa Iosephi vendicio, & à carissimo parente separatio, effecit, vt derelicti, &, vel inuidia, vel calumas circumuenti patrocinium, maiore beneuolentia susceperit Deus; imò etiami vero abesse non videtur, tot resaduersas, tam fortirer ab innocente perlata, viain fuisse vnicam qua seruitutem & vincula cum regni libertate & maichae mutare mereretur. Quapropter, huic exemplo consentanee, si in mecalumniz infurgunt, si iniustè iniurijs impetor, quidni eo animo id excipiam, quili Deus meus pro sua in me beneuolentia, nouam quandam, qua mihibenetacat, occasionem offerat, ex qua clarius agnoscam, quantopere mihi inuigilet, dum ipse inde me eriger, vnde deijcere; inde decorabit, vnde malê infamare, alijqui demnitentur, & mea peccata merebuntur, at non finet bonus Dominus, qui conatibus interueniet, & ex aduerfis fecunda procreabit? quidni meiplumhis verbis & affari & confolari possim? Ecce Deustuus, o anima mea, qui peccatum omne, fraudem omnem, & quidquid non rectum est, summopereabout natur; en, eousque te diligit, vt ad maius bonum tuum æternum, etiam ferat & permittat malum aliquod, etiam leges suas, honoremque suum patiatur intime gi, vel hac viatibi sue volens gratiæ, suique amoris pignus ostendere, & occulta sapientia bonitatisque summa reuelare. o benignitatem, o sapientiam, o prouidentiam plurimum adamandam!in eam tranquille follicitudinem deponam,



scriptum est, Omnis potestas à Deo est : & scribi bene potuit, verum care est: at numquid & hoc legisti, Omnis voluntas à Deo est? absit: falsum enimel nec scribia spiritu vero, à Lutheri tamen & Caluini spiritu potuit. Et quin prouide cauit Deus, ne id omne in hominis esset potestate, quodinvoluntare foret? Verum quod nunc, tibi nocere volens, id potuerit quereris, atqueita de potestate conquereris: at quomodo id potes, cum ipsa iusta sit? Deum intuere quo est, cuius est, per quem est, qui illam ordinat, & iustain fateberis. At vige. Mihi fit iniuria, quæ, inquam, iniuria? peccata tua punit Deus, exercet patienti. æternitati coronas apparat, & tibi fit iniuria? Homo est, ais, qui prauasuavolus. tate mihi iniuriam infert, hincindignor. Ad hominem tu me semper vocas, co te ad Deumeuoco. humana ista voluntas, quid potuit, quid fecit ? non obera voluntatem doles, qui peccato eius non condoles; sed doles quòdaliquidio tuerit:at quod potuit, vnde potuit, cur potuit?nonne potestate, concessionentione dinina? si dinina, numquid non insta, san cta, laudabili? in hancergo velma fe querelæ erigant, vel conticescas necesse est. At instas, diuinam cooperationen illi promissam; in malum meum, mala sua voluntate detorsit, tantaque potelitis telum in me deflexum vibrauit. Ego verò eiufinodi cooperationem promisamnego: asseroque constantissimè, nunquam suturum, vtid nisi instoindice fieri sineret Deus: horumne verborum vim capis? dicam clarius, numquammilæalterius voluntari in malum tuum, nisi (si volueris) in bonum tuum coopenbitur Deus. Nondum sat perspicuu?iterum fusius; non permittet vlliste aduetsis rebusia ctari Deus, nisi quia tu ipse illa commerciati, & plura; quia in cumparum speras, creaturis confidis, & creaturis puniris, quia tibivel ad cauendamiiora mala, vel ad firmanda bona veriora vtile est, & denique vndecumg; &qui cumque altiore ratione permittatur, non permittitur, nifi quia fummobono, qui Deus est, & in quo omne tuum verum bonum est, ita visum est meliustot. Hincergo, hincpermissionis, hinccooperationis præcipua est petenda cault non quia prana voluntas id voluerit, fed quia cum prane voluntas id vellet, in flè,imò iustiùs & meliùs fore iudicauerit Deus, si id permitteretur: permitent non quia malusid volebat, sed quia id malo permitti iustius & meliusfotere debat. En consequendæ tranquillitatis animi præclaram certissimamque ratto nem: fi nempe non hominem, aut humanam vllam voluntatem, noncreatam, & proxime effectricem causam intueris: quidenim ad te attinet, qua voluntate bona an mala sit quisquam præditus? for sitan quam malam putas, illa malanos est voluntas: sed sit mala, quid ad terillam judicabit Deus. Etverò simalaita voluntas tibihonorem, tibi commoda præberet; non ægré tibifaceret. Gambun ferunt quendam Telephum, quòdaccepto ab Achille vulnere, interno & 10tentiapostematis vicere sit liberatus. O quam multa conscientia apostemata, vel sanat latentia, vel cognita expurgat molestia rerum aduersarum! Deumero intuere, tranquilla animum, hominem dimitte, ad Sanctorum imitationem

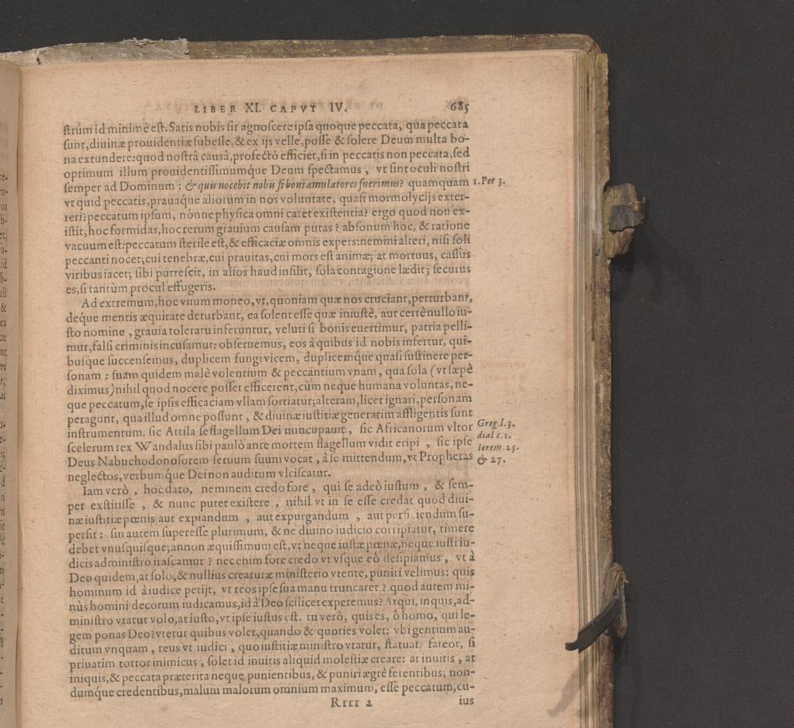


## § 8. Quomodo peccata ad divinam providentiam pertineant,

Pauca hac de re, & quæ in rem nostram faciant, dicam, Theologiscettere. linquam. Et quidem certumest peccara non posse sie ad diuinam providentiam pectare, quali sint effectus quos divina providentia fieri voluent, tos promouerit, aut adeos incitarit: hoc enim ab optimo Deo quam longissime abesse debet. At quianon dedecuit, imo instissima fuerunt rationes cur decere, peccata permitti; fi aliquando permittenda erant, necesse fuir veab omnium fiturorum præscio Deo præuiderentur, tum verò vt de præuisis meliusaliquid prouiderer, necea penitus prouidentiæ suæ sapientissimam ordinationem interfugere sineret : quin potius corruptricem malitiæ vim compelcendo, mal permissionem, ad boni augmentum flecteret, interdum quidem in ipsorum & peccantium correctionem, interdum in aliorum commodum, interdum vies occasione the sauros misericordiæ liberalitatisque suæ largiùs esfunderet, seque ipsum manifestaret illustriùs. Quam in rem doctissimi Molinæverbadignalint ex concord. relatu, quibus ait, Aded bonus est Deus, vt nulla ratione permitteret mala, mis indeelium 9 14.4.13. intenderet maiora bona. Necest auctor peccatorum, sed prauisor, permissor & prouisor, qui ea sua inestabili atque infinita sapientia & providentia, in optimos finesordinatus

d.33.

Præterea fæpissimè videmus diuinam prouidentiam in arcendis peccatiselucere, cum impedit ne fiant, cum tamen futura fuisse ni impediuisset, aliundedeprehendamus: frequentissime tamen plurima submouer Deus, quenelcimus, tantorumque beneficiorum, que nos latent, nullus elt lenfus. Atquandopeccatum perpetratur, diuina quoque in eo providentia cernitur, non lolum quod in melius ordinatur, de quo sæpè diximus, sed eciam quod frequenter, velnon tanto imperu, vel frustrato malitiæ effectu, vel adiuncta molestia, vel quodam alio modo sie siat, ve comite peccati dolore, inamabile reddatur, faciliusquem ad meliorem frugem redire. Sed hæc, licet ve plurimum, nontamen semper, net in omni peccaro facit: At in omni peccaro quod perpetratur, Deus ob inemopurmum, peccatori concurlum, (vi cum Theologis loquar) generalem lum præbet, vteo pro suænaturæ libertate, vel ad bonum, vel ad malum vtatut, maens id quod bonum; at prouide, iustaque ex causa, relinquens id liberum, vnde fi peccatorin deterius dessectit, causa generalis bonitate, ad particulare peccatum abutitur. quare, cum iustè præbeat Deus, vn de bonum siat, indeantemalter iniustè malum faciat; non, bene prebentis; sed, male vientis est, si quod est peccatum: diuinæque, quæ non in rem hanc malam, sed generatimintemaliquam fertur, efficientiæ radius à sorde peccati mundus est. Multa sunt que horum occasione de diuinaista esticientia desideraret fortasse nonnemo: at no-



ius quicumque à nobis vestigia eraserit, is vel maxime nobisbene facit. Sel nonne longe verius est, sudicis iustitiam publicam, essicacemque potestatem, quam carnificis (ab ipso denique Iudice puniendi) malitiam intueris quidatem, si & tuum ipsius peccatum, alterius peccato puniri commercium est quid, si ad tuæ virtutis exercitationem, sic virlius est equomodo enim aptius nostern Deum ingratus animus, quam alterius in nos ingrato animo punietur e nonne & frequenter qui iniuste alium peremit, iniusto alterius gladio, iusto Deovadice, iuste perit e & quando æquo animo alterius voluntas infensatoleram, nonne magis arduum, magis que laudabile, adeo que tum expiandis malis, tum virturi persiciendæ longè est essicacius?

Sed ecce iam permulta diximus, & quæ ad id quod propositumerat, comprobandum sufficiant, verum qua tanti momenti res est, tamque natura que ruli, & ad impatientiam pronistumus, verquantumuis generatim multa dicantur quæ ad animos componendos valcant, subitò cum in rem ventum suem, excutiantur illa de manibus, ipsique in animum inducamus nostrum, iustènunt nos irasci, iustèin res nobis insestas excandescere: minutiora multa proximo

capite exquisitius persequar.

#### CAPVT V.

Quomodo quæ à Superioribus proficifcuntur, non sint secus quam à Deo recipienda.

DLurima omnino sunt & maxime varia, quæ à Præpositis ad subditos sacto, L dicto, influ dermantur, funt que vel in prinatione, vel in perpeffione, vel in-Ctione polita: hocest eiusmodi, ve propterea vel prinari aliquo, vel aliquidpat, vel agere debeant subditi: vt quando dignitate vel officio priuantur, cum um nium aut flagella illisiniunguntur, cum habenda concio lectione pracipius in primo prinatio, in fecundo perpeffio, in terrio actio notatur. Sin autemplus fimul pręcipiuntur, tum fingula funt ad fuum genus reuocanda, & exeo prudenter centenda. Sunt & quædam è duplicigenere permista, vt slagellatio, quasctione & perpeffione conftat, vt officiorum locorumue mutationes, inquiber discessio fit ab vno, & adaliud accessio. quoties autem contingit vrexvttoque milceantur, adid genus referenda funt fingula, quod gratiusest, & potisine Superioris voluntate spectatur: quate flagellatio, non ad actionem, sedadorpessionem pertiner:mutatio verò loci vel officij, trin pænam, & inid quod grauius est fiat, prinatio dicenda; si verò in laudem, vel commodum, vt si in lalubiorem locum, vel officium honoratius transferatur, tum in actionibus poum computandaest.