

#### Universitätsbibliothek Paderborn

### Ludwig Bourdaloue, von der Gesellschaft Jesu, Königlichen Hofpredigers, sämmtliche Predigten, welche vor dem Könige in Frankreich Ludwig dem Vierzehnten gehalten worden

Aus dem Französischen übersetzt

Der Lobreden Zweyter Theil

Bourdaloue, Louis Prag, 1766

VD18 90138651

Kurzer Inhalt der in diesem Theile befindlichen Reden.

urn:nbn:de:hbz:466:1-49642

# Kurzer Inhalt

der in diesem Theile befindlichen Reden.

Erste Rede. Auf das Fest des heiligen Petrus.

Bintheilung.

Die find der Kirche einen doppelten Gehorfam schul: dig; einen Gehorsam des Verstandes, die Wahre heiten, die sie uns vorlegt, zu glauben, 1. Theil; und einen Gehorsam des Herzens, die Gesehe, die sie uns vorsschreibet, zu beobachten, 2. Theil.

## Erster Theil.

Ginen Gehorsam des Verstandes, die Wahrheiten, die sie uns vorlegt, zu glauben. Sie ist die Ausbewahrerin, das Wertzeug und die Auslegerin der Wahrheit. Es ist ihre Pflicht, uns den heiligen Schaß des göttlichen Wortes in die Hände zu geben, und uns dasselbe zu erklären. Sie hat zu dem Ende eine Macht und Gewalt, die sie von dem Sohne Gottes erhalten hat. Nun kann sie aber diese Macht und Gewalt nur in so fern gebrauchen, als wir verbunden sind, uns ihren Aussprüchen zu unterwersen, und ihr zu glauben. Deswegen sagte der heil. Augustinus, er würde dem Evangelio nicht glauben, wenn ihn nicht das Ansehen der Kirche dazu verbände. Und gewiß, ohne dieses Ansehen der Kirche würde keine sichere und gewisse Kegel mehr senn, den rechten Verstand des Evangelii einzusehen.

Ein Grundsatz des heil. Angustinus, ohne welchen man in der Kirche Gottes weder den Frieden, noch die

Sb 4 Ord:

ind

rde

ist, seind und

ele

en,

1191

as

(t:

168

cht ei:

ei:

oft no

en

bt

it is

6

Ordnung, noch die Einheit der Lehre, noch die Demuthdes Geistes erhalten kann. Ein Grundsaß, der so nothig ist, daß die protestantische Kirche die Nothwendigkeit desselben selbst eingesehen hat. Ein Grundsaß, welcher die Unsehlbarkeit der Kirche vorauß seßt, und worauß allzeit die unumgängliche Meiche ihr zu der Angelen der Miche ihr zu der Angelen der Miche ihr zu der Angelen der Miche ihr zu der Miche der Michel der M

de Pflicht, ihr zu gehorchen, folgt.

In Unsehung dieses Gehorsams des Verstandes hat ben wir viererlen zu merken. 1. Es ift, eigentlich ju ter den, dieser Gehorsam des Verstandes, der uns mit der Kirche vereiniget, und zu Gliedern ihres leibes macht. Es wird das Benspiel des Tertullianus angeführt, 2. Dh: ne diesen Gehorsam hilft es nichts, daß man aufferlich ju dem leibe der Kirche geboret. Denn das Meufferliche des Bekenntnisses und Gottesdienstes ist dasjenige nicht, was und mit der Kirche verbindet. Dieses wird mit dem Benfpiele der Donatisten erlautert. 3. Dieser Gebor: sam ist zu allen Zeiten der Probierstein gewesen, woran man die mahren Glaubigen erkannt bat. mit dem Benspiele der beiligen Kirchenvater, und inebe sondere mit dem Benspiele des beil. Hieronymus bestätt 4. Dieser Gehorsant muß ein practischer Gebor sam senn, und nicht bloß in Worten bestehen. Hiernach werden wir von Gott gerichtet werden. Wir werdenver geblich gute Werke gethan, und auf dem schmalen Wege gewandelt haben. Wenn wir der Kirche nicht gehorsam sind; so helfen uns unsere Werke nichts; und man kann so gar sagen, in Unsehung gewisser Geister bestünde ber schmale Weg zum Theil darinnen, daß sie ihren Mennun: gen entsagten, um die Mennungen der Kirche anzunehr men. Es wird zwar die Kirche von Menschen regieret; sie ist aber deswegen eben so unfehlbar, weil diese Men schen von dem Geiste Gottes geleitet werden.

## Zweyter Theil.

Ginen Gehorsam des Herzens, die Gesetze, die sie und vorschreihet, zu beobachten. r. Die Kirche ist un: sere

sere Mutter; folglich hat sie ein Recht uns zu befehlen. 2. Was sie uns besiehlt, soll von uns auf das genaueste und strengste beobachtet werden. 3. Wir können ihre Gebote nicht übertreten, ohne zugleich eines von den glaubwürdigsten Geboten des göttlichen Gesehes zu überz treten. 4. Die Verwegenheit, mit welcher wir die Gez bote der Kirche übertreten, rühret oftmals nur von einer gewissen Frendenkeren her.

I. Die Kirche ist unsere Mutter; solglich hat sie ein Recht uns zu besehlen. Die Wahrheit dieser Folge fällt von sich selbst in die Augen. Nur die Keher haben, aus einer vorgefaßten Mennung, die Macht und Gewalt der Kirche in diesem Stücke nicht erkannt. Und es wollen sich nur die bosen Catholicken, ob sie dieselbe gleich erken: nen, aus einem Verderbnisse des Herzens, ihr nicht un:

terwerfen.

066

dak

elbit

feit

igli:

Bas

ter

der

cht.

06:

lich

iche

cht,

em

or:

ran

ird

be:

åti:

or

ach

ere

ege

am

nn

der

m:

eb:

et;

ens

116

m

ere

II. Was uns die Kirche besiehlt, soll von uns auf das ges naueste und strengste beobachtet werden. Dieses muß gesches hen, weil die Besehle eines Baters einen Sohn ben Strase zu sündigen verbinden; weil Jesus Christus haben will, man soll denjenigen, welcher der Kirche nicht gehorchet, sür einen Henden und Zöllner halten; und weil eben dieser Henland seiner Kirche die Macht gegeben hat, uns in den Bann zu thun, wenn wir uns ihr widersehen. So hat insbesondere der h. Augustinus von dem von der Kirche verordneten Fasten, als von einem besohlenen Fasten, geredet. Wir sind um so viel strasbarer, wenn wir dieser Mutter nicht gehorchen, weil sie uns sonst nichts, als was vernünstig ist, besiehlt.

III. Wir konnen die Gebote der Kirche nicht über: treten, ohne zugleich eines von den glaubwurdigsten Geboten des gottichen Gesetzes zu übertreten. Denn Gott besiehlet uns in seinem Gesetze der Kirche zu gehorchen.

IV. Die Verwegenheit, mit welcher wir die Gebo: te der Kirche übertreten, rühret oftmals nur von einer ge: wissen Frendenkeren her. Dieses gehet diejenigen nicht Sh 5 an, die unglücklicher Weise in der Keßeren sind gebohren worden; sondern die Catholicken. Was kann sie sonst für ein Geist, als ein Geist der Frendenkeren, antreiben, Gebote zu übertreten, deren Beobachtung so wenig Müste kostet, und welche die Kirche nach unserer Schwacht heit einzurichten sich so viele Mühe gegeben hat? tasse uns unsere Religion ehren, indem wir die Kirche ehren. Lasset uns unsere neubekehrten Brüder erbauen, und das, was die Gnade in ihnen angefangen hat, durch unsereguten Benspiele unterstüßen.

## Awente Rede. Auf das Fest des heil. Paulus. Lintheilung.

vesen. Warum? Weil er dem Apostelamte volk kommen Gnüge gethan hat, 1. Theil; weil er das Aposstelamt volkstelamt volksommen geehret hat, 2. Theil; und weil er sich durch das Apostelamt beständig aufgeopfert hat, 3. Theil.

### Erster Theil.

ge gethan. Er war von Gott erwählet worden, I. Das Judenthum zu beschämen und zu Schanden zu machen; 2. die Henden zu bekehren; und 3. das Chriestenthum von seinem Anfange an zu bilden. Dieses hat er nun vollkommen beobachtet.

I. Er hat das Judenthum beschämt und zu Schanden gemacht. Wodurch? Durch sein Benspiel. Denn als er den Juden Jesum Christum predigte; so muste seine Predigt einen um so viel grössern Nachdruck haben, je eir feriger er die christliche Kirche selbst verfolget hatte. Und dieses war auch der Beweis, dessen er sich oftmals bedienete.

II. Er hat die Henden bekehret. Deswegen ist er auch im ausnehmenden Verstande der Bendenapostel ge: nennet worden. Bon Uffen an bis an die aufferften Gren: zen von Europa hat er das Reich und die Berrschaft des

Glaubens ausgebreitet.

ten

mft

ien,

Mů:

rdy: ffet

en.

a6,

gue

ges

olle

100

u

ie

III. Er hat das Christenthum gebildet, und zwar so wohl durch die groffen Geheimniffe, die er uns befannt gemacht, als auch durch die beiligen Lebensregeln, die er und in feinen gottlichen Briefen gegeben bat. In biefen prediget er une, ob er gleich gestorben ift, noch im: mer. Laffet uns und feine Lehren zu Muge machen.

#### 3weyter Theil.

er beil. Paulus bat das Apostelamt vollkommen geeh: ret. Wodurch? Durch seine Uneigennüßigkeit, welche vornämlich in drenen Dingen bestanden hat.

I. Er verwaltete das Umt, welches ihm Gott aufge: tragen hatte, umfonst, indem er nichts verlangte und nichts Was macht nun aber dem Evangelio mehr

Ehre, als diese losreiffung.

II. Er predigte sich nicht felbst, sondern einzig und allein Jesum Christum. Das beißt, er fabe nicht auf feine eigene Ehre, sondern nur auf die Chre Gottes und das Seil der Seelen. Er bedienete fich feiner Naturga: ben nicht zu seinem Rugen, er flohe den Benfall und die Lobeserhebungen der Menschen, und ließ niemals zu, daß man fich, unter bem Scheine ber Sochachtung und bes Bertrauens, an ibn besonders hielt.

III. Er eiferte eben fo febr um fein Umt, wenn es von ans dern verwaltet murde, als wenn er es felbst verwaltete. Er freuete fich nicht weniger über den guten Erfolg ande: rer, als über seinen eigenen; und war allzeit vergnügt, wenn nur Jesus Chriftus verfündiget und erkannt wurde. Go werden die Diener des Evangelii untadelhaft, und fo

ehren fie, wie der heilge Paulus ihr Umt.

Drit=

Dritter Theil.

Der heilige Paulus hat sich durch das Apostelamt be ständig aufgeopfert. Ein doppeltes Opfer, welches mit seinem Beruse zum Apostelamte den Ansang ger nommen, und, ohne von seinem Märtyrertode zu reden, so lange als sein leben gedauert hat; ein Opser der Ger

duld, und ein Opfer der Buffe.

I. Ein Opfer der Geduld, vermöge dessen er sich den Verfolgungen der Menschen, um des Namens seines Gottes willen, aufopserte. Durch was für Prüfungen ist er nicht hindurch gegangen? Er sagt es uns selbst, indem er uns seine Leiden erzählet. Was für ein Unterschied ist nicht übrigens zwischen diesen Apostel und uns! Er hat sich in seinem Umte aufgeopsert, und wir schonen uns in

bem unserigen.

II. Ein Opfer der Busse. Es war für den heiligen Paulus nicht genug, daß er verfolgt wurde, wenn er sich nicht selbst verfolgte, indem er seinen teib täglich betäuber te und bezähmete. Er verfuhr auf diese Art mit sich, zum ersten, um seiner eigenen Seeligkeit willen; zum andern, wie er solches selbst bezeuget, um der ganzen Kirche will sen. Zwo wichtige tehren für uns. Er war ein Heilt ger, und wir sind Sünder. Wir sollen also noch weit mehr Busse thun, als er. Er that sich um der Kirche willen wehe. Wir müssen also, wie er, in unserem Umte und Stande unsere Kräfte, unsere Gesundheit und um ser teben um derer willen ausopfern, die Gott unserer Vorsorge anvertrauet, und welcherwegen er Rechenschaft von uns fordern wird.

## Dritte Rede. Auf das Fest der heil. Magdalena.

Lintheilung.
Die Busse der Magdalena war eine geschwinde Busse, alle die ben den Sündern so gewöhnlichen Verzöger

rungen zu überwinden; 1. Theil. Sie war eine große muthige Busse, alle Hindernisse, und insbesondere die Menschenfurcht, welche so viele Sünder zurücke halten, zu bestegen; 2. Theil. Sie war eine kräftige Busse, Gott alles dasjenige, was die Materie und der Gegen: stand ihrer Sünde gewesen war, auszuopfern; 3. Theil

#### Erster Theil.

Die Busse der Magdalena war eine geschwinde Busse. Die sie vernahm. Sie bedachte sich nicht lange. Sie gieng, und vollbrachte, was sie sich vorgenommen hatte. Sich bekehren, heißt nicht viele Ueberlegungen und lange Untersuchungen anstellen; sondern beschließen und thun. Man bekehret sich nicht, ohne zu erkennen. Aber auch erkennen, ist, in Ansehung der Auserwählten, der entscheidende Punkt der Bekehrung.

Was erkannte denn aber die Magdalena? Zwener; len: I. Daß dieser Mensch, den sie suchte, der Henland, und der Henland der Seelen war; 2. daß dieser Henland in dem Hause des Pharisäers war; das heißt, daß dieses Haus der von der göttlichen Gnadenwahl bestimmte Ort war, wo sie den Urheber ihres Henls und ihrer Seeligsteit sinden sollte. Dieses machte sie so emsig und geschäftig. Vornämlich liebte sie ben ihrem Erkenntnisse, und ihre Liebe brachte sie zu einem völligen Entschlusse.

Lasset uns dieses Benspiel auf uns anwenden. Wir wissen, daß wir uns bekehren mussen; wir schieben es aber beständig auf. Wenn man uns dieses unbillizge und verwegene Aufschieben vorstellet; so werden wir gemeiniglich sehr wenig davon gerühret. Wasssehlet uns denn also, um geschwinder und geschäftiger zu werden? Ein wenig von der Liebe, welche über das Herz der Magdalena siegete. Woran liegt es denn aber, daß dieses göttliche Feuer unsere Herzen nicht entzündet? Kannte etwan die Magdalena Jesum Christum besser, als wir ihn kennen? Und kann man nicht so gar sagen,

be

vel

ger

en,

Je:

den

iot: i er

em ist

hat

in

ien

ich

be:

1111

111,

ili

lis

eit

he

11:

n

er

wir kenneten ihn beffer, als sie ihn damals kennen muste? Laffet uns einmal thun, was wir uns so oft zu thun vor: genommen baben.

jie Busse der Magdalena war eine grosmuthige Busse. hat, ist die Menschenfurcht. Die Magdalena wuste sie aber febr gut zu überwinden. Gie trug fein Bedenken, sieh in einer groffen Gesellschaft seben zu laffen. Gie ver: ließ, so zu sagen, die Pracht und Verschwendung eines weltlich gesinnten Frauzimmers; sie behielt aber die gange Stimme desselben ben, oder sie verwandelte die Frechheit der Gunde in eine beilige Frechheit der Buffe.

Allein was für eine Menschenfurcht konnte sie wohl hegen, da fie eine schon bekannte Gunderin war? Es ift an dem, sie war eine bekannte Gunderin. Worinnen beftehet aber die Wirkung der Gunde? Es ben uns dabin ju bringen, daß wir uns des Guten eben so fehr schämen, als wir bereit find, das Bofe ungescheut auszuüben. Diese Schamhaftigfeit hatte nun die Magdalena zu überwinden, und sie überwand sie auch. Die Busse machte hingegen, daß sie sich des Bosen schämete, und das Gute ohne Be

denken ausübete. Laffet uns gewiß glauben, daß, wenn uns die Ment schenfurcht beherrschet, wir zum Reiche Gottes nicht ger schickt sind. Lasset uns mit dem Apostel sagen: Wenn ich den Menschen zu gefallen suchte; so wäre ich Christi Anecht nicht. Ist wohl eine Menschenfurcht zu finden, die wir um eines zeitlichen Glucks und Bortheils willen nicht wurden zu überwinden suchen? warum kommt uns denn das um Gottes willen fo schwer vor, mas uns um eines nichtigen Vortheils willen fo leicht wird?

Dritter Theil. sie Busse der Magdalena war eine kräftige Busse. Die Kraft der Buffe bestehet, nach dem Musspruche des beil. heil. Paulus, darinnen, daß man dasjenige zum Dienste Gottes anwendet, was man bis anhero zum Dienste der Sunde angewendet hat. Von der Art ist nun die Busse der Magdalena. Sie wendet ihre Augen an, zu weinen; ihre Haare, die Füsse Jesu Christi abzutrocknen; und ihre Hande, die kostbaren Salben, deren sie sich bedienete, ihre Sinne zu vergnügen, über die Füsse eben dieses Henlandes auszubreiten.

Dieses ist für so viele weltlich gesinnte Frauenzimmer der rechte Probierstein und Beweis einer wahren und aufrichtigen Bekehrung, wenn sie Gott alles dasjenige aufopfern, was ihn zu belendigen gedienet hat. Ein jedwedes anderes Kennzeichen ist zwendeutig und betrüglich. Wie will man die Sunde vertilgen, wenn man ihre Wurzel nicht

ausrotten will?

te?

ora

fie

en,

ers

168

172

eit

hi

ist

e:

16

it by it is it

Weil die Busse der Magdalena eine kräftige Busse war; so war sie eine dauerhafte Busse. Und je weniger sich diese heil. Bussertige ihr ganzes teben hindurch schoenete, desto mehr schmeckte sie den innern Frieden, mit welschem sie die Gnade erfüllete, als der Sohn Gottes, indem er ihr ihre Sünde vergab, zu ihr sagte: Gehe hin in Friede. Wir werden dieses selbst erfahren. Gott wird uns ben unserer Busse dassenige angenehm machen, was der Natur ansangs unerträglich vorkam.

## Bierte Rede.

Auf das Fest des heil. Ignatius von Loiola.

Lintheilung.

Sott ist getreu, durch welchen ihr berufen seys zu der Gemeinschaft seines Sohnes, unsers Ferrn Jesu Christi. Dieses sagte der Apostel zu den Christen zu Corinth, und es schicket sich vollkommen auf den heil. Ignatius. Die Treue Gottes ben dem Beruse des Ignatius; 1. Theil. Die Treue des Ignatius dem göttlichen Beruse zu solgen; 2. Theil.

Era

## Kurzer Inhalt

#### Erster Theil.

Die Treue Gottes ben dem Berufe des Jgnatius, war 1. eine Treue gegen die Kirche, und 2. eine Treue gegen den Jgnatius selbst.

1. Es war eine Treue Gottes gegen die Kirche, um derentwillen er den Ignatius erweckte, indem er ibm das Worhaben ein apostolisches leben zu führen eingab. Es war eine Zeit, da die Regeren das Haupt allenthalben em: por bub; und Gott berief, um fie zu bestreiten, und feine Kirche zu vertheidigen den beil. Ignatius. Dieses hat Die Kinder des Janatius ben allen Ketzern so verhaßt ge: Ein haß, deffen fie fich zu ruhmen Urfache ba: ben. Was war die gemeineste Quelle von den Unordnim gen, die in der Kirche berrscheten? Die Unwissenheit in den Glaubenswahrheiten. Gott sendete also den Janatius, fo wohl felbst, als vermittelst seiner Nachfolger zu lehren, zu catechisiren, die Jugend zu unterrichten, und offentliche Schulen anzulegen, in welchen man zwar nicht eigentlich die weltlichen Wissenschaften, aber doch die Wissenschaft des Henls und der Seeligkeit erlernete.

2. Es war eine Treue Gottes gegen den Jgnatius, indem er ihn zu einem so heiligen Vorhaben geschickt machte, und durch ausserventliche Gnadengaben in den Stand seizte, dasselbe auszusühren. Er war ein Mann ohne Wissenschaften und Gelehrsamkeit. Aber Gott erleuchtete ihn auf einmal in seiner Einsamkeit, und theilete ihm die erzhabensten Einsichten mit. Es wurde aber Ignatius nicht nur für seine Person von oben herab erleuchtet, sondern auch um andern zu zeigen, wie sie sich verhalten sollen. Man dars, um hiervon überzeugt zu werden, nur das vortresliche Buch lesen, welches er von den Uedungen versertigte. Er war ein Fremder, ein Vettler, ein Unbekannter; aber Gott versprach ihm, er wollte ihm zu Romgnädig senn, und er war es auch. Indessen man aber mel zu, daß Ignatius versolget wurde. Wenn man aber

um der Gerechtigkeit willen verfolget wird, und aus seinen Verfolgungen neue Vortheile ziehet, Gott bekannt zu machen, und ihn zu lieben, sind das nicht Gnadenbezeut gungen und Wirkungen der Treue Gottes? Wir mögen uns in einem Stande befinden, in was für einem wir nur wollen, wenn uns Gott in denselben sühret, so wird er uns darinnen benstehen.

## Zweyter Theil.

Die Trene des Ignatius dem göttlichen Berufe zu fols gen. Es war dieses eine nothige Treue, ohne wels che er kein vollkommener Diener des lebendigen Gottes senn konnte. Diese Treue legte sich durch zwen Dins ge an den Tag: 1. Durch die Mühe, die er anwendete, alle zu seinem Amte erforderliche Sigenschaften zu erlanz gen; 2. Durch den Eiser, den er ben der Verwaltung

feines Umtes von fich blicken ließ.

var

elle

um

106

Es !III:

ille

nat

ge:

un:

in

the

ich aft

nd

hu

ht

rn

It:

212

et

I. Die Mube, die er anwendete, alle ju seinem 2fm. te erforderliche Eigenschaften zu erlangen. Es geschab in der That zu dem Ende, daß sich Janatius vor allen Dingen bemubete, alle die Tugenden zu erlangen, welche bas evangelische Predigtamt erfordert, besonders eine vollkom: mene Krenkigung des Fleisches. Wie gieng er in ber Soble gu Manreja mit fich um? Desmegen ließ er fich in feinem bren und brenfigften Jahre fo weit berunter, baß er sich nebst Kindern in eine Schule einschloß, Die Buch: ftaben in berfelben zu lernen. Bu bem Ende feste er feis ne Studien ju Paris fort, und gieng von Saus ju Saus betteln, um sich den nothigen Unterhale zu verschaffen. Gine wunderbare Sache! Bier wurde Diefer eiferige Schus ler gar bald ein Meister, und bier legte er ben ersteit Grund zu feinem Inftitut, indem er fich Gehulfen ane nahin

II. Der Eiser, den er ben der Verwaltung seines Umtes von sich blieken ließ. Ohne von allem übrigen zu reden, darf man nur die Gesellschaft betrachten, die er Vourdal. XII. 23.

fich aufzurichten vornahm, beren Stifter und Unführerer war, und deren einziger Zweck die Ehre Gottes, und die Beiligung der Seelen ift. Bon dem Janatius fagen, er fen der Stifter der Gefellschaft Jesu gewesen, beift, mit einem Worte, feinen Gifer eine vollkommene Lobrede bal ten. Denn es beißt zu erkennen geben, er habe es nicht daben bewenden laffen, daß er Gott durch fich felbst ver berrlichet, sondern er habe ihn auch noch durch so viele Mifionarien, Prediger, Geelenforger und Gewiffenera the, gelehrter Manner und Martnrer, verherrlichet. las fet uns Gott getren fenn, wie ibm diefer groffe Beilige treu gewesen ift, indem wir den Pflichten unseres Stant des Gnüge leiften. Die Treue Gottes bestehet darinnen, daß er uns seine Gnade schenket; und unsere Treue foll darinnen bestehen, daß wir zugleich nebst der Gnade Gow ses wirken.

## Fünfte Rede Auf das Fest unserer lieben Frauen zu den Engeln.

Bon dem Ablaffe der Kirche Portiuncula.

b ti a

## Eintheilung.

Dieser Arme hat gerusen; so hat ihn der Zert erhöret. Dieser Arme ist der heil. Franz, der in der Kirche Portiuncula bethet, und vermittelst der Für bitte der Maria, Jesum Christum um einen völligen Abs laß für alle Sünder bittet, welche diese Kirche mit der er sorderlichen Zubereitung besuchen werden. Franz bittet sür die Sünder, und ist wegen des Verotenstes seiner Person würdig, erhöret zu werden; 1. Theil. Die Maria bitt tet sür den Franz, und wird durch die stärksten Bewegungsigründe dazu angetrieben; 2. Theil. Jesus Christus gerstehet

stehet so wohl in Unsehung des einen, als der andern, eis nen Ablaß zu, den wir insgesammt als eines der schäßbaresten Geschenke Gottes betrachten sollen; 3. Theil.

## Erster Theil.

Franz bittet für die Sünder, und ist wegen des Berdien: stes seiner Person würdig, erhöret zu werden. Denn wer und was war Franz? 1. Ein frenwilliger Urmer, 2. ein gekreußigter Urmer, 3. ein in Absieht auf sich uneigene nüßiger, und in Ausehung anderer eiferiger Urmer.

I. Er ist ein frenwilliger Urmer, ein evangelischer Armer, der Stifter eines Ordens von Urmen, welche volltommene Nachahmer der Urmuth Jesu Christi sind. Hatzte er wohl noch weiter etwas vonnöthen, um ben Gott Gnade zu sinden, der auch so gar die blossen Wünssche der

Urmen gern erhoret.

19 1

Sid

, er mit

hab

vers viele

stå

Laft

ilige

tan

nen,

foll

Sjoti

den

ert

r in

216:

er:

Ders

bit

1981

ge: bet II. Er ist ein gekrenkigter Armer, das heißt, ein Armer, der die Krenkigung Jesu Christi dergestalt an sich hat, daß er auch so gar die Mahlzeichen desselben an sich trägt. Was sür ein strenges teben! Welches Fasten! Welche Entsagung und Verlengnung aller Ergöslichkeiten! Ein Geist der Busse, den er seinen Kindern als ein Erbetheil hinterlassen hat. Wie sehr muste nun aber Gott nicht von dem Gebethe eines Mannes gerühret werden, an welchem er so deutliche Züge, und ein so vollkommenes Vild seines Sohnes erblickte? Jesus Christus bittet sür uns in dem Himmel, indem er seinem Vater die Narben seiner Wunden vorzeiget. Und Franz bath auf der Welt, indem er Gott eben die Wunden, die seinem teibe einges präget waren, vorzeigte.

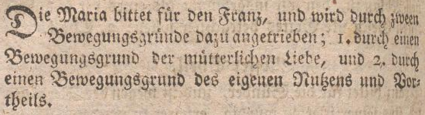
III. Er ist ein uneigennüßiger Urmer. Für wen schickte er sein Gebethzum Himmel ab? Für andere, und nicht für sich selbst. Unsere Gebethe haben ben Gott dies se Wirkung nicht, weil wir weder, wie der heil. Franz, arm am Herzen, noch der Weltgefreußiget, noch liebreich

und uneigennüßig find.

Ji 2

Zwey:

## Zweyter Theil.



I. Durch einen Bewegungsgrund der mütterlichen Liebe gegen dem heil. Franz. Denn muste die Mutter Gottes nicht auf eine ganz besondere Art einen Mannlieben, der ganz besonders gestund, er gehöre ihr an, und welcher sich in der Kirche Portiuncula in ein recht genaues Bünde nift mit ihr einlassen wollte, indem er sich zu ihren Diens ste verpflichtete, und sie zum Haupte seines Ordens ermählete? Wenn also Franz nehst seinen Kindern vor dem Artare bethete; so trug die Maria, welche vor dem Ihrane des Herrn lag, ihm selbst ihr Gebeth vor.

II. Durch einen Bewegungsgrund bes eigenen Mu Bens und Vortheils. Worauf kam es ben der Ertheilung des Ablasses an, um welchen der heil. Franz bath? Die Kirche Portiuncula, welche unter dem Namen der Mar ria, und unter dem berrlichen Titel unferer lieben Frauen zu den Engeln, war erbauet worden, war auf eine folge Urt verlassen, daß es ihr zum größten Nachtheile gereichte, und man wollte ihr ein neues Unsehen verschaffen, indem man das Bolf dahin lockete, und den Dienft der Koniginn des Himmels in derselben wiederum erneuerte. Ueberdier ses geschah es zum Besten eines Ordens, welcher unter allen Orden der Kirche einer der eiferiasten Verthendiger der Vorrechte dieser Jungfrau, besonders ihrer unbestedt ten Empfängniß fein follte. Man ehret die Maria nicht vergebens, und sebet sein Vertrauen nicht umsonft auf fie, wenn die Ehre, die man ihr erweiset, keine leere Ehre, und das Bertrauen, so man auf ihre Bermittelung febet, fein vermeffenes Bertrauen ift.

Zwey:

Dritter Theil.

Sesus Christus gestehet um der Maria und des Franz willen einen Ablaß zu, den wir als eines der schätzbarresten Geschenke Gottes betrachten sollen. Unter allen übrigen Arten des Ablasses ist dieser einer der glaubwürz digsten und sichersten; 1. weil er ein Ablaß ist, der uns mittelbar von Jesu Christo zugestanden worden; 2. weil er ein Ablaß ist, der unter die get worden; und 3. weil er ein Ablaß ist, der unter den Christen mit einem Wunderbaren Wachsthume der Seezlen ausgebreitet worden.

I. Es ist ein Ablaß, der unmittelbar von Jesu Christo zugestanden worden. Folglich ist es ein Ablaß, der für unsehlbar muß gehalten werden. Indessen besprach sich Franz mit dem Pabste darüber. Denn dieses verlanz get die Ordnung und der Geist Gottes, daß eine jede Offenbarung dem Richterstuhle und Urtheile der Kirche unterworzsen sen sehn soll. In diesem Stücke verdammet das Verhalten des heil. Franz das Verhalten der Keher gar sehr, als welche sich dießfalls nur auf sich verlassen, und nur sich

folgen wollen.

risso

men

urch

3ors

chen

itter

ben,

ch)et

und:

ien:

oåh:

311:

one

nu

ung

Die

Mai

uen

lche

ite,

ring

inn

dies

iter

get

ecf:

icht

fie,

ite,

set,

·V=

II. Es ist ein Ablaß, der durch gewisse Wunder ist bestätiget worden, es mögen die vermennten starken Geisster davon sagen, was sie wollen, welche, wenn sie glauben sollen, Wunder verlangen, und doch kein Wunder

glauben wollen.

III. Es ist ein Ablaß, der unter den Christen mit einem wunderbaren Wachsthume der Seelen ist ausges breitet worden. Dieses haben so viel bekehrte Sünder, so viel träge und nachläßige Christen, welche ermundert worden, und selbst so viele geheiligte Fromme erfahren. Wenn man übrigens dieses vollkommenen Ablasses theilhaftig werden will; so muß man der Sünde völlig entsagen. Und dies ses ist die Ursache, warum ihn wenige erhalten. Lasset uns alle Mühe anwenden, damit wir dieses kostbaren Vorstheils theilhaftig werden mogen.

Ji 3

Seche:

Kurzer Inhalt

Sechste Rede.

Auf das Fest des heil. Ludwigs, Königs in Frankreich.

## Lintheilung.

er, da er als ein König gebohren worden, seine Würde zu seiner Heiligkeit anzuwenden gewußt hat; I Theil. Der heil. Ludwig ist ein grosser König gewer sen, weil er, indem er ein Heiliger geworden, seine heiligkeit zu seiner Würde anzuwenden gewußt hat; 2. Theil.

## Erster Theil.

er heil. Ludwig ist ein grosser Heiliger gewesen, weil er, da er als ein König gebohren worden, seine Wird de zu seiner Heiligkeit anzuwenden gewust hat. In Wahr heit, seine Grösse hat ihm nur gedienet, ihn 1. vor Gott mit weit mehrerem Verdienste demüthig, 2. gegen den Nächtsten mit weit mehrerem Ruhme und Ansehen liebreich, und 3. gegen sich selbst mit weit mehrerer Kraft und Starte strenge zu machen.

I. Demuthig gegen Gott. Ob er gleich ein König war; so betrachtete er sich doch nur als einen Unterthan, der deswegen gebohren worden, damit er von Gott abhängen, und Gott gehorchen möchte; und er zog die Würde des Christen der königlichen Kürde allzeit vor. Daher entstund der bewundernswürdige Eiser, den er für alles dassenige hatte, was die Ehre Gottes und seines Dienstes betraf. Daher rührete der Eiser für die Ausbreitung des Evangelii, der Eiser für die Bollständigkeit und Einheit des Glaubens, der Eiser für die Kirchenzucht, der Eiser sür die Verbessenzucht, der Eiser sür das Haus Gottes, der ihn verzehrete. Nun hatte aber dieser Eiser nur deswegen einen so wunderbaren Ersolg

und Fortgang, weil er von der königlichen Macht und Ge:

walt unterstüßet wurde.

itt

weil

eine

jat;

wes

Bei

eil.

veil

Súr

ibri

jott åch:

ich, tår:

nig

an,

cbe

her les

tes des

eit

fer

rec

tte

olg

nd

II. Liebreich gegen den Rächsten. Denn er vers schaffte einem jeden selbst Recht. Er machte sich mit den Urmen gemein, trug die Leichname seiner in einem blutigen Treffen gebliebenen Soldaten zu Grabe, und errichtete unzählige Spiraler. Wie viel trug nun aber nicht zu dies diesem allen die Macht und Gewalt ben, welche ihm die

fonigliche Wurde ertheilete?

in dem hohen Stande, in welchem ihn der Himmel hatte lassen gebohren werden, als ein Bunder der Gnade zu bestrachten ist. Denn was sür ein Bunder ist nicht ein Körnig, der ein harnes Kleid trägt, vom fasten ausgemergelt wird, im Sacke und in der Usche liegt, und seine teis denschaften beständig zu bestreiten, und seine Begierden zu todten sucht? Dieses gereichet uns zur Verdammnis. Der heil. Ludwig hat sich auch so gar auf dem Throne gesheiliger. Was kann uns also hindern und abhalten, daß wir uns nicht, ein jeder in seinem Stande, heiligen?

## Zweyter Theil.

Der heil. Ludwig ist ein grosser König gewesen, weil er indem er ein Zeiliger geworden, seine Zeiligkeit zu sein ner Würde anzuwenden gewußt hat. Er ist im Kriege und im Frieden, im Glücke und im Unglücke, ben der Regierung seines Königreichs, und in seinem Betragen gegen die Fremden groß gewesen; und hierzu hat ihm seine Heiligkeit gedienet:

I. Groß im Kriege und im Frieden. Er hat den Frieden nicht geliebet, um mußig zu leben, und er hat den Krieg nicht geliebet, um seinem Ehrgeiße Gnüge zu thun. Was machte ihn im Streite so beherzt und unerschrocken? Der Gifer für die Sache Gottes, die er verthendigte.

II. Groß im Unglücke. Ein Benspiel hiervon ist feine

seine Gefangenschaft, ben welcher ihm einzig und allein

seine Beiligkeit so wohl unterstüßen konnte.

in einem blühendern Zustande befunden, und seine Einwohr ner sind niemals glücklicher gewesen, weil es der heil, tude wig für seine Pflicht und Schuldigkeit hielt, die Glücker ligkeit seiner Unterthanen zu befördern.

IV. Groß ben der Régierung seiner Lander. Da er aus Gottessurcht die gute Ordnung in denselben zu en halten suchte. so wußte er sich Gehorsam, Furcht und lie be zu verschaffen; welches mit verschiedenen Benspielen er

läutert wird.

V. Groß in seinem Betragen gegen die Fremdenund Auswärtigen. Er war in der christlichen Welt der Frie densstifter, und schlichtete alle Streitigkeiten, die unter den gekrönten Häuptern entstunden. Von allen Orten her nahm man seine Zuslucht zu ihm, weil man seine Redlichkeit und Billigkeit kannte, wovon Benspiele angeführet werden.

Die Frengeister irren sich, wenn sie sich einbilden, man könne in der Welt seinen Zweck nicht erreichen, und glücklich senn, wenn man den Regeln der evangelischen

Heiligkeit folgte.

## Siebende Rede,

oder

# Erste Rede von dem geistl. Ordensstande.

Der in dem genftlichen Orden verborgene Schat.

## Eintheilung.

Das Zimmelreich ist einem Schaze gleich, der im Acker verborgen ist, welchen ein Mensch, der ihn findet, verbirget, und vor Freuden darüber hingehet, und verkaufet alles, was er hat, und kauft denselbigen Acker. Wer ist dieser Schah, und wo ist er sonst verborgen, als in dem geistlichen Ordens: stande? Der Schaß, von welchem hier geredet wird, ist das vollkommene Christenthum. Nun bestehen die dren Wortheile einer Scele, die in den geistlichen Orden tritt, in solgenden. Indem sie die Welt verläßt, und sich dem geistlichen Ordensstande widmet, so findet sie das Christens thum vollkommen; sie sindet; 1. Theil. Indem sie eis ne verborgene tebensart erwählet, so bringet sie ihn in Sischerheit; sie verbirgt; 2. Theil. Und indem sie nichts sür sich behält, so erkauft sie ihn um den Werth aller Dinsge; und verkaufet alles, was sie hat, und kauft; 3. Theil.

#### Erster Theil.

Der erfte Bortheil einer Geele, Die in ben geiftlichen Orden tritt, bestehet darinnen, daß, indem fie die Welt verläßt, und fich dem giftlichen Ordensstande widmet, fie das Chriftenthum vollkommen findet. Sie findet. Das reine und unbesteckte Christenthum wird in der Welt nicht gefunden; man trifft es aber in dem geistlichen Dr: Densstande an. Denn bier trifft man Gesellschaften aus: ermablter Geelen an, welche, ob fie gleich, wie der Apos ftel fagt, im Fleische leben, bennoch nicht nach bem Flei: fche leben; unschuldige und ju gleicher Zeit buffertige Gee: ten; beilige Jungfrauen, welche diese Welt gebrauchen, als ob sie dieselbe nicht gebrauchten; die der Welt gefreujiget find, und welchen die Welt gefrenziget ift. dieses scheinet uns groß zu senn, und die Krafte eines Men: schen zu übersteigen; aber alles dieses ift zum mahren Chris ftenthume nothig.

Ausser dem geistlichen Ordensstande wird dieser Schatz entweder nur sehr selten, oder wenn man die Welt in dem Verstande nimmt, in welchem sie die heil. Schrift nimmt, ganz und gar nicht gefunden. Denn alles, was in der Welt ist, ist entweder Fleischeslust, oder Augenlust, oder hoffärtiges teben.

315

In

lein

nals

vob:

Ludi

ffeer

Da

ers

Lies

113

und

ries

den

und

den,

hen

jet

d),

110

nd

mo

In Wahrheit, worinnen bestehet das Christenthum, welches im ausnehmenden Verstande eine Gabe Gottes ist; In der Seeligkeit der Armuth, in der Ehre der Der muth, und in dem Geschmacke und dem Reiße der Strenz, ge. Davon weis nun aber die Welt nichts. In der Welt giebt es zwar Arme; sie halten es aber für ein Unglück, es zu senn. Man siehet in der Welt demüthige Menschen, die aber die Demuth verabscheuen. Man leidet in der Welt, man ist aber äusserst verdrüßlich darüber, daß man leidet. Nur in dem geistlichen Ordensstande trifft man Arme an, die sich eine Spre aus der Armuth machen. Nur in dem geistlichen Ordensstande rühmet man sich, unber kannt und demüthig zu senn. Nur in dem geistlichen Ordensstande leidet man mit Freuden, und macht sich ein Vergnügen daraus, gekreußiget zu werden.

## Zweyter Theil.

Der andere Vortheil einer Seele, die in den geistlichen Orden tritt, bestehet darinnen, daß, indem sie sich in den geistlichen Stand begiebt, sie diesen Schaß des Chrisstenthums, den sie gefunden hat, in Sicherheit bringet. Das einsame Klosterleben ist für sie ein Verwahrungsmittel 1. wider das Verderbniß der Welt, 2. wider die Spotterenen und den Tadel der Welt, und 3. wider die nichtigen Gefälligkeiten und die falsche Ehre der Welt.

1. Ein Verwahrungsmittel wider das Verderbnis der Welt. Denn da sich eine Ordensperson von der Welt abgesondert hat; so ist sie vor der Zerstreuung der Welt, vor ihren Reizungen, vor ihren Benspielen, vor ihren Ge setzen, vor ihren Gebräuchen und Gewohnheiten sicher; und an statt, daß die Welt für die Weltmenschen auch die gleichgültigsten Sachen vergiftet, so heiliget der geistliche Ordensstand alles.

2. Ein Verwahrungsmittel wider die Spötterenen und den Tadel der Welt. Es giebt Seelen in der Welt, bie Gott gern dienen mochten; aber die Menschenfurcht halt sie zurück. Da hingegen eine Ordensperson den Urztheilen der Welt nicht unterworfen ist, und selbst der Tardel der Welt für sie ein Bewegungsgrund senn würde, ihre Pflichten zu beobachten. Denn die Welt tadelt die Ordenspersonen nur in so sern, als sie siehet, daß sie sich von ihrem Stande entfernen.

3. Ein Verwahrungsmittel wider die nichtigen Ges fälligkeiten und die falsche Ehre der Welt. Wenn ein Weltchrift nur den wenigsten Theil von dem thut, was eis ne Ordensperson thut; so rühmet und erhebet man es, und die Lobeserhebungen, die er erhält, sind eine gefähr: liche Verluchung für ihn. Aber in dem geistlichen Orzbensstande ist das vollkommene Leben ein ordentliches und gewöhnliches Leben, und folglich ist es vor allen Anfällen einer geheimen und verborgenen Sitelkeit sicher.

#### Dritter Theil.

Orden tritt, bestehet darinnen, daß sie alles hingiebt, damit sie diesen kostbaren Schaß des Christenthums bestehen möge. Sie verkaufet alles, was sie hat, und kauft. Man möchte gern in der Welt ein Christ senn; man wünschet aber auch zugleich, daß es nichts kosten möchte. In dem geistlichen Ordensstande opfert man deswez gen alles auf, und beraubet sich aller Dinge. In der vermennten christlichen Welt giebt es schöne Worte, und eiz nen schönen Schein der Aenderung und Besserung des terbens; aber in der Ausübung ist es Trägheit, Weichlichz seit und Sigenliebe. In dem geistlichen Ordensstande him gegen trifft man beschwerliche Uebungen, Fasten, Wachen, Stillschweigen, Armuth, gottesdienstliche Verrichtungen zu. an.

In der Welt nennet man sich einen Christen; man thut aber in der Welt zu gleicher Zeit seinen Willen, und man will ihn allzeit thun. In dem Ordensstande entsaget man ihm;

es

er

m

11

ihm; und ist dieses nicht das gröste Opfer unter allen? Die mehresten Tugenden der Welt sind heidnische Tugenden. In dem Ordensstande aber sind es wahrhaftig christliche Tugenden. Luther irrete sich, als er sagte, die Klosterge: Indde sehten zu der Heiligkeit der Tause nichts hinzu, und ein blosser Christ gabe Gott eben so viel, als eine Ordenst person.

## Achte Rede,

oder

# Zwepte Rede von dem geistlichen Ordensstande.

Die Wahl, die Gott in Anschung einer Seele, die in den geistlichen Orden tritt, und welche eine solche Seele in Anschung Gottes, trifft.

## Lintheilung.

Sedenke daran, Israel, und verziß es nicht: Den Zerrn hast du heutiges Tages erwählet, daß er dein Gott seyn soll; und der Zerr hat dich heute auserwählet, daß du ihm ein besonderes Volk seyn sollst. Diese Worte drücken dasjenige volk kommen aus, was zwischen Gott und einer Seele, die in den geistlichen Orden tritt, vorgeset, wenn sie den geistlischen Ordensstand annimmt. Die Wahl, die eine solche Seele in Ansehung Gottes trifft, damit er besonders iht Gott sen, ist der 1. Theil. Und die Wahl, die Gott in Ansehung einer solchen Seele trifft, damit sie besonders sein Geschöpf sen, macht den 2. Theil aus.

#### Erster Theil.

Die Waht, die eine Seele, die in dem geistlichen Driten tritt, in Ansehung Gottes trifft, damit er bei sonders ihr Gott senn moge. Es ist dieses 1. eine Gott rühmt

rubmliche Babl; 2. eine fur eine folche Geele glückliche Wabl; 3. eine Wahl, Die ihr Gott bochfinothwendig macht; 4. eine Wahl, nach welcher ihr Gott auchgenug iff; und endlich f. eine Wahl, vermoge welcher Gott auf eis ne besondere und weir eigentlichere Urt ihr Gott wird.

I. Es ift eine Gott ruhmliche Wahl. beißt, auf eine glaubwurdige Weise Die Bortrefflichkeit des Wefens Gottes, und feine unumschrantte Berrichaft er: fennen, weil nur ein Gott verdienet, daß wir alles ver: laffen, um Gott zu befigen. Gine Ghre, Die ibm gebub: tet, und welche ibm nur von einer Geele, die in den geift: lichen Orden tritt, nach ihrem völligen Umfange erwiesen wird.

II. Es ift eine fur eine folde Geele gluckliche Wahl. Diefe Wahl ift für fie eine fo groffe Berficherung, als man fie nur in diefem leben haben kann, baß fie Gott mit der vollkommenen Liebe umfasset, von welcher die Gnade

unzertrennlich ift.

2:

III. Es ift eine Wahl, Die Gott einer Geele, Die in ben geistlichen Orden tritt, bochstnothwendig macht. Wenn fie wegen ihrer Untreue Gott in dem geiftlichen Dr: beneftande nicht gefunden hatte, und auch noch über dies fes die Troffungen der Welt darinnen nicht antreffen konnte: ju wem wurde fie ihre Buflucht nehmen, oder womit wur-De sie sich zu helfen suchen? Uebrigens ist es eine glücklie che Mothwendigkeit, Die fie nothiget, fich an Gott gu balten.

IV. Es ist eine Wahl, nach welcher Gott einer Gee le, die in den geiftlichen Orden tritt, auch genng ift. Die Weltmenschen, die mit Gutern und Schäßen der Welc überhäufet find, find noch nicht vergnügt. Gine Ordens person geniesset ben Gott allein einen vollkommenen Fries den, und dienet uns zu einem deutlichen Beweise, um einzusehen, wie Gott allein in dem himmel unsere ganze

Geeligfeit ausmachen werde.

V. Cs .

V. Es ist eine Wahl, vermöge welcher Gott auf einen besondere und weit eigentlichere Art der Gott einer Seele wird, die in den geistlichen Orden tritt. Gott ist ihr an statt alles. Er ist also besonders ihr Gott. Noch mehr; er ist der Gott der ganzen Welt, wegen der Noth wendigkeit seines Wesens; er ist aber auf eine weit eigent lichere Art der Gott einer Seele, die in den geistlichen Orden tritt, weil sie ihn auf eine frene und frenwillige Art erwählet.

# 3weyter Theil.

Die Wahl, die Gott in Ansehung einer Seele, die in den geistlichen Orden tritt, trifft, damit sie besonders sein Geschöpf sehn möge. Sie konnte Gott nicht erwählten, wenn sie Gott nicht vorher erwählet und gesuchet hätzte. Warum hat sie über Gott erwählet? 1. Damit sie heilig senn, 2. damit sie untadelhaft sehn, und 3. damit sie den in der Welt lebenden Christen zu einem Muster die nen möge. Und so gehöret sie Gott ganz besonders an, und ist ganz besonders sein Geschöpf.

I. Damit sie heilig senn möge. Denn Gott hat sie erwählet, daß sie sich seinem Dienste noch weit mehr wid: men soll. Da nun aber Gott, wie der heil. Chrissis: mus sagt, heilig und der Allerheiligste ist; so will und soll er auch von Heiligen bedienet werden. Und sind nicht so viele heilige Gesellschaften von solchen Personen voll?

II. Damit sie untadelhaft senn möge. In dem geist lichen Ordensstande ist eine gemeine Heiligkeit nicht him länglich. Es wird eine untadelhafte Heiligkeit erfordert; eine Heiligkeit, die allen Tadel aushält; eine Heiligkeit, an welcher die Welt, die so gern tadelt, und auf die Ordenspersonen so ausmerksam ist, keinen Flecken wahr nehmen kann. Die Ordenspersonen mussen, zur Ehre Gottes, zu den Weltmenschen sagen können, was der heil. Paulus zu den Henden sagte: Nehmet uns; untersuchet

chet uns, und febet, ob ihr an unserem ganzen Verhalten mit Recht etwas tadeln konnet.

III. Damit sie den in der Welt lebenden Christen zu einem Muster dienen moge. Denn was ist eine rechte und wahre Ordensperson sonst als ein vollkommener Christ und ein lebendiges Bild von der evangelischen Vollkomsmenheit?

Es sind also die Ordenspersonen das besondere Volk Gottes, und auf eine weit eigentlichere Urt seine Gesschöpfe, weil es ihnen an nichts mangelt, um Gott ganz allein und auf eine unwiedervusliche Urt anzugehören.

## Neunte Rede,

oder

## Dritte Rede von dem geistl. Ordensstande.

Die Verleugnung ben Annehmung der geistlichen Orsden, und die Belohnungen, welche ihr verheissen sind.

## Lintheilung.

Petrus sprach zu Jesu: Siebe, wir haben alles verlassen und sind dir nachgefolget; was wird uns nun dasür werden? Jesus aber sprach zu ihznen: Warrlich, ich sage euch, daß, die ihr mir seyd nachgefolget, in der Wiedergeburt; ihr sügen werdet auf zwölf Stühlen und richten die zwölf Geschlechte Israel. Und ein jeglicher, der sein Zaus verläßt, oder Brüder, oder Schwester, oder Vater, oder Mutter, der wirds hundertfältig wiederbekommen, und das ewige Leben besitzen. Hierinnen bestehet die Verleugnung ben Annehmung der geistlichen Orden, und der Nußen, den eine Seele, die sich in den geistlichen Ordenstand begiebt, davon hoffen soll,

はれたりはな

soll. Dieses hat so viele Christen bewogen, sich von der Welt abzusondern, und sich aller Dinge zu berauben, um Jesu Christi nachzusolgen. Um Jesu Christi willen alles verlassen haben, ist für eine Ordensperson eine unschähder ver Inade, und der Grund von allen Gnaden, die sie Gott in dem geistlichen Ordensstande zu danken hat; 1. Theil. Auf die Verheissungen Jesu Christi ein Recht haben, ist für eine Ordensperson eine angesangene Belohnung und Seeligkeit, die sie aber durch ihren Siser unterstüßen, und in dem Ordensstande zu verdienen bestänzte fortsahren muß; 2. Theil.

#### Erster Theil.

Im Jesu Christi willen alles verlassen haben, ist für ein ne Ordensperson eine unschässbare Gnade, und der Grund von allen Gnaden, die sie Gott in dem geistlichen Ordensstande zu danken hat. Un statt, sich des Opsers, so sie dargebracht hat, zu rühmen, soll sie Gott dasür danken, der ihr den Vorsah eingegeben hat, 1. beschwerlichen Gütern, 2. verderbsichen Gütern, und 3. solchen Gütern zu entsagen, die ben der beständigen Abwechselung und Veränderung der in dem Leben vorsallenden Dinge, und noch mehr ben der unvermeidlichen Nothwendigkeit zu sterben, weiter auf nichts hinsauslausen, als daß sie den Menschen betrüben und ihn unglücklich machen.

I. Beschwerliche Güter, ich sage beschwerlich sür das Gewissen. Sie sind große Beschwerungen vor Gott, dem man davon Rechenschaft geben muß. Die rechten und wahren Spristen sind erzittert, wenn sie mit diesen Gütern sind versehen gewesen. Aber eine Ordensperson ist davon besreyet. Und ist es nicht weit vortheilhaster sür sie, sie nicht zu besitzen, als sie zu haben, und sich in der schrecklichen Gesahr besinden, sich in das Verderzben zu stürzen? Wenn hat sie eigentlich entsagt? Et wan dem Lingenehmen dieser Güter? Nem; weil es den in der Welt lebenden Christen so gar verbothen ist.

Sie

Sie hat also eigentlich weiter nichts gethan, als daß sie fich von dem, mas diese Gitter beschwerliches an fich haben, befrenet bat.

II. Berderbliche Guter. Guter, welche die Gee: le durch die Begierde, fo fie in derfelben erregen, befles Es ift etwas febr fchweres fie ju befigen, ohne das Herz daran zu hangen. Und wenn man das Gerz daran banget: fo kann man nicht feelig werden. Es ift alfo für eine Ordensperson viel leichter, fich ihrer auf einmal zu entschlagen, und sich also so manchen Kampf zu erspah: ren, den die in der Welt lebenden Chriften aushalten muffen, wenn fie den Befit diefer Guter mit der Gorge

für ihre Geeligkeit vereinigen wollen.

es

*îe* 

ht

n:

is

er

11

175

III. Guter, die ben der beständigen Abwechselung und Veranderung ber in dem leben vorfallenden Dinge, und ben der unvermeidlichen Rothwendigfeit ju fterben, weiter auf nichts binaus laufen, als daß fie den Menschen betrüben und ihn unglücklich machen. Es find vergangliche Guter. Ungablige Bufalle bringen um ben Befit berfel= ben. Wenigstens entziehet fie der Todt. Wie vielem Berdruffe find nun aber nicht die Weltmenschen deswegen ausgesett? Da indessen eine Ordensperson von allem, so wohl allgemeinen als besondern Elende nichts empfindet, und den Tod ohne Betrübnig berannaben fiebet.

#### 3weyter Theil.

Suf die Berheiffungen Jesu Christi ein Recht haben, ift für eine Ordensperson schon eine angefangene Beloh: nung und Geeligfeit, die fie aber durch ihren Gifer unterftuben, und in dem Ordensstande zu verdienen beständig forts fahren muß. Es find bren Berbeiffungen Jesu Christi: I. ein getroffer Muth ben dem gottlichen Gerichte, und so gar ein Borgug; 2. das Hundertfältige in Diefer Welt; und 3. das emige Leben in jener Welt.

I. Ein getrofter Muth ben dem gottlichen Gerichte, und so gar ein Vorzug. Es wird das Benspiel des beil. Bourdal, XII. 3. Rf Hila:

Hilarions angesührt, welcher, als er sterben wollte, aus ries: Scheide ab, meine Seele, wovor sürchtestdu dich? es sind beynache siebenzig Jahre, daß du Gott dienest. Ausser dem getrosten Muthe auch noch ein Vorzug. Warrlich, ich sage euch, zur Zeit der Ausserstehung werdet ihr, die ihr mir nachgefolger seyd, auf Thronen süzen, und die zwölf Geschlechte Israels richten. In Wahrheit, das leben der Ordenspersonen wird die Weltmenschen verdammen.

II. Das Hundertfältige in dieser Welt. Was ist dieses Hundertfältige? Die Frenheit des Geistes, der innere Friede, und die Gnadengaben. Ein Weltmenschirret sech, der dieses Hundertfältigen gern theilhaftig werden nichte, ohne sich vorhero dazu gebührend vorzubereiten. Es ist wahr, es giebt Ordenspersonen, die seiner nicht theilhaftig werden. Warum aber? Weil sie keine wahren Ordenspersonen dem Sinne und Herzen nach sind.

III. Das ewige Leben in jener Welt. Dieses hat der Sohn Gottes ausdrücklich gesagt: Wer sein Zaus, seine Brüder und seine Schwestern, seinen Vater oder seine Mutter verläßt, der wirds hundertsältig wieder bekommen und das ewige Leben bestigen. Sind nun aber solche Hossnungen und Vortheile für eine Ordensperson nicht schon eine vorläusige Glückser ligkeit? und was ist geschickter ihren Eiser zu erregen?

## Zehnde Rede,

oder

# Vierte Rede von dem geistl. Ordensstande.

Die Vergleichung der Gegeneinanderhaltung der Ov densleute und der Christen die in der Welt leben.

Eintheilung.

Michts kann die Trägheit und Machläßigkeit der in der Welt lebenden Christen mehr beschämen, als wenn

sie die Vollkommenheit des geistlichen Ordensstandes ber trachten; 1. Theil. Und nichts kann die Ordenspersonen mehr trösten, und in ihrem Veruse besessigen, als wenn sie das sast unvermeidliche Unglück und die Pflichten der in der Welt lebenden Christen betrachten; 2. Theil.

## Erster Theil.

Michts kann die Trägheit und Machläßigkeit der in der Welt lebenden Christen mehr beschämen, als wenn sie die Vollkommenheit des geistlichen Ordensstandes bestrachten. Diese Betrachtung 1. zeiget ihnen deutlich, was sie senn sollen und nicht sind; 2. sie benimmt ihnen den Irrthum, den sie oftmals hegen, als ob das göttliche Gesetz eine Sache wäre, die sie nicht beobachten könneten; 3. sie widerleget alle Entschuldigungen, die sie vorbrinz gen, wenn man ihnen ihre Trägheit und Nachläßigkeit auf dem Wege Gottes vorrücket.

I. Diese Betrachtung zeiget den in der Welt leben: den Christen deutlich, was sie senn sollen und nicht sind. In den erften Zeiten ber Kirche gab es feine Ordensper: fonen, weil die Chriften, indem fie als Chriften lebten, In den folgens damals lauter Ordenspersonen waren. den Zeiten bat fich Diefer glückliche Zustand des Chriften: thums geandert, weil man in einen unordentlichen le: benswandel verfallen ift; und Gott hat die Ordensperso: nen erwecket, damit fie für die in der Welt lebenden Chri: sten ein deutliches Bild von der Wollkommenheit senn mochten, von der sie abgewichen sind, und nach welcher fie streben sollen. Was sollen sie benn also sagen, wenn sie Die Heiligkeit des geistlichen Ordensstandes erblicken? Was ungefähr der beil. Untonius fagte, nachdem er den beil. Einsiedter Paulus gesehen batte: Webe mir, der ich vergeblich den Namen eines Christen führe!

St 2

II. Dies

du

du

och

der ter

\$=

31:

der lib

et:

eis

iet

ne

et

1

le

II. Diese Betrachtung benimmt den in der Welt le benden Christen den Jrrthum, den sie oftmals hegen, als ob das göttiche Geseh eine Sache wäre; die sie nicht beobachten könnten. Wenn sie nun aber so viele Ordenst personen so gar den guten Rath ausüben und beobachten sehen, zu welchem der größte Heldenmuth erfordert wird; wie können sie sich wohl einbilden, die Beobachtung der Gebote wäre sür sie eine ummögliche Sache? Solltest du nicht auch können, was diese und jene können? Wie! ihr solltet nicht wenigstens einen Theil von dem thun können, was diese und jene thun?

III. Diese Betrachtung widerleget alle Entschuldigungen, welche die in der Welt lebenden Christen vor bringen, wenn man ihnen ihre Trägheit und Nachläßigseit auf dem Wege Gottes vorrücket. Was können sie zu ihrer Entschuldigung ansühren? die Geburt, oder die Erzie hung, oder das Alter, oder das Temperament, oder die Schwachheiten? Sie sehen aber in den Ordenshäusern Personen von allerley Stande, Alter und Temperamente, welche die ganze last der strengsten Ordensregel stande hast, ja so gar mit einer heiligen Freudigkeit ertragen.

## Zweyter Theil.

Michts kann die Ordenspersonen mehr trösten, und in ihrem Veruse besestigen, als wenn sie 1. das fast unv vermeidliche Elend der in der Welt lebenden Christen, und 2. ihre auch so gar in der Welt unumgänglich zu besobachtenden Pflichten betrachten.

I. Das fast unvermeidliche Elend der in der Welt lebende Christen. Eine Ordensperson hat ihr Areuz. Hat man aber in der Welt keines? Wenn man nun aber eines gegen das andere hält; ist das Areuz des geistlichen Ordenssstandes nicht weit besser und vorzüglicher, weil es ein heils sames Areuz ist? Man hänget in dem Ordensstande ab. Hänget man in der Welt nicht auch ab? und ist die Sclaves

ren in derselben nicht unendlich weit harter? Und so ver:

balt es sich auch mit allem übrigen.

ht

16:

en

0;

er

ift ??

die

)tt

eit

ies

rie

17:

lt

at

6: I: I.

II. Die unumgänglich zu beobachtenden Pflichten Pflichten, mit wel: ber in der Welt lebenden Chriften. chen ihre Geeligkeit verbunden ift. Pflichten, Die in In: sehung dessen, was daben am wesentlichsten und beschwer: lichsten ift, für die Weltmenschen eben so genau und ftren: ge, als für die Ordenspersonen sind. Und endlich Pflich: ten, welche auch die Weltmenschen nicht anders beobach: ten konnen, als wenn sie sich die grofte Gewalt anthun. Da hingegen die Ordenspersonen alle nur ersinnliche Er: leichterungen haben, um fo wohl die Pflichten zu beobach: ten, die alle christliche Stande untereinander gemein ba: ben, als auch diejenigen, die ihrem Stande eigen find. Im übrigen vermindern diese Vortheile nicht im geringsten den Werth des Opfers, welches die Ordenspersonen Gott darbringen.

## Eilfte Rede

ober

## Fünfte Rede von dem geistl. Ordensstande.

Vergleichung der geistl. Ordenspersonen mit dem auferstandenen Jesu.

## Eintheilung.

So wir Jesu Christo eingepflanzet sind durch die Gleichheit seines Todes; so sollen wir auch billig mit eingepflanzet werden durch die Gleichheit seiner Auserstehung. Der Stand des auserstandenen Jesu ist das rechte und wahre Muster von der Vollskerleben ist, in seiner Vollkommenheit, eingetreues Vild von dem Stande des auserstandenen Jesu. Der geistliche Ordensstandenen Jesu. Der geistliche Ordensstand hat eine Gleichheit mit dem Stande des Auferstandenen Jesu.

auferstandenen Jesu, in Absicht auf den leib. Dieses macht die englische Reinigkeit, derer sich die Ordenspersonen besteißigen 1. Theil. In Absicht auf die Seele. Die ses rühret von der vollkommenen Entsernung, und dem genauen Umgange mit Gott her, in welchem die Ordenspersonen leben; 2. Theil.

## Brfter Theil.

Der geistliche Ordensstand hat eine Gleichheit mit dem Stande des auferstandenen Jesu, in Absicht auf den Leib. Dieses macht die englische Reinigkeit, derer sich die Ordenspersonen besteißigen. Es werden vier Eigenschaft ten der verklärten Leiber, nach dem heil. Paulus, und ind besondere des Leibes des auferstandenen Jesu, angesühren.

1. Es ist ein ganz geistlicher Leib. Le wird ein geistlicher Leib auferstehen.

2. Es ist ein unverwesliche in unverweslicher Leib. Le wird in der Unverweslichkeit auferstehen.

3. Es ist ein ganz herrlicher Leib. Le wird in der Zerrlichkeit auferstehen.

4. Es ist ein Leib voll Kraft und Stärke. Le wird in der Zerrlichkeit auferstehen. Im sind aber dieses ben einer Jungsrau, die sich Gott gewidenet hat, die vier Wirkungen der Keuschheit.

I. Es ist ein ganz geistlicher Leib. Les wird ein geistlicher Leib auferstehen. Das heißt, ein leib, welcher der Anechtschaft der Sinne nicht unterworfen ist. Ein solcher war der Leib des auferstandenen Jesu. Solche werden auch die Leiber der Seeligen nach der Auserschung senn. Und so ist der Zustand beschaffen, in welchen das Gelübde der Keuschheit eine Ordensperson versehet.

II. Es ist ein unverweslicher Leib. Les wird in der Unverweslichkeit auferstehen. Die Keuschheit, die der köstlichen Salbe gleichet, welche die Magdalena auf die Füsse des Henlandes schüttete, ist, nach der Mennung der Kirchenlehrer, gleichsam ein heiliger Balsam, der den Leib einer Braut Jesu Christi in einer vollkommer men Keuschheit und Reinigkeit erhält. Ausser dem geist lichen

lichen Ordensstande murde sie Gefahr laufen, sich in bas Berderben zu sturzen. Aber der geistliche Ordensstand ift ein sicheres Berwahrungsmittel für sie.

III. Es ist ein ganz herrlicher Leib. Le wird in der Ferrlichkeit auferstehen. Es ist eine unverletzliche Kenschheit, die in den Augen Gottes den schönsten Schmuck einer Jungfrau ausmacht. Sie ist es, die sie zu dem edlen Bunde erhebet, den sie mit dem Worte Gotztes macht, indem sie eine Braut des Lammes wird.

IV. Es ist ein teib voll Kraft und Stärke. Les wird in der Kraft auferstehen. Die Reinigkeit der verklärten Leiber wird nach der Auferstehung eine Reinigkeit ohne Mühe senn. Aber die Reinigkeit einer Jungs frau auf der Welt ist eine siegende Reinigkeit, die widersstehet und triumphiret.

Im übrigen erfordert alles dieses ben den Ordense personen eine grosse Sorgsalt und Mühe, sich zu erhalten, und eine Ausübung aller Tugenden, welche nothwendig dazu erfordert werden, wenn man sich erhalten will. Eine Lehre, welche die in der Welt lebenden Christen auf sich selbst anwenden sollen.

## 3weyter Theil.

Ser geistliche Ordensstand hat eine Gleichheit mit dem Stande des auferstandenen Jesu, in Absicht auf die Seele. Dieses rühret von der vollkommenen Entserung, und dem genauen Umgange mit Gott her, in welchem die Ordenspersonen leben. Wie lebte Jesus Chrisstus auf der Welt die vierzig Tageüber, die er nach seiner Auserstehung auf derselben blieb? 1. Er war auf derselben von dem Umgange mit den Menschen abgesondert. 2. Wenn er sich von Zeit zu Zeit seinen Jüngern sehen ließ; so that er es nur um wichtiger Ursachen willen. 3. Ben diesen Erscheinungen sahe er seine Jünger, und redete mit ihr nen; aber indem er allzeit eine heilige Ungeduld, sie zu Kt 4

fo:

lies

em

16:

en

die

af:

16:

ei.

li=

19

10

verlassen, von sich blicken ließ. 4. Im übrigen unterredere er sich nur allein mit Gott, und sein ganzer Wandel war in dem Himmel. Ist nun aber dieses nicht ein Bild und kurzer Abriß von dem Leben einer Ordensperson?

I. Jesus Christus war von dem Umgange mit den Menschen abgesondert; und das ganze Leben einer Ordenst person ist ein Leben, das mit Jesu Christo in Gott verborgen ist.

II. Jesus Christus ließ sich von Zeit zu Zeit seinen Jüngern sehen; er that es aber nur um wichtiger Ursachen willen, um sie zu versammten, um ihnen einen Mutheinzus sprechen, um sie zu trösten, und zu unterrichten. Eine Dridensperson muß mit den in der Welt lebenden Christen keinen Umgang haben, als in so fern ihn die Erbauung, der Eiser, die Liebe und die Nothwendigkeit erfordern.

III. Jesus Christus sabe ben seinen Erscheinungen seine Jünger, und redete mit ihnen; aber indem er allzeit eine heilige Ungeduld sie zu verlassen von sich blicken ließ. Ben den Besuchen, die eine Ordensperson bisweilen von ihren Unverwandten bekömmt, wünschet sie nichts mehr, als daß sie sich bald wiederum in ihre Einsamkeit möge ber geben, und zu ihren Uebungen zurücke kehren können.

IV. Jesus Christus unterredete sich nur allein mit Gott. Sein ganzer Wandel war im Himmel. Und ein ne Ordensperson beschäftiget sich nur allein mit Gott, und sindet nur an den himmlischen Dingen einen Geschmack und ein Vergnügen. Veglücktes leben, dessen Glückserligkeit sie einsiehet, und wofür sie Gott unaufhörlich dan ket.

The section of the section of the

1004111

3 wolfte

ober

## Sechste Rede von dem geistlichen Ordensstande.

Der Bund einer geiftlichen Ordensperson mit Gott.

## Lintheilung.

Mein Geliebter ist mein, und ich bin sein. So redet eine geisil. Ordensperson, die uns, unter dem Vilde der Braut in dem hohen Liede, den heil. Bund bez kannt macht, den sie mit Gott geschlossen hat. Dren Dinz ge machen ein Bündniß, die Wahl, die Verbindung, und die Gesellschaft. Was thut also eine junge Person, indem sie in den geistlichen Ordensstandtritt? Sie erwählet Gott; I. Theil. Sie verbindet sich mit Gott; 2. Theil. Sie erlanget, so zu sagen, ein besonderes Necht auf alle Schäz he Gottes, und auf Gott selbst; 3. Theil.

#### Erster Theil.

Gine Ordensperson erwählet Gott. Denn was ist die Unnehmung des geistlichen Ordensstandes? Die sonz derbareste Wahl, die Gott in Ansehung der Ereatur treffen kann, und die glaubwürdigste Wahl, nie eine Ereatur in Ansehung Gottes treffen kann. Gott rufet eine Seezle, und die Seele antwortet ihm. Nun ist aber diese Uezbereinstimmung nichts anders, als die Wahl, die sie in Ansehung Gottes trifft.

Es ist dieses eine so vortresliche und so vollkommene Wahl, daß eine Ordensperson deswegen berechtiget ist, Vater und Mutter zu verlassen, und gewissermassen die heiligsten Bande der Natur zu zerreissen. Mit den in der Welt lebenden Jungfrauen verhält es sich ganz anders. Ob sie gleich Jungfrauen sind; so haben sie doch Jesum Kk ?

efe ar

ors

en

)r:

ei:

it 6.

u

it

det

Christum noch nicht auf eine foldze Art erwählet, die sie berechtiget, ihres Vaters Haus zu verlassen. Noch mehr. Gine Ordensperson verläßt nicht nur Vater und Mutter, sondern sie verläßt auch noch sich selbst.

Sewegungsgrunde dienet, Gott mit allem dem Eifer ju

dienen, ben ihr Stand erfordert.

#### Zweyter Theil.

Gine Ordensperson verbindet sich mit Gott. Es ist die ses 1. eine heilige Verbindung. 2. eine fenerliche Verbindung. und 3. eine unwiederrufliche Verbindung.

I. Eine heilige Verbindung. Denn es ist eine Verbindung des Gelübdes. Hieraus folget, daß es die gedste und wichtigste unter allen Verbindungen ist, und daß sie in Ansehung dessen, was die Veobachtung der Dinge anbetrifft, die eine Ordensperson gelobet hat, keine Untreue begehen kann, die nicht eine Art von Kirchenraube ware.

II. Eine, seperliche Verbindung. Sie heißt mit deswegen ein Bekenntniß, weil sie von den Altaren, und in Gegenwart der Kirchendiener ist eingegangen worden. Es wird der Unterschied unter einem seperlichen Gelübde und einem besondern Gelübde gezeiget. Die Kirche nimmt

zwar das eine, aber nicht das audere an.

III. Eine unwiederrufliche Verbindung. Die Ge lübbe einer Ordensperson sind unauflöslich. Sie hat dem ungeacht noch von ihrem Willen alles zu befürchten, welcher sich, wegen seiner Unbeständigkeit, zwar nicht von der Verbindlichkeit seiner Gelübde losmachen, aber doch in der Beobachtung derselben nachläßig werden kann. Und dieses soll ihre Wachsamkeit ermuntern.

#### Dritter Theil.

Gine Ordensperson erlanger ein besonderes Recht auf als le Schäße Gottes, und auf Gottt selbst. Gott ist war zwar der Gott der ganzen Welt; er theilet sich aber bes sonders den Seelen mit, die nur ihn wünschen und verlanzgen, und sich nur zu ihm halten. Was wünschet und verstanget nun aber eine Ordensperson sonst, und was behält sie sich sonst für ein Gut vor? Es wird dieses mit zwenen Zeugnissen aus der heil. Schrift bewiesen, von welchen das eine von dem David, und das andere von den Jüden, als sie in das gelobte Land kamen, bergenommen ist.

Es ist wahr, wenn sich eine Ordensperson mit Jesu Christo verbindet; so verbindet sie sich mit einem armen Gott, mit einem erniedrigten Gott, mit einem gekrenzigten Gott, mit einem gekrenzigten Gott, und sie muß an seinem Leiden und an seinen Widerwärtigkeiten Theil nehmen. Aber ben Jesu Christo hat sich alles zum Besten gewendet. Es sind dieses Uebel sür die Weltmenschen, die sie sich nicht zu Ruße machen, und sie ohne Trost tragen. Es sind aber Güter sür eine Ordensperson, die sie zu ihrem Henle anwendet, und welche, vermöge der Gnade Jesu Christi, eine ganz göttliche Salbung darinnen sindet.

Dieses soll den in der Welt lebenden Christen zu eis nem Muster dienen. Das Benspiel einer Ordensperson, ihre Treue, ihr Eiser, ihre Beständigkeit, und ihre tosz reissung beschämet ihre Kaltsinnigkeit, ihre Trägheit und Machläßigkeit, und ihre strafbare liebe zu den irrdischen Gütern. Was sür ein Unterschied übrigens aber auch immer unter dem geistlichen Ordensstande und dem Stande der Weltmenschen ist; so sind doch zwo Wahrheiten gewiß:

1. Daß die Weltmenschen in ihrem Stande, und nach ihrem Stande, auch selbst vollkommen senn können, wie die Ordenspersonen; 2. Daß sie es nicht nur senn können, sondern auch schlechterdings dazu verbunden sind.

En de

des kurzen Innhaltes der in diesem Theile befindlichen Reden.



fie

hr.

ter,

rem

34

die:

iche

ma.

3er:

aro;

daß

nge

eue

vá:

HE

ind

ell.

bde

mt

Sie

em

set

der

in

nd

ala

ift

