

#### Universitätsbibliothek Paderborn

#### Von dem Ursprung und den Absichten des Uebels

Villaume, Peter
Frankfurt und Leipzig, 1786

IV. Theil. Daß das moralische Uebel unvermeidl. ist.

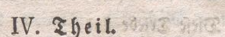
urn:nbn:de:hbz:466:1-49788

# Von der Nothwendigkeit des Uebels.

enighte be enter induntroum in aditor mit

and many and a way of the control of the

menyeleden Thank bed halden tenga solerum.



Daß das moralische Uebel ganz unvers meidlich ist.

I. Kapitel.

Uebersicht des vorhergehenden.

a) Offe Gleminana -

Da manche Untersuchung im vorhergehenden ziemlich weitläuftig gerathen ist, und da ich manche verwandte Materie, die nicht nothwendig hiers her gehörte, als die von der Freiheit, von der Aktivität der Vernunst, ihrer Wichtigkeit halber und wegen ihres Einstusses auf meinen Gegensstand, abgehandelt habe; so möchte der Leser durch diese dunkeln und Nebenwege seine Bahn nicht wieder erkennen; ich muß ihm also seinen Standort bezeichnen.

Die

T 5

SC IN

C.

iner

und

mer

ingt

nou

den hig

ab.

20

1.

298 IV. B. Nothw. des Uebels. III. Th. 26.

Die Frage ist von der Vermeidlichkeit ober Unvermeidlichkeit des moralischen Uebels.

Um solche zu untersuchen, war es nothig, die Quellen desselben, d. h. die Triebfedern des menschlichen Thuns und Lassens, kennen zu lernen.

#### Diese Triebe sind

- 1) Der innre Drang der Kräfte, ihre eigne Schnellkraft. (S. IV. B. II. Th. VII. K. S. 75. ff.)
- 2) Der Trieb der Nachahmung. (S. IV. H. II. Th. VII. R. S. 112. ff.)
- 3) Der Instinkt, (S. IV. B. II, Th. VII. K. S. 85. ff.)
- 4) Die Gewöhnung. (S. IV. B. II. Ih. VII. R. S. 115. ff.)

official distribution definite

- 5) Die Bernunft.
- 6) Das Gefühl, worunter das Bedürfniß, die Reigungen und die Leidenschaften be griffen sind.

Von allen diesen Triebkräften ist keine ge fährlicher, als das Gefühl mit seinem Gefolge, und insbesondre die Leidenschaft. Deswegen mußten wir untersuchen;

2Ob

I. R. Uebersicht des Worhergehenden. 299

Db uns der Schöpfer nicht von Leiden. pschaft frei hatte schaffen konnen?

Die Beantwortung dieser Frage beruht auf folgender: nemlich

"Ob die andern Triebkräfte in dem Men-"sichen nicht zureichten, ihn thätig zu ma-"chen, wie es sein Wohl erfordert?

Wir untersuchten also

der

tg,

des

en.

ine

R.

3

R.

31

1e,

1) Den innern Reiz der Kräfte felbst, und fanden,

Daß er keine anhaltende regelmäßige Mktivität erzeugen konnte — sondern daß zer den Menschen abwechselnd in Unthätige zeit versenkte, und in Muthwillen stürzte. Dieses, wenn das Uebermaaß der Kräste zsolche in Bewegung sezte; und jenes, wenn zein Uebermaaß und solglich kein Reiz statt zein Uebermaaß und solglich kein Reiz statt

- 2) Den Trieb zur Nachahmung "Dieser 35konnte gar keinen ersten Reiz abgeben, weil 35er ein Muster brauchte; welches Muster 35erst von andern Trieben sein Dasenn erbor-35gen mußte. 35
- 3) Den Instinkt "Dieser konnte nur für "Thiere, die noch tief hinunter in der Stuffenleiter

300 IV. B. Nothw. des Uebels. IV. Th. 16.

"senleiter der Animalität stehen, brauchbar "senn; weil er alle Veredlung hinderte."

4) Die Gewöhnung — "Eben so wenig ein "erster Trieb, als die Nachahmung — "benn der Mensch muß schon in Thätigkeit "gesetzt worden senn, ehe er aus Gewohn, "heit thätig senn kann.

Und bann murden wir gemage,

- 1) "Daß alle diese Triebe zusammengenom.
  "men wenig Kraft hätten welches die
  "Erfahrung bestätigte. "
- 2) Daß wir, mit diesen Trieben, beiweitem Inicht alles Uebel vermieden denn es sentstünde hauptsächlich daraus viel Aus, plassungsübel; und selbst thätliches Uebel, weil der innre Trieb Muthwillen erzeugt, die blinde Nachahmung schlechte Muster wor sich hat, und auch nach den besten Mustern sündigen kann. Jede Gewohn wheit, wenn sie auch in den meisten Fällen gut ist, kann schaden, weil die Umstände wssehr veränderlich sind.

Mun enthund der Gedanke und der Wunsch,

Bliebe die auch tief himaniter in der Stufe

scholast

Boda

I. Kap. Uebersicht des vorhergehenden. 301

Dag die Vernunft herrschen und den Mens mochte. w

Diesen Bunsch untersuchten wir im dritten Theile, und zwar:

Db der Verstand überhaupt aktiv ober passific sen; d. h. ob er unter der Botmassigs steit des Willens, oder unter der Nothandendigkeit der Gegenstände stehe? 3. und 3.Ob er den Willen erzeugen könne? 3.

Da fanden wir, nach der genauesten Untersuchung,

- 1) "Daß die Wirkungen unsers Verstandes "ganz vermuthlich nicht von unserm Wil-"len, sondern von den Dingen abhiengen;
- 2) "Daß der Verstand den Willen keineswe"gest erzeugen, sondern ihm nur den Ge"genstand zeigen kann, den der Wille schon
  "ssuchte und begehrte.

Es fehlte uns also immer an Triebfedern zur Thätigkeit, welche, da sie doch statt finden soll, auf nichts anders, als auf den Gefühlen, Neigungen, Leidenschaften beruhen kann. Und dies ists, was wir nunmehr zu untersuchen haben.

II, Kap.

diad

bat

ein

feit

hn.

ms

die

ettt

es

180

el,

ter

en

en

De

功,

302 IV. B. Nothw. des Uebels. IV. Th.ic.

ang med die mo II. Rapitel. Mais pad

#### Nothwendigkeit der Gefühle.

Sollte also der Mensch thatig senn, so mußten in ihm andre Triedkräfte, als die vorherge nannten, wirken. Uns Menschen aber sind keine anderweitigen bekannt, als die Gefühle mit ihrem Gefolge.

Wir können uns keinen andern Endzwet des Daseyns des Menschen und eines jeden lebem den und fühlenden Geschöpfs denken, als beide folgende; nemlich i) Thatigkeit, und 2) Genuß oder Wohlseyn, Glükseligkeit nach dem Maaße eines jeden.

Diese beiden Zwekke laufen in eins zusammen, so daß die Thätigkeit das Mittel zum Genuß, und dieser der Reiz zur Thätigkeit ist. Denn seder Genuß besteht in der Wirksamkeit irgend einer Kraft, des Magens, des Kopsed oder des Herzens. Genießen heißt wirken. Det Pöbel träumt zwar von einer Seligkeit in einem trägen ewigen Müßiggange, den er sich im himmel verspricht. Gewiß aber würde et bald sich diese Glükseligkeit verbitten, wenn man ihm solche auf Erden schenkte; er würde bald

II. K. Mothw. der Gefühle. 1. Art. 1c. 303

bald nicht mehr felig senn wollen. So sagt die berühmte Deshouliere zu den Schaasen; O wie selig send ihr!

Moutons, que Vous êtes heureux!,
Ich vermuthe aber, daß ihr die Seligkeit der Schaafe auf der Weide sehr langweilig vorges kommen ware. Solche Einfälle kann man wol bei der schlaffen Melankolie einer verunsglükken Liebe, nicht aber bei gesunden Tagen, haben.

Auf der andern Seite läßt sich kein Reiz zur Thätigkeit gedenken, (kein erster Reiz nemlich,) ohne Gefühl. Denn selbst der innre Trieb der Kräfte ist ein Gefühl.

Also scheinen Thatigkeit und Genuß unzertrennlich. Dieß verdient naher betrachtet zu werden.

1. Articel. Worin die Glükseligkeit oder der Genuß besteht?

Die Glükseligkeit oder der Genuß besteht in keiner Art von Besiz. Wenn das haus ges baut ist, hat der Bauherr wenig Vergnügen davon, wenn das Buch geschrieben ist, denkt der Verfasser wenig mehr daran; es müßte denn senn, um es zu verbessern, d. h. um daran

tuf

tge

eine

iß

des

ette

eide

Be

ettt

ttle

ift.

eit

fes

)(t

itt

m

et

111

de

### 304 IV. B. Nothw. des Uebels. IV. Th. 26.

Werk vor. Wenn man eine Wissenschaft aus, gelernt, eine Wahrheit ganz gefaßt, eine Materie erschöpft zu haben glaubt, bleibt man nicht dabei stehn, wie man es sich wol, während der Arbeit, versprochen hatte, um nun den erworde nen Schaz recht zu genießen. Nunmehr hat die ser Schaz seinen Reiz verloren, und man strebt nach einem neuen.

Diefe Betrachtung bat ben Moraliften ti nen reichen Stof zu glanzenden Deklamationen gegeben, den fie wohl genugt haben. Daher die berüchtigte Unterredung zwischen Cineas und Phrrhus, die mehr Bewundrung erregt hat, all fle grundlich ift. Pyrrhus ließ fich durch bit geschitten Fragen seines Sofmanns fangen, will er fich felbft nicht kannte. - Er gesteht, baf er durch alle Eroberungen, Die er unternimmt, nach einer endlichen gluflichen Rube trachtet -Da war nun freilich ber Schluß bes Eineas trefe fend — Ey nun, Zerr, was wehrets Ih nen, jest gleich die Rube zu genießen? Det König von Epirus aber irrte fich; nicht die Ruhe suchte er, sondern Arbeit, vielleicht nicht einmal Erwerb, Eroberung: Arbeit wars, fage ich, et konnte nicht ruben, weil seine Krafte Nahrung Beschäft verlangten.

Wenn

II. K. Nothw. der Gefühle 1. Art. 2c. 305

Wenn der Eroberer, der Geldbegierige, der Gelehrte jemals alles erwerben könnten, dergestalt daß ihnen nichts mehr zu erwerben übrig bliebe; so würden sie, glaube ich, gern etwas verlieren, damit sie es wieder erwerben könnten.

Nicht der Besit also, sondern der Erwerb macht die Glutseligkeit des Menschen.

Bas heißt aber Erwerben?

Richt, bekommen; sondern, erwerben?

Derfenige, der einen Schaz sindet, oder dem eine reiche Erbschaft zufällt, freuet sich allerdings. Sollte aber seine Freude nicht weit größer senn, wenn er den Werth dieser Erbschaft oder dieses Schazzes durch Geschike lichkeit und Fleiß und durch kluge Sparsamkeit erwürde? Es versteht sich, daß diese Arbeit nicht zu hart und unangenehm, und die Sparssamkeit nicht zu hart und unangenehm, und die Sparssamkeit nicht zu ängstlich sehn müßte; soust möchte sie das Vermögen überwiegen. Dann freilich würde der Mensch nur nach gethaner Arsbeit Vergnügen empsinden.

Man kann mir einwenden, daß das größere Vergnügen des Erwerbes nicht sowol von dem Erwerbe kommt, als daher, daß das Vergnügen verlängert und in viele kleine Theile 2ter Band.

26.

eues

aus.

Ma.

nicht

d der

orbe

Die

drebt

469

1 eta

onen r die

und

als

Die

meil

Dag

ımt,

part

trefa

The

Der

Rube

nmal

1, 62

runge

Benn

306 IV. B. Mothw. des Uebels. IV. Th. 16.

zerstütt ist. Wer auf einmal zehntausend That ler bekömmt, freut sich; er kann sich aber nicht ins Unendliche freuen, weil seine Freudekraft, wenn ich so sagen darf, nur ein gewisses Maaß hat. Wenn der Mann aber diese zehntausend Thaler bei hundert nach und nach bekommen hätte, so würde seine Freude sedesmal beinah eben so groß gewesen senn, denn er hätte sich sedes mal Kanz gefreuet; also könnte man sagen, daß er sich hundertmal mehr gefreut haben würde. Run geschieht der Erwerd selten bei großen Summen, sondern nur gemeiniglich in kleinen Stüßken; daher es denn kein Wunder ist, wenn der Erwerd mehr, als ein glüklicher Zusall, Freude gewährt.

Dieser Einwurf ist gegründet; gewiß trägt diese Zerstükkelung des Genusses und diese Verwielfältigung der Freude das ihrige zur Vermehrung der Glükseligkeit bei. Allein, sie macht diese Vermehrung nicht aus. Hier ist mein Beweiß.

Wenn sich Freunde an den Spieltisch stigen, und es kame ein Dritter dazu, der ihnen sagte: Meine Herren, Sie können so und so viel bei Ihrem Sviel verlieren — ich kenne aber eine arme, hülfsbedürftige Familie, der gebolsen senn würde, wenn Jeder von Ihnen ihr das

das schenken wollte, was er biefen Abend verfpielen tann - fo bin ich verfichert, daß Benige die Wohlthat versagen wurden. Ja ein Jeder murde weit lieber ben gangen möglichen Berluft dahin geben , als er ben halben Berluft bezahlt. Wer um bloge Marquen fpielt, jablt boch feine Marquen, wenigstens am Ende des Spiels, durch, und geht, mahrend bem Spiele, damit fo haushalterisch, als mit baarer Munge, um. Ja ich glaube, bag Mancher gern bezahlen wurde, wenn er nur ein gutes Spiel hatte, einen gewiffen Coup, den er vorhat, ausführen, und etwa mit acht Tarofe großultimo machen tonnte. Mancher kauft nicht, wenn er Konig ift, einem Undern bas Spiel ab, was ihm vielleicht noch tosten wird. bei gele ger er -

Ich weiß, daß man hier von der Hofnung, von der Ehre und andern Trieben sagen kann. Auch diese thun das ihrige; ich glaube aber, daß das meiste auf die Rechnung der Thätigkeit und Betriebsamkeit geschrieben werden muß. Denn, wenn das nicht wäre, warum würde der Mann mit zehntausend Thaler Einnahme sich an den Spieltisch sezzen, wo er einen Gulden gewindnen kann? Was ist ihm denn an dem Gulden gelegen? Nichts — An Thätigkeit, an Besschäftigung aber — sehr viel.

11 2

Allo

. 26.

Cha=

licht

aft,

taag

iend

men

nah

des.

daß

rde.

ums

tuto

dec

eude

rägt

Beto

neh

acht

nein

fets

nen

viel

ber

geo

das

308 IV. B. Mothw. des Uebels. IV. Th. 16.

Also ist Erwerben Thatigkeit; in der Thatigkeit, in der Anstrengung der Krafte ist der ho. he Genuß des Erwerbes.

Noch ein Wort vom Spiel — es heißt ja, daß man bei demselben den Menschen am besten kennen lernen kann. Man wendet mir ein, daß, wenn die Thätigkeit das Vergnügen ausmachte, der Spieler mit eben so viel Vergnügen verlieren als gewinnen müßte, was doch in der That nicht geschieht. Wie sauer, wie verdrossen sieht nicht mancher Spieler aus, wenn die Karte, die er wünscht, ausbleibt, oder sein Plan mislingt — wie unzusrieden ist er, wenn er sein Geld hingeben muß!

Das ist wahr — allein, er geht doch wie der ans Spiel — er muß also wol, selbst noch bei einem unglüklichen Spiele, Unterhaltung sinden. Selbst bei solchem Spiele, wo es nicht auf eine Kleinigkeit ankommt, wie viele Streiche des widrigen Glüks gehören dazu, um ihn von der verderblichen Lust zu heilen?

Ich habe es schon eingestanden, daß mehrere Triebe den Spieler beseelen. Ehrliebe, Habsucht, Hofnung — alles trift hier zu sammen.

II. R. Mothw. der Gefühle. 1. 2lrt. ze. 309

3ch konnte noch fagen, daß mancher mit gleichem Muthe verliert und gewinnt - Allein, darauf will ich wenig rechnen; benn ich vermu. the, daß diese Mäßigung bei demjenigen, der mit Vergnügen spielt, und folglich gang spielt, vielmehr eine Wirkung feiner Sittlichkeit, als feiner Gleichgultigfeit, ift.

Woher mag aber diefer Verdruß tommen?

Ein. Aus zween Grunden, deucht mir. mal aus dem Mangel an Beschäftigung. Ein schlechtes Spiel gibt nichts zu benten; man thut babei wenig mehr, als daß man Rarten aufnimmt und hingibt. Man fann teinen Plan machen, man wirkt nicht, und folgt nur ber Wirkung berer, die bas Spiel in Sanden Und man hat freilich wenig Freude haben. davon, wenn man sich herumschleppen laffen mus. walling the de regreep mix of the flog (s

Die zwote Urfach bes Verdruffes ift bie fehl geschlagene Hofnung, und die Bereitlung der Planen und Absichten. In and in 315 335 336 336

Es liefe fich noch vieles hiervon fagen, als g. B. daß ein großes Spiel, wobei man weiter nichts zu thun hat, um das Geld einzuftreis chen, als die Rarten auf den Tisch zu legen, bem Gewinner weniger Vergnugen macht, als ein 11 3

202

Thás r hos

heift am

mir ügen

Bet's doch

mie nenn

fein venn

wie noch

fills nicht eiche

nog

neba ebe,

व्या

资本

310 IV. B. Mothw. des Uebels. IV. Th. 26

ein mäßiges Spiel, welches Kunst erfodert: daß diejenigen, welche ohne Aufmerksamkeit spielen, ihr Geld auch mit der vollkommensten Gleichgültigkeit hingeben, daß man lieber Phombre, als Würfel, spielt; u. s. w. u. s. w. Diese Beobachtungen würden noch ein grösseris Licht über meine Materie verbreiten — allein ich breche ab, um nicht gar zu lange bei dem Spiele zu verweilen.

Aus dem, was ich bisher gesagt habe, scheint mir folgendes zu sließen.

- 1) Daß der Erwerb, und nicht der Besty die vornehmste Seligkeit des Menschen ist.
- 2) Daß das Erwerben nur deswegen so angenehm ist, weil unsre Kräfte dabei in Iha tigkeit gesezt werden.
- 3) Daß also ein großer Theil unster Glub seligkeit in der Uebung unster Kräfte besteht.

Aus dieser Quelle sießt der Muthwille der Kinder, die Neigung zum Spiele aller Art, die Gesprächigkeit und Schwazhaftigkeit in Gesellsschaft, die Eroberungssucht, und jedes umruhige Wesen, welches den Menschen, dem Scheine nach, so häusig und so gewaltig plagt.

Wie

II. R. Mothw. ber Gefühle. 1. 21rt. zc. 311

Wie viele Menschen, von welchen man sagt: "Barum plakken sie sich doch? die Thorent sie "könnten so ruhig senn. "Defters stimmen sie selbst mit in diesen Vorwurf ein, und sühren über ihr unruhiges Leben die bittersten Klagen. Klagende und Tadler irren sich — sollten erstere die Ruh' erlangen, nach der sie seuszen; sie würsen solche nicht ertragen.

Aus Mangel einer genauen Einsicht in diese Grundsäzze, werden viele schiefe Urtheile über das Betragen der Menschen gefällt. Daher entsteht, deucht mir, das häusige Schreien über Bosheit; daher kommts, daß man viele Handlungen ganz unrichtig erklärt. Ein Beisspiel davon.

Der Abbe Trublet, in seinem Essais de Litterature et de Morale, sagt von der Unterhaltung in dem gesellschaftlichen Umgange:

"Menn man nur aufmerksame und ver"skändige Zuhörer findet, so ists angenehmer "tu sprechen, als zu hören; der Redende hat "mehr Beschäftigung, mehr Erschütterung, als "der Zuhörer. "\*)

U 4 Die

dert:

. 20.

ensten lieber f. w.

sferes allein

dem

labe,

Beffy

n fo Thái

Blük

e det die

efello uno

dem

Bie

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

<sup>\*)</sup> Pourvuqu' on foit entendu et gouté, on s'amuse plus en parlant qu' en écoutant. Celui qui parle, est toujours plus occupé, plus agité, que celui qui écoute.

## 312 IV. B. Mothw. des Uebels. IV. Th. 1c.

Die Bewegung, die Thatigkeit der Krasse ist ihm eine Ursach des mehreren Vergnügens. Aber er hat den Grundsat nicht in seinem ganzen Umfange gedacht; denn gleich darauf fällt er, auf gut moralisch, auf die Eitelkeit.

Die Eitelkeit, sagt er, würzet das Ber, wanigen zu reden. Reden ist zugleich ein Ber, wanigen des Verstandes und des Herzens. Das hingegen ist das Vergnügen zu hören nur ein Vergnügen des Verstandes. Lezteres schmeis schelt der Eigenliebe nicht; es hat vielmehr et. mas demuthigendes. "

Freilich ist das auch manchmal wahr, aber nicht immer; es mußte also nicht so allgemein ausgedrukt werden.

Noch eine solche Deklamation desselben Ber. fassers wider die Shrbegierde.

35Man nehme dem Menschen die Ehrbe sigierde, sagt er; so wird die Sitelkeit in Ohn smacht und Unthätigkeit versinken. Von den 35Leidenschaften hat die Sitelkeit ihre ganze Krast, ihre

D'a vanité affaisonne le plaisir de parler. C'est tout ensemble un plaisir de l'esprit et du coeur. Au contraire, le plaisir d'ecouter n'est guères qu'un plaisir de l'esprit; il ne slatte point l'amour propre; il a même quelque chose d'humiliant,

#### II. R. Mothw. der Gefühle. 1. Art. 2c. 313

sibre gange Betriebsamteit. Diefe Betrieb. namfeit hat auch ihre guten Wirkungen, wenn pfie auch zuweilen schadlich ift. Also sind die "Leidenschaften in gewiffer Rutficht gut: aber mehrentheils nur fur folche, Die davon frei solind. Diese find es, welche den besten Ges nuf bavon haben. Diejenigen aber, in welsochen die Leidenschaften wohnen, haben taus gend Dubfeligkeiten gegen ein Bergnugen. Die Begierde nach Ruhm, j. B. feuert Diejenigen, melche fie beseelt, ju vielen nuglichen Unteronehmen an: fie gibt uns Schriftsteller, Bels oden, ic. Macht fle aber Glufliche? Weit ges enfehlt! 12 \*)

u 5 Warum

ber dans la langueur et dans l'inaction. Les passions en font tout le mouvement, tout le jeu, pour ainsi dire; et ce mouvement, ce jeu, ont de bons effets, s'ils en ont de mauvais. Ainsi les passions sont bonnes à certains égards, mais ce n'est guères que pour ceux qui en sont exempts. Ce sont eux qui en retirent les principaux avantages. Quant aux passionnés eux-mêmes, mille peinnes pour un plaisir. L'amour de la gloire, par exemple, fait faire à ceux qu'il anime, bien des choses utiles à la société. Il nous donne des Ecrivains, des Héros etc. mais donne-t-il le bonheur? Il s'en faut bien. (Trublet Essais etc. Tom. IV. pag. 341.

2C.

äfte

ens.

gane

fällt

Zers

Ber.

Das

ein

nei

eta

bet

ein

eta

bes

1110

en

ft

re

eft

III

314 IV. B. Mothw. des Uebels. IV. Th. ic.

Warum denn, weit gefehlt? Wie? wenn der Thatige, der Ruhmsüchtige in seinem Bestre, ben nach Ruhm, in dem Bestreben selbst, seine Zufriedenheit, seinen Genuß findet? Wenn das nicht ware, wurde er so thatig senn? Schwerlich.

Denn — wer nur durch die Begierde, ein nen Zwek zu erreichen, in seinem Bestreben geflärkt wird — ist wenig thätig, er ruhet oft, er arbeitet gemächlich. Nur der geht schnell, anhaltend, eistig, der schon in der Arbeit selbst Vergnügen sindet.

Was den Schriftsteller betrift, ist sehr zu vermuthen, daß er von seiner Arbeit — ich sage — nicht von seinem Gewinn, nicht von seinem Ruhm, nicht von der Erreichung seines Zwekkes — ich sage — von seiner Urbeit mehr Genuß hat, als der Leser. Schwer. lich wird sich ein Leser sinden, der mit so vie lem Vergnügen sein Buch lesen wird, als der Verfasser es geschrieben hat. Und der eigent liche Nuzzen — der ist ganz für den Verfasser — Dieser hat zehnmal mehr darin gelernt, als der sleißigste Leser jemals lernen wird.

Und zwar ist die Arbeit um desto angenehmer, je schwerer sie ist, wenn sie nur nicht die Kräfte fruchtlos erschöpft.

Freis

II. R. Mothw. der Gefühle. 1. Urt. rc. 315

Freilich gibt es viele Menschen, welchen diese Thätigkeit wenig behagt; es gibt träge Seelen, die ihre Tage in träger Ruh dahin verschlummern können. Diese sind schwache, matte Menschen; jene haben nur mittelmäßige Kräfte. Mir deucht, daß die Thätigkeit der Maaßstab ist, nach welchem der Grad der Kräfte sich mit Zuverläßigkeit angeben läßt.

Die Thatigsten haben auch ihre Perioden der Ruh, der Schläfrigkeit und Muthlosigkeit. Es sind die Zeiten der Erschöpfung oder der Krankheit. Dann ist ihnen die Ruh so nothe wendig und so angenehm, als bei vollen gesunden Kräften, die Thätigkeit.

Es ist kein Mensch, vornehmlich in den Gegenden, wo die Cultur der Kräfte solche erhöht, der nicht immer einiges Geschäft suche. Der ärgste Faullenzer geht doch wol dann und wann spazieren.

Der erste Theil unstrer Seligkeit besteht also in der Uebung unstrer Kräfte. Den andern finde ich in der Befriedigung der Bedürfnisse.

Worin besteht aber diese Befriedigung? Wieder in Thätigkeit. Der Hunger ist eine Wirkung der Thätigkeit des Magens, der nach einem

ic.

enn Ares

eine

enn

on?

els

geo

ell,

161

#11

id

noc

feis

Its

ers

der der

nto

218

· bo

die

316 IV. B. Mothw. des Uebels. IV. Th. ic.

nem Gegenstand verlangt, auf welchen er wir. ten könne. So ists mit allen unsern Bedürf, nissen, sie sind Thatigkeit; ein einziges ausge, nommen, nemlich die Ruh.

Diese ist aber eine Vorbereitung zur Thät tigkeit; und der Genuß, das Vergnügen, das sie gewährt, ist von kurzer Dauer.

Man kann also die ganze Glükseligkeit des Menschen, alle Vergnügungen des Geistes, des Herzens, und des Leibes auf diesen einzigen Vegrif — Thätigkeit — zurüksühren. Ent, weder Thätigkeit selbst, oder Vorbereitung zur Thätigkeit — Ruh.

In der That, alle Geschäfte sind Thatige keit — das versteht sich: alle Vergnügungen sind Thatigkeit, Essen und Trinken, Sprechen und Spielen, Tanz, Musik, und zwar Musik machen und Musik anhören; Lesen und Zuhören, alle Empfindungen sind Thatigkeit.

Woraus im Vorbeigehen zu schließen ist, daß die Thätigkeit die Bestimmung des Menschen senn muß; weil er nur in derselben dauerhaftes Wohl empfinden kann.

Die Thätigkeit veredelt die Kräfte — folge lich ist es die Bestimmung des Menschen, seine Kräfte zu veredeln.

Mas

II. R. Mothw. der Gefühle. 1. Art. 2c. 317

Was folgt daraus —? Das der größte Sünder vor Gott und Menschen — der Fauls lenzer ist.

Die ganze Glutseligkeit des Menschen grundet fich auf Gefühl, auf angenehmes Gefühl.

Worin besteht aber das Gefühl, die Annehm. lichkeit in der Uebung der Kräfte? Eine betrach. tungswürdige Frage!

Sie besteht in dem innern Triebe der Kräfte selbst. Jede Kraft, die im Stande ist zu wirsten, will ihre Wirksamkeit äußern. Findet sie keinen Gegenstand, wird ihr Bestreben gehemmt, zurütgehalten; so wird sie unruhig, und beunsruhigt den Menschen. Daher die tödtende Plasge der Langenweile.

Je mehr diese Kräfte von der Natur oder der Uebung Schnellkraft bekommen haben, destomehr verlangen sie nach Gegenständen und nach Raum zur Wirksamkeit; desto mehr plasgen sie den Menschen, wenn irgend etwas ihrem Bestreben Einhalt thut. Dann ist ihnen der Kreis der Bedürfnisse zum Leben und zum Wohlstande viel zu eng; sie schaffen sich neue Bedürfnisse, ja sie streben ohne Ziel, und bloß weil sie streben mussen, sie unternehmen unndathige, überstüßige Arbeit — ja wolgar, wenn

2C.

wir.

urf.

gge.

hás das

des des

gen

nts

ut

ige

nd

nd

de

11

ığ

318 IV. B. Mothw. des Uebels. IV. Th. 1c.

sie nichts anders finden, verfallen sie auf schäb. liche Unternehmungen.

Diese Betrachtung, welche bisher von den Oschologen und Moralisten, meines Wissens, ist übersehn worden, gibt herrliche Aufschlüsse zu dem Betragen des Menschen. Daraus kann man so manche anscheinende Thorheit erklären, den Grund des Muthwillens angeben, die wichtige Frage von der Bosheit, von den zweklosen Streichen des Leichtsinnes, beantworten. Die unerklärbare, ich möchte sagen, die widersinnige Bosheit, aus welcher man viele Vergehen herzuleiten pflegt, fällt ganz weg; die ganze moralische Beurtheilung des Menschen wird auf sehr eins sache Gründe zurüfgeführt.

Wenn Thatigkeit und Veredlung der Krafts Glükseligkeit ist, und wenn der Mensch beständig in der Glükseligkeit fortschreiten sollte; so mußte seine Betriebsamkeit über die engen Granzen der Naturbedürsnisse hinausgehen — sonk konnte er grade so glüklich senn, als ein Thier, und nicht glüklicher. Also mußte seine Betriebssamkeit nicht blos auf den Bedürsnissen beruhn.

Diese waren freilich einer von den ersten Reizen, welche die Kräfte wekken mußten; sie konnten aber nicht lange zureichen.

II. R. Mothw. der Gefühle. 1. Art. 2c. 319

Also mußte der Mensch geneigt seyn,
1) sich kunstliche Bedürfnisse zu machen, und
2) ohne Bedürfniß, ohne anscheinenden Zwek zu handeln; damit es ihm niemals an Trieb und an Stof sehlen möchte, seine Kräfte durch Uebung zu entwikkeln.

Und so ist gerade der Mensch beschaffen. Wohl ihm! Dant dem Schöpfer!

Rach diefer Theorie wird ber betrübte Die derfpruch, der zwischen der Matur und der Moral obwaltete, vollig gehoben. Die Moral fage te : Bleib bei ben Bedurfniffen ber Matur fiebn, berlange nichts mehr, als was bu bedarfft. Die Ratur erhob fich mit ihrem Bestreben immer febr weit über Diese Schranten hinaus. wußte nicht, wem man Gebor geben und Folge leiften follte. Bum Glut redete bie Ratur ftar. fer, als die schuchterne Moral: fonft hatte uns Diese zu tragen Sottentotten oder ftumpfen Reuer. Mach ben eben gepruften landern gemacht. Grundfaggen aber redet die Moral mit der Ratur Beibe rufen und ju: "Gen einerlei Sprache. thatig! auch über beine Bedurfniffe - barin wirft bu Beredlung und innige Geligfeit finden - fteig immer bober, benn du bift einer hoben Seligfeit fabig. , Huge Com

u Ca

Date:

IC.

jabe

den

, ift

H

ann en,

ich.

len

Die

lige

Hills

die

in

fter

ins

So

alle

nf

eti

ebs

en

fie

#### 320 IV. B. Nothw. des Uebels. IV. Th. ic.

"Du bift ein boberes Geschöpf, ein viel "Geliebteres dem boben Schopfer!,

Man kann aber eine zwiefache Seligkeit den. ten — die eine im Genuß oder Gefühl ober Thätigkeit; und die andre im Anschauen, in der Betrachtung, in der Erkenntniß der Wahr heit.

Ich bins zufrieden; in den Worten muß man nicht schwierig seyn: obgleich Betrachten, Nachdenken auch Wirkungen, auch Thätigkeit sind.

# 2. Artikel. Nothwendigkeit des Gefühls zum Benuff.

Was heißt Genuß? Das Wohlbehagen, oder die Zufriedenheit über einen gewissen Zustand, einen Wechsel. Alle Zustände können also weder gleichgültig noch gleich seyn. Der dem Genuß entgegengesezte Zustand, d. h. in welchem ich den Genuß nicht habe, muß mit der angenehm seyn, als lezterer. Die Gegenstände müssen also auf mich wirken — ich sagt die Gegenstände — darunter verstehe ich auch die inneren, als die Bedürfnisse und die Unruh der vollen Kräste. Diese Wirkung der Dingt auf mich, ist Gefühl.

Man

II. R. Dothw. Der Gefühle 3. Art. ic. 321

Man versuche doch, sich einem Genus, eine Glütseligkeit ohne Gefühl, d. h. ohne Einswirkung irgend eines Dinges oder einer Kraft auf uns, ohne eine Verändrung des Verstansdes, ohne Wahrnehmung dieser Verändrung und ohne Wohlgefallen an dieser Wahrnehsmung, zu denken.

Gin Wesen ohne Gefühl hat feinen Genug.

Ich sehe den Einwurf, den man mir maschen wird — "Gott ist höchstselig, und doch wermag nichts auf ihn zu wirken. "

Es ist schwer, von Gott zu sprechen — was ich davon sagen kann, wird in dem fünsten Artikel verkommen.

Artikel. Nothwendigkeit der Bedurfnisse.

Sobald Wohlbehagen, und Mangel an demselben statt findet, entsteht die Begierde nach ersterem; diese Begierde ist Bedürfniss. Das unbefriedigte Bedürfniss wird Leiden und erzeugt den Trieb, von dieser unangenehmen Lage befreit zu werden.

Dieses Bedürsniß hat ein entwikkeltes Gefühl zum Grunde, und nur die Kenntniß und
ater Band. X das

20,

E L

Detts

ober

in

ahrs

muß

ten,

afeit

um

ind,

nde

nn.

. B.

titte

elle

age

uch

cuh nge

an

312 IV. B. Mothw. des Uebels, IV. Th. K.

das Bewußtsenn desselben kann den Menschen thatig machen und ihm Genuß gewähren.

Die Natur konnte aber, zur Erreichung ihrer Absichten, nicht auf die Entwittelung der Kenntnisse warten; sie mußte selbst sür diese Entwikelung sorgen. Jene Bedürfnisse konnten also nicht die ersten Reize abgeben. Folglich mußte der Mensch andre Bedürfnisse haben, die ihn wekten. Aus diesem Grunde unterwarf ihn der Schöpfer körperlichen Bedürfnissen, von deren Befriedigung sein Leben abhieng, welche sich kräftig hören und sühlen ließen, ohne sich durch irgend eine Täuschung oder Störung zum Schweigen bringen zu lassen.

Ohne Bedürfnisse läßt sich folglich teint Entwitkelung benten.

4. Artifel. Einige Solgerungen.

Es sen mir vergonnt, einen Blik hohet hinauf zu werfen.

Wenn Glükseligkeit nicht sowol in dem Best, als in dem Erwerd von Gütern allet At besteht; so konnte kein Geschöpf vollkommen, (ich meine hier nicht die absolute Vollkommenheit, wie man sich die göttliche denktifondern

II. R. Mothw. der Gefühle. 4. Urt. 2c. 323

L.

chen

ung

lung

für

nisse

ben.

nisse

inde

86

eben

blen

ung

挑

eine

ößet

dem

aller

omo tollo

nett

ern

sondern die der Gattung erreichbare Vollkoms menheit;) kein Geschöpf, sag' ich, konnte vollkommen geschaffen werden; es mußte aus der Hand des Schöpfers nur Anlagen, nur Keime erhalten, welche es hernach durch eigenen Fleiß entwikkeln sollte.

Der Reiz zu dieser Entwikkelung konnte nur in Gefühlen und Bedürfnissen bestehn.

Dieses gilt ebenfalls von solchen Geschös pfen, welche bestimmt waren, einstens als reine Geister, wenn solche nüglich sind, in reis nen geistigen Vergnügungen ihre Seligkeit zu finden; weil der erste Reiz zur Entwikkelung ihrer Geisteskräfte von Gefühlen und Bedürfs nissen hergenommen werden mußte.

In einem Geiste, wenn ein Geist ein eins faches, unkörverliches Wesen ist, läst sich kein Bedürfniß denken — denn Bedürfniß ist Mangel; und was kann für ein Mangel bei einem Wesen statt sinden, das vollkommen einfach, folglich immer ganz ist, und das nichts verlieren und nichts dazu bekommen kann?

Nach diesen Grundsätzen, mußte jedes Geschöpf, auch das edelste,

1) Wenigstens eine Zeitlang mit einem Korper verbunden gewesen seyn.

X 2

2) (8

#### 324 IV. B. Nothw. des Mebels. IV. Th. 16,

- 1) Es muß von den untersten Stuffen der unentwikkelten Fähigkeit ausgegangen, und nur stuffenweise zur Vollkommenheit gestiegen senn.
- 3) Alle muffen Bedurfniffe gehabt haben,
- 4) Alle haben fehlen können und wirklich gefehlt, wegen ihrer Unvollkommenheit.
- 5) Alle sind eine Zeitlang den Leidenschast ten unterworfen gewesen; weil sie unvolltom men waren, einen Körper und Bedürfnisse hatten.
- 6) Nur alsdann erst haben sie tonnen von Bedürfnissen und Leidenschaften freige macht werden, wenn ihre Geisteskräfte viel Entwitkelung und Schnellkraft gewommen haben, daß sie nun durch ihren eignen Reiz und innre Kraft wirken können.
- 7) Folglich haben alle Geschöpfe, die preinem höheren Leben, zu einer geistigen Glübseligkeit bestimmt waren, eine unserm Tode analogische Verändrung erleiden müssen.
- 8) Ein Geschöpf, das mit seiner ganzen Vollkommenheit geschaffen worden wäre, wenn es sonst möglich ist, würde nur nach außen wirken, und das Anschauen der Wahrheit und seiner Thätigkeit genießen. Freilich ein beiträchtliches Maaß von Seligkeit. Es würde ihm

II. K. Nothw. der Gefühle. 4. Art. 2c. 325

ihm aber aller Genuß des eignen Wachsthums abgehen; es wurde alles Vergnügen vermissen, welches man aus dem Nachdenken und der Entdekkung der Wahrheit schöpfe, und nies mals die Ermunterung der Neuheit genießen.

Noch ein Beweis, daß jedes, auch höhestes, Geschöpf, welches nicht mit Kenntnissen geschaffen ist, sondern Kenntnisse erwerben soll, einen Körper haben oder gehabt haben muß, ist dieser — Daß es mit der Körperwelt in Verbindung stehn muß, um die Kenntniß von derselben zu erlangen. Und alle Philosophen sind der Meinung, daß ein Körper dazu nöthig ist. Die Vekanntschaft a priori mit der Körperwelt, würde die Allwissenheit ersodern.

Welche herrliche Aufschlusse gibt diese Theo. rie zu machen Geheimnissen in den wunderbas ren Fügungen der göttlichen Weisheit!

5. Artifel. Don den geistigen Gefühlen.

Wenn der Mensch so weit gekommen ist, daß er Sinn für Wahrheit und Ordnung, für Größe, Weisheit und Tugend hat — als. dann wird der innre Trieb seiner Verstandes. kräfte ihm zum Bedürfniß, und das Anschauen der Wahrheit, der Ordnung, zum seligen Gestähl.

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

. 20,

und iegen

der

iben, eflich

chafa foma

nnen

viel men und

e zu ziúk zode

ngen venn iken

und bes

ihm

326 IV. B. Nothw. des Uebels. IV. Th. 26,

fühl. Dann kann er vielleicht der Bedürfnisse und der Gefühle des Körvers entbehren. Allein er mußte durch diese erst zu jener Vollkommen, heit erhoben werden. Also immer Gefühle und Bedürfnisse; erk körperliche, dann geistige.

Ich sehe es, man wird mir wieder mit der Seligkeit Gottes begegnen. Gott ist von Ewigkeit her immer derselbe gewesen; nie hat er an Bollkommenheit zugenommen; nie hat er Bollkommenheiten entwikkelt; von Ewigkeit her ist er ein unvermischter Seist; man kann sich in ihm kein Bedürfniß denken, und mithin kein Gefühl, keinen eigentlichen Genuß. Dar aus läßt sich schließen, daß noch eine Seligkeit anders, als nach vorbemeldeten Grunds säzen möglich sen.

Und wer wills wagen, aus der Möglichkeit bei Gon Go schöpfen zu schließen? Gott ist von Ewigkeit — Gott ist Schöpfer —

III. Rapitel.

Nothwendigkeit der Leidenschaften.

Sobald wir Bedürfnisse annehmen, sind die Leidenschaften unvermeidlich, aus folgenden Gründen:

1) Die

III. K. Mothwendigk. der Leidenschaft. 327

1) Die Eindrutte die wir von außenher empfangen, find nicht alle gleich, weil die Dinge felbft in ihrer Natur und ihren Wirfungen unmöglich gleich fenn fonnen. Wenn nun aber gemäßigte Gindrutte uns bestimmen, reis gen, bewegen follen, damit wir thatig fenn; fo muffen schlechterdings ftartere Gindrufte weit machtiger wirken, heftigere Bewegungen bei uns verurfachen; und folche heftige Bewegun-Gewaltsame Stoffe gen find Leidenschaften. werden uns fo fehr erschuttern, daß alle unfre Rrafte in einen Buntt vereinigt werden, fo daß wir gang aus bem Gleichgewicht gerathen, und feine Zeit noch Rraft übrig ift, um jener hauptbewegung zu widerftehn. Solche Erschutte. rung ift das Toben der Leibenschaften, welches uns ganglich betäubt.

- 2) Das Bedürfnis kann, beim Mangel, oder bei einer unordentlichen Beschaffenheit des Körpers, bei Gährung und Schärfe der Säste, so dringend werden, daß die Empfindung des selben jedes andre Gefühl erstift Dann entssteht Leidenschaft, Wuth, Raserei.
- 3) Die Bedürfnisse sind im Körper, weil ein Geist, ein einfaches Wesen, da es nichts verlieren, nichts dazu bekommen kann, auch keinen eigentlichen Bedürfnissen, zu seiner Erafaltung,

2t.

fnisse

Allein

men

füble

iftige.

mit

bon

e hat

hat

igkeit

tann

ithin

Dar

Selig.

:und

alich.

(Be

igkeit

Die

nden

Die

328 IV. B. Mothw. des Uebels. IV. Th. 16,

haltung, unterworfen ist. Die Gefühle sind in dem Körper, weil — nach den Lehren der Philosophen — die Körperwelt keinen unmittelbaren Eindruk auf einen Geist machen kann, Die Leidenschaften sind aber nur erhöhte Gefühle; folglich können sie nur in demselben statt sinden.

Wenn nun aber das ift, fo find die Leiben. schaften unvermeidlich. Denn ber Rorper, als ein zusammengesettes Ding, fals ein Befen, auf welches alles Eindruk macht, als ein 286 fen, welches durch feine eigene Kraft nicht be fiehn fann, fondern feine Erhaltung von al lem, mas um dasselbe ift, erborgen muß; muß alfo von allen umgebenden Dinge modifi girt, angegriffen, gestärkt und geschwächt wer ben, febr oft Beranderungen leiden, bald feft, bald weich fenn, bald gefund fenn, bald in Unordnung gerathen. Muß er denn nicht bei seiner Schwäche, in dem Augenblif bet Weichlichkeit, der Unordnung, gewisse Ein drutte weit heftiger fühlen, als bei Gesundheit und Festigkeit? Und was sind diese heftigen Ge fühle? Leidenschaften.

"Man mußte die ganze Beschaffenheit des Menschen zerstören, und den Leib von der Seele trennen, wenn man den Menschen von "LeidenIII. R. Mothwendigk. der Leidenschaft. 329

. 2C.

find

Der

mit

ann.

(See

Iben

Dette

per,

Be be

ale

uk;

diffs

pets

fest,

in

tht

det in-

reit

nea

es

rec

on no "Leidenschaften befreien wollte. So lange "als dieser erhabene Gefangene (die menschliche "Seele) die Verrichtungen der thierischen Seele "wird thun mussen, so wird er den Leidenschaf-"ten unterworfen senn. "\*)

Go spricht ein Monch aus dem sechszehn. ten Jahrhundert.

#### IV. Ravitel.

Die Leidenschaften muffen ftark seyn.

Man hat so viel gegen die Leidenschaften deklamirt — hat man Recht darin? Kaum sollte ichs denken. Wir singen mit Andacht:

"Was Gott thut, das ist wohlgethan; "
und doch meistern wir beständig seine Werke,
und keines mehr, als sein sichtbares Meister.
stüt — den Menschen.

Frank on his and A frank of the Sch

") Il faudroit ruiner la constitution de l'homme et séparer l'ame du corps pour l'exemter des mouvemens des passions. Tandisque cette illustre prisonniere (l'ame humaine) sera obligée de faire les mêmes fonctions que les ames des bêtes, elle sera contrainte de concevoir des passions. (Senault. Usage des passions.)

the competed differencements should be at the control and

#### 330 IV. B. Nothw. des Uebels. IV. Th. ic.

3ch habe schon gezeigt, daß starke Triebe bem Menschen nothig find. In der That, wir haben zuweilen recht beschwerliche Geschäfte welche eines ftarten Reizes bedurfen , wenn mit fie verrichten follen. Bornehmlich find unfte beiden Sauptgeschäfte, nemlich die Bildung bes Berftandes und Die Ausübung ber Tugend, Die schwersten unter allen.

Wie viel Muh und Arbeit, und welches Unhalten erfordert nicht die Bildung des Bet. ftandes? Bie theuer fostet dem gebildeten Beift fein Fleiß und feine Unftrengung? Wenn bas Befühl für Bahrheit nicht zur Leidenschaft murde, wenn nicht oftmals die Begierde nach Beifall und Ruhm den Geift anfeuerte; wirde er fo gern feine Befundheit baran magen, wurdt er fo anhaltend arbeiten, und biefe Grofe et reicht haben, ju welcher er gelangt ift?

Und die Tugend - Sie ift ein Kampf ein schweres Unternehmen, ein großes Opfer. Der Kaltblutige fann ein guter, maßiger, nuf licher Mensch seyn. Aber tugenbhaft? Bet fpringt mit taltem Blute ins Waffer, um ein Rind daraus zu retten? Wenn das Schreften und das Mitleid nicht zur betäubenden Leidenschaft wird; so schrett die Gefahr ab. Man

te.

riebe

bäfte, 1 wir

unste

gendi

Ret.

Geist das

nach

oùrde 1e er:

impf, ipfer.

nüf. Wer

etten iden,

Man iams IV. R. Die Leidensch. muff. start senn. 33 t

jammert über das Unglut, und — bleibt am Ufer stehn, \*)

Man verwechselt beinah die Leidenschaften mit der Bosheit. Alle Leidenschaften sind nicht immer Hindernisse der Tugend — ja vielmehr, sie können alle, unter gewissen Besdingungen, die Tugend befördern. Ohne Leidenschaften wurde der Mensch gar nichtssenn.

Die Selbstliebe belebt den Menschen, und macht ihn thatig.

"Bannissez l'amour propre, écartez ce mobile; "L' homme est enséveli dans un repos sterile.

Selbst Leidenschaften mussen ihn wetten und reizen.

"C' est par les passions que l'homme est excité, "L'ame en tire sa force et son activité.

"Sans les passions qui viennent l'agiter, "L'homme insensible à tout pourroit-il subsister? ") Went

- \*) Siehe was ich davon III. B. II. Th. IV. Kap. 3. Art. Im ersten Bande, Seite 131 ff. gesagt habe.
- ") 3ch glaube, daß diefe Berfe aus Pope genommen find.

332 IV. B. Mothw. des Uebels. IV. Th. u.

Wenn der Mensch, bei dem gewöhnlichen Laufe der Dinge, ohne Leidenschaften bestehen könnte, so wurde er wenigstens bei außeror, dentlichen Vorfällen, die nicht ganz selten sind, ohne ihre Hulfe umkommen.

"Es gibt Leute, die ein sehr gutes herz shaben, und dennoch, aus Trägheit, ihren Freunden nicht dienen. Und man kann nicht wsagen, daß sie ihre Trägheit schon überwin wenn würden, wenn ihr herz nur wirklich gut wwäre — denn sie mögen sich nicht für sich anstrengen.

Mancher Mensch ist sür seine Freunde Mauter Eiser, sein Eiser ist aber mehr eine Wossener Gewissen Thätigkeit, als von Weiner Herzensgüte. Wenn er keine Freunde whätte, würde er sich für Leute tummeln, die wihn nichts angehn.

Man kann von Niemand mehr Nussen wiehn, als von solchen Leuten, welche von Matur thätig und unruhig sind, sich gern in walle Händel mischen, und sich eine Ehre dars waus machen, alles zu Stande zu bringen.

"Mancher wird auch gern einen Dienst esleisten, wenn er dabei nur nicht aus der Stelle "gehen IV. R. Die Leidensch. muffen fart fenn. 333

"Geld verleihen; aber er wurde keinen Schritt "thun, um euch diesen Dienst von einem Drit-"ten zu erbitten. "\*)

"Jede Tugend ist mit irgend einem Fehler, "oder wol gar mit einem Laster verwandt; "und so auch gränzt ieder Fehler, sedes Laster "an eine Tugend. Man muß gegen die Tugenden

\*) Il y a des gens qui ont le coeur fort bon, et qui cependant par indolence ne fervent pas leurs amis. Il ne faut pas dire, que l'ils avoient le coeur veritablement bon, ils surmonteroient leur indolence; car ils ne la surmontent pas pour euxmêmes.

Tel qui est tout de feu pour ses amis, l'est encore plus par une certaine activité naturelle, que par bon coeur. Faute d'amis, il se remueroit pour des indiférens.

Il n'y a point de gens, dont on tire plus de fervices, que de ces hommes naturellement intrigans et actifs, qui se font un plaisir de se mêler de tout, et un point d'honneur de faire tout reussir.

Tel vous rend très volontiers un service qui ne demande point qu'il se remue, comme de vous prêter de l'argent, qui ne voudroit pas faire un pas, pour vous faire rendre par d'autres ce même service. (Trublet Esais. Tom. IV. pag. 271.)

1. 20,

ichen

iehen

eror.

find,

Herr

bren

nicht

min.

gut

fich

ınde

eine

bon

inde

Die

noxy

bott

in

ate

mit

elle

ien

334 IV. B. Nothw. des Uebels. IV. Th. u.

"genden auf seiner Hut senn, \*) und kann maßen den Fehlern Nutzen ziehn. Wir mussen zuchn. Wir mussen zugenden "uns in Acht nehmen, daß unste Tugenden "seigentlich unste Kräfte) uns nicht in die "Fehler stürzen, an welche sie gränzen; und "wir mussen unste Fehler brauchen, um die "Tugenden (die Anlage zum Guten) welche "durch sie befördert werden, auszubilden. Auf "diese Art wird das Gute nicht Uebel "erzeugen, und selbst vollkommner werden, "

Also erzeugt das Gute Uebel! (Siehe das dritte Buch dieser Schrist.) "Aus einem Jehnster könnte man zuweilen seicht eine Tugend umachen", (Als z. B. aus der Ehrsucht wenn man sie auf wirklich vortrestiche Gegenstände lenkte.) "Es ist vielleicht schwerer zu "verhüten, daß sich die Tugenden (die nüzlichen "Kräste) nicht in Fehler verwandeln. Diese "Schwierigkeit ist desto grösser; je mehr "die Tugenden sich zur Vollkommen, heit erheben. " (Bohl zu merken!)

"Die Moralisten pstegen zu sagen: Lerne "deine Fehler kennen, damit du sie verbeß

\*) Ein ganz vortresticher Gedanket Schon lange habe ich an eine Abhandlung, von der Kollisson der Tugenden, gedacht. IV. R. Die Leibensch. muff. ftark fenn. 335

pferst. Sie mußten noch hinzusezzen: Und "damit du sie in Tugenden verwandeln "mögest. "

"Es gibt Menschen, beren Laster nur durch wihre Fehler gemildert werden "\*)

Noch merkwürdiger sind folgende Stellen — und um desto merkwürdiger, weil man

\*) Toute vertu tenant à quelque défaut, ou même à quelque vice, et tout vice à quelque vertu, il ya des précautions à prendre contre les vertus, et un ufage à faire des défauts. Il faut prendre garde que nos vertus ne nous jettent dans les défauts dont elles font voisines, et il faut nous fervir de nos défauts pour acquérir ou perfectionner les vertus qu'ils favorisent. Par là le bien ne produira point le mal, le mal produira le bien, et celui - ci sera plus parfait.

D' un défaut on pourroit quelquefois faire aifément une vertu. Ce qu'il y a peut-être de plus difficile, c'est [d'empêcher les vertus ce devenir des défauts, et la difficulté sera d'autant plus grande, que ces vertus seront plus près du point de perfection.

Les Moralistes disent aux hommes: Etudiez vos défauts pour les corriger. Il faudroit ajouter: • Et pour en faire des vertus.

Il y a des hommes dont les vices ne sont affoiblis que par leurs défauts. (Trublet. pag. 326.)

h. 11.

fann

lussen

enden

Die

und

1 die

elche Auf

lads

en. "

bas :

Fello.

gend

ucht

ellabi

e zu

chen

Diese

ehr

em

erne

chefe

erft.

ange

336 IV. B. Mothw. des Uebels. IV. Th. te.

ssie gewiß da nicht vermuthen sollte. Ich ent, lehne sie aus der Schrift eines französischen Dominikanermönchs des sechszehnten oder höchstens zu Ansange des siedzehnten Jahrhun, derts. Es ist Senault, in einem Buche, De l'usage des passions. Wer würde da suchen was man hier lesen wird?

Mollen, wage ichs, zu ihrer Vertheidigung viu sagen, daß es keine so verächtliche "Leidenschaft gibt, die man nicht in "eine preiswürdige Tugend verwans "deln könne. Es ist keine Gelegenheit, wwo die Leidenschaft nicht für die Tugend "kämpfen und siegen könnten. Wenn man sie mur zu bändigen weiß, so ist es leicht, mit wihrer Hülfe, alle Laster zu besiegen. "\*)

Die

o) Sans flatter les passions, j'ose dire à leur avantage, qu'il n'y en a point de si méprisable qu'on ne puisse changer en une glorieuse vertu. Il ne se présente point d'occasion, ou elles ne puissent donner des combats et remporter des victoires en faveur de la vertu; et pourvuqu'on les sache dompter, il sera facile de vaincre tous les vices avec elles. (Senault des passions. Prés.)

IV. K. Die Leidensch. mussen stark senn. 337

"Die \*) muthwilligsten Leidenschaften tons men der Vernunst dienen. Solche in diesem "Leben

\*) Les passions les plus insolentes peuvent servir à la raison; et ne les pas employer dans le cours de notre vie, c'est laisser inutile une des plus belles parties de notre ame. La vertu même seroit oiseuse, si elle n'avoit point de passions à vaincre ou à régler; et qui en considérera les principaux emplois, trouvera qu'ils regardent la conduite de nos mouvemens. La force est occupée à dompter la crainte, et cette courageuse vertu cefferoit d'agir, fi l'homme ceffoit de craindre. La modeftie nous fait mesurer nos desirs et nos espérances, et s'il n'y avoit point de passions ambitieuses, il n'y auroit point d'hommes modestes dans leur bonne fortune. La tempérance et la continence répriment les voluptés, et si la nature n'avoit mêlé du plaisir dans toutes les actions de notre vie, ces deux vertus, qui font les chastes et les continens, demeureroint également inutiles. La clémence adoucit la colere; et si cette derniere passion n'animoit les Princes à la vengeance, la vettu qui la modere ne meriteroit point de louanges.

Mais si les passions reçoivent tant de bons offices des vertus, elles n'en sont pas méconnoissantes; car quand elles sont instruites dans leur école, elles les payent avec usure et les servent avec sidélité. La Crainte fait la meilleure partie avec sidélité. La Crainte fait la meilleure partie avec sand.

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERRORN

. 20.

ents

oder rhuns

De 1chen,

n ju igung

liche it in

nheit,

n sie

Die

ntage,

es ne des

qu'on tous

(J.)

338 IV. B. Nothw. des Uebels. IV. Th. 16,

"Von den vortreflichsten Kräften um, "serer Seele ungenuzt lassen. Die Tu.
"gend selbst wurde mussig senn, wenn sie keine
"Leidenschaften zu überwinden und zu regieren
"hätte. Denn, wenn man daß vornehmste "Geschäft der Tugend betrachtet, so wird man
"sinden, daß es in der Richtung der Gemuths,
"bewegungen besteht. Das Geschäft des Muhs
"besteht in der Bekämpfung der Kurcht; jene
"kraftvolle Tugend wurde unthätig senn, wenn

de la Prudence : quoiqu' on l' accufe d' aller chercher le mal avant qu' il foit arrivé, elle nous prepare à le souffrir doncement, ou à l'eviter henreusement. L' Espérance (l'Auteur la met au nombre des passions) sert à la Force, et pour entreprendre les belles actions, il faut qu'elle nous enfle le courage par ses promesses. La Hardiesse est la Edèle compagne de la Valeur; et tous ces grands Conquérans, qu'on admire, doivent leur gloire à la générolité de cette passion. la Colere maintient la Justice et anime les Juges al Chatiment des Criminels. Enfin, il n' y a point de passions qui ne soient utiles à l'exercice de la vertu, quand elles font ménagées par la raison et ceux qui les ont tant décriées, nous ont fait voir, qu' ils n' en ont jamais connu l' usage, nile mérite. (Senault US. des pactions, pag. 6, 7, 8.)

IV. R. Die Leibensch. muffen fart fenn. 339

"besteht in der Einschränkung unserer Begierden "besteht in der Einschränkung unserer Begierden "und Hofnungen; wenn es keine weitgreisende "Leidenschaften gabe, würde keine Mäßigung im "Glük statt sinden. Die Mässigteit und Ents"haltsamkeit bezähmen die Wollust, und wenn die "Natur nicht in alle Handlungen unsers Lebens "Vergnügen gemischt hätte, würden diese beiden "Tugenden, die den Menschen keusch und ents "haltsam machen, gleichfalls überstüßig senn. "Die Milde dämpst den Zorn; und wenn diese "nicht die Großen zur Nache reizte, so könnte "die Tugend, welche solche mildert, kein Lob "verdienen.

Benn aber die Tugenden den Leidenschafs
wien so viele Dienste leisten, so sind diese auch
wegegen erstere nicht undankbar; denn, wenn
wsie in der Schule der Tugenden unterrichtet
worden sind, so vergelten sie es ihnen
reichlich, und dienen ihnen mit
Treue. Die Furcht macht den größten Theil
wder Borsicht aus. Ob man sene gleich beschuls
digt, daß sie die Leiden holt, ehe sie da sind; so
wbereitet sie uns doch, solche mit Geduld zu
vertragen, oder glütlich abzuwenden. Die
"Bosnung (der Verfasser rechnet diese unter die
"Leidenschaften) stärft den Muth; und wenn

1.260

eine

uni

ie Tu

feine

aieren

chmfte

man

nuths,

Nuths

jette

menn

20 Det

r cher

us pre-

r heu

net au

pour pour elle

a Har

et tous

oivent

La

ges au

point de la

raifoni

nt fait

ni le

8.)

340 IV. B. Mothw. des Uebels. IV. Th. 10.

wir etwas Großes unternehmen sollen, somus die Hofnung mit ihren Verheißungen und pstarten. Die Kühnheit ist die treue Gefährte in der Tapserkeit. Jene große Eroberer, wie wir bewundern, verdanken dieser edeln Beidenschaft ihren Ruhm. Der Zorn unter phüzt die Gerechtigkeit, und bewegt die Rich, ster zur Bestrasung der Verbrechen. Mit ei, mem Wort, es ist keine Leidenschaft, die nicht, wwenn sie mit Vernunst regiert wird, der Tusgend beförderlich senn könne; und diesenigen, wwelche die Leidenschaften so sehr verschreien, wbeweisen dadurch, daß sie deren Nuzzen und wVortrestichkeit nicht kennen.

Unser Mann geht noch weiter. Wie leicht hatte er uns eine befriedigende Theorie von den Leidenschaften geben können, wenn seine Theologie, sein Jahrhundert und seine Kutte nicht gewesen wären!

Bahrlich! \*) wir muffen der göttlichen 20Fürsehung danken, daß fie das Bestreben der "Stoiter

\*) Certes nous devons rendre grace à la providence qui a rendu les efforts des Stoiciens inutiles; car si ces Philosophes nous eussent tenu ce qu'ils promettoient, et qu'ils eussent exstirpé les passions, ils nous eussent privés de tous les secours que la nature IV. K. Die Leidensch. muffen ftark fenn. 34x

Stoiker vereitelt hat. Denn, wenn diese Phis 33losophen ihr Versprechen gehalten, und die D 3 Beibens

nature nous a donnés pour nous rendre vertueux.

Qui ôteroit toutes les Passions à l'ame, lui ôteroit tous ses mouvemens, et la rendroit inutile et impuissante sous couleur de la rendre heureuse. Je ne sache point d'homme raisonnable, qui veulût acheter la félicité à si haut prix --- Car si le bonheur consiste en l'action, et si pour être content, il faut gouter le bien qu'on possede, il n'y a personne qui n'avoue que les passions sont nécessaires à notre ame, et qu'il faut que la joic sacheve la félicité que le desir avoit commencée.

Bien que l'homme ne naisse pas vertueux, et que l'art qui lui enseigne à le devenir soit austi difficile qu'il est glorieux, il semble néanmoins que l'homme fache cet art avant que de l'aprendre; que son esprit ait les semences des vérités, et fa volonté les semences des vertus; que comme la science n'est selon les Platoniciens qu'un ressouvenir, ses bonnes habitudes ne soient que des inclinations naturelles. Car toutes fes passions sont des vertus naissantes; et pour peu de soin qu'il prenne à les prefectionner, elles deviennent des vertus achevées. La crainte qui prévoit le mal et qui l'évite , n'est - elle pas une prudence naturelle? La colere qui f'arme en faveur du bien contre son ennemi, n'est elle pas une ombre de la justice? Le desir qui nous détache de nous-mêmes pour nous unir à quelque chose

. ic.

1 10

uns

abrte

erer,

inter:

Rich.

it eis

nicht,

Ille

gen,

eien,

und

eicht

den

theos

nicht

chen

der

ofer

ence

car

DTO-

ons,

e la

nic

## 342 IV. B. Mothw. des Uebels. IV. Th. 11,

Leidenschaften erstift hatten, so, würden wit waller Hulsbmittel, welche und die Natur zur Ausübung der Tugend gegeben, beraubt worden senn. Wenn man der Seele ihre Beidenschaften nimmt, so nimmt man ihr ihre ihrganze Schnellfraft, man macht sie unthätig, man entnervt sie, unter dem Vorwand, sie willlich zu machen. Ich wüßte keinen ver nünftigen Menschen, der die Glütseligkeit sür wssolchen Preis kaufen möchte — Denn, wenn will

chofe de meilleur, n' est-il pas un image de la charité, qui nous sépare de la terre pour nous élever dans le ciel? — Il suffit de bien appliquer son amour pour rendre toutes ses passions innocentes.

wie line of any faut dent generation of the fair

Pour ne se point méprendre il faut savoir que les passions ne sont ni bonnes ni mauvaises, et que ces deux qualités ne se trouvent, à proprement parler, que dans la puissance supérieure qui les gouverne.

Si nous examinons les qualités qu'elles ont reçues de la Nature, et si nous les considérons en cet état qui précede l'usage de la volonte, il faut avouer qu'elles sont aussi bien les semences des vices que des vertus, et que ces deux contraires sont tellement confondus en elles, qu'on ne les sauroit presque discerner. Senault pag 140 et suiv.)

IV. R. Die Leidensch. muffen fart fenn. 343

sodie Glükseligkeit in der Thatigkeit besteht, \*)
sowenn man, um ein Gut zu genießen, solches sempfinden muß; so muß Jedermann gestehn,
sodaß die Leibenschaften unsrer Seele unentbehre
solich sind, und daß die Freude des Genusses
sodas Vergnügen vollenden muß, welches die
so Begierde angefangen hatte.

"Obgleich der Mensch nicht tugendhaft ge-Boren wird, und obgleich die Kunft, welche Dugend lehrt, eben so schwer als vortreffich wist; so scheint es boch, bag der Mensch diese Runft verftunde, ehe er fie lernt; daß feine Bernunft die Reime der Bahrheit, und fein "Berg den Saamen der Tugenden enthieite; und "daß, gleichwie, nach den Platonikern, die Biffenschaften weiter nichts find, als Erinmerungen, fo auch die guten Fertigkeiten nur anatürliche Reigungen fenn. Denn alle Leis Denschaften des Menschen sind angehende Tugenden, welche, mit weniger Bildung, jur Bolltommenheit erwachsen. Die Furcht, welche das Unglut ahndet und vermeidet wist diese nicht eine angeborne Klugheit? If ader Born, der gur Beschutzung bes Guten wie on the man of the A & and the man ander

\*) Wieder ein vortresticher Gedanke, der picht gest nug bedacht wird!

2C.

wit

3118

aubt

ibre

ihre

itig,

fie ver.

für

pentt

poie

ie la

nous bien

paf.

que

. et

pre-

qui

ont

rons

e, il

con-

on

140

## 344 IV. B. Mothw. des Uebels. IV. Th. 20,

29der das Bose entbrennt, nicht eine Art von 29derechtigkeit? Und die Begierde, welche und 29den und selbst trennt, um und mit etwal 29desserm zu vereinigen — ist sie nicht gleich, 29sam ein Schatten von christlicher Liebe, welt 29che und von der Erde hinauf gen himmel erz 29hebt? — Man darf nur die Selbstliebe 29recht lenken, um alle Leidenschaften schuldlos 29du machen. 19

sellm sich nicht zu irren, muß man wissen, wodaß die Leidenschaften an und für sich weber wat noch bose sind; und daß ihre Gute und Wosheit nur in der höheren Kraft ist, welche wodie Leidenschaften beherrschen soll.

Benn wir die Eigenschaften betrachten, welche die Leidenschaften von der Natur da sokommen haben, und wenn wir die lezteren sisselbst in dem Zustande beobachten, in welschem sie sich befinden, ehe der Mensch zum Sebrauch des vernünstigen Willens gelangt; siss muß man gestehn, daß sie Anlagen, sowol zu den Lastern, als zu den Tugenden absigeden, und daß diese beiden entgegengesesten sichen vermischt sind, daß man sie kaum untersicheiden kann. so (Eine vortressiche pädagosgische Lehre!)

Diese

IV. R. Die Leidensch. muffen ftart fenn. 345

20.

bon

uns

twas

leich.

well

el era

liebe

blos

ffen,

eder

und

elche

ten, be

ren

vel. um gt;

100

abe

ten

fels

era

100

ife.

Diefe fo vernünftigen Begriffe von ben Leis denschaften waren bei ihm so start, daß er sich ben Menschen im Stande ber Unschuld, ja felbft Jefum nicht ohne Diefelben benten fonnte. Dabei aber tam er mit der Theologie fo febr ins Gebrange , baß er gang ungegrundete Gagge behaupten mußte, um die Theologie mit der Philosophie zu versöhnen. Er wußte auch nicht, was er mit den Tugenden im Stande der ewigen Sekigfeit anfangen follte. Tugenden konnten ohne Leidenschaften nicht bestehn, und doch durf. te er ben Geligen legtere nicht anrechnen, und erstere nicht absprechen. Bom Stande der Unfould wird man feine Meinung in ber Abhand. lung vom Falle bes erften Menschen feben. Sier find beide andre Stellen.

"In Jesu, ") sagt er, erregten die Leiden. wschaften keinen Sturm; und wenn sie zuwei. D 5 welen

De le Jesus Christ les passions n'excitoient point de tempête; ou si quelque fois leurs vagues s'enfloient, s'étoit par la conduite de sa raison, qui se reservoit toujours le pouvoir d'appaiser le trouble qu'elle avoit ému. Comme leur naissance dépendoit de sa volonté, elles ne faisolent point aussi de progrès que par sa permission, et leur mouvement ne procédoit que d'une cause raisonnable. (Senault Us. des passions pag. \$3.)

346 IV. B. Nothw. des Uebels. IV. Th. r.

25 len ansiengen aufzubrausen, so war es auf 25 Betehl seiner Bernunft, welche sich immer 25 die Macht vorbehielt, die Verwirrung zu 25 mäßigen, die sie selbst verursacht hatte. Da 25 die Entstehung der Auswallungen von ihrer 25 Willtühr abhieng, so konnten diese nicht welchter gehen, als sie es erlaubte; die Bewegung 25 der Leidenschaften hatte immer einen vernünft 25 tigen Grund.

"Der\*) heilige Augustinus bekennt mit allen Theologen, daß die Tugenden uns nur "als

they are the training of the state of the st

PARTY REST

") Saint Augustin reconnoit avec tous les Théola giens, que les vertus ne nous ont été données que pour nous affister dans cette misérable vie, et qu'elles sont des degrés pour arriver à cette haute félicité, qui confiste en la possession du souverain bien. Car alors notre Prudence ne fera plus nécessaire, puisqu'il n'y aura plus de malheur à éviter; alors notre Justice sera superflue, puisque nous posséderons en commun toutes nos richesses; alors la tempérance sera inutile, puisque nous n'aurons plus de mouvemens illicites à réprimer; alors notre force fera fans occupation, puisque nous n'aurons plus de maux à fouffrit. Il est vrai que j'ai peine à bannir du Ciel des vertus ( 27 the mount of 185

## IV. R. Die Leibensch. muffen ftark senn. 347

, 2C.

auf

nmer

311

Da

ihrer

wei.

gung

nunfa

mit

nut

sals

éolo.

nnées

vie,

cette

fera

malflue,

1105

puis.

ffrir.

l des

mals Sulfemittel in Diefem elenden Leben gegeben worden find, und daß fie gleichfam 32 Stuffen abgeben, um und ju jedem Grade ber Seligfeit ju erheben, welcher in dem Befig Denn in Diefem pfeligen Zustande werden wir der Borsicht nicht mehr bedünfen meil tein Unglut mehr zu vermeiden da fenn wird. Alsdann wird die Beprechtigkeit überflußig fenn, weil wir alle Gu. ster, gemeinschaftlich besiggen werden. 33dann wird uns die Maßigung unnug fenn, weil mir feine unerlaubte Regungen ju untertrut. ofen haben werden. Aledann wird ber Muth stein Geschäft haben, weil fein Leiden mehr sesen wird. Es ist wahr - ich kann mich staum überwinden, die Tugenden, welche uns wden Weg jum himmel bahnen, aus demiele ben zu verbannen " - (ba bat er wol Recht; denn damit wurden auch die Beredlung und Seligkeit daraus entflieben.) innigste Die "Weil

vertus qui nous en ont ouvert le chemin, mais comme on n'y peut pas recevoir ce qui est encore imparsait, il faut dire qu'elles seront épurées avant que d'y être admises. — Elles triompheront et ne combatteront plus; elles serviront d'ornemens, et non plus de désense aux bienheureux — (Senault pag. 160.)

348 IV. B. Mothw. des Uebels. IV. Th.u.

Beil aber teine Unvollkommenheit in demich ben aufgenommen werden fann, , (alfo mus tein Geschöpf, fein Engel, fein Seraph ein gelaffen werden;) "fo muffen wir fagen, baf bie Tugenden geläutert werben follen, ehe fte oden Eingang barin erhalten. - Sie werben sofingen und triumphiren, aber ohne ju tam sopfen. , (Beinah fo, ale wie bie helben im Balhalla, welche fich des Morgens im Luft Lampf gerhauen; und um Mittag gefund, froh lich und freundschaftlich alle zusammen an Tofd fessen werden.) " 39 Sie (die Tugenden) werden wen Geligen jur Zierde, nie aber jur Schup mehr Dienen. , (Wie tonnte unfer philosoph fcber Monch bas verdauen ? Bas bachte er bo Bei? Wer nicht ba nicht bas Ordensgeprage und ben Riosterzwang, ?) colorie to men to

Chin Canlorn & M. V. Rapitel.

Die Leidenschaften sind nothwendig, und mithin das moralische Uebel.

Also sind die Leidenschaften unvermeidlich, sobald der Mensch durch Gefühl beseligt, und durch Triebe thätig gemacht werden soll.

601

VI. K. Die Leidenschaften sind nothw. ze. 349

. 26.

mel

mus

ein,

Das

e fle

rben

tám 11 im

Bull

froh

afel

rden

BUL

offi

Da

unb

ind

100

rd

581

Sobald Gefühle und Triebe statt finden, tonnen diese, durch starte Reize der Gegenstände, zu heftigen und betäubenden Leidenschaften erhoben werden — Das ist unvermeidlich.

Es ist aber unmöglich jedes Vergeben zu verhüten, wenn die Leidenschaften den Menschen betäuben.

Vornemlich, wenn man bedenkt, daß tein Mensch, kein Geschöpf allwissend senn, und noch weniger allwissend geschaffen werden kann.

Also ist das moralische Uebel eben so uns bermeidlich, als das physische. Denn es ist uns keine Reihe der Dinge denkbar, wo ein moralisches Geschöpf ohne Gefühl und Entwiks kelung, und mithin ohne Körper, ohne Bes dürsnisse, ohne Leidenschaften und beschränkte Kenntnisse sent fönnte.

VI. Rapitel.

Korrektive der Leidenschaften.

In Ruksicht auf die Moralität kann man die Leidenschaften in zwo Klassen eintheilen: denn sie sind

1) Ents

## 350 IV. B. Nothw. des Uebels. IV. Th. 11,

- 1) Entweder unbestimmt, und gehen über, haupt auf eine ganze Gattung von Dingen, ohm sich auf einen Gegenstand insbesondre einzuschränden. Von der Art ist die Begierde nach Genus, nach Ehre, überhaupt genommen.
- 2) Oder bestimmt, und haben einen besom dern individuellen Gegenstand; als eine Liebschass Zorn, Trunkenheit, u. dgl.

Die unbestimmten Leidenschaften sind nicht so stark, als die bestimmten — Sie sind vicht mehr bloße Gefühle, Neigungen in einem hohen Grade — Sie betäuben den Menschen nicht. Das thun aber oftmals die bestimmten Leidenschaften — und ihre Krast kommt eben dahen daß sie einen bestimmten Gegenstand vor sich haben, der sie reist.

Man kann sagen, daß die bestimmten Lie denschaften die individuellen Regungen der unbostimmten sind.

Die unbestimmten Leidenschaften sind at und für sich gut, und sündigen nur durch Um wissenheit, wenn sie sich in der Natur und den Eigenschaften ihres Gegenstandes irren.

Sie lassen sich also von dem Verstandt regieren, weil sie nichts als Gutes zum Imek haben VI. Kap. Korrektive ber Leidenschaften. 351

. 26.

uber.

ohne

bran

enug

reson

chaft

nict

viel,

nidt.

iden

aheri

y hai

Lein

unbu

att

Un

nod c

ande

3met aben. haben. Sie ergreifen also das Gute, wenn sie es sehen; ihr Frrthum besteht darin, daß sie auch den Schein fur die Wahrheit nehmen.

Die bestimmten Leidenschaften haben einen doppelten Fehler.

- 1) Ergreifen sie ihren Gegenstand mit eis nem Uebermaaß von Kraft, das mit dem Ges genstande in keiner Gleichheit steht; und sie lass sen sich durch den Verstand, durch die begre Eins sicht nicht mäßigen.
- 2) Halten sie ihren Gegenstand fest, wenn auch die Vernunft einsieht, daß dieser Gegenstand nicht der rechte ist. So wird der Verliebte seine Geliebte noch nicht verlassen, ob er gleich ihre Fehler einsieht.

"Sa grace est la plus forte; et sans donte ma slamme "De ces vices du tems pourra purger son ame.,,

sagt Alcest (Misantrope de Moliere) und so fagt jeder Liebende. Hier kann die Vernunft wes nig helfen.

Diese bestimmten Leidenschaften haben aber auch ihre Korrektive, und zwar zwei mächtige Korrektive; nemlich, die Zeit, und entgegengesezte Leidenschaften.

t. Mirt.

352 IV. B. Mothw. des Uebels. IV. Th. 16.

g. Krtikel. Macht der Zeit wider die Leidenschaften.

Hier ist wieder ein Unterschied zu machen. Die Leidenschaften, welche blos den sinnlichen Genuß zum Zwek haben, und denen solcher Genuß gewährt wird, werden durch die Länge der Zeit immer stärker und herrschender, wenn der Genuß nur nicht bis zu einem solchen Grad des Uebermaaßes getrieben wird, der die Kräste ganz erschöpft, durch Ueberfüllung einen zu starken Ekel erwekt, oder durch seine betrübten Folgen den Thäter in Schreken sezt. Etz und Schreken tödten die Begierde — die Enschöpfung aber läßt sie leben, und gesellet ihr zur Strafe die Reue und Schaam über ihr verschuldetes Unvermögen.

Andre Leidenschaften, die nicht auf Genuf gehen, oder solche, die nicht auf eine Gattung sich erstretten, und auf einen individuellen Gegenstand eingeschränkt sind, verschwinden mit der Zeit, sie mögen genießen oder nicht. Der Zorn läßt nach, mit und ohne Rache — die Liebe erkaltet in der Abwesenheit und beim Genusse.

2. Art.

VI. Kap. Korrektive der Leidenschaften. 353

16.

then.

ichen

lcher

ånge

penn

Brad

cafte

311

bten

Etel

Ete.

ihr

ihr

nuf

ung

(Be

Det

die

(B)

Art.

2. Artikel. Macht der Ceidenschaften gegen die Leidenschaften.

Es gibt in dem Menschen mehrere Gefühle und Leidenschaften, die seine verirrten Leidenschaften und Triebe einschränken. Von dieser Art sind hauptsächlich das Gefühl des Guten und Schiklichen, die Ehre, die Religiosität und die Furcht.

Und zwar ist bei den drei ersteren, und allen ähnlichen Empfindungen, folgendes, das sehr wichtig ist, zu bemerken. So lange als die thätigen Triebe in dem Menschen auf der rechten Bahn sind, so erhalten sie von zenen Gefühlen noch eine größere Stärke. Wenn sie aber in die Irre gerathen, so werden sie durch sene eingeschränkt — So daß sie im Guten mit doppelter, im Uebel aber mit vers minderter Krast wirken.

Bu diesen Hauptgefühlen gesellen sich noch andre Triebe, Gefühle und Leidenschaften, welche verirrt sind, und daher für Fehler und Laster gehalten werden, und andern verirrten Trieben statt der Zügel dienen, und wol oftmals Gustes bewirken. Der Geiz schränkt die Wollust ein, die Eitelkeit hält den Menschen von versater Band.

ächtlichen Gunden ab, reizt zu glänzenben Wohlthaten und geehrten Unternehmungen. \*)

Da die Tugend oder das Gute Eins istz so vereinigt es alle Kräfte des Menschen — Nur die Verirrung theilt sie — es wird von den wesentlich guten, und von den auf einem andern Wege verirrten Trieben verhindert.

Schluß des zweiten Bandes. Ich habe zu beweisen gesucht:

> Daß das moralische Uebel in keiner und denkbaren Reihe von Dingen vermieden werden kann.

Wir können also weder den Schöpfer ankla gen, noch und beklagen. Kein Geschöpf fam von den Gesezzen, mit welchen wir unzustille den sind, befreit werden.

Run bleibt mir noch ubrig -

Den großen Ruzzen des Uebels und bi wohlthätigen Absichten des Schöpfni bei der Verordnung desselben —

zu zeigen. Das wird im dritten Band geschehen.

\*) G. iften Band, Geite 456. ff.

Unhang