

#### Universitätsbibliothek Paderborn

Sancti Bonaventvræ Episcopi Cardinalis Albanensis, Seraph. Doctoris Ecclesiæ, Speculum Disciplinæ, Et Profectus Religiosorum: Libelli ad pietatem vtilissimi

> Bernardus <de Bessa> Bonaventura <Heiliger>

> > Antverpiæ, 1591

S. Bonaventvræ Episcopi Cardinalis Albanensis, Qvondam totius Ordinis Minorum Generalis Ministri, Seraphici Doctoris Ecclesiæ, in libros de profectu Religiosorum.

urn:nbn:de:hbz:466:1-53148

n affe. dulcis gustu ur, m ridum euotis honor fecu-

BO.

## S. BONAVENTVRA

EPISCOPI CARDINALIS ALBANENSIS, QVONDAM torius Ordinis Minorum Generalis Ministri, Seraphici Doctoris Ecclefiæ, in libros de profectu Religioforum

PROLOGYS.

OLLATIONES Meas quas pro exhortatione ad nouitios nostros, vel ad alios religiosos aliquando facere solebam, simul pro aliqua parte collegi: & in vnam cotinuam materiam, quasi profectus spiritualis formulam ordinaui tribus de causis. V na, vt eisdem nonities no-Causas explicas stris, quibus priorem formulam scripse- huius or ram de exterioris hominis compositione, tam intra domum quam extra, etiam de interioris hominis reformatione aliqualem notitiam oftenderem ad profectum: qua reformatio consistit in vitiorum expugnatione, & virtutum assuefactione: vt & mores & omnes affectus & sensus interiores, prout est possibile, Deo conformentur. Altera causa est, vt ea qua religiosis pradicare solebam, simul collectia promptius si quado indiguerim, sub compendio

PROLOGYS. pendio inuenirem. Propter quod etiam per plures particulas istam divisi formu. lam, & per capitula singulas particulas distinxi, vt facilius inuenirem que que. rerem. Tertia, vt interim dum ista scribe. rem vel legerem, tempus no inutiliter ex. penderem, memoriam spiritualibus cogitationibus occuparem, intellectum advidendum clarius interna spiritualis study secreta dilatarem, affectum ad virinis profectum & denotionis sernorem accenderem, corpus ab enagationis discursure. Stringerem, negligentias & peccata men buiusmodi labore purgarem: & vi que meditando inueni, scripta legerem, ne obliuio aboleret. Et quia non potui in otio & quiete ista colligere, sed vagando per dinersas terras, vix vel raro propter multas occupationes habui oportunitatems scribendi modicum, ideo multa no ibiposui vi volui: quia distractus animus ad plura, nonvalet subito se ad vnum plene colligere, qui etiam cum iam aliquantulum se cœperit congregare, statim cogitur iterum ad illa foras egredi, & se relicto ea qua vix videre inceperat oblinisci. sicut qui de foris veniens internam cellamingreditur, si diutius ibi moratur, incipit

elarius videre que prius non vidit: si autemcitius exeat, iterum ad ea videda cecatur. Quidquid igitur ibi reprehensibile

videatur, ignoscatur imperitie mee, excusetur presumptio: cum hoc non tantum pro aliis, sed etiam prome principaliter & pro nouitiis & rudibus in via Dei,

meique similibus intenderim inchoare.

#### ALIYS PROLOGYS.

N priori formula nouitiorum, quam quibus dam nouitius nostris scripsi de exterioris hominis compositione, alò-

quam sormam eis proposui, secundum quam se regerent ta in domo quam extra. Nunc de interioris hominis, id est, mentis resormatione, ad quam omnis vera religio ordinari debet, aliqua eisdem, sicut promis, tradere dissono, verbis indostis & materia inordinata. Est aute ratio quare corporalis exercitatio pracedit spiritualem: quia homo ab intimis & summis cadens per peccatum, in hac exteriora & vissibilia dilapsus est. Et quia iam non intelligit nisi corporalia, ideo ibi primo nititur resurgere vbi iacuit, & paulatim erigere

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

etiam rmuiculas

e quacribeer ex-

cogidvi-Audij

rentis

su ret mea

e obzotio o per

nulems

s ad lenè

tur tur

in-

148

ALIVS PROLOGVS. erigere se ad spiritualia & diuina, ad que conditus fuit. Ideo quam din religiosis nondu inceperit intelligere & sapere qui sunt Spiritus Dei; sed in exterioribus ob. servatiis adhuc putat totu costare quodad vera religione pertinet : noutius est, etias pluribus annis stetit in habitu religionus imo iuxta Apostolu animalis dicitur, qui nodum percipit ea que sunt Spiritus Dei. Stultitia enim est illi, & no potest intelli-Nouitia- gere: quia spiritualiter examinatur.] Ex boc perpende, duos esse nouitiatus in religione. Vnus terminatur, quado completo sempore probationis promittit obedientiam & stabilitatem in ordine per verba. Alter durat quousque religiosus statum bene viuendi in consuetudinem conuertit: quod tunc fit, cum tam verbis quam fa-Etis promittit se stabilem in ordine permasurum. Quamdiu enim fluctuat mente, & nondum stabiliter apprehedit viam Audij spiritualis, & modo vult hoc, modo illud, nesciens quid potius eligat, incipies est Enondum proficiens. Stet tamé constanter in bona voluntate, & attedat quare venerit, & ad quid: & opus iungat voluntati, & citò incipiet videre viam qua pergat ad Deum.

S. BO-

S. BONAVENT VRA

EPISCOPI CARDINALIS ALBANENSIS, QVONDAM rotius Ordinis Minorum Generalis Ministri, Seraphici Doctoris Ecclesiæ, de profectureligiosorum

LIBER PRIMVS.

De quatuor cautelis nouitiorum.

CAP. I.



dqua

grofus

re qua

us ob.

eodad

etias ionu:

er, qui s Dei,

telli.

 $\exists E_{x}$ 

relia

pleto

dien-

erba.

ums

rtit:

2 fa-

Der=

zen-

iam

odo.

vies

011-

ua-

2000

wa

0-

VATVOR autem font in quibus noui & incipientes cauti debent effe , si volunt proficere. Prima cam Primum, vt ab illa volurate qua tela, ve adreligionem venerut, & à pri-primus no

mo nouitiatus feruore non tepescant : lient feivorno cuidam in Apoc.improperatur: Habeo aduer extinguafum te pauca, quòd charitatem primam teli- tur. quifti: quapropter poenitetiam age, & prima opera fac. ] Charitaté primam relinquut, qui cum primo lint feruentes & deuoti ad omnia. postea tepidi effecti & desides, tradunt se leuitatibus: & vitia quæ expugnare venerant, permittuat libi dominari, servientes Deo pro suo libitu, non pro eius beneplacito voluntatis. Vnde Dominus filiis Israel præcepit: Me. Exed. 13,3 mentote diei huius, in qua egressi estis de Aegypto.] Dies qua de Aegypto egredimur, est bona voluras qua educimur de seculo. Hu Agatonis jussemper meminisse debemus : vt à feruore Abbatis coillius nunquam retrocedamus. Vnde quidam filium, 1.4. volens religionem ingredi de seculo, quæsiuit parte 10. à quodam sancto Patre quomodo viuere de 100.2.

beret.

S. BONAVENTVRAE beret. At ille dixitei : Vide qualis primodie fueris, & sic semper viue. Hoc est, considera starum voluntatis tuæ in prima die, qua religionem intrare dispoluisti: quam humilistuc fueris, quam paratus tune obedire ad omnia tam aspera quam despecta: quam patiensad Aponi. correctiones & penurias & labores, quam ve mitiam. recudus & timoratus, quam solicitus vt emedares vitam tuam, & etiam dies quos in seculo perdidisti recuperares : quam parum cuia rumores seculi quærere vel referre : nec de tractionibus intentus, nec aliquibus curiosita. tibus occupatus: & quomodo fugifti & abie. cisti omnes carnales affectus & effectus : & te totum obrulisti Domino holocaustū viuum, yt nihil deinceps in te viuat de vita peccati: sed tota mactetur & immoletur Domino obedientiæ ferro per sacerdotis ministerium, id est, prælati tui. Secundum hanc formam semper postmodú stude viuere, ne aliter in schola religionis dediscere & retrocedere magis quam proficere videaris. Sicut illi qui vadunt ad studium literarum, & tempus vane consumentes redeunt domum, expesas solum computant columptas, quia quid profecerint non apparet: sic & nos quando tempus in religione expensum computamus, & profectus virtutum exiguusest, cum forte in nouitiatu deuotiores & feruentiores fuerimus, quam post plures annos. Hoc enim est verecundum & valde nociuum.ad Heb. 5. Cum deberetis magistri esse virturum propter tempus, quo diu in religione fuistis, rursum indigetis vi vos doceamini, quæ sunt elementa exordij sermonum Dei: & necesse haberis doceri sient rudes nouitij, quomodo incipiendum esset servite Deo, & facti estis qui lacte opus habetis, non solido cibo: & tales estis qui mollibus blandimentis

Simile.

DEPROF. RELIG. LIB. I. mentis puerilium cololationum & carnalium foueri indigeatis, & fortia exercitia virtutum pati non valeatis, in duris reprehensionibus & contumeliis, in necessitatibus, in persecutionibus pro Christo. Omnis enim qui lactis est Heb. 5,13 particeps, expers eft fermonis iustitiæ; paruulus enim est ta meritis quam virture. Secundu Secunda eft, à quo incipiens debet effe cautus, ne mo- ne que per ueatur malis exemplis tepidorum ad imitan- mourant dum ea: sicut quidam infirmi spiritu videntes mala exalios apud se desides in servitio Dei , otiosos & verbosos, elatos & rebelles, ambitiosos & & aliis modis vitiolos, dicut apud semetiplos: Si aliis hoc licet, quare non & mihi? Et proniores ad malum , exemplum fumunt de his quos dereriores vident, & gandent se socios inuenisse vitiorum, ne soli possint erubescere: quia si parcitur aliis, volut & sibi in similibus parci. Contra hoc deuotus Dei seruus apud se respodere debet: Ego veni purè pro Deo,non pro aliquo alio: & ideo nolo aliquem sequi ad hoc, ve à Deo retrocedam : quia si tantos bic discolos sciuissem, nuquam socieratem eorum elegissem. Vnde solos illos imitari debeo qui ad hoc informat me, propter quod religionem intraui,id est, vt apprehendam Deum, & satisfaciam ei de peccatis meis, vt promerear gloriam sempiternam. Pictor & artifex, notabile Simile. opus volens facere, quærit non alia quam meliora exemplaria quæ potest habere : & viator non quærit viam ab ignorantibus, sed à scientibus eam. ideo noli imitari malum, sed bonum. Terrium est quod cauere debet, ne iudi- Tettiaeau cer temere facta aliorum, maxime vbi nefcit nemiudi. qua de caufa vel intentione fiant. Sicut enim dicare, non videmus aliorum cogitationes, ita nec intétiones eorum quare hoc vel hoc fiat. Vnde quidquid aliquo modo potest excusari, semper

UNIVERSITATS BIBLIOTHEK PADERBORN

nodie

fidera

a reli-

listuc

omnia

ensad

m ve-

eme.

fecu-

curás

c de

ofita.

abie.

: & te

uum,

ri:fed

obe-

m, id

fem-

Ccho-

nagis

adunt

onfu-

com.

t non

210nc

irtu-

a de-

post

m &

ma-

diu

mo.

udes

UIIC

non

ndi-

S. BONAVENTYRAE 144 ad meliorem partem interpretemur, si volumus tranquillum cor nobiscu habere, & cum aliis, & alios non turbare, & Deum no offendere : quia sæpè iudicamus malum esse quod in se non est malum, & peccamus per tementatem vsurpando nobis iudicia Dei de occulis cordium. Magistri nostri vice Dei aliquando id possunt iudicare per coniecturas circustantes:alios non expedit per nos effe iudicandos, donec plene eruditi in omnibus per donum discretionis spirituum, & verè spirituales effem.Cir.3,15 eti omnia diiudicemus, & nos à nemine iudicemur: sicut clare videns cæcum videt, nectamen à cæco videtur, cum cæcus no videat feipsum. Ad Rom: 14. Tu quis es qui iudicas alienum sernum? suo domino stataut cadit.] Sepè enim merentur temerarij iudices aliorum, vi aut in similibus aut grauioribus excessibuscadere permittantur : vt discant ex sua infimitate compati alienæ. Luc. 6. Nolne iudicare,& non iudicabimini, &c.] Est tamen differentia inter timore & suspicionem, temerarium Timor. iudicium & iustum. Timor est secudum istam acceptionem, quando nihil mali suspicorde aliquo, timeo tamen quod malam quod nondum euenit, possit euenire nisi caucatur. Sicut cum obsirmantur seris monasteria, & juuenes prohibentur ab incautis familiaritatibus; non quia malum iam velle facere præsumantur; sed timetur mali occasio si non præcaueatur. Suspicio Suspicio est, quando sine rationabili presumquid. prione reputo aliquod factum esse malum, vel aliquem velle male facere, & non est ita. hoc Indicium vitium est etiam sæpè peecatum. Indicium tesemerario, merarium est, quando credo aliquid factum mala intentione, quod potuit & alia fieri intentione, cum actio sitin se indifferens. Et hoc vicium eftiquia cordis intentio iudicatur, qua foli

DE PROF. RELIG. LIB. I. foli Deoest manifesta. Ier. 17. Ego Dominus scrutans corda & probans renes. Iustum iudi- Indicium cium est, quando inexcusabilibus coniecturis iuftum. aliquid discernitur esse malum', vel quando ipse actus est in se malus & illicitus : vt cum video aliquem hominem occidere iniuftè: vel tales conatus ad peccatu, qui semper sunt illiciti & incongrui. Quartum in quo cauti de- Quarta bent esse nouitij est, vt non frangantur aduer- cautela no sitatevel tentatione, sed cogitent quia ad hoc qua aduese venerunt, vt omnia que eis in hac vita possunt state. accidere, sustineant propter Deum : sicut qui intrat bellum, scit quod non quietem & delicias, sed laborem & vulnera oportet eum expestare. Vnde & in Ecclesiastico cap. 1. Fili accedens ad seruiturem Dei, sta in iustitia & timo. re; & ptæpara animam tuam ad tentationem. deprime cor tuu & sustine. Alt. 14,21. Oportet nos per multas tribulationes intrare in regnum Dei. Luc. 26. Oportuit Christum patis & ita intrare in gloriamfuam. Ergo aduerlitas est via ad regnum Dei. & qui recusat viam, recular ad regnum peruentse.

De quatuor tentationibus. CAP. II.

INTATIO autem quadruplexest, L quasi quatuor venti à quatuor plagis flantes, qui mouent tempestates in hoc mari huius seculi, & nauem cordis quassant & ia ttant flu-Clibus. A carne, à mundo, à diabolo, & Deo procedunt tentationes. Primo à carne tenta- Tentatio mur, quando naturalibus vitiorum motibus carne. ad peccandum folicitamur; vt cum luxuria vel gula nos tentat. Item à carne tentamur, quando delicara caro nostra horredo labores retrahit nos, ne in studiis spiritualibus & virtutum

I VOIL

& cum

offen-

e quod

meri-

ccultis

uando

uftan-

andos.

onum

s effe

e iudi-

occia-

eat fe

salic-

Sept

m, vi

us ca-

firmi-

are,&

eren-

arium

istam cor de

non-Sicut

nenes

: non

ntur

atur.

um-

n, vel

hoc

n te-

tum

in-

hoc

quæ foli

S. BONAVENTVRAE conatibus ficut expedit exerceamur. Et fic dupliciter impugnat nos caro, dum aut appein mala, aut retardat ad bona. Licet autem ira& inuidia & inanis gloria non videantur esse in carne, sed in spiritu, tamen à carnis corruption ne trahitur corruptio spiritualium affectionum. Et licet dicatur quad demones huiufmodi vitia suggerant hominibus; tamen nos habemus tentationum materiam intra nos:vi etiam si non adessent dæmones, ipsa tamen concupiscentia nostra pareret peccatumsiei consentiretur. In nobis est omne quo peccamus. Cogitationes enim & metis affectiones, & voluntates, & membra corporis nostri, illa sunt quibus meremur & demeremur. Ista dedit nobis Creator quasi quædam instrument virtutum, quibus bona opera faceremus, & mansiones nobis in calo adificaremus, & ipsi Creatori nostro militando per ca quasi armis munici hostem nostrum diabolum impugna. Moffisno- remus. Ipse verò diabolus contra nos inermis mis eft, & eft : & folis afturis suggestionibus nos impugmos cogere nat, suadendo ve peccemus, non cogendo. Benignus enim Conditor noster non dedit hosti nostro posse nos vi ad peccarum impellere: quia nimis fortis esset contra nos fragiles, & vix possemus sine peccato subsistere : sed tantum permittit eum nobis mala suadere. In nostro autem arbitrio est, si velimus ei cosentire. Insuper præmunit nos ponens inimicitias implacabiles inter serperem & hominem: ve quicquid suaderet nobis, non reciperemus quasi veile, scientes quod nunquam dabit nobis fidele consistum tam crudelis inimicus no ster, cui nihil sufficit de nobis citra æternam damnationem nostram. Cum ergo suader nobis peccatum, quodammodo exigit à nobis ve præstemus ei arma nostra quibus nos occidat:

In nobis eftumne quo pecgemus.

DE PROF. RELIG. LIB. 1. vel vripia arma si ei præstemus, hebetet & retundat, vt nobis minus apta fiant & vtilia, & minus acuta & efficacia ad ipsum per ea impugnandum. Verbs gratin: Cum immittit nobis cogitationes peruerías, & fuadet ve malum faciamus vel loquamur, nonne quasi aperte videtur homini dicere, Inermis sum ego cotra te, non habeo vnde te lædere possum. nisi tu præstes mihi arma tua vt te vulnerem & occidam? Presta ergo mihi cor tuum ad prauas affectiones vel cogitationes malas, linguam ad loquendum iniqua, & manus & alia membra ad actiones & opera praua, quibus lethale vulnus in anima accipias, & gratia Domini Dei tui perdas, & gloriæ cæleftis merito spolieris. Ad Rom. 6. Neque exhibeatis membra vestra arma iniquitatis peccato: sed exhibete vos Deo tanquamex mortuis viuentes, & membra vestra arma iustitiæ Deo. Stultus verò est qui ei consentit ad hæc damna sua : & sibimet imputet potius quam inimico suadenti, qui more hostis hostiliter secum agit. Mundus Tentatio etiam dupliciter tentat nos: fine offerendo nobis ea quibus ad se alliciat, scilicet honores, diuitias, voluptates, curiofitates, adulationes & huiusmod: siue quibus nos terreat, vt persecutiones, contumelias & fimilia. Vtroque modo multostetrahit à Deo, quos aut amore sui aut malotimore retinet in peccato. Diabolus ve- Tentatio? ròlicet in omnibus tentationibus incentor so-diabolo. leat este, tamé specialiter duabus tétationibus infestat nos, & maxime magis probatos in seruitio Dei ; cum aut fidem veram conatur nobis auferre, & spiritu blasphemiæ subuertere, Et huiusmodi cogitationibus nos infestat quas naturaliter abhorremus, vt desperatione, vel nostri occisione & similibus: licet quandoque & aliis ex causis ista proueniant; aut cum K 2 mala

sic dua

ppetit

rira&

effe in

uptic-

ectio-

านานโ-

n nos

OS : YE

amen

mfici

ecca-

ones,

1 , 1112

ta de-

nenta

15, &

k ipli

armis

igna-

ermis

pug-

Bc-

hosti

lere:

es, &

tan=

In

len-IICI+

em:

nus

000

DO.

nam

no.

S VC

dat:

vel

148 S. BONAVENTVRAE mala sub specie boni persuadet: quo improuidos, quos aliter no potest decipere, callide sur plantet, & à bono deiiciat. Et hoc est quodin Pfal. 90,6 Psalmo dicitur, Dæmonium meridianum vel a. Cor. 11, iuxta Apostolum, Angelus satanæ qui trans-£4. formatur in Angelulucis, quia cum sit princeps tenebrarum & auctor malorum, vi aftuit noceat simulat se bona docere & quasi lumen ostendere; vt ad tenebras peccati perducat. Tentatioà Deus autem nunqua tentat in malo, quia non lætatur in perditione nostra, qui omnes homi-Deo. L. Tim 2, 4 nes vult saluos fieri. Sed tamen dicitur quan. doque tentare aliquos, cum aut flagellat eos in præsenti ad profectum eorum, & aliorum exemplum; sicut Iob & Tobiam: aut cum probat cos aliquibus arduis virtutum exercitiis; sicut tentauit Abraham, iubens eum immolate Gen-22,1 vnigenitum suum, heredem diuine repromissionis: vt ostenderetur magna deuotio obedientiæ Abraham, & fidei ad Deum : quia nec Bem. 4,20 hoc modo hæsitauit de eius promissione, quia impleret etia de occiso, sicut pollicitus erat el Tentatio- Harum tétationum oportet nos qualda maximes quo- mè resistendo superare: vt spiritualia vitia, scilicet iram, acediam, superbiam, & inuidiam: eendæ. quasdam verò sugiendo melius euadimus quam pugnando: vt luxuriam, gulam, auatitiam:licet etiam pugna contra eas sit necessa. ria, Sed tamen non est tutum diu cohabitate serpenti: nam multo tutior est castitas longeà mulierum frequentia semota, quam in medio carum. Facilius etiam abstinemus à delicaus cibis & potu vel ab corum superfluitate quan do non videmus nec habemus, quam cum eis abundamus : & qui omnia reliquir propter Christum, & voluntariam paupertatem elegit, minus infestatur à curis auaritiæ, quam qui retinet diuitias seculi, semper anxius quomodo

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

DE PROF. RELIG. DIB. I. PHO TO modo eas augeat & seruet. Spiritualia autem è lura vitia etli quandoque ex fuga videantur quali uod in remissius & rarius infestare, d'um deest occasio m.vc impugnandi: tamen postea orta occasione dutranfrius ferire solent; sicut leo diu catenatus amprinplius fremit cum fuerit emissus. Tentationes astute vero contra fidem & de spiritu blasphemiæ & umen similes, nec fugere possumus, necrepugnando ducat. vincere: quia quanto plus indignamur nobilia non metiplis & disputamus cum eis, tanto magis nomirefricatur earum rabies & accenditur. Sed nec quan. eurandæ funt nec rimendæ:tantummodo non Tentatio eos in consentiatur eis, & patienter earum infestationes blafquasi quoddam diabolicum susurium sup-phemand m exs n pros portetur, quod aliter compesci no potest; Non tlis; lifolent bonis periculofæ esse tales tentationes, nolate sed sunt sæpe præsagia futuræ amplioris graomiltiæ & confolationis, & vitiorum purgatrices, & obemagni meriti operatrices. Diuinæ verò caltiia nec gationes humiliter & patieter tolerandæ funt, quia, & tuffionibus eins deuote obtemperadum elt? rat el. vt & fortes simus in fide, & à mandatis eius maxinunquam declinemus. Possent etiam plures a, scitentationum species inueniri à studiosis, sed diam: ad præsens ista sufficiant. Sunt tamen quidam imus qui sibimer texut laqueos tentation u priusqua auaritentator accedat, & quodammodo procutant cella. libi vnde tentetur: vt qui sponte cogitationes bitare prauas versant in corde. Et hæ sunt intantum ngeà val dæ, quod postmodum in delectationem nedio verlæ & roboratæ difficulter expelluntur. I tem icatis illi qui familiaritates incauras feminarum luan. admittunt, quarum affectus ita imprimitur m eis cordi, vt vix postea euellatur : & ita de similiopter bus. Aliqui sibimet assumunt materiam vnde legit, poltea occasionaliter oritur eis turbatio & tenn qui tatio periculosa. Quidam verò non habentes Suspicio causam tentationis, ex sola suspicione vana terationes quofom-generar. modo

UNIVERSITATS BIBLIOTHEK PADERBORN

S. BONAVENT VRAE somniat sibimet tentationis procellam. & hot At aliquando inter imperfecte bonos, inter quos fit turbatio & contentio; non de radice malitiæ, sed ex sola vana suspicione, dum vierque nullius odij sibi conscius est aduersus alterum, nec intendit eum in aliquo lædere: sed suspicatur alterum erga se invidio stimulatum incedere, & ei insidiari, cum tamé hoc in nullo recolat se erga eum meruisse. Ille verò econtià nihil fibi con cius de his coqueritur, quodiffe fibi iniurietur fine causa : & incipit etiam iple facta alterius ponderare quasi aduersarij soi: & sic veerque inflammatur odio contra alterum, cum neuter voluerit lædere: sed tantum suspicatus sit, & vane, quod alter alterum voluerit lædere sine causa. Et ita quandoque grauis turbatio oritur de modica sciutilla, diabolo eam ad magnum ignem rancoris & odij conflante. Qui ideo imperfecte boni dicuntus: quia in eo sunt aliquatenus boni, quòd non intendunt prozimo suo malum facere: & in coa bonitate deficiunt, quod nimis pronisunt de alio malum suspicari sine causa sufficienti: & in co efficientur minime boni, quod ex quacunque causa ad odium contra fratrem & prozimum prouocantur.

# De tribus generibus religioserum. CAP. III.

Num: 40

TR 1 A funt autem genera religiosorum. Primi boni, secundi meliotes, tertijoptimi. Hi signantur per tres samilias Leuitarum, Gersonitas, Meraritas, Caathitas, qui præ exteris siliis Israël deputati erant ad cultum sanctuatij, sicut religiosi præ exteris sidelibus in Ecclesia specialius videntur divino cultui mancipati, disserentes tamen habentes dona-

riones

DEPROF. RELIG. LIB. T. tiones fecuudum gratiam quæ data eft eis, & secundum quod quilibet studuerit proficere ad virtutes. Nam fecundum quod quisque le humiliat aut habilitat ad gratiam per ftudiums virrutum, iuxta hoc infunditur ei spiritus gratiæ in præsenti, & gloria in suturo dabitur ei-Si lummos in virtutibus fueris imitatus, cum fummis in gloria collocaberis: si medios, cum eisdem locaberis: si infimos, etiam cum infimis poneris. Omnes alta desideramus premia: sed pauci perseuerater studet ad alta virtutum exercitia. Gregorius, Ad magna præm 12 per " Greg. home ueniri non potest, nisi per magnos labores.] 37.14 Enge Nota quod non dicit per graues labores, sed set. per magnos, id est, ad virtutes magnas promouentes, vel magnæ vtilitaris, & si non semper magnæ austeritatis. Gustata namque vtilitas & suauitas virtutis, lenit pondus laboris. Pri- quos desimi religioli delignati funt per Gersonitas, qui gnentreliin profectione castrorum portabant cortinas, giosos. & tectum tabernaculi, & vela, & quæque tactu mollia, & in crectione castrorum ad occidentem post tabernaculum castrametabantur. Tabernaculum est vita fesu Christi, & morum eius conueriatio, quam nemo pene in hac vita valet imitando portare: cum ipse non ad men- 10an. 3; 34 suram acceperit spiritum sanctitatis & sapien- 10an.1, 16 tiæ:led omnem plenitudinem, de qua nos om- Ephef.4.7 nes accepimus, parriculariter secundum menfuram donationis Christi, alius quidem sic, alius verò sic: dum vous imitatur eum in hoc dono, alius in alio, donec omnes in patria occurramus in virum perfectum & mensurame ætaris plenitudinis Christi: vbi quisque lætabitur in calesti mansione secundum meritum luum & studium, quo hic vitam Iesu Christi fuerit imitatus. Primi igitur religiosi fugiunt ardua & austera studia sanctiratis, sed leura CXCI-K 4 \*\*\*\*\*\*

& hoe

, inter

radice

1 vici-

salte.

c : fed

latum

nulo

contra

d isc

m iple

is for:

alte-

ntum

m vo.

e gra-

abolo

1 con-

ntun

on in-

ncoa

int de

ti: &

qua

pro

rumo

opti-

um,

præ

tum

ibus

itus

04-

nes

S. BONAVENTVRAE exercitia assumunt, & laxam vitam seruant quo ad corporis comoda, quanta licet salvasa. lute: quibus sufficit quod tantumodo caucata peccatis mortalibus. Et tales procliues magis funt ad lapsum peccati : quia sieut dicit bea-Greg. lib.5. tus Gregorius, Illi soli in illicita non cadunt, moral.e.6. qui se criam à licitis restringunt.] Arcta est Mat. 7, 14 via quæ ducit ad vitam & alta: & qui incaute & minus trepide per eam incedit, cito pedem in præcipitium ponir. Solet tamen vt religiosi videantur, aliquando sibiipsis magnam vim facere, & diligentiam habere in exterioribus observantiis, & traditionibus humanis, & honestatibus forinfecis, inclinationibus, & pulfationibus, in amplis eucullis, manicis & hujusmodi, quibus specie religiositatis exterius representar. Vnde Gersonitæ, qui interpretantur aduenæ, extrema tabernaculi portabát, scilicet tectu, cortinas, & funiculos: quia noui in religione pro magno habent prædictas obseruantias studiose observare, quamdiu meliora virtutum studia non cognoscunt. Hæc autem (secundum Domini sententiam loquentis ad Mat.23, 23 Pharisæos de minutis talibus cerimonialibus observantiis ) oportuit facere, sed illa meliora non omittere. In erectione tabernaculi isti Gersonitæ ad occidentalem plagam, post tabernaculum castramerabantur: quia qui hic extrema in exercitiis virtutum servare contenti sunt, in futuro cum postremis & quali in occasu solis in humiliori gloriæ splendore lo-Meraritæ cabuntur. Secundi religiosi designati sunt per quos desig Meraritas, qui interpretantur amari: & portabat tabulas tabernaculi, & columnas & vectes, & illa maxime quæ dura erant, & media inter cortinas & sanctuarium. Hi funt, qui duram vitam in corporali exercitatione servant, affligentes corpora sua iciuniis, vigiliis, & aliis labo-

DEPROF. RELIG. LIB. T. laboribus corporalibus; & putat hoc summum in religionis observantia esse, imerioris dulces dinis ignari, de veris virtutum studiis, quæ in spiritu & mente sunt, parum curant. Hi quia in se sieci sunt, & aliis in iudicando seueri esse folent, bene amari seu amaricates dici possunto Et quia medium hic inter extremum & optimum in studio virtutum; statum habuerunt, in erectione sanctuarij non post ipsum, sed ex latere ad aquilonem locum mansionis sortiuntur, vbi minor calor solis & lux quam in australi parte lentitur : vt quantum defuit eis de perfecto virtutum studio, tantum illie desit eis in fulgore gloriæ & diuinæ fruitionis ardore. Tertij religioli qui & optimi, delignari pol- quos figna funt per Caathitas, qui portabant ipsum san- ficent. étuarium, id est, arcam & altare, & mensam propositionis cum vasis suis, inuoluta tamen & cooperta. Hi sunt, qui student interiorem hominem fuum, in quo Christus inhabitat per Ephes. fidem, componere, & ad veras virtures se exercere, & vitia carnis & spiritus extirpare: iram, inuidiam, auaritiam, acediam, superbiam, gulam, luxuriam viriliter expugnare : & his contrarias virtutes cordi inferere, humilitatem, charitatem, mansuetudinem, deuotionem, largitatem, sobrietatem, castitatem. Istæ enim virtutes funt verum fanctuarium, & qui habet eas, sanctus est. Vnde Caathitæ interprerantur patientes vel componentes: quia per patientiam (quæ teste Iacobo opus perfectum habet) component se & ordinant ad Deum & ad proximum in virtutibus, ficut debent. Prioribus duabus familiis iuffit Dominus darr plaustra: hi verò qui seruiunt in sanctuatio, onera propriis portabat humeris: quia tam in humanis ordinationibus quam in castigatione corporis permittitur aliqua remissio veli enam K

Incobir.4.

ruant

ua fa-

icata

nagis

bea-

dunt.

a cft

caute

edem

gioli

vim

ibus

ho-

pul-

hu -

Critis

tan-

,fci-

III III

fer-

1012

tem

s ad

bus

iora

ifti

ta-

hic

)n-

im

10-

per

ta-

es,

ter

am

93-

119

0-

S. BONAVENTERAL

etiam intermissio, imò iubetur, ve in talibus sit rationabile obsequium nostrum pro loco & tempore, ne corpus deficiat sub onere laboris: sed in virtutum studiis nulla remissio datus, quia nunquam indulgetur nobis vt simus inuirruosi, elati, immites, inuidi, acediosi, auan, gulosi vel non casti. Et hæc onera propriis debemus portare humeris, id est, non considere de alienis virtutibus, nisi & nos pro posse studeamus, vt eas in nobismetipsis habeamus: sicut quidam qui desiderant ideo esse cum pacificis, non vt exemplo corum laborent fieri patientes, sed vt ab eis ad impatientiam non prouocentur. Quid prodest sanctorum contubernium habere, si nolumus cos in studio san-Etitatis imitari ? Onera Caathitarum secundum materiam dura erant, sed pretiosa & san-Ca & interiora fitu: quia ftudia spiritualium virruru laboriosa sunt imperfectis adhuc, sed nobilia honestatis dignitate, & sancta, quia fanctificant: & interiota quia in spiritu mentis, id est, in interiori homine. Velata tamen portabant ea:quia dum hic per fidem ambulamus, & non per speciem, nondu videmus virtutum decorem pure sicutest. In exteriorum operum exerciviis necesse est nos ea involuere, tam pro nostro exercitio, quam pro exemplo aliorum, qui mentem nostram non videt, nisi per vestigia exteriorum operum & momedio,20 rum. De hac tamen familia descenderunt sa= cerdotes per Amram, qui vigilans gratiæ interpretatur: qui sanctuarium reuelatum videre & contrectare ex officio debebant, & Leuiuitis portandum disponere, singulis prouteis congruebat. I psi verò sacerdores non portabat, sed in erectione eius ante tabernaculum ad orientem excubabant. Sicut per Caarbitas, virruosi, ita per sacerdotes contemplativi figu-

rantur.

DEPROF. RELIG. LIB. I. TOP Fantur. Soli virtuosi ad contemplationis gratiam proficiunt, qui pro remuneratione studif spiritualis vnctione sancti Spiritus intus percipiunt : vt illuminati cælestia secreta videans quæ aliis sunt velata. Tales iam non laborant in studio virtutum, quod per laborem portan,di fignificatur : quia per suauitatem interna fapietiæ versus est ers labor in delectationem. ex amore conditoris. Iph verò disponunt onera singulorum deportantium:quia intus intelligendo cognoscunt rationes quarumlibet obferuanriarum in vita religiofa: quæ quia rudes & imperfecti nondum valent capere, inuoluunt ea corporalibus actionibus & exterioribus exercicis, & tradunt cuique observanda quæ statut eius viderint conuentre. Vide igitur de qua familia effe velis, vel cuius spiritus fis: & secundam hos suscipe onus tibi deputatum, id est, serua regulam & viam, qua ad perfectionem illius status valeas peruenire. Impossibile namque est quemquam aliquam artem plene addiscere, qui regulas eius non vult attendere vel tenere: nec spiritualis fieri poterit, qui non vult spiritu ambulare.

# De triplici statureligiosorum.

BEAT v s Bernardus in epistola ad fratres vanto post de monte Dei describit tres status religio. Principilio sorum: scilicet incipientium, proficientium, & persectorum. Primum vocat animalem, quasi Animalia rudem, qui nondum percipit quæ sunt Spiritus Dei: & circa corporis compositionem adhuc maxime occupati necessarium habet, vt illud domet & castiget ne rebellet spiritui sicut prius in peccato, quando caro spiritui dominabatur. Secudum vocat varionalem: vbi ratio Racionalia quæ

alibus

OCO &

boris:

lacur,

IS Fn=

mari,

s de-

idere

e ftu-

15: fi-

pa-

fier

non

ntu.

fan-

una

fan-

ium

fed

quia

CD-

nen.

ula.

um-

10-

m= čt<sub>p</sub>

0-

2-

n-

e-

IS

196 S. BONAVENTVRAE que dignior pars hominis est, & per quam discernitur à cæteris animalibus irrationabilibus, quasi nobilior omnibus creaturis mundi, & Dominus omnium, subiugara carne & in · servitutem spiritus redacta, serpsam studet ag. noscere, purgare, & reformare in pristinam dignitatem & pulchritudinem, quam per pecca-Spiritua- ti foeditatem amisetat. Tertium vocat spiritualem, vbi spiritus ad imaginem Dei conditus, gratia Spiritus sancti adiut, supra se alcedit, & intendit in eum cuius est imago, vtei imprimatur & conformetur per cognitionem intellectus, per affectum amoris & fruitionis - iucunditarem. Per primum peruenitur ad secundam, per secudum ad terrium. Exemplum Ezechielis 41,7. Et platea erat in totundu ascedens sursum per cochleam, & in canaculum templi deferebat per gyrum. Idcirco latius erat templum in superioribus: & sic deinfe-Palidi, in. rioribus ad superiora ascendebatur \* per mediu.] Rationalisautéspiritus est imagosum-Anima me Trinitatis: & ficut Deus est trinus & vnus, imago! Dei, cape ita anima, cum sit vna, habet tres potentias, quibus capax est Dei : scilicet rationem , me-Deummoriam, & voluntatem. Per rationem potens est capere sapientiam Dei: per memoriam potens est capere virtutem æternitatis Dei, vi in æternum nunquam posset separari ab eo : per voluntatem porens est capere bonitatem Dei. Ne igitur oriosa sit in anima tanta similitudo ad Deum, per quam capax eius est, toto nisu studeat eum apprehendere, vt eum tenendo beatificetur: quia citra Deum nihil potest animæ susticere. Et eo habito non est quod vltra requirar, cum habeat omne quo ad æternam felicitatem indiget, quo nihil melius esse potest, & in quo nullus defectus est omnis boni. Cum ergo summa dignitas animæ sit, quòd

DEPROF. RELIG. LIB. 1. est capax summi boni, & summa villitas eius fit Deum in se habere, & cum ipso omne bonum, nec dignius aliquid quærit nec viilius inuenit:per hæc omnibus viribus suis & omni diligentia & toto desiderio debet eum quærere, & omnia facere quæ promouent cam ad innouationem eius, & omnia vitare ac fugere quæ elongant eam à Deo, etiam si bona putentur. Quia sicut ille stultus effet, qui ha-Simile beret hortulum qui esset fertilis ballami, sed elegans. neglecto eo plantaret ibi metam & cyminum, quæ licet bona fint, tamen in comparatione ballami sunt vilissima: in infinitum stultior est ille, qui cum possit summum bonum comprehendere, eo neglecto occupat se circa caduca & vilia, sordida & amara. Hoc autem intelligo de secularibus, qui mundana præponūt cælestibus, & trausitoria æternis bonis. Simi-Aliud G. liter ille stultus est, qui cum habeat via com-mile. pendiolam duarum vel trium dietarum, ad locum quò tendit, dimissa ea quærit viam dispendiolam & difficiliorem ac periculofiotem, itinere trium annorum & amplius. Sic etiam religiosi quidam minus sapieter videntur incedere, qui cum possent in paucis annis ad magnam Dei notitia & familiarem amicitiam, per compendiofum studium virtutis, & deuotionis, & puritatis pertingere, relicto co, occupar se aliis minus fructuosis & valde dispendiosis ad id quò tendunt, scilicet ad Dei cognitionem & notitiam veritatis; & ad studium perfectionis: cum Dominus ipsepromittat, Spiritus veritatis docebit vos omnemaon. 16,08 veritatem. Si enim sciret aliquis plura artificia, quorum vnum præ aliis esset tam nobile & quæstuosum, vt per illud in breui posset ditari & sublimari vsque ad nomen magnorum qui sunt in terra: imprudes esset nimis, si neglecto

UNIVERSITATS BIBLIOTHEK PADERBORN

n dis-

abili

undi

& in

et ag.

m di-

ecca-

ipiri-

ondi-

alce-

Vt ei

nem

ionis

d fe-

lum

Cce-

lum

tius

ntea

me.

1111-

lus,

125,

nc-

ens

000

in

oer

ci.

do

fu

do

125

rà

m

d

158 S. BONAVENTYRAE lecto co exerceret aliud vilius & ignobilius,& tanti laboris, per quod possit vix tenuem vichum & porum acquirere. Ita est de homine maxime religioso magna imprudentia, si reli-Cto directo studio virrutum, in quo est maximum meritum & maxima perfectio sanctita. tis & sapientiæ, maxima etiam delectatio & securitas, occupat se circa alia minus vtilia & Lucio, 42 curiosa, & turbatur circa plurima, quando vnu solum bonum & summum est petendum & s.Tim.4, s requirendum, quod valet ad omnia. I pla enim corporalis exercitatio ad modicum viilisest: pietas autem adomnia villis, promissionem Pietas Dei habens vitæ que nunc est & futuræ. Pietas hec Gultus. cultus Dei est, quo studemus agnoscere Deu, & amare, & habere, & ipsi placere. Corporalis autem exercitatio vtilis est, sed ad modicum: quia non propter se, sed propter pietatem appetenda est, quæ per eam obtinetur si ordinate exercetur. Sieut artifex per instrumentum Simile. artis suæ operatur: ita virtus per corporalia exercitia adipiscitur, & in habitum vertitur. & quanto plus appetit instrumenta aptiora, & dum ipse ea habuerit si bene eis vtitur, tanto citius & melius perficit opus quod desiderat cosummare. Omnia autem quæ ad religionis **Externa** religioso. observantiam exterius videmus, ad interioris rumad re-hominis reformatione Spiritus sancti inspinem inte. ratione ordinata funt. Quod qui nondum inzioris ho- telligit, ipsa instrumenta pro arte reputat. Inminisor- terior reformatio in spiritu mentis consistit: dinantur. quia interior homo & imago Dei est mens rationalis. Exterior homo, est corpus quod ex 2.Cer.4,16 defectu corruptionis, quæ ex peccato prouenit, languescit, moritur, & incineratur: interior aurem homo in bonis de die indiem renouatur, & proficit in similitudinem eius, ad cuius imaginem creatus est. Ratio reformationis hæc

DE PROF. RELIG. LIB. T. hacest: Anima tres habet potentias sicut dichum est, rationem, memoriam & volutatem. Ratio data erat ei, vt Deum agnosceret : volutas, vi eum amaret: memoria, vi in eo quiefceret. Sed per peccarum ratio caca facta est, Potentie voluntas curua & fæda, memoria initabilis & anima pes vaga. Ratio sepius recipit falsum pro vero: vo- cato virisluntas eligit deterius probono: memoria occupat le illis quibus semper inquieratur : quia vnum & summum bonum deseruit, in quo omnia bona poterat habere. Conversa verò ad Deum incipit quærere quod perdidit: & vides le deformata ab co quod factafuerat à Deo. laborat vt ad priftinum statum reparetur, & ad decorem quem amiserar reformetur : quia non est ei accessus ad Deum proprer distimilitudinem in se factam. Sed quia non potest repente ad summum peruenire, studet paulatini accedere de infimo ad medium, de medio ad lumaum.

### De reformatione rationis. CAP. V.

In I I I v m ergo reformationis rationis, lest, fidem Catholică firmiter credere. Nam quia ratio nostra lippa facta est, & intellectus obscuratus per peccatum, quod non possumus veritatem per nos inuenire, Deus condescendit nobis, ne in errore essemus, dedit que nobis notitiam veritatis in scripturis, quibus voluit nos credere: vbi omnia quæ nobis ad salutem sunt necessaria sufficienter & veraciter inuenirem us: vt in eis sensum nostrum non sequamur, sed regulis sidei sensum nostrum humiliter subiliciamus, si non volumus deuiare. Eccles. vlt. Quæ per magistrorum seu doctorum sidei consilium data sunt à pastore, vno scrilices

THE WAY

15,X

1 VI=

nine

reli-

ari-

tita.

10 & 12 &

vnu

m &

nim

eft:

oem

hec

eu,

13 15

1m:

ap.

12-

um ex-

82

rat

015

TIS

1=

n as

nit:

2-

X

or

15

IS

fcilicet Deo, his amplius fili mi ne requiras.]
Frosectus rationis est, ex illuminatione divina rationes sidei aliquatenus intelligere. Quia etsi sides supra rationem sit, ita quòd campot se non valet comprehendere, illuminata tamen divinitus ratio, videt nihil rationabilius esse, quàm sides est Christiana, cui omnis natura attestatur, omnis mundi sapiantia samulatur. Persectio rationis in hac vita est, per mentis excessum supra se rapi, & no per anigmata corpotearum similitudinum, nec per ratiocinationum argumeta: sed purissima mentis intelligentia. Deum in contemplation videre.

# De reformatione voluntatis. CAP. VI.

INITIVM reformationis voluntatis est, ex bonæ voluntatis assensu virtis resistere, & operibus virtutum sideliter instare proptet Deu. Quia enim curua & distorta suit auersa à Deo, necesse habet vt conuersa cogat se concordare cum Deo, & motus rebelles per studium boni operis ad rectitudinem reslectere diuinæ voluntatis. Profectus eius est, omnes assectiones habete ordinatas, & in virtutes formatas sine rebellione vel coactione: vt ia non libeat nisi quod est secundum voluntatem Dei. Persectio voluntatis est, vnum cum Deo esse in spiritu per amorem: vt iam non possit velle nisi Deum, & eius suauitatis dulcedine inebriari.

a perfect restrict relative or but appeared

ed on ediginal of and always

D

DEPROF. RELIG. LIB. I.

### Dereformatione memoria.

CAP. VII

NITIV M reformation is memoriæ eft, Amenté ab euagatione sua ad memoriam Des cum labore reducere, orando, legendo, recolendo, vel saltem superficialiter cogitando. Profectus memoriæ est, bonis meditationibus & orationibus fine importuna euagatione posse intentum esse: & in latitudine cordis sur secum deambulare. Perfectioeius est, ita in Deum esse absorptum per mentis excellum, vt etiam suiipsius & omnium quæ sunt obliuiscatur homo, & in solo Deo absque omni strepitu volubilium cogitationum & imaginationum suauiter quiescat. Isti sunt fines hu- nis human. manæ perfectionis, & profectus, & initia, ad næ finessquæ omne spirituale studium debet ordinari. Si quis ista via non ambular, est sicut qui nescit quò vadit, vagus & errabundus ad incertum finem tendens. Initia cuiusliber istarum trium potentiarum sunt omnibus communia. qui sunt in staru salutis, nec sine eis est salus. Perfectio cuiuflibet harum trium est solummodo perfectorum, quando sunt in summa perfectione, id est, in raptu contemplationis. Medius status earum est perfecte proficientium, & singulariter respicit statum probatorum religioforum, qui inter statum bonorum iecularium & statum perfectorum fanctorus. quali medium adhuc tenent iter. Non quia semper in eodem statu permanere valeant; quod etiam sanctissimis vix est possibile : sed quia media via illorum trium statuum sic distinguirur ab inchoatione & perfectione corum, de quorum profectibus aliquanto larius est considerandum. Et primo de reforma-55 L 11 18 11080

uras.

diul Quia

im per

ta tabilius

11S 113-

amu-

t-, per

ænig. er ra-

men-

MOITE.

s eft,

ftere,

opter

uería

con-

ftuctere

macs

for-

non

Dei effe

velle

10-

De

S. BONAVENTVRAE tione voluntatis: quia virtus & vitium & mezitum dependet ab ea, & affectiones, quæ tam ad vitia quam ad virtutes inclinant: postea de memoria, ratione, & intellectu. Volutas estin anima quali imperans, ratio verò quali doces, memoria quali ministrans venique, illi quid iubeat, isti vade doceat.

Quomodo naturales vires anima & mo. tus affectionum deformati sunt.

CAR. VIII.

TV N & ergo brouiter intelligere oportet, quomodo naturales vires animæ, & motus affectionum in vitia deformatissunt, &ad quid dati sunt homini: postea aliqua remedia fingulorum vitiorum subiungenda sunt, & virtutum ordo. Voluntas nulli debuitesse sub iecta nisi Deo:nec tamé hoc coacte, sed sponte; ve possit ei ad meritum reputari. & ira poterat peccare & non peccare: non ad hoc vt peccaret cum posser, sed ad hoc, vr si non peccaret cum posser, ex hoclaudabilis sierer, & digna præmioapud Deum:vel sisponte peccaret, elfet digna confusione & supplicis: cum sciret quod no deberer peccare, & posset vitare. Item cum facta effet anima quod capaz effet summe beatitudinis, in qua haberei summam glo: riam & summam delectationem in Deo, qui est summa & vera beatitudo, datus suit anime duplex apperitus naturaliter ad hoc, ve ista desideraret & studeretobtinere: & cum obiinvis set, tanto iucundius possideret, quanto ardentius concupisceret. Datus fuit ei appetitus gloriæ talis, vt pulla sufficererei præfeibiliseur ter summam gloriam : & appetitus delectationis talis, vt no satiaret cam aliqua nisi sum-

Appetitus concupietatus.

DE PROF. RELIG. LIB. 1. 168 ma delectatio: & vtraque est in solo Deo: & ita nihil sufficit animæ præter Deum, & iste appetitus vocatur concupifcibilitas. Item ex hao orta est alia vis in anima: quia cum tantum concupiscerer bonum summum docete vi rationali, per quod beatificanda crat, naturalites horrebat & detestabatur & repellebat omne quod ad hanc obtinendam contramabatur ei: & quidquid ad ea obtinedam prodesset & coseruandam, fortitet apprehendebat & tenebat, Et hæc vis vocatur irascibilitas, iuxta iræ simi litudinem quæ fortitet indignatur contrariis, & forriter renet quod cupit. Per vim rationalem cognoscit bonum, & melius, & optimum. Per concupiscibilem, appetit bonum, & melius bonum amplius, & optimum bonum mazime. Per vim irascibilem, tenet & inhæret bono: & quæ ad hoc prodesse poterat, feruide "al. sirmiapprehendit: & quæ ei obesse poterant, indignanter repellit & fugit. Sed cum homo diabo- Peccata lo suadenti sponte ad peccatum consensit co- debilitarias tra Dei prohibitionem, tune omnes vires ani- animas mæ & potentiæ quæ datæ ei fuerant ad fummum bonum agnoscendum, appetendum, & fruedum, deordinatæ funt, & quali subuersæ. non autem subtractæ, sed sædatæ & peruerso modo le habentes, sicut organum musicum, quod quado integrum & bene ordinatum est. dulcem reddit melodiam, quando verò confractum fuerit & deordinarum, horrendumy stridorem pro cantu emittit. Quia enim homo amore visibilium ab inuisibilium amore cecidit, fola iam vilibilia ex peccati poena cognoscit, sola ea diligit, solis eis inhæret, & inuilibilia quali non lint postponir, imo & nescit: ita quod paucrinduci possunt ad credendum li sit aliquid extra ea quæ videmus & corpore: scutimus. Et ita ratio cæca est in anima, quod

Appetitus:

z me=

æ tam

Itea de

s eft in

doees.

1 quid

7 970a

ortet,

mo.

& ad

nedia

1. &

· fub

pon-

pote-

pec-

carca

1002

E, cl-

CITCE-

tem

um-

0000

, qui

ime

de-

vila

21-

pe-

Tæ4

fa-

IIIo ma

164 S. BONAVENTVRAE nec cognoscit seipsam, cum ipsa sit exiis qua oculis carnis videri non possunt. & sic non solum cæca est, sed eriam stulta: quia cæcus credit multa, quæ non videt, & in hoc etiam est infidelis. Inde factum est vt non appetat nis terrena & vilia & fæda, & illis per amorem inhæreat, & pro magno reputet si ea potuerit Appetitus adipisci. Appetitus honoris datus ei sueratre altissimum honorem desideraret, scilicer Deo placere & amicus Dei effe, & filius & hæres:& Deo similari & ei conregnare, non ex æqualitate potentiæ, sed ex imitatione bonitatis: & vnus cum Deo fieri spiritus, & æqualis angelis, & nulli subesse nisi soli summo Domino omnium. Item vt se tantæ dignitatis agnosceret, eo quod imaginem Dei in se haberet, vt nulli indigniori se dignaretur subiicere, soli omnium Domino subiectus & obediens:eier amore adhærens, & reliquafub Deoprocuiuscunque dignitate astimans, vtens ministerio creaturæ pro sua vtilitate & Domini voluntate. Hæc erat sancta superbia, omne indecens despicere, & solum bona appetere & diligere: E conuerfo, modò apperit hominibus placere, gloriam ex hominibus quærere, quæ fallax est & vana: & aliquid magni existimans se homo cum nihil fit, seipsum seducit cum sit miser & vacuus omnis boni: & alios in comparatione sui spernit, & subiicere cupit sibi, qui forte meliores sunt: & gloriatur in diuitiis, quæ sunt terra & lutum : iactat se de vanis & malis, sieut fatui qui gloriantur quando inuoluti sunt in luto. Et sichomines mutaue. tunt gloriam suam in similitudinem vitulico. medentis fænum: quia omnis caro fænum,& omnis gloria eius quali flos fœni: exaruitfœnum, & flos eius decidit.] Ita saucta superbia degenerata estin vitiosame

Pfal 105

DEPROF. RELIG. LIB. I. 165

THE PERSON

diddening.

Standard Standard

## De triplici superbia.

CAP. IX.

Sr autem triplex superbia. Prima, sibi-Cometipli nimis placere, & maiorem reputare le quam sit in veritate. & hoc est initium omnis peccati. Secunda est, appetere & studere aliis placere, & maior velle ab eis credi quam fit iustum.hæc est inanis gloria. Tertia elt, ambire alios præire, & sub se velle eos este. Sic decepta est superbia, & vult alios secum decipi, dum cupit se maiorem putari quam sit; fieut magus decipit garlionem, ve putet le in equo sedere, & sedet tanquam ftultus super fasciculum paleæ. In hoc autem contrariatur Deo : quia cum omnia subiecta sunt ei , ipsa vult esse sui iuris, & spoliat eum debito honore suo, id est, vniuersali dominio quantum est in se : & ingrata est ei de beneficiis quæ accepit, de quibus propriam gloriam quærit non Dei, à quo habetur omne bonum. Deramis autem superbix, qui de ipsa pullulant, prætereo, quia alibi frequentius reperiuntur, si quis quærat, præcipue in Tumma vittorum. Periculofior aute sæpe illa est, quæ extollitur de bonis gratiæ, quam de bonis naturæ vel fortunæ. Bona Bona gragratiæ sunt virtutes, scientia, & opera de gene- ræ, forture bonorum, vr prædicare, ieiunare. Bona na- nz. turæ sunt, quæ natura contulit: ve nobilitas, pulchritudo, fortitudo, ingenium: Bona fortunæ sunt, dignitates, diuitiæ, honores, &c.quæ ex quadam fortuna plus quandoque dantur illis, qui natura & virtutibus inferiores funt aliis, tamen non fine aliqua Dei prouidentia, licet sæpe cedit eis ad malum ex merito suo. Superbia etiam ita excæcat mentem, vt cum plus habetur, sæpe minus agnoscatur. Hocvinum 1 3

sist 5

**VALIDIES** 

is quæ

)n 10-

s creim est

t nisi

orem

tuerit

ratvt

t Deo

res:&

ruali-

15: 8

inge-

mino

ofce-

er, vt

, foli

cicz.

o cu-

ifte-

VO.

nde=

dili-

ibus

quæ

raus.

n fit om-

fibi,

IIII-

va.

ndo

ue.

co.

1,80

00-

bia

127

Do

Superbia przpedit bona madora.

166 S. BONAVENTVRAE tium pracipue impedit nos, ne maiora bona à Deo accipiamus (cum ipse sit largissimus & desiderat multum communicare nobis de bonis suis, quia valde diligit nos) dum aut indignos nos reddit superbie reatus, gratia Dei:aut si plus daret nobis, extolleremur, aut ingrati efficeremur, aut non digne in gratia operaremur, & sie grauioris peccati rei efficeremut. Vnde sæpe magis est elementie parcentis Domini,negare ampliora gratiz dona quam irafcentis. Deus superbis resistit, quasi sue potentiæ rebellibus, humilibus autem dat gratiam, à quibus per tumorem elationis non defluit gratia, quam eis infundit. Superbia etiam perdit in nobis merita bonorum operum, que pro

humano fauore fecimus. Et sæpe superbia sumit pallium humilitatis æmule suæ, vt sub nomine eius gloriam callide acquirat: vt quia ca-

pratio gloriæ non haber gloriam, sakem su-

giendo cam assequatur, quæ sieut vmbra sequitur sugientem & sugir insequentem.

Gloria

Vanbus.

Quando bona nostra & mala ostendere debemus vel occultare.

CAP. X.

Nora, quòd bona debemus quandoque hominibus oftendere, & aliquando occultare: fimiliter mala nostra aliquando aperire, aliquando celare. Bona nostra ad quæ tenemur ex præcepto Dei vel Ecclesiæ, vel ad quæ ex manifesto voto astringimur, debemus omnibus ostendere, ve sidem, charitatem, iustitam, veritatem, castitatem, obedientiam, & contemptum mundanorum. Quæ si homines in nobis non viderent, cum sciant nosad ca teneri, scandalizarentur & reputatent nos præmeri, scandalizarentur & reputatent nos præmeri.

DE PROV. RELIG. ELB. F. 167 Daricatores voti nostri. De huiulmodi dici-Eur: Luceat lux vestra coram hominibus, vt vi- Mat. 56-17 deant opera vestra bona, & glorisicent Patrem vestrum qui in cælis est. Aliquado verò nostra bona occultare debemus, que specialiter accepimus, vi gratiam internæ deuotionis, vel quæ pollunt nobis lingularem laudem parere, ve lingularis abstinentia, & vigiliæ, & orationes, & eleemosynæ, ad quæ non tenemur. De quibus Dominus docer in sermone habito in Mar. 1. 6 monte. Similiter mala nostra quandoque abscondere debemus, ne quis scandalizerur de nobis, vel funtar malum exemplum imitandi in similibus. Vode dupliciter peccant qui Duplieiaperte peccant : quia & Deum offendunt, & ter peccar, qui publiproximo fodiunt foucam quam incidat per ce peccasmalum exemplum. Si autem fine culpa nostra vel specie mala, aliquis ex sua malitia suspicatur mala de nobis, & non vult recipere exculationem nostram, rune habeamus patientiam, ficut Christus tacuir, de muleis in passione sua ex inuidia accusatus. Dixit enim : Si vobis di - Zuc. 230 xero, non crederis mihi. Aliquando mala no. 67. ftra aperire nude debemus, scilicer in confessione privata de privatis, & in manisesta de manifeltis, vr in visitationibus & redargutionibus. Imperfectiones quoque nostras non debemus erubescere confiteri, & defectus virtutum; ne quis existimer nos supra id quod videt in nobis. Si aure in bono opere vana glo- Bonum ria pullat nos, non acquiescamus ei, nec tamen propter va bonum opus dimittamus, maxime fi fit vtile riam nom & necessarium. Sæpe etiam putamus nos lau- omittendari pro aliquo dicto vel facto, quod forte alij non aduertunt: quia sient nos non omnia penfamus quæ circa cos fiunt, ita nec ipsi omnia attendunt que nos facimus. Aliquando vero despiciunt nos potius quam laudant, maxime E A LIBERTY OF IN · Hill

bona

US &C

e bo=

indi-

maur.

grati

rare.

mur.

Do-

Ira-

ten-

lam.

Huis

per-

pro

lu-

no.

1 ca-

fu-

Ic-

ere

lue

OC-

DC=

-33

ad

us

11-

8

es

j=

S. BONAVENTVRAE si in aliquo deprehendut nos appetere laudem pro his quæ fecimus. Et si forte adulentur nobis in facie, sicut est consuetudo leuibus hominibus ad placitum cuique loqui, tum contra tales sagittas vanæ gloriæ non tam indigemus fortiter pugnare, quam prudenter eas manu confilij abigere, sicut muscas leues flagello remouemus. Appetitus etiam commodi veldelectationis datus fuit homini vi desideratet eronisquer summam delectationem quæ est in Deo: & summam beatitudinem, & quietem, & impalfibilitare : & vt delectaretur in habitis, vt felicior effet : quia onerolæ sunt deliciæ sine dele-Claffon C Catione. & quanto delectatio auidior est, tan-to deliciæ iucundiores sunt. Nuncautem appetitus ille deliciarum spiritualium ex peccato mutatus est in carnales delicias, vt apperat ea in quibus sensualitas delectatur, que est concupiscentia carnis, concupiscentia oculorum, & superbia vitæ. Concupiscentia carnis diffundit le in luxuriam, & mollitie vestium, & quietem carnis, & somnolentiam; quæ omnia spectant ad sensum tactus. I tem ad gulam, quæ est delectario gustus. item ad alioru senfuum delectationes, vt audire carnaliter dele-Ctantia & odorari. Concupiscentia oculorum quærit videre pulchra, & habere pretiola: & ita generatur auaritia ex omnibus his. Ex superbia vitæ generatur auaritia: quia ad hoc quæneretur.] rit ditari ve amplius honoretur. Ex concupiscentia carnis generatur auaritia: quia ad hoc vult ditari vt voluptuolius epuletur & lunurierur, ac commodius viuat absque solicitudine defectus. Prime loan. 2. Omne quod est in mundo, concupiscentia carnis est, & concupiscentia oculorum, & superbia vitæ. Ex concupiscentia oculorum etiam auaritia generatur, quia vt videat pulchra, & habeat ad libitum in qui-

Appetitus delcctani datus.

1.10.2,16

- Helicania

(0) 13pg 23

Auaritia vade in nobis gc-

or by house

MAN SHEET

HUSSENITES

DE PROF. RELIG. LIB. I. 169 quibus delecterur, deliderat aurum, argetum, gemmas, veftes, agros, terras, familias, spectacula, & similia. Dederat tamen homini corpus Deus & spiritu rationale, & cocesserat ei dele-Ctari etia in sensibilibus, sed ordinate, moderate & honeste vi per sensuum delectationem fursum moueretur, & promoueretur ad spiritualiu cognitionum delectatione & fruitione: vt appereret conti honeste & fine vitiosa libidine, congruo tempore ad generandum filios, qui ærernæ beatitudinis participes essent. VE appeteret cibu & potum pro sustentatione naturæ, & alia quibus indigebat. Sed diffipato ordine conditæ naturæ a Deo, per peccatum omnia modo peruería funt, & ad fentuales delectationes dilapfa:quas cu timer perdere, tristatur & irascitur; quas cum non habet pro libitu, rædio afficirur: & illos quos credit libi fote impedimento ne adipiscatur quæ cupit, vel per quos timer se amittere quæ diligit, odit: & illis quos videt habere quæ cupit, inuidet: quo quamdiu alius haber, oportet eum carere. Et sic oritur inuidia cui annexum est odium vitiolum. Itaetiam oritur ira, sicetiam oritur acedia, habens ex vno latere annexam triftitiam, exaltero torporem dissolutionis & pigritiæ. Omnia vero vitia & peccata ex vno fonte oriuntur, id est, superbia: & ex duobus riuulis deriuantur, scilicet malo amore & malo timore: & triplex fomentum accendit ea, scilicer concupilcentia carnis, cocupilcentia oculorum, & superbia vitæ. Ista sunt quasi mate- Peccati! ria & occasio homini ad tentationem, quæ mundus proponit nobis: scilicet honores, diuitix, & voluptates.

De:

Under the fact that the south view ho-

I A TENT

杨从端

udem

r no-

s ho-

ontra

emus

nanu

Orc-

elde-

raret

0:8

ipal-

feli

dele.

tan-

ap-

cca.

etat

e est

110-

rnis

um,

om-

am,

en-

ele-

um

117

er-

200

p1-

106

111-

di-

10

01. 11-II.

In.

15

#### S. BONAVENTURAL E70 De quadruplici defectu.

CAP. XI. sellent & sles

li 4. defe-

Ex pecca- TN nobis autem quadruplex defectus est vu-Ade ad malum proni sumus: ignorantis, concupiscentia, malitia, & infirmitas. Ignorantia excæcat ne verum agnoscamus, & eiremus in iudicio boni & mali, Concupiscentia emollit ad appetendum & diligendum visibilia, & de. lectabilia carni. Malitia exasperat & amaricat cor ad iram, triftitiam, inuidiam, & odium. Infirmitas debilitat ad resistendum malo, & adhærendum bono. Hæc quatuor incidimus ex pæna primi peccari. & ea originaliter contrahimus ex peccato, ex quo nascimur filij ire. Ex his procedunt septem vitia capitalia, de quibus quasi de maioribus ramis cætera vitia Apre 13,3 pullulant. Hec sunt septem capita Draconisin Apocalypsi: & seprem damonia in Marco, de Maria Magdalena per Christum eiecta. Item seprem gentes, que terram promissionis occupauerant, ne filij Israël in ea pacifice habitarent: quia arcent nos hæc vitia ab introitu regni cælestis, nisi ca studeamus expugnare & subiugare. Docet autem vetus traditio apud Grecos, sieut & Clemes testatur, quod istæ getes primo expulerant filios Sem de terra illa, de cuius stirpe descenderant Abraham & Is-Exod. 34,11 raël. Vnde cum Dominus præcepit filiis Israël

Mar. 16,9

Brid. 3. X

genres Chanan zorum expugnare, & terram corum possidere, videntur secundum hoc non alienam terram violenter vsurpasse, sed Domino vniuersorum obedisse, ve terram suam recuperarent, expulsis his qui cam iniuste detinebant. Hæcautem in figura facta sunt noffri, ve per vires anima, & affectiones, qua à Creatore factæ funt, & ad bonum yfum homini insitæ, æterna & vtilia quæramus: & que ex peccato in vitium mutatæ sunt, studeamus tesormare & in virtutes mutare, expulsis corruptionibus vitiorum.

### Descriptio septem vitiorum capitalium. CAP. XII.

CVPERBIA est amor propriæ excellen-Superbia Dtiæ, qua homo alta cupit, seipsum altum reputat, & ab aliis vulr reputari, & alios pracellere. Inuidia est odium alienæ prosperitatis, Inuidial qua homo dolet alium fibi æquari vel præfer-11: & cupit ei malum, & de bonis eius dolet. Ira 140. est indignantis animi turbulenta commotto, qua quodammodo furit & æstuat, quando aliquid occurrit ei, quod est contrarium voluntatiluæ. Acedia est tædium boni ex animi tor- Acedia pore, dum aut irrationabiliter triftitia mentem aggrauar, aut disfolutio cordis ad vana aliqua magis inclinat. Auaritia cupiditas cft, auaritia plusquam necessarium sit habendi temporalia. Gula est inordinarus vel im moderarus ali- Gula. menti appetitus. Luxuria est illicitus ardor li- Luxuria. bidinis, vel illicita expletio libidinose delectationis in actu sue in morosa cogitatione. Et licet bæc omnia vitia & peccata fint, hoc tantum est ex culpa hominis & pæna peccati: in quantum tamen Deus ea dedit homini, sunt naturales affectus, & motus appetituuad bonum, & ad motus virtutum : quia Deus nihil mali feeit, sed omnia valde bona. Expugnatio ergo omnium vitiorum non est alind nisi reformatio naturalium affectionu, & motuum ad flatum à conditore dispositueve suprà aliquantulum dictum eft de appetitu l'ublimita - caption eis, qui datus est homini vi appetat cælestia & fine. diuina, & spernat terrena & vilia, quasi indi-

7月09

t VIE

con-

us in

c de ricas

um.

mus

on-

ırę.

vitia

sin

de

tem

cu-

112-

re-

e &

oud ge-

lla,

aël

am

OT

10-

m

à

gniota fe. Hinc modò dilapsus est ad infima, ve appetat terrenos honores & vanos & falsos.

# De affectu inuidia. CAP. XIII.

NVIDI AE affectus naturaliter homini Instrusest, non ve inuideat proximo de bono quod habere potest, nec ve cupiat alicui malum aut faciat: sed vt odiat vitia & peccata in se & in aliis. Inuideat diabolo, quod tot animas aufert Deo, & aliis adiutoribus eius, imo vicariis eius, scilicet hæreticis & subuersoribus animarum, qui spoliant animas æterna beatitudine, & quantum in iplis est, spoliant iplum celum maiorigaudio, quod ibi effet si plures illac venirent : cum singuli qui ibi sunt, multam lætitiam faciant omnibus ciuibus cæli. salua tamen æternæ prædestinationis ratione, quæ nullum ibi defectum suspicari permittit. Isti sunt hostes nostri, & odio habedi inquantum tales funt, qui nos perdere æternalitet querunt: non illi qui speratur adhuc concines nostri futuri in gloria celesti, etiam si adhuc videantur inimici.

# De affectu ire.

TR AE affectus datus est homini, vt irascatur vitiis & malis suggestionibus, & ex indignatione non patiatur se trahi in consensum peccati, & reprimat malos motus in se & in aliis, vbi oportune potest, & vleiscatur Deiiniunias & transgressiones iustisiae. Et tune dictionius se transgressiones iustisiae. Et tune dictionius se transgressiones iustisiae. Et tune dictionius sustissat. 18,21 suisse pluries Phariseis & aliis non rechè agentibus, & alij sancti viri. Nunc irain vitium deforma-

formata est, & contra rationem in furorem versa est, & quasi insania: vt more phrenetici irrationabiliter moueatur homo contra hominem, contra amicum & proximum, contra seipsum: aliquando etiam contra sanctos & contra Deum, & contra insensibilia & irrationabilia, quæ nec malè nec bene faciunt, niss sicut natura impellitea. Etiam vbi cognoscimus nos iniuste moueri, non possumus quandoque impetum iracundiæ cohibere.

## De affectu tristitia. CAP. XV.

SIMILITER affectus tristitiæ datus est homini, vt doleat de peccatis suis & alienis: & vt mæstus sit de dilatione patriæ, & timeat inferni supplicia, doleat de imperfectione sua, & compatiatur alienæ afflictioni: vt per maturitatem vtilis luctus, excludat leuitatem vanæ lætitiæ, quæ est nutriæ dissolutionis. Sed hæc bona & secundum Deum tristitia peruer- 2. con 7,500 sa facta, murata est in tristitiam seculi quæ mortem operatur, in desperationem, dissidentiam, & irrationabilem mærorem.

## De affectu gaudij.

A FFECT vs gaudij datus est homini, vr gauderet in Deo & in spe æternorum bonorum, & in intuitu beneficioru Dei, & congauderet proximo in bonis eius, & delectareturin laude Dei, & in bonis operibus, & fastidiret omnia vana & inutilia & iucundaretuz in operibus diuinis, & ex hoc esticeretur alacer & agilis ad seruitutem Dei. Sed modò peruersus est per dissolutionem & vanitatem, vt ho-

ma

ima,

lios.

mini

e bo.

licui

ccata

aniimò

ibus

fum

ures

pul-

ali.

one,

ttit.

lan.

liter

1005

huc

200

tur

10-

um

7111

ın.

CI

tus

n.

10-

20

S. BONAVENTVRAE mo gaudeat de infaniis falsis, & de affluentia temporalium rerum & honorum, & voluptatum in risu & derisu & fabulis & turpibusludis, & fastidiat omnia que Dei sunt, & insipida fint ei, & tædeat cum interest diuinis: & ex hoc pigriterur ad studia deuotionis & virtutis, & cuagerur cor circa mutilia & vana & immunda, & graviores labores corporis libenter sustinerer in aliis occupationibus & negotiis, quam ve insisteret spiritualibus & dininis; vnde accelerat ab eis absolui quanto citius porest: & negligenrer facit illud quod facit, nist forte lucrum vel laudem inde sperer consequi, vel aliud commodum temporale. Ex inotdinata autem tristitia gignitur tædiu boni, dum nillibet facere boni vel cogitare vel loqui. Similiter ex dissolutione tedium boni nascitur, dum tantum intenti sumus vanis leuitatibus, quod rædet nos spiritualibus studiis intendere, & quasi anxiamur cum debemus auelli ab otio & iocis secularibus, & seriosis exercitiis occupari. Vode quasi ligari catuli ad stipitem reniteri animo cogimur esse in divinis, & hos est acediæ vitium & tædiú boni. In hoc multi seligiofi laborant, & pauci superant.

# De affectu avaritia. CAP. XVII.

A FFECT v s autem auaritiz datus fuir homini, vt esset cupidus magni meriti apud Deum, & magnarum virtutum & multorum bonorum operum, & vt multas animas lucraretur Deo, docendo, orando, bonum exemplum dando, & iuuando ad prosectum salutis, & vt non esset homo contentus bono quod iam haberet, nisi laboraret vt multiplicister augeretur ei, & gratia, & opera virtutum.

DE PROF. RELIG. LIB. I. 177 Sed nune delapsa est ad cupiditatem temporalium rerum, pecuniæ, possessionum, & quarumlibet terum etiam vilium, quæ colligit quasi homosemper debeat viuere; & mundus perire:vt congregerquatum valet,ne pereunte mundo non inueniat vnde viuat. licut Noe gen. 6,320 imminete diluvio comparauir eleas, quas haberet, quando omnia diluuio periissent. Et quanto magis homo morti appropinquat, tanto studiosiùs congregat & custodit: vt ex hoc Ostendatur quam sir irrationabilis auaritia, co magis colligere quo minus indiget. fieut qui Simila. multum viatici fert pro breui via, & qui fumpruolam domum confiruit pro vnius noctis hospitio. Ideo autem Deus voluit nos semper incertos esse de hora mortis, vt parum de temporalibus cogitemus: sed omni hora timeremus multa perdere de æternis, ad quæ sempezune intermissione properare debemus.

## De appetitu victualium.

A PPETITVS victualium datus est nos bis pro corpore, vt sustentemus naturam, & possimus durare in seruitio Dei, & multum mereri. Etenim moderatus & parcus victus vnisormis, diutius conservat naturam, dum non opprimit vires eius, sed reficit & sanitatem conservat vnisormis dieta: quia natura contemperat se ei & non turbatur semper ex nouis & ignotis eseis. Vnde quidam claustrales diutissime viuunt sani. Sed appetitus ille maturalis modo essus est in voluptates & insuperfluitates, vt non simus contenti vnde sussentiuralis modo essus sestimatura sed vnde palatum oblecterur. & cum talibus assuci sucinimus, & natura se eis cotemperauerit, cum aliquado tenuioris victus.

entia

pta-

15 14-

pida

c ex

ITTU-

à &

ben-

ego.

11115:

po-

nile

qui,

edi=

um

Si-

tur,

ous,

de-

tiis

em

os

118

iti

E76 S. BONAVENTYRAE victu deberemus esse contenti, natura remurmurat propter dissuetudinem. Vnde statim putamus nos adeo debiles & infirmos, quod victu paupere non possumus viuere, & quali sub discretionis velamine delicata importune & inuerecunde incipimus quærere: nolentes experiri quod natura sicut per consuetudinem ad delicata dilapsa est, ita per cotrariam assuefactionem possit reduci ad competens moderame victus parcioris. sicut videmus in maxima parte mundi quam parce viuunt Gentiles, Iudæi, pauperes Christiani, quorum quidam depauperati modo tam sanisunt, sicut olim in deliciis fuerat. De spiritualibus autem deliciis & gustu internæ dulcedinis, quæ sine comparatione omnes mudi delicias superant, sicut mel fimum, vix est iam mentio vel efficax desiderium aut studium, etiam interillos qui sibi alti videntur in religione : imò despicitur & deridetur inebriatio talis desiderij seu dulcedinis, & quasi stultitia & abominatio jam habetur, & ab aliis religiosis persecutionem ob hoc patiuntur, & dæmoniaci reputantur & hæretici dicuntur, quamuis spirituales ipsi sint. Quam verò despicabiles Christo sint, qui deuotionis gratiam sic despiciunt & per-81.Cor.2, 14 sequuntur, ab Apostolo discant qui animales cos appellat, qui non intelligunt ca quæ sunt Spititus Dei, quia & stultitia est illis. Non tamé laudo vel approbo deceptores & deceptos, qui spiritum suu vel alienum pro Spiritu Dei sequentur & seducuntur : sed probandi sunt Spiritus, & sic indicandi. Portorphis Andrew and Program SERVICE AND ADDRESS OF THE PROPERTY OF to the March Residence of the second second 1. 如自由計畫與如此學問題。 對於於如為自由學問題 最為評

De PROF. RELIG. LIB. 1. 177
De affectu dilectionis.

CAP. XIX.

mur-

tatim

quod quali

rtunè

entes

nem

Auc-

mo=

ma-

enti-

qui-

licut

tem

fine

ant,

effi-

illos

(Di=

feu

atio

110=

an-

ales

nt,

er-

iles

int

120

OS.

)ei

nt

Da

(

FFECTVS dilectionis etiam datus fuit homini, ve diligeret Deum super omnia; & se & proximum suum proprer Deum & secundum Deum: & omnia opera Dei diligeret propter factorem, quodlibet iuxta suam dignitate, & vteretur ministerio creatute ad Dei voluntarem & suam æternam salutem, & horum omnium delectationem & vium referrer ad Creatoris dilectionem & cognitionem, donec ad iplum perueniret in quo viuunt omnia secudum æternam rationem. Sed ille affectus quasi extinctus est, & dilapsus ad amorem carnis & turpis dilectionis: vt iam non diligat nisi pro sua temporali vtilitate, & carnali delectatione, & turpi voluptate. Licet verò vsus carnalis concubitus datus fuerir homini, & mandatus ad prolis propagationem Deo educandæ, & æternam beatitudinem cum Deo & Angelis possessure : tamen modò non proles, sed delectatio in hoc opere quaritur, vel pro hæreditatis terrenæ successione, vel honoris augmento, vt plures amici habeantur in terra-Vnde dolent quando paruuli decedunt, qui multo tutius moriuntur post baptismum, antequam per mortale peccatum perdant vitam æternam, quam postea in ætate adulta propter dubium quales futuri sint, & propter multiplices laqueos peccati, quos valde pauci enadunt.

Modorimet Leure cemporales asserbias es Per Et incom Modern corposis, de derits an eum bonosis, de ferara de seconda name non tirante, qualit sancumbodo mum not ber effective, qualit sancumbodo mum not ber effective, qualitative de funcio induceo de atenta describis condet es quam disciplinas condet es quam disciplinas condet es quam disciplinas condet es quam

CP Es data est homini qua confidat de boni-Drate Dei, ve sperer à Deo gratiam consequi in præsenti, & gloriam in futuro, peccatorum veniam si poeniteat: & temporalem sustentaeionem, sicut sibi expedit, & liberationem i malo, conservationem in bono. Sed spes modo confusa eft, vt aut minus sperent homines quam debent, aut plus quam iustum est. Tantum confidunt quidam de bonitate Dei, quod etiam saluet eos in peccatis contra iustitiam & veritarem suam, & immundos collocet in calocum Angelis mundissimis. Et rursum tantum diffidunt Deo, quod fi convertantur non velit eis dare perseuerantiam in spiritu, vel sustentatione pro corpore : quasi Deus propirius sit inimicis suis, dum in peccato manent, & non propitius amicis fais iuftis & poenitensibus & convertenbus se ad ipsum, vt peccatores pascar liberaliter & saluer, conuersos deserat & fame perire sinat. Non affliget Dominus Pjat. 36,25 fame animam iusti. Vnde Prophera dicit, lunior fui, etenim fenui: & non vidi fustu derelictum, &c.

De timore.

CAP. XXI.

TIMOR etiam datus fuit homini, vt timeret Deum, & timeret ab eo separari, &
eum offendere, & puniri abipso & damnati.
Modo timet tantum temporalem aduersitatem & incommodum corporis, & detrimentum honoris. Futura & æterna mala non timet, quasi tantummodo minæ sint sine effetu, quod dicitur de suturo iudicio & æternis
suppliciis, vel quòd faciliùs cuadet ea quàm
dici-

DE PROF. RELIG. LIB. I. dicitur. Timet etiam hominem magis vel be-Mam, vel rem insensibilem, quam Deum omnipotentem quem offendit, cum tamen hor. Ho. 10,51 zendum fit incidere in manus Dei viuentis.

de la constante

E. 42. 0-103

+012219

### De pudore. CAP. XXII.

DV D o R etia datus est homini, ve pudeat indigna agere vel egiffe genere suo, hoc est peccasse & seruum peccati factuesse, & mancipium diaboli, & omnis turpitudinis vel inhonestatis & segniciei & vilitatis. Modò autem pudet nos seruituris Dei, cui omniaseruiunt vel voluntate vel necessitate. Pudet nos imitari Deum in humilitate, patieria, pauper-Late, religione, obedientia, & despectione, & contumeliis, & confusione: cum non sit Dea dignus qui eum erubescit coram hominibus Zuc.9,20 confireri, vel etiam imitari, cum gloria magna sit seruo segui dominum suum. Eodem modo sciedum de omnibus quæ à Deo suscepimus, de intellectu mentis, de ingenio, & de corpore & membris eius, & de substantia temporali & honore & potestate, & de tempore quo viuimus, & omnibus quæ in mundo serviunt homini. Omnia hec data funt nobis, vt inde feruiamus Creatorinostro, & nobis vitam mereamur æternam, & proximos nobiscum trahamus ad vitam. Sed econtra nos omnia qua ad vium vitæ vel meritum gloriæ accepimus. ad vium convertimus culpendeo cuncta nobis ad vsum vertuntur vitionis, siue per pænam, fine per poeniteriam. Per poenam videlicet ve cum caro tentat nos vel affectus carnalis, & appetitusinordinati affligunt nos, vel substantia exterior aufertur nobis, vel acris intempesies vel terræ sterilitas vel corporis infirmitas M 2

onicqui

rum

ntamà

odò

incs

an-

nod

m&

cæ-

20 -

non

Yel

pie

enti

cn-

1000

efe-

nus

11-

-21:

001

tie

.82

ari.

ta-

0-

tim

fe-

DIS

im

ci-

180 S. BONAVENTYRAE

sap.11, 17 nos excruciant; velaliter affligimur, vt per que peccauimus, per hæc & puniamur. At si voluntariè pro Deo toleramus, purgamur à peccatis, & coronamur pro patientia & bona voluntate. Si autem inuitè, nihilominus oportet nos puniri vel hîc vel in futuro: & per impatientiam augemus culpam, & per consequens etiam meritum pœnæ.

De singulorum vitiorum natura & descriptione.

CAP. XXIII.

Virtus quid.

Vitium guid.

Cap.g.in

3.Tim. 1,

V N c de singulorum vitiorum natura vel descriptione aliqua consideremus, & de remediis quibus curantur; cum virtus aliud non sie quam vitiorum perfecta curatio, vel carentia vitij, secudum quod istam materiam respicit. Quia si vitium inordinatus est motus vel affectus naturalis corruptus; eius contrarium virtus est, affectus vel appetitus or. dinatus ad id & secundum id, ad quod à bono conditore datus fuit, ve ante patuit in exemplis. Superbia triplex est, ve suprà dictum est: cum aut homo plus placet sibi quam debet, & maiorem se existimat quam sit in veritate: aut cum aliis placere desiderat & studet amore propriæ gloriæ volens magnus reputari & honorari & laudari: cum soli Deo honor & glo ria proprie debeatur, qui solus effentialiter bonuseft, & à quo habeturomne bonum. Vnde quicquid gloriæ nobis vsurpamus, Deo furaramur, imò decipimus nos attribuentes nobis quod non est nostrum : sicut meretrix mentitur se honestam & formosam, cum no sit. Hec inanisgloria est, quia vacua veritate & vtilitate salutis. Tertia est, cum vult aliis præeminere singularitate glorie vel dominio, prælatione &

DE PROF. RELIG. LIB. 1. imperio, & despicit cæteros & deprimit. Decipitur autem quadrupliciter:vel putans se habere quod non habet, vel plus habere quam habet, aut singulariter præ cæteris habere, aut ex fe, vel pro meritis suis habere.

## De tribus qua expellunt vitia. CAP. XXIIII.

RIA sunt autem quæ vitia à nobis expellunt, & virtutes operatur: scilicet gratia Dei, industria propria, & necessitas. Gratia Dei infundit virtutes: industria cooperatur gratiæ ex libero arbitrio : & necessitas conuertit in virtutem. Sine necessitate sæpe, sed sine gratia nunquam potest esse virtus, & fine liberi arbitrij cofensu. Quibusdam infundir gra- Gratiave tia virtutes cum modico vel nullo labore indu- expellat striæ propriæ: licet non sine consensu volun-vitta. tatis, cum sine consensu voluntatis nullum sit meritum: sicut illis quos præuenit Deus in benedictionibus dulcedinis suæ. Qui de luce, id Sap.6,15 eft, diluculo incipientis ætatis, capacis intelligentiæ vigilauerit ad illam, no laborabit : affiftetem enim foribus suis inueniet illa, id oft, gratiam sapientiæ & virtutis. Sic Apostolos & alios quandoque, maxime in primitiva ecclesia legimus repente Spiritusancto repletos, ad virtutes & dona & diuerfa charifmata Spiritus sancti attigisse. Gratia excitat voluntatem, & instruit & roborat, vt industria agat ad profectum salutis. Necessitas autem, alia est, cui se Necessitas homo voluntarie subiicit; vt qui obligat se vo- vitiafuto ad obedientiam, castitatem, paupertatem git. & similia: vel vt vadant ad infideles prædicare: si illis postea euenit aliquid agere vel pati quod libenter euaderent, videntur necessitate cogi, que tamen voluntaria est, quia ad hoc sponte walleti. M

que

VO-

pcc -

1 VO-

ortet

npauens

e or

tura

s, &

liud

, vel

1am mo-

con.

OI. ono

em-

clt:

bet,

ate: mo-

ri&

00

000

nde

rabis

nti-

-Ięc

ica-CIC

e &

pc-

S. BONAVENTVRAE se obtulerunt, & potius pati volunt quama proposito resilire. Alia est coacta, quam homo inuitus tolerat, nec tamen potelt effugere : vt paupertas feculi, infirmitas corporis, despectio, persecutio, tentationes, vel aliæ tribulationes diuersæ: quas licet primo homo inuoluntarie toleret & cum mormure, tame postea cum videat eas esse ineuitabiles, incipit quandoque voluntaté flectere & facere de necessitate virtutem. & tunc incipit mereri: & cooperatur illa necessitas ad magnum profectu sit-Zu. 14,23 tutum, ad quas vix aliter pezueniret. Et hoceft quod dicitur de quibusdam, Compelle intrare. Et illud quod orat Ecclesia Deum, Et ad te nostras etiam rebelles compelle propitius voluntates : fae de inuoluntariis voluntarios, ad ea quæ seis nobis expedire : etiam per aduerla, Industria cum nolumus re in prosperis sequi. Industria subjugan- in tribus consistit, in provida consideratione, sur villa. in labore conacus, & in perseuerati diligentia. Per ista tria, adruuategratia, vitia subiugantur & virtutes obtinetur. Sed gratia quoidam ita præuenir, vt aut multa facilitate, imò cum -multa suauitate faciant bonum, & declinenta malo:aut ita accendit volutatem, vt cum magno feruore quæque facieda prompte aggrediantur, quamuis dura ac difficilia. Quoidam verò ita fibi quodammodo relinquit, ve quiequid boni agere debent, neeesse habent se stimulis & calcaribus pungere quali pigrum animal:vt grauior sit eis difficultas fuperandi torporem cordis, quam laborem actionis sustinendi. Isti erfi non habent desiderium ferues ad currendum post Dominum, habent tamen desideriu desiderij, orantes se trahi cum sponsa; quasi qui agilitarem currendi non habent. iuxta illud; Concupiuit anima mea desiderase iustificationes tuas in omni tempore. Voluma-

DE PROF. RELIG. LIB. I. luntarem bonam habent, fed pigram & tepidam, non feruentem. Primum felicius eft, fecundum laboriosius. Quod auté horum maioris lit meriti, puto neminem perfecte aftimare posse, nisi eum qui \*statuum ponderator \*alipme eft, scilicet Deum. Quia secundi si feliciter tunm, luctando vincunt seipsos, vt per cosuetudinem fui potentes fiant, magnæ virtetis eft. Primi maiori indigent cautela ne seducantur : quia diuitiæ faciliter acquisitæ prodigalius soleng effundi, quam quæ paulatim & cum difficulelaborantur. Secundiantequam perfecte vincant difficultatis tentationem, fæpe quali lassati vel tertiti ex labore desperant de victoria, & de peruentione ad finem quò tendunt, & remittunt studium perfectionis: & ad alias occupationes se convertunt, quasi diffidentes Deo, quod velit eos introducere in terra promissionis, per quam significatur perfectio puritatis. Sieut filij Israël in deserto tædio laboris & difficultaris de superadis hostibus derrazerunt terræ promissionis: & mortui sunt in Num 32, deserto preter paucissimos, hoc est, præter Ca- 11leb & Lolue, qui designant eos qui caute & viriliter per tentationes pettranseut vique in finem perseuerando. Ideo inter tot de seculo quasi de Aegypto egressos, tam pauci perueniunt ad consummatam perfectionem : quia aut seducti callidis deceptionibus inimici, aut tædio laboris & difficultatis fracti, viam perciegair. fectionis deserunt, vel aggredi no præsumunt.

De generalibus remediis contra vitia.

CAP. XXV. Bontandon

V AE DAM etiam sunt generalia reme-2 dia contra vitia expugnanda & virtutes obtinendas, quædam specialia, aliqua singu-· Mad

àm à

omo

C: 96

fpe-

oula-

nuo-

oftea

uan-

cessi-

ope-

好!

cett

rare.

id te

VO-

is,ad

eria,

Aria

one.

1112.

aniam

um

nta

ma-

re-

am

1160

Ai-

ni-

Orfi-

ués

cn 111-

nt.

an

0-

3-

marene. Vitia.

S. BONAVENTV RAE laria; ve contra luxuriam, fugere feminas, viros, & similia. quædam autem sunt quæ cito & perfecte ducunt hominem ad santatem mentis, quedam tardius & imperfectius. Effi-Efficacissi caciora remedia contra omnia vitia sunt ista. dia contra Primum paupertas; vt in omnibus penuriam patiaris, non solum in his quæ desideras, quia illa est omnium eriam ditissimorum qui plus cupiunt quam habent; sed eriam in his quibus necessario indiges, in victo, vestitu, hospitio, ministris & similibus. Secundum est delfectio hominum; ve sis cotempeus, ve vilipenda. ris, & non cureris, & in nullo singulariter honoreris: sed potius confundaris, exprobreris & vitupereris. & hoc sæpe ab amicis, donec iumor elationis penitus in te coprimatur. Nonne vides quanta mendici tolerant à divitibus, & quam patienter? quod non facerent si haberent diuitias vel honores. Terrium est strenuum magisterium: vt cogaris facere quod inuitissime faceres, & dimittere quod libenter faceres: & nihil habere nisi quod tibi datur, nihil agere nisi quod tibi inbetur : nec loqui nec esse nisi ad nutum alterius : & nihil dissimule. tur quicquid negligis, quin asperè reprehendaris & puniaris, donec curuitas propriæ voluntaris plene in re ad formam rectitudinis reflectatur. Quartu est elongatio à consorno seculatium: quia sicut aqua turbata si ponatur seorsum à frequentia transeuntium, purificatur magis: ita mens religiosi à seculo sequestrata minus afficitur circa terrena, & celestia magis desiderare nititur, & purius intelligere & facilius inhærere de eis cogitando. Quintum est frequens oratio: quia oratio eleuat mentem supra se ad Deum, & impetrat ab ipso curationem languoris vitiorum & sanitatem vittutum. Sextum est quæliber afflictio vel tribula-

Simile clegans.

DE PROF. RELIG. LIB. I. bulatio aduer firatis: vt labor, infirmitas, perfecutio, tétationes, infamia, & similia. Quia sicut lima purgat & spledere facit metallum: ita tribulatio & angustia & afflictio abradit rubiginem vitioru. vnde Gregorius: Qui desiderat Hom. 15.in plenevitiavincere, fludeat humiliter purgationis suæ flagella tolerare.] Si autem primo est amara ad fustinendum aduersitas, per consuetudinem continuam fit de die in die tolerabilior, quousque iam non curetur vel etiam diligarur propter profectum fanitatis, quæ inde prouenire sentitur. Exemplum de cauterio, quod primò acerbum est, sed emortua carne iam non doler, & superfluos humores educit, Vndeorat Propheta, Proba me Domine & Pfal. 21, 2 tenta me: vre tenes meos & cor meum Septimum est continua mortis & operum retributionis medicatio, quæ facit vitia timere, & virtutibus insistere. Sieut autem arre medicinæ contraria contrariis curantur, ita vitia contraris exerciciorum remediis fanantur: vt fuperbia humiliatione, gula sobrietate, impatientia aduersitate, & sic de cateris.

## De remediis specialibus singulorum.

CAP. XXVI.

No cergo de specialibus remediis singulorum vitiorum videndum est; quæ si non omnia possumus scire vel describere, pauca tamen de pluribus cosideremus: sicut pauperes qui no possunt multas medicinarum diuersitates & efficaces habere, conficiunt de vilibus herbis ynguenta quibus liniant dolores suos.

and mainer some Mission & murque De

中心公司等

s, vi-

cito

atem

Effi-

ifta.

riam

quia

plus

nbus

1t10,

Dian

nda.

r ho.

ris &

ctu-

000

bus,

abr.

Arc-

din-

nter

.Dia

nec ulc-

cn-

vo-

rtio

tur

ca-

ra-

na-

: &

1m

11-

U

20

### S. BONAVENTVRAS 186 De remediis superbia. CAP. XXVII.

None feplum, effi

DRIMVM superbiæremedium est, concax reme. I sideratio propriæ vilitatis tam in corpore dium cons quam in anima stam illius quæ nobis cum cas te: is communis est, quam illius quam in nobis singulariter agnoscimus in occulto vel in aperto, siue sit naturalis sine accidentalis. Confidera vilitares & infirmirares corporis : quid fuimus, quomodo concepti sumus, quomodo in vtero nutriti & nati : quid sumus intrinsecus sub cute, quæ sordes ebulliunt per aperturas, quam facile deperit quicquid, in nobis pulchrum eft, & validum apparet; quod mors semper propinquat, & quales post morte etimus. Item quod exteriores honores non funt nostri naturaliter. Diviriæ terra funt, & de terra tolluntur: vt pecunia, possessiones: & honores non impenduntur homini pro se, sed pro questu qui inde speratur. Sieut vultures & canes accurrent ad cadaver quam div sperant inde satiari : sed eum totum corroserint quod nisi sicca ossa remanent, tunc relinquint cadauer. Item bona mentis nostræ non sunanoftra, sed dona Dei : & rationem inde reddituit sumus districte : ve sunt scientia, ingenium, virtutes. Mata nostra pure mala sunt, & ex pluribus circunstatiis grauia, & grauibus suppliciis digna. Bona nostra no pure bona sunt, sed multipliciter imperfecta: vr pigriria, desidia, vana gloria, hypocrisis, tepiditas, & vanz cogitationes, & impersenerantia, & catera vitia sæpe vitiant bona opera nostra quæ facimus, & maculant facrificium nostrum tam actionum quam orationum, ve minus sir Deo acceptum, & minus nobis meritorium. Item

CADO.

DEPROF. RELIG. LIB. 1. 187 expositi sumus pluribus periculis & æternæ danationi: & pluribus vittis & peccatis onerati & miseriis subiecti. Vnde ergo superbit ter- zuli. 10,9 ra & cinis homo tam vilis? Secundum est ex-Humilia ercere fe in humilibus operibus, vilibus & de- yfarpades spectis officiis, & rusticanis laboribus : humili habitu incedere, humiles mores & verba habere, locum nouissimum eligere, nihil iactantiæ & oftentationis prætendere. Hæc & his fimilia cum in consuetudinem versa fuering. mentem ad humilitatem inclinant. Si autem vana gloria vel superbia pulsat mentem, pro huiulmodi humiliatione, hoc est, ex nouitate -vel rarnate huius humiliationis ia per longum vsum ista vanitas euanescit, vt legitur in Pfal. In Deo faciemus virtutem, & iple ad nihilum Mal. 55,74 deducer inimicos nostros. Tertium est quod superiores & meliores se debet attendere tam homines quam ipsum Iesum Christu Deum & hominem, vt corum comparatione fibimet vilescat bomo, qui se aliquid esse putat, sicut locusta ad gigantem; calculus ad motem, gutta ad flumen: & hoc tam in faciendo bona quam patiendo aduería. Pannolus garfio vilc-Teit inter purpuratos : sie nos debiles in vittu . tibus respectu maiorum & sanctorum, suc ante nos fuerint fiue nobiscum.

## De triplici inuidia.

#### CAP. XXVIII.

TN v 1 p 1 A triplexest. Prima, non gaudere de bonis alterius, & non dolere de malis eius. Et hoc est contra charitatem proximi, quem tenemur diligere sieut nosmetipses: cum nemo de propriobono no gaudeat, vel de malo no dolear. Secunda est dolere & torqueti in bonis alterius, & gaudere & optare malum

€Off=

rpore

n cæ

nobis

aper-

onfr-

quid

nodo

infe-

rtu-

obis

nors

eri-

ung

o de

ho-

fed

5 8

ant

ròd

cas

04

uri

m,

ex p-

i ·

188 S. BONAVENTVRAE lum eius ex odio personæ. Nam qui dolet de prosperitate temporali alicuius, velgaudet de aduersitate eius, quia videt eide expeditevel communi vtilitati aliorum, non ex odio perfonæ:non est inuidiæ deputandum. Sient instusiudex destruit malefactores, ne velipsi grauius damnentur si diutius in malis prosperentur, vel per eos par communis turbetur. Tertiaest, insuper promouere malum alterius verbis & factis, & bonum impedire vel deprimere. Grauis inuidia est, malum pro malo reddere: Grauior autem odire illum qui nihilnocuit tibi: Grauissima autem, malum pro bono restituere, vel odio habere aliquem quia bonus est, sieut Iudæi Christum. Item malum est aliquem lædere in rebus, vel honoribus, peius in corpore, pessimum autem imò diabolicum lædere & nocere alicui in anima quoad falutem æternam. Item negare indigentibeneficium, peccatum est, licet sit inimicus:non impedire autem malum eius cum posset, grauius. Perfectorum est bonum inimici diligere, & promouere eriam ex affectu. Quidam putant se innocentes si negant illis quos non diligunt salutationem suam : sed examinent se 9704.25,21 quomodo esurienti inimico cibum ministrarent, si salutarionem quam sine damno dare possunt, negant, maxime si desideret & affecter. Ideo autem inuidia vel odium Deo contratia sunt: quia singulariter charitati, que Deus est, opposita sunt, & commune bonum quod Dei largitas omnibus æqualiter creauit, inuidet: & eos odit quos Deus creauit & redemit & diligit, de quibus spes est quod ad vitam æternam perueniant. ed for here malyare dollers, Seconda of dovers & resque et al crisique et principal de la controlla concedian de

De prof. Relig. Li B. 1. 189

De remediis inuidia.

CAP. XXIX.

olet de

det de

lire vel

o per-

el ipli

rospe.

tur.

terius

lepri-

o red-

il no-

bona

a bo-

alum

ibus.

iabo-

10 ad

ibe.

:non

graa

gere,

pu-

di-

t fc

tra-

are

ffe-

on-

uæ

ım

111,

ic.

V1-

De

PRIMVM remedium cotra inuidiam est, quod etiam fummum est, nihilamare & cupere coru quæ mudus amar, id est, diuitias, honores, voluptates. Téporalia enim quo pluries dividutur; eo partes minores fiunt: & qui ca appetit, inuidet aliis ea habentibus, dum necesse est alium carere quod alter habet. Cxleftia autem & diulna, quo plures participant, co magis dilatantur & abundant : vt virtutes & lapientia, & dona Spiritus lancti, & limilia, quæ participatione non minuuntur. Secundum est, cogitare quod si alius non haberet illud vade ei inuides, tamen tu non haberes: vnde nec inuideas alteri, quod fine dano tuo habet, ne frustra de aliena felicitate rorquearis. Remedium contra odium est, timere vindictam Dei, qui non remittit homini peccata sua quam din ipse tenet odium ad proximum soum. Tertium est, cogitare quod quandoque oportet cum proximo reconciliari, si vult sal- Mat. 18,35 uari. Vnde melius est hoc cito fieri quam tardiùs, ne homo sie in periculo damnationis, & perdat bona quæ interim operatur. Futuri enim domestici in domo Pairis calestis, hic debet æternæ pacis fædus inchoare: quia quato hic feruentior dilectio, tato illic erit incundior fruitio æteinæ pacis. Quartum est, vt fludeas illi qui magis est tibi contrarius, oblequentior esse & affabilior Per hoc enim lenis cor eius si est intelligens, vel saltem cor tuum. Noli vinci à malo: sed vince in bono malum. Rom. 12.23 Quid prodest homini diu meminisse iniuriarum, nisi vt amplius inquieter & affligat semetipsinm? Sufficit dici malitia sua. Tanta Mat. 6, 34 **AUG** cnim

S. BONAVENTVRAE enim sunt nobis molesta, quantum cuque studeamus in nobis esse pacifici : quòd si super hæc volumus ca nobis aggrauare per odij & zancoris conservationem, cirius obruemut quam omnia resistendo vincamus. Porius iusem.12, 19 xta Apostolum dare locum iræ debemus, & cedere, & non relistere malo, malum pro malo zeddendo. Quiz si velimus omnes opprimete quos aduersarios patimur, iterum alij insurgent, & nos pri ils succumbemus qu'am omnes eliminemus. Qui seipsurs per patietiam vincit, omnes aduerfarios superat. Bellabunt aduersum te,sed non præualebunt. Exemplum in sanctis martyribus. Odium aliquando generatur ex ira diu retenta.

### De ira. CAP. XXX.

TR AE triplex est qualitas. Prima subito & Lex facili causa moueri, ve ex leui factovel verbo vele: iam ex vana suspicione. Aliquando etiam contra insensata commouemur, & irascimur brutis & lapidi & ligno vel calamo, & huiusmodi sine ratione. Secuda est vehementer inflammari. Aliquado enim ira tantum in corde accenditur, quod etiam facies inflammatur & deformatur. Aliquando etiam gestus & mores mobilitate quadam notabili agitantur, ex qua interior animi commotio demonftratur: vt sternutatio natium, pallor vel rubor vultus, depressio palpebrarum, tremor labiorum, inquierudo totius corporis. Aliquando per verba erumpit vel clamores, per conuitia, contumelias, maledicta, & minas, periutia, & blasphemias. Aliquando quasi febris concutit corpus, vel quasi phrenesis mente in surorem vertit. Aliquando manus mouet ad lædendum alium

DE PROF. RELIG. LIB, T. alium velseipsum : ita ve sibimet aliquando manus iniiciat, vel ea quæ parauerat, abiiciat vel destruat. Aliquando non sinit admittere quæ sibi vtilia funt, vt cibum vel aliud commodum. Et multa huiusmodi ira operatur, & pacem cordis turbat, & rationem obnubilat, & memoriam cofundit. Et sieut fumus hospitem Simile. de domo expellit: ita ira Spiritum fanctum qui super quietum quiescere tantummodo quærit, de cordis habitaculo excludit. Tertia qualitas iræ est, diuturna commotio, quæ aliquando rancorem fouet. Quidam habent de prima qualitate magis, & minus de secunda & tertia, quidam de secunda magis, quidam de tertia; quidam abundant duabus ipsarum : quidam vero omnibus tribus, & hi pessimi sunt. Ira contrariatur virtuti mansuerudinis, patientic, & mititatis, & dehonestar disciplina morum: & facit inconsideratum, quia nec Deum timet nechominem veretur. Ira etiam non habet misericordiam, nec humilitatem prætendit, & excæcat intellectum: & ficut fumus noset oculis, ficira cordi.

## De remediis ira. CAP. XXXI.

Remeditatio illorum que possunt occurrere, tam verborum quam factorum cotrariorum: verborum quam factorum cotrariorum: verborum quam se homo ad patientiam prapatet, & hostem quasi in insidiis paratus exspectet: ve co minus perturbent venientia quo fuerint ante præuisa. Qui enim debent in bello pugnare, ante pugna solent artem pugnandi exercuado addiscere: ve ictus aduersarij sciate scuto excipete, ne improvidi vulnerentur & superentur. Nam qui tunc primo vult armari quando

UNIVERSITÄT BIBLIOTHEK PADERBORN

e ftu-

Super

111 &

emut

is iu-

15, &

malo

mere

nfur-

nnes

VID-

t ad-

lum

gc.

08

vel

ndo

Ta-

, &c

111

m-

00

110

or

0=

10

it

n

S. BONAVENTVRAE quando iam hostes irruut super cum;nec spatium dabitur ei ad muniendum se, nec etiam præ stupore consilium inuenier quo euadat, Secundum est, os comprimere tacendo, & accensam flammam iræ in corde suffocare : ness euaporare permittatur, increscat & alios incendat, sicut de igne materiali sæpius experimur. Ad hoc enim duo oftia Deus linguæ de Linguæ duo ostia. dit, detes & labia: ne facile prosiliar ad nocendum, maxime cum intus accensa fueritigne Recli. 28, furoris. Facito offia ori tuo. Et, Pone Domi-Pfal. 140,3 ne ori meo custodiam, ve non delinquam,&c. Tertium est convertere se ad alia negotia quibus cor occupetur, loquendo vel alia tractado, ve sic obliuiscatur commotionis sux:sicurqui vult extinguere ignem, subtrahit stipites ardentes, vt sic diuisus deficiat materia per partes ei subtracta. Cum desecerint ligna, extin-Prono 26. gueturignis. Quartum remedium est, verecundia, qua homo modestus erubescit disciplinæ suæ detrimentu incurrere, & alios scandalizare: & vim facit sibimet reprimendo iram veletiam alios inordinatos motus, ne honestatis suæ dispendia patiatur. sic etiam timot reprimit iram. Sieut videmus in seruis, qui à dominis suis sæpe duré castigantur, nec audet leuiter ecotrà murmurare, ne forte peiora eis inferatur. Si hoc potest timor humanus, quanto magis timor Dei si verè insit menti, & ma-Malo resie xime amor ipsius boni. Tam potens est quisq; bonum di- malo resistete, quantum amor boni in cordis eius affectu conualuerit. Quintum est, assueligitur. facere se statim (cum sentitur commotio) admirtere consilia prudentiæ, perpendedo quam nociua sit iracundia, quæ lædit conscientiam, confundit famam, alios scadalizat, cor inquietat, Spiritum fanctum effugat, tormentameretur: & etiam quod illud pro quo irascimur, obneop

DEPROF. RELIG. LIB. 1. 1am ineuitabile est, si factum est: & quod nihil proficimus trascendo, nisi quod malum duplicamus. Tanta enim in hoc seculo occurrunt aduerla, quòd si etiam omnem diligentiam apponimus, qualiter ea nobifmet mitigemus leuiter patiendo; tamé vix omnia portabimus: quanto magis si voluerimus ea nobis exaggerare per impatientiam, & retinere in corde per rancorem : si ea nolumus expellere, vr euanescant sicut fumus, antè obruemur & suffocabimur quam possimus omnia resistendo superare: ficut illi qui continuum fluxum reumatis non excreant, suffocantur. Ad quid volumus verba contumeliosa contra nos prolata retinere, quæ iam cum aura transferunt? quæ nihil nocuerunt nobis quantum fuit in eis; nec in rebus, nec in corpore; nec gratiam Dei à nobis aufetunt, nec honores apud homines. i nos per impatientiam non offendimus nosmetiplos. Imo magis grati sumus Deo & hominibus, si contumelias patimur, quam si nihil pateremur aduersi. Sic æstimemus verba Verba ma maledicorum & detractorum, sicut latratus ca- latratus num vel clamores anserum, quos contra nos canuma audimus & non curamus. Qui alterum contumeliosè vituperat, seipsum magis quam illum dehonestat. Ecce aliquando in itinere intemperies aeris affligit nos; & cum euaferimus lætamur, & triftitiæ prioris obliuiscimur, nec adiicimus ve iteratò cotristemus nos de priori incommodo, quod præterijt: sic etia debemus præteritarum oblivisei injuriarum ac si non fuerint, & gaudere quod sustinuimus, quia cum tribulatio pertransierit, meritum eius adhuc manet. Cogitare etiam debemus, quod nemo in hac vita fine aduersitate viuit : & qui seculo seruinnt, sæpius grauiora tolerant. I tem quanta sancti sustinuerut, & martyres, maxi-

UNIVERSITATS BIBLIOTHEK PADERBORN

ec spa-

etiam

uadat.

& ac-

: ne si

os in-

xperi-

ocen-

t igne

n,&c.

a quis

tádo,

utqui

es at-

r par-

xtin-

vere-

fcan-

iram

one-

imor iui à

udet

a eis

nan-

ma-

lilq;

rdis

ue.

ad-

am

ım,

IIC-

nc-

ir,

S. BONAVENTVRAE me & super omnes iple Dominus noster Telus Christus. Et sipse ranta passus est pro nobis, non est indignum si nosaliqua toleramus pro iplo, & pro magna gloria nostra, & pro merito peccatorum nostrorum, pro quibus vtilius hie modica pati debemus, quam in futuro plurima & acerbiora. Hæc & his similia prudenter & sæpe cogirando, impetum iracundiæ & impatientiæ facilius superamus.

De acedia. CAP. XXXII.

A C E D I AE vitium tres habet species A Prima est quædam amaritudo mentis, qua nihil lætum vel salubre libet, tædio pascitur, fastidit hominum consortium. Hæcest 2-807.7,10 quam Apostolus seculi tristitiam appellat, que mortem operatur, procliuis in desperationem & diffidentiam, prova ad suspiciones: quæ patientem aliquado instigat ad necem suiipsius, luctu irrationabili oppressa. Hæc aliquando nascitut ex præcedenti imparientia, aliquando ex retardato & impedito desiderio cupita rei, aliquando ex prædominātibus melancholicis humoribus: & tunc medicorum est adhibere remedium potius quam religiosorum vel Theologorum. Secunda est tepor quidam pigredinis qui somnum amat, & omnia commoda corporis: horret labores, fugit aspera quæque, vitat operationem, otio delectatur. Hæc est proprie pigritia. Terria est quæ solum fastidit ea quæ Dei sunt: & ad omnia alia agilis est & alacris. Oratio est ei insipida & à laudibus Dei se absentat, vbi caute potest & audet, festinat implere velociter orationes debitas: & ne nimis afficiatur tædio earum, assumit interim alias cogitationes vel occupationes

qui,

Estao.

er I clus nobis. nus pro merito liùs hie pluridenter

occies. lentis, palciæcelt it, que onem æ paphus, lando uanpitæ chodhin vel

& im. n piomrera atur. lum

301-

au-

au-

ebi-

mit

nes UI.

DE PROF. RELIG. LIB. I. quibus intendat donce perficiat horas vel ora-Hones consuctas: rumoribus pascitur, ludis delectatur, excogitat negotia quibus occupeture Nihil magis est ei onerosum quam Deo intendere, & his quæ spectar ad studium & profectum spiritualem. Cella ei carcer est, euagari autem tam corpore quam mente extra clauftrum diligit, & quarit multifarias occasiones. Omnis rigor disciplinæ spiritualis grauis est ei, & murmurat & conqueritur de duritia pre latorum & disciplina zelantium. Hocacedia Note vitium, fignum est ingratitudinis: quia tanta beneficia contulit nobis Dominus & confere quoridie, quod fidelem feruum eius deceret nunquam abeiuslaude cessare, nunquam eius obsequium fastidire. Item spoliat nos multis meritis & præmiis in celo. Tantam enim gloriam omni hora negligimus, quanta bonainterim facere possemus, si oriosè eam transigimus : & nulla vel modica hora præterit qua no mercamur vel demercamur. Cum in mul- zacebi 2, 2 tis offendimus Deum, conveniens est ve tempus quod adhuc restat nobis ad viuedum, tan- Ephef sons to melius expendamus, & redimamus tempus quod male amisimus. begins at bridge most

## nis, or ab you transcat ad alted cour boneits De remediis acedia. CAP. XXXIII.

EMEDIA acediæ. Primum & effica. Neius, cogere se ad ea spiritualia studia quæ maxime fastidit homo, & præcipue ad orationem & celebrationé divinorum, tamdiu quousque per Dei gratiam vertatur nobis in oble-Etationem. Si autem differatur talis gratia, nilominus de labore luctaminis meritum accrescit & virtus roboratur, & per consuctudinem magis ac magis tædium minuitur. Deus enim 43度 non

S. BONAVENTYRAE 196 non requirit à nobis quod non dedit, scilicet gratiam deuotionis: sed hoc vult vt camquaramus, & cum dederit reservemus, & gratias ciagamus. Possibile est enim, aliquem multo out, pugna plus mereri in \* poena laboris pro obtinenda deuotione etiam si no proficit, quam si multæ deuotionis foret sine labore : quia de iste posser forsitan extolli, & meritum diminui: de illo autem cor humiliatur, & meritum confernatur. Contra tristitiam autem maxime valet frequens memoria benignitatis Dei & intuitus beneficiorum eius: cotra cuius bonitatem peccata omnium nostrum sunt velut gutta ad mare. Lem esse libeter cum bona socierate; maxime vbi de Deo sæpe loquuntur deuoie. gacobi 5,13 Item illud Iacobi, Triftatur aliquis in vobis, oret æquo animo & pfallat. sic enim cor hilarefeit, & spiritus triftitiæ effugatur : sieut pfal-1. Reg. 16, lente Dauid, spiritus malus à Saul recedebat, Occupatio etiam prodest tristibus, vt obliuis fcaneur tristitiæ. Pigris vtilis est laboris exercitatio, & consuetudo incommodi, cogente strenuo magisterio, ne possint remisse agere præ tædio laboris, nisi debilitas sitin causa, Item contra tædiū cordis, valet varietas actio. nis, vt ab vno transcat ad aliud opus bonum. Exercitia Seruus Dei in his quatuor exercitiis debet ver-Religioso-sari ve Deo intendat, orando, psallendo, medirum quatando, studendo deuorioni:aut de Deo tractes BROT. legendo, studendo, secum conferendo, discendo, docendo: aut pro Deo laboret operando, serviendo, corpus castigado, & virtutibus studendo: aut corporis refectioni moderate indulgendo, quiescendo, dormiendo, cibum vel potum sumendo, ad hoc ve corpus possie spiri-Muli. 33,25 tui seruire. Panis & disciplina & opus seruo, Panis ad sustentationem, disciplina ad corre-Clionem, opus ad exercitatione. Afinus indi-

DE PROF. RELIG. LIB. I. gerpabulo ne deficiat; onere, ne lasciuiat otiofus:virga eget qua impellatur, ne pigrè ambulet vel deuiet. Grauis acedia est, negligenter persoluere ea ad quæ quis tenetur; grautor prætermittete omnino ex tædio; grauissima alios impedire, & à bono retrahere, nec posse aliorum bona studia æquo animo sustinere.

### De auaritia. CAP. XXXIIII.

VARITIA tres habet species. Prima Lest anxia cupido habendi vel acquirendi temporalia, fiue sequatur effectus, fiue non: & sic potest auarus etiam esse pauper, qui modicum habet, vel etiam nihil. Secunda tenacitas conferuandi habita, que non permittit ea erogari in pias caufas, vel in vius necessarios congrue expendi, nisi cum animi dolore. Tertiaest augere divitias, & vndecunque acquirere, etiam de iniusto & turpi quæstu, vt furto, rapina, fraude, vfura & aliis inhonestis modis. Quidam laborant in prima specie, quidam in lecunda, quidam in terria, quidam in duabus, quidam in omnibus. Hoc vitium videtur spe- Auaritia cialiter contra naturam effe, & ex sola praua contra na consuerudine vel corrupta volutate inolitum. Quod ex hoc probatur, quia mundus multo tempore caruit hoc vitio: & aliquæ gentes adhuc putantur ab co immunes effe vel fuifie, ficut Gymnosophistæ. Item quia multi seculo perfecte renuntiantes, cum ab aliis vitiis fæpius impugnentur, ab hoc nunquam deinceps pullantur, nisi fortè propria misera voluntate se ei subiiciant. Q'ui autem semel eius laques le alligari permiserit, vix vnquam de catero ab eius copede liber erit. Vnde videmus Religiosos quosdam post primam seculi abrenunmatio-

scilicer.

n qua-

gratias

multo

inenda

mul-

ic ilto

nui: de onfer-

e valet

intuitatem

gutta

ctate;

tuoic.

vobis.

ilarc-

plal-

cbat,

oliui=

CXCI-

zente

agere

aula.

ctio\*

aum.

YCI-

redi-

actes

cen-

ndo.

Atu-

111=

vel

3111-

ruo,

TIC-

1d1-

get

198 S. BONAVENTVRAE tiationem, qua ab eius laqueis erepti fuerant, rurfum inuolui auaritiæ retibus, & insatiabiliter sitire res alienas, qui priùs proprias consoun. 12,6 tempserant propier Deum. Sie Iudas omnibus suis renuntiaverat: postea fur factus est,& loculos habens, Dominum maieftatis vendidit, & laqueo se suspendit.

Mat. 27,5

## De remediis auaritie. CAP. XXXV.

E M E D I A auaritiæ. Primum, omnis pro Christo relinquere, & sub alterius regimine viuere, & si qua habuerir, ei plenè resi-AR.2,49. gnare; & in nullo fui iuris effe, ficut in primitiua Ecclesia fideles sub Apostolis erant, & in monastriis bene ordinatis claustrales, hocest efficacius avaritiæ remedium: sieut Dominus Zm. 14,33 docuit, Qui non renuntiauerit omnibus qua possider, no porestmeus esse discipulus. ] Item, Si vis perfectus esse, vade & vende omnia qua habes, & da pauperibus. ] Secudum eft, confiderare omnes perplexitates divitiarum, & laqueos auaritiæ, & paupertatis libertatem & vullitatem. Divitie enim periculose acquiruntur; & cum labore & cum multa solicitudine conseruantur: quia multorum inuidiæ patent, furum, raptorum, potentum, fraudulentorum. Vbi multæ sunt opes, ibi multi qui comedunt eas, tam consumétium quam subtrabentium: à nullo securus diues, necab extraneis, necà proximis. Sic est dines in medio cupidorum, sicut carnifex in medio canum samelicorum. Diuitiæ diu colligurur, citò amittuntur. Multiplicatæ non minuunt, sed augent sitim auaritiæ, sicut potus hydropico. Quid ergo quæris vode plus crucieris? Affligunt nodum habitæ, ctiam habitæ & amissæ. Pauca sufficient ne-

ceffi-

Biat. 19, 21

Ecelef. 99

DEPROF. RELIG. LIB. 1. 199 ceffitati. Mors cito rapit ab eis. Pænas eternas amatoribus suis lucrantur, Ab his omnibus libera est paupertas. Rapinas nolite con pat 61,23 cupilcere: divitiæ fraffluant, nolite cor apponere. Fructus divitiatum est largitas eleemofynarum: fine qua infructuolæ funt & periculofæ. Dinitiæconsernatæ, in malum domini Eulefs,18 fui cedent. Semen accumulatum putrefcit, leminatum fructificat. Terrium remedium eft, confidentia de Deo, qui non derelinquit sperantes in se. iuxta promissum ipsius: Nolite Mar. 6,32. foliciti effe dicentes, quid manducabimus, aut quid bibemus, aut quo operiemur? hæc enim omnia Gentes inquirunt: feit enim Pater vefler calestis quia his omnibus indigetis.] Qui enim sic fecit hominem vt alimetis indigeat? non patietur, eum perire per necessariorum subtractione, si eins cura se comittat. Quarite Mat. 6,13 primum regnum Dei & iustitia eius, & omnia necessaria corporis adircierur vobis. Nam qui libenter vult homini dare cælestia & maxima. quomodo neget ei minima, id eft, terreftria? Si enim mali & crudeles homines, imò bestiæ & bruta, filios suos nutriut, multo magis optimus & verus Dominus filios suos non deseret : qui etiam benignus est superingratos & malos, quanto magis super bonos qui omnem solicitudinem suam in eum proiiciunt? Non Pfa. 36,25 vidi iultum derelictum, neque leme eius quærens panem. Vnum de tribus à Deo speran-Obserum dum est auaritiam proficientibus pro Deo: quia aut procurabit homini necessaria, aut cui parco victu & penuria dabit homini vires, quas in abundantia posset habere ; & hoc est: sucundius de modico esse magis sortem : aut quod subtrahit corpori refundet metrin consolatione spirituali:vt libenter careat corporali abundantia, quæ spiritualibus deliciis teli-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

Herant,

atiabi-

as con.

omni«

is eft.&

vendi-

omnia

ius re-

è reli=

orimi-

& in

10ctft

minus

is qua

Item,

a qua

onli-

82 200

m &

irun-

dine

tent,

um.

dunt

um:

ec à

um,

um.

111-

ua-

rris

tæ,

ne-

ciùs recompensatur. Insuper magnam glouat. 5,1 riam in cælo meretur patienter tolerata pro Christo temporalis penuria: quia, Beati pauperes spiritu, &c.

> De gula. CAP. XXXVI.

Caßian.li.
5-de Spiri8u Gastrimargia.
6-25.

V E AE quatuor sunt species. Prima, ante Idebitum tempus, vel sæpius quam decest comedere, præter necessitate, more pecudum, Secunda, cum nimia aviditate & impetu quodam vorare, sicut lupi & canes famelici. Tertia, nimis se implere, poritis quam reficere, & plus sumere quain sit necesse ex inconsideratione vel delectatione. Quarra, nimis laura vel exquisita quærere. Hæc nutrit auaritiam, sicut prior pigritiam vel acediam. Qui delicata quærit, cupit divitias, vt possit habere quæ appetit. Nimia verò ciborum repletio pigrum reddit: quia vas plenum ponderosum efficitur. Hebetat etiam intellectum, & affectum deuotionis obruit & refrigerat, & agilitas retardatur, & in somnum ducit superflua ciborum repletio.

De remediis gule. CAP. XXXVII.

REMEDIA gulæ. Contra ptimam speciem sufficit bona voluntas, vt nolit plus vel sæpius comedere quam sit conueniens. Insirmis autem non est lex posita. I uuenes verò & laborantes sicut exigit necessitas, discrete resici possunt, quando consuetudo vel ecclesias stica institutio non repugnat. Contra secunda vilis est disciplina verecundiæ, vt modest è se habeat, & impetum resrænet, l tem consideratio: quia inordinata & nimis sestinata resessio naturam grauat & minus nutrit, & plus æquo vult.

n glota pro I pau.

ante eceas dum, 940-Terre. & crata vel n, si-1cata e aprum

itur.

110-

rda-

um

Delus ns. reerc 2=

(e 0 0

dã

DE PROF. RELIG. LIB. T. vult. Eadem etiam consideratio valet contra tertiam speciem, qua nimis sumitur; & quia verè impedit à bono opere sicut supra dictum est. Efficacius ramen remedium est contra tertiam & quartam speciem, no habere vnde possit gulæ satisfacere. Vnde quanto quis pauperior fuerit, tanto minus in hac parte peccabit. Hæcest secudum traditionem seniorum pri- Vide Cafma pugna, qua deuincere nos oportet: & qua- sainte tominus superata fuerit, tanto validiora sunt frimargia. extera vitia contra nos, & nos debiliores su- 6-13. & 140 muscontra ea. Per gulæ peccatum mors intra. uit in orbe. Vnde & Christu diabolus primitus Mat. 4,3 per gulam tentauit, quasi per ianua alioru vitiorujadirum quæres ad viceriora. Contra qua prout etia cotra alias voluptates vitiosas cosiderare debemus, quam citò pertransit, quam breuiter durat: & quado trasacta fuerit, sie est quali nunqua fuerit. Vnde cum delectamenta mudi & carnis appetis, pone in corde tuo ac si iam habueris & fatiatus sis, & hora preterierir: quiavoluptaspreterita est quasi somniu noctis transactum, imò contemptibilior: quia malam conscientiam facit perpetrata voluptas, euitata verò lætam & securam. Valet etiam contra in adueromnes aduersitatum turbationes, si ponas in fis & procorde tuo iam durante aduersitate, quod ira medo phidebeat esse, & aliter esse non possit: & quod vo. losophanluntas Dei lit quod ita est, & disposuerit, vt ita dum. eueniret. Quod enim sponte quisque disponit, inde minus turbatur si euenerit. Cum autem turbaris quod non euenit quod optaueras vel speraueras, cogita quòd multa alia non euenerunt quæ prospera fuissent si euenissent, & ta. men non turbaris quod non enenerunt: quia de quibus cor hominis non disponit sibigaudium li eueniant, de his etiam non tristatur la non eueniant, verbi gratia: Si speras erastino

N

S. BONAVENTVRAE habiturum bonum prandium, lætaris : sed s forte spes tua frustretur, turbaris, quia læntia spei subtracta est. Sed si nihil speras, non trifta. ris si non euenerit: quia videris tibi nihil perdidiffe, cum nihil habueris amittendum. Ho-In confo- mo enim virtutis, sic debet omne spem suam lacione ter & solatium in Deum ponere, ve nunquam et toto figar animam in terrena consolatione: & figendus quali fufpenfum babeat defiderium ad omnia animus, exteriora non fixum : sicut qui super glaciem incedit, leuiter ponit pedem tentando si crepitet, ve retrahat pedem ne submergatur. Cum ergo perdis aliquid quod diligis, pone in animo tuo quasi nuquam habueris, & quasi somnium fuerit quod videris habuisse, quod tunc more suo euanuerir & in nihilum redactum sit. Hoc orat Propheta cum affectu sibi inspi-Pfal. 72, 10 rari, dicens: Velut somnium surgentium Domine in civitate toa imaginem ipforum ad nihilum rediges.] Heeft, redige memoriam istorum terrenorum in corde meo; quod est ciuitas habitationis tuæ, ad nihilum: venihilten purem esse vel fuisse quod pertransit, sieut somnium de stratu surgentium oblivioni tra-Somuium ditum no curatur. Somnium eft hæc vita mawita hulis & stultis, qui putant se esse quod non sunt, mana. id est, felices, & habere quod non habent. Et non funt vera bona:quia falsa sunt quæ habet. Ila considerationes non sunt phantastice dicendæ, sed veræ & sapientes: quia faciút mentem tranquillam, & stabilem inter mundanæ prosperitaris & aduersitatis varierares. Cum ergo desideras quod no habes, cogita quasi habueris & iam fraudatus inde fueris, & modo perrransierit. Cum autem habes quod diligis, noli nimis inniti ei per delectationis affectu: sed cogita quod cito pertransset ista læticia,& nihil post se relinquit, nisi vestigia dolorum, & debi-

DE PROF. RELIG. LIB. T. debitum suppliciorum. Cum ergo amittis quod amasti, ættima quasi nunquam habueris illud verè, sed tantum quasi in somno videris; vel in cogitatione imaginatus fiste talia habuisse: sicut imaginatur mihi quod sim Rex Franciæ, & magnam gloriam & pompam & delicias & diuitias habeam : & post modicum RexAngliæ debellet me, & capiat & spoliet me regno & gloria, & inanis remaneam ab omnibus. Si ergo peracta tali phantalia, grauiter vellem turbari & tristari de illa regni phantastici amissione, vel si valde exhilarari voluissem ex delectatione huiufmodi gloriæ phantasticæ habitæ; nonne stulta tristiria vel inanis gloria esset moneri de his quæ nunquam fuerunt vel erunt? Tales enim vanas l'atitias & triftitias semper habere possemus, imaginando nobiscum & fingendo quasliber glorias & delecta. tiones, & econuerso triftirias & dolores, ficus folent quidam inlani & linatici quibufdam phantalis deluli ex confusione cerebri. etiam fine apparente causa exteriori, modoridere modò flere secundum imaginationes interius conceptas triftes vel læras. Veruntamen Pfal. 38,6 vniuersa vanitas omnis homo viuens, id est, viuens ficundum hominem, non fecundum Deum. Et quare? Veruntamen in imagine pertransit homo, velut in quadam imaginaria delusione, existimans se aliquid esse cum ninil lit: & ita nedum vane extollitur, sed etia fruftra conturbatur vanistimoribus & mœroribus deiectus. Thesaurizat, & ignorat cui con gregabit ea : quia ipse nescit an eis fruiturus sir, an alius cui forte non debentur. Contra hoc libimet Propheta confilium inuenerat dicens, Et nunc quæ est expectatio mea, nonne Dominus? & substantia mea apud re est? vbi sterum perdere non formido. Econtra pone in animo

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

led fi

etitia

rifta-

I per-

Ho-

luam

mer

ic: &

mnia

ciem

repi=

Cum

ani-

tunc

tum

fpi-

Do-

1 ad

1am

CI-

1Cm

cut

ra-

1120

Et.

ēt.

110

D-9

æ

m

ò

50

S. BONAVENTURAL 204 animo tuo, de futura adversitate non turbaii: quia contingentia ita se habent, quòd possunt euenire vel no euenire. Et sæpe turbamus nos ante tempus timore illius quod nuquam eucnier: sicut pueri aliquado flent recordates doloris, que forte haberent si paretes corum moriantur, qui adhuc viui funt, sani & incolumes. Quòd si etiam aduersitas certa futura est, tuc sufficit diei malitia sua, ve no duplicemus nobis dolores præcedente angustia, cum sequens tribulatio per se satis excruciet. Hæc dico de temporali tribulatione, non de æterna, quam Mem. 40.in expedit nobis prætimere & præcauere. Gregorius, Ante supplició de supplicio cogitate.] Bunne. Instate verò iam tribulatione vel aduersitate, considerada est vtilitas adversitatis: quomodo peccata purgat, cautos reddit à peccato, & subtrahit occasionem peccandi in multis: & exercet ad virtutes, ad humilitatem, & ad compafsionem similia sustinentium, ad confugiendum solicitius ad divinum adiutoriu, ad experientiam dininæ clementiæ, quæ tribulatis corde iuxta esse solet, & ad examinatione propriarum virtutum: quia in aduersitate plenius videmus quantum profecerimus in eis. Item ad maiorem gloriam promerendam & super omnia ad reddendum vicem Christo passo pro nobis. Transacta autem adversitate gaude: quia euasisti sicut qui de naufragio euadit, vel de tempestate, & de via mala ad bonum hospitium peruenit : & noli duplicitet te affligere rancore vel odio ex memoria iniuriarum contra illum à quo passus es: cogitans quò in non meruisti apud illum vt te affligeret, tamen forte meruisti apud Deum, vt puniri te permittetet; & ipse Deus iuder vsus est illo quasi tortore tuo ad iustitiam exequendam MA. 10.5 circa reum suum. Sic A sur virga furoris Domint

DE PROF. RELIG. LIB. 1. mini dicitur: quia co vsus est quasi virga ad dandam disciplinam seruo suo Israel peccanti. Et sicut virga post correctionem filij in ignem proiicitur, sic & illi vitores Dei tandem punientur, maxime qui non recto zelo & iustitia proximos persequuntur. His quali per excessum tactis, qualiter te inter aduersa & prospera immobilem conserues, ne prosperitates te extollant vel aduersa deiiciant (qui aduersitas maxime versatur circa carentia vel amissionem cupiti, & timote vel toleratiam exosi) ad temedia & qualitates vittorum consideran das redeamus. Non mediocriter autem valet ad morbos viciorum fanandos, scire æquanimiter carere his quæ caro vel carnalis affectus appetit, & patienter sustinere & non pertimescere que horret & odit: sicut in medicina corporali, sanitati propinquat qui bene seruat dietam, & cauet à nociuis, & constanter recipit & sustineramary poculum confectionis. Gre. Hom. 15. in gorius: Qui appetit plenevitia vincere, studeat humiliter purgationis suæ flagella tolerare.] Scio & abundare & penuria pati, & esurire & faturari, vbique & in omnibus instructus sum.

Philip.40 .

### De luxuria.

## CAP. XXXVIII.

V X V R I A quadruplex eft. Prima in scorde, quando homo immundas & lubricas cogitationes scienter & voluntarie, causa prauæ dele ationis versat in cogitatione, fine repugnantia consensus. Peruersæ cogitationes sap.1,3 separant à Deo. Qui viderit mulierem ad con- Mat. 1, 8 enpiscendum eam, iam mœchatus est eam in corde suo. Secunda est cum citra opus generatiuum satiat se libidinosis sgestibus, amplexando, osculando, palpando, impudice respiciendo, loquendo & auscultando turpia, vt sola dele-

rhari:

offunt

is nos

cuc-

do-

mo-

mes.

, tuc

100-

iens

o de

uam

ire.

tc.]

ate,

odo

ub-

rer-

al-

en=

CX-

itrs

00

ius m

ocr

(To

11-

its

m

i.

S. BONAVENTYRAE delectatione praua, vel aliis meretriciis blanditiis carnali affectioni satisfaciat. Hæctanto est grauior prima, quanto longius ad exterio. res conatus causa prauæ delectationis est progressa. Si enim sola mens praua rea est in se per consensum malæ concupiscentiæ: quanto magis habenis laxatis ad viteriora libidinis incitamenta, exteriorum sensum & membrorum ministerio adiuta & prouocata? Si solum concupiscere corde, mæchia à Domino iudicatur: quid ergo ex concupiscentia osculari, palpare, &c.nemo ergo stulte le seducat, ve putet solum tunc se peccasse quando opus generatiuum perficit vel laborat perficere, cum etiam præambula operis damuabilia fint. In WOLK. ipso enim licito coniugio sæpe excusabilior est simplex concubitus, quam tales inhoneste blanditiæ actuum indecentium, & spectaculorum, & collocutionum lascinarum. Si autem aliquis dicat apud se, ex quo non quæro opus prauum fornicando perficere, licitè possum morosis blanditiis frui cum dilecta, munda intétione ad mutuæ & sanctæ dilectionis nutrimentum, ve ignis charitatis magis ac magis in nobis accendatur, cum ex dilectione proximi nutriatur & augeatur amor Dei:sciat quicunque talis est, se sub specie spiritualis amoris, carnali dilectione & delectatione deludi: quia spiritus spiritum diligit, nec corporalibus indiget amplexib?: quia hoc est carnalis amoris indicium, qui quanto plus crescit in corde, tanto magis spiritualis amor minuitur & re-Grauiter frigescit: & econverso spiritualis amor carnapeccat, qui le n reprimit & expellit. Triplicis autem pecattis opera cati reus efficitur, qui talibus corporalibus bladari licere ditiis vei se licite posse putat, etiam finullam vlterius praui operis habeat voluntarem. Primo quiaincaute se nimis exposuit tentationis esiob peri-

DE PROF. RELIG. LIB. I. periculo, cum proni fint sensus hominis & cogitatio in malum: & tentatio quæ nodum fuit Gm.6,5,8. occasione & oportunitate noxiæ familiaritatis 25. accepta, potest corrumpere voluntatem, & in peccatum præcipitare. sieut læpe accidit, quod qui munda intentione mutuis ingesserunt se familiaritatis locictatibus, mutatis affectibus spiritualibus in carnales, lapsi sunt in peccatum. Tali ergo periculo se ingerere est contra Domini præceptum, Non tentabis Dominum Deut. 6,16 Deum tuum : sicut qui super tenuem glaciem ex su'ta curiolitate incederer, si mergeretur reus effer in feipfo, imo ip um stulte tentare grauis culpa effer, eriam si mors non sequeretur. Secundo, quod & si in se nihil tentationis sentiret, tamen alteri daret occasionem tentationis & peccati, cum alteri fodit foueam vt incidat in eam. Qui alteri poculum mortis propinat, non ideo critiunocens quia ipfe non bibit. Halitus eius, scilicet diaboli, prunas ar- 106 41,20 dere facit. Igneus enim flatus ex igne gehennali cum duos carbones compositos inuenerit etiam semi uiuos, sufflat indefesse, donec eos incendat, nec curat moras si tandem aliquando perficiar, cum omni tempore ad nihil aliud wacet, necaliis curis intendat, nisi animas seducere. Tertio, efficitur reus propter malum exemplum, ex quo alij grauiter scandalizatur, non carentes praua suspicione de familiarirate tali noxia: & iudicares esse malum, indignantur, murmurant, detrahunt, & itrident innocentes eorum collegas, quasi & illi similia faciant. Et vilipenditur religionis reuerentia ex talibus, & plurima mala fiunt. Alij verò eorum exemplo audacius similia faciunt, putantes sibi licere quod istos facere arbitrantur : & difount ab eis velaudent exemplo eorum quod ante non audebant: imò & ipsi peccatores temerarij

blan-

tanto

: OIT

pro=

in se

anto

Is in .

broa

lùm

ıdi.

laci,

pu-

nc-

uim

In

reft

:ftx

cu-

em

pus

um

oda

111-

218

XI-

11-

0-

li:

US

0-

S. BONAVENTVRAE 208 merarij fiunt, & quasi iustificant se in peccato, comparatione istorum corrumpentium religionis puriracem. Et hæc omnia redundant in iniuriam Dei & offensam, & in honoris eins detrimentum; cum insolentia familiæ, patrisfamilias dedecus videatur. Tertia species luxuriæ, est naturalis concubitus viri & feminæ fine conjugij honestate. Hæc subdividiturin multas species, vt est simplex fornicatio, adulterium, sacrilegium, incastus, stoprum, raprus,&c. quæ non prosequor nec distinguo. Peccatum Quarra est peccatu innaturale. Cum enim na guram. tura omnibus rebus nomina propria dederit quæ naturæ subiacent, hoc peccarum quali extra vel contra naturam fine speciali nomine reliquit: eo quod indignum sit nomine quod ipsam naturam destruit, & humanam naturam maculat & infamat. dicitur tame aliquando passio ignominiæ vel immunditia, vel mol-Bem. 1,26 licies. Licet Apostolus de isto peccaro plurima & grauia describat primo ad Rom. tamen ad præsens nec nominari expedit, ne & ipseaët inficiatur, vel ne ex viu tractandi minus horrendum vel abominabile fiat audientibus: vel ne detur simplicibus materia inde cogitandi, & curiosis occasio mali. Quocunque autem studio vigilans voluntaria delectationis consensu se prouocat ad pollutionis immunditia, vel etiam aliunde hoc pati consentit, vel cooperatur alteri præter naturæ vsum, ad quartam luxuriæspeciem debet pertinere. De illusione somniorum prætermitto: quia sicut dormiens non est compos rationis, sic etiam non potest interim facere vnde damnetur. Nam si vigilans forte dedisset occasionem unde dormiens illuderetur, cogitando, 2gendo, loquendo, vel etiam post somnium voluntarie delectandoin memoria illusionis nocturna, hoc porius esset 但515至

culpa vigilantis qu'am dormientis : cum dormienti illusio sit poena tantum culpæ præcedentis, vel occasio subsequentis in vigilante.

# De remediis contra luxuriam. CAP. XXXIX.

E M E D I A contra luxuriam funt feprem, quæ ad præsens memoriæ occurrunt, sine quibus continentia non diu esse potest tura. Primum est, ve vir feminarum, & femina virorum continuam familiaritatem deuitet. A vestimento procedit rinea: & à mu-Enli.42, 13 liere iniquitas viri. Gregorius, Qui corpus Lib. 3. diali fuum continentie dedicant, habitare cum fe-17. minis non præsumant.] Nam quam diu vitalis calor viuit in corpore, nemo præsumat ignë concupiscentiæ in se penitus extinctum esse. Ersape carbovidetur extinctus modica fauilla opertus: sed si tangitur, comburit. Diabolus verò cum duos carbones coadunauerit, afflat doneceos incendat. Halitus eius prunas ar-106 41,12 dere facit. Ignitus est enim igne gehennali. Carbo si folus relinquitur, extinguitur: si coponitur alteri, ex mutuo calore incenduntur ambo. Et sæpe spiritu amor inceptus, cosummatur carne. Bernardus: Cum femina sem- sem: 63. no per este, & feminam non cognoscere, hoc ego Cantmaius reputo qu'am mortuos suscitare. Qui ergo quod minus est nonpores, quod maius est, quomodo credam tibi? ] Astutus etiam diabolus, in principio incauræ familiariratis occultat laqueos tentationis carnalis, reputas quòd desisterent à murua disectione, si sentirent inde stimulos peccati, donec per longam familiaritatem & incautam securitatem affectus amborum ita conflati & conglutinati fuerine in amore, quod eria fi fentiant übifinde immi-

nere

ccato.

n reli-

lant in

is cius

ics IL-

minæ

adul-

n, 12-

m na

ederit

mine

quod

naru-

quan-

mol-

en ad

le aër

hor-

s: vel

andi,

item

con-

Itia.

coo-

rtam

ione

iens

otest

101-

iens

, vel

oin

effet

110.

S. BONAVENTVRAE nere tentationis periculum nesciant resilire, nec ab inuicem separari, viribus spiritualibus ita debilitatis in eis, quò d neuter eorum valet fibimet vim facere tantam, vr euellat se de laqueo: imò timet alterum in tantum contistare, quod etiam reputat se perfidum si deserat eum vel eam: & sic captus cosentit alterius voluntati & propriæ infirmitati in omne pec-Rud. 16,5. catum. Sic Samson fortiffimus qui multassepe hostiñ acies strauerat, & aliquoties de vinculis eruperat, confidens de viribus suis, liquefactus est amore Dalile: & defecitanima eius, &vsque ad mortem lassataest, dum nullam daret ei requiem, quousque plene cor suum ei exposuisset: & sic deceptus hostibus aditum aperuit captiuandi se, & ligandi, & cæcandi,& molam vertendi, & in ludum se hostibuserhibenditandem peruenit. Hæc autem omnia in figura facla sunt nostri, & scripta ad correptionem nostram. Secundum est vitare societatem & contubernium luxuriosorum, Zeeli. 19.3 ne corum exemplo ad fimilia trahantur. Qui Pro. 13,20 le iungit fornicariis, erit nequam. Item, Amicus stultorum efficitur similis illis. Pronisunt sensus hominis & cogitatio in malum: & ideo facilius trahitur alioru exemplo ad illud quod appetit eius sensus carnalis, dum non erubefeit vitiosus videri, habens secum socios miseriæ suæ, quoru non solum exemplis, sed etiam persuasionibus & irrisionibus trahitur ad pec-3 (at.9,5 carum, & laudatur peccator in desideriis animæ suæ. Et hæc est iam quasi præcipua causa, Curtot scadala in quare ita multiplicata sunt mala in Ecclesia: & Esclesia. quod in religione studia spiritualia desecerut, & ad exteriora studia & negotia plurimi defluxerut, scilicet mala coformitas: du quilibetvult alios imitari; siue quia aliud nescre quam quod videt in aliis; fiue quia non audet aliter viuere 323.3 quam

DEFROF. RELIG. LIB. I. quam illicum quibus versatur, ex malo pudote timens aliis videri dissimilis; sine etia quod prauus tepor & carnalis libertas gaudet le habere occationem, & quandam exculationem apud homines agendi quod liber, etiam fi non pfat 3.0 licet. Omnes declinauerunt, simul inutiles fadi sunt, non est qui faciat bonum, non est vsq; ad vnum, scilicet eum qui multitudine postposita studer vni Domino placere & seruire, vnam petens à Domino, & hanc requirens : vt pfal. 26,4 inhabitet in domo Domini mente & conformirate, quod solu est necessarium. Vnde pronerbium apud homines eft, Coululare lupis deber qui commanet illis. Tertium est, corpus non delicate nutrire. Terra enim corporis no- caro non ftri , quæ ex prima maledictione spinas & tri · delicate bulos vitrò saris germinat, si super hoc suerit nutrienda. impinguata deliciis, tanta erit spinarum den. sitas, quòd semen verbi veritatis in nobis penitus suffocabitur. Qui delicate nutrit seruu pre: 9,20 in iunentute sua, postea sentier illum contumacem. Bernardus : Sufficit diei malitia sua, seilicet concupiscetiæ naturali:quæ si cœperit accipere irritamenta ab his qui perpetuum suscepere bellum aduersus eius oblectamenta, fiunt duo contra vnu: & ideo periclitatur continentia, quia duo resistant voi, scilicet continentiæ, innata concupiscentia carnis, & pronocatrix ipsa voluptas deliciarum. Vnde Apo-Rolus, Vidua quæ in deliciis eft, viues mortua . Tim. g. 6 est per peccatum. Hæc fuit iniquitas Sodomæ Ezec. 16,49 fororis tuæ, faturitas panis & otium. Econtrà Apostolus, Castigo corpus meum, & in ferui n.Cor. 9,27 tutem redigo, ne forte cum aliis prædicauerim, ipfe reprobus efficiar. Hostem suum armat qui carnem suam fouet deliciis virra necessitatem debite sustentationis. Quod autem hosti præstas, inde tibi noces. Quartom est,

esilire,

alibus

n valer

e de la-

ontil

defe-

terius

e pec-

tuslæ=

c vin-

lique-

elus,

m da-

um ci

ditum

ndi,&

ISCX=

unnia

cor-

Vitare

rum,

Qui

Ami-

lunt

ideo

quod

ube-

nile-

tram

pec-

ani-

ula,

1a:86

erur,

flu-

vuit

uod

iera

S. BONAVENTVRAE Otium fu otium fugere, quod præcipuum est anima Accli 33,26 Contrarium. Multam enim malitiam docuit Pros. 1 3. otiositas. In desideriis est omnis otiosus. Ocfecundum. cupatus enim ab vno dæmone impugnatur, 70. otiosus auté ab innumeris demonib' vastatur: quia quot cogitationes & desideria mala in corde versat, tot inimicorum iaculis patet. Bern.ep.ad Bernardus: Omnium enim tentationum & monte Dei malarum cogitationum sentina est otium.] ante med. Sieut per rimam sentinæ aqua latenter intrat, & crescit donec nauis mergatur:ita ex otio cogitationes & concupifcentiæ multiplicantur, donec nauis cordis eis succumbens in peccato perielitetur. Vnde & in monasteriis regionum nostrarum nostris temporibus pauci stabiles religiosi funt respectu antiquorum in Aegy-Miens te. pto, in qua quandoque sub vno gubernatore 2,00 22 ad simultria vel quinque milia morabatur, quie-Eustoch. de tè viuentes magis, quam nunc apud nos posvirginita. sint decem vel pauciores obedienter & conais, sub sin. corditer gubernari : quia de labore manuum sustentati, lata prædia & redditus amples non requirebant, & erant tantum operando colligentes victum, quantum consumentes; nec superflua desiderantes, nec euagantes mendicando vel adulando pro aliorum donatione, sed de propriis laboribus se & multos debiles & pauperes sustentabant, & labori manuum intenti, rumoribus & rixis & variis desideriis non permittebanturintendere. Nec quilibet in peram suam reposuit acquisita & elaborata, sed sieut semetipsos pro Christo abnegauciat, & alterius imperio se subiecerant, ita & omnia quæ habebant. Er quia hoc non Arepituclamoris, non secundum propriæ voluntatis arbitrium agebant, sed in summo silentio & quiete ad nutum Abbatis & gubernatoru suonum: ideo à spiritu deuotionis non solum non

DE PROF. RELIGOLIB. T. impediebantur per operis instantiam; sed & plurimum promouebantur, cum peracto quoridiano statuto labore operis, reliquum temporis in lectione vel oratione folebant expendere. Et ideo stabiles & perfecti in omni virtute erant, qui omne tempus in bonis operibus & virtutum studiis impendebant, nihil oriose & curiosè transeuntes : nec pro voluntate sua viuentes, sed superioris, secundum regulas à fanctis patribus, instinctu fancti Spiritus infixuras, ad vitia extirpanda & virtutes viitandas. Vnde Poëta, Otia si tollas, persere cupidinu arous. Nec solum vitandum est orium, sed Oriosa etiam otiola. Otiolum est, quod nullam habet quoque viilitatem vel viilitatis intentionem. Et pro vitanda. vitado otio, otiola lectari ridiculum est. Quid fratres de autem sit agendum, require de remediis ace- monteDei diæ. Item vt omni hora consideret homo, qua. antemed. liter instans tempus possit vidius expendere, velillud opus quod tunc ei incumbit, optimo modo perficere, fiue orando, fiue laborando, vel refectioni corporis intendendo, velaliud faciendo. Quintum est exteriores sensus ab illicitis custodire; qui sunt quasi fenestræ ani - 101.9,31 mæ, per quas mors peccati intrat, quasi fur vel corruptor castitatis nostræ, dum non custodiuntur. Dauid non respexit vxorem Vriæ, 2. Reg. 11,2 quod prius eam concupierit : sed ideo concupiuit, quia ineaute respexit. Sie Eua vidit li- Gen. 3,6 gnum quod effer pulchrum visu aspectuque delectabile, & concupiuit & gustauit. Grego- 1: 21. Mo. rius: Non expedit ineueri, quod no licet con- ral. inp.2. capisci, ] Sicaures, sic manus, & alij sensus & membra coercenda sunt, ne hauriamus per ea mortiferum corruptionis. Dina quoque cu- Gen 14,1 riolitatis causa egressa videre mulieres regionis illius, corrupta est. Oculus meus depræda- Thren las sus est animam meam in cunctis filiabus vibis 514

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

anima

docuit

IS. Oca

natur.

ftatur:

ala in

patet.

um &

ium.]

ntrat.

10 CO-

entur,

eccato

munc

abiles

egy-

atore

quie-

pol-

con-

uum

non

nec

odi-

me,

nies

um

riis

bet

uta,

ar,

nia

12-

ra

8

0.0

E

S. BONAVENTVRAE meæ. Econtrà Iob ait: Pepigi fœdus cum oculis meis, vt ne cogitare quide de virgine. Sie boni religiosi recludut se in cellis & monasteriis, quafi in sepulchris, ne velipsi cocupiscant mundum vel concupiscantur. Quanto enim rarius vides vel audis quæ mundi sunt, tanto affectus tuus ad ea concupisceda frigidior erit, & minus cogitabis ca. Et econuerso quato frequentius cum secularibus conuersaris, eo magis puluere seculi respergeris; quo infensibiliter paulatim interius renebrescis, & affectus ruus fit crudus & mores insuaues. In molendino non pulueruletum fieri vix possibile est. Sextum est interius reprimere cogitationes pravas & affectiones carnales : quia isti sunt domestici hominis inimici, quoru fraude vibs mentis inimicis traditur si non bene caucatur. Peruersæ enim cogitationes separant à Deo. S.tp. 1, 3 Mat. 15, De corde enimereut cogitationes male, adulteria, homicidia, fornicationes, furta, falsatestimonia, blasphemiæ. Hec sunt quæ coinquinant hominem. Nulla exterior municiosufficitad custodiendum vrbis claustra, vbi domefici perfidi fuerint: ita nulla custodia forinseca castitatem conservat sine custodia interna-Pron.4, 23 cogitationum & affectionum. Omni cuftodia ferua cor tuum, quoniam ex ipso vita procedit. Castis & honestis matronis no solum praua opera, sed etiam suspecta susurria sugienda sunt, per quæ tentari vel infamari potuerit carum callitas & honestas, & maritus prouocazi in furorem, &zelotypię spiritu inslammari. Sic anima religion qua Christo desponsata est per fidem & votum castitatis, susuria pranarum suggestionum non recipiar vel retineat in corde, quod Dominus semperintuerus. Vs. Him. 4.14 quequo motabuntur in te cogitationes noxix? Septimum est frequens studium oratio-1115 6

DEPROF. RELIG. LIB. I. nis & deuotionis. Vt scius quia altter non pole sap. 8, 27 fim esse continens, nisi Deus der, adij ad Dominum & oraui, & dixi ex totis præcordiis meis, &c. Et Pfal. Nisi Dis custodierit ciuita Pfal 126,1 tem, frustra vigilat qui custodit eam. Et ideo semper est orandum, quia fine ipsius auxilio poslumus facere nihil: vt rore gratiz fux extinguat in nobis ignem concupilcentia. Ipfa etiam orationis victus, quia eleuat metem iupra se ad Deum, purificat eius affectiones, & desideria castificat, & intellectum illuminat, & Deramorem infundit, ex quo generatur quidam horror peccati & deteffatio carnalis voluptatis, volutas roboratur contra tentationes, & ipsæ tentationes debilitantur vt facilius denincantur. Vnde cum Moyses in Exod. 17. monte orans manus elevaretad Dominum, 11. vincebat I frael: cum vero remitteret eas & deponeret, vincebat Amalech. Moyses est religiosus de aquis seculi abstractus, Amalech verò tentatio carnis. Manus verò Moysi sune 24月雪山雪 affectus & memoria. Quando istas eleuamus ad Deum, hostis tentationis succumbit: quado ad terrena eas demittimus, hostis roboratur.

## Explicit liber primus.

and the control of Q 14 results S. B O-

I ALL WAR

post a sellection contrado secon projection de contrado secon projection de contrado secon projection de contrado secon projection de contrado de cont

being accusived; serial commediates (2000)

Allowed in the object of the company of the object of the company o

eún

ocu-

lafte-

Cant

enim

anto

erit,

ma-

bili-

ctus

len-

eft.

ones

unt

vibs

tur.

co.

inl.

te-

111-

H-

7e-

fe-

ia

2-

7-

it

2-

1.

1

216 4 3 12 0 11 1

### S. BONAVENTVRE EPISCOPI CARDINALIS ALBANENSIS, QVONDAM totius Ordinis Minorum Generalis Ministri, Seraphici Doctoris Ecclesiæ, de profectureligiosorum

LIBER SECVNDVS.

Quod profectus religiosi septem processibus distinguuntur.

CAP. I.

Primus proceffus. Leruor est mouitiori.



Rofectvsreligiofiseptem processibus distinguuntur, licer non ab omnibus artinguntur. Primus est in feruore nouitiatus, quo conversus quodam im-

petu bonæ voluntatis calet ; ad omnia paratus in quibus se credit Deo placere, sine ex magna peccatorum contririone & dolore, fincer desiderio satisfaciendi Deo, siue recuperandi amisfum tempus, & neglectum præmium per peccatum: sicut viator qui diu mane dormiens postea cu festinatione & impetu laborat tempus neglectum currendo recompensare, & focios qui se præcesserunt insequens inuenire. Secundus processus est in labore corporalis exercitationis: quia cum sit pauper, nondum inuenire valet pretiosa munera, quæ in opus sanctuarij Domino offerat : facit tamen quod 3xod.25,5 potest, & pilos capraru & pelles arietum offerens, exhibet corpus suum hostiam viuentem, sanctam, Deo placentem; licet quandoque mi-

colittic in. exercitio. corporali.

Bem . 12, 1

DEPROF. RELIG. LIB. II. bus rationabile lit cius oblequium, proptez indiscretam corporis castigationem, qua corpus destruitur & vires deficiut, & sensus amittitur, & spiritus extinguitur, & totus protectus spiritualis diffipatur. In omni oblatione tua Denit 2, 74 offeres fal, schicet diserctionis: vt nec ad dexte. Discretio ram per nimium laborem, nec ad sinistram per omnibus nimium reporem à via regia declines. Anima enim est immortalis, & non potest deficere: & ideo corpus corruptibile & vas fictile non potest æqualiter contendere cum ea currendo, & tantum ferre laboris quantum illa potest capere feruidæ voluntatis. Ebrius quandoque agi- Simile tar equum cui sedet celeriter, non considerans elegans quod cum iple æftuet vino, erus rude animal non fit satiatum fæno: & ita dum supra poste laborare cogitur, lub leffore cades rardius eum ad locum quo tedit peruenire facit, qua fi morosius cursitatet. Rationabile sit obsequium Rem. 12, 1 vestrum. Glosa, id est, cum discretione ne quid minus vel nimis hat, sed cum temperaria corpora veltra caltigetis, vt non naturæ defectu eogantur dissolui, sed vittis mori. Oportet carmem restringere non extinguere, id est, reprimere non opprimere, vt serviar, non la sciuiar; ancilletur, non dominetur. Terra fertilis si diu inculta fuerit, filuelcit; fi nimis cogitur fructificare, fit macra: sed si medium tenetur, fertilis perseuerar. Sic etiam de agro corporis est agendum: vt nec de nimio otio vel deliciis lasciuiat, nec inedia vellabore deficiat. Corpo-lis exercis ralis exercitatio in duobus confistit, in subtra-tatio in ctione delectabilium fecundum carnem, & in duobus assuefactione asperitatum & laborum. Ab hac lege infirmi sunt excepti : quia nec suauia delectant propter amaritudinem doloris, & ipsa infirmitas acerbior est quam labores sanorum & validorum. Valet autem afflictio corporis:

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

RE

LIS

AM

ralis

ccle-

reff.

otem

licer

itia-

im.

arus

nag-

cer

andi

per

iens

em-

fo-

ure.

alis

um

pus

nod

ffe-

m,

minis

IT.

S. BONAVENTVRAE ad pecatorum purgationem, ad vitiorum repressionem, ad augmentum virtutis, ad spiritualis consolationis expressionem, sicut in torculari vinum exprimitur, ad proximiædifica-Tertiusest tionem & meritum gloriæ. Tertius processus in confo- est in spiritualis consolationis infusione: quia Deus cum sit benignus & largus, remunerat spirituali. hominem, qui fideliter offert ei totum quod habet & potest, id est, voluntatis seruorem & corporis seruitutem. Vera autem consolatio Confolaspiritualis consistit in duobus, in naturalium tio vera spiritualis animæ potentiarum decoratione, & carnis ad share spiritum quiera concordatione. Tunc enim homo verè spiritualis est, cum spiritus totus est ad Deum erectus, & ei coordinatus, & Deo plenus, & corpus spiritui no resistit in his quæ Dei sunt, sed pro modo suo prompte spiriui obtemperat, nec cocupiscendo mala, nec horrendo dura, vel fastidiendo bona. Potentia animæ in quibus imaginem summæ Trinita. tis præfert, sunt tres: ratio, voluntas & memoria, quæ tamen in seipsis inanes sunt & vacuæ bonis, & indigent ornari & repleti abillo, & de illo qui fecitillas, hoc est à Deo. Ratio illumi-Tresposentie ani- naturad cognitionem veri : voluntas accenditur ad amorem boni: memoria tranquillatur modo à Deo deco- ad inhærendum & fruendum vero bono. Nulla istarum valet esse vel perfici sine aliis. Si ratio non videret, voluntas non amaret: quia nec feiret quid effet amandum: si non amaret, non delectaretur in bono. Ité si non memoraretur boni, quomodo posser agnoscerevelissud amare? Summum autem bonum Deus est, & ideo. etiam summe verum, quia ab ipso fluunt om-Se. 1, & 2, nia, vt fint & vt bona fint. Sieut Deus machtnam huius mundi ex nihilo creauit, postea distinvit & ornauit:ita hominem format secundum corpus in viero, deinde animam rationa-

DE PROF. RELIG. LIB. II. fem infundit : deinde per interualla ætatum, intellectus secundum actionem crescit, & vo. luntas mouerur, & memoria viger quali requirens ornatum fibi competentem. Rationis or-Rationis natus est lucida intelligentia de Deo, & de his quæ de Deo sunt & ad Deum conducunt: ve intellectus sacræ scripturæ, & rationes fidei & operum Dei: & intelligere quid sit beneplacitum Dei, & inter vitja & virtutes discernere, & naturas corum cognoscere & remedia vitiorum, & vias virtutum: in operibus Dei admirari potentiam, sapientiam, & benignitatem iplius. Et breuiter dicendo, ornatus rationis sunt sapientia & scientia qua de Deo est. Ornatus voluntatis sunt fanctæ affectiones & Volumia deuotio ad Deum, feruor fidei, fiducia spei, ornarissa dulcedo charitatis, & bonæ volutatis alacritas, spes de remissione peccatorum, deuotio circa Christi humanitatem & passionem, necnon circa eius diuinitatem, & desiderium regnicalestis, & confidentia de exauditione orationis, & affectus dining familiaritatis & fimilia, quæ afficiunt hominem ad Deum & amorem virtotum, & ad odium vitiorum, & ad dilectionem proximorum, & ad studium bonorum operum. Ornatus memoriæ eft, facrarum Memoriæ copia cogitationum, & afflueria viiliu medi-otnatus. tationum, & stabilis memoria Dei, & exclusio euagarionis mentis, & traquilla adhæsio Dei, & corporalium imaginationum repressio, & perfecta oblivio omnium mundanorum, & vnus spiritus esse cum Deo. Quia verò cor-i-cor. 7,2 pus darum est ad serviendum spiritui, debet ei spiritui obedire sieut Domino in omnibus bonis, & feruire, non recalcitrare vel remurmurare, ficut con-spiniens tumax seruus vel piger. Et spiritus sieut pru- corpori dens dominus debet ei providere sieut servo debet. in tribus, yt operetur vtiliter, ne otio torpeat:

a re-

01110

tor-

fica-

ffus

1112

crat

uod

11 &

at10

um

ad

11m

tus

)ea

IUæ

11111

or-

tiæ

0=

uæ

de

11-

di-

UE

11-

2-

CC

ur

0.

S. BONAVENTVRAE ve castigetur discrete, si in aliquo offenderit:ve sustentetur temperate, ne lasciniat vel deficiat sub onere. Quanto plus quisque secundum has regulas ordinatus eft; tanto spiritualior eft. Ista habere, est spiritualibus consolarionibus foueri. Nam aliæ confolationes sieut non sunt necessariæ saluti, sic etiam suspectæ sunt & læ. pe fallæ & fretæ & deceptoriæ: vt vi fiones,te. relationes, prophetie, sensuales oble étationes, miraculorum operationes, maxime modernis temporibus, licet quandoque reperiantur ve-Cosolatio ræ, sed in paucis. Datur aurem spiritualis conspiritualis solatio nouis teligiosis quandoque, vt videant quam large Deus remunerat sibi servientes,& acuitis. quam bonum est servire tam dulei Domino. Item ad confirmationem fidei, ad robur spei, ad charitaris accessonem, ad desiderij inflammationem & etuditionem, vt videant quò pergendum sit: sicut in tenebris lumen oftenditur, vt videatur quo fit eundum & vbi cauendum:item ad muniendum contra futuras tentationes. Quartus processus est, tentationis & pugnæ & tribulationis, quibus probaturhomo & purgatur & exercitatur, eruditur & humi-3.Tim. 2,5 liatur. Qui certat in agone; non coronabitur, nisilegieme cerrauerit. Quidquid diu debet durare, solet probari si durabile sit: & omne nobile & carum probatur si valeat sicut debet, Ita virtus hominis quæ nobilissima est & qua in perpetuum durare debet, in tempore tentationis probatur fronftans fit : & Deus probat amicos suos aduersitate, si fideliter in ipla-Bidi. 27,6 perseuerent. Vasa figuli probat fornam: & homines iustos rentacio tribulationis. Quia acceptus eras Deo, necesse erat ve tentatio probaret te. Purgatur etiam homo à peccatis per tribulationem tentationis, vt dignus fiat gloriæ cælestis celeri introitu, ne post mortem indigeat

de detur

Quartus pugnz & tentatio. miselt.

Tob. 12,13

Tentatio probat & purgat, & grudit.

DE PROY. RELIG. LIB. IT. digeat grauius & diutius purgari. Purgatur etiam vt maioris gratiæ capax fiat: ficut vitrum obscurum tergitur, vt luminis amplius lit capax. Exercitatur item vt agilior & promptior fiat ad opera institue & virtutum exercitia: quia in statu consolationis sola quies mentis & studium devotionis videbaturei sufficeread fummam perfectionem : quæ ideo ei ad Confolis tempus subtrahitur, vt discat & in aliis virtu- tio spiritu studijs se exercere. Sicut enim mercator no aliquando in vno foro vel apotheca omnia simul inuenit auferatura quæ deliderar, sed in diversis diversa: ita religiolus no tantum in quiete deuotionis & dulcedine consolationis spiritualis, sed etiam in labore certaminis & exercitio bonæ actionis. debet querere studium perfectionis & merendi occasionem. Scio & abundare & penuriam Phil. 4, 12 pati: vbique & in omnibus instructus sum. Per 2. Con 6,70 arma iustitiæ à dextris & à sinistris. Eruditur etiam homo tentationibus, quando discit quæ lit vtilitas tentationis, & profectus ex eis proueniens: quia ex hoc leuior fit ei tentatio, cum intelligit quare sic Deus permiserit; & quis sibi fructus inde accrescit. Fidelis autem Deus 1. cer. 100 qui non patietur vos tentari supra id quod po. 11. tellis : sed faciet cum tétatione etiam prouentum, vt possitis sustinere. Eruditur etia quod non tantum innitatur experientiis confolationum, quantum in fiducia ad Deum, vel fidei certitudine. Sicut quidam rudes in via Dei, qui statim cum subtrahi sibi sentiunt consolatiomis experientiam, animo concidunt credentes Deum à se esse auersum : vel etiam in fide titubare incipiunt, an vera fint quæ de Deo fenserunt. Vultautem Dominus erudire nos per Subtractionem consolationis, & inniti veritati scripturæ & fidei potius quam nostræ qualisunque experientiæ: quia fides non haberez mer be

rit:ye

ficiat

dum

or eft.

nibus

funt

& læ.

es,re-

ernis

COD=

cant

es, &

11D0.

fpel.

am=

per-

ndi-

ien-

ten.

15 8

omo mi=

cher

nne

bet,

11120

cn-

pla

10-20-

ro-

lo-

m.

28

S. BONAVENTVRAE meritum, si in sola experientia consisteret; pes quæ iam teneretur experientia, spes non esfet. Rem. 15,4 Per patientiam autem & consolationem scripturarum, porius quam experientiam, spem habeamus, credentes nunquam Deum auemi à nobis, quam din voluntas nostra à Deo non est auersa per consosum peccati, vel torporem Pfal. 118, negligentiæ. Mandasti iustitiam testimonia tua, & veritatem tuam nimis. Hæc funt vera testimonia gratia Deisiustitia in voluntate & operatione, & veritas Dei secundum promissiones sacræ scripturæ, quæ promittit nobis vitam æternam, si mandata eius obseruemus. Eriam si occiderit me, in ipso sperabo. Noli ergo diffidere cum consolatio internæ dulcedinis tibi subtrahitur, quasi Deus dereliquerit te, & bona opera tua non sint ei accepta: sed recurre ad illa vera testimonia, & consolarem ipsis, scilicet vt considas veritati Dei, quod quam diu tu non decedas ab eo per consensum præuaricationis mandatorum eius, quod ipse no derelinquet te per propitiatione suam. 351,15,18 Non enim nos elegimus cum, sed ipse elegit nos, & prius dilexit nos, & non deserit se non deserentes: qui etiam dilexit nos nondum existentes, vel etiam resistentes ei per peccatums Vade dilexit nos & elegit nos, no propter nos, sed propter seipsum ex sola bonitate sua : pro-Tentatio pter hoc etiam seruabit nos. Humiliat etiam nos Deus per tentationum tribulationes, vt agnoscamus quid sumus ex nobis, ne extollamur ex eo quod à Deo accepimus vel accepifse putamus. In igne probatur argentum & au-Becli. 2.5 rum: homines vero receptibiles in camino humiliationis. Quicquid scoriæ vel falsitatis intus laruit, ignis tentationis prodit. De ipsis etiam bonis humiliamur, videntes quod nostra non sunt, sed Dei: qui quando & quantum W 12 DI voluit.

DE PROF. RELIG. LIB. II. voluit, dedit nobis ex grana lua, non ex meritis postris. Si cosolatio spiritualis homini non subtraheretur aliquando, exto leretur, & gratiam perderer, & perirer. Subtrahitur ergo ei ne amittat, perdit ne perdat : ficut pater paruulo suo nummos negat, ne ludat & perdar, donec proficit in prudentia & sciat provide confernare. Videm us quosdam pueros gratiofos nimis fibi inde placere & gloriam humanam quarere, & tandem evanuerunt coram Deo, & hominibus viluerunt. Qui delicate Pron.29,27 nutrit seruum suum ab adolescentia sua, postea illum fentiet contumacé. Benignus Deus, prou. 8,30 cuius deliciæ funt esse cum filis hominum, libenter impartitur has delicias servis suis fidelibus ab adolescentia, id est, à nouitate conuersionis: sed heu postea quosdam eorum sentiz contumaces, quando ex confolatione spirituali elati exteros despiciunt. & in elationem versi dum famam laudis desiderant, iactantiæ vitio deprauati, hypocritæ fiunt: & dum meliores videri laborant quam funt, Deo fe opponunt, gloriam Dei sibi temere viurpantes. Bonus autë Dominus sciës quam viilis est homini tentatio & tribulatio, prius oftendit ei confolationes dulcedinis; quibus postmodum intentatione confortetur ne deficiat, & alliciatur, vetemper eas defideret, & non desistat eas acquirere, donec denuò recuperet que d'amisit. Sie laborantibus in via, prius copiosa paratur refectio, ne in labore deficiant. Sic columba longius emittendæ, prius nutriuntur tritico cum melle: vt quantum conque longe emissa fucrint, semper illuc redire contendant, vbi delieate le pastas esse meminerint. Sic Petrus prius MAN 27.8 in monté excelfum feorfum ducitur, vbi gloriam transfigurationis Christivideat: vt po-146.22,33 Ace à Satana expetitus, et cribracet eum, in 意理等のは彼

t: Spes

effet.

· scri-

pem

uetti

non

orem

onia

vera

10 &

mil

S VI-

nus

Voli

ce-

erit

fed

e10

uod:

en-

lod

ım.

git

100

XI-

mo

OS 30

0-

ım

YL

120

if-

U-

U.

15

S. BONAVENTVRAE tentatione recoleret priorum dulcedine quam expertus erat, & redirer ad Dominum quem tam amabilem senserat, ne diffidens & defi-Exel. 16,14 ciens desperaret. Sie filiis Israel prius manna in deserto datur, & postea longo itinere & cettamine fatigantur.

### De speciebus tentationum. CAP.

Tentacio ne confo. lationis. a fal. 117.7

Pfal. 26,3

Confolzritualis Subtractio ne virtuses pro-Bantur.

tionis fpi-

VLT AE autem funt tentationumspecies. Vna est subtractio & inopia deuoà prinario- tionis. Aliæ tentationes, fine ista nullam vel minorem virtutem habent, cum ipia sit quali domus refugij ab omni tribulatione. Dominus mihi adiutor, & ego despiciam inimicos meos. Item, Si consistant adversom me castra, non timebit cor meum. Subtracto ergo tam singulari refugio, homo quodammodo inermis expositus est hostibus tentationu: & ideo pavidus efficitur & pusillanimis, nisi fidei & spei firmitate se muniat, & patientia & humi. litate se defendat, quæ tunc maxime habent locum exercendi se, & magnam gloriam promerendi. Fides autem probatur, fi credit vera esse quæ iam defiit per gustum dulcedinis experiri. Dulcia nimis sunt omnia, quæ de Deo credimus: sed gustus eorum ideo subtrahitus bonis, ve fides magis innitatur auctoritatiscripturarum quam experientiæ propriæ, & magis ex hoc meritoria sit. Spes autem probatur, si confidat Deum sibi esse propitium, etiam dnm flagellat: & ita studiose studeat ei servire & placere in omnibus, ac si sentiat & videat Asm.4,18 eum sibi effe placatum. Vnde Abraham laudatur quod contra spem in spem credidit dininæ promissioni, & non hæsitauit distidentia : cerussime sciens quod quæeuque promisit Deus,

potens

ē quam n quem & defimanna & cc1-

mfpedeuom vel quali )omimicos aftra. o tam inerideo dei & nmibent pro. yera SCX-Deo HUR fcIImatur, am nic cat da-

næ

-15

US,

03

DEPROF. RELIG. LIB. M. potens est & facere. Patientia probatur, si non murmuret contra Deum, quali sua duricia hominem tribulet vt desoletur: & si longanimiter sustineat beneplacitum Dei, & no deficiat in aduersis. Humilitas probatur, si cogitet se digne puniti, qui quasi indigno sit cosolatione spirituali: & si iustificer Deum, quod iuste iudicauerit puniedo reum, & ingratum priuando beneficio consolationis internæ. Tantum debet nobis Deus placere, & tantum debemus eum diligere, quando nos punit ve purget, ac li blandiatur vt consoletur. Quis enim filius Heb. 12.7 quem no corripit pater? Ego quos amo, arguo Apoc. 3, 19 & castigo. Quidam etiam tentatur ex difficul- Tentatio à tate bene operandi, & habent aliquam bonam difficultavoluntatem, sed non fortem: & ex difficultate te bene operandi. obstaculum inueniunt, quasi qui graue saxum voluunt, & inde affliguntur, tam ex remorfu conscientiæ quæ accusat eos torporis, quam ex dolore tardi profectus, & desiderio vitæ sanctioris. Quidam enim vellent habere bona opera, & non valent ad ea exequenda feipsos vincere. I uxta illud Apostoli, Velle mihi adia- Rom.7.1 cet; perficere autem non inuenio. Aliqua verò possent, sed ita videtur eis arida & parua quod diffidunt ea placere Deo, vel alicuius meriti fore : sic verobique neglecti funt, & incidunt in quandam trifticiam: sicut dicit de talibus Bernardus: Sunt qui in studiis spiritualibus fati- serm. 323 gati, & versi in torporem ambulant triftes in ante med viis Domini:longos dies & longas conqueruntur noctes, frequenter murmurant, arido corde ad quælibet iniuncta accedunt, &c. ] Quidam enim horror terret eos, cum cogitant de profectu spirituali, quasi dicant apud se : Bona est victoria; sed dura est pugna. Dulce præmium, sed labor merendi grauis. Sicexplora- Nu.13.24 tores missi in terra promissionis, reuersi commen

216 S. BONAVENTVRAE mendabant vbertatem terræ, oftensis frudibus, sed terruerunt populum pro difficultate expugnationis hostium, & proceritate inhabitantium. Ita religiosi quidam explorantesterram per scripturas, magna gaudia cæli prædicant: sed pugnam tentationum & laboresspiritualium exercitiorum ira exhorrent, quod potius in deserto mori volunt quam introduci in terram promissionis: hocest, magis volut in quodam medio staru manere inter secularem vitam & spiritualem, quasi inter Aegyprum & terram promissionis in deserto auda conversationis, quam per laborem & tribulationes peruenire ad gratiam perfectionis. Gigantes eriam terræ mirantur, & timent quali mostra Enachin, cum magnorum sanctorum virtures considerant: & de propria parunate diffidentes illorum perfectione attingere, non er humilitate sed ex pauiditate desperant, causantes & murmurantes contra Dominum, quod tam dura servicia ab homine requirar. sicut illi cum educti essent de Aegypto, ad Curpauci tales miserias tolerandas. Inde etiam est quod ram pauci ad perfectionem perueniunt: sicut perueniat. de omnibus supra ad pugnam numeratis tan-Nu. 14, 29 turn duo ad terram promissionis intraucrunt! quia soli illi perfecti sunt inter religiosos qui in pugna tentationis & in exercitio virtuis infatigabiliter constantes fuerint in pugna,tesistendo malis, & in exercitio insistendo bonis vsque in finem. Ex hoc sequitur alia tentatio, scilicet fastidij, qua fattidit homo omne bonu, tædet eu orare, legere, meditari: tædet eum audire bona vel loqui vel operari, vel interesse divinis, etiam que sine graui labore far cere posser. Et exinde cum ad magna virtutum præmia/peruenire dissidit, etiam in minoribus exerceri fastidit. Er quod hæc tentatio

Tentatio fastidij.

DEPROF. RELIG. LIB. II. tatio ex priori oriatur, offenditur: quia ffatim Nu.21,\$ post murmur populi pro labore, sequitur murmur pro fastidio mannæ, quod fignificat spiritualis refectionis alimentum, sicut sun verba facræ scripturæ, & bona opera, quæ pascut animam & reficiunt conscientiam. De hoc Prophera dicit: Omnem escam abominata est ani- pfal 1000 ma eorum : & appropinquauerunt vique ad is. portas mortis. Ad duo autem trahit ista tentatio, aut ad exteriores consolatiunculas & seculares leuitates: vt qui non habet in spiritualibus delectationem; saltem in carnalibus quærat & secularibus nugis, quo consulat fastidio quo vexatur. Sie & illi qui manna nauseant, Nu. 11.5 carnes concupiscunt, & pepones & porros, &c. 1d est, carnalia & terrena gaudia, & solicitudines exteriorum negotiorum, quæ sua acredine quali porri fastidientem gustum mutando delectant, sed postea conscientiam amaricatam ad fletum compellunt. Aut ad nimiam triftitiam trabit hæc teratio fastidii, dum non habet in spiritualibus delectationem, & in catnalibus consolari renuit: & sic nusquam inueniens refugium magno mœrore consumitur. Solum ergo restat, vi instanter clamentad Do Pfal. 1061 minum cum tribulantur, vt de necessitatibus 190 suishberentur, & sacrificent sacrificium laudis & annucient opera eius in exultatione, id est, recolant beneficia Dei: vt exillis ad laudem eius in exultatione spiritus prouocentur. Que si statim non successerit, sequitur alia Tentatio centatio grauis impatietiæ contra Deu, quare impatientam durus & immisericors sit tribulato, quare tam parcus in dando egeno gratiam, & tam anxie petenti, & tam importune pulsanti. Et hæc tentatio quandoque tam valida est, quòd quasi insanit homo, & palpitat ex vehementi mœrore: quia ibi non inuenit solatium quod 12 HILL debe-

fructi-

cultate

nhabi-

tester-

prædi-

es spi-

, good

rodu-

s volut

ecula-

Aegy-

arıdæ

ibula-

s. Gi-

quali

orum

uitate

, non

erant,

num,

mirat:

), ad

nour

ficut

tan-

unt:

qui

tutis

a,re-

bo-

ita-

nne

det

in-

fa"

vir-

in

en-

S. BONAVENTVRAE deberet ei esse vnicum refugium, scilicet in oratione & in tata supplicatione, cum Domi-Mat. 7.8 Zob 30,20 nus dicat: Omnis qui quærit, inuenit. Clamo ad te, & non exaudis me : sto, & non respicis me. Mutatus es mihi in crudelem : & in duri-Efa.63, 15 tia manus tuæ aduerfaris mihi. Multitudo vifcerum ruorum, & miserationum tuarum, su-Abac. 1, 2 per me continuerunt se. V squequo Domine clamabo, & no exaudies, vociferabor vim pa-Pfal. 12,1 tiens, & non saluabis? V squequo Domine obliuisceris me in finem, viquequo auertis facie Pfal. 43, 23 tuam à me? Item , Exurge , quare obdormis Domine? exurge & ne repellas in finem. Item End. 17,7 illud murmur filiorum Iscael: Est ne Deus in nobis au non? Hæc omnia illius tentationis anxietatem exprimunt, quæ non valet melius Superari, quam patienter tolerando & humiliter expectando, donec nobis benignitatis suz vultum dignetur oftendere, & manum largitatis aperite : vt cælum quod fuper nos quali Pfal. 84, 13 æneum fentitur, fillas gratiæ nobis influati& terra cordis nostri quasi ferrea, emollita pluuis benignitatis Domini fructum suum, & affectus pios & desiderium deuorionis germi-Tentatio net. Illa autem tentatio magis periculosa est, aninus mo quæ minus molesta sentitur: quando ex longo culosior. viu subtractionis gratiæ deuotionis, & post anxia multa desideria & labores pro recuperanda gratia homo quasi lassus remittit animum ab intentione quærendi; & sub colore patientia definit oculos attollere ad opes, quas habere se posse non videt ; & indignanti humilicate cogitat se indignum tali gratia : quia forsitan aliud de illo præordinauit Dominus, ve ad exteriora couerfus multis profit, & ideo ab interioribus sie repulsus. Vult etia sub discretionis velamine deinceps parcere sibi, ne corpus nimis debilitetur, vel caput irrecuperabilites

DEPROF. RELIG. LIB. 11. biliter destruatur. Et incipit remissior esse in studio orazionis, & ad confabulationes promprior, ad enagandu paratior, ad corporis commoda studiosior, ad manes socos promptior, ad exteriores occupationes sub specie redimeditempus vtiliter, voluntarius & intentus. Er ita paulatim subtrahitut à primo feruore, & deliderium proficiendi refrigeleit, & studium languescit, & subintrant affectiones religiosarum feminarum, & visitationes carum: & omnibus aliis extinctis solum remanet ei ad folatium debile, quod adhuc scit loqui de spiritualibus: per quod vel feipfum præfert multis inexpertis talium experientiarum spiritualiu. vel acquirit sibi nomen apud religiosas feminas, que existimant eum loqui ex cordis abundantia, & effe bonum instructorem vitæ spiritualis & denotionis internæ. In huius tentationis tempestate plurimi fluctuant, & pauci enauigant: quia necamor Dei afficit, nec desiderium trahit, nec timor stimulat, nec feruor proficiendi vrget:remissi in omnibus, & si que bona videntur facere, ex vsu quodam vel ex pudore humano faciunt; vel extimore, ne deterius eis contingat. Vnde qui hoc fuperare deliderat, oportet vt vim sibimet faciat tam cordi quam corpori: sicur pigru animal quod calcaribus tuditur, flagellis agitatur. Quidam trahuntur imperur feruoris ad bonum. Sicut igitur illi indigent fræno quo retrahantur ne præcipitentur: ita alij indigent flagello impellente, quo ad bonum quasi coacti incitentur. Misericors aute Deus quo difficilius qui in tetarionis pugna certauerit, eo maioris perfectionis ei gratiam tribuet in præsenti, & maioris gloriæ præmiú in futuro. Sunt aliæ plurimæ tentationum species, quarum naturam, origines & causas prosequi longum est. Si P 3

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

cet in

Domi-

Clamo

espicis

duri-

do vi-

m, fu-

anine

m pa.

ne ob-

s facié

ormis

.Item

eus in

tionis

nelius

mili-

is fuæ

largi-

quali

at:&

plu.

n,&

rmi-

a cit.

ongo

poit

upe-

ani-

olore

quas

hu-

quia

nus,

ideo

dif-

, ne

eras

iter

S. BONAVENTVRAE enim nullus medicorum omnes morborum corporalium varietates & dolores plené potest cognoscere; quanto minus spirituales mothos tentationum & passionu, quæ subtiliores sunt, valet aliquis plene discernere, nisi Spiritusannes grauif- cto plenissime illustratus. Acerbissimæ tamen tentationes videntur, hæsitatio in fide Catholica, & desperatio de Dei misericordia, & spiritus blasphemiæ contra Deum & contra sanctos, & tentatio sibimet iniiciendi manus & se perimendi : & quædam perplexitas quetulosæ conscientiæ medicinale consilium non admittens.

fime.

All the court of the contract of the contract of De remediis contra acerbissimas tentationes.

### CAP. III.

ONTRA tales, ista maxime valent remedia. Primo, vi confolentur, quod non zimeant illastentationes: quia magis proficiat ad meritum patienti quam ad detrimentum. Secundo, quod patienter tolerent : sicut si Saranas visibiliter vel sensibiliter aliquem turbarer. Tertio, quod non curentur, nec ratiocinando eis resistatur: quia ex hoc magis quali confricatæ inflammantur, sed ad alia tractanda se convertat homo, quibus abstractus à se obliuiscatur passionis suæ: sicur corporali passione laborans, si habet quo occupatus obliviscatur sui, leui us interim torquetur. Quarto, vt orationibus fuis & aliorum bonorum hominum misericordiæ diuinæ remedium implorer. The second of the second at when

the in the property and positive contract

the the removal interest relate to sometime

DE PROF. RELIG. 11B. 11. 231 De generalissima tentatione.

CAP. IIII. ENERALISSIMA autem tentatio, Jour omnes in hoc mari magno & spatiofo quassamur, potest ad omnium vitiorum conflictum referri : in qua sæpe pericluamur quali submergendi, & iterum resumptis viribus subleuamur, quali deincersab eorum impugnatione securi de qua dicitur, Qui descendunt mare in nauibus, facientes operationem Pfal. 106; in aquis multis. Mare est vitiorum profun-23. dum, naues religiones, quibus enauigatur feculi vitiis. Procellæ maris, tentationes sunt vitiorum: vbi videt nauigates opera Domini,& mirabilia eius in profundo, quando considefant, quanta potentia & pietate custodit certantes à fluctibus peccatorum, & quanta sapientiæ ratione permittit ens tribulari, & dat eis victoriam per varia confilia, & remedia vitiorum. Qui non est tentatus, quid scit? & qui feeli. 34. non est expertus, pauca recognoscit. Vir in 11. multis expertus cogitabir multa: & qui multa didicit, enarrabit intellectum. Ascendunt vsq; ad cælos per fiduciæ securitatem, & russum descendut vsque ad abyslos per timorem succumbendi in tentatione : vel ascendunt vsque ad calos aspiciendo divina pietatis auxilium, & descendunt vsque ad aby sos, intuendo propriæ fragilitatis defectum.

De viilitate subtractionis spiritualis consolationis.

CAP. V.

TR 1 A autem discimus in subtractione consolationis internæ, scilicet de minimis beneficiis gratias agere, & minimas quassibet culpas & negligentias timere & cauere, & minima

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

orum

orbos

funt.

u fan-

amen

atho-

& Ipi-

a lan-

1115 &

neru-

non

teno

re-

cias

um,

Sa-

tur-

nasi

an-

à le

111-

to,

m-

De

222 S. BONAVENTVRAS nima quæque aduersa docemur patieter tole. Simile: rare. De opuienta mensa multe mica, imo aliqua frusta cadunt quandoque, & neglecta vel pro nihilo reputatæ perduntur. Sic & homo abundas diuersis consolationum donis, quandoque plurima beneficia Dei, fine debita gratiarum actione præterit, plurimas gratias negligit opere exercere, plurima parua reputat quæ magna sunt, plurima nec cognoscit. Sed his omnibus subtractis, sieut vir videns paupertatem suam, recolit quanta priushabuit & potuit, quæ iam non habet vel potest: & sicut mendieus famelicus modicam buccellam gratanter acciperet & studiose colligeret, qui pritis delicata fercula paruipende bat. Col-Joh. 6,12 ligite quæ superauerunt fragmeta, ne pereat. Beneficia Beneficia Dei nobilia & preciosa sunt ex digparua vi- nitate dantis, & affectu liberalitatis & charitatis quo dat; qui etiam parua si daret, grata esse deantur, pretionis deberent. Item ex pretiositate & villitate doni. Nam quid nobilius spirmu Dei quem dat nobis? Quid veilius eo quo transformamurin Deum & deificamur & beatificamur & hæ-3. Pr. 1, 4 redes regni eius efficimur ? Vode, Maxie ma & preciosa nobis promissa donauit, vi per hec efficiamur diuine consorres naturæ. Ité ex vilnate eins cui datur. Quid enim Deo cum luto? Lutum enim sumus, viles vitiosi, pecca. tores ingrati, inopes omnis boni, mileri & mortis rei: & tamen Deus memor esse nostif dignatur. Si Rex dignaretur pauperis tantum habere memoriam, etiam si modicum daret, hoc ipsi pauperi magnu videri deberet. Quid Wfal. 8,5 est homo, quod memor es eins: aut filius ho-Culpe mi- minis, quoniam visitas cum? Minimas etiam mimæ etiā eaucada. culpas cauere docemur: quia timendum nobis est, ne forte ex culpis nostris & ingratitudine, gratia sit nobis subtracta: vt eam recuperemus cauen-

DE PROF. RELIG. LIB. II. cauendo negligentias, quam amisimus in tanta vbertate vel libertate. Qui spernit modica, in illum paulatim decidet. Augustinus: Vitastigran- versumPf. dia, caue ne obruaris arena. J. Qui timet Deu, 19. Multis nihil negligit. Ex minimis guttis multiplica- fuper capittis, inundationes aquarum fiunt que quando-los.to.8. que ctiam magna mænia subruunt. Per mo- Simile. dicam rimam aqua latenter in nauem influit donec submergatur. Minima etram aduetsa patienter tolerare affuescimus: quia maiora non superat, qui minora tolerare non discit. Multi optant pro Christo mori, qui pro Chri- Adueria sto nolune verbaleuia pati. Sed quem terret ferendas fonitus folipolantis, quomodo fustineret ictu gladif terribiliter vibrantis? Discamus ergo omnia peccara pro posse cauere, & pro his que commissimus omnia aduersa humiliter pati, & omnibus beneficiis Dei debitam confiderationem eum gratiarum actione exhibere femper, & gratiam Dei non in vacuum recipere; & digni crimus ve gratia nobis subtracta cera augmentata reddatur, & vt ad magnum profectum virtutis peruenite mereamur. Tenta-Tentatio tio autem quantum ad præsentem materiam, quid sit, dici porest quiliber motus vel affectus, vel sen- defiat. sus à vero bono retrahens. Fit autem hoc tribus modis, alliciendo per delectabilia, aut terrendo per contraria & aspera, aut decipiendo per falla & verifimilia: & ficties vires animæ corrumpuntur. Concupiscibilitas per delectabilia carni,oculis, & cordi, id eft, per voluptates, diunias, & honores mundanos. Iralcibilitas, per timores varios debilitatur, in relistendo vitus, & infiftendo virtutibus. Rationabilitas cæcatur, vt bonum malum iudicet, & malum bonum: & lucem veritatis ponat tenebras, & tenebras fallitatis ponat esse lucem. Cor esal. 37,79 meum conturbatum est, sicut aqua luto tur-

r tole.

ctæ vel

homo

quan-

a gra-

as ne-

repu-

10 scit.

idens

is ha-

otest:

nccel-

geret,

Col-

dig-

erira-

a effe

e do-

n dat

ir in

hæ-

axia

per

ēex

um

ca.

1 &

um

et,

uid

10-

ım

DIS

10,

US

S. BONAVENTVRAE bata & immundata: dereliquit me virtus mea, qua debui vero bono veraciter & tenaciter inhærere: & lumen oculorum meorum & ipsum non est mecum, quo verum à falso discernere debui. Concupiscibilitas dupliciter tentaturi quia delectatio spiritualis ei subtrahitur & inde desolatur: & carnalis concupiscentia ei ingeritur, & inde foedatur. I rascibilitas duplicitet tentatur, dum infirmatur ad bonum, & procliuis est ad malum. Rationabilitas duplicitet tentatur, quia intelligit bonum, & non agnoscit quod bonum sir, & sub specie veri à folsitate deluditur. Diabolus suggerit animæinterius praua confilia, mundus exterius ingent malitiam contumeliæ, caro delectatur, mens recipit, & consentit tentationi vel repugnat. An sitvii. Verum autem veilius sit, habere tentationes, si vel non vel carere, solus rei exitus probat : quia habere eas & viriliter relistere, magnæ virtutis est; superasse verd & triumphasse de ipsis, glorio-Sum est. Carere aurem eis commodius & securius est: succumbere est periculosum. Appetere eas & sese ingerere incautum est, maxime ansirmis & impersectis. Exercitare tamen se ad pugnam contra spiritualia vitia, videlicet iram, inuidiam, & vanam gloriam, & c. aliquado vtile est ei, qui inter illos morari elegit, qui eum persequuntur & offendunt, vt sie diseat patientiam: & ei qui sub districto magistro viuit, qui in omnibus frangit eins voluntatem, vr sic assuescat humiliter esse obediens & prompte : & sic de cæteris vitiis spiritualibus

expugnandis. De carnalibus autem vitiis hoc periculosum & stultum est: sed fugiendæ sunt corum pugnæ & à memoria excludendæ, & occasiones corum tollendæ. Vnde Dominus noluit se permittere de luxuria tentari: vt doceret, non debere nos ingerere huic tenta-

lius tenta-

DE PROF. RELIG. LIB. II. tioni, etiam spe triumphi & præmij. Cum enim hæc tentatio magnam habeat delectationem admixtam, & in hoc vitto omnes concepu simus, & non solum mens fed ersam corpus delecterur; ideo periculosus eius aditus concediturificut hostis qui in vibe aliquos fauentes fibi habet, fi intra portas irruperit, porentius iplam capit. Fugite fornicationem. s.cor. 6,29 Omne peccarum quodeunque fecerit homo, extra corpus est. Qui autem fornicatur in corpus fuum peccat. Tetationibus in quibus delectatio confistit, maxime teneri & infirmi luperantur, in quibus amor mundi nondum extinctus est: & ideo reaccenditur ex concupiscentiis mundi, sicut candela adhuc fumigans cito capit flammam. Tentatio verò impetuosa & quasi violenta fortiores impetit: vt qui mollibus non flectuntur, duris & tobustis tentationibus quasi ventis validis euellantur. Tentationes autem fraudulentæ quæ sub specie boni se palliar, licet quosque rudes & stultos decipiant, qui nondum cognouerunt alti- Apoez, 24 tudinem faranæ, id est asturias eius; ramen lingulariter perfectis & bene proficientibus insidiantur. Psalmista, In via hae qua ambu esal. 141.4 labam, absconderunt laqueum mihi. Iple la-1. Cor. 11. tonas transfigurat fe in Angelülucis. Si enim 140 eis in sua figura, que turpis est, appareret, horrerent eum & fugerent: si apetre impugnaret, relisterent ei, & auxilio Dei fugarent eum & vincerent: & sic nihil apud eos proficeret. Boni enim quia mundi funt, deteftantur immunda peccata; quia virtuofi funt, viriliter contra omne malum repugnant, quod malum effe cognoscunt. Venit ergo saranas in specie Angeli boni, quem credit à bonis diligi:vt tanto facilius decipiat eos, quanto bonus nuncius putatur, & qui non soleat nisi bona nuciare & sua-

mean

er in-

plum

rnere

tatur

% in-

er in-

iciter

pio-

citer

0110-

falfi-

ntc-

gerit

nens

nes,

pere

;fu-

10-

CU-

te-

me

le.

cet

ā-

ui

at

S. BONAVENTVRAE sem.66.in dere. Bernardus: Bonus nunquam nisi bonisie Cant.in mulatione deceptus est. ] Et vt facilius reci-SMILLE. piatur eius persuasio, primo sola bona proponir, postea mixta malis, tandem falsa bona, sed vera mala: postremo cum irretierit cos &illaqueauerit insolubiliter, aperte capur venenatum erigir, & in aperta peccata eos deficit: sicut scorpius qui blandam faciem habet, sed E01.9,4 caudam venenosam, qua occidit. Sic Gabaonitæ, simulato peregrino habitu, deceperut filios Israël, vt parcerent eis, cum de genere hostium essent. Quanti sub specie spiritualis dilectionis, spirituales feminas frequetauerunt, & orationum ipsarum obtentu! Ecce quanta puritas in intentione prima! scilicer charités & deuorio. Postea sequentur longæ confabulationes, modo de Deo, modo de ipforum mutuo amore & fide, & amorofi aspectus, & munuscula pro memorialibus charitatis. Ecce quomodo mixra sunt ia bona spiritualisconsolationis, & fidelis affectionis, cum malis inutilis cofabulationis, & incaute familiaritatis, & inutifi occupatione cordis circa dilecta. Tadem sequuntur falsa bona, sed vera mala:scilicet amplexus & oscula, tactus manui & vberum, & similia : quæ omnia suspecta sunt, & carnalis dilectionis indicia, & turpis operis mug. simile præludia. Postremò impudica succedunt, quafer 250 de si fructus præcedentium, seilicet aperta opera semp.c 3. iniquitatis. Augustinus: O quam parua &breuis cocubitus hora, in qua amittitur vita ætercubitus Mora per- na? In hunc modum palliar se sæpe superbia, dit vitam sæpe inuidia & auaritia, & alia vitia: quæ cum non audeant bonos tentare aperta facie, quos sciunt omne malum odire, assumunt aliquod virtueis velamen, ne agnoscantur esse quod funt: sieut qui mentitut se esse amicum, donec admissus dolose & latenter alium interficiar:

DE PROF. RELIG. LIB. 11, 217 sicut Ioab tenuit mentum Amasæ quali oscu- 2.Reg. 20, laturus eum, ne suspicaretus eum hostem esse, 9. & non observaret gladium eius dolosum, & ita occidit eum dolo. Sic Iudas osculo Chri- Mat. 26, stum tradidit crucifigendum. In tentatione 48. rria maxime dolemus: fine ex labore pugnæ & inquietudine cordis quam patimur: fine ex timore ne torte superemur & succumbamus, per tentationis confenium : fine quia timemus ne forte nimis debiliter resistamus, & propter hoc Deum & propriam conscientiam offendamus, licet tamen plene non consentramus.

Quibus modis sit resistendum tentationibus.

CAP. VI.

MNIBVS tentationibus, his quatuor modis refistendum est. Primus est, cogitationes auertere, alias occupationes affumendo, quibus obliuiscatur homo impugnationis, quantum potest, Secundus, materias & occasiones tentationis fugere & declinare, maxime carnales, quæ appropinquantes fibi accendunt veignis. Tertius, patienter & humiliter Patienter wirgam Domini suftinere:vt & se dignum iu- virga Dedicet afflictione & labore pugnæ, & patienter muntoleret, confides quod ei proueniet in bonum: quia lic citius placabilis erit ei Dominus, & purgabitur à peccatis, & emundabitur à vitiis, & ditabitur virtutibus, scientia, meritis & gloria. vnde Gregorius, Qui appetit plene vitia Hom. 15.in vincere, studeat humiliter purgationis sue flagella tolerare, ] Cum Deo enim non possumus contendere, nec per iusticiam, quia peccatores sumus; nec per potentiam, quia infirmi & servi eius sumus; nec aufugere ab co per altutiam, quia nusquam eum latere possu-

oni si

rcci-

ropo.

na, led

& illa-

nena-

it : fi-

t, fer

abao.

rut fi-

e ho-

15 di=

runr,

lanta aritas

abu-

mu-

mu-

Ecce

con-

S 100

atis

Tão

cili.

vbe-

:, &

eris

113 .

cra

re.

rer

1120

ìm

105

od

od

icc

at: UU

S. BONAVENTYRAE Pfal. 138,7 mus, & dominijeius terminos exire. Quo ibo à spiritu tuo, & quò à facie tua sugiam? Sapiens corde elt & fortis robore: quis restititei & pacem habuit? Humiliemus ergo nos coram ipso, & sic misericordiam consequemut. Orationi Quartus modus est orationi incumbere, & aninstandu. xilium supernæ virtutis perse & aliorum suffragia implorare: quia nec nostris meritis,nec viribus, nec prudentia possumus de tot hostibus triumphare: vel fine lethali vulnere transire, nisi protecti manu Dei, & eius adiutorio Ffal.49, 35 confortati. Inuoca me in die tribulationis, eruam te & honorificabis me. Ad hoc enim quandoque Deus permittit hominem tentari & tribulari, ve excitetur ad orationis studium, & confugiat ad Dominum, & experiatureius auxilium, & ad eius exauditionis solatiuam. pliùs in eius amorem inardescat : & sic tamin \*al, dile- merito virtutu quam in fiducia \* dignationis Etionis. Rom. 8,28 eius excrescar. Siediligentibus Deum omnia cooperantur in bonum, tam prospera quam aduersa. Solet etiam quandoque Deus fidelem seruum suum postmodum amplius consolari, & purioris perfectionis gratia cof. re in illis, de quibus aliquado fuerat in tentationis mozi.2. Dial. lestia grauiter tribulatus: sicut de beato Bene. dictoscribit beatus Gregorius, qui dum carnis tentatione graviter tentaretur, quia virilitet restitit, ita plene vicit, vt Dei gratia nunquam postea motus carnalis illecebræ in se sentiret. #sal.93, 19 Secundum multitudinem dolorum meorum in corde meo, consolariones tuæ lætificauerunt animam meam. Sicetiam in tentationi-- bus cotra fidem & blasphemiam spiritus, me-- retur fidelis bellator quandoque in fide clarius illuminari, & in amore Dei ardentius inflam-Efa.14,2 mari, Erunt capientes eos qui se ceperant, & subiicient exactores suos. Quintul

Quintus processus.

CAP. VII.

ò iba

Sa-

S COm

mut. Lan-

Inf-

i, nec

ofti-

anl-

0110

onis,

nim

um,

am.

m in

nnia

iàm

lem

lari,

llis,

no-

ne-

iter

ret.

um

1e-

n1-

ius

m-&

144

VINTYS modus est, qui etiam quintus Quintus religionis processus est, singulis viciorum processus. tétationibus, singularib' remediis mederi. Hic potest starus curationis vel remediorum spiritualium dici, quo cura diligens morbis vitiorum adhibetur, vt ad ftatum fanitatis perueniatur, de quibus remediis, quia in præcedentibus dictum est, hic non est opus repetere. La autem diligentia debet quisque studere quanta remedia animæ suæ perquirere, & sanandis cura ægris spiritualibus morbis vitiorum inuigilare, qua corponbo lethali morbo laborans medicum qui eum cu- maior eft rare posset inquirerer. Et tanto diligentius cu-animis vira animabus curandis adhibenda est, quanto benda, animaru morbus periculosiorest, & cura difficilior, & sanitas præstantior animæ quam corporis morituri. In quantum verò plus de corporis sanitate sumus qu'am de animæ salute soliciti, in tantum conuincimurillud plus diligere, & eius sanitatem amplius desiderare.

De sanitate anima. CAP. VIII.

SANITAS corporisconsistit in integritate membrorum & sensuum, & in ordinata qualitate humorum, & vigore spirituum. Sanitas animæ consistit in recta & circunspecta actione, in cautæ locutionis observatione, in rectitudine volutatis, in ordinatione affectionis, & visitate cogitationis.

unitage of incomes a large state

118

61

240 S. BONAVENTVRAE

De actione.

CAP. IX.

CTIO in tribus debet esse circunspecta, actione vt sit meritoria. Primo, an liceat. Secudo, tria obseran deceat. Tertiò an expediat. Illicitum elt Manda. Allicium. omne quod est contra Dei præcepta, vel ecclesiastica instituta, vel contra voti proprij sponsionem discretam : vt est votum continentia, obedietiz & abdicationis proprietatis, & alio-Ladecens. rum sub voto comprehensorum. Indecens eft, quod non bonam speciem prætendit, & cole remilliciti habet, etiam fi non expressam habeat veritatem, vt.omne scandalum, & quod alicuius vitij vel peccati notam habere videtur,& secundum statum agentis incoueniens R. Car. 10, iudicatur. Omnia mihi licent, sed non omnia ædificant. Seruo Dei vitandum est, ne percutiat conscientias infirmorum exemplo minus ædificatorio, & Dominum inhonoret: quia indisciplinatio famulotum, redundat in con-Mem 2, 23 fusionem dominorum suorum. Gloriaris in Deo quasi seruus in domino : & per prauaricationem legis Deű inhonoras. Nomen enim Dei per vos blasphematur interGentes. Inexpediensest, quod caret fructu viilitatis. Va-Inexpediens. cuus in cospectu Domini apparet, cuius actio fructu piæ vtilitatis caret : ficut ramus arefe-Aus in arbore, & lignum infructuosum in vinea vel pomœrio. Deus namq; qui omnes largè remunerare desiderat, tot occasiones homini merendi prouidit, & tot actiones meritoriasei ostendit, quod stultus & merito puniendusest, qui his neglectis inutilia & infructuosa sectatur: veluti si quis hortum plemum nobilibus fructibus ingrediens, sola vilia & amara carperet & nociua.

De

DE PROF. RELIG. LIB. II. 241

#### De locutione.

#### CAP. X.

N locutione tria sunt similiter observanda. In locu-Primum, vt tardus sit homo ad loquedum. tione tria Loquere adolescens in causa tua vix, cum ne- Eccli. 32, cesse fuerit. Quanto magis in non tua vel in 10. non causa: scilicet in leui vanitate? Si bis in- Silentium tetrogatus fueris, habeat caput responsum observano; tuum : vt vtilitas & oportunitas exigit effe loquendum. Vtilitas necessitate ædificationis, vitandi euidentis nocumenti, & honoris Dei promouendi Oportunitas temporis, loci, cau-Tx, & qualitatis audientium. Vas quod non ha- Nu. 19,15 buerit operculum velligaturam desuper, immundum erit. Puluis enim incidit, & vermes Simile, & animalia immunda inquinabunt illud. & fi quid pretioli vel aromatici liquoris in co reconditur, euaporat virtus eius. Sic qui per censuram silentij non ponit ori suo custodiam, frequeter immundatur forde illicitorum verborum, mendaciis, maledictis, detractionibus, turpiloquiis, iactantiis, scurrilitaribus, & similibus. Si quid etiam deuotionis intus habet vel occultæ virtutis, citius euaporat & infrigidatur & cuanescit, sicut sæpius possumus experiri quando post compunctionis gratiam ad verba otiosa defluimus mox & sapor minuitur & feruor extinguitur, & intelligentia obscuratur, & mentis ad Deum intentio dislipatur, & cor à bono quod pri us habuerat ettacuatur. Secundum est, in loquedo circunspectum Verbaerne esse, vt consideret quid loquatur & qualiter, & tinanda coram quo, disponens sermones suos in sudi-dicanture cio discretionis: ne alicui loquendo noceat, ne quem indebité offendat vel scandalizet, ne quid falli admisceat quod conscientiam postea remor-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

pecta.

cudò,

ım elt

eccle-

spou-

entiæ,

calio-

ns eft,

color

m ha-

quod

vide-

entens

omnia

ercu-

ninus

: quia

con-

ris in

mari-

enim

nex-

Va-

actio

refe-

n vi-

s lar-

omi-

r110-

pu-

vinple-

vilia

De

242 S. BONAVENTVRAE Eccli. 21. remordeat & dixisse poeniteat. Cor stultorum in ore illorum. Et ideo cumaperiunt os, effundunt totum quod habent intus per stultitiam. Os autem sapientium in corde ipsorum: quia os corum no profert nifi quod cor coru prius deliberauit bene esse loquendum. Qui custo-Prom. 13,3 dit os suum, custodit à periculo anima suam: quiautem inconsideratus est ad loquendum, Mat. 12,36 sentiet mala. De omni verbo otioso quod locutifuerint homines, reddent rationem in die Verbum iudicij. Gregorius: Ociosum verbum est, quod otiofum. autiatione caret iusta necessitatis, aut intentione piæ vtilitatis.] Si ergo culpa non caret sermo oriosus qui non prodest, quid de perni-Loguenda tiolo qui etiam obest: Terrium est, vt breuiter breuiter. loquantur, & fine villitate & necessitate non Euli.20,8 multiplicentur verba, vnde, Qui multis vtitur Prou. 10, 19 verbis, lædit animam suam. In multiloquio enim peccatum non deerit. Duo enim verba quæsola nobis permissa sunt inter omnia, citò Duo verdicta funt, id est, quod necessarium est tibi vel ba nobis permiffa. alteri, vel viile tibi vel alteri. Necessiras citò insinuata est sapienti. Nam apud insipientem nulla verba sufficiut. Veilitas si per nimia verbase effundir, onerosa erit & fastidiosa. Sene-Lib.5.ep. ca: Non multis opus est verbis, sed paucis & cp 38. Prou. 25,28 efficacibus.] Sicut vrbs patens & absque murorum ambitu; sie vir qui no potest in loquen-Li.7. Mer. do cohibere spiritum suum. Gregorius: Quia murum silentij non habet, patet inimici iaculis, ciuitas mentis.] Sic cautus & parcus sit homoin verbis, sicut auarus in nummis suis: quia verba quibus meremur gloriam cali, preu. 27,20 pretiosiora sunt omni thesauro. Thesaurus Ve auarus desiderabilis requiescit in ore sapientis. Auanumis, ita rus pecuniæ & parcus, profunde & in absconreligiosus dito recondit eam, nec profert eam largiendo nisi pro vrgenti necessitate vel vtilitate sua, & cauce

DEPROF. RELIG. LIB. TI. cauet ne vel obolum superfluè effundat supra quam necesse sit. Sic etiam religiosus cordis sui thesaurum abscondit, rato loquendo, & nisi pro necessaria causa vel vtili os ad loquendum aperit. & quod cum paucioribus verbis potest expedire prout sufficit, ad hoc plura fuperflue non effundat. Quadruplex autem bonum ex hoc ei proueniet: quia cauebit peccatum multiloquij vel vaniloquij : intellectus eins interius magis profundabitur & sublimabitur, sicut aqua conclusa, quæ non habet exi-! tum per quem effluat, ciescit in altum : item quod loquitur apud homines magis habetur autenticum, cum sciant eum cum maturitate loqui, & non leuiter effundere verba sua: item fingularem gloriam merctur in calo.

# De disciplina morum. CAP. XI.

ORV M disciplina in religiosis triplici LVI colore decoratur: si sunt maturi, humiles, & benigni. Maturi, vt no fint leues ad currendum, nec proni ad rifum, vel curiofi, vel verbosi, necioculatores. Maturitas intus men- Maturitas tem componit, & totum corpus exterius ab corpus &c insolentia custodit. Caput regit ne leuiter hinc coponita inde circunferatur, oculos ne vagentur, aures necuriole auscultent que minus expediunt, lingua refrænat ab otiolis & infructuolis verbis, manus ab inutilibus occupationibus: pedes à vanis deambulationibus & indecentibus divaricacionibus, & totum corpus ab inquieto moru cohiber, nisi secundum quod ratio exposcit. Vnde beatus Bernardus scribens in vita s. de beato Malachia Episcopo, commedat eum, Malachia, quod ita compositus fuit in moribus, quod dis. nec manu, nec oculum, vel aliquod mebrum leui-

CII III

unam.

Jula

tius Ao-

am:

lo-

die

uod en=

ni-

Her

tur

nio rba

itò vel

itò

er-

e-&

12

0.

53

18

S. BONAVENTVRAE leuiter mouebat aliquando, nisi secundum quod ratio velcausa dictabat. vt nil appareret in eo, quod posser offendere ineueres, totu corpus in eo disciplinatum fuit.] Humilitas mosum deprimit ceruicem, humile format responsum, gestus complanat, vestitum simplicem amar, lese inter novissimos locar, oftentationis declinat notam, fingularitatem fugit, ad aliorum obsequia agilem sefacit, ad opprobria tacitum, ad honores oblatos verecundu, promprum ad descendendum, difficilem ad indignandum. Benignitas facit amabilem & compassiuum assictis, tractabilem & exorabilem, & flexibilem ad confilia, communicatiuum sui & fuorum, in bono hilarem, & modestum & iucundum, fidelem & sociale, nullum spernentem vel temere iudicantem, gratum, benesicum, omnibus gratiosum. Humilitas temperat grauitate, ne fastuosa & elata videatur. Benignitas facit, ne austera & dedignabunda putetur. Ecotrà, maturitas temperat benignitate, ne leuis & carnaliter blandiens, vel adulatoriè applaudens æstimetur. Temperat humilitaté ne nimis abiecta, vel affectata reputetur. Humilitas reddit imitabilem, benignitas amabilem, maturitas venerabilem.

### De cordis compositione. CAP. XII.

Extremione, & moribus: vt ad veram & de cælo allatam quadraturam spiritualis normæ, sacræ disciplinæ, tanquam viui sapides & in templo veri Salomonis locandi, disponi valeamus, de cordis dispositione & mentis bonitate aliqua proponamus: quia teste Salomone, omni custodia servandum est cor, sicut ex quo vita

DE PROF. RELIG. LIB. II. 249 vita spiritualis quasi ex fonte procedit. Sani- Saniras tas cordis in tribus confistit. In voluntatis re- tribus con ctitudine, in affectionis sanctitate, & in cogi. sittie. tationis stabili puritate. Voluntas recta est, Voluntas quæ bonum tantummodo vult, & propter bo- recta. num, & plenè vult. Si enim aliquid vellet quod malum effet & peccatum, non effet bona voluntas. Non potest arbor bona fructus malos Mat.7, 38 facere,&c. Si bonum veller, sed non propter bonum, vt bona opera facere pro laude humana, sicut hypocritæ; vel aliqua alia non pura intentione, limiliter bona non effet: cum non simpliciter bonum propter se vellet, sed propter aliud non bonum. Illud enim quisque magis vult, propter quod aliud vult. In fine namque quiescir: sed id quod ad finem est tantummodo, transit & relinquit, obtento co quod voluit. Si autem vult bonum & propter bonum, sed non sicut sufficit, licet pro parte recta lit, non tamen plene: vt qui viam Dei incedere vel docere vult, quam diu inde nullam cogitur fustinere aduersitatem: sicut hi qui in - tentationibus & persecutionibus deficiunt: vel sta volunt bona opera agere, vt tamen ab aliis illicitis nolint abstinere: vel quocunque modo nolunt bonum inceptum ad finem perduce-- re: vel etiam plusquam debeant vel expediat bonis operibus insudare, ve qui indiscrete ca-- firgando se perimunt, vel ad insaniam & deftructionem sui pertrahunt semetipsos. Ad Romanos: Rationabile obsequium vestrum. Romana Ieremias: Quia plus fecit quam potuit, id- 1er.48,16 circoperierunt : quia contriui Moab ficut vas mutile. Duplex est enim plenitudo. Via necessitatis, altera perfectionis. Necessitatis est illa quæ minus habere non potest ad salurem: vi observantia mandatorum. Matth. Si visad mat. 19, 17 vitam ingredi, serua mandata. Plenitudo pertectionis, Q 3.

UNIVERSITATS BIBLIOTHEK PADERBORN

um

or-

300

-01

pli-

ta-

, ad

bria

m.

10=

·[](

em,

um

um

CI-

bes

·m-

ur.

nd2

nia

du-

-שר

DUS

ni-

10=

180

0T=

82

V2-

71-

ne,

110

ita

246 S. BONAVENTVRAE fectionis, est impletio confiliorum. Sivis petfectus elle, vade & vende omnia, & c. cum reliquis confiliis Euangelicis. Ad hoc non tenetur, nisi qui ea sponte vouit : vt religiosi, quibus post vorum fiunt necessaria ad salutem. Deut. 23,21 Deuteron. Cum votum voueris Domino, non tardabis reddere: quia requiret Dominus Deus tuus: & si morarus fueris, reputabirur tibi in peccatum. Quod ante votum liberu fuit vouere vel non vouere, & facere & non facere line peccato, illud post votum iam necessarium est adimplere: & iam non tam est in consilio quam in præcepto. & sicut de præcepti transgressione reus est damnationis æternæ, in & de voti præuaricatione. Verbi gratia. Sicut lecularis damnatur pro fornicatione vel homicidio vel consimili, ira professus regulam, in religione damnatur si est proprietarius vel inobediens, vel facit aliquid quod in regula præceptorie inhibetur. Iusta verò necessitas vel euidens magna vtilitas, admittit dispensatio. nem, sed ab co qui porest in talibus dispesare-Dubia etiam interpretatio præcepti periculopræcepti fa est, sieut pons semiputtidus aquæ præcipitis rio pericu- & profundæ, de quo dubium est an sub transnes perdit, qui maiora pro Christo decreuit subire cerramina, & omnia dereliquit in hoc seculo, se committere periculo pro modico motu propriæ volumatis, vel pro paruo commodo in incerta opinione sua velalterius? vr si Deus approbet illam opinionem euadat sine lucro meriti:si autem reprobet eam, damnetur, maxime cum tales opiniones quandoque periculosiores sint quam aperte transgressiones: quia vbi scit se homo delinquete, inde facile comgitur: vbiautem nescitsse peccare, & insoper eredit licere, inde nec in morte pure coteritur,

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

DEPROF. RELIG. LIB. II. propter fallam spem, quod forte sibilicuerit. vel minus in eo peccaverit, baculo arundineo & confracto innitens. Voluntas bona, plana via regia & secura debet incedere, & relictis dubietatum diverticulis, quasi suspectis latronum femitis, apertos & certos inftorum calles: ambulare: ne velut pænirens boni inchoats quærat diuerticula declinandi à via perfectionis, in qua vouerat ambulare. Quid enim est vnde omnes damnationem incidimus, nili talis dubia interpretatio præcepti Dei de ligno vetito, vbi callidus serpens persuasit mulieri, Ger 3.4 non ita fricte & simpliciter intelligendum præceptum illud, cuius observantia potius nociua foret, ne fierent sieut dis scientes bonum & matum, & cuius transgressio nequaquam ficut Deus comminatus fuerat, mortem corporis & animæ mereretur. Credidit ergo infipiens mulier falso interpreti, & consensit suadenti, cui nequaquam consensisser, si consilium eius fallax & inutile credidisset. Non tamen putandum quod conditio religiosorum peior facta sit ex voluntaria altiotis voti promissione, eo quod de strictiori ponte facilior & periculosior sit lapsus, quam de latiori : sed quanto difficilior via, tato sequetur maior gloria, & quanto laboriosior pugna, tanto gloriosior triumphus. Talem autem timorem altiorisperfectionis incutit religioso aut pusillanimitas, aut formidolosa tentatio, aut inueteratus tepor, quo primi feruoris oblitus, & pri- Aponta il mam charitatem relinquens, horret aliam vitam quam aggreffus fuerat, stupens præcipitij profundum, & fastidit laborem pugnædum non videt præmium: nec sicut debet, desiderat quod sequitur. Vnde prius in probatione debuit deliberaffe, si volens ædificare turrit Inc. 14, 33 Euagelicæ perfectionis, haberet sumptus con-Itantis

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK

pera

m re-

tene.

qui.

non,

Deus

מו וטו

t VO=

re li-

rium

nfilio

ranf-

tra &

It fe-

mi-

1,10

lin-

ora-

SVE

at10°

farce-

ulo-

pitis

anf-

juis

ra-

, le

10-

ain

eus

CIO

12-

11-

112

11-

er

ır,

m.

S. BONAVENTVRAI 248. Stantis feruoris ad perficiendum, vt vltima primis respondeant : ne postea eum posueit fundamentum ale perfectionis, & non poquerit perficere sicut coeperat ex volutatis torpore, omnes incipiant illudere ei tam homines quam dæmones dicentes, Hic homo capit ædificare & non potuit cofummare, ficut litte ctura imperfecta & labefacta oftendir ftructo. zis defectum.

De quibusdam communibus exercitie spiritualibus.

## CAP. XIII.

D euitandum ergo apostaticæ prævaticationis opprobrium, & perfectæ sanitatis gratiam obtinendam, & repromissæ beatitudinis gloriam religioso consequedam, qua-Septé ex-dam communia spiritualia exercitia ponenda videntur: in quibus qui fideliter perseuerauc-Greitia. rit, citò sentiet se in spiritualis vitæ profestu crescere, quousque ad persectam peruenias Sanitatem virtutis.

De agilitate ad incipiendum bonum.

CAP. XIIII.

DRIMVM est, vt homo sir impiger & agt-Exercition. L' lis ad incipiendum & faciendum bonum, Bonum quod exalterius admonitione, vel ex diuina incipien- inspiratione intelligit faciendum. Multum dum perfi- enim profectum negligimus, tam meritorum quèm præmioru, eo quòd tedet nos bonis studiis insistere, ex horrore difficultatis. Si autem volutatem faciendi habemus, hanc de tempore in tempus differimus & procrastinamus:&

DE PROF. RELIG. LIB. II. 249 interim irrecuperabiliter perdimus & tempus & meritum, quod lucrari poteramus : aut ita desidiosè & indeuotè facimus, quod nec Deo est valde gratum, nec conscientiæ nostræ meritorium vel consolatorium : imò ita corrosiuum conscientiæ, quod etiam inde puniri timemus, & exinsipiditate tedet nos laborare, & festinamus inde citò absolui, & tædet simile aliud inchoare. Exemplu de studio orationis, vel obsequij in coquina, in infirmitorio, vel alterius boni operis, in quo nullum honorem vel temporale commodum, vel propriæ voluntatis solatium expectamus. Et hoc est cotra boni operis naturam: quod si debito modo fiat, semper lætificat conscientiam, & accendit affectum ad aliud bonum faciendum. Eccli. Qui auli.24,25 edunt me, adhuc esurient. Sic Deus justit ter- cen. 1, 14 ram producere herbam virentem, & lignum pomiferum, habens vnumquodque semen in semetiplo generis sui, id est , bona opera tamminora quam maiora: quæ si virent debito vigore peracta, habent semen sui generis in se, id est, desiderium alterius boni, quod quair germen pulluler ex priore. Si autem ex defidia elagueat, etiam seme ipsius infructuosum manebit, & ideo tædet nos aliud bonum incipere : quia ex iam facto paruum aut nullum concepimus deuotionis affectum. Omni ergotempore seruus Dei prouideat, quid illa hora magis sit sibi expediens vt faciat : & quod faciendum viderit, penset qualiter illud cogruè & secundum virtutis regulam magis aptè perficiat, quantum valer. Sic enim assuefaciendum est corpus & animus, vt ex vsu boni operis nullo modo territus, paratus sit sieut feruus fidelis & agilis, imperati Domino ad omnia rationabilia seruitia obedire. Sicvidemus Similis in seruis secularibus, qui nec præ frigore vel

ltima

**lucrit** 

n po-

s tot-

nines

cepit

HEU-

ucto.

itile

lati-

lita=

ati-

IU20

enda

luc-

ctu

Bias

no.

gi-

mo

ına

III

mi

11-

em

0-

:8 110

250 S. BONAVENTVRAE labore, vel inopia, vel alia difficultate pigritantur dominis suis, pro parua mercede, per longa terrarum spatia, etia in periculo mortis obedire, gratum habetes, si pro gratiarum actione, eum redierint, non magnas alapas & vituperia à dominis receperint: nihil de incommodisinfirmitatis vel domus, vel hospitij cogitantes. Claustrales verò serui delicati sunt & elati, parum volunt laborare, & bene procurari: & cum illi dominos suos debite honorent, ipli volunt dominis suis in omnibus esse quali æquales, voluntare propria pro lege vientes. Pron 29,21 Prouerb. Qui delicate seruum suum, idelt, corpus suum nutrit, ab infantia scilicet nouitiatus, postea illum sentiet contumacem: vel quia piger erit ad bona, vel ad peccatum procliuior, maxime carnis. Ex consvetudine oij homo mollis & piger efficitur, vt nihil velit pati vel facere nisi quod liber. Econtrà fidelis seruus ita debet habilitare semetipsum & másuefacere, sicut ioculator catulum suum:vt stastim en inbetur saliat de lecto ad orationes nocturnas, & quasi ad nutu rationis sit promprus ad quæque spiritualia exercitia, quæ vel obedientia iusserit, vel charitas fraterna requisir, vel deuotionis studio apta sunt, vel cuiuslibet alterius virtutis.

> De velocitate abstrahendi se a malis. CAP. XV.

Rxercit.

Mala cele.

Jagilis, ita sit ad abstrahendum se velox à quibusibet malis, statim cum sentit se aliquo scilicet ab oriosis verbis, à iocis, ab actionibus nis, & affectionibus vitiosis, & carnalibus

concu-

DEPROF. RELIG. LYB. II. concupiscentiis, quæ nec ad horam debemus in corde permittere morari, ne offendamus Deum, & fanctos Angelos præsentes, & conscientiam sordidemus, & pcenam mereamur, & bona quæ possemus cogitare & agere, interim negligamus. Sic Abraham quandoque Genis, id Deo iubente sacrificia offerens, descendentes fupra ea volucres ad dilacerandum velfcedandum solicite abigebat. Et nos ne aliquando in Quinque Dei conspectu appareamus vacui, quandoque sacrificiafacrificia ei offerentes, scilicet bonæ volunta-nostras tis, bonæ actionis, bonæ locutionis, lacræ meditationis, & piæ affectionis, volucres mala rum cogitationum & affectionum statim abigere debemus, ne ea nobis dissimulatibus aliquatenus maculent, & Deo ingrata efficiant, & nobis inefficacia ad meritum & spiritualem profectum. Nec solum carnales & turpes cogitationes statim debemus abigere: sed etiam vanas, & amaras, & gulofas, & fimilium vitiorum limulacra in cordis nostri templo imagio nando non pingamus. Theatra & tabernæ solent secularibus & sudicris fabulis depingi: templa autem sacris historiis & mysticis picturis decorari. Ex qualitate pictura, confideratur qualitas domus, & domini in ea morantis. Aliquando superbia pingit sibi prælaturas & dominia, famulorum obsequia, & quæque alia pompola. Vana gloria pingit libi quoslibet ornatus, & vnde posset laus hominum acquiri:aliquando etiam fanctitates & miracula, prophetias, & magnas denotiones, & ædificatorias prædicationes, & multa similia ex quibus admiratio oriatur hominibus, & sibi lates laudatio & reuerentia exhibeatur. Sic inuidia fraudes & detractiones sira rixas & contentiones, bella & conviria mouet, & pugnat cum absentibus, & lassatur à nullo fatigatus. Sic

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

gritan-

r longa

Is obe -

ctione.

uperia

dis in-

antes.

elati:

t, ipli

quali entes.

id eft,

noui-

n: vel

1 pro-

1110 51

It pa-

idelis

má-

t sta-

ones

om=

æ vel

ellip:

ullia

lis.

ona

à

luo

1113

a-

US

J.

S. BONAVENTV RAE auaritia pecunias, & diuersa ædificat, &de-Aruit, & acquirit. Qui ergo bonum hospitem Christum non vult effugare de hospitio cordis sui, inimicos eius, scilicet vitia secum nontecipiat. Quæ enim conuctio Christiad Belial Et quis consensus templo Dei cum huiulmo 2. Cor. 6. di idolis? Si citius eiicis hostem de vibe tua, securus eris. Si rarde obttas ei, invalescit conta te, & capiet vrbem, & occidet te. Sic de cogitationibus malis. Curiofitas, quæque pulchra& curiosa depingit. Gula mensas amplas, & va. rios ciborum & poruum apparatus. Luxuma etiam quæ fibi congruunt fantastice depingit, Fic. 8,10 Hæc sunt idola quæ Deus Ezechieli intra parietem templi depicta oftendit, quæ etiamab. ominationes appellauit. Hac de templocordis nostri solicité detergamus, ne siamus Deo abominabiles, ficut & illa funt. Ierem. Víque quo mora buntur in te cogitationes novial

18

Ca choo ca m

labo-

#### De pace cordis. CAP. XVI.

ERTIVM est, vt semper corpacificum Exercit. cum omnibus habere studeamus. Quod Cor paciheum sem cosistit in duobus, ve nulli malu facere vel cuper haben- pere studeamus, ve si quis nos in aliquo offendat, patientiæ scuto vtamur. In medio prælij versamur, & difficile est quin sæpe iacula super nos mittatur tam verborum acutorum, quam factorum nobis molestorum, & à superionbus nostris durorum imperiorum & increpationum, quibus clypeum patientiæ opponere debemus, quem clypeum, vt impenetrabilior sit inimici iaculis, munire debemus sanctoru martyrū & aliorum bonorū exeplis, quasi pellibus animaliu mortuoru. Iacobus: Exemplum accipite frattes exitus mali, & longanimitatis,

laboris & parientiæ, prophetas. Ecce benedicimus eos qui sustinuerunt. Sufferentiam Iob audistis & sinem Domini vidistis. Semper ergo muniti incedamus contra iacula verborum & ictus sactorum aduersorū: vt pacem quam exterius non possumus in hac vita sperare durabilem, saltem intus per patientiam conseruemus. Luc. In patientia vestra possidebitis ani—246.21,19 mas vestras.

#### De parcitate viendi his que sunt mundi. CAP. XVII.

VARTVM eft, vt quato parcius potest IIII. quis, quæ sunt mundi vtatur & habeat & Exercit. cupiat. Aliena à nobis sunt omnia mundana: rebus parquia nec naturæ nostre sunt, nec à nobis facta, cissime nec diu nobifcum manfura, nec falus nostra in ipfis coliftit: & ideo habemus ea quali à mundo mutuata, pro quotidiana, imò pro cotinua & graui vsura solicitudinu & laborum. Quantam putas Principes & Potentes & divites huius seculi vsuram omni tempore exoluere pro mutuo suo, anxietatis & occupationis & affii-&ionis? & quomodo ambiant aliena, quomodo augeant vel custodiant sua, quæ timet perdere per amicos & inimicos, per frarres, vxores & filios? A Potentiore timent violentiam, ab inferiori furtum, ab æquali fraudem. Nulli ad plenum confidit auarus, omnes suspectos habet, nec tamen potest eorum carere consortio: & ideo nullum potest vere diligere, cum à nullo se verè diligi suspicerur. Timor enim luspiciosus non est in perfecta dilectione. Timet de rebus, timet de corpore propter substantiam: & tot timoribus plenus non potest vtiliter timere de anima, de qua tamen maximum pericula adhuc restat. Sientenim Priner man

, & de-

ospitem

o cordis

nonie-

Belial

iulmo-

be tua,

t contra

cogitalchra &

& va.

pingit,

itra pa-

am abo

lo cor-

15 Deo

Vique.

ficum

Quod

el cu-

offen-

præli

**Super** 

luam

-11017

repa-

onere

pilior

toru

pel-

lum

atis,-

ibo-

ELOR!

S. BONAVENTVRAE cipes à scultetis suis exigunt quotidiana seruitia & munera ratione officij sui, & tandem cruciant eos in carcere, & omnino despoliant sic & mundus post multas exactiones vsurarum, ratione substantia & honoris, quetoficialibus suis divitibus mutuavit, tandem omnino euacuatos emittit in carcerem infernalem. Vnde bella & lites in seculo, nisi quia mu. tuò inter nos certarim cupimus præripere aler alteri, quod vterque no potest integrè polsidere? In spiritualibus diumis nullus ex alterius abundantia petitur dertimentum, cum alius non sit minus sapiens vel virtuolus, co -quod eis alter abundat. Sed secus est de secularibus diuitiis & honoribus, quia tot necesse est habere portiones, quot sunt parricipantes: & ideo alter alteri inuidet habenti, quod iple ha-Sen.13,6 bere non porest. Hæc fuir occasio quare Loth \$011.36,6 discessit ab Abraham, & Esau à Iacob: quia multa habebant pecora & non poterat cos capere terra, ut simul, id est, concorditer habitarent, rixantibus inter se pastoribus gregum: quia multiplicatis pecorinis desideriis, scilicet mundanis, fitriza inter voluntates corum qui volunt pascere sua desideria in pratis huius feculi. & cum omnibus non sufficit prolitiu, dividitur frater à fratre per inuidiæ dissidium. quæ pecora si pauca forent, modico contenta CACOII, 4 essent. Zach. Pasce pecora occisionis, quæ qui possederant, occidebant, quod etiam sic potelt intelligi, pecora occidebant eos qui se posside-To. 4. li. 1. bant. Augustinus: Rixentur immites, & dimide ferm. Domini in cent pro terrenis & temporalibus rebus: beati antem mites, quoniam ipsi hæreditare possidebunt terram, de qua pelli non possunt. Ha-E. gim. 6.8 bentes autem alimenta & vestimenta quibus tegamur, his contenti simus: & quidquid pepuriæ patimur, loco illius Deum in corde poeipes namus,

n

I

f

1

T;

n

fi

ti

fi

1

9

q

n

f

U

27

9

A A M CO CO

BIBLIOTHEK PADERBORN DE PROF. RELIG. LIB. II. 255
namus, qui omnia implet. Beati pauperes spi-Mat. 1.33
ritu, id est, voluntate & amore spititualis profectus, quoniam ipsorum est regnum cælorum. Quanto enim se hic angustant in terra nibil cupiendo, tanto in cælo dilatabuntur,
& econuerso.

# De humili astimatione sui.

a fer-

dem

iant:

Cura-

offi-

mu-

eal-

pol-

alte-

cum

, 00

ulae est

: 8

ha-

dio

quia

ca-

Ita-

ım:

Icet

qui

lius

EU.

m.

nta

1UI

ca

200

110

ati

US

VINTVM est, vt semper & intus apud se extra coram hominibus, in omni- Exercit. bus humiliet le, & deprimat in sua astimacio-humilitati ne, ité in verbis in geltibus: & in omni facto semper. suo nouissimum locu eligat, sicut fuerit oportunum. Ad humiliandum autem se in oculis suis, consideret qualis sit, qu'am vilia & fœtida sunt omnia quæ corporis sunt. vnde venerit, quid erit, quidintus sit, quam leniter emarcescunt etiam quæ pulchra in homine apparent: quata deceptio in honoribus secularibus: quia non honorant etiam diuites qui videntur; sed sua lucra sequuntur, sicut canes & aues cadauer; quod cum abrasum fuerit & nudatum, nec plus rodendum in eo inueniunt, relinquent, & aliud requirunt. Ite in anima quanta sunt ibi vitia & peccata, quanta impuritas & simulatio in bonis quæ facimus, & desidia & tepor: quanta bona omittimus & negligimus viilia: quanta inopia vittutum, quanta cæcitas intelligentiæ, lubricitas memoriæ, inordinatio affectuum : quod mala nostra puic mala funt, & nostra totalirer funt, & bona nostra nobis tantum mutuata sunt cum viera repetenda, & imperfecta & impura-sunt, & ex nobis materiam humiliationis assumunt. Verum enim est nos esse inopes & viles: & quantum ab hac æstimatione deuiamus, tantum etramus à veritate.

De

#### 256 S. BONAVENTVRAT De maturitate & seriositate.

CAP. XIX.

VI. Exercit. Maturitas morum Temper

MALO SOS

Nota.

CEXTV M est, vt sit maturus & seriolus Ocum quadam mœroris dulcedine, non cum tædij amaritudine vel rancoris. Morum leuitas aliquando potent inesse bono ad horam, sed observan- deuoto nunquam : sieut habemus exemplum in viris perfectis, quos leues in moribus & ad risum vel iocum pronos rarissime videmusi Vade cum vrile fit homini este in lucto, ideo beatos dicit Dominus hic lugentes: & tot causas luctus eis dedit & oftendit, schicet proleaplis, pro proximis, & pro Deo. Pro seiplis, quia peccatores sunt, Deum offenderunt, & quotidie offendunt: inopes funt virtutum,tatde proficiunt, expositi mille periculis, & adhuc dubij an damnentur, multis miserusinuoluti, alieni à Deo, exclusi à regno, pront ad malum, multis supplicies obnoxij, mortis, purgatorij, & inferni. Pro proximis, compatiendo pauperibus afflictis, periclirantibus, peccantibus, damnadis, tentatis, subuersis, & expositis umilibus malis, quibus & nosipsi. Pro Deo, compatiendo eius passioni, & iniuriis à persidis peccatoribus ei quoridie illatis, & subuerfrom suftitiæ, & animarum perditioni, fidet conculcationi, & ingratitudini pro omnibus beneficiis que omnibus largitur: pro scandalis quibus inhonoratur & à famulis suis, & multis aliis. Serius bonus, intus amorem ad proximum haber, exterius plena benignitate. Malus aurem serius, amarum & fastidiens bonum habet, indignabundus, suspiciosus, rancorolus, fine ratione turbulentus & aliis onerosus. Dissolutio est deuotioni sicut aqua igni: & qui ducit in consuctudinem vix desucscit maxime ioculari.

De

DEPROF. RELIG. LIB. II. 207 De suspensione mentis in Deum.

CAP. XX.

CEPTIMVM est, mentem semperhabere Exercit. ad Deum suspensam, orando, cogirando, re- Mentem cordando, meditando, legendo, attendendo, ac habere in Deum bona contemplando. Vnde quandocunque fer- fuspelamo uus Dei vel ad modicum Dei non meminir, contremiscit & dolet, quasi graniter offenderit, tanti amici defraudatus intuitu, qui nostri nunquam obliviscitur. Cum summa beatitudo & gloria consistar in jugi visione Dei, hujulmodi beatitudinis imitatio quædam est iugis memoria Dei. Ista est meritum, sed illapræmium. Quamdiu illum videre non possumus præsentes, saltem memoremur eius absentes: tanto quisque letius & plenius eum videbirin patria, quanto frequentius & deuorius eius meminerit in hoc exilio. Vnde Pfalmista dicit : Prouidebam Dominum in con . pfal. 19, 2 spectu meo semper, &c. Nectantum in otio, sed etiam in occupationibus eius esse debemus memores, imitatione fanctorum Angelorum, qui missi in ministerium nostrum sic exterio- Mat. 13, ra disponunt, vt tamen ab intimis nunquam recedant. Quanto calum amplius est quam terra, tanto spiritualis meditatio & contemplatio latiores habet materias & vias, quam cogitatio terrenorum. Quales autem fint istæ viæ vel materiæ, & quales profectus & processus meditandi & intuendi spiritualia, non est huius remporis vel materix : sed istud pertinet ad septimum spiritualis vitæ processum, qui in sapientia versatur.

De

riolus

cum leui-

m, fed

plum

s & ad emus

, ideo

t cau-

ro fe-

eiplis,

nt,&

n,tar-

& ad-

is in -

ni ad

pur-

iendo

antiofitis

Deo,

perfibuer-

fidei

nibus

dalis

pultis

-IXO

Ma-

s boran-

one-

aqua : luc-

## 258 S. BONAVENTVRAE

#### Sequitur processus sextus. CAP. XXI.

V N c de sexto processu, qui in virtutibus puris constat, aliqua simplicibus couenientia & nouis in religione competentia proponamus, alta & subtilia magis exercitatis in his reservantes. Quanto enim quisqueal. tius profecerir, & in anteriora se extedere fteduerit : tanto altiora & perfectiora intelligen tam de his quæ iam attigit, quam de illis quæ nondum actualiter comprehendir. Sicut qui pulchrum montem ascendit, quo altius scandit eo altius videt quantum adhuc distat à cacumine summitaris: & quod in imo positus æstimauerat esse verticem montis, sublimatus videt vix montis pedem effe : sic & de perfectionenemo proprie nisi perfectus & perfectioni proximus porest loqui. Virtus est ordinatus le cundum veritatis judicium mentis affectus, Sed iudicium veritatis circa quatuor generaliter versatur, circa bonum, & malum, & malum magis malum, & bonum magis bonum. Bonum aliud est corporale & temporale, aliud spirituale & perpetuum, quod sine dubio melius est qu'am corporale & temporale. Malum autem aliud est culpæ, aliud est pænæ. Culpa

alia venialis, alia morralis. Pœna alia transitotia, alia sempiterna. Malum ergo culpæ peius est quod meretur malum poenæ: quia si culpa non effet, nec pæna effet. Pæna verò transitoria minor est quam sempiterna. Et quia lex veritatis scripta est in corde hominis per judicium rationis, datæ sunt etiam ei in adiutorium affectiones ad fugam mali & apprehensionem boni : quia in his duobus omnis beatitudo consistit, scilicet in elongatione omnis

mali, & in fruitione omnis boni.

Virtus quid.

Septem

DE PROF. RELIG. LIB. II. 259

Septem autem sunt affectiones métis com- Affectiomuniter: spes, timor, gaudium, mœror, amor, odium, & pudor. Harum quatuor ordinantur contra malum, tres autem ad bonum. Nam timor, mærer, odium, & pudor contra malum funt: spes, amor, gaudium ad bonum se haber. Nam bonum non est timendum, sed optandum & sperandum: nee pro bono est doledum, sed gaudendum, nisi forte privatio boni timeatur vel'doleatur; quod non est bonum, sed proprie malum. Nam malum est priuatio bc. nivel corruptio. Item bonum non est odiendum sed amandum: nec de bono pudendum est, sed gloriandum. Gloriatio ideo non dicitur affectio per se, quia sub gaudio comprehenditur & amore. Cum ergo istæ affectiones ordinatæ funt ad quod debent, juxta rationis & veritatis tudicium, tune homo est virtuosus. cum sola mala timet, & magis timenda, id est, magis mala plus timet & doleda dolet, & odieda odit, & pudenda erubescit, se cundum plus & minus, sicutipsa & dolenda & odienda & pudenda plus vel minus funt mala: ita cum sola speranda sperat, sicut debet, & amanda amat, & de gaudendis gaudet, secudum quod magis vel minus sunt bona. Summum autem Summum bonum quod est Deus, summe amandum est Deus, & ante omnia sperandum, & super omnia in ipso gaudendum, & ea quæ ab ipso retrahunt, summe fugienda & execranda, quæ sunt præcipuè vitia & peccata : quia hæc verè & propriè mala funt, & omnibus mala, & nulli bona, & ad nihilum bona quibus infunt; licer quando que bonis cooperentur in bonum mala aliena vel etiam propria post conversionem: vt ex eis magis humilientur & amplius inardescant in amore Dei, qui eos in talibus vitirs toleratrit & à talibus liberauit. Sanctis etiam in gloria R 2

ange-

tuti-

as co-

entia

itatis

aeal.

Ac=

liget

guæ

tqui

iltius

um-

nerat

VIX.

ene-

pros le.

Ctus.

era-

ma-

um.

liud

me-

lum

ilpa

110-

PIUS

ilpa

110-

lex

di-

=01

11-

111-

nis

m

S. BONAVENTURAE augebit lætitiam damnatio reproborum : quia gaudebunt se ab his saluatos, in quibus poterant ficut & illi, nisi Deus eos liberaffet , incidiffe. Multæ funt aliæ virtutum artificiales diuisiones, secundum quod aliæ dicuntur Theologicæ, vt fides, spes, charitas; aliæ Cardinales, vt prudentia, iustitia, fortitudo, temperantia: item aliæ Politicæ, aliæ purgatoriæ, aliæanimi purgati, aliæ exemplares : quas sicut rudis rudibus loquens prætereo: solum illum ordinem sequar, quo virtutes principales septem vitiis opponuntur, cum virtus secundum hunc sensum non aliud sit quam vitiorum carentia: & quanto quisque ab omni vitio puriorsuerit,tanto,virtuosior est & perfectior.

#### De habitu religionis. CAP. XXII.

obseruantia,nuwleus in teffa.

Exed. 26.

Virtus in CI CVT nucleus in testa vel in corrice, sicelt Virtus interior exteris observantiis in religione. Omnia enim quæ in observantia religionis apparent, inuenta & statuta funt propter obtinendas & conservandas virtutes. Cætera autem fine virtute funt, sicut testa carens nucleo. Et sicut in tabernaculo foederis plura erant velaminum genera intra se protegentia vel decoratia sanctuarium, seilicet pelles hyacinthinæ, pelles arietű rubricatæ, saga cilicina, cortinæ, & tabulæ parietum, præter alia: ita in religione plura funt vittutis tegumenta, velad decorem vel ad custodiam virtutis ordinata; in quibus non pura virtus consistit, sed quædam virtutis vmbra, & latetis intrinsecus demonstratio figuralis. Vnde qui istis exterioribus contentus interiora postponit, sic est quali qui corticem vel testam vacuam sine nucleo habet. Primum est habitus exterior in vesti-

Habitus, religiofum Bonfacit.

DE PROF. RELIG. LIB. II. bus & tonsura: quæ si per se religiosum face? rent, etiam simeæ vel moriones religiosi forent: quibus talis habitus quandoque ioculatorie formatur. Sed hæc funt tantum figna interiorum, sicut circulus ad tabernam potum venalem delignat, & vexillum super Ecclesiam denuntiat dedicationem. Vnde fi signa falfa fuerint, decipiuntur homines putantes inuenire fignificata:ita de ficto religiolo, qui exteritis in habitu prætendit quod non habet in moribus & vita. Secudum, funt exteriores cer rimoniales observantiæ: vrinclinationes,geniculationes, & in horis pausationes, & omnes gestus quibus claustrales vruntur in diuino officio vel in aliis: de quibus sæpe minus virtuoli maiorem vim faciunt, quam perfecti & magis deuoti. Tertium, funt mores exteriores copoliti & exterioru membroru disciplina in loquendo, in gradiendo, in totius corporis goflu:quæ etiam curiales, seculares commenda. biles faciunt, & secularis virtus appellatur: sed religiolis magis competit, licet humiliori & planiori modo. Quartum, funt opera poenitentia, vi ieiunia, vigilia, flagella & alia corporales exercitationes & castigationes:quæ 11cet magis propinquant virtuti quam præcedentia, tamen non funt puræ virtutes: quia & ea hypocrite possunt habere, & in morrali peccato politi sæpenn talibus exercent scipsos Quintum, est studium familiare ad expurganda vel mortificanda vitia & virtures virtandase vt seipsum humiliare, iræ motus reprimere, luxuriam domare: & cæteris vitiis impugnatibus resistere: & operibus charitatis, obedientiæ, & aliarum virtutum inliftere. Qnamuis enim omnia opera bona, sint virtutis exercitia; quianec opus bonum esset quod nullam virtutem respiceret: tamen aliud est aliquod bonum R 3

UNIVERSITATS BIBLIOTHEK PADERBORN

: quia

pote=

IDCI.

es di=

heo-

iales,

intia:

ani.

rudis

ordi-

ptem

hunc

ntia:

fue-

celli

reli-

reli-

pro-

Cæ-

rens

ura

ntia

ya-

ma,

1111

lad

Ita;

2=

le-

11-

ali

CO

14

S. BONAVENTURAE bonu opus exercere simpliciter propter Deu, & intentionem merendi veniam & gloriam: & aliud est ipsum exercere, non tantum causa promerendi prædicta, fed etiam per hoc obii. nendi virtutem fibi cohærentem, & viitandi eam per operis exercitiu, & vitium cotrarium expugnadi. & hoc est multo veilius quamillud prius verbi gratia: Alius orat simpliciter, vi per hoe impetret peccatorum veniam velvitam æternam: alius etiam præter iftam intentionem orat, vt affuefaciat seipsum in orationis studio, & per hoc consequatur gratiam de. votionis, & gustum dininæ dulcedinis, & gratiam divinæ familiaritaris affequatur, & notitiam Dei clarius per mentis illuminationem consequatur. Etlicer oratio prioris sir bona & meritoria veniæ & gratiæ & gloriæ: tamenintentio fecundi cooperatur, vt & celerius & plenius hoc quod expressius desiderat assequatur. Vude multum valet ad perfectionem fan-Clitatis; scire intentionem dirigere ad cam quærendam, & studium suum ad hoc ordinare, in tantum vt aliquis faciliori labore, quoad corporale exercitium, maiores mentales virtures obtineat, qui scit prudeter disponeregres. sus suos, quam alius difficiliori labore. Exemplum de quoliber perito artifice, qui melius & citius & leuius operatur quodeunque, quam alter imperitus eum labore maiori. Sextum, est ipse nucleus affectualis virtutis, qui est perfectio vitæ actinæ & ingreffus ordinatus contemplatinæ: sine illa fruftra speraturputi-12s contemplationis vel stabilitas, cicut aqua fontis non erir pura quam diu fundus non est mundatus sordibus eiectis. Sieut autem ex nucleo pinguedo olei exprimitur: ita ex affe-Au virtutis sapor deuotionis procedit, marime diuini amoris & desiderij cælestis, & gau-

DE PROF. RELIG. LIB. II. dij spiritualis, qui nobilior & efficacior est quam compunctio timoris vel mœroris. Hi funt sex dies in quibus operari oportet opus salutis, & cibos vitæ quærere, ne iciuni defi- Mar. s; i ciamus in via hac qua ambulamus:ita vt fexto Exed. 16.23 die duplices cibos colligamus, scilicet bonæ actionis & piæ affectionis: vt in feptimo, id eft iabbato quiescamus: & toti sani facti à vitiorum languoribus, in requie opulenta vacare possimus diuinæ conteplationi, & videre quoniam iple est Deus, & gustare quoniam suavis elt vniuerlis. Qui sexto die duplices non colligit cibos, septimo inanis remanebit, nihil reperiens de dulcedine contemplationis : quia qui fextum ftatum, qui est in virtutum affectualium lanitate nondum attigerit, septimi Ratus dulcedine, qui est in lapientiæ gustu & intelligentiæ lumine, non fruetur. Inde eft quod lacob prius de Lia sex filios genuit: & cm 30 post hae Rachel peperit filium loleph decorum aspectu: quo nato coepit lacob petere dimitti & in patriam suam reuerti : quia prius in activa vita debet homo perfectus effe in fex prædictis profectuum fratibus, & tunc gufta- philip. to fructu vitæ contemplatinæ cupiet dissolui, 23. & este cum Christo in patria caletti, cuius iam primitias in sapore supernæ dulcedinis prælibauit. Sed quia proficientibus hæc formula scribitur, vt sciant quantum in lingulis virtutibus profecerint, vel quantum à perfectione earum adhuc distent, quamlibet iplarum in tres gradus longe inter se differentes describedo distinguamus multos medios profectuum passus festinando transilientes propter faltidium deuitandum. Ordo septem capitalium vitiorum hicest. Primum superbia initium omnis peccati, secundum inuidia, deande ira, acedia, ausritia, gula, luxuria. Huio per.

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

Deű.

lam:

aula

obti-

andi

nuin

illud

er, vt

el VI-

ten-

at10.

de

gra-

oti-

nem

13 86

1111-

plea

113-

an-

am

1113

23

VII-

rel.

m -

5 80

àm

m

elt

tus

111-

113

cft

CX

e.

11-

1100

S. BONAVENTVRAE

Septem Vitiis Capitalibus

EHANS.

format.

per contrarium opponitur ordo virtutum, scilicer humilitas contra superbiam, delectio pro-Septemvie. ximi contra inuidiam, mititas contra iram, sutes op- charitas Dei contra acediam, contemptus diponuntur. uitiarum contra auaritiam, sobrietas cotra gu-Hom. 27. in lam, castitas contra luxuriam. Sed quia teste beato Gregorio, sicut multi arboris ramiex vna radice prodeunt; ita ex charitate Deica. teræ virtutes oriuntur: ideo de ipsa tanquam de omnium matre & nutrice primo dicamus, & postea de filiabus. Ante ipsam nulla virtus Charitas meritoria est. Ipsa enim omnes informat, ve omnesvir- virtutes sanctæ fint; & vigorem tribuit eis, ve sutes in fint magis vel minus meritoriæ & Deoacce. ptæ, secundum quod de ipsius nutriméto minus vel amplius acceperunt: sicut ramus arboris à radice nascitur, & ex succo ab ea procedente nutritur & vt magis fructificet magnus efficieur. Initia autem singularum viriutum ad incipientes pertinent, fine quibus non polsunt esse salui & Deo placere ad salutem. Profectus ad religiosos magis congruè pertinent, qui meliores esse debet quam popularis communitas vel laici seculares : qui tamen sunt de numerosaluandorum. Quid prodest akiora profiteri & exterius in habitu perfectiora prerendere, fi in studio virtutum & exercitio operis non distamus ab infimis, qui tamen in spe sunt saluationis? Imò maior est confusio & species fallendi. Magna promittere & exigua persoluere, est potius supplicio dignum quam præmio. Perfectio autem ad perfectos pertinet, qui transcenso difficultaris obstaculo, in quo proficere volentes laborant quasi in montis ascensu, iam in ipso culmine, Christo duce constituti, transfigurationis eius gloriam desiderant speculari. Nemo tamen in hacvita vel perfect è alicuius virturis apicem valet apprehen

Mai. 17, 2. Pet. 1,16 Nemoin hac vita abfolute Perfectus.

DE PROF. RELIG. LIB. IT. prehendere, vel stabiliter in summo gradu semper manere: sed pro modo viæ pertectus quis dicitur respectu inferiorum. protegue conta probatistis, siterus

, Colo

pro-

am,

di-

QUteste

11 CX

cæ.

nam

nus,

rtus

, VC

I, VE :ce-

mi-

00 ce-

ous

anu 10C

10.0

ent

m-

de

ora.

rę-

DC-

pe

186

112

m

1

111

1-

U-

m

#### De charitate. 1000 choquest CAP. XXIII.

THARITAS, est ordinata & magna vo. Charines Cluntas seruiendi Deo, placedi Deo, fruen Amor. di Deo. Charitas, dilectio Dei, & amoridem funt. Tamen beatus Bernardus distinguit es. Bern.eg. as dicens, Magna ad Deum voluntas amor est: fiatres de sed cum lactatur à gratia, dilectio est: cum ve panio pas ro fruitur cui adhæret Deo, charitas eft.] Di. med. ligere debemus Deum super omnia propter Deus dille tria, quia bonus est in se, nec tantum modo bo- peromaia. nus, sed eriam ipsa bonitas est, quia nihil melius vel cogitati vel effe potest: & quo omne quod aliquo modo bonú est, bonú est. Si enim omne quod bonum est, diligendum est inquantum bonum, ille qui summe bonus est &c infinitum bonum est, summe & si possibile effer in infinitum, diligendus est, iuxta meritum dignitatis eius. Item, quia ipse prior dile- 1.200m. xit nos, & plus diligit nos quam nosipsi nos. 16. Ille enim qui infinitus est, & cui non est aliud esse quam amare, quia ipse Deus charitas est, diligit nos pauperes & viles & miseros : & dilexit ab æterno nondum existentes, nondum eum diligentes, imò & nescientes & resistentes & offendentes ipsum : & ideo iustum est nos cum vicissim diligere ex omni quod sumus, & scimus & possumus: vt faltem cum exigua mensura nostræ possibilitatis, sideliter remetiamur ei diligendo, cuius magnitudinis non est finis. Tertio propter eiusdem dilectionis multiplicem effectum, qui cognoscitur in beneficiis eius: quia non sufficir ei diligere solo

From 30.

Dilectio noftra in quibus

S. BONAVENTYRAE affectu, nisi etiam nobisoftendatin effectu. Gregorius: Probatio namque dilectionis, exin Euang. hibitio est operis.] De quibus beneficiis modo non prosequimur causa prolixitatis, alterius temporis oportunitatem ad hoc expectantes. Dilectio aurem nostra in tribus consistit, in voluntate, in opere, in affectu. Voluntas inforconfiftat, mata à ratione, consentiteius consilio vt velt bonum : & ne ociosa sit voluntas, progreditur in actum boni operis, omnem familiam imperio suo subicctam in adjutorium inuocans. feilicet membrorum corporis, sensoum, & cogitationum : fine ad promouendum bonum, fige ad remouendum malum. Cumque hoc fideliter fecerit, quasi pro remuneratione vel releuatione laboris, ex vsu exercitij suscitatut eriam ei affectus in solatium, à gratia demulcente sua dulcedine affectum: vt iam non tantum ex inftinctu rationis velit bonu, & cum conatulaboris illud agar, sed etiam ex desideriooptet, & per affectum amplectatur & diligat, & corrarium illiodiat & horreat & fugiat, is est malum. Et hæcest vere sanitas voluntazis, cum non tantum ex instincturationis cogit se ad volendum bonum vel faciendum, aut nolendum aut virandum malum : fed eijam ex affectu & desiderio mentis amplectiturbonum & odit malum. Et hæc eft virtus & mens bona, de qua Philosophi multa dixerunt, sed Voluntas Viinam verè cognouissent ea. Voluntas quandoque fine opere, sufficit ad meritum & debireputatur tum, vbi facultas & oportunitas operis non subest, verbi graria: Pauper libenter sabuenirer pauperi, sed non haber vnde : diues etiam quandoque libenter id faceret, sed non habet cui: veriusque ergo voluntas tune pro facto reputatur. Si autem facultas operis & oportunitas subesser, & non sequeretur effectus

operis,

pro facto

DE PROF. RELIG. LIB. II. operis, tune non sufficeret voluntas: quia nec voluntas effet cum posset quod expedit persicere, & noller. Quantum enim vis, tantum facis quod expedit cum potes: sed si non facis, non vis. do me I have more sell sted she

#### De virtutum connexione. CAP. XXIIII.

I en T etiam multæ virtutes effe videan- virtutes stur, & inter se differentes, vt humilitas connexe, alia est quam castitras, & patieria alia est quam vna charse misericordia, & sic de aliis; tamen quadam confideratione omnes vnum funt: & ita quælibet pon tantum coharet, fed etiam ine ft alteri : ve qui vnam habeat, vere omnes habere dicatur in habitu etfi non actu. Quod oftendens Apostolus, ait : Charitas patiens est, be- 1. Cer. 13 nigna est; non emulatur; non agit perperam; 40 non inflatur ; non est ambitiofa; non quærit que sua funt, & cetera. Sieut enim Deus est voum simplex & perfectissimum bonum, in quo est omne bonum perfecte, & cui nullum bonum deest: ita charitas est vna virtus in se omnem habens virtutem: sed propter diverlos effectus eius, ex diversis intrinsecis occasionibus & actionibus, velcausis illatis, quibus se velcontra malum opponit, vel ad bonum extendit, diversa officia vel nomina sortitur. Virtus enim fecundum Augustinum est 116.15. 4c. amor ordinarus: videlicet vt amet folum quod ciuis. 6.2% debet, & quantum debet. Quantum vero amas aliquid, rantum odis & fugis eius contratium vbi potes. Charitas ergo cum se ex- Charitas, tenditad diligendum Deum, dilectio Dei di- varia forcitur: cam ad proximum, dicitur dilectio mina, proproximi. Cum eius miseriæ compatitur, mi- prer effefericordia appellatur. Cum eius bono congau- fos.

COLUMN TRACTOR

:au.

exodo

rius

ites. t, in for-

veht

itur

1m-

ans.

co.

um.

hoc

evel

atur 111-

an-

um ide-

lilia

lat, ita-

CO-

aut

am

00=

ens

fed

111 =

01= 1011

01am.

set to

110 US

139

S. BONAVENTVRAE der, congratulatio vocatur. Cum equanimiter aduersa tolerat, patientia dicitur. Cum bene. facit se odientibus, benignitas nuncupatut, Cum non extollitur in prosperis inaniterluper se, humilitas reputatur. Cum obtemperat superioribus vt iustu est, obedientia est. Cum execratur turpia, castitas est. Cum resecutivperflua corporalis necessitatis, sobrietas est. Cum diuitias abiicit, paupertas est. Cum ad pauperes eas liberaliter effundit, largitasett. Cum tædio expectationis promisforum non frangitur, longanimitas eft. Cum inter bonum & melius, & inter malum & peius dif. cernit, prudentia est. Cum ios fuum cuique eribuit, iusticia est. Cum delectarionibus non emollitur, temperantia est. Cum duris non terretur, fortitudo est. Cum credit credende, fides est. Cum sperat speranda, spes est. Vnde Sep. 7,22. & Spiritus sanctus & vnic & multiplex dicitur. Quia cum in se vnus sit, diuersa donatelbuit secundum diversos donoru effectus: sicut aliqua nobilis & efficax medicina diuerlos curationum effectus operatur, vel virtutem confert varia operandi, ve vni acuat visum, altett clarificet vocem, alij auditum reseret, alij gustum reparet, in alio aliud & aliud operatur. Secundum quod Charitas opponitur septem eapitalibus vitiis, septem virtutes formatique, vi prædictum eft de profectuum gradibus, distinguuntur. Vnaquæque com virtus (telte bearo Gregorio) habet initium suum, & proin Ezech. Mur. 4, 28. fectum, & perfectionem. Marci 4. Terra profert germen suum. Primum herbam, deinde spica, deinde plenum frumentu in spica. Herbaest initium virtueis, spica profectos, fru-Charitatis mentum plena perfectio. Charitas Dei mater & virtuti & nutrix omnium virtutu tres habet gradus! ares gra- scilicet, infimum, medium & summum. sie & a 12

No resource of the last

DE PROF. RELIG. LIB. II. 269 & aliæ virtutes per singulas. Nec inconuenies est distinctio. Si enim cælestis hierarchie (di- De calesti cente beato Dionysio) singulæ per ternas dif- inp.6. ferentias distinguuntur; cur non & spirituales. virtutum hierarchiæ eundem ordinem in terzis imitentur? præfertim cum cæleftis pulchridudinis exemplar ad hoc nobis cælitus allatum est, vt pro viribus studeamus Domino in nobis sanctuarium facere: vt in medio nostri habitare dignetur, secundum exemplar in monte cæ- Exed. 25. lesti nobis demonstratum. Vtrum autem qui 49. in primo gradu quasi in infima virtutum hierarchia hic stant, ad infimam in calo hierarchiam pertineat: & qui in media ad mediam in cælo; & qui in fumma ad fummam in cælo hierarchiam perrineant, cum illuc Domino perducente venerimus, agnoscemus. Laboremus tatum hie fideliter de virtute in virtutem proficere, certi quod nequaquam inferior erit retributio gloriæ, proportionata meritorum mensuræ. Luc. Mensuram bonam & confer- 140.6,32 tam, &c. Eadem quippe mensura qua mensi fueritis, remetietur vobis. Eiuschem mensuræ hydria implebitur tibi vino gloriæ in nuptiis celestibus, cuius tu hic implere studueris aqua iustitiæ præsentis, quæ in comparatione cælefisest sicutaqua ad vinum optimum in valore. Mille millium metrete aque fluminis vel marium non valerent vnam electi vini, quoad pretium viriusque.

#### De tribus gradibus charitatis. CAP. XXV.

HARITATIS Deiprimus gradus est, Primus sic diligere concessa & eis vti, vt tamen illicita deuiter, & amori Dei nullius rei amorem præponat. sieut illi qui sie ea quæ sunt munda

经进行 工作之间

miter

bene-

patur.

er fu-

perat

Cum

at fu-

is eft.

im ad

as eft.

n non

er bo-

is dif.

uique

s non

is non

enda,

Vnde dici-

a tel-

ficut

S CU-

con-

alteri

11 gu-

atur.

otem

que, s, d1-

tefte

pro-

Droinde

ler-

feu-

atel

dus: fic

112

270 S. BONAVENTVRAE mundi diligunt, vt tamen in eorum dilectione vel cupiditate peccata mortalia deuitent, seruando quæ Deus præcepit facere, & cauendo Mat.19,17 quæ Deus prohibet per præceptum. Mauh. Sr vis ad vitam ingredi, id est, in ingressu vitæ consistere, non in progressu altiori, serua Secuidus. mandata. Secundus gradus porest esse, cum homo voluntarie pleniori affectu & feruentiori, non solum communia contentus est seruare præcepta, sine quibus non est salus; sed eriam ad omnia quæ Dei funt studiosus est & voluntarius, tam faciendo in se, quam in aliis promouendo & desiderando. Hoc proprium est bonorum religiosorum, qui no solumpræcepta Dei, sed consilia ipsius implere, &ipfum specialiter imitando sequi desiderat, omnis iustitiæ doctorem Dominum Iesum Chri-Bern.ep.ad stuin. Talibus dicit Bernardus: Non est vefratres de strum circa præcepta communia languere, nein princip. que hoc solum attendere quid præcipiat Deus, in princip. que noc toituin attendere que sit voluntas Del bona & beneplacens & perfecta.] Quantum enim amas Dominum, tantum studiosior eris promouere beneplacitum eius, vbi potes, & honorem, & cauere eius offensam & inhono-Hom.30.in. rationem. Gregorius: Nunquam est amor Del otiosus: operatur enim magna si est; si veto operari renuit, amor non est.] Fidelis autem famulus Dei ea diligentia qua cauet Dominum suum offendere in se per peccatum, ca eriam cauet & dolet eum inhonorariab aliis per scandalum & malum exemplum: quia indisciplina famulorum redudat in dedecus dominorum. Quis enim famulus fidelis patienter sustineat contemptum domini sui, & iniu-Rem. 16, 18 rias ne dicam promoueat & augeat? Huiulmodi verò Christo Domino non serviunt, sed suo ventri. Si tu pro velle tuo seruis Domino, iple

DE PROF. RELIG. LIB. II. 271 ipse te remunerabit pro velle suo. Si autem tu studueris ei seruire pro velle suo, ipse remunerabit te pro omni velle tuo. Mat. În qua men- Mat.7,2 fura mensi fueritis, remetierur vobis, & adiicietur vobis non tantum fecundum mensuramsed eriam supra : secundum omne delidetium tuum remuneraberis. Terrius gradus Terrius est tanto affectuæstuare ad Deum, quod sine gradus. ipso quasi viuere non possis, coarctatus deside. Phil.1,23 rio dissoluendi, & esse cum Christo. Talibus est viuere in patientia, vel potius in fastidio, & mors in ardenti defiderio etiam per dura tormenta. Hoc desiderium fecit Andream amplecti crucem: Stephanum orare pro lapidantibus, qui ci cælum patefaciebant, quo anhelabat ingredi: Laurentium deridere carnifices: Vincentium prouocare tortores: Agatham lætissime & glorianterire ad supplicia, quasi ad epulas inuitatam: & cæteros gloriosos martyres gaudere in tribulationibus, & inimicos diligere persequentes: à quibus ad desiderata gaudia velociùs adipiscenda promouebantur. Amici sanctorum desiderant eos secum diu retinere hic: inimici autem eorum dolent eos aliquo tempore secum in mundo morari. Et ideo diligendi eis sunt qui optant & promouent eos: vt hoc citius & plenius obtineant quod super omnia diligunt, quo nihil vtilius eis esse potest, Nihil est quod raliu valet estum extinguere desiderij, quam diu non datut eis copia de fonte vitæ pro libieu potari, cuius fiti mitabiliter eruciantur. Tribus tamen interim Tres guevtcunque refocillantur guttis consolationum tæ consospiritualium : scilicer internæ suauitatis re-hac vite. creatione, sacramentali corporis Christi perceptione, quod devotis solet esse singulare solatium pro relevando huius exilij rædio: quia & si non manifeste, tamen vere & salutifere iptuna

MAN TO SERVE OF

Ctione

t, ser-

uendo Varth.

greffu

i, ferua

, cum

rueneft fer-

is; sed

est &

n aliis

rium

præ-

& ip-

om-

Chri-

It ve=

re,ne-

Deus,

as Del

ntum

or eris

es, &

iono-

r Det

vero

utem

omi-1, ca

allis

a in-

: do-

ien -

niuriul-

, fed

100, ipla

S. BONAVENTYRAE splum quem amant suscipiunt Dominum lefum Christum. Item spiritualis fructus multiplicatione, in quo & animarum profectum & Dei honorem sentientes, exilij sui molestias tolerabilius sustinent spe lucrorum Dei, Vnde sponsa dicit adolescentulis: Fulcite me floribus, scilicet nouæ conversationis bonæ: stipate me malis, id est, proficientibus, ad perfectionem tendentibus: quia amore langueo, delide. ro dissolui, & esse cum sponso: ve quam dinad hoc differor, saltem cosoler connersione peccatorum & profectu bonorum : & ita meum exilium erit mihi tolerabilius, si videro aliis esse fructuosum : vt si tardius ad sponsum ve-Phil. 1,23 niam, tamé plures meeum ducam. Sie & Paulus coarctatus inter desiderium dissoluendi, & profectum fubditorum, consolabatur se interim ex corum profectu, de sua dilatione a regno.

#### De dilectione proximi. CAP. XXVI.

Quemo. do proximus diligendus.

1.20an.47

LECTIO proximi ex dilectione Der nascitur: quia propter Deum & in Deo & secundum Deum est proximus diligendus. Propter Deum: quia ipse mandauit. Ioan. Hoc mandatu habemus à Deo, vt qui diligit Deu, diligat & fratrem suum. In Deo, id est, ea affectione diligere debet proximum qua Deum, id est, ea forma. Secundum Deum, id est, ad hoc diligere debemus proximum, ad quod nos diligit Deus, id est, ad salutem anima & profectum in spiritu, hocest verè & purè & ordinate diligere. Vere & non ficte, sieurilli qui verbo tantum & lingua diligunt, non opere & veritate. Pure & non ex carnali affectione, non pro vtilitate propria, non ex carnali affectione 85.1Ca

um les multictum & oleftias i. Vnde e flori-: Aiparfectiodeside. n diu ad ne pecmeum ero aliis um ve-& Pauendi, & se intetione à

SECTION AND ADDRESS.

ne Dei in Deo endus, n. Hoc t Deu, a affe-Deum, eft, ad od nos & proordilli qui ere & c,non Tione & Ca

DEPROF. RELIG. LIB. 11. & seculari societate tantum: quæ & si non sint semper mala, tamen non sunt meritoria, nisi ex spirituali dilectione accipiant condimentum. Ordinare, vi non ad vitia & commoda carnis & temporalem prosperitatem, sed ad æternam salutem. Vnde norandum, quod est Dilectio dilectio carnalis, & dilectio cupiditatis, & dilectio naturalis & socialis, & est dilectio spiritualis. Carnalis est, quæ carnalibus nutritur: ve inter virum & femina in copula carnali. Cupiditatis, ve qui diligit pro muneribus: sicut & canis diligit eum qui dat ei cibum. Naturalis, hæcest inter cognatos, & propinquos sanguine vel patria. Hac etiam dilectione diligimus illa, quæ natura magis venustauit; vt pulchros homines & alia naturaliter delectabilia, & eriam illa quæ naturæ nostræ sunt aliquo modo similiora: sicut cum è duobus æquè ignotis vni magis inhæret affectus, quia forte nobis similior est in natura. Eccli. Omne animal di- Eccli. 13,19 ligit suum simile, &c. sic & omnis homo prozimum suum. Ista sicut à bonis & à malis & etiam à brutis habetur, ita bona & mala esse potest, licet originem trahat à natura quæ bona est in se. Vode in necessitate plus tenemur ex iure naturali propinquióribus, quam extraneis subuenire. Socialis est, qua notos & familiares & contubernales magis diligimus, quam ignotos & alienos. Ista similiter per se indifferens est : quia & bonos & malos videmus eam habere; boni ad bonum, mali verò ad malum illam convertunt, fauendo sociis ad quæ volunt.

San Collins of the San

19 19 ha well as I'll and the below Will all

. Industrial many sales are general south a becker

#### S. BONAVENTYRAE 274

# Detestatio carnalis amoris.

#### CAP. XXVII.

CPIRIT VALIS dilectio à Spiritusan-Octo denominata elt, à quo flait qui amot Patris & Filij dicitur. Illa eft quæ mandatur nobis à Domino: & meritoria est per se lola, & duas priores efficit meritorias, quando abea reguntur, scilicet naturalem & socialem. Copidam autem non ordinat, sed tolerat & temperat, ne excedat : quia magis quærit vulltatem propriam quam illius quein videtoramare. Carnalem verò odit & fugit, vel fugat & execratur & exterminat, nec voquam erit fida focietas inter eas: & quantum vna iplarumaugetur,tantum altera minuitur:licet interconsuges propter sacramenti virtutem si modera. ta fuerit exculetur. sed à spiritualibus qui plenam Deo vouerunt continentiam, tantomagis premenda est carnalis dilectio & euellenda, quanto indecentior apparet macula in can-2. Cor. 6,14 dida by so quam in rudi sacco. Quæ enim societas luci ad tenebras, & quæ couentio Chris Ri ad Belial? Vnde bene dicitur in libro 54pientiæ: O quam pulchra est casta generatio cum charitate! Sed quia folet quandoquele palliare carnalis dilectio sub specie spiritualis, seut zizania sub tritico; vt de viridario teligiolæ vitæ enelli possit aliquas eius species quali noxias herbas ad cautelam inexpettis breuiter oftendamus, per quas dinoseatur distantia spiritualis amoris à carnali. Spiritualis enim dilectio nobilis virtus est: & ideo ne vilescat admixtione carnalis amoris, sicut ballamus lophisticarus vilibus liquoribus, vellicut aliæ nobiles species falsitatis admixtione vitizatur, longe est inde & subtiliter segreganda.

DE PROF. RELIGILIB. II. ganda. Ela. Vinum tuum mixtum est aqua, 164.1,24 id est, amor spiritualis vitiatus est amore carnali. Sic praui caupones vendunt viliora sub specie melioris: & hoc maxime inebriatis & rudibus, qui nesciunt discernere pretiosum à vill. Ioan. Omnis homo primum bonum vi- Ioan.2,30 num ponit : & cum inebriati fuerint, &c. Sic Simile sæpe mutatur amor, qui primo bonus & spiri-cleganse qualis videbatur, cum discretionis & sobrietatis metas excesserit, in carnalem: quia astutus diabolus primò occultat tentationis laqueum, donec amor increscat & tenax fiat (sicut viscus quo capiuntur auiculæ) ve cum sibi mutuo conglutinati fuerint inseparabili amore dilectus & dilecta, improvidos fimul in inguine transfodiat carnalis concupiscentiæ mucrone. cum ab inuicem iam nequeunt separari. Potius namque fibi mutuo consentiunt ad quæque aperta vitia, quam velint fidem qua iam ex logo tempore integram fibi seruauerut, aliquatenus violare, vel omnia seruitia perdere, quæ fibi mutuo impenderunt. Et licet hoc cum multo cordis dolore faciunt, præualer tamen amoris violentia, quæ mentis vigorem folita est emollire: sicut Dalila Samsonem for- 144.16. tissimum virum suis blanditiis eneruauit, & cæteris hominibus similem effecit, & spiritu Dei effugato tradidit eum hostibus ligadum, cæcandum, incarceradum, ad molam trahendum, circumagitandum & illudendum. Nec Hoffis nec diuturnitate la Carre Game mode no dormit, nec diuturnitate lassatur, si quo modo post nec voqua longa tempora potuerit efficere quod intendit, fatigatur, cum ad nihil aliud omni tempore vacet vel studeat : nec alia cura sit occupatus, nisi quo modo subuerrat bonos, & malos præcipitet in deterius, & retinear in peccato, & impediat à Carnalis profectu salutis. Primum ergo indicium car- amorisindicias nalis

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

Min the Trans

u fan-

amor

adatur

e lola,

Cu

tem-

ramaigat &

it fida

maur con-

odera.

11 ple=

o mae

rellen-

n can-

m fo-

o Sa-

cratio

quele

tualis,

reli-

pecies

pertis

ur di-

ritua-

eo ne

it bal-

vei fi-

rtione

legte-

andae

S. BONAVENTYRAE nalis amoris eft, quod cum spiritualis diledio spiritualibus tantum eruditionibus & ædificatoriis collamonibus pasci soleat, & nugas & otiosas fabulas fastidiar: isti econuerto pauca de spiritualibus, & plurima de inutilibus confabulationibus, & maxime de mutua dilectione infattabiliter ruminant, quantum iple eam & illa ipfum diligar: ita quod ad huiu[mod colloquia non fufficiant horæ, non dies, non quælibet tempora, sed semper quando conue nire pollunt, copiosam habent loquendi materiam indeficienter. Secundum carnalis amoris indicium est, infolentia gestuum & morum, quando funt pariter se taliter amantes, amor rosè se mutuo respiciunt : latus lateri, femut femori: manus ad manum tenent & comptimunt: deinde brachia & lacertos, humeros & vbera sub vestibus, & vlteriora tangendo blandiuntur. Aliquando amplexus & furtina olcula iunguntur, & similia : sicut in secularibus amatoribus notari potest. Econuerso spiritualis dilectio tantam disciplinam seruat in occulto ficut in publico. quæ nec angulos quant sed fugit, nisi quando secum quis habitare defiderat, & soli Deo vacare. Cum homine autem colloquens maxime fi vir cum femina loquitur, continet oculos, & manus & omnia mebra sub custodia modesta : ita quod ettam Audiosus observator non invenirer, in quo cos reprehenderet. Tertium est inquietudo cordis quando funt absentes cogitando de se invicem vbi sit ille dilectus, quid agar, quando venier, quamdiu me deseruit, si de me cogitet, fi ex absentia eius amor circa me fortein alte quo tepuerit : quam longo tempore iam nihil mihi demadauerit, & quid in causa esse possit: quomodo valet in corpore: & ita suspenso cor. de nec orare libere potest, nec de Deo quiere medi-

DE PROF. RELIG. LIB. 11. meditari, vel aliud agere distracto & occuparo animo circa dilectum, nili quando audit aliquid de co prosperum vel loquitur, hocest ei refrigerium qualecunque. Spiritualis dilectio hæc non curat, sed quiescit in Deo, & amicum fuum fideliter in oratione Deo commendat, cum fuerit oportunum sine inutili distractione, compatitur ei & congaudet licut ratio dichauerit faciendum. Quartum indicium carna'is amoris, elt, impatientia condilecti : scilicet si aliquam secum diligat, si benigne aliquam falutet, si aliqua beneficia ei exhibeat:ex quibus timet ne forte amor alterius præualeat, & erga fe tepescat, inde dolet & tristatur. Spiritualis autem dilectio vultomnes fecum diligi,& in hoc gaudet:quia charitas est sui com municativa: & quanto magis dilatatur, tanto amplius augetur: licut ignis quo plura fomenta accipit eo magis excrescit. Quintum est ira & conturbatio:quia tantum (vt vulgo dicitur) fe diligunt, quod præ nimia dilectione non possunt sibi parcere à molestia læsionis. Sieur enim metas excedit aliquando corum dilectio inordinata in blandiendo: ita quandoque exceditin conturbando, maxime cum vnus alterum in aliquo offendit, non satisfaciendo fibi in his quæ desiderat, vel aliam personam vtei viderur plus amando: quia quo tenerior est dilectio, eo molestior est offensio. Inde lurgunt querelæ & improperia impensorum beneficiorum, & magnæ fidei, quæ iam perdita videntur apud ingratu. Sequuntur etiam detestationes & iuratoriæ promissiones, quod nunquam deinceps vellt ipfum diligere, qui sic rerribuit sibi mala pro bonis, & odium prodilectione. Aliquando adiunguntur clamores, contumeliæ, vituperia, maledicta, infamationes, proditiones secretorum, & multa inconuenien-S

UNIVERSITATS BIBLIOTHEK PADERBORN

Mill the Tree

ledia

edifi-

gas &

pauca

con-

ectio-

e cam

(mode

, non

CONUC.

mate.

moris

orum,

amo-

femur

mprie

eros &

blan-

ofcu-

aribus

icitua.

111 OC-

quænt

re de-

ne au-

na lo-

omnia

ettam

uo cos

o cor-

fe in-

uando

gitet,

n ali-

nihil

poffit:

o cor.

quiere medi-

278 S. BONAVENTVRAE venientia huiusmodi, sicur sæpe experimur. Spiritualis verò amor pacificus est, traclabilis, ignolces errori & infirmitati proximi & in Spiritu lenitatis instruens in aliquo praoccupatum delicto. Sextum est munuscula & dolces literæ amatorij dictaminis, conuiuiola,& morselli ab ore dilecti rapti, & qualibet alia quæ dilectus contrectauit, vel quibus viuselt. quæ quasi pro reliquiis veneratur, & pro memoriali conferuantur proincentino continut xo.1.ep.2. amoris. Econtrà sicut dicit Hieronymus, Cread Negot. bra munufcula, & fasciolas, & zonas, & pregustatos cibos, & dulces & suaues amoris literas Sanctus amor no habet. Pure orationes, adificatoria & in spiritu instructiones, & in necessitate piesubuentiones funt spiritualis amoris fulcimenta. Septimum est inordinata diffie mulatio vitiorum ad inuicem, feilicet quod ita le diligut mutud, quod etiam vitia soadiligunt & fouent: & excusant & astant sibi mutuò contra arguentes & corrigentes ea, confæ. derati ad malum, ficuefur fure, adulter adulterum diligit in malo. Spiritualis autem dilectio cum omnium vitia detesterur, singulatiter tamen odit ea in specialiter dilectis. Sicut enim pater magis doler deformitatis maculam in filio quam in alieno: fic Deus peccata omnium odit, & ramen quodammodo durius punit ea in amicis suis singularibus quamin 2. Reg 12. aliis. sicur apparet in Danid qui grauissime pro peccatis punitus est. Apoc. Ego quos amo, Apoc. 3, 19 arguo & castigo. Ostensis ad causelam carnalis amoris indiciis, quæ se quandoque palliant sub specie spiritualis dilectionis, ve ignaros decipiat, ad spiritualis dilectionis profectus considerandos redeamus, & quibus gradibus constant videamus. the line of the state of the line in the state of the sta

and resource that

CT 241

DEPROF. RELIG. LIB. 11. 279

# De gradibus dilectionis proximi.

ILECTIONIS proximi primus gra- Primus dusesse videtur, Nullum odire, nulli ma- gradus. hum cupere nullius velle bonum impedire, in necessitate proximo auxiliu subuentionis non subtrahere: & breuiter, vt nulli faciat malum vel cupiat cum voluntatis confensu. & bonum proximo opter & faciar, sicut sibi velle deberet fi indigeret. In his duobus confistit impletio illius præcepti, Diliges proximum tuum Mar.22,32 sicut teipsum. scilicer quod tibi odis ab alio rob.4,16 heri, tu ne alteri factas. & quæcunque vultis vi mat. 7,12 faciat vobis homines, & vos facite illis. Hec est Lex & Prophetæ. Hoc enim docet lex naturæ & scripturæ, pariter secundum expositionem fanctorum orthodoxorum. Profectus dile. Secundus ctionis eft, fic alterius profectui congaudere, & bonum alterius diligere quasi proprium, & sic eius aduersitati compati sicut propi iæ, vel aliena lucra, sua deputare ex affectione pielatis. Ad Romanos: Gandere cum gaudenti- Rom. 12,15 bus: fiere cum flentibus, id ipfum innicem sentientes. Item sic bona aliena vel mala senure licut propria. Ad Corinthios: Quis enim 2. Cor. sp. iofirmatur, & ego non infirmor, &c. Vbi au-290 tem talis inest affectus, ibi necessario non deerit subuentionis effectus, quantum patitur oportunitas. Sicut enim sana membra corporis congaudent sibi: & compatiuntur mutuò: ita apparet i'lum affectum fanatum effe à stupore insensibilitatis vitiosæ, qui iam nouit intelligere quæ proximi funt ex seipso. Ad Ephe 19hof 4,27 sios: Sumus enim inuicem membra. Vnde Dominus noster lestis Christus, à quo omnis doctrina perfectionis nobis influit, sicut me-

S 4

104

Million Text

imur.

clabi-

eoccu-

iola,&

fuselt.

ro me-

ntinut

s, Cre.

pregu-

s, ædi-

is amo.

a diffi-

et quod

fua di-

confa.

m dile-

gulari-

Sicut

macu-

durius

uam in

uiffime

is amo,

carna-

ros de-

us con-

is con-

230 S. BONAVENTVRAE bris à capite sensus & motus, deputat sibificri quicquid membris etiam infimis inferiur: Mar. 35,41 sicut ipse dicit, Quod vni ex minimis meisse Gradus ciftis, mihi feciftis. Perfectio dilectionis proaertius. zimiest, diligere inimicos ex affectu, & ea dulcedine erga odientes & persequentes seaffici, ficur erga fingulariter dilectos, & non folum res temporales, sed eriam corpus pro fratribus ponere paratum esfe, non tantum pro ipe præmij martyrij, sed magis pro affectu traternæ salutis. Hanc Christus docuit, qui pro peccatoribus inimicis suis mori dignatus est: vt illa peccata, quibus ipsum offendimus & Dan 15, 13 contemplimus expiaret. Ioannes: Maiorem hac dilectionem nemo habet, ve anima suam ponat quis pro amicis suis. Hanc didicerunt ab iplo lancti, qui se morri pro fratribus obtuareg.1.3.molerunt, qui se in servos pro aliorum redemmimp.i. ptione vendiderunt: vt Paulinus, qui vtaliorum fami consuleret, ipse fame cruciabatunt qui pro interfectoribus suis devote orabants & sua benignitate, inimicorum sæuttam lenire, & malum in bono vincere studuerunt. Hanc lofeph patriarcha, Moyfes, Samuel & Dauid, Iob, & alij quamplures fancti, multipliciter oftenderunt. Et reuera tales sunt verè sapientes, qui sic diligent inimicos: quis centies maiora bona præstant eis persequendo quam subueniendo, sicut qui raperet minrtalentum plumbi, & poneret in eundem locum talentum auri puri. Quid potest homini sancto nocere inimicus? Honorem mundi vel delicias vel diuitias, ex quibus nutritur carnalis concupiscentia, potest chaduersarius subtrahere, spoliando, detrahendo, persequendo! led ista sancti non amant: ideo non contristantur, cum ista subtrahuntur eis. Nam si ista quæ mundi sunt diligerent, & de amissis valde dolerent S HE

Chicago Maria

DE PROF. RELIG. LIB. II. dolerent, non esset charitas Dei Patris in eis. 1.10.2,18 Cum ergo aufert eis mundana inimicus, quæ eis funt odiosa & onerosa, cumulantur eis dona spiritualia, & merita cælestia. V nde Dauid: Iudicia Domini vera iustificata in semetipsa: Pfal. 12, 12 desiderabilia super aurum & lapidem preciofum multum, & dulciora super mel & fauum. Er qui occasionem dat homini tanti lucri, merito est ei diligendus. Matth. Diligite ini- Mar. 5, 24. micos vestros, benefacite his qui vos oderunt. Orate pro persequentibus & calumniantibus vos, & erit merces vestra multa, & eritis filij akissimi,&c.

#### De Humilitate. CAP. XXIX.

adhibets plug enthist.

Tv n e dicendum de humilitate : vbi sciendum, quod vera beatitudo confistit in cognitione summæ veritatis, & dilectione Lummæ bonitatis, & in fruitione æternæ iucunditatis. Omnes autem virtutes ordinans nos ad ista tria: & ideo quanto quisque magis fuerit ordinarus in virtutibus, tanto magis capax erit superne beatitudinis. Sicut ergo charitas ordinar nos ad bonitatem, ita humilitas habet nos ordinare ad veritarem. Humilitas Humilitas est ex intuitu propriæ conditionis vel fragili quid. tatis, voluntaria mentis inclinatio. Bernardus: Trad. de 18 Humilitas est virtus, qua homo verissima co- gradib. Hisa gnitione sui sibimetipsi vilescit.] Duo sunt superbia. quæ admonent nos vt humiles simus, videli- Humilitacet:quod sumus, & quod no sumus. Quod su- tis duæ causæ is mus, non habemus à nobis, nec ex meritis no nobis. itris: & ideo non oportet nos inde extolli, quia alienæ potestatis est & bonitatis quicquid bonisumus & habemus: & inde solus ille extollendus est, cuius gratia sumus id quod sumus.

工程。在海绵市

MITTER TOTAL

oi fic-

ertur:

cisfe-

IS PIO-

& ca

fe af-

on for

o fra-

m pro

ffectu

ui pro

us eft:

nus &

iorem

i fuam

cerunt obtu-

edem-

talio-

batur:

abant;

nriam.

udue-

amuel

mul-

int ve-

guia

uendo

ihita-

locum

ni fan-

di vel

carna-

is Cub-

endo:

ontri-

fi idta

valde eront

282 S. BONAVENTURAE

Mumilitas Hæc est humilitas sanctorum & magnorum, sanctorum qui quanto maiores se vident, tâto magis humiliant se in omnibus quæ habent, totum teddentes illi à quo totum habents qui sorti services.

dentes illi à quo totum habent: quia furti teus est, qui sibi aliquid retinet de his, quæ sibicomodata sunt innito Domino, cum inse dicat.

modata sunt inuito Domino, cum ipse dicat,
Gloriam meam alteri non dabo. Profectum

nobis libenter communicat in donis suis, sed gloriam sibi servat. Quod autem non sumus, similiter monet nos humiliari: quia vana &

inanis gloria est, extolli de eo quod nonest, velut si lutum glorietur se esse aurum, & na-

nus iactet se esse gigantem, & mendicus credat se esse regem, & Aethiops niue candidio-

rem. Apoc. Dicis quia diucs sum, & nullius egeo: & nescis quia tu es miser, & miserabilis,

Humilitas imperfeest pauperum & imperfectorum, qui conside-

Apoc. 3,17

dorum. Tata sua inopia & imperfectione, in copatatione sublimitatis aliorum resissant sie

iudicio veritatis sibimetipsis vilescunt. Sic Dominus nos excos natos, per nostri ignorate tiam, illuminat, lutum vnde fasti sumus lie

niendo super oculos nostros: ve primo incipiamus nosipsos agnoscere, deinde ipsum illuminatorem nostrum credendo proni adorare.

Ex luto visum recipit, qui ex conditionis propriæ fragilitate seipsum humiliatus agnoscit-

De humilitate ad nosipsos.

CAP. XXX.

TRIPLICE M verò humilitatem habere debemus. Humiles enim esse debemus in nobis, humiles ad proximum, & humiles ad Deum. In nobis debemus esse humiles, nosmetipsos ex consideratione propriæ vititatis despiciendo: vt omnia quæ in nobis despica-

billi

DE PROF. RELIG. LIB. II. 283 bilia agnoscimus, tam in naturalibus desectibus quam fortaitis, & maxime culpabilibus & vitiosis diligenter attendamus, vt ex corum intuitu apud nos humiliemur. Secundò in nobis simus humiles, mores & gestus humiles habendo, & verba humilia & responsa. Vnde Pf.34,14 Dauid, Quali lugens & cotriftatus, sic humiliabar. Terriò, ve in humilibus obsequiis, operibus, & officiis nosmetiplos exerceamus, in quibus apparet vilitas, & quæ alij horrent & despiciunt:vt fordes purgare, rusticalia opera facere, & vestibus vilioribus contentos esfe, & cibis & aliis similibus. Vode David, Ludam 2. Reg. 6,24 & vilior fiam plusquam factus sum, & ero humilis in oculis meis.

# Dehumilitate ad proximum.

D proximum debemus esse humiles, A Primo, meliores & digniores ipsos nobis teputando, no eos despiciendo vel temere tudicando. Vnde Apostolus ad Philippeses, Hu- Philippeses, Hu- Philippeses militate superiores sibi invicem arbitrantes. Secundo, honore exteriori intricem præuenientes reuerendo, inclinado, locum primum vbique præbendo, non eis derrahedo, sed obediendo, oblequendo, promovedo: & ecs apud cæteros exaltare, & facta eorum commendate, laudare, & extollere, dummodo bona lint, & mala corum tegere non fice sed pure. Tertio, patienter corum infirma opera toletare, & læliones sustinere, si quas inferunt nobis, & malum pro malo non reddereinec odiu, nec jurgia, nec clamores contra cos exercere, & correptiones eorum patienter recipete. Pfalm. Cum mihi molesti essenr, humiliabam Pfal. 34,13 animam meam. Item proximorum alij (unt æquales

UNIVERSITATS BIBLIOTHEK PADERBORN

Ser History

orum.

is hu=

m red-

ti reus

ibico.

dicat,

ectum

is, fed

umus,

ana &

on eff,

& na-

IS CIE-

didio-

nullius rabilis,

militas milde-

opara-

:, & ce

t. Sic

lorau-

us ha

inci-

n illu

orare:

s pro-

ofcite

habe-

emus

les ad

nol-

matis

pica.

bilia

Regulæ tis obfer wandæ. Mccli. 32, 1 1. Thef. 1,7

S. BONAVENTVRAE 284 æquales nobis, alij superiores, alij subditi. De æqualibus plana est regula prædicta. De superioribus addit Apostolus; scilicet, Obedite præpolitis vestris & subiacete eis. Obedire pertinet ad impletione iussionis coru, subsace. re & humiliter eis subesse; quasi vicariis Dei, omni subiectione secudum Deum. De prelaus tres omni- ergo tres regulas nota: Prima Ecclesialt. Rectorem te posuerut, esto inter illos quali vous ex eis. Secunda ad Thessalonicen. Facti sumus paruuli in medio vestrirm, tanquam si nunit Luc. 22,27 foueat filios suos, &c. Tertia Luc. Ego autem in medio vestrum sum, sicut qui ministrat.lecundum has tres regulas rector inter subditos sit quasi vnus ex illis communisin victu, in vestitu, in labore, & in aliis exterioribus. Sicut paruulus in medio eorum; vt ex hocquod præest eis non puter se sanctiorem, vel aliislapientiorem vel digniorem: sed viliorem & ob. ligatiorem in reddendo rationem pro se & pro illis. Sit quali ministrans in medio corum,infirma eorum portando & curando & exemplo præcundo.

#### De humilitate ad Deum. CAP. XXXII.

D' Deum debemus effe humiles. Primo L vt iplum esse Deum ac Dominum & iudicem nostrum humiliter cognoscamus, & el in omnibus obediamus, sicue serui domino suo, & opus factori suo: & si peccanerimus el, vt citò & dignè pœniteamus, & fatisfaciamus, & emendemus. Secundo, ve flagella eius humiliter toleremus, & non remurmuremus correpti: sed iustum eius iudicium commendemus, & nos correptione dignos agnoscamus, dicendo: Iram Domini portabo, quoniam ipli

Mish. 7.9

pecca-

DEPROF. RELIG. LIB. 11. peccaui. Terriò, vt de beneficiis eius non extollam r: sed agnoscamus quod no pro merito nostro, sed purè pro sua bonitate dilexit nos, & elegit nos, & vocauit nos, & iustificavit & ma Rom. 8, 30 gnificauit nos. Vnde debemus ei gratias purè & humiliter referre, & nibil nobis de bonis eius ascribere arrogando. Vnde Psalm. Non Plantis nobis Domine non nobis: sed nomini tuo da gloriam.

#### De triplici gradu humilitatis. CAP. XXXIII.

Icer autem ex prædictis possint gra- Primus dus humilitatis discerni, tamé vt magis in sua agnos promptu fint ad intuendum, nota tres gradus fcere ville humilitatis, licer multum inter se distantes, Primus est, vt homo se, quid est, id est, vilem, infirmu, inopem boni, viriofum, peccatorem, & li quos alios defectus habeat, agnolcat & sciat : & non mentiatur sibi esse se maiorem quacunque dignitate fulgeat, & non eleuet se supra le, quali in ventum vel super alios insolenter; nec vanas laudes hominum, vel honores quærat, & li aliquando delectat eum aliquod iftorum, semetipsum redarguat & castiget quali deceptum, & in quo veritas non sit. Vnde Psalm. Filij hominum, vt quid diligitis Pfal. 4,3 vanitatem & quæritis mendaciú? Cum enim De'omnia possit, vt quid no fecit nos æquales Angelis in gloria, nifi ve ipsa depressio nostra humiliei nos, ne eleuemur sicui seducti & seductores Angeli, & corruam & percamus? Inde est, quod cum Deus in baptismo tollat penitus reatum peccati originalis, pœnā tamen corruptionis non tollit in hacvita: vt semper maneat nobis memoriale humiliationis, quo cauti simus ne superbiamus sicut primi parentes

MIND TO A

i. De

Supe-

bedite

bedire

biace.

s Dei,

relatis

t. Re-

li vnus **fumus** 

nunix autem

rat.le-

bditos

tu, in

Sicut cquod

liis la-

& ob-

& pro

m,in=

empla

rimo % IU-

. & ci

mino 115 C1,

mus,

shus cor-

nde-

mus,

nipli ecca-

S. BONAVENTVRAE rentes nostri, ex quorum superbia & transgressione omnes corruimus in culpam, & ponam miseriæ quam portamus, & adhuc deteriora, nisi Deus auerrat, expectamus. Secundus gradus potest dici, cum non solum legradus est ipsum agnoscens homo, spernit se pro vilitate sui gaude sua, sed etiam ab aliis sperni se patienteraccirecontempit; imo quia veritatem amat, & se priuato ptu. amore non diligit contra veritatem, etiam desiderat ab aliis reputari talis qualem se reputat, scilicet vilem, vitiosum, & ignobilem, & qualem seipsum homo in veritate cognolos, inquantum credit agnoscenti non obesse. Gtegorius: Sicut superbi honoribus, ita plerunque Greger. L. humiles sui despectione gaudent: quia indimint. 6. 9cium quod de se intus habent ab aliissentiunt approbari. Irem cum doler homo, & faltidit honores libi exhibitos, & vilipendit. Iste gradus alcus eft, & facis rari funt, qui eum afcenderunt, etiam inter religiosos & bonos. Vnde Humilinon est mirum si inopes simus virtuium, cum eum mater matrem & custodem virtutum, scilicet humi-& custos. litatem, tam alienam à nobis sentiamus. Quid enim caufæ est, quod ille qui est diues in mile. ricordia pater cœlestis, qui etiam pro dilectio-Rem. 3, 12 ne qua dilexit nos, proprio filio suo no pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum; quid inquam caufæ est, quod nos tam inopes gratiarum & virtutu reliquit, quasi no sit ei cura Cur simus de nobis? Nimirum aut desidia nostra in causa victutum est, quod non instanter quærimus cum vt deeaopes. bemus : aut superbia ; quia etsi quærimus mstanter, videt tamen nos Deus proposelle vi inde extollamur, & fierer nobis ipsa donorum cias sublimatio alcioris occasio ruine. Altiora ædificia profundiori fundamento indigent,& arbor excelsa si radicata profunde non fuert, facilius ventorum impulsu euertitur. Qui crgo

DEPROF. RELIG. LIB. II. 187 ergo citò desiderat virtutis culmen attingere, Andear se in humilitaris fundo solidare: quia Incobi 4,6 Deus superbis resistit, humilibus autem dat gratiam. Tertius gradus humilitatis eft, quan - Tertius' do ettam in magnis virtutibus & donis & ho- gradus eft noribus homo nihil extollitur, nihil fibi ex magnis virtutibus hoc blanditur, totum illi refundens, & in inte- no effetti. grum restitués, à quo fluir omne bonum. Talis fuit humilitas beatæ virginis, que cum electam se sciret vt mater Dei fieret, ancillam eins humiliter se recognouit, dicens : Respexit hu- Luc.1,48 militatem ancillæ suæ. Talis est humilitas Christi, qui cum in forma Dei effet, no rapina phil.2,6 arbitratus est esse le æqualem Deo, sed seipfum exmaniuit, &c. Matth. Difeite à me, quia Mat. 11, 29 mitis sum & humilis corde. Talis est humilitas Angelorum & sanctorum in g'oria, qui cum sint pleni summo bono, & honore summo sublimati, nullum motum habent de hoc superbiæ, sed sunt in se co humiliores quo altiores in Deo: vnde & ouibus in montibus in Euangelio assimilantur. Ouibus propter hu- Mat.18, 12 militatis mansuctudinem, in montibus proprer altitudinem dignitaris. Hac est humilitas Humilie perfectorum, qui quanto maiores sunt, tanto tas perfemagis humiliantur in omnibus; in fensu, in ctorum. affectu, in verbo, in actione, in habitu. Vnde Pfal. Domine non est exaltatum cor meu, &c. Pfa.130.1 Si enim humiliatur & despicit se, qui non habet vnde glorietur, sed multa habet vnde confunditur; licet boua sit ista humilitas, tamen non miranda. Vt fi filius ruftici non vult filius regis putari, laudanda est in eo simplex puritas, sed non prædicanda, nec ex hoc miranda humilitas. Item si pauper se pauperem reputat, & ab aliis vult pauper agnosci, veritati consentitinistis: sed non est admirationi salis humilitas. Si verò diues se pauperibus

UNIVERSITATS BIBLIOTHEK PADERBORN

ran

ope-

c de-

. Se=

ilitate

r acci-

riuato

m de-

repu-

em, &

polcit,

e.Gre-

unque

Indi-

ntiunt

astidit

e gra-

afcen-

Vnde

o,cum

numi=

.Quid

mile-

cctio-

peper-

; quid

sgra-

ci cura

caula

vt de-

115 111-

· Me vi

orum

ltior2

ent,&

uerit,

Qui

S. BONAVENTVRAE conformat, & altus nihil altum fapit, & gleriosus nihil de gloria sibi attribuit, sed totum refundit ei à quo habet vnde gloriosus videtur; hic est humilis non cogente necessitate, ded veritatis charitate.

#### De patientia. CAP. XXXIIII.

x charitate & humilitate nascitur virtus Lipatientia: hacordinat nosad fruitionem summæ pacis. Nihil enim pati molestiæ, ett pacem habere: quod fit duobus modis, scilicet aut nullam molestiam sentiendo, quod ent tantum in patria: aut molestias moleste non ferendo, quod est magnanimorum cuam in Magnani- via; & hæc est patientia. Magnanimus enim

Patientia muid &c

est qui ad vniuersa sustinenda patiens est, qui nullis passionibus perturbatur. Patientia est æternæ gloriæ respectu, voluntaria & insupequosuplex rabilis perpeffio laborum. Patientia alia est fimulationis, alia necessitatis, alia virtutis. 51mulationis est, quando aut pro humana gloria aliquis patientem se in aduersis ostendit, aut cum interim diffimulat iniuriam quam patitur, vt in aliud tempus oportunum differat vicionem. Gregorius: Qui mala proximi ita tolerat, vt tamen intrinsecus doleat, & tempus retributionis exquirat, patientiam non exhibet, sed oftédit. ] Patientia necessitatis est, cum aliquis ideo aduersa vicisci non presumit,quia non potest, vel non audet, timens sibi maius ex hocimminere dispedium, vel commodum deperire:vt serui à dominis verberati, vel pauperes à divitibus obiurgati, vel discipuli à ma-

giftris castigati. Patientia virtutis est, de qua

Patietia est, qua mala æquo animo toleram?:)

hoc

in med.

Hen. 35.

in Eurng.

Ang. to . 4. E. depatit. beatus Augustinus ait in libro de patientia: & gietotum vide-Mitate.

virtus

ionem iæ, elt

[cilicez

od ent

tè non

tiam in

s enim

eft, qui

ntia eft

insupe-

a est si-

tis. Si-

a gloria

dit, aut

n pati-

differat

ximi ita

tempus

n exhia

ft, cum

it,quia maius

nodum

elpau-

i à made qua

tientia:

ram":

hoc

AND THE STATE OF

DE PROF. RELIG. LDB. TY. hoc est, fine perturbatione tristitiæ. Prima vitiola est, & mererur supplicium: secunda cauta, & euadit temporale dispendium: tertia virtuola, & meretur gratiam in prælenti, & glotiam in future come alide lev tries at the court

#### or liber countillari deberero preventis de De probatione patientia. CAP. XXXV. dinala goog

M N I s passio aut est ex eo quod negan Fassio va tut, vel auferuntur nobis concupita & de nascaamata: aut quod inferuntur & intentantur nobis odio habita & nociua, que possumus diuidere in quinque, in quibus patientia discernitur vel probatur. Primum eft, corporis asio: secundum, temporalis penuria substantia: tertium, detrimentum honoris: quartum, catorum offensio vel subtractio : quintum, tranquillitatis mentis quæcunq; perturbatio. Istud tamen omnia priora sub se cotinet, licet etiam per se singulariter aliquoties valeat discerni, & line aliis reperiti, vt sublata aliqua lætitia vel consolatione minus vtili vel nociua. verbi gratia: Vt cum propter pluuiam vel aliam innoxiam causam no possumus spatiari, vel alios conceptus animi perficere pro libitu. Cum autem turbamur pro defectu iustitiæ, vel nocumento salutis aterna, hacturbatio non est Impatientiæ deputada, sed zelo iustitiæ& virtutis, nisi sit immoderata vel indiscreta. Vnde ad Corinth. Triftiria que est secudum Deum, 2. Cov. 7,220 pænitetiam in salutem stabilem operatur,&c. Patietia directe opponitur vitio ira, licut charitas Dei opponitur acediæ, & charitas proximi inuidiæ, humilitas superbiæ, Sicut autem 100 5, 2 aræ vitium hominem stultum, & furioso simi- Patientia dem reddit, iuxra illud Iob: Virum stultum in-sapientem terficit iracundia:ita patientiæ virtusfapien oftendie. adolq

S. BONAVENTVRAT

20N.19.

2,4,0

Patientia. ceteris et affinis.

tem oftendit. Prouerb. Doctrina viri perpatientiam noscitur. Sieut ergo pro prædicit quinque causis se non turbare, virtus patientiæ est; ita pro defectu austiuæ non tutbari, viatum est reports vel obstinationis. Profeenim quilibet contriftari debet pro prætentisdete-Etibus iustitiæ, & tune est virrus pænitentiz! pro prælentibus, & tunc est feruor proficiendi:pro futuris, & tuc est cautela timoris. lum pro proximis contriftari debet home; mederate tamen pro temporalibus corum defectibus; amplius autem pro spiritualibus, & que perunent ad falutem anima. Ad hoc autem maxime prælati tenentur, qui si patienter subanorum viria tolerent non corrigedo propolle, ex hac parientia non gloriæ meritumiperare debent, fed iram Dei; cuius damna & in-Junas, cum cauere & prohibere debuerint, 10. 1. Beg. 3, 13 lerando fouerunt. Vnde & Heli, quia filiorum fuorum mala non acriter redarguit, iram Det cum poena sensit. Er quamuis aliqua differentia elle videaturinter patientiam, & fortitudinem, & constantiam, & magnanimitatem, & longanimitatem, & mititatem, & manfuetudinem; sieut etiam ex corum definitionibus colligitur, tamen fæpe vnum pro altero ponitur, & mutuo se interse definiunt vel devirtuibus feribunt Patient'a, est honestatis causa, rerum difficilium voluntaria perpeffio. Fortitudo,eft immobilis inter aduersa animi laborum & periculorum æquasusceptio. Constantia, estinter fluctuantes caufas & personas nulla mentis erepidatione concuti. Magnanimitas, est difficiliu spontanea & rationabilis aggressio. Longanimitas, eft spes cum longa expectatione bonorum. Mititas, est quam mentis asperitas seu amaritudo non afficit. Mansuetudo, eft animi tranquillitas, alterius non cedens improble

DE PROP. RELIG. LIB. YV. 198 Probitati. Possent etiam singula ittorum singulis tolerandis quoquo modo appropriari. Verbi gratia: Patiens dici potest, qui dolores equo animo tolerat, vt lob, Tobias. Fortis eft, quem tentationum certamina non eneruant, vt Ioseph. Constans, quem terrores & labores non pusillanimem faciunt, vt Machabæi. Magnanimus, qui ardua & difficilia aggredi non expaneich, vt Danid, Ioannes Bapusta. Longanimis, quem longa expectacio à spe desiderij non frangit, ve Abraham. Mitis eft, qui odientium iaculis nequaguam irritatur, vt malum pro malo rettibuat, vt Moyfes. Manfuetus, qui corde tranquillus est & moribus tractabilis, vt Ioannes Euangelista.

#### Ad quid valet patientia. CAP. XXXVI.

TALET aurem virtus patientiæ ad multa. effecta. Primò tolerabiliora reddit præsentis vite incommoda:quia adversitas quando cum impatientia est, triplex incommodum dat : exerinsecus homo affligitur, & intrinsecus per imparientia amaricatur, & insuper mala conscientia rodit mentem pro reatu culpæ. Secundò, patientia est magna mentis refectios quia sicut corpus pascitur convivio; ita mens virturum dapibus saginatur. Tertio, magna est ædificatio proximorum, & tanto maior Patientia quanto rarior. Plures videmus castos, absti- rara es. nentes, pauperes, semetipsos humiliates, elcemolynas facientes, orationibus instantes, bonadicentes, fide constantes: sed paucos admodum in contumeliis, & detractionibus & despectionibus humiliter patientes. Excusamus & defendimus nos, ne forte alij scandalizen-Eur de nobis, purantes nos esse culpabiles si taccamus:

Table Transport

T pao

lictis

tien=

11, 110

enim

defe-

ntiz:

cien-

Item

node.

fecti.

quæ

ucem

r lub-

-log-c n spe=

& 1n=

nt,10orum

n Dei

eren-

ttitu-

atem,

infue-

ioni-

altero

el de=

erum

do,ell

& pe.

Ain-

entis

diffi-

Lon-

rione

eritas

o, est

5 1171-

proble

292 S. BONAVENTVRAE ceamus:cum ex hoc magis reprehensibilesia. dicemur quod per impatientiam nos vindicamus, & morderes nos acriter remordemus. Rom. 18. Sicut dicit Gregorius, Imitanti Deu glorioin Enang. fius est iniuriam tacendo sustinere, quamtespondendo superare. Quarto, patientia purget peccata præterita, & procauct à futuris. Quinto auger gratiam in præsenti virtutum & spi-Pfal. 93.19 ritualium donorum. Iuxta illud Pfal. Secun dum multitudinem dolorum meorum in corde meo, confoiationes tux latificauerunt ant mam meam. Sextò, meretur magnagloriam in colo. Luc. Gaudete & exultate, ecce merces vestra multa est in cælis. Septimo, singulans est retributrix passionis Christi, talia enimitudet rependere, qualia ab eo accepit, qui dolo-Ef4.51.4 res nostros portauir. Et hæcest singularis latitia sanctorum in tribulatione patientium & gaudentium, quod fic occasionem habent & oportunitatem aliquo modo retribuendi Domino pro illa magna charitate, qua pro hobis animamiliam poluit, faltem aliquid fuffinendo: quia bonorum nostrorum non indiger, et Mat. 24,30 aliquid ei de nostro dare possimus. Cum in indicio veniens ostendet indicia passionis suz omnibus, magna erir confusio illis, qui pro ipio ninil pati voluerunti & magna gloria illis, qui pro ipfo multa & magna patienter fuftinuerunt. Signum etiam specialis dilectionis videtur, cui dat Dominus aduersa pari, quasi 23.36 impartiti et dignetur partem oneris sui portandi, sicut ille Simon Cyrenzus crucem Dominicam portauit. Solet enim focij in via cum lassantur, rogare eos, quibus plus confidunt,& quos diligunt specialius, ve partem oneris sui pro le ad horam ferant : vt hoc quali indicium fit illis, quod maiorem habeant de corum dile-Ctione fiduciam, quibus onera fua portanda

DE PROF. RELIGITE. II. 195 imponunt, quam de illis quibus formidant imponere, ne forte nolint æquo animo portare. Sic & Dominus qui nobiscum est omnibus Mat. 28, 20 diebus in via hac qua ambulamus, laffatus víq; ad mortem labore fuz passionis, quarit quis nostrum velir ei compati, & onus tribulationum fuarum, quod adhuc in corpore fuo myflico, quod est Ecclesia, suftinet, secum portare: quia hanc passionem quam caput in se pro nobis instituit & sustinuir in corne, divisit per omnia membra fidelium suorue vr sicut opor- 1.kc.24,26 rebat pati Christum, & ita in gloriam suam intrare; ita & membra eius, si capiti fideliter Rom. 2, 17 compatiantur, & conglorificabuntur: ficut lo- 2.con.x,7 cii fuerint passionis; ita & refurrectionis erut. Qui enim plus copassus Christo fuerit, etiam propius cum eo regnabit.

De gradibus sine profectibus patientia.

and the CAP. XXXVIII TR a divis fine profectus parientia. Primus vt discat homo morus iræ & impa- factailltientiæ per pugnam cohibere & reprimere, ne cita non erumpat foras in verba vel facta illicita. Sicut agais suffocarus fumo suo extinguitur; si autem non cohibetur crescit, & omnia que attingere poterit cremabilia incendit. Quatuot au- Quomodo tem modis folet ignis extingui, perfutione, impatiena obstructione, dissipatione, & defectu materiæ. extingui-Simili modo ignis impatientiæ deferuelcere confueuit. Perfusione prudentium consiliorum : vi mature deliberet homo quantum et nocete possit imparientia, & quantum patientia prodesse. Quæ quia superius de remedis dicta funt, prætereo immorari. Obruitione vel obstructione oris & labiorum, ne lingua prosiliat in verba falsa & nugigerula, vel ne manus crumpatin facta furibunda. Vnde Pfalm.

3

In verbade

THE PROPERTY.

31100

ndie

mus.

110=

n.re-

urgat

UHD-

Clpie

CUII-

1001-

t ani-

oriana

erces

ularis

n Au-

dolo=

15 | 2um &

ent&

Do-

hobis

inen-

ger, ve

10 10

is fux

ii pro

a Illis,

Culti-

tionis

quafi

i poto

n Do-

a cum

ant,&

TIS CUI

i CIUM

ndile-

rtanda impo-

194 S. BONAVENTVRAT Mat. 140,1 Pone Domine custodiam ori meo. Diffips. tione, ve ad alios actus vel tractus homofe convertat, quibus abitra dus obliviscatur materiæ qua succensus est ad tram: sicut eum ligna diffipantur à le invicem, ignis divisus deficit. Defectu materia, vt homo abstrahar leab ikis negotiis & enpiditatibus, quæ folent ministrare occupationes ira & impatientia. 200.26,20 Prouerb. Cum defecerint ligna, extinguetut ignis; & susurrone subtracto, surgia conquit-

Salarratio feunt. Sulveratio est occulta suggestio, que hominem instigat ad materias litium. Secun-Pl. Parie- dus gradus patientie eft, eum ex longovie tiz non patiendi & imparientiam refranandi, homo nersis nec didicerit iam non terreri vel turbari aduersis, surbaris sed quali in loco munito inconcustins eircum cursitantes aduersarios intuetur, quos nihilibiposte noceze confidit. Tamdin autem homo aduerlis terretur, quadiu aliquid diligit temporale in se vel'extra se, quod timet perdere vel doler, ve corpus, res, honores, amicos, & propriam voluntatem. Qui autem ista inordipare non diligit, sieut non valde delectaturia eis, ita nec grauiter contriftatur procis: licut qui vxorem non dilectam haber, nec de vità eius iocundatur, nec de morte contriftatur. Quid igitur potelt tibi aduersarius nocere vn. de turberis? Si oditte in corde suo, malum fuum intra semeripsum claufum est, & nihil te tangit poena illius. Tantum tuefto in pace apud te: Ignis in linu alterius inclusus illum writ non te. Si verbum dixerit contra te, ventus sonans pertransit per aërem, non iaculum tibi infixit. Sicut ergo rideres si iaculum contra te missum casso vulnere aërem feriret, & te non contingeret; ita facito ad verba maledicosum. Canis latrat contra te, & ridedo pentran-Lis; si detrabit tibi absens, non turberis; fe læsi, tiba

DE PROP. RELIG. LIB. 11. 29% tibi non nocuit. Ipfe prodit se effe inuidum & detractorem & se apud intelligentes magis odibile & cotemptibilem reddit, & fic vindicauit te de seipso. Tace ergo, & alij pugnabut pro te, & Dominus conteret adversariu tuum. Si autem incipis cum eo remordendo contendere, qui prius tibi compalle funt, stabunt & Apicient vos compugnantes ficut duos gallos, & ambos vos despicient, & odient, & impatientiæ & inuidiæ arguent. Si ergo times dewactoricontra recredi , suftine humiliter, & patientia tua tollet suspicionem, vel mitigabis præsumptionem de te in cordibus aliorum. Si autem-cor buum vrieur intus ex rancore, reprime intuitu fecuturæ vifitatis, ficut qui vri sur vel secatur pro aliquo apostemate fanando; tolerat breuem dolorem pro spe salutis obtinendæ. Er fieut oportet nos patimorfus pulieum & similium bestiolarum, ficetiam fustineamus cum patientia punctiones vilium detractorum. Inopes honoris non postunt fine invidia rati laudes meliorum, quas cum ipsi habere non valent, dolent se solos confundivellent fecum focios habere milene pro Solatio. & ideo detrahunt aliis, sieut deformis vellet sibi alios esse similes. Corporis auté dolores & reruramissionem, & amicorum offensas, & confusiones patienter tolerare, supradictis remediis discitur, & maxime viu sape talia lustinendi. Vix enim aliquid in hac vita tam alperum est, quod viu & studio pacientias non hat leuius ad portandum. Iuxta illuda Quod male fers, affuesce & feres. In isto gradu nec perturbatur homo aduerlis nec gaudetifed fultinet & tacet. Tertius gradus patientiæ elt, Gradus gaudere in tribulationibus: & gloriari cum ad 111. Par funt, & desiderare cum desunt. sieut famolus dere tribus M nobilis tiro gloriarur cum debet tirocinium lationibes

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

108-

nose

ma-

liga

defi-

feab

mia

2.

uetui

quie-

, quæ

CUB-

OYLE

romo

icilis.

CURTA

hil G.

homo

tem=

rdere

os, &

lordi-

turia

: ficue

e vita

tatur.

re vn.

alura

piha

pace

illurz

ven-

uluns

eon-

& te

dico

TIAN-

læsis,

296 S. BONAVENTVRAZ contra alium nobilem exercere. Iob: Quis des

vi veniat petivio mea, &c. Et hæc mihi sitconsolatio, vt affigens me dolore, non parcat. Ad

in contumeliis & necessitatibus, in angustiis,

Den. 13, 19 in persecutionibus pro Christo. Deuter. Immolabut victimas iuftitiæ, qui inundationem maiis quasi lac sugent; qui excrescente amaieudine cuiuff bet aduersitatis quasi lacte consolationis hilarescont. Et hi victimas iustina immolant: quia secundum beatum Gregorium, maioris est meriti adversa patientertolerare, quam bonis operibus insudare. Qui ergo ex desiderio placendi Deo, sibi aduesa aliquando infert, castigando corpus, & mentem mœrore & cotritione afficiendo; curnon eriam libenter sufferat, cum ab also inferture occasio patiendi, vnde vel corpus affligitur, vel animus humiliatur, cum maioris fit ment hæc pati çquanimiter ab alio quam semetiplo? Et qui semeripsum vilem & teprehensibilem iudicat; cur non patienter accipit quando alius idem sibi infert, quod de seipso sentit ? cum nullius iudicium tam timendum fit post Dei, ficut suipsius? Conscientia enim cuiuslibet grauior in iudicio, quam omnium alioru crit præter Deum. Hîcapparet quod rara virtus perfecta. Vera enim humilitas sic gaudetab alio humiliari, sicut à se: Et vera patientia ita libenter sustinet aduersa ab aliis illata, sicut à se procurara, quantum spectat ad se.

## De obedientia. CAP. XXXVIII.

Etate & patientia ex charitate & humilitate & patientia nascitur, de ea aliquid ad ædificationem alioru breuiter videamus: quia in omni religione summè viilis & necessaria est. Obedientia igitur est propriz voluntatis obediente subiectio arbitrio superioris ad licita & hone-quid. sta. Obediendum est autem soli Deo propter se, cuius serui sumus proprij; vel creaturz rationali vice Dei, Angelo vel homini, in his que Deus à nobis requirit, & quz ad Deus ducunts.

### Cur sit obediendum aliis.

RATIO obedientiæ triplex est. Vna quia Alijaliisaud licer ipse Deus omnibus & singulis ita præsit, vt ab ipso solo accipiunt quod sunt &c habent & possunt; tamen propinquiora sibi non loco, sed similitudine, plenius accipiunt ab ip so quod inferioribus & sibi propinquiori. bus influant; & illa iteru luis inferioribus viq; ad infimum : vt inferiora fuperioribus fubdita fint, & superiora inferioribus præsint, & ea regantive lumma mediis, & media præfint imis. Sic Angeli superiores inferioribus præsunt; & cælestia terrenis; & irrationabilibus rationabilia. Genes. Faciamus hominem, &c. & præsit Gen. 1, 16 piscibus maris & volatilibus cæli, & bestiis terræ ad Rom. Omnis anima potestatibus subli-Rom. 13.3 mioribus subdita sit. Substantia enim diuina ita eleuata & legregata est ab omni creato, quod inferiora immediate motum eius fustinere velsuscipere non possunt, nisi mediantibus superioribus, cum ipse immotus in se omnia ineffabiliter moueat & gubernet: Ita vt nie hillitomnibus eo præsentius, & nihil incomprehentibilius. Secunda ratio est, quod cum nodum sit omnibus datum esse docibiles Deia ne ignari errent à via Dei, qua necesse est eos peruentre ad gloriam cælestem, expedit vi se-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

is des

t con-

it. Ad

meis

uftiis,

r.lm-

onem mari-

con-

rego-

Qui

iueria.

men-

rnon

tures

ir, vei

neriti

tiplo?

bilem

alius

cum

Dei

fliber

û erie

irtus

let ab

ia ita

out a

milia

dad

quia in quantur ducatum doctorum suorum: seus quantur ducatum doctorum suorum: seus cacus dat manum ductori ne cadat velimpingat vel erret. Tertia ratio est, ve homo qui sub Deo esse nosuit peceado, & ita superbiendo gratiam Dei perdidit, satisfaciatei, subiciendo se homini propter Deum: & ita per sumilitatis meritu, gratiam Dei recuperet quam amisit. Quato maior aut & purior suerit humissiatio & promptior, tato plenior erit gratia recuperatio, & gloria remuneratio. Magnitude humissiationis attenditur in difficultate iniunctio operis; puritas in simplicitate intentionis promptitudo in alacritate executionis.

#### De tripliei obedientia. CAP. XL.

ST antem triplex obedientia, scilicet ne Cocefficaris, eupidicatis, & charitatis. Necel fitate obedit, qui cogitue invitus; & libentet effet liber si posset vel auderetevt afinus, & setni maleuoli & similes. Cupidirate obedit,qui mercede terrena, vel pro commodo corporis vel confolatione exteriori libenter facit quod iniungitur : ve canis, & accipiter, & mercena rip, & similes illis. Quanto autem obedientia plus habet de temporali commodo vel folatio, santo minus habet de merito cora Deo. Merces primi eft cualio pona, quam timerincurzere fino obediat. Merces fecudi, est spesadtpiscendi quod desiderat obediendo obtineres et munus vel solatium temporale. Obedientia charitatis est, quando ex charitate Dei, & propter Deum, & propter divinam remuneration mem obeditur, large sumpto nomine charitasis, quo tam timor poenæ quam defidesium pramij, quam affectus amoris Dei includitur, primum est incipientium, secundum profi-Signtium,

BE FROF. REEFE. LIB. BY. gientium,tertium perfectorum. Item alia est Obediens distinctio obedientia. Alia est generalis, alia na diftino generalior, alia generalissima ltem alia specia. die. lis, alia specialior, alia specialissima. Generalis est illa, qua omnes fideles in Ecclesia generalio ter obligatur obedire suis pralatis, Papa Epifcopis, & Plebanis, in his quæ canones præcipiunt, & iura pro omnibus promulgata. Generalior est, qua omnis creatura ratione vtens, tenetur voluntarem propriam volutati sui conditoris conformare ex arbitrij libertate: ve Angelus & homo. Generalissima est, qua omnis creatura obedit suo Creatori; siue naturali motu insitæ conditionis, vt irrationabilia: siue impulfu potentie præfidentis, vt dæmones & maleuolæ mentes; quæ eth quandoque volung quod Deus non vult, non tamen possunt niss quod Deus vult. Specialis est illa, qua clerica specialites tenescur ad obedientiam suorum Prælatorum, in his quæ ad officium coru spectant, & ad ordinem clericalem : vr continenter viuere, & debriam tonsuram deferre, & lemilia in facris canonibus pro eis statuta: Specialior est illa, qua propria voluntate obligat le aliquis certæ personæ vel religioni, adobseruantiam hmitatam pro arbitrio vouentis determinaram:vt, Promitto tibi obedientiam in iltis, & non in aliis; vel tanto tempore & non vitta; vel tali conditione & non aliter; vel in his que regula illa iubet, & non amplius. Specialistima obedientia est illa, qua sincexceptione promittit quis obedientiam adomnia, que non funt contra animam fuam & regulam talem: vbi tam ad er quæ funt regulæ, quam ad alia qua iubentur, fe obligat bona qua conueniut rationi, & liberi arbitrif subsunt potestate cu ad irrationabilia vel impossibilia nemo debearcogi, sigurad illigita nemo deber obedire-De

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

: ficul

clim-

no qui

rbien-

fubil.

per aus

quam

humi

11122 70-

nitude

iniun.

Elonies.

cet neo

Necello

benter

& fers

lic,que

proports

quod

rcena-

lientia

plation

Mer-

neur-

sadre

neres

cntia

-01q s

ratto=

arita-

SIUM

ligur,

rofi-

HIM

300 S BONAVENTVRAM

### De triplici gradu obedientia.

D

2 n

n

Poda ibe pod e oli i e i

nere

#### CAP. XLI.

TROFECT V s vel gradus obedientia, quantum ad illa in quibus obediedum ell, colligi possunt ex prædictis, id est, obeditead præcepta, & obedire ad aliqua confilia, & obedire ad omnia bona & possibilia. Quantum verò ad mentem vel affectum obedientis, breuiter videamus qui sunt obedietiæ profectus. Quanto autem quis altius in obedientia viitute profecerit, tanto ei Deus erit exorabilior, & omnis creatura ad obediendum hominiot. dinara subjectior & obsequiosior. Infim' obegradus eft. dientiæ gradus eft, ex timore supplicij obedire: sicur illi qui tantum obediunt superioribus peenz for- suis in his quæ præceptorie iusserint adalia vero tepidi funt & negligentes, nisinquantum communis consuetudo cogit, vel pudor humanus impellit, vel timor remporaliscalli gationis. Sufficit his qui huius modifunt, vi mortale peccarum per inobedientiam non mcidant, nec damnationem incurrant: & hocell valde periculosum in professis obedietiam regularem: quia priusquam discutiat an teneansur facere quod iuberur, forte mortalisinobedientie laqueum aliquando incidunt. licut qui mimis appropinquat præcipitio subito, dum non cauté circulpicit, in preceps labitur. Cum Deo autem disputare velle stultum est, quali velle contincere eum, vt non debeat iudicare hoc esse peccatum mortale, quod nostraopie nio non vult pro mortali habere. Sua æstimatio est regula iustitia infallibilis, non nostra argulola opinio, quam nostram conscientiam appellamus. Solis radius nunquam facitan' gulum, sed semper directe in opposita sibi fer-

obedire midine.

mentioned (Objections

Simile.

pere foler. Ita in nobis, fine ita videatur, fine aliter æstimemus, in professione obedientiæ non exprimimus hanc exceptionem, vt nolimus ades teners, quando non adjungitur hoc entiæ. verbum, Præcipio, vel, Per obedictiam hoctiim elt, bi dico. Vinde bonus obediens ram studiose deberfacere quod iubetur simpliciter, cum codire ad & obefat Prælatum fuum tam plene id velle, quam antum happoneret, Pracipio, vel, Per obedienam iuis brebeo hoc vel illud. Secundus gradus obedientiæ secundus est, pro spe præmij potius quam timore sup- gradus fectus tiæ virplicij ad iniuncta voluntarie obedire. Ifte non spe pramij abilior. disputat in quo teneatur vel vo teneatur obenini of dire: quia fiue teneatur fiue non, confidit fibi 1º obeelle meritorium, dummodo malum non lie obediquod iubetur, etiam si mala intentione Præioribus latus aliqua inberet, quæ mala tame no essent: ad alia scilicet pro odio illius cui iniungeret vt eum lic tribularet: vel pro commodo proprio magis Idnaupudor quam pro obedieris profectu; non solum non nocer humiliter obedienti, sed etiam duplex scalle meritum ex hoc habet, scilicet obedientiæ & int yr insuper patietiæ. Sieur inobedienti magis noion ma cer bona intentio præcipientis Prælati & præhoc ell cepti vtilitas, ex quibus duritia eius perpendiam re. tur; ita bono obedienti magis ad profectum encanprouenit indiscreti Prælati præceps præcepti inobefulminatio, dumodo non fuerit contra Deum: cut qui vi siquis in ira pauperi pro lapide massam ar-, dum genti in gremium iactarer, pauper non indig-. Cum naretur proita iacientis, sed iocundaretur pro quali argento taliter acquisito. Tertius gradus est Tertius idicare ex sola dilectione Dei, no tantum voluntarie, gradus ra opie sed eriam cum gaudio obedire: non solum ad amore Dei Aimafacilia, sed & ad difficilia & dura etiam vique nostra ad mortem : ficut Christus factus pro nobis Philip. 2,8 ntiam obediens vique ad mortem, mortem autem cit an' drucis. Pudeat Dei seruos, tali Domino sic Observent bi fer-

DE PROF. RELIG. LIB. III.

pigre

nere

S. BONAVINTERAL pigre obedire pro regno cœlesti, sieut esten. fuetudo quibusda: cum secularium principum & nobilium serui pro incerto mento & pro paruissima mercede tot labores in bellis, tot pericula, tot penurias, tot etiá à dominisopo probria & verbera dura patienter fustiorant, sot itinera longa in legationibus dominorum prompte subeant; nec procrastinantincolegui. ter exequuntur mandatum; nec difficultatem viarum vel pericula prætendunt; nec pactum pro labore præmittunt, sed incerti de pramis in tenera spe omnia imperata perficiunt, glo-Tiantes quod præ cæteris conseruis ad talenegorium fint electi. Vide quam seduli sunterea dominos, circulpicientes in quibus eis les wire & placere possinti& cum non tamverbum iusionis audierint, quam nutum oculorum aduerterint, statim quasi præcipites exiliunt, & anide auscultant quid eis placeat &quid velint. Et licet servorum Dei obedientia quaneum ad affectum ex maiori feruore prodecti tame quo ad effectum ille videtur perfection qui ita promptus & constans esseradomnia aussa implenda, sicut in seruis secularibus inmenitur. Sicut de sanctissimo Patre nostro Francisco legimus & primis eius sociis, qui non folum ea quæ beatus Pater eis verbo er pressir prompte adamplebant; sed etiam si alle quo indicio beneplacitum eius poterant cognoscere, studiosissimè persecerur, sicut abiplo didicerat sancto Patre. Hac virtute Abraham obediuit; non tantum exire de terra sua, & pemen. 12, 2 regrinus effe in aliena, sed etiam vnicu filium fuu Maac voluit immolare. Pro hac Prophete & Apostoli & alij sancti exposuerunt se omnibus laboribus, periculis, persecutionibus, & tandem morti pro Christo: de quibus Domi bes. 14,24 nus specialiter dicit, Si quis vult venite post me.

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

DIPROP. RELIG. LIB. IT. me, abneget lemetie sum, & tollat cruce suam, & fequatur me. Semetiplum abnegat, qui lui iuris elle reculat, & totom se alterius arbitrio subicit propter Christum: lieut Christus non senit facete voluntatem suam, sed Patris sui,

#### De paupertate. CAP. XLII.

ONTEMPT v s divitiarum opponitus avaritiz rerum temporalium. Hic quandoque & pauperras spiritus appellatur. Qui-pauperum dam autem funt pauperes rebus & non spiri- variage tu; sicur qui libenter essent diuites, se d no posfunt, ve pauperes mundi. Quidam funt pauperes spiritu & non rebus ; veluti qui divitias non pro ipsarum amore possider, sed pro amore Dei, vt cultum Dei per eas amplificent & defendant pauperes, vel pro amore Christi, ve proximis inde tubueniant: sicut Abraham, Dauid, lob, Loth, & losias, & consimiles. vel pro obedietia principatus vel dignitates suscipiüt; vt beatus Gregorius Papa, & alij sancti Epi tonn. Dies scopi qui pauperes esse elegerant; sed iussu di- Gregorij. uino ainter factum eft, vt principes terra con-Lucis. Ricarum pra alies Ced in Conner Ecclesia - Vide Proffe Ricarum præ aliis: sed in se paupertatis propo- remp.s. situm no abiicientes, tanto laudabiliores paupertaris sectatores, quanto etiam in diuitiis ab eius amore non sunt separati. Quidam verò Sunt pauperes spiritu & rebus; qui nechabent diuitias nec habere volunt, etsi possent comode fine peccaro. Hi tanto feliciores sunt, quanto à laqueo cupiditaris clongati. Horpm sunt duo genera. Primi, qui non habentes diuitias, fecerunt de necessitate virtutem, nolentes eriam cas habere si possent. Secundi, qui potuerunt habere diuitias, vel habuerunt,

€08 -

cipum

& pro

is, tot

is op-

neant, TOTUM

fegni-

tatem actum

ræmie

t, glo-

ic nent cire

eis fer=

erbum

lorum

iliunt,

uid ve-

quan-

odest

ection,

omnia

us innoftro

s, qui bo er-

fi alio

ar cog-

abiplo

raham

& peo

flium

phete

omni-

145,86

)om#

e post

me.

304 S. BONAVENTVRAE & abiecerunt eas, & reculant habere propter Deum.

De duplici contemptu divitiarum. CAP. XIIII.

Contemptus autem divitiaru dupleres, cum aut liberaliter effunduturin pauperes per opera misericordiæ, & ad cultum Dei largiter expenduntur: sicut sancti reges & alij divites secerunt, turbas pauperum hominum alentes, & monasteria & Ecclesias edisicantes.

Aut cum penitus despiciuntur divitiæ; sicut sancti secerunt, in médicitate & inopiaterum viventes: vt sanctus Pater Franciscus, & sanctus Dominicus, & alij Christi sectatores, Euangelicæ perfectionis æmulatores. Iuxa illud: Si vis perfectus esse, vade & véde omnia quæ habes, & da pauperibus.

De quatuor causis quare contemptudiuitiarum consultur.

CAP. XLIIII.

VATVOR autem de causis consulitus Dinielæ divinarum cotemptus. Prima, quia caabftrahu tà Deiamore rum amor retrahit ab amore Dei & patriæce. -lestis, iuxta ipsius veritatis testimonium: Ne-Ma.6,24 mo potest Deo servire & mammonæ, idest, divitiis. Sicut enim de profundo terræ tolluntur, ita suo pondere ad infima terra suos detrahunt amatores, hoc est, in profunduminfer B. Tem. 6,9 ni, Vnde ait Apostolus ad Timot. Qui volunt dinites fieri, incidunt in tentationes & laqueos diaboli, qui mergunt homines in interitum. Divitiæ Secunda causa est, quia retardant hominema nem prz- profectu virturum. Sieut enim oneratus non pedunt. potest velociter currere: sie mundanis curis prestus

DEPROF. RELIG. LIB. II. pressus non potest in spiritu expedite profice se. Si vis ergo festinare ad patriam, si vis non teneri laqueo venantium, si vis non-comprehendi in via, & in captinitate vnde euaseras no reduci, profice auaritiam, & extrahe pedem de viscola cupiditate terrenorum. I deo I udei tardi erant ad reditum in Hierusalem de Babylone: quia filios & vxores & possessiones iam acquisierant in Babylone : sic & religiosi tardius deliderant cœlestia, cum in terrenis cœperint dilatari. Tertia causa ratione meriti amphoris: coremptus quia quanto minus tibi de terrenis indulges, meriti est tato amplius recopefabitur tibi de cœlestibus magni. in gloria sempiterna. Beati enim pauperes spi- Mai. 1.3 ritu, quoniam ipsorum est regnum calorum; non portio aliqua, sed tota gloria regni. Vnde filius Dei dans nobis exemplum perfectionis, nihil possessionis voluit habere in terra : non agros, non domum vel redditus aliquos, præter lolum vestitum, quemetiam ante crucem permisit sibi auferri; vt doceret nos quod omnia relinquere non tantum consistit in non habere volendo, sed sponte omnia pauperibus tribuendo, & eriam patienter amittendo si habita vi tollantur; quod plerumque maioris est meriti quam pauperibus tribuisse: quia rarior virtus est illa ram mala æquanimiter perpeti, quam sponte operari bona. Cum ergo boni viriob hoc folum vel maxime fubstantiam terrenam habere debeant, vt inde benefaciant, & ad meritum gloriæ æternæ expendant; quia aliter boni non effent si terrena non pia intentione quærerent, & creaturam non propter Creatorem diligerent: debent eadem ratione non minus gaudere, cum ipsam substantiam quocunque casu amittut, quam si eam in vsus pios expendisset; eo quod eundem fructum coelestis merititam in patieter tolerata amisfone,

rum.

ex eft.

uperes

ei lar»

& a 11

ninum

cantes.

; licut

rerum

& fan=

atores,

Iuxta

omnia

tus di-

nfulitur

tula ca-

riæ (æ.

n: Ne-

, id eft,

tollun-

nos de-

ninfer.

volunt

aqueos

eritum.

inema

tels non

is curis prestus

306 S. BONAVENTYRAE fione, quam & in pia dispensarione consequi non dubitant : sicut mercator illas merces æqualiter diligit, de quibus æquale luctum fibi prouenire confidit. Diuitias autem quarere ve in malos vius expendantur; scilicet in vanitates, in voluptates carnis, & concupicentias oculorum, impium est : quia per beneficium creatoris largitori corum, scilicet Deo despectus & contumelia irrogatur. Sed'ad hoc quarere eas tantum, ve cumulate feruentur, fultumelt:quia tantum valet congeries lapidum, licut argenti vel aum, fi nulli viui expendatur. Quarta-caufa, quia temporalis substantiacon. temptibilis est multis considerationibus. Ez sui natura, cum terra sit ignobilius elementum interomnia. Item quia non multumelt necessaria. Modicus enim victus & vestitus & rectum sufficit homini pro necessirate adviuendum, quod superest superstaum est. Icm multis est nociua, & danationis æternæ occano. Item multorum patet innidie, qui libenter cam auferrent habenti per multas artes. Item multo labore & solicitudine acquiritur & letuatur, etiam cum periculo vita. Item non lamar appetitum habentis, sed quo plus habetur, co inquietius firitur. Item quia ta bonis quam malis datur: & ideo non funt feliciores quies abundant; imò frequetius infeliciores: quia eis. est occasio multoru malorum. Item quia diu cum homine no perseuerar. Nam si aliter non adimitur, mors separat nos ab ea. & ahilpo. telt homo post mortem secum deferre exipla, Bili quod mernit hic per ipsam. Sapiens ergo debet paruipendere quod vile est, & non mula tum laborare pro eo quod parum est vile, & fugere quod perniciosum est, & liberalitt spargere quod conservatum perit, & distribut sum fructificat, si in pauperes erogetur. Do

Mota.

Dinitiz natura pretiole DEPROF. RELIG. LIB. 11. 307

### De triplici gradu contemptus dinitiari.

CAP. X LV.

nsequi merces

um si-

n vani-

centias.

ficium

despe-

c quæ

r, ftul-

oldum,

ndatur.

la con-

us. Er

emen-

tum est

titus &

e ad-vi-

. Item

E OCCa-

ibenter

Litem

& fer-

non la-

abetur, s quam

quica

luia cis

uia diu

er non

hilpo.

xipla,

is ergo

n mul-

rile, &

eralitti

tribua

THE PARTY

Do

R I M v s autem gradus in contemptu Primus diuitiarum, est nihil habere velle iniusti gradus, nil lucri, nec per se acquisitum, nec ab aliis datum possidere. vel relictum: & reddere omnibus debita pro posse, & de just è habitis eleëmosynam facere, & no abuti propria facultate ad peccatum luperbiæ, lasciuiæ, gulæ, & aliorū vitiorū. Tribus autem modis aliquis videtur iniufta bona habere: cum aut ipse male acquisiuit quocunq; modo, aut ab alio datum vel venditum vel re-Actum aliquid est ei ab illo, qui ius in eo nom habuit; aut cum nocuit alteri in rebus luis insufte, etiam si nihil de illis habuit. Inquantum enim teneoralteri reftituere, intantum mea non funt mea, sed illius cui teneor. Vnde qui plus tenetur certis personis quam habeat, sa dat alicui gratis de bonis suis, vnde scitur impotens fieri ad reddendum, qui accipit scieter, debet pro co tantum foluere quatum accepita cum ille fua no dederit, sed quæ sunt aliorum. Secundus Secundus gradus est, nihil velle superstuum gradus, nil habere, sed necessariis esse contentum in victu habere su-& vestitu, hospitio, vtensilibus, & obsequen- perflui. tiu famulatu: reliqua habita pauperibus erogare vel oblata non recipere, nec acquirere fupra necessitatem. Luc. Quod superest date Im. 11, 40 eleëmolynam; & ecce omnia munda funt vobis. Sie monachi in Aegypto, & alij corum fir Bieren. 10. miles de labore proprio victum & vestitum 2. ep 22.4d? habentes, reliqua pauperibus distribuebants cuited vir-Apostolus: Habentes alimenta & quibus rega- ginitan in mur, his contenti simus. Sed ne nimis latos fa fine ciamas terminos sufficientiæ, sciendum est quòd duplex est sufficietia, indigentia & con-V 2 supu-

UNIVERSITATS BIBLIOTHEK PADERBORN

308 S. BONAVENTVRAE cupiscentiæ. Sufficientiæ indigentiæ sufficie sustentare naturam, vt possit ad serviendum Deo perdurare. & hanc sufficientiam natura docet; sicut videmus in irrationabilibus animalibus, imo & in platis que conteta funt na Karanana d turali alimento, & amplius no requirunt. Sulficientia concupiscentiæ excedit menturam, limites non habet nifi impossibilitatis, hoclo-ERE. 12, 18 lum relinquit quod non sperat adlpisci. Diues auarus in Euangelio eum vberibus fructibus agri se vidisser ditatum non dixit, diues sum & abundo, plus non cupio, quia non capio, sed cogitauit horrea vetera destruere & maiora facere. Prima horrea sunt justa necessitatiss hæc parua funt & paruis implentur: fed hæc auarus destruit & maiora facit, scilicet homea concupiscetiæ & superfluitatis; quæ nunquam replentur: quia semper cum plura haberecceperit, etiam ampliora facere disponit; ad qua non fufficiunt iam habita, nifi adiiciat adhuc plura, sie procedir in infinitum. Cor avanelt quali fouea fine fundo; quæ quo plus recipit, plus deglutit, vr nunquam videatur impleta. Auarus non impletur pecunia. Eccle.v. Termiles, 5,9 tius gradus est, nihil velle possidere in hoc graduseft, mundo, & in omnibus necessiratibus multiplinihil velle cem pati penuriam propter Deum. Hoc el possidere, efficacissimum contra avaririam remedium; pati pro- quæ sicut ignis insaturabilis nunquam dicit fufficit, non extinguetur melius, nili cum materia temporalis substantiæ penitus subtrahitur. Hoctemediü Christus docuit verus animarum medicus, qui in omnibus illam viam tenuit, quæ est aptissima ad doctrinam virutum, & curationem vitiorum. Divitiæ enim & honores feculi, & voluptates carnis funt precipua sanctitatis impedimenta, quæ magister Virtutum & Dominus, docuit viuendo declipara

DE PROF. RELUGATE. 11. 309 nare suos discipulos in exemplum. Matth. Si Mat. 19,22 ufficie visperfectus este, vade & vende omnia quæ ndum habes, & da pauperibus, & veni, sequere me. 2. Cor. 3,2 natura Is anin Hacest quam Apostolus notar, altissima pauntna perras, primorum fanctorum in Ecclelia, qui e. Sulomnia reliquerunt propter Deum. Huic mul- Mat. 19,27 uram. tæ virtutes & plurima dona grariai um annexa 100 100 funt, quæ tamen à paucis capiuntur : co quod Diues licer multi fint, qui quasi nihil habear in mu-Ctibus do tamé admodum tari funt in religione, qui es fum non plus habere cupiat, vel pro se vel pro alus. io, fed Omne quod est melius, est eriam rarius in hoc naiora mundo. Qui propterfe solicitus est in tempolitatiss ralibus, relinquitur sux provisioni; timiliter d hac qui habet alios prouisores, relinquitur illis. horrea Qui vero omnem solicitudine suam in Deum quam iastat & omnem cogitatum, habet ipsum Dore coeminum in provisorem. Mar. Primum quærite Mar.6,33 d quæ regnum Dei & iultitiam eius: & hæcomnia, adhuc seilicer temporalia necessaria adiicientur voari eft bis. Qui enim ex gratia vult donare cælestia: ecipit, cur etiam temporalia & parua ab eo non speapleta. remus? Aut ergo dabit nobis necessaria in-Terquantum expedit nobis; aut vires corporis ad in hoc fultinendum penurias; autspiritualem dulceıltiplidinem meliorem carnali, & infuper præmium Loc est calciternos ra sugmarares semiros do reservidium; manuple De Chrietate. n dicit m ma-

XLVI.

COBRIETAS est virtus qua corporis ali Sobrietas Omenta cum moderamine admittuntur, in quid. cibo & poru & fomno. Sumitur etiam generaliter pro moderamine ab omnissuperfluita te & intemperantia mentis & corporis, vnde dicitur: Sobria mens & sobrius sensus. Sed prout accipitur pro restrictione alimentorum, alla est quæ dicitur parcimonia velabstinetia;

trahi

ns ani-

n viam

virtu-

enim

nt prea

agister

decli-

para

310 S. BONAVENTYRAE

& opponitur vitio gulæ vel gastrimergiæ, quæ Sobrietas est ventris ingluvies. Est autem alia iobrietas medieinæ, alia avaririæ, alia hypocrisis, alia paupertatis, alia religiositatis. Medicinalis, sit propter sanitatem corporis conservandam vel recuperandam. Auarma, nd parcendum expensis. Hypocrisis, pro laude humana. Paupervatis, pro necessitate penurie. Religiolitatis, pro virtute obtinenda, pro virtis calcandis, pro ponirentia agenda, pro ædificacione proximori, pro gloria promerenda, pro acuendo intelleda & lapientia acquirenda. Nam ficut fenella obstructalimo obtenebratur, sicintellectus cibo obrutus obscuratur, sicut sape experimut. Sobrietas autem, sieut omnis virtus, tunclolum coram Deo est meritoria, cum Deosest caula prima & forma, id eft, si propter Deum principaliter fiat & secundum Deum. Sicot enim Deus mundum gubernar, nec plusnec minusadhibens diligentiæ quam juftumelt, omnem diligentiam fuam (vr ita loquamw) circa cælestia impendens: ita homo, cui minor mundus regendus commiffus eft, hoc eft, corpus proprium, sic debet ei prouidese prudenter, ve nec de necessaria provisione aliquides desie proposse, necaliquid superflui impenda. tur, vi no deficiat ante tempus ex penuriavel labore nec lascinjar ex abindantia vel quiere, Tota autem intentio debet esse circa optimum occupata, circa profectum animæ, in Dei notitia & amore, & in his quæ ad hune profectum promouent & conducue; quia non proprer corpus creata est anima, sed corpus propter animam, veilli serniat & cooperetur ad protectum præfatum. Anima vero proptet Deum creata est, vi ei inhæreat, & inhærendo fuautrate cius fruatur & fruendo beara litiso lius enim Dei est eam destruere & occiderc, CHIUS

DEPROF. RELIG. LIB. II. enjus eriam creare & viuificare est : ideo nis eius iussu vel permissu nihil licet nobis deftruere corum que iple fecit, Irrationales creaturas permittit nos occidere, sed non irrationabiliter. Rationales vero prohibet occidi, id est, homines, nisi secundum leges ab ipso promulgatas. Vnde indices feeundum leges dininas judicantes, non sua, sed Dei auctoritate malefactores occidur: quia ipse præcepit, Qui hoc vel hoc fecerit, tali pœna puniatur. Sicut autem non licet cuiquam alterum occidere; sic nec semetiplum : cum nemo plus alterum teneatur diligere, quam lemetiplum. Semetipsum autem occidit, qui indiscrete se perabstinentiam & peralios labores debilitans, ante cogitur deficere quam requirit ordo naturæ:licet aliquos deuotionis feruor vel pura simplicitas excuser. Ad Rom. Rationabile 2011, 12, 1 lit oblequium vestrum.

### In quibus consistit sobrietas. CAP. XLVII.

COBRIETAS in tribus consistit: in quali-Orare, in quantitate, & modo. In qualitate, vt non delicata & pretiosa aut sumptuosa requirat, sed simplicia, quibus valeat sustentari natura, & gula non irritari, & quæ de facili polfunt haberi. In quantitate, vt non nimis & sæpius quam decet, sed temperate : vt sit refectio corpori, non onus. Infirmi funt liberi ab vtraque lege. In modo, vt non importund requiratur, nec imperuose & indisciplinate & inordinate sumatur : sed modeste, mature & religiose: sicut in priori formula nouitiorum tractarum suit. Sic enim sapit suauius, sumitur iucundius, reficit Calubrius, minus grauat. flomachu, & facilius digeritur, & minus peccatur, & est honestius & religiosius. Valet autem to-

, quæ

rictas , alia

lis, fit

m ve

mex.

uper-

is, pro

opa-

noru,

nellra

tus ci-

imur.

nc fo-

easelt

Deum

Sicut

m eft.

mur)

minor

cor-

uden-

juid ci

enda-

ria vel

uicie.

optim

æ, in

hune

a non

orpus

erecur

opter

rendo

it. So-

idere,

CHIVS

Sobrictaeis grandis veilitas.

S. BONAVENTVRAE tem sobrietas ad illa quæ suprà dicta sunt. Valet etiam ad fatisfactionem pro peccatis:vt licut corporis voluptate peccamus, ita & cius

castigatione emendemur. Liem ad carnis lasciuiam reprimendam: vt quæ impinguata insolens & inobediens facta est, macerata discat 2. 61.9, 27 Spiritui obedire. Ad Corinth. Castigo corpus meum, & in servitutem redigo. Item ad corporis sanitatem : quia noxios humores desiccat, quos crapula & quies superfluagenerare consueuit. Erem ad solicitudines mundanas abscindendas: quia qui modicis contentuselt, modica habet prouidere. Item ad multarum virtutum habilitationem. Sobrius enimagilior est ad bonum, castiorest, minus habetinuidendi materiam, magis cautus in lingua, promptior ad deuotionem, & purior in affectu ad sapientiam acquirendam, sensum magis vigilem facit & subtife, & memoriam hoministenacem. Item adaliorum ædificationem: quia qui exteriora nostra ordinata videt & temperata, conficiunt quid de interioribus æstiment quæ non vident. Minus etiam lumus eis graues ad recipiendum nos in menla, videntes quod modicis contenti sumus, & quod facile possunt nobis satisfacere: minus ettam aliis mendicis nociui fumus : quia quo plura abhominibus petimus, eo minus aliismendicis dandum relinquimus. Et hoc vere est quoddam genus rapinæ, quod à paucis aduertitur, cum aliquis vitra necessitatem veram mendicat, vnde alter magis indigens patitut derrimentum: quia postea superueniens non muenit, quod iste præueniens præripuit. Item valet ad meritum gloria, tam pro seipsa quam provirtutibus sibi conexis: quia quo magis hic nobis de voluptate subtrahimus, co magis & hic spiritualibus, & illic calestibus deliciis abundabimus.

DE PROF. RELIG. LIB. II. 315

De triplici gradu sobrietatis.

. Va-

vt fin cius

is la-

ra in-

discar

orpus.

d cordefic.

oraro

danas

useft.

tarum.

nagi-

ct in-

ngua.

affe-

n ma-

m ho-

catio-

videt

oribus

n lu-

nenia,

as . &

ninus

a quo

s allis.

e vere

is ad-

reram

atitur

snon

Item

ruam

is hic

nagis

licus

108

CAP. XEVIII.

DRIM v s gradus sobrietatis esse potest, à Gradue Crapula & ebrietate cauere, & debita tem-primus. pora & horas in comedendo feruare: ne iciunia statuta leuiter frangantur, vel tempore incongruo epulis & potibus temere inferniatur: & ne magis ad luxuriam quam ad naturæ refectionem edendo vel bibendo studeatur. Eccles. Væ terræ cuius rex puer est, & cuius Eale. 10 principes mane comedunt. Pecus quod solum 16. ventri fernire nouit, seruat in edendo vel bibendo modum naturæ conuenientem: sic & homo debet qui regitur ratione: alioquin melius effet ei carere ratione, quam non regi ab ea, quia non peccaret carens ratione. Secundus Secundus, gradus esse potest, etiam à quibusdam licitis abstinere : vt à carne, vino, lacte, piscibus vel pulmentis, sed asperiori victu contentum esse, scilicet pane rudi & pulmento non condito: vel sæpe ieiunare, & à delectabilibus abstinere, & que magis appetuntur; ve religiosi & deuoti solent& pænitentes. Ad Rom. Bonum est Rom. 14,53 non comedere carnem, & no bibere vinu, &c. Nu.6,20 ficut Nazaræi, & filij Rechab. Dau. Caro & 1er 31,6 vinum non introierunt in os meum. Tertius Dan. 10,3 gradus est, sic domuisse gulam, & sic docuisse palatum, vt homo solis sit contentus illis, quæ extremæ sufficiant necessitati, in qualitate & quantitate cibi & potus : vt quo simplicior est victus, co magis diligat. & si delicata aliquando sumere oporteat, non dele ctatione in eis, fed solam necessariam refectionem requirat. Ad Romanos: Carnis curam ne feceritis in Rem. 03,04 desideriis.

tenden chose the 28 LY as are small Alias

-5001

#### S. BONAVENTVRAE 314

Alia distinctio graduum abstinentia vel sobrietatis.

CAP. XLIX.

Gradus to DOSSET & alia distinctio dari de profectibus abstinentiæ vel sobrieraris. Primus videlicet gradus, patieter carere cum no potelt haberi cibus vel porus delectabilis, non contristaricum non habentur interdum desiderata: si cur quida si quando non habent que in mensa desiderant , cotriftantur, indignantur, mutmurant, verecundiam abiiciunt, & non cogia tant professionem suam, & quòd aliquadodi. uites leculi non habent omnia quæ cupinot, quanto magis pauperes & mendici! Secundus gradus abstinentiæ est, velle carere pro Deo etiam illis quæ possent haberi, amore sobrietatis & pauperratis & boni exempli. Sic boni & fideles serui Dei sæpe ditiores bospites prætereunt, & apud pauperes hospitantur: & lau. tiora fercula prohibent sibi dari contenu simplicib & paucis, amore Dei & pro ædificatione altorum Ad Corineh. Omnia mibi licent, sed non omoia ædificant. Nam licet secundum Euangelium liceat comedere que apponutur, tamen magis ædificat fi lauta & multa nobis apponi non permittamus: quia ficut recipientes decer liberalis hospitalitas; ita nos decetreligiola frugalitas:quam eriam nos fortius convenit defendere, quam illos suam secularem oftendere honestatem: qua volunt nos abunde procurare. Quamuis autem illa vice videntut contriftari, quod non permirtimus eos sue deuotioni satisfacere multa ministrando; ramen apud fe de nostra remperantia ædificantur,& also tempore recipiunt nos hilarius, quo mimis sumus eis onerosi, & voi modo paucos TECC-

entia

rofeimus potest ontrierata: menmus. -1001 lod1. inot, indus Deo brieboni præclau. ı fimtione it, fed ndum utur, nobis pienetreconarem unde

entur

re de-

amen

Dr. &

ucos

rece-

DE PROF. RELIG. LIB. 17. receptores habemus, ibi tune plurimos haberemus, cum intelligerent quod nos pauperes pascere comode valerer. Terrius abitinentie grad'eft, posse sine difficultare abstinere ab habitis delectabilibus; vel tatum inde fumere puram necessitatem: & hoc non amore delectationis, sed recreationis. Et quamuis quo ad paupertatem major virtus fit, non habere quod cupias; tamen quo ad fortitudinem abstinetiæ maius est, posse apperirum retrahere ab vsu & delectarione præsentis voluptatis, quam absentia non defiderare. Securius autem est fugere delectationes carnales : quia sape victi sunt in certamine qui nimis voluerunt effe fecuri. Et qui ex præsumptione victoriam sibi spopon derant, victi & confusi didicerunt quod stultum est se committere periculis praliorum. vbi possunt oportune vitari. Facilius in litore non submergeris, quam in gurgite aquarum.

30

### Quod virtus tenet medium vitiorum.

CCIENDV M tamen eft, quod virtus te-Onet medium vitiorum, & in veroque latere, tam à dextris quam à finistris, vitils est obsessa ita ve si modice à discretionis tramite demauerit, iam virrus non fit. verbi gratia: Pareimonia vel abstinentia si meias suas excedit in superfluitate alimenti, declinat in vitium gulæ, Si nimis modicum admittat de necessano alimento, vitium indiscretionis incurrit, per quam vires corporis destruat, vigore mens tis exinguat, naturam debilitet, & bona quæ promeren poruit negligat, & vitam citius perimat, velsensum perdat; vel fi vires recuperare debeat, tanta postmodum studeat cura corpus luum reficere commodis & fomentis, quanta PILITS

S. BONAVENTVRAE 316 prius indiferere eadem fubrraxerat ei. Similiter contemptus divitiarum si vltrà quamiustum est, coogreget temporalem substantia, in auaritiæ vitium cadet. Si nihil tem poralevelit ad vsum ad mirtere, ex tali indiferetione necabit naturam fame, frigore, & ægritudine. Patientia finimis declinat impatientiæ vitium, incidit in torporem, ve zelum iustiriæ perdat, & diffimulet tam in se quam in alissviriaciescere, quæ deberer persequi & vlcisci. Homilis tas dum in se nimis timet extolli ex indilereta abiectione fui, perdit confidentiam faluisvel profectus spiritualis. Charitas proximi findiicrete teneatur, facit proximo fauere vel cooperari in detrimetu falutis propriæ velillius: vt qui periurat amore proximi, & aliis multis modis. Castitatis amor aliquos membravinlia sibimet amputare fecit, & dum voluerunt tentationis ardorem temperare, se periculo propriæ interfectionis exposuerunt. Agilitas boni operis quandoque sic sugar pigritiam, tt quietem deuotionis extinguat. Spiritualis iztitia sic acediam vel triftitia declinat, vt quandoque in dissolutionem incidat & vanamia. titiam. Taciturnitas verba otiosa declinans, quandoque vrilia & necessaria reticet in de trimentum proximi & fui. Obedientia findiscreta sit, ita fugitpropriæ volutatis vitium; et obediat superiori etiam ad peccatum : cum tamen obedire magis Deo oporteat, prohibenti omne peccatum, qu'am cuiuis homini præcipienti peccatum. Et sic de aliis virtuti bus sentiendum. Tab intognos arriv manpa the court naturate debittet, & conseque Policiempoteiracebyer & rusan cirus peritersquare ratio il corresbion mulmolker. the construction and an about the second of and teleptice on modis & formeners, quality SELLA

DE PROF. RELIG. LIB. 11. 317

Quod vitia se esse virtutes mentiuntur.

CAP. LI.

**建设工程** 

imili-

àm iu-

le velit

e neca-

c. Fa-

itium,

perdat,

1a cre-

omile

lifereta

ut is yel

Gindi-

vel co-

lillius:

multis

ra viri.

uerunt

ericulo

gilitas

am, et

2 18 2-

quan-

amlæ.

lipans

in de-

a Gin.

itium;

: cum

prohi-

omini

irtutt-

00 700

Quel

T quiz virtus tam nobilis & venerabilis Comnibus & præ omnibus est, quod etiam vitioli eam super omnia venerantur: ideo & vitia quandoque se virtutes esse mentiuntura & velamen virtotis assomunt; vt aut securius dissimulentur & non arguantut; aut etiam laudem virtutis assequantur. Vnde videmus ea quandoque etiam à quibusdam religiosis & Audiose exerceri, & ex auctoritate quali pro virtute defendi : ita ve vera virtus eis in alits quandoque displiceat, & eam pro vitio despiciant & impugnent, & interpretentur effe vitrum quod virtus pura est. & econtrario virtutem allerant quod est vere vittum, sed virtutis colote velatum. verbi gratia: Paupertas spiritus, id est, voluntaria pro Christo paupertas, magna & vera virtus est, quam multi religioli profitentur: & tamen videmus plures sub prætextu necessitatis, pietatis, & honestatis diuitias desiderare in pecunia, in prediis, in ædificiis, vestitu & victu, & libris, & aliis quæ vere diuttiæ reputantur; ita vt fatiari nequeant: quia etiamsi quod cupiunt haberent, si quis plus offerrer, acciperer plus, vique ad magnam quantitatem, quia non dicerent sufficit, nolumus plus habere. Econtrà parcè viuere & paucis esse contentum, tenacitas & auaritia appellatur, quasi non audeant vti his quæ habet. Silentium triftitia appellatur, maturitas amaritudo, zelus iustitia temerarium iudicium dicitur. Quies devotionis, pigritia vocatur, Corporis castigatio indiscretio censetur. Simplicitas stultitia creditur. Timor Dei, litigiosa conscientia aftimatur. Fugere publicum, angularisas

S. BONAVENTVRAE gularitas vocatur. Cauere scandalum, hypocrius judicatur. Ecce quomodo virtus proscribi-Bur, & peruerse vitium interpretatur. Econnerso autem plerunque dissolutio, socialisiu. sundiras puratur. Curiofitas ædificiorum & librorum & aliorum, honestas habetur. Laza conscientia, libertas deputatur. Corpus delicaté fouere, discretio reputatur. Garrulitas, atfabilitas dicitur. Inuidia fraterna, zelus iultiwæ dicitur. Duritia & inclementia, rigor ordinis putatur. Auaritia acquirendi, provisiosides his nuncupatur. Assutia, prudentia nominatur. Elatio, auctoritatis oftensio monstratur, zelus & contentio, ordinis defensioappellature Lactantia de bonis, ædificatio proximi vultvideri. Detractio, derestatio vitij alterius vult putari. Conformitas viciofa, vult credi fuga singularitatis: & torpor negligentiæ vulthumilicas videri. Pufillanimitas altiora fe non quærere. Inquierudo euagandi & negotiandi; vult agilitas dici bene operandi. Prodigalitas, largitas vult videri. Et sie de aliis. Sciendum itaque est, quod discretio spiritus medium virtutis iter eligit, no declinas ad dextera velad Zfr. 5, 20 Gnistram, regia gradiens via, ne dicat bonum malum, vel malum bonum, ponendo lucem tenebras, & tenebras lucem, dinides diem viltutis à nocte vitiorum : ne angelum satana pro Angelo lucis recipiat, veru à falso distinguens, & quod bonum est tenens.

De castitate.

Mieron. in Ctur ab ca, sicut econtrariò luxuria nuttisilud ad
Tit. 1. Opòr
tur à ventris ingluuic. Membra enim genitapepis. lia sub ventre posita, ex cius redundantia in
libidia

pocri= Cribi-Econlis iu . um & Laxa s delias,afinstir ordiofidenatur. r, zeellature ple vius vult li fuga alt hule non tiandi alitas, ndum m virvelad muno lucem m viiatana listin-

outri-

nutti-

nita-

tiain

ibidia

DE PROF. RELIG. LIB. II. 379 hbidinem resoluuntur. Sicetiam econuerso, ventris exinanitio humorem luxurie arefacits ficut cum fons obturatur, rinulus ex co profluens deficeatur. Vnde pro generali regula ab omnibus spiritualibus hactenus observarum elt: Qui castus esse desiderat, studeat sobrie- Sinessati: quia fine ca non diu castiras est secura, & brietate cum proficiente proficit & cum decrefeente fus. decrelcit: lieet quidam fine ea modo fibimet aliud nescio qua præfumptione promittant. Omnis laus in fine canitur. Nec credo tot & tautos virtutum inquisitores, qui prædictam fecuti funt regulam, in sua restimatione deceptos. Vnufquique enim in fua arte sapiens est. Et studiosi virtutum fiunt in carum exercities lapientes. Studiosi verò deliciarum & diuitia rum secularium, efficientur in earum prouihone pruderes. Luc. Filij seculi huius pruden- 140. 6,8 mores finis lucis in generatione sua sunt. Ca- Caffitas ititas est virtus origine calestis. Hancipsi An virtus ca geli sancti ab ipso Domino omnium virtuzum fontali principio primitus didicerunt, & indeclinabiliter servaverunt. Hanc summus & vnus magister noster, qui in calis Angelorum magister est Christus Dominus noster, de cælesti schola ad terras, publice docendo attulit, & matrem suam gloriosam virginem pertectam & primam post se huius discipline magistram, in cathedra virginalis mundiciæ exteris mirandam & imitandam præfecit.

De quatuor viilitatibus castitatis. CAP. LILL.

ASTITAS quatuor facit in præsenta Corpus mundificat; sicut è contrario luxuria inquinat, ita vt si non esset alia merces castitatis quam præsens mundicia, nec aliud INAU?

320 S. BONAVENTVRAE luxuriæ supplicium nisi eius fæditas, castitatis honestas esser amplectenda, & turpitudo luxurix horrenda. Item mentem liberam facit & expeditam: quia nec pto vxoris provisione; nec pro filiorum educacione folicitum reddit; necaffectus dilectionis ad conjugem & adfilios ligat; nec spiritus zelotypiæ castum exagitat; nec solicitus est quomodo vxori placeat, vel qualiter hæredes dinites faciat; nec quant generos vel nurus; nec est fernus affinium luo. rum, foli sibi viuens, & pro se solo solicitusell, in leiplo quiesces. Multa sunt de quibusopostet conjugio ligatos esse solicitos, ita quod illa carnis delectatio, nullo modo est eistam sucunda, quam anxieras variarum curarum quas patiuntur onerofa; quas Apostolus tribularionem carnis appellat. Vnde idem Apostofrey, 7, 18 lus ad Corinthios: Volo vos fine folicitudine este, &c. Item conscientia lætificat: quia gratum Deo præstat obsequium, qui carnis dus cedinem respuit, quam mundus pro magno concupiscit. Lætificat autem, quia Deo placet, Deum placat, & Deo proximate facit, & Dei offensam cauet in delectatione carnali, & pramium caleste meretur, & Deum auctorem monditia per castitatem imitando sequitor, cum lit gloria magna fequi Dominum, qui nos præcessit in munditia castitatis, virgo vir ginis filius, virginum sponsus. Item tamhominibus quam Angelis amabilem facit & fpc. Rabilem. Hominibus, quia tam boni quam mali venerantur eam : Angelis, quia cum na. tutaliter omne animal diligat simile sibi, etiam Angeli casti, homines castos familiarids diligunt. The treet was any PAT Maringuista. Its vi it neprefice and merces die den eine endender anderen ver alteil 4000000

DE PROT. RELIG. LIB. II.

De his que valent ad acquisitionems castitatis.

CAP. LIIII.

D castitatis autem acquisitionem & profectum & observationem, valent ea quæ suprà posita sunt de remediis luxuria, scilicet Lib. 1.6.39 alienario & separatio feminarum à viris, & consortium contubernale castorum, quorum exemplo doceatur. Item deliciarum fuga, quæ nutriunt carnis illecebras. Item exteriorum sensuum custodia, vt non videat vel audiet vel tangat vnde tentetur. Item otij deuitatio, quod est ianua omnium vitiorum, maxime carnalium. Item custodia interiorum cogitationum & affectionum cordis, per quas coluber primo caput venenatum ingerit. Item orationis frequentia, qua obtinetur auxilium à Deo contra omnes impugnationes.

De divisione castitatis. CAP. LV.

DROFECT vs velgradus castitatis pluri. bus modis distinguuntur. Est enim castitas coningalis, vidualis, & castitas virginalis. Est etiam casticas alia in actu, alia in affectu. Quidam sunt casti corpore, sed non mente; & quidam casti mente, licet corpore oporteat cos seddere debitum conjugale. men in depres in the E great man, we colon

indinearc.

De gradibus castitatis prout religiosis competit.

CAP. LVI.

JV N c de gradibus castitatis sicut reli- Gradus s. giosis competit videamus. Primus gra- nali &modus est continentia ab actu carnali, cum pro tibus nom polito colentires

aftitatis

udo luim facit

uisione;

reddit

& ad fi-

im exa-

placeat,

c quænt

um luo-

itusch,

US OPOE-

a quod

eis ram

nrarum

s tribu-

Apolto-

itudine

uia gra-

nis dulmagno

placet,

, & Dei & præ-

Ctorem

quitur,

m, qui

rgo vire

am ho-

& fpe

i quàm

im na-

le libin iliarius

122 S. BONAVENTVRAT posito sic manendi, & omnibus illicitis monbus consensum negandi. Iste gradus cum adhuc vicinus est terrenæ voluptati propter no" vitatem conversionis, vapor tangit eum carnalis tentationis, quali foctor Sodoma ardensen.19, 26 tis. Ne igitur quasi vxor Loth retrospicions BMG. 17, 29 pereat, festiner ad montem, & sublimioriscaftiratis gradum laboret attingere vt faluetur, ne percat in scelere civitatis, in peccato luxuriæ, quo plurimi perierunt. Primus iste gradus est adhuc in labore pugne, & in incerto victoriæ, cum fola voluntas cum adiutorio granz pugnat contra quatuor hostes, scilicet carnis prusitum, & affectionis appetitu, mundi pro-Bocamenta ad libidinem, & dæmonum sug. gestionem: & ita sunt quatuor contra dos. Confidat tamen voluntas bona, & inhæreath. deliter ei qui dicit: In mundo pressuram habebitis; sed confidite, ego vici mundum. qui Mat.12, 29 etiam diabolum fortius alliganit, & spolia dilla puit, & citò inimicos eius couertet ad pacem, & subiliciet exactores suos, scilicet carnis, & le bidinosum pruritu, & affectionis illecebrosu appecitu. Secundus gradus eft, cum per mace! ne carnem rationem carnis, & peralia spiritualia studia attectus mundatur, & caro ita Spiritui subiugatur, vt rarius & minus tentetur: vt quamuit adhuc non plene careat concupifcetiarum limulis, quali spinarum aculeis, & lebusæus adhuc intra terminos habitationis eius lateat,tamen ita depressus sie & imminutus, vt etiam facili labore sederur eius commotio: & impeperando magis quam reluctado insurgentem compelcat, nisi forte ex propria negligetia vel desidia vires resumere, & grauius impugnate permittatur, sicut filis I frael Dominus mi natur, quando ex negligeria propria, bostes qui sibi à Domino sunt subjecti, no lucrant deletes ideo 95 m 8103 CHEST

20.16, 33

Luv. 11, 22

Gradus' 2. Macerario forritui Inbiugare.

DE PROFERELIGNEIB. II. ideo Dominus noluit eos à facie corum dele- 14d. 2,3% re, vi per quæ peccauerant, per hæc & punirentur; vnde postea sæpiùs ab eis grauitet tribulati funt & subiugati. Si hostibus vitiorum fideliter relifteremus, quando nos impugnare incipiunt; non folum non vinceremur ab iplis vlla vice; fed etiam ita debilitaretur, quòd postea rariis auderent nos impetere, & si impeterent, facile vincerentur, donec penitus deletetur, quod vix auderet refurgere: fed tepide reluctando damus eis vires & aufum fæpiùs & acriùs nos deinceps impugnadi. Sciedum tamen, quod aduerfarius quando forciter vincitur, aliquando diu expectat, quod de codem vicio non impugnat, donec interim difsuescat homo pugnare: & tunc iterum subirò improuisus irruit, ve improuidos tanto securius prosternat, quanto ad repugnandum inantida D uenit imparatos. Exemplum de illo qui super adishing. hostem irruit, quando iam arma deposuit, & le ad quiescendum composuit, & adiutores suos post prælium dimisie: quia imminentis pugnæ suspicionem non habuit. Machab. Sic 1. Mach. 2. hostes Iudæ bellum constituerūt in die fabba. 320 thi, populo in quiete & ocio existente; & ita plurimos occiderunt. Semper ergo fimus parati hostib, viriliter resistere: quia ipsi no quice scant nos impugnare, etiam si videatur quiescere, quia hoc ipsu cessare ab impugnatione, impugnare est: quia hoc ipsum cessare, non ab impugnatione quiescere est, nec clementiæ corum, neclassitudinis; sed afturiæ & fraudis. Vode Nehemiæ quarto dicitur: Nesciant ho 2. Est. 4,88 stes & ignoret, donec veniantus in medio cotum & interficiamus eos. Inimicus cum in Prou, 26,34 corde tractauerit dolos, si submiserit vocem sua cessando à suggestione, ne credas ei : quoniam septem nequitiæ sunt in corde ipsius. 16100

10ti-

ad.

1100

car-

den-

ciens

s can

etur.

UXU-

adus

icto.

atiz

arnis

DIO=

fug.

LEOS.

at fi.

ha-

ı. qui

dill-

cem,

& 10

profu

nace.

tudia

ibiu-

mul

n sti-

is ad-

et,ta-

tiam

mpe-

ntem

ia vel

mare

mi

esqui

elere:

IS. BONAVENTORAL Qui operit odium fraudulenter, reuelabitut Gradus 3. malitia eius, &c. Terrius gradus caftiratis cit, Carnis ita domitas habere carnis concupiscentias, silecebras vix fenti- quod vix ratiffime & tenuiffime fentiantui:& re, fed pror ex affectur talem induiffe caffinatis amorem, fus exeve horreat & ira detefferur omnes camales crari. morus, quod quati naufeam inde patiaturinec possis audire tractari de operibus carnis, nili cum horrore & execratione. Si quando veid pro villitate aliorum, de marrimonialibus cafibus aliquid tractandum occurrit; ita quietos motus carnis suæ sentiat, ac side luto, vellapidibus aut fimilibus tractaretur. Et cum pet sopore somni humorum redundantia naturaliter se resoluit, ita quiete & insensibiliter profluant, ve nec curpium phantasiarum imiginationibus illudatur, nec fenfu fædæ deledationis titilletur. Ista est perfecta castitaits de-Castitas perfecta scriptio, prout in hoc peccati corpore potelta raris & perfectissimis obtineti. Vr autemsta biliter in hoc gradu & continue perseuerent, puto ad hoc privilegium requiri fingulate:eo quod fupta naturalis possibilitatis metas elle videatur, in carne viuere, & carnis vitia non fentire. Frigidi camen ex natura vel ex debritate corporis, carnis motibus plerumque carere possant; ve parer in lenibus & infirmis qui carnis moribus plerumque carent: quiaex debilitate corporis & defectu natura multim frigidi funt. Sed mentis caltitas cum pradicta carnis puritase, ex fola virture cum Dei gratia Matas, possiderur. Vnde & Propheta hocquesipio digium miratur cum dicit: Venite & videre opera Domini, que posuit prodigia super serram, auferens bella tentationum carnalium Afque ad fines terræ i.ad terminos motus. Sequitur ergo : Vacate & videte quoniamego fum Deus, exaltabor in gentibus, &c. Vacario notal

UNIVERSITÄTS

SHIP TO THE STATE OF THE STATE DE PROF. RELIG. LIB. II. bitm notat quietem, visio intentionem: quia bellis is oft, victorum Copitis, & hostibus subjugatis, mens ntias, iam valer in se quiescere, & Deo intendere; & tur:& intelligere quoniam ipse est Deus, quitam orem, poteter potuit, & tam pre voluit impetus tenrationum & vitiorum opprimere; & pacem males JIAnec quam per scripturas sæpe promitrit hominibus bonæ voluntatis donare. Leuit. Dabo pa- Linis, 18, 6 s, nill cem in finibus vestris; & dormietis, & non vero 115 C3= ent qui exterreat, auferam malas bestias, &c. utetos Qui Deo vult intendere, necesse habet vacate vella-& le super se leuare. Thren. Bonu est præsto- Thre.3,36 im per lari cum silentio salutare Dei, &c, Sedebit solitarius & tacebit: quia lenabit se super se. Pial. pfal. 14.8 aturaer pro-Elongaui fugiens, & mansi in solitudine. Exmagipectabam eum qui saluum me fech, &c. Vaelectacandum est à concupiscentiis & à perturbatiois dembus, & ab occupationibus mundaois. Ita orest à tria maxime impediunt vacationem frigituam ftalem, qui autem nibil concupiscit in mundo rerent. profe vel pro charis fuis, iam non habet vnde ire : eo turbetut: quia nimil rimer amiriere commodi, as elle honoris vel rerum. Et si eximat se à factis alienis, ve neccuriose discutiat, nec temere iudiia non Cefea, nec occupetur cogitando ea & tractanex dedo, potest se tanto liberius ad interiora transmque ferre intuendo, quanto ab exterioribus est mafirmis gis expeditus. Nam qui superioribus vult inquia ex rendere, debet ab inferioribus liber effe. Auis ultum ædieta A habet pennas ligatas vel infectas vel præcifas, non porest se in altum volando subleuare. gratia In spiritualibus illa sunt superiora quæ intefipionora; quo ad experientias spirituales. videa super Signal cordis & Xmaneris, tella femina getnalium minabit. Conces spectralis instructuurille us Sedum, allectic in dammar, memoriam book & im ego landa cogicunanis prote feccuniar. Suar o Tacario COMBREED notal

# S. BONAVENTVRAE Incipit processus septimus. CAP. EVIL.

T quia de voluntatis profectu supratta-Letatum est, qui consissit in ordinata affe-Auu dispositione, in qua attendituractine viræ perfectio; conlequenter ad contemplatiux vitæ profectum appropinquare coliderationis passibus studeamus:co quod volentibus inspe ziru proficere, istud non inutile videatur.

### white lengte, a aren partu De profectu vita contemplatina. CAP. LVIII.

N contemplationis profectu primus fiatus vitæ ichgiofæ, leilieet processus sapientiæ consistit, habens intelligentiæ lumen, & suauitatis interne sapore. Vnde sapientizi.sapida scientia. Dictum est autem supra, quod profectus fine perfectio spiritualis vita, in the bus principaliter confistit: in rationis illuminatione, in voluntaris rectitudine, in memo Memoria riæ jugi circa Deum occupatione. Memoria vt in Deum intendere jugiter affuescat, eique inhæreat, quinque vias terere & frequentare herere do- addiscat, quæ funt: lectio, collatio, meditatio de Deo, oratio, & contemplatio. Lectio & collatio bonæ sunt, quasi semina & materia meditationis. Vnde qualia vistibi meditantivel oranti occurrere in cogitatione, talibus colloquiis, lectionibus, aut negotiis prins occupare stude memoriam: quia qualis liquor vasiinfunditur, taliter redolebit: & quales herbasin horto cordis rui plantaueris, talia semina getminabut. Collatio spiritualis instruit intelle-Etum, affectu inflammar, memoriam bona & sanctæ cogicationis prole fœcundat. Sieut è converlo

Zib. 1,0 4 de feq.

Louis 18, 6

quinque modis Deo in-Cotur.

DE PROF. RELIG. LIB. TI. connerso oriosa fabulatio tempus perdit infructuose, affectu infrigidat, inutiles cogita. tiones cordiinserit, conscientiam rodit, protectum spiritualem impedit, pcenam, meretur-Lectio talis frequentetur, de qua postea non lit inutile in oratione cogitate, que illuminet ad Dei notitiam, accendat ad eius amorem, mores bonos instruat, animet ad tolerandum aduersa, mundi contemptum ingerat, desiderium patriæ eælestis inferar, doceat discernere inter vitia & virtutes, & vincere tentationes, & alia vtilia ad salutem. Lectionem sa- Hieron. ap. pe interrumpat oratio, ficut & alias actiones: alliones vt sæpe mens ad Deum eleuetur, å quo omne bonum fluere necesse est.

### De intentione.

CAP. LIX.

NTENTIO nostra aliquado mouetur pro Deo, aliquado ad Deu, aliquando in Deum. Pro Deo mouetur in actione, quam pro ipie specialiter facimus, licet de ipso interim no cogitem'. Ad Deu mouetur in lectione & aliqua meditatione, quando de Deo est quod tunc mente versamus, & quodamodo circa Deum; licet in ipsum quasi ad secunda persona metis intuitum non dirigamus. In Deum mouetur moratione, quando mens ipsum cogitat, & splum amplectitur, cique affectu deuotionis adhæret. Quid autem horum viilius sit simpliciter, est sciendum quod illud quod magis rnit homine cum Deo, scilicet oratio, cum total beatitudo hominis sit in Deum transformari. Alia tamen, quo ad quid quandoque vtiliora sunt vi cum propter obedientiavel charitatem proximi intermittitur oratio, & operibus pietris infi titur, vel cum discitur in quo magis ad bene placitum Deo serviatur.

De

Supragas !

à tra-

affe-

ic vi-

tiux

nonis

niple

•

STATE!

s sta

ipica-

en, & 2.1.la.

quod

in tile

lumi-

aemor

mons

eique

entare

ditatio

& col-

a mic-

neivel

collo-

upare

asi in-

basin

a get-

ntelle.

onæ&

icut è

nuerlo

E. Orandi modus vo. calis.

RAND t tres sunt modi. Vnus vocalis, per verba composita & vsitata: sicut cum pfalmos, hymnos, collectas, & alias orationes vel laudes compositas, ad excitandam deuotionem vel soluendum debitum recitamus, Triplex autem est attentio. Vna superficialis tantum: vt feilicet attendat quid dicat, quem psalmum interim dicat, vel quam antiphonam velorationem. Fructus attentionis huiuselt, quod non cogitur repetere cum sciat le dixisse. Pro labore etiam corporis, quem bona intentione Deo orando obtulit, quo se cogit servire Deo, mercedem qualemcunque mento expectabit. Alia attentio est literalis, qua homo sensum literalem tantummodo attendit, quid exterius verba sonent. Hæc dat fiu-Sum, cum aliquid sonat in superficie deuotum, vt ibi: Miserere mei Deus, &c. & in simt libus locis, vbi etjam ab illiteratis si tatum verba intelligerent; aliqua devotio caperetur. Sed illis verbis pertransitis, vbi intellectus muratut verborum, & deuotio refrigescit. Qualis enim deuotio haberetur ex literali sensu in istis ver-Pfal. 1037. bis: Qui emittis fontes in conuallibus, &c.que tamen omnia ibi scripta sunt iuxta sensum ipiritualem. Tertia attentio est intellectualis, quando ex verbis psalmodiæ quæritur sensus spiritualis: ve cum bistoria exitus filiorum Israël ex Aegypto, & plagarum Aegypti refertur ad spiritualem nostram ereptione de peccato vel seculo, vel ad peccarorum submersionem in setibus compunctionis, & dæmonum cruciatus, & mulea alia. In tali attentioneeft maximus fructus: quia & erudit animam pet fpille

BEPROF. RELIG. LIB. II. spiritualem intelligentiam, & afficit cam per deuotionis affectum: & ifte precipuus eft orationis fructus. Secundus modus orandi est sæpe efficacior per verba proprio affectu for- 2. Orandi mata: vt cu Deo familiariter cofabulatur ver per verba bis suis, vel etiam vtitur verbis alterius affe- affectu Etui suo consonantibus, quasi coram Deo præ-proprie. sente cor suum effondens, vel necessitates suas conquerens, vel peccata confitens & misericordiam postulas: gratiam perens, & auxiliumimplorans contra tentationum pericula & tribulationum gravamina vel qualcunque fuasvel suorum necessitates. Hic modus oradi magls requirit oportunitatem solitudinis vel silentij circa se, & otij & quieris, quo plenius & securius se in Deum effundat affectus. Maior ctiam in co labor est capiti & corpori : ideo no potest ita freques esfe vel durabilis, sicut prior in prima & secunda attentionis specie, marie mè debilibus corpore: & aliqui indiferete eam frequentantes deftructi funt. Vnde tales fæpe & breuiter sie orent & leuiter, vtex frequentia. à Dei familiaritate non clongentur, & exbreuitate & leuitate non destruantur.

De diuersis affectibus & imaginationi bus diuersarum personarum in orante, & in co quem orat.

CAP. LXI.

Secundum auté diversas causas, hic modus
diversarum personarum format affectus, &
voces in orante, & diversarum personarum
imaginationes in eo quem orat. Aliquando
enim homo personam rei assumit, coram Deo
iudice astans cum tremore, & dices Deo: Noli 106 10,5
me codemnare. Item, Non intres in iudicium pfal. 141,2

X C Cum

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

t cum

tiones deuo-

amus, ficialis

quem

onam useft.

le di-

bona

cogit

s, qua

atten-

et fru-

deuo-

n ver

utatur

enim-

c.que

nfum

valis,

orum

efer-

pec-

rfio-

num

neek

n per

S. BONAVENTVRAE cum seruo tuo, & his similia. Hoc oramus cum dicimus: Libera nos à malo, scilicet ater-Orationis næ damnationis. Aliquando quasi obsessusab Dominice hostibus tentationum, tribulationum, & non breuis & valens per se effugere, insuper timens se offendilacida explicatio, diffe Deum, & per peccata fua meruifle vtita. datur hostibus, inuocat auxilium, dicens: Ne Pfal.78,8 memineris iniquitatum nostrarum, &c. Item: Pfal. 50,13 Ne proiscias me à facie tua, &c. Præter finalem dampatione nulla Dei ira grauior, quam grauistima non defendere à peccato. Hanc maxime meretur superbia & ingratitudo & ineuria, vtho. mo profundius cadere permittatur. Hoc ch contra quod oramus: Et ne nos inducasia tentationem peccati. Inducere Deus dichui, cum non custodit ne inducamur: sicut indurare dicitur cor peccatoris, cum per gratiam non emollit internæ vnctionis. Hoc maxime in pugna tentationis & tribulationis oneretimendum est, ne suo pondere nos opprimat & an peccatum deiiciat. Alioquin optanda ellet eribulatio non horrenda: quia animam purgatiorem redderet, & majoris effet meriti viriliter toleranti. Aliquando quasi seruus quigiariam domini perdidit peccando, supplicat libi peccata sua & negligentia's suas ignosci, quas commisit, omittendo debita & perpetrando illicita, vel ea quæ debuit negligentius & im-Pfal. 50;2 purrus persoluendo, dicens: Secundum multitudinem miserationum tuarum Domine dele Pfal.24, rriniquitarem meam. Item: Propter nomen tuum Domine propitiaberis peccato meol multum est enim, &c. Hoc petimus, dicendo: Dimitte nobis debita nostra, sicut & nos dimittimus debitoribus nostris : quia ea benignitate debem'dimittere in nos quomodolibet peccatibus, qua desideram nobis dimitti quod peccamus, Aliquando quafi mendicus & pau-

- - - - e

1

DE PROF. RELIG. LIB. II. 331 per coram divite patrefamilias procumbens, & inopiam suam oftendens, flagitat panem gratia amplioris, quo conforterut, quo confoletur, & fustentetur ad relistendum malis, Tri- Triplier plici autem pane indigemus, quem nos instan- pane indeter ab amico comodari poscere debemus : hoc omnes. ett, cælesti, spirituali, & terrestri. Cælestis, est corpus Christi, Ioan. Pater meus dat vobis pa- 1045, 52 nem de cælo verum. Spiritualis, est verbum Dei, & gratia interna metem ab interiorrinedia virtutum, & donorum alimento reficiens. Pfalm. Panis corhominis confirmet. Terre . of. 103, 36 ftris est victus & alimentum quo corpus hic fustentari necesse haber:quia esuriem & sitim aliter temperare non potest. Hunc poseimus, dicedo: Panem nostrum quotidia num da nobis hodie, fine quo nullo die subfistere valemu: jomni enim hora Dei gratia indigemus; & ideo semper eam postulare iubemur ad omnia aggredienda. Aliquando quali filius patra per omnia parere & placere affectans, patrem denotissime orat, vt eum à voluntatis suæ beneplacito in nullo discrepare patiatur, in actibus, & voluntatibus, & moribus, ad omnia & in omnibus eum fibi ita conformem faciens, vt nihilin eo paternos oculos offendar, hoc folum sibi reputans folamen, & super omnia deliderans, rtiple celeftis Pater tautum fuam in eo voluntatem perficiar: fine exercendo in adnerlis, fiue consolando in prosperis, siue deprimendo, vel quocunque modo fibi magis placet. Verè finalis & fidelis affectus eft, nulla que lua funt quærere, non commoda, non honoies, non contolationes: fed solummodo placitum pij Patris. Magnu eft hoc à Deo petere. & magnum obtinere, vt tales nos in hoc peccali corpore faciat, ve illi fummæ veritati placeamus, & ab eius directionis regula non de= ulemus

amus

æter= Tusab

non 5

offen-

vttra.

s: Ne

Item:

fina-

quàm

è me-

vtho. oc ch

cas in

icitur, ındu-

atiam

rimd ereti-

mat &

a effet

urgavirili-

i gra-

at libi

quas

ando

21m-

rulti-

dele

omen

meoi

ndo:

s di-

niga

libet

nod 0211-

per

S. BONAVENTVRAE usemus. Nihil melius, nihil viilius in mundo posset nobis conferre etiam summus Pater, quam tales nos facere ve ei per omnia placea-Pfal. 142, 9 mus. Vnde Pfalm. Ad te confugi, doce me facere voluntatem tuam, &c. Hoc petimus cum dicimus: Fiat voluntas tua licut in calo & in terra; vt ficut illi superni ciues ad voluntatem tuam sunt dispositi, ita & nos hie pro modulo nostro ad voluntatis tux beneplacitum dilponamur. Aliquando anima quali sponsa Della iplo vnico dilecto suo quiescere desiderans, & eius frui folum amplexibus ardenter litiens, pro cuius amore omnia ei inferiora viluerunt, quia firim fuam aliter temperari non sperat, misi tota illic transear vbi eum facie ad faciem irrepercussa videat acie, flagitando precatur hoc cirius adimpleri, cupiens cum beato Apos Phii 1,23 stolo dissolui & esse cum Christo: quia multo melius est tam incundirate fruitionis Dely quam securitate enasionis mali: & quia magis effer ad placitum illi summæ veritati, quam posit in hoc corpore quantum cunque proh-2.Co. 1.6 ciens fieri: quia dum fumus in hoc corpore, peregrinamur à Domino, & in mulis offen-Basobi 3, 2 dimus omnes: ita vt si dixerimus quia pecca-8 Ioan. 1,8 tum non habemus, nosipsos seducimus, & veritas in nobis non est. Cum enim peccatum dicatur auerlio à summo bono, & ad bonum inferius couerfio; in quatum inde auertimut, in tantum peccato non caremus: & qui magis avertitur, magis peccat; & qui minus, minus. Nihil autem inde auerti, non est peregrinantium, sed peruenientium: quia etsi voluntans intentio vicunque ei adhæret, affectus tamen læpiùs hinc inde distrahitur, memoria multis alis occupatur, & intelligeria cecutiens iplam veritatis lucem pure non intuerur. Ex his fit, quod aliquando in inferioribus islis impelli-

DE PROT. RELIG. LIB. 11. mur vi cadamus, nili à Domino sustentemur. obnun Vodegemens dieit Propheta: Sitiust anima Palata Pater. mea ad Deum viuu, quando veniam &c. Hoc laceaoramus, cum dicimus: Aduentat regnu tuum, me fa-Ac si dicamus: Podere peccati & corpore præ-15 cum granati no valemus ad illud cirius volare: Ad-0 & 10 ueniat igitur tegnum tuum, & nos celeriter ntatem hincassumas, ve ab ista miseria liberemur. Innodulo terim in nobis operare tibi regnum in iusticia dilpo-& pace & gaudio Spiritus fancti. Aliquando Deita quali inebriarus spiritu, immemor suimet horans, & mo Deo deditus, & ci per amorem inharens, fittens, super omnia ipsius gloriam & honorem proierunt, moueri, & cius notitia ad omnes dilatari deiperat. faciem liderans, tam pro iplius quam pro aliorum la luterogat Patrem, vt fanctificationis fuæ norecatur titiam omnibus manifester, infideles ad 'luo Apos men sua cognitionis vocando per fidem, & fimulto deles ad gratiam suæ sanctificationis conuers Del tendo per amorem, & rebelles per ostesionem magis suæ potentiæ vtiliter contundendo; & quali quam. no postir vel nolit fine aliis celesti gaudio frui, prohanhelat & satagit plutes secum trahere oranproof. do, docendo, bono exemplo pracedendo, & offenquocunque alio modo honorem Dei & proxipecca morum salutem & profectum spirituale pro-, & vemouendo. Et hoc affectu videtur loqui Apocatum stolus ad Romanos: Tristiria est mihi magna, Rom 2,2 onum & dolor continuus cordi meo. Optabam enim timur, ego iple anathema esse à Christo pro frattibus magis meis,&c. Moyses quoque codem affectu vininus. detur oraffe; dicens: Aut dimitte populo axed 12,32 rinantuo noxam hanc: aut fi non vis, dele me de linntatis bro tuo quem scripsisti. Non quod Apostolus tamen vellet à Christo separari, vel Moyses deleri; multis fed quod affectum quem ad proximorum faipfam lutem habebant, euidentius exprimere no vanis ht, lebant; quasi non reputantes sibi esse plenum pellimue De fin

S. BONAVENTVRAE gaudium introduci ad epulas calestes, illis quos diligebant & pro quibus mori optabant, foris fame perituris. Hoe oramus, cum dicimus : Sanctificetur nomen tuum, vt nominis tui fanctificatio nobis plenius innotescat, quo te perfectius agnoscere & amare & reueren postimus & lanctitatis tuæ similitudinem induendo, tibi Patri sicut veri fili conformemur:vt vous tecu spiritus efficiamur, in tuam transformati claritatem. Hanc orationis for-Dominica mam Christus docuit, & his septem petitioniomnes no- bus omnia perenda conclusit, & omnes outio fire peti- num affectus comprehendit, ficut paterepoprehedun. test diligenter intuenti. Dignitatisautem otdinem in petendis seruauit : & ideo quæ vltima hic ponitur, illam ipfe primo ponit. Quid autem plus peti potest, nisi liberari à futura danarionis malo, custodiri in discrimine prafentis tribulationis, peccata nobis ignosci, gratiam augeri & infundi, ve ad voluntatem Dei viuamus, & regnum eius consequamus, & honotem nominis eius videamus ad omnes petuenire, & sanctitatem eius ab omnibus cognosci & imitari, sue singulatim sue commixe tim. Quidquid oramus, ad aliquid, vel aliqua respicit : quia aliquando pro vno obtinendo lingulariter oramus, aliquando duo vel pluta fimul petendo proponimus: & ficut folet orantes coram principibus, vt petitio coru fit efficacior, modò com mendare ipsotum clementiam quos rogat, modòproprias aggrauare miferias, vt ad mifericordiam citius flectantur modo aduersarij accusare fraudes & malinas, vt libi sir in auxilio, hosti in odio: sic & nosid oratione facere debemus cora Domino, sicut Lacræ Scripturæ eruditione docemur. Les ou proming services contracted and the chart numbered reparences the effectionain #加州

Anca Pulle

V

TO IL ON OF THE PARTY OF IT OF

@retione

DIPROF. RELIG. LIB. 11.

# De gratiarum actione.

, illis

bant, dici-

minis

t, quo ueren

inem

orme-

tuam is for-

tioni-

pratio:

repo-

m or-

e viti-

Quid uturæ

præ-1.grae

m Dei

& ho-

s per-

S COE mix-

aliqua

rendo

plura

oran-

t effimene mi-

ntul

littas, 10510

licut

a little

De

CAP. LXII.

CV N r adhuc duæ species orationis, scilicet Dgratiarum actio & vox laudis, large sumpto nomine orationis, secundum quod oratio dicitur pia mentis in Deum intétio. Gratiarum Gratiatum actio, est omnia bona à Deo data \* sentire, & actioquida pro his eum laudare corde, voce, & opere. Gratias agimus, cum bona quæ accepimus, gratiæ Dei, non nostris meritis ascribimus. Laudare Deum, est Deum laudabilem intelligere, & eius magnificetiam cum exultatione & admiratione extollere, vel pro eo quod in seipso est, vel pro his quæ facit. Gratias Deo agimus, cum de bono quod nobis ab ipso profluit, cins bonitatem commendamus. Ad gratiaru actionem pertinet, beneficia quæ accepimus, diligenter recolere, subtiliter intelligere, fidelitet confiteri, studiose servare, benefactorem diligere, & eius offensam cauere, & gratiam acceptam non otiose negligere, sicut ille piger ser- Mai 25,18 uus, qui abscondit pecuniam domini sui : sed ad id ad quod datur eam exercere, & inde non insolescere vel extolli. Ad gratiarum actionem accendit septuplex consideratio: triplex circa ipsum beneficiu, duplex circa benefactorem, & duplex circa eum cui prestatur beneficium.

De septuplici consideratione, qua accendit ad gratiarum actionem.

CAP, LXIII.

DENEFICIVM commedatur, fieft no- & eius Bbile & pretiosum in se, si est vtile accipien- grandis aftigli est multiplex & sæpius iteratum. In bene- sideraneus

S. BONAVENTVRAE factore duo consideranda sunt : Nempe si se magnæ dignitatis: & si magno affectu dat beneficium. In illo cui præstatur beneficium, duo similiter confideranda funt : si vilis est & contemptibilis, si indignus & immeritus : qui non meruit sed demeruit, vt tale beneheium reciperet à tali. Hæcomniain divinis benefi. eus excellentissime reperimus. Iple datorest fummus omnium & immelæ dignitatis, à quo magnum est si dignerur eria cogitate de nobis. Tanto etiam affectu & beneuoleniadat beneficia sua homini, quod si etiam modica daret, gratanter essent recipiéda: charitasenim ei lupereminet omni scietiæ, ita quod a pullo tensu potest æstimari. I pla beneficia eius, quibus in nobis operatur salutem, tam pretiosa funt, quod nullo pretio sunt condigna. Quid enim potest condignum gratic Spiritus fancti excogitari, quam dat fidelibus fuis? vel corpori Christi & sanguini & gloriæ cælesti, præter alia ablque æftimatione & numero,quæ ab eo percepimus? Quara villitas nobis ex his donis proueniar pelecqui valet:vt iustificatio à peccaro, gracia sanctitatis, adoptio filiorum De, consolario interna, defensio à periculis, contortium Angelorum, & beatitudo corporis & animæ ex visionis Dei fruitione. Istæ & alia sunt veilitates beneficiorum Dei. In his omnis felicitas consistit. Quam sæpe nobis ista conferat attede. Quoties enim perdimus per peccatum gratiam, toties reddit nobis offerendo, si volumus recipere. Item quories abutimut donis eius, vel negligen es fumus in eius leruitio, vel ingrați, vel elati de donis eius, toties meremur ea amittere, fiue fint spiritualia fiue temporalia, vel corporalia: & quoties non allfert cum demeremur, toties dat. Quibus autem tanta beneficia præstet tantus Dominus,

Beneficia Dei studiosè conasplanda.

Quanta Quibus Deus præ-

DEPROF. RELIG. LIB. II. in promptu patet. Quid enim sumus nisi puluis & cinis, miseri & inopes, repleti multis mi-Terris, expositi omnibus periculis, & penè nihil à nobis nisi labi continue: & tamen cum ista vilitate & miseria Deo omnipotenti rebelles sumus, & pro dilectione & beneficiis reddimus ei contumelias & contemptum, inobedientes, negligetes, ingrati & elati. Quanta est ergo pietas Dei, illis tanto affectu & studio sic benefacere, qui beneficia eius nec agnoscere, nec conseruare, nec regratiando digne recipere student? Benefacere merenti, iustum est. Benefacere nihil merenti, sed tamen humiliter petenti, pium est. Benefacere nec promerenti nec desideranti, magis elt pium. Piissimum autem & no nisi divini cordis est, benefacere contemnenti & aduerfanti; & hoc vili & seruo proprio, & figmento suo. Gratiasum actio meretur bona accepta consernari & augeri, & ad maiorem profectum conuerti, & maiorem fructum inde prouenire. Verbigratia: Qui dono sapientie gratus fuerit, quod acceptum coseruatur in co ne perdat, augetur ve plus & pla sapiat, & vt maior vtilitas inde proueniat, tam in proprio merito, quam in aliorum ædificatione. Econtra ingratitudo meretur amittere quæ habet, nec alia accipere, & quæ retinet infructuose tenere, & fraudari præmio, & maius supplicium meseri pro negligentia & contemptu. Cui enim plus dona- Luc. 12,48 tum est, plus repetetur ab eo. Ex semetipso potest quisque perpendere, quam detestabile sit vitium ingratitudo: cum hocomnes odio habere soleant in aliis quibus benefecerunt, si nullas vel paruas ab eis inde gratias acceperint vel amorem. Et ideo non indignationisest, sed elementiæ in Deo, quandoque negare peetta ingratis: ne forte grauioris culpæ reatum Ma

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

si se

dat be-

icium

selt &

is : qui

hclum

benefi.

ator est

s,a quo

de no-

itia dat

nodica

asenim

à pullo

us, qui-

pretiola

s landi

corpo-

, præter

æ ab eo

is dones

o à pec.

m. Dei,

is, con-

poris &

2 & ali &

s omnis

ta con-

er pec-

erendo,

ottmut

ius fer-

s. toties

alia fiuc

ion all-

ous au

minus,

123

Quid

338 S. BONAVENTYRAE incurrant, si pluribus beneficiis acceptis, plus hant ingrati.

# De laudatione Dei. CAP. LXIIII.

AVDATIO Dei dignissimus est affedus: & nascitur ex consideratione divinz bonitatis, & ex admiratione profunditatis Ispientiæ Dei, & ex stupore altitudinis divina potentiæ, & immensirate maiestanis; quade aplo vel per catholicam doctrinam fiderintele ligimus; vel per opeium eius vestigia colligia mus; vel per illuminationem inspirationisinternæ puro mentis intuitu contemplamut. Omnia quæ de Deo cogitari vel dici secundum veritatem possunt vel sentiri, non nili laus ipsius sunt : eo quod nihil in Deo sit, nil aladmi- summe laudabile & \* amabile & venerandum : & quanto perfectius cognoscitur, tanto verius laudatur, & ardentius amatur. Diuinæ laudis amplissima est materia: quià cam ipse Deus, quam omnia opera eius docent eum super omnia laudabilem esse. Laudare Deum, est eum laudabilem cognoscere & ostendere. Vnde Sancti, omnes creaturas non solum rationales, sed irrationales & insensibie les, ad Dei laudem inuitant, quia omnia opera eius ostendunt eum laudabilem in se, &in omnibus agnoscitur laudabilis eius virtutis potentia: & prouida sapientia, & clemens misericordia, benigna patientia, & tolerantia, iusta meritorum retributio, larga remuneratio, & incomprehensibilis super omniacius dignitatis exaltatio, alles de come lavallan Morem. He take non tudien riemted.

og arbysn blynderskap ins I nicetinomals De भीय में मुख्या है । यह देश हैं के बाद के स्थान मुख्य हैं भी हैं

rabile.

agti.

De PROF. RELIG. LIB. 11. 339. De septuplici materia laudis Dei.

CAP. LXV.

CECVND VM ista septem, intelligimus Oseptuplicem Dei laudis materia, cui omnia quæ laudem Dei sonant, possunt includi. Sex enim sunt principalia Dei opera, ad quæ omnia alia reducuntur. Septimum verò non est opus, sed ipse operans Deus, in se quiescens, & ab omnibus operibus suis supereleuatus. Horum figura funt opera primorum sex dierum, quibus Deus omnia fecit & compleuit que fecerar Deus in sex diebus. Sed cum omnia fecisset Deus in sex diebus, & nihil. an leptimo legatur addidisse quo facta perficeret, sed potius ab omni opere cessalle & requieuille, quomodo ea perfecit si nihil addedo fecit? nisi quia per hoc nobis datur intelligi, quod omnis creatura de se imperfecta est, & iple Deus est omnium operum suorum perfectio; & in ipsum reflectitur omnis creatura à quo fluit sicut in primam causam; ex quo omnia per causam formale; per quem omnia per caulam efficierem, in quo omnia per causam finalem; & hoc fit per glorificationem rationalis creatura; in qua clauduntur omnes aliæ creaturæ, cum propter rationalem creaturam omnia teliqua fint creata, & ipfa sit omnium capax per intellectum & naturæ fimilitudinem: & hoc maxime apparetin ho-Perfex mine, cui ad scruiendum omnia ista visibilia opera Del sunt creata. Primum opus Dei potest dici mirifice creatio, in quo laudabilis apparet eius mira semper virtutis potentia, quod tam multa, tam mag- laudandu. na, tam varia, tam solida, tam nobilia virtute 1. opus plena potuit sic facile, sic subito, sic decenter, omnium ex nihilo producere, & sic naturaliter collo-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

plus

affe-

uina

itatis

шпæ

æde

ntel-

1101-

is in=

mur.

ecun-

n nili

t, nili

eran-

tan-

Di=

quia

s do-

Lau-

ere &

s non

nlibis

opera

& in

rtutis

antia,

nera-

SHOO

De

t sat

S. BONA-VENTVRAE care:cu extra mundu nihil fit, supra quod mu-563.13.4 di moles quali super basim collocetur. Sap. Si virtutem & opera corum, id est, visibilium & factoru mirati funt, intelligant ab ipsis, quo-2. Guber- niam qui hæc constituir, fortior est illis. Senario con- cundum opus Dei est vniuersorum gubernaditorum. tio, in quo euidéter apparet laudabilis sapiétia prouidetiæ Dei:quia nihil omnium quæ funt à maximo víque ad minimu later eius scientiam, sed omnium nouit proprietates, vinures, operationes, & fingulorum multiplices Ma tiones naturales & cafuales, quare fingulalint ficut funt, & non aliter. Et hæc omnia præotdinauit lic, vt quali naturaliter vel casualiter videantur fieri: tamen italibrata sunt in ems prouidetia, vt nunqua excedant dispositionis cius limites, & omnia bonis cedunt in bonum per eius prouidentiam, & malis in malum per eius æquitatis iustitia. Et licet in his & in alus specialiter dicatur laudabilis videri eius potetia & prouidetia, vel alia in Deo laudabiliattame in lingulis eius operibus omnia simul in-3. Redem- telliguntur, sed causa breuitatis transeo. Tetptiogene-tium opus Dei est humani generis redemptio! in quo specialiter apparet laudabilis clemenus -Mia eius misericordia, qua nostræ miseriæ compatiens, decreuit nostram naturam affumere, & debitum fatisfactionis noftre propeccato nostro moriens exoluere; & sic nos de mortis debito eripere, & in pristinam restituere dignita. tem. Quid clementius, quid misericordius cogitari possir, quam summu Dominum provili Servo fieri minimum, innocentem pro reo liberando se morti tradere, pro inimicis glorisicandisingloriufieri, & ab ipfispro quibus pa-4. Jufifi. titur, se occidi permittere? Quartum opus cario no- Dei est opus instificacionis nostre:in quo laudabilis apparet eius patientiæ sustinentia, qua pccca-

DE PROF. RELIG. LIB. II. 341 műpeccatores non folum patienter tolerat, fed 86o. Si benigne à peccato iustificat, & à peccato dem & fendit, & gratiam merendi donat, & occalio-1110nes merendi provider, & sacrameta quafigra-Ses tiæ vala instituit, ve per ea infundatur gratiai rnaiustificationis à peccato, & Spiritum sanctum ictia dat fidelibus ad compunctionem & consolaunt tionem, & ad varias virtutes & gratiaru opeicnrationes, faciens de inimicis amicos Dei, & fimulios & hæredes, liberum arbitrium ad bonum! STa= promouens, nec tamen libertatem auferens; lint inuoluntarios faciens voluntarios, non cogen-=10% do sed inspirando & occasiones procurando. HISCE Quintum opus Dei, est insta meritorum re- 1. Reprotributio, quo ad reprobos: in qua laudatur eius borum pusicius onis munditia, qua detestatur omne vitium & pecnum catum, & omne bonum diligit, & congaudet n per quasi sibi condecenti. Laudabilis est eius iusti-1 2 115 tia, qua malum impunitum non patitur, & fe-. cundum meritum suum locat in peccato perpoteseuerantem: & quo fructu se spoliauit pecca-12:12-1110= tor, priuateum, & fructum operum suorum Terfacit eu in tormentis gustare. Et laudatur eius fapientia qua scit etiam de malis eligere bona: ptio: & cogere sibi seruire in pæna, qui nolebant ei entic subesse in culpa. Et ordinat omnia malis cempadere in pænam, quæ hic converterunt ad pece, & catum, vt corpus, intellectum, tempus presens: 0 00-& alia quæ data eis fuerant vel oblata ad occais desionem merendi & gloriæ augmentum, quæ nita. ipsi converterunt ad peccandi instrumentum: 15 CO-OVIL sed iustitia Dei conuertir ad cumulum pœnæ. eo li= Corpus per quod hic peccauerunt, illic in poeorifi= na recipient: & per hoc plus cruciabuntur. Intellectum ad temporalia converterunt : & per S PRhunc inexcusabilius accusabuntur. Tempus opus quod ad seruiendum Deo acceperant, in peco laucato consumpserunt: & ideo sine fine punieni, qua :Cean

342 S. BONAVENTVRAE gur, sicut hic finem non posverunt in peccatos -vt qui peccant in suo aterno hic, puniantur in æterno Dei illic: & qui in Deum infinitulemper peccauerunt, in infinitum quo ad duratto. nem poenarum crueientur. Laudatur & bonitas Dei,qui hanc malorum poenam ordinat ad beatorum lætitiam, qui talia per Dei gratiam eualerunt. Ita aute ordinatur per Dei justina -reproborum danario, sieut per eius bonitatem . Glorifi- beatorum faluatio. Sextum opus Dei eft entio bea- gloria beatorum ; in qua laudatur eius larga & mirifica remuneratio, qua proparuo & breut merito æternam & ineffabilem Sanctis datin cælo gloriam, & lætitiå & felicitatem, & omnia eisordinat in bonum, tam bona quam mala, & propria & aliena; & non folum mala pornæ, sed etiam mala culpæ; vt de bonis propriis glorientur, & de alienis congaudedo delectentur. De malis propriis gaudent quæ euaserunts de alienis quod similia non inciderunt. Gaudent de propria felicitate que est multiplex. Gaudent de omnium electorum gloria, tam multipliciter quam multiplex est omniugloria simul tam in numero quam in magnitudine: & de quolibet sieut de se gaudent: qui tan tum diligunt illum habere quæ habet, quod nollent ea habere vt alter cateret eis. Sed de gloria Dei tanto plus super omnem & suam & Sanctorum gloriam gaudent, quanto plus Deum diligunt supra leipsos & supra om. nes alios, & maxime cum gloria Dei infinita fit: & ideo supra omnem mensuram debet esse gaudium de gloria eius; licer creatura non valeat infinite diligere & gaudere. & adhucgauder quisque se diligi ab omnibus, sicut diligunt seipsos. Insuper gaudet se diligi à Deo plus ineffabiliter quam à seipso. Et omnium gaudia fibi gaudent effe communia, & ad ple-

DE PROF. RELIG. LIB. II. 348 ne participandum exposita: & hauriunt de omnibus quantum capiunt, & capere possunt sicut proprium. Ibi erit gloria spirituum & corporum. Ibi videbitur Deus secundum diuinitatem facie ad faciem, & secundum humanitatem gloriosam in quam desiderant etiam Angeli prospicere. Sicut etiam certi sunt electi se gloriam illam habere : ita certi sunt quod nunquam possunt eam amittere. Ibi eft satietas sine fastidio, & desiderium desiderati plena adeptione. Ibi plena & pura laus resonat de omni corde laudantium Deum, pro tam magnifica bonitate eius, quæ eos ab æterno ad hanc gloriam prædestinauit. Posset qui vellet Elegans ista sex opera Dei, in quibus est omnium ope-præcedeurum eius confummatio referre ad primorum num cum fex dierum significationem vt opus creationis operibus fex dierue allignetur primæ diei, in qua post omnium materialium creationem facta est lux, distinguens noctem & diem:quia spiritualis creatura à corporea est distincta luce intelligentiæ rationalis. Opus gubernationis significatur per opus secundæ diei:in qua aquæ superiores interpolitione firmamenti distinguuntur ab Interioribus:quia cælestia quantum situ distat à terrenis; tantum & qualitate, & tanto nobiliori modo dininas influentias recipiunt, quibus iuxta-modum fibi congruum ordinantur. Opus redemptionis significatur opere tertiæ diei, in qua aquis inferioribus segregatis à terra,terra apparuit arida & fructifera: quia peccatis totum genus humanum occupantibus semoris ab Ecclesia & apud infideles remanétibus, Ecclesia diversis gratiarum germinibus fœcundatur. Opusiustificationis significatur opere quarræ diei, in qua luminaria cæli facta funt: quia per solem charitatis, & lunam sidei, & stellas aliarum virtutu, corda sidelium illu-Y minan-

caros

urin

fem-

atio-

ooni-

nat ad

atiam

Aitia

tatem

ei est

rga &

breut

datin

zom-

n ma-

a poe-

oprils

ecten-

erunti

Gau-

cipler.

, tam

ű glo≈

mudi-

i tan.

quod

ed de

fuam

ganto

aom.

finita

etelle

on va-

cgau-

t dili-

à Deo

nium

d ple-

nė

S. BONAVENTURAL minantur, & vitam, & ordine, & meritorum vigorem quali per lucem & calorem syderum consequentur. Opus iudicationis & condemnationis reproborum significatur opere quinræ diei, in qua ex aquis natantia & volatilia facta sunt : quia ex codem genere hominum, alij eleuantur sursum ad cælestia per gratiam, alij relinquunturin reatu damnationis, inqua nati funt per meritu culpe originalis & actualis. Opus glorificationis significatur per opus sextæ diei, in qua homo ad imaginem Deisa-Etus omnibus mundanis præficitur : quiaper gloriam fit homo Deiformis, & illi vnitut sicut membrum capiti, qui omnibuslicut verus Dominus principatur Ielus Christus Inbbarum Dominus noster. Septimum Dei non est opus, sed operis Dei impletio per quietemin Deo: qua Deus quiescit in se & norin Deo. Vnde sabbatum appellatur, id est, requies:quia per quietem in Deo perficitur rationalis creaaura, quæ est causa & forma omnisirrationabilis creaturæ : cum ad hoc semper omnisnagura conetur vi rationalem mentem doceatit, & Dominum fuum agnoscere, & ciad hocktuiat, ve eum ad Domini sui seruitium sempet admoneat, & ad laudandum eum accendate Qui hoc sabbatum quiescendo non celebrat, pactum Dei cu homine violat, qui super ommia vult hominem in se quiescere, & sibi pet amorem tenaciter inhærere. Ipfe summa eft suæ laudis materia, quem nulla operum suorum magnificetia valet docere laudabilem, ficut est. Sieut opus mutum nescit artificissui peritiam vocaliter enunciare; fed tacendo innuit quam fit laudabilis qui talia voluit & sci-Bull.43,33 uit & potuit tam feliciter operari. Eccles. Maior est omni laude. Septem autem verbis vsitatioribus Ecclesia viitur ad laudem Dei, quali **leptem** 

DEPROF. RELIG. LIB. II. septem iubileorum tubis mysticis: scilicet laudare, benedicere, magnificare, confiteri, honorificare, glorificare, & superexaltare. Tertius 3. Oranda orandi modus est mentalis, cum tacito ore sola mentalis. mens sua desideria pandit Deo, & affect u cordis Deo effundit, & eum intus per amorem amplectitur, vel cum reuerentia adorat; tanto lelatius in Deum diffundens, quato plura valet affectus comprehendere quam lingua exprimere, dicens cum Pfalm. Domine antete Pfal. 37, 83 omne desiderium meum: & gemitus meus a te non est absconditus. De hac re dicit Doniinus Ioan.4. Veri adoratores adorabunt Patre Ioan. 4, 23 in spiritu & veritate. Spiritus est Deus, & qui adorant eum in spiritu oportet adorare. Et hec oratio videtur magis propria: cum Deus magis cor attendat quam verba oris. Sed verba ideo apponimus, ve cum mens pigra est ad se eleuandum in Deum, per verba orationis sustentata eleuetur : yt memoria Deo inhæreat, intellectus sursum tendat, affectus per deuotionem inflammatus gustet quam suauis est Dominus, ex intentione sacræ orationis afflatus. Deus enim qui creauit nos, scit quid nobis Mat. 6,8 necelle sit antequam petamus eum : & ideo non indiget vt per orationem insinuemus ei quid desideremus. Item qui ad hoc fecit nos ve benefaceret nobis gratuitò propter semetiplum, oratione nostra non indiget slecti ad miserandum, quod & ante disposuerat facere: fed ampliorem nobis in hoc profectum procutat, cum gratis nobis benefacit ficut ab æterno dilpoluit: & tamen orationis nostræ studium Oratio ma ad multiplicem nobis vtilitatem convertit: at- fericordiz que oratio no est causa eius beneficienti z, sed Dei no est via:vt si non propter illam, tamen per illam via. nobis misereatur. Multiplex est orationis vtilitas, quibus etiam alias bonas actiones ipsa excel-

orum

erum

dem-

quin-

latilia

num.

itiam,

en qua

r opus

eifa-

nia per

s ficut

riftus

n est

em in

Deo.

s:quia

s crea-

IODa-

15 Da-

eat fe,

oc fer-

emper

endate ebrate

rom=

oi per

na cft

n suo=

cistui

o in-

& fci-

.Ma.

v lita-

quali

excellit. Prima, quia facilius & citius per eam impetramus quæ à Domino desideramus in vi quandoque citius breui oratione aliquis obtineat, quod diutius i eiuniis vel aliis laboribus, & piis operibus vix obtineret, licet & alia bona opera ad hoc aliquatenus suffragentur. Vnde in omni casu, in omni periculo, pro omni desiderio desiderato, semper inueniemus sanctos principaliter ad orationis subsidium refugisse, quasi ibi promptius quod petebant mana, 22 consecuturi. Matth. Omnia quæcunque petieritis in oratione credentes, accipietis. Quid enim non potest oratio essicere?

# De effectibus orationis. CAP. LXVI.

自動

RATEO iram Dei placat. Moyles orabat Dominum, & placatus est Domi-Mat. 18,32 nus. Peccatorum veniam impetrat Mat. Omne debitum dimisi tibi, quoniam rogastime. Mat.6,12 Item: Dimitte nobis debita nostra, &c. Ten-Num. 11, 2 tationis impetum sedat. Num. Orauit Moyses, & absorptus est ignis. Vitia cordis expellit. Pfal. 38,12 Pfalm. Disperge illos in virtute tua, & deltrue Psal 49, 15 eos, &c. In periculo liberat. Psalm. Inuoca me in die tribulationis. A periculis defendit. Mat-Mat.24,20 thæus: Orate ne fiat fuga vestra, &c. De holts-3. Par. 20, bus vindicat. 2. Paral. Orauerunt Ezechias & 1fa.37, 15 Isaias aduersus Zennacherib. Difficultates complanat. Ios. Vociferante populo muri le-\$05.6,20 rico corruerunt. Familiaritatem Dei confert. Psa. 144,18 Psalm. Propè est Dissomnibus inuocantibus Ifa. 58,9 eum. Esa. Clamabis, & dicet, Ecce adsum. Im-Ad. 2,4 petrat dona Spiritus sancti. Act. Repleti sunt Inc. 11,13 omnes Spiritu sancto. Luc. Pater dabit Spiritum bonum petentibus se. Item donumsa-ZA4, 1:5 pientie lacob. Si quis vestrum indiget sapien-112,

DE PROF. RELIG. LIB. II. tia,&c. Item gratiam prædicandi. Ad Ephe-Ephele,19 fios: Orantes pro me, vt detur mihi fermo in apertione oris mei. Item reuelationem secretorum. Ierem. Clama ad me, & annunciabozer 33,3 tibi grandia & firma. Item potettatem quorumlibet miraculorum. Elias orauit vt non 140.5,17 plueret: item pro puero suscitando. Item temporalia subsidia confert. Psal. Oculi omnium Ps. 144.13 in te sperant Domine. Item subleuationem quarumlibet aduersitatum. Reg. Fames fi 3.Re. 3, 37 oborta fuerit vel pestiletia, &c. Item quorumlibet vtilium vel necessariorum donationem. Ad Rom. Nam quid oremus sicut oportet, &c. Rom. 8,26 Item vitam æternam Ad Roman. Omnis qui Rom.10,13 inuocauerit nomen Domini, saluus erir. Et breuiter, omnia cotratia saluti reprimit, & necellaria confert, & conservat, & perficit. Vult enim Deus non rantum orari pro eo quod & ante dare disposuit, sed vult vt plus orado mereamur per fidem, qua credimus quod non videmus:per ipem, qua obtinere confidimus petita:percharitatem, qua exauditorem amplius amemus. Iuxta illud: Dilexi, quoniam exau- Pfal. 114.4 dier Dominus vocem orationis meæ. Item per humilitatem, qua in supplicatione perseueremus. Item per desiderium, quo bona adipilci cupimus, maxime virtutes vnde Deo placeamus. Oratio est quali speculum: nam clarius Oratio spe facit hominem agnoscere defectus suos vel culum. profectus: quia conscientia lucidius ibi le sibi repræsentat: & vel ex profectus consideratione in fiducia spei læta erigitur; vel ex defectus consideratione cofunditur. Oratio quog; metem à terrenis magis leuat & elogat, quam ceteræactiones: quia cum illæ negotientur cum Martha circa frequens ministerium in serui-140, 40

tiis,ista cum Maria pedibus Domini inhares,

eum solum sibi propitium esse exorat.

De

r cam

15:118

is ob.

ibori=

k alia

entur.

o om-

emus

idium

tebant

re pe-

Quid

loy les

omi-

Om-

ti me.

Ten-

Moy=

pelille

estrue

ca me

Mat.

hofti-

ijas &

Itates

ri Ic-

nfert.

tibus

.Im-

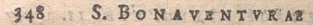
i funt

Spiri-

m la-

pien-

112,



# De prasentatione Dei in affectu orantu,

pe

DI 111

cft

du

AC

8

CO

no

tei

VC

111

CI

ce

af

de

re

ta

m

10

m

FC

0

P

11

ai

d 0

6

8

oI toout

...

#### CAP. LXVII.

126 94 Quảm varie fe Deus orantibus

Estapo 12

offerat.

200 30,20

VETI s autem modis affectus oratis, Dei respectum sibi repræsentari sentir. Aliquando videtur affectui dum orat, quali Deus nec audire dignetur nec attedere: iuxia Psal.29,8 illud, Auertisti faciem tuam à me, &c. Item Iob: Ecce clamo ad te, & non exaudis me; fo & non respicis me. Inde oritur aliquandotadium orandi, quasi yana sit oratio quam Deus non dignetur acceptare. Aliquado quali matus apparet & implacabilis: & inde confcientia 101 30.21 confunditur & timore perturbatur. lob: Mu-

tatus es mihi in crudelem, & in duritia manus

3er. 17,17 tuæ aduersaris mihi. Vnde Ieremias Propheta orat : No sis mihi tu formidini spes mea in Pfal. 142, 2 die afflictionis. Et Psalm. Non intres in iudi-

Ma.63,15 cium cum seruo tuo Domine. Esa. Multitudo viscerum tuorum & miserationum tuarum continuerunt se super me. Quanta sit illaans.

mæ tribulatio & mœror, ille nouit qui propter hoc ab instantia supplicandi non desistit. Non enim propterea aprece cessandum est, quit Deus non acceptat; sed eo instantius orandum est: quia Deus probat per hoc orantis constan-

tiam, expurgat humiliati conscientiam, & temunerat afflicti patientiam. Bernar. Oblectamonte Dei, tionibus insistendum est, sed in omni humili paulo post tate & patientia: quia no afferunt fructum nili in patietia.] Quali enim cælum desuperlen-

tit æneum, dum nullam de uotionis velut roris cælestis stillam pulsando in oratione percipili & terram cordis sui ferream, dum nullo platmorum vel orationum irriguo ad fructucom.

punctionis emollitur, sed veluti mulier Chananza auersum à se Domini vultu zstimans,

pecca-

Bern. ep.ad fraires de med.

BLAR. 190

DEPROF. RELIG. LIB. II. peccata fua quali canis immunditiam fibi exprobrari reputat, & pane filiorum se arbitratur indignum. Sed tamen prudenter aduertedum 25 2000 est, quod ista pauidæ mentis imaginatio, qua oratis, durum & austerum sibi proponit Deum, qui verè mitis & benignus eft, & in veritate pius Centit. quali & misericors: aut est deceptæ mentis propria confictio, qua format fibi idolu, pro co quod : IUXI2 Item non est ipse : aut est dispensativa permissio ad me; fo terrendum vel humiliandum & corrigendum. do ta= vel purgadum animum, quo postmodum sua-Deus mus sapiat ei benigna Dei respectio; sicut post iratus expertam amaritudine deliderabilior fit dulcientiacedo. Aliquando quali aliis occupatus orantis :Mu= affectum Deus non curare videtur : quali vimanus deat & orantem tranquille sustineat, sed non respodeat ei aliis intérus. Hoc videtur Prophe- Pfal 54,0 ropheta sensisse, cum ait : Exaudi Deus orationem meain iudimeam; & ne despexeris deprecatione meam: titudo intende mihi & exaudi me. Er iterum: Verba mea auribus percipe Domine; intellige clamomarum lla ani« rem meum. Aliquando videtur quasi benigne oranti intendere, sed tacendo non annuere, vt propier preces illas suscipiat cum affectu. Iob: Cum 106 9,18 t. Non inuocante exaudierit me, non credo quod ex-, quia audierit vocem meam, id est, nescio si exauindum dierit me. Aliquando etiam videtur benignè nftanorantem respicere, & clementer eius orationi-& rebus affenlum præbere, & fanorabiliter annueecrare desiderio obsecrantis. Et hæc deuore mentis umiliconfidentia solet esse indicium exauditionis. m nili De qua dicit Dis, Marc. 11. Qui non hæsi- Mar. 12 r fentauerit in corde suo, sed crediderit, quia quod- 23. r roris cunque dixerit fiat, fier ei. Omnia quæcunque cipiti pfalorantes petitis, credite quia accipietis, & euement vobis. Iacob. Postulet autem in fide ni- 346.8,6 com" hil hæsitans : qui enim hæsitat, non æstimet Chaquod aliquid accipiat. Nec tamen statim diffinans, eccadendum

BIBLIOTHEK PADERBORN

S. BONAVENTURAL dendum est de exauditione, quando non pro voto succedit orati; sed perseverare debet pulfando, donec amicus quali victus improbitate Supplicantis ei det quod postulat.

PC

ue

fe

ta

It

po

32 fc

N

91

po

d

C

n

epladobedic

popu-

Dec. 21, 2

## too, and company idel growth to make De formis orantis. CAP. LXVIII.

VANDOQVE peritionofra vno medo formata hæsitatione facit, qualinon debeat admitti: si aliter formetur, fiduciam exauditionis reportat. Aliquando oransformam affumit ferui, Dominu & iudicem fuum humiliter & timorate ad misericordiam prouocando: sicut Publicanus ille, quinec oculos audebat ad cælum leuare, sed percuties pectus suum, dicebat : Deus propitius esto mihi peccatori. Aliquando assumit formam familiaris amici & domestici; & cum reuerentia & fiducia rogat, & quali consulit domino vt hocfaciat vel hoc:exponens rationes vel causas qua-@en. 18, 24 te sic decet fieri vel expediat. sicut Gen. Abraham orat pro Sodomitis, & Moyfes pro popu-Bred. 32, 12 lo Ifraël, dicens Exod. Ne quæso dicant Aegyptij, Callide eduxit eos vtinterficeret in motibus & delerer de terra. Quiescat ira tua,& esto placabilis, &c. Item Num. Ne audiant Aegyptij quod occideris tantam multitudis nem quasi hominem vnum, & dicar: Non poterat introducere eos in terra pro qua iuraucrat: idcirco occidit eos in solitudine. Aliquando quali filius confidés de dilectione paterna, non tam obsecrat quam imperat Patrivt exaudiat eu, experta erga se beneuolentia Patris allegas, sieut Moyses Exod. Cum dixeris, nout te ex nomine, & invenisti gratiam coram me; si ergo inueni gratiam in cospectu tuo, ostende mihi faciem tuam, vt sciam te: & respice

Las. 13,13

W.W.E4, IS

Have 33;

dendum

DE PROF. RELIG. LIB. II. populum tuum gentem hanc. Item, Si in- Exed. \$4.9 ueni gratiam in conspectu tuo Domine, obsecro vegradiaris nobiscum & auferas iniquitates nottras atque peccata, nosque possideas. Item, Obsecto Domine, peccauit populus tuus Exed 22, peccatum magnum: aut dimitte eis hanc no- 31. ram; aut si no dimittis, dele me de libro quem scripsisti. Magna fiducia hominis ad Deum. Non rogat se deleri de libro Dei, sed ea fiducia qua præsumit se non delendum de libro vitæ, petit illud remitti, non dubitans se exaudiendum, vnde & quod perint impetrauit.

# De villitate orationis. CAP. LXIX.

TALDE autem Deus delectatur in hoe. quod frequenter oratur propter multiplicem orantis vtilitatem: scilicer vt Deo indesineter inhæreat, quod summe est homini vtile inter omnia. Iuxta illud, Maria optima parte: Luc. 10,40 elegit. Item, vt Dei beneficia multiplicius experiatur per multarum precum exauditiones. Item, ve abundantiori affectu deuotionis in amorem Dei excrescat. Ideo benigne prouidet nobis plures orandi occasiones, quibus ad orationem sæpiùs stimulemur: siue pro nobisipsis, siue pro aliis orado; aut pro malis euadendis, aut pro bonis assequendis: vi cum affectus deuotionis tepescit ad vnum in alio recalescar: sicur ignis subiiciendo ligna quotidie ne deficiar restauratur. Leuit. Ignis in altari sem - Leuit. 6,13 per ardebit, quem nutrier l'acerdos subiiciens Deuotioligna mane per singulos dies imposito desuper nis ignis holocausto. Ignis iste erit perpetuus, qui nun- oratione quam deficiet in altari. Tu ergo Dei sacerdos, fouendus. id est, sacris deditus, cum per noctem negligentiæ deprehenderis ignem deuotionis in Mario: altari

等性

on pro

et pul-

bitate

o mo-

fi non

uciam

s for-

luum n pro-

oculos pectus

i pec-

illiaris

fidu-

oc fa-

s.qua°

Abra-

popu-

Aegy-

n m0=

1112,80

udiant

irudia

on po-

mauc-

quan-

terna,

vt cx.

Parris

noul

n me;

often-

elpice

opue

S. BONAVENTVRAE altari cordis tui tepuisse, mane, id est, apparente prima lucis cognitione, lubitce ligna orationis, diversis occasionibus quali adiacentibus variis filuis collecta. Magna filua & abunde ligna supplicationum ministrans, sunt peccata propria, quotidiana & antiqua. Magna filua negligentiæ nostre, & miseriæ, & defectusvirtutum & gratiarum, & vitia tam ipiritualia quam carnalia, & tentationes & varij euentus quibus pulsamur, & incommoda quæ patimut vel timemus, vel pro quibus dolemus, tam pro nobis quam pro aliis quorum milerus compatimur. Magnæ siluæ sunt omnia quæ delideramus habere, pro quibus omnibus oramus vt Impetremus. Similiter omnia beneficia nobis collata, pro quibus gratias agere debemus. Item pro defunctis orare vt à peccatis soluan. tur: & pro gloria fanctorum Deum collaudate multam deuotionis materiam quasi perpetut ignis nutrimenta ministrat, quo su ppositi operis holocaustum reddat odorem suauitatis.Attectus enim amoris Dei & sancti timoris, cum feruore bonæ voluntatis, in spiritu humilitatis & motu pietatis, & gaudio ipel, nunquam debet in corde serui Dei extingul. Ista namque funt in quibus virtus deuotionis maxime confistit. Semper enim debet mens Deo dedita peraliquam piam occasionem le affuefacere ad Deum erigere, orando, supplie cando, gratias agendo, laudando pro diuersis caulis le omni répore offerentibus. I uxta illud Luca : Oportet semper orare, & non deficere. 1. reff. 5.17 Item: Sine intermissione orate, in omnibus Mal. 13.1 gratias agite. Plalm. Benedicam Dominumin omni tempore, &c. Quanto frequentius quis orat, tanto fiet ei oratio delectabilior & efficacior : & quanto rarius, tanto insipidior & tædiolior; sicut experientia sepe docet. Videmus

pdii

0

r

21

n

ti

CI

20

h

00 to

9

Y

A

ip

n

n

d

n

d

ir

50

8

n

ri

d

Q TA A a Ti

1

DE PROF. RELIG. LIB. II. autem quandoque seculares adhuc in statu peccati politos, ex multo orationis viu magna deuotionis pleruque perfundi dulcedine, quæ licet ex veræ charitatis radice non profluat. oftendit tamen Deus per hoc quam paratus lie iustis gratiam infundere, si no vegligat quærere, qui adhuc in peccaro politis, sed per orationis studium eius se familiaritati quoquo modo applicantibus suæ dulcedinis experientiam non abscondit. Quid erit fidelibus amicis, fi sic se dulcem quandoque Deus exhiber adhuc inimicis? Nehem. Mana tuum no pro-2.2/21.9,20 hibuisti ab ore corum. De quibus præmittis quòd fecerunt vitulum libi, & adorauerunt. Quid ergo religiosi excusarionis habent prætendere, qui divinæ dulcedinis expertes funt. quam etiam secularibus si studiose quæsierint videmus non negati? Vnde beatus Bernardus: Ser. 57.in Arguit nos procerto negligentiæ & incuriæ med. ipla inopia nostra. ] Sicut fauus fine melle, & simile. murusabique téperamento, & cibus fine codimento: ita vita religiosi sine studio internæ deuotionis. Quamuis plurimi teporibus istis non solum non sentiant, sed neque curant nec desiderant nec quærunt, imò nec credunt, sed irrident & persequuntur in aliis deuotionis gratiam; tamen scire debent, quod omnis reli- Absque gio arida est & imperfecta & ad ruinam pro- uotionis& nior, quæ spiritum divinæ suavitatis no quæ- suavitatis, rit, quæ precipuum conamen ad orationis stu- ad quam ducit oradium & internæ puritatis non impendit: in tio, omnis quo expressissime Spiritus sanctus testimoniu imperfecte reddit spiritui nostro quod sumus filij Dei Roma, 200 Austera vitam corporalis exercitationis, quali ad modicum viilem despicimus, & ardua pietatis opera actualiter non habemus, sicut olim sancti, qui pro fratribus animas posucrunt, & similia magna gesserunt. Item, sublimia vir-

BIBLIOTHEK PADERBORN

oaren-

oratio-

ntibus

bunde

eccata

filua

US-VII-

icualia

entus

timut

m pro

mpa\*

efide-

musyt

nobis

emus.

oluan.

audate

erpetui

ti opco

cis. Af-

moris

u hu-

o spel,

ringul.

otionis

mens

em le

upplie

inerfis

a illud

ficere.

inibus

umin

is quis

effica-

& tæ-

emus

314 S. BONAVENTURAL tutum exercitia pauci habemus: vi eximiz obedientiæ, perfectæ patientiæ, humilitatis præcipuæ, & paupertatis extremæ. Si ergo iftis caremus, & adhuc orationis studium postponimus, in quo gloriari de nostra religione poterimus, nisi forte de solo nomine & exteriori habitu, & verbis scriptura qua in foliis & in ore magis quamin affectu & operegestamus! was,322 Sed nisi abudauerit iustitia vestra (ait Dominus) plus quam Scribarum & Pharifæorum, non intrabitis in regnum cælorum. Phaulæi in exteriori apparentia & religionis nomine tantum gloriabantur. Scribæ autem in verbis scripturæ sibi laudem & nomen magisterijac-Pre. 19,7 quirebant. Qui autem tantum verba sectatur, Mas. 23.5 nihil habebit: & qui omnia opera sua facit ve videatur & laudetur ab hominibus, mercedem non habebir apud Patrem qui in celis est. Qua 12- Qui orationis studio vult intendere, assucleat rione flu-primo aliquando orationi vacare, deinde las tionisac- piùs ad orationem recurrere, deinde in oraquiratur. tione persistere dintius, tandem frequenter quantumlibet in oratione incumbere, necpro fastidio vel leuitate desistere, nisi quando corporis debilicas, vel vrgens necessitas, vel rationabilis veilitas inde auocat, & iterum reuetlatur in idipfum : ne per diutinaabstractionem redeat in desuetudinem orandi, & refrigescat affectus. Percurrat quoque fingulos modos orandi, & diversis modis suas petitiones fotmet, & diversas petitiones attentet; vt tandem in aliqua deuotionis affectum concipiat, & illi quam diu sibi sapit, inhereat. Si autem debilitas capitis vel corporis impedit, tune breuius & fæpiùs orer, & euagationes métis cohibeat, & sensus exteriores sub disciplina retineat, & Dei auxilium ad fingula humiliter inuocet, & patienter li pro suo voto non succedit affidue, fufti-

dium ora-

DE PROF. RELIG. LIB. II. sustineat. Ipsa quoque quandoque retardatio proficiendi, est via perfectionis dum humiliat. Et ideo Deus piè cursum nostrum tempetat, vt longius procedat, & per hoc melius à luperbia defendimur: quia fæpe nimia proficiendi securitas, & feruor continuatus, vires corporis exhaurit.

# De retrabentibus à profectu sine salute. CAP. LXX.

RIA funt quæ maxime à profectu retra-L hut, non solu perfectionis, sed etiá salutis, licut in pluribus experimur: scilicet remissa voluntas, horror difficultatis, diffidentia de auxilio gratiæ divinæ. Remissa voluntas vult bo- voluntæ num, sed sine conatu laboris: & ideo confue- remissa. tudo leuitatis citò retrahit eam à propolito proficiendi. I deo pigra voluntas seipsam rationis instinctu cogere debet , & quasi pigrum animal stimulis timoris, Dei & spe premij agitare, & violenter impellere. Horror difficulta- Horrer tis, per discretu & affiduum mitigatur & vin- difficultacitur vsum. Gratia Dei sicut adest incipientibus, ita non deerit proficere studetibus: & vtilius est nobis semper timere, ne forte subtrahatur nobis, vt tanto studiosius cam conservare laboremus, quam si certi essemus quod non perderemus: quia tunc negligentius eam recuperaremus, & minus proficeremus. Timor enim facit solicitum & agilem, & securitas plerunque desidem & torpentem. Dominus no- Exed. 18; luit filiis Israel dare manna simul cum tanta 18. quantitate vt pluribus diebus sufficerer, sed vt fingulis diebus colligerent, excepto Sabbatos designans quot quotidie panem gratiæ & cibum animæ petere debemus, dicentes: Panem zue 13.3 nostrum quotidianum da nobis hodie. & qui

ximiæ

ilitatis

goiltis

oftpo-

ne po-

teriori

15 & 10

amus?

Domiorum,

ratilær omine

verbis erijac-

ctatur,

acit vt

merce-

elis est.

**fuclcat** 

ide læ -

n ora-

uenter

necpro 10 001-

ratio-

ueria-

ionem

igelcat

modos es for-

andem

. & illi

debili-

reuius

libeat, eat, &

icet, &

Tidue,

fufti-

356 S. BONAVENTVRAE dat hodie, cras quoque dare paratus eft, tatum no negligamus peredo colligere, quantu lufficit ad salutis profectu. Cum in oratione telen. tis exauditu, & id quod petieras effe impletu, noli extolli, quali pro sanctitate tua te Deus exaudierit, & pro tui dilectione fecerit quod rogasti; sed cogita quod pro sua bonitate id facere per se disposuerit, vel alioru bonorum preces potius attederit: & gratias age Deo,qui te suæ dispositionis cooperatorem habere, & aliorum suorum amicorum orantium inhoc participem facere dignatus eft, vr in orationis actu & pieratis affectu mercaris exaudiri, & in exauditionis fiducia consoleris, & ex petitionis tuæ impletione lætificeris, & ex his crescas in amore Dei, qui benigne procurat nobisoccasiones quibus ad orationis præsidium compellimur, vi imminetes molestias euadamus; vel bona defideria inspirat, quæ orando compleri postulamus : vt cum rogarus exaudierit, magis ametur à nobis, & tanto solicitius eins voluntatiparere studeamus, quo eum nostris desideriis pie & prompte fauere & obedire videmus.

De causis quare non exaudiuntus orantes.

CAP. LXXI.

CA v s AB autem quare non exaudiuntue
Corantes plures sunt, Aut ex meritis culparum orantis. Esa. Cum multiplicaueritis orationem non exaudiam. Et causam subiungit:
Manus vestræ sanguine plene sunt, id est, pecsoan. 9,32 cato. Ioan. Scimus quia peccatores Deus non
as audit. Esa. Peccatavestra abscoder ut facié eius
à vobis ne exaudiret. Aut ex tepore orandis
actions aquia no feruenter & deuoté oramus. Ier. Orabitis & exaudiam vos, cum quæsieritis me in
soto

DEPROF. RELIG. LIB. 11. toto corde vestro, quasi dicar, non aliter. Aut quia non perseuerat in orado, donec obtineat. Luc. Si perseuerauerit pulsans, propter impro. Luc. 11,8 bitatem eins surget & dabit ei. Iud. Scitote und. 4, 12 quoniam exaudiet preces vestras si permanseritis. Aut ex diffidentia exauditionis, Iac. Qui Jac. 1,6 enim hæsitat non æstimet quod aliquid accipiat. Eccli. Ante orationem præpara animam Eccli, 18,23 tuam: & noli else quasi homo qui tentat Deu, scalicet si velit audire. Aut quia nociuum vel indiscretum est quod petitur, sicut filij Zebedæi. Matth. Nescitis quid peratis. Iac. Petitis Mat. 20, 22 & non accipitis, eo quod male petatis. Deu-146.4.3 teronom. Cum ploraretis coram Domino, non Deut. 1, 45 audiuit vos, neque voluit acquiescere voci vestræ. Aut vt magis ad petendum quis prouocetur. Gregorius: Sancta desideria dilario- Hom.25.in ne creicunt.] Aut vt tanto cautius custodiatur Euang. acceptum, quo difficilius impetratur. Chryfo- vide Chrystomus: Deus ad hoc beneficium suum protra. Jost. hom. 30 hit, vt non sit nobis vile quod donat.] Aut vt finem. humilietur orans dum tardius exauditur: & sic duo bona proueniunt, videlicet vt insolens reprimatur elatio; & tamen petitionis no cassetur effectus. Aut vt in aliud tempus exauditio differatur magis congruum & vtile peten-ti. Sic Moyses gloriam Dei sibi ostendi petiuit, quam non tunc, sed postea meruit videre. Mat. 17,22 Aut vt aliorum etiam suffragiis quærat iuuari,ne forte ardua petitio vel præsumptio eum reprimat. Sicut Ezechias misit ad Esaiam, vt 4. Reg 19,3 oraret prose & pro populo. Et Iosias ad Hol- 1/a. 37, 2 dam Prophetissam, Item ad Roman. Obsecro 4. Reg. 22, ve iuuetis me in orationibus vestris: ve liberer Ro.15,30 ab infidelibus qui sunt in Iudæa. Matt. Si duo Mat. 18,19 ex vobis consenserint, &c. Aliquando etsi negatur vnum quod forte minus expedit, pro eo datur aliud viilius & melius. Vt Paulo cui sti- 2. Cor. 12,7 mulus

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

tatum

i fuffi-

telen.

pletű.

Deus

quod

ate id

orum

eo,qui

re, &

n hoc

tionis

1,810

\*\* CITIO

refcas

ois oc-

com-

amuss

com.

dietit,

is clus

oftris

ire vi-

inthi

untur

ulpa-

s ora-

ingit:

,pec-

snon

é elus

andi:

Ora-

e 10

toto

mulus carnis non est ablatus, vi virtus in infirmitate perficeretur in eo. Viilior sape est exercitatio tribulationis, quàm quies prosperitatis, licet hanc plus optemus. Ex his per contratium potest aduerti, que valeant ad exauditionem orationis, id est, culpæ remotio, seruor & instantia, fidei considentia, humilitas, & aliotum suffragia, & acceptæ gratiæ cum gratizum actione studiosa conservatio, & vi ea tantúm petantur à Domino, quæ ipse nouit magis expedire, & quando.

## Despecialibus orationibus. CAP. LXXII.

E SPECIALIBYS autemorationia bus, quas quidam habere folent, vtrum expediat cas dici certis horis vel diebus, Nota quod quibusdam magis expediunt, & qui. buldam minus. Incipientibus & rudibus hominibus, & affectu devorionis necdum ime butis magis expediunt; vt falrem consuetudo moueat ad orationis studiu, ne sempet vagi circa exteriora, à Deo fiant alieni, & frigidi torpeant, & nunquam aliquo deuotio. nis igne calescant. Deuotionis autem affectu imbuti, & amplioris cum Deo familia ritatis gratia subleuati, si nimis psalmorum & simifium orationum multiplicationibus intedunt, spiritum obruunt, deuotione impediunt, cordis libertatem quasi quodam pondere prægrauant, dum melioribus oblatis, minus pro illo tempore viilibus scrupulosius inhærent. Vtuntur tamen & ipsi plerunque huiusmodi orationum subleuamento quasi quodam afflatu, donec flamma deuotionis accensa, vetborum follibus non indigeat; purius per se Magrans, & tranquillius in sublime extollens.

DEPROF. RELIG. LIB. II. Et iste modus viderur expeditior, vt speciales orationes tunc ex bona consuerudine ruminentur, quando maior non habetur deuotios quado verò superuenit melior deuotionis infusio, vel viilior vel plus vrges occupatio, con fuere intermittatur orationes, ad quas quis no tenerur, donec rempus redeat oportunu. Quales autem orationes sunt vtiliores, puto non posse super hoc vniformem dari regulam: ucut de cibis corporis diuería dinerlis comueniut, cum modò illud magis delecter edente, modo aliud. Sed hoc viderur tüc effe fructuobus, quod orantem magis secundum Deum delecter, & deuotionis spiritum promptius excitet, & metis fiduciam erigat in Deum. Om- Orationis uis ergo orationis fructus & finis eft Deoin- finis. hærere, & vnum cum eo spiritum fiert per liquetactionem purissimi amoris, & speculationem letenissime cognitionis, & absconfionem in Dei vultu ab omni mundanorum strepitu, per excellum quierissima fruitionis, vbi omnes vires animæ & potetiæ à suis dispersioni. bus fimul collectæ, & in vnű verum & fimplicissimum & summum bonum fixæ, in quandam divinæ conformationis & æternæ stabilitatis similitudinem transformantur. Sunt Quomoquidam inferiores gradus quafi scalares ascen- do poteris sus, quibus paulatim proficit anima, & illi fint harere, propinquat. Primo enim affue scit dispersiones memoriz, quibus per diuersa mundi oblectamenta & implicamenta distracta vagabatur, per vsum orandi colligere, & in vnum bonum defigere : quod est finis omni u desideratorum & delectabilium, Sed quia adhue memorialubrica est & instabilis, eo quod multis & multiformibus rebus diu adhæsit; quærens in quibus delectaretur vel curiosè occuparetur, non Stabiliter valet inhærere diuinis, vel propter 68930

nfir-

ter-

TITA-

ntra-

1010or &

a 10.

atia

tano

ma-

ioni= trum

Nota

qui .

is ho -

1 Ime

uctu-

mper

1, &

10110-Fectu

ricatis fimi-

dunt,

COT-

præ-

is pro

rent.

modi n af-

ver-

perle

CDSa Es

360 S. BONAVENTVRAE euagandi consuetudinem, vel propter tenuem spiritualium notitiam : ideo vtitur suftentaculo verborum in oratione, quæ Spiritus fanctus ad hoc inspirando hominibus ministrauit: vt per ea more paruulorum quali baculis fustentati, assuescant assurgere & erigere lead Deum. Et hoc fit cum homo conatur verbis orationum & psalmorum intendere, & intellectum spiritualem ex eis elicere, & deuotionis affectum exprimere: sicut qui ex duro silice & ferroignem excutit, qui illuminet & accendat. Si per affiduum vium orandi cum adiato; rio gratiæ Dei, quæ studiosis proficiendi semper subuenire parata est, memoria aliquando perficitur & stabilitur: iam fine grauidifficolte valet orationi intédere, & euagationes me-Pfal. 146,2 tisfaciliter cohibere.iuxtaillud Pfalm. Aedificans Hierusalem Dominus dispersiones Israelis congregabit. Intelligentia etiam quæ prius quali cæcutiens fuir exterioribus & vilibilibus inuoluta, incipit dilatari & illustrari, ad videndum quæ pritis no videbat: Velut qui cubicu: lum deforis veniens subintret; primo quali nihil videns impingit in parietes & scabella: deinde paulatim incipit agnoscere grossiora, & tandem clare vi tet etiam minima: ita quod etiam miratur superuenientes non planevidere omnia quæ sibi iam sunt maniselta. Et hac illustratione dilatatur ad multa cogitanda, & alia colligit ex ratione, alia ex spirituali intelligit illuminatione, alia discit ex divina renelatione, & confert illa cum his quæ apprehédit ex humana eruditione, & imbibit ex facra lectione: & consolatur non modicum quod vider alios erudiros & sanctos eadem sensisse, quæ ipse Spiritu sancto illustratus intellexit. Ex quo securus redditur quod non ab alieno; spiritu, velà proprij sensus opinione seduca-:1U1

Simile wlegans.

DE PROF. RELIG. LIB. 11. rur: cum eundem spiritum sentit in se effe locutum, quem & in prioribus fanctis. Caute tamen & humiliter in talibus est agendum, ne forte ex præsumptionis culpa homo decipi mereatnr: & pro spiritu veritatis sequatur spiritum erroris, credes Spiritum sanctum loqui, quod est proprij cordis opinio, vel immissio per angelum malum, qui sæpe transfigurat se 2. Cor. 276 in Angelum lucis; persuadens falsa sub verita- 14. tis colore. Ioan. Nolite omni spiritui credere: 1. 10an. 4,2 sed probate spiritus si ex Deo sint. Nihil reci: A recepta piendum est quod ab Ecclesiasticoru doctrina Theologo Magistrorum & approbatorum Theologo- tholicoru tum traditione dissonat, nec renocandum in traditione dubium, quod ab eis vniuersaliter cum testi- non recemoniis sanctorum patrum fuerit rationabiliter definitum: quia veritate reperta qui curiose per superuacua subtilitatem altius perferutando fodere nititur profunda scripturarum, quali noui aliquid repertur, quod ab aliis no fuerit inuentum, vanitatem diligens, mendacium quærit. Er quia Deus summe suauis & bonus est, & omnia quæ ab ipso fluunt sapida lunt & bona: ideo cum intellectus cœperit in agnitione veri dilatari, flatim etia guftus animæ, hoc est, interior affectus incipit quodam spirituali sapore in cognitis delectari. Et sic Sapientla quod in solo intellectu fuerat scietia, accedete scientia. sapore affectus, dicitur sapientia, id est, sapida scientia: sciétia est ex cognitione veri, sapientia ex adiuncto amore boni. Licet enim omnes, animæ affectiones suos habeant proprios sapores, id est, motus sibi convenientes, amor tamen quasi principalis suo motu omnes alios informat; maxime cum ipse ad summum & verum bonum debiro modo fuerit conuerfus; qui natus est nihil solidius amare quam summum bonum. Omnia alia quæ propter id non

UNIVERSITATS BIBLIOTHEK PADERBORN

vem

nta-

Ara-

culis fe ad

erbis

ionis

ce &

сеп-

100t

em-

ando

me-

edifi-

frae-

prius libus

den-

oicu-

ella:

iora,

nuod

è vi-

. Et

nda,

iln-

re-

pre-

r la-

uod

iffe,

YIL.

eno!

ca-

S. BONAVENTVRAE diligit, tentado magis quam in eis quiescendo diligit. Et ideo cito per fatietaté ei in fastidium vertuntur. Et rurfum alia quærit si forte velin aliis quiescat; sed non inuenit, nili attingat fummum bonum: quod cum attigerit quali in debito fine suo quiescit: & tunc reliqua affectiones debitos motus suos exercent, junta splius amoris mensuram. Quantum enim amas quodeunque bonum, tantum gaudes de eius adeptione. Et quantum speras vel quantum cupis illud adipisci, tantum times velodis id, quod posser id quod amas tibi auferte. Et quantum doles de non habito, tantum pudet de corrario, si quod diligis sit honestu. Quam diu autem amot contrarios sentit affectus, id est, timoris, doloris, pudoris, & odij: tuneminor est in se & debilior, & quasi distractus & nondum totus in se collectus. Etiam eum adhuc spei locus est, nondum perfectus potest effe; dum non habet quod amat in fruitione, sed tantum in expectatione:quantoque expe-Ctatio incertior, tanto & amor tepidior sequii.cn.13, tur. Cum aurem venerit quod perfectumeft, BQ. tuc euacusbitur quod ex parte est : quia fruitionis gaudium erit perfectu, cum amor quæ cupit iam tenuerit, necamittere vitràtimuerit; nec de contrario aliquid inesse sibisense. 3.1054, 38 rit, quod vel pudendum fit vel dolendum. Perfecta enim charitas foras mittit timore : cum iam nullam in se habuerit materiam odij, vel causam erubescentiæ vel doloris. Quanto ergo charitas magis augetur, tanto & alia virtutes & virtuolæ affectiones amplius purificantur; quousque omnes in eam solam transformentur : vt iam non fit timor vel oal. sum- dolor, spes vel pudor, sed tantum \* suo gaumogaudio dio fruens amor, & illi bono tenaciter inharens, quod folum fufficit animæ defiderium adim-

DEPROF. RELIG. LIB. II. adimplere, & iplum \*amore eius in se poteter \*al amo? transformare: vt iam agnoscat sicut & cognita elt, & amet licut amata est; quamuis no quantum amata est; ve sie similieudo, no equalitas. Nulla creatura tantum potest amare Deum, Nulla crea ficut amata eft ab ipfo:led tantum ficutacce Deu, quepit ab iplo. Deus enim sicut est causa omnium modo ipla causarum, ita & diligit omnia in seipso & pro Deco pter leipfum. Et ideo sicut eius cognitioni nottra non approximat, ita & amor nofter eius amori non poterit comparari: nec in patria quanto minus in via, vbi multipliciter diftraclus, vix vel nunquam potest se colligere ad Gradue se, vt totus simul feratur in Deum. Proficit quibus ve autem homo Deo deditus in ftudio inherendi mirurad Deo sic, vt primo cum labore mentis cuaga- Deo inhe tiones comprimat & ad Deum colligat. Deinde ex viu findij istius facilius iam cor suum cohibere & fecum habitare discit. Iuxia illud Erod. Maneat vnusquisq; apud semetipsum, znidito nullus egrediatur ostium domus sue die Sab 390 bati, & sabbatizabit populus. Tandem non solum faciliter sed & delectabiliter Deo valet inhærere: vt avulsio ab huius quiere sit ei desolatio aut tribulatio no modica: fed semper vellet si posset talibus deliciis inhærere. Deuteronom. Amaussimus Domini habitabit in co Den. 13, 10 confideter, quasi in thalamo tota die commorabitur, & inter humeros illius requiescet. Sut tamen gradus & profectus in hac commoratione. Primo, vt dele Cabiliter Deo inhareat, &inuitus auellatur ab co, sieut paruulus à matre blandiente, vel famelicus à cibo inuitus leparatur. Nec miru. Spiritualis enim iucunditas non solum delectabilis est fruendo, sed etiam pulchra & honorifica inherendo, & promerendo delectat, honestat, & locupletat. Suaus eft gustus cælestjum deliciarum, honora-

UNIVERSITATS BIBLIOTHEK PADERBORN

do

on lin

gat

110

e-

112

ım

sde

an-

Et

det

àm

, 1d

mi-

15 80

ad-

telt

one,

pe-

qui-

cit,

rui-

quæ

100-

nfe-

er-

um

vel

into

112

pu-

lam

vel

12100

12-

um m=

364 S. BONAVENTVRAE bilis amicitia Dei, & ciuium familiaritas supernoru, fructuosa charitas & meritoria sublimium præmiorum. Omne quod appetitur, propter istorum triu aliquid desideratur: vel quia putatur delectabile, vel honorabile vel vtile: sed in quo omnia simul & plenè conue-0.00 niant, non inuenitur nisi in fructibus spiritualium deliciarum. Alia autem aut delectant, & turpia sunt & nociua; aut honesta vel vtilia; sed difficilia & laboriosa. Virtutis autem affe. ctus & sapientiæ gustus, & diuinæ suauitatis fruitio dulcis est & venerabilis, & coscientiam efal.33, 9 lærificat & magnificat. Vnde Pfalm.Gustate quoniam suauis est Dominus, &c. Sed cum sponsi amplexibus anima deuota inhiaterinhæret, incipit inter eius brachia aliquo modo consopiri, sicut potatus nobili vino in saporem resoluitur: vt non solum delectabiliter, sed etia tenaciter Deo inhæreat, & quasi vi quadaabftrahatur ab omni visibili sensu & memoria; sic tamen temperate, vt nec plene suimet ob. lita; nec tamen verè compos fit sui vnde Pfal-#fal.67, 14 mista: Si dormiatis inter medios cleros, id est, inter medios terminos mundi & cæli. Itemin Cant. 5.2 Cantic. Ego dormio, & cor meum vigilat. Est enim talis iste somnus sicut illorum qui incipiunt dormitare, & videntur tamen sibi ca quæ circa se fiunt aliquo modo sentire & intelligere: sed præsopore non aduertunt, nisi velint fibi vim facere, vt ad fe plenius reuer-Amor Dei tantur. Amor enim Dei cum pura intelligentia conditus inebriat mentem: & ab exterioribus mentem abstracta sua virtute Deo conglutinat & coninebriat. iungit. & quanto amor vehementior & intelligentior & lucidior, tanto validius mentem in se rapit, quousque tandem omnium quæ sub Deo sunt plene oblita, in solo diuinæ contem. plationis radio libere figatur, licet breuiter velus

ufihgna

C

d

V

Rb Pour

tá

n it

u

Pac

n

n

Ti

I I I I

DE PROF. RELIG. LIB. II. lut in quodam corusco luminis calitus emicantis: quia corpus quod corrumpitur, aggra- sap. 9.24 uat animam, & deprimit terrena inhabitatio sensum multa simul cogitantem. Sensus enim hominis per le pauca potest, & vix tenuiter cogitare. Sublevatus autem affectu superni luminis, tanto plura simul intuetur, quato supra se sublimius eleuatur. Sed corruptio terreni corporis, & variæ huius vitæ occupationes, deprimunt animam, & reuocant ad feiplam, vi gemens clamare cogatur cum Apostolo ad Romanos: Infelix ego homo, quis me libera- Rom. 7, 24 bit de corpore mortis huius? Item cum Pro- Pfal. 119,5 pheta: Heu mihi, quia incolatus meus prolongatus est. Quanto plus mens solicita est ad ista Interiora cogitanda, & humana meditanda, tato plus à superioribus & calestibus deuotionis intuitu elongatur: & quanto feruentius ab interiorum memoria, affectu & intellectu ad superna sustollitur, tanto perfectior est deuotio & purior eius contemplatio: quia simul perfecte non potest vtrisque esse intenta, quæ ab inuicem sieut lux & tenebræ sunt divisa. Qui Deoinharet, in lumine versatur: qui mundo inharet, in tenebris est. Hecest homi- rersedio nisin hac vita fublimior perfectio, ita inhære- in hac vita re Deo, ve tota anima cum omnibus potentiis suis & viribus in Deum collecta, vnus fiat spizitus cum eo:vt nil meminerit nisi Deum, nil sentiat vel intelligat niss Deum, & omnes affectus in amoris gaudio vniti in fola conditoris fruitione suauiter quiescant. Imago en im Dei in anima, in tribuseius potentiis expressa consistit, scilicet in ratione, memoria, & volumate : quam diu istæ non sunt extoro Deo impressa, non est anima deiformis. Forma enim animæ Deus est, cui debet imprimi sisut sigille signatum. Hoc nunquam plene fie,

fue!

1b-

ur.

vel

vel

uc-

iri-

ant.

112

ffe.

atis

am

tate um

in-

odo

rem

etia

20-

ria:

ob.

fal-

eft,

nin

Eft

nci-

i ca

in-

nili

161-

ntia

bus

on-

ellio

n in

(ub)

ma

YE -

lus

S. BONAVENTVRAE mili cum ratio perfecte iuxta capacitate suam illuminatur ad cognitionem Der, qui eft lumma veritas; & voluntas perfecte afficitur ad amandum summam bonitatem; & memoria plene absorbetur ad intuendam & tenendam & fruendam summam felicitatem: & quia in corum confummata adeptione conflat gloria beatitudinis', quæ perficietur in pattia: liquet quod istorum perfecta inchoatio, est perfectio viæ in hac vira. Quamuis autem omnes virtu. tum conatus ad hanc perfectionem tendere videantur, tamen specialiter orationis studium ad hoc nititur, vt anima toto intellectu & affectu & memoria in Deum feratur; quia aliis postpositis, soli Deo anima inhærere desiderat Orationis cum orar. Vnde orationis perfectio elt, cum id obtinet anima ad quod orando tendit, vt tota ab infimis abstracta, folum vniatur diuinis! nec volens, nec vales aliud sentire, nisi Deum. Ibi verè quiescit anima, ibi deliciatur in splendore lucis, in amœnitate divinæ dulcedinis, & in securitate pacis. Hæc aute spiritualis amænitas non potest per aliquas imaginabiles describi similitudines, nec per sensibilium depingi coparationes : quia pure spiritualia tantum differunt à sensibilibus, sicut & spiritus à corpore. Spiritus verò rationalis nec corpus Denotio- est, nec corporis similitudo. Circa verò hunc num con-contemplationis excessum sunt diuersæ deuonis species tionu species, quas breuitatis causa prætereo, quibus vel scriptura vel scripturæ tractatores diuersa nomina imposuerut: vt iubilus, ebrietas spiritus, spiritualis iucunditas, liquesactio, &c. quæ expertis & vacantibus explanan. da relinquo, aliqua tamen breuiter tangam istorum. Et quia iubilum vsitatum nome habet ex scriptura, videtur quod iubilu fit quoddam spirituale gaudium cordi repente exali-

UNIVERSITATS BIBLIOTHEK PADERBORN

DE PROF. RELIG. LIB. II. qua deuora cogiratione vel collatione infusum, quod cor totum cocutit ex sui vehementia, & quodam tremore comouet, & delectabiliter cruciat: quia motus gaudij consolatur, led ex impetu fortitudinis corpus debilitatuts & aliquando per rifum, aliquando per quoldam clamores, aliquando per aliquos gestus & lingultus quali euaporando erumpit, non valens se intra se tacitum continere. Gregor. Iu. Lib.24. bilum naque dicimus, quando ineffabile gau. Mer. c.6.6 dium mente concipitur, quod nec abscondi pollit, nec sermonibus aperiti: & tamen quibusdam motibus proditur, quamuis nullis suis proprietatibus exprimatur.] Vnde Pfal. Bea. Pfal. 88, 16 tus populus qui scit inbilationem. No ait, qui dicit, sed qui scit: quia sciri quidem iubilatio potest, sed dictu exprimi non potest. Ebrietas Ebrietas spiritus potest dici quælibet magna amoris & spiritus. gaudij deuotio, ex qua quasi ex vini fortitudi. ne feruot spiritus exhilarescit, quod se intra se combere non valer. Vnde Apostoli sancti Spi- 4#.2,13 ritus feruore æstuantes, musto pleni dicebantur. Iob: Venter meus quasi mustum absque 70b 32,18 spiraculo, quod lagunculas nouas dirumpit. Nouas dicit, non veteres, vel quia veteribus cordibus non infunditur talis deuotio, led nouis,in nouitate vitæ ambulantibus : vel nouas dicit, propter fortitudine impetus spiritus: qui si nouas dirupit, quato magis veteres?id est, fra giliora corda & infirma: vel novas dicit, quia talis feruor spiritus nouis & nondum exercitatis mentibus nuper infusus, minus se valet cohibere, quin erumpat per inustratos gestus, vel voces vel singultus, sicut vinum nouum in vase ebullit, quod inueteratu quiescit. Quandoque etiam corpus quasi obrigescit, & membra inhabilia & inflexibilia fiur ex subita feruoris & suauitatis influentia: & hoc potest esse

UNIVERSITATS BIBLIOTHEK PADERBORN

uam

um.

r ad

dam

lia in

loria

ectio

irtu.

lium

affe-

derat

im id

: tota

iinis:

plen-

115, &

mæ-

es de-

n de-

a tan-

tus à

orpus

bunc

leuo-

erco,

tores

brie-

nefa-

man.

1gam

é ha-

nod-

xali-

oi vand panula qpa

S

n

n

d

8

g

u

P

d

fp

ft

ti

Ci

CI

g

r

G

c b

li

Morum.

S. BONAVENTVRAE quia spiritus omnes accenduntur affectu cordis inflammato, quia extesione \*terminorum & obstructione viarum spiritualium membra amittunt habilitatem officiorum suotum : vt lingua loquelæ, manus operationum, & pedes & crura gradiendi; quousque feruor irerum remittatur, & viæ spirituum apertæ fiant vt prius. Nec mirum fi hæc affectiones diuina possunt efficere, quarum virtus fortior est, cum etiam humanæ affectiones hæc interdum valeant: vt subitus terror, & immoderata lætilia; & subitus dolor, & odium immensum, & intemperatus amor; ficut sæpe compertum est, etiam in exstasin & in stuporemvel in phrenefim aliquos ex huiusmodi raptos esfe, & membra in rigorem vel tremorem versa, vel eriam febres ex vehementi molestia incidisse. Quid etiam mirum si ex magna spiritus hilaritate, quam Spiritus sanctus cordi infundit, aliquando erupat in aliqua aperta hilaritatis indicia, vel si quandoque singultibus & fletibus apertis imperare non valeat, & huiusmodi internæ deuotionis motus abscondere ? cum videamus sæpe aliquos ex stulta leuitate à rifu, & insoletibus cachinnis non posse se cohibere, etiam vbi pudor humanus imperat disciplinam? & aliquando ex humana tristitia oborto fletui non potest homo, quamuis libenter fa-Dent. 4,24 cerer, imperare? Cum enim scriptum sit: Deus s. Iean. 4, 8 noster ignis consumens est, & Deus charitas est: quid mirum si feruor diuinæ charitatis cordi infusus totum hominem commouet?sicut si vitro fragili, & vasi fictili bullientem liquorem velignem ardentem infundas, crepirationis fragorem concitas. Cor namq: diusni amoris gaudio, vel diuinæ fruitionis inflammatum desiderio, in se dilatatur & extenditur, & quali intra angaria pectoris le capere

DE PROF. RELIG. LIB. 11. 369 non sufficiens, quodammodo erumpere cona tur, vt flammam quam intus patitur, foras eructer, & ardoris sui refrigerium qualecungs inueniens euaporet. Quod cum non potest, vel humano pudore non audet, mirabiliter in semetipso cruciatur, & corpus valde extalibus motibus debilitatur: quia virtus diuine dulcedinis intolerabilis est imbecillitati terreni corporis, sicut si ignem vitro immittas. Vnde legimus sanctos ex diuinis visitationibus vel reuelationibus corruisse & viribus emarcuisse. Dan. Vidi visionem hanc grandem, & non re- Dan 10, 8 mansirin me fortitudo, & emarcui, nec habui quicquam virium, & iacebam cofternatus fuper faciem meam, &c. Thren De excelso mi- Thren. 8,13 sit ignem in ossibus meis, & erudiuit me: ideo Spiritus sanctus in igne super Apostolos ve- Ad.2. nit: quia virtus amoris divini sicut ignis illuminat & inflammat. Spiritualis incunditas Spiritualis dici potest gaudium quoddam in Spiritu san-iucuditas. cto, quod à Spiriru sancto infunditur, quo gaudet animus in Deo, sine pro perceptis diuinis beneficiis, vel promissis: & licer aliqui purent spiritualem esse letitiam, cum aliquando inter se iucundi sunt, tamen sciant quod spiritualis latitia sicut caretamaritudine tristitiæ seculi & acediæ torpore, ita & dissolutionis leuitate. Spiritualis enim lætitia dupliciter accipitur, specialiter & generaliter. Specialiter, & tunc est motus spiritualis specialis gaudij in Spiritu sancto, ex intuitu beneficio rum Dei & futurægloriæ & bonitatis diuinæ. Generaliter, & tunc est quædam mentis hilaritas ex bona confidentia ad Deum, & bonæ conscientiæ testimonio; reddens hominem beneuolum & deuotum ad omnia agenda & fufferenda pro Deo, & omnia quæ Dei sunt diligenda & promouenda. Ideo bis dicit Apo-Aolus

COTO

mun

abra

1V:

edes

rum

nt vt

ling

cum

Va-

1112;

111-

eft,

enc-

em.

riam

Juid

tates

uan-

icia,

per.

1110

n vi-

rilu,

dere,

ipli-

orto

r fa-

)cus

11125

tatis

relli-

tem

cre-

11130

in-

len-

ocre 308

Liquefadia.

more.

lore.

16.36.8

370 S. BONAVENTVRAE Philip 4.4 Stolus ad Philippen. Gaudete in Domino semper,iterum dico gaudete. Primo generaliter. Secundo specialiter. Liquefactio autem animæ aliud non videtur esse, nisi quedam emollitio à sua duritia, per quam slexibilis redditur & voluntaria ad amandu fe amantem Deum, & liquescens ad recipiendum diuinæ virturis impressiones: vt sicut liquor liquori, ita spirieus Dei spiritui hominis influens misceatur, & vnus fiat anima spiritus cum Deo.

MY SECURITION WAS

De septem generibus deuotionum sius compunctionums.

CAP. LXXIII.

W M autem multa videantur esse deuostionum genera vel compunctionum, polsant tamen in septem diftingvi differentias maxime singulares, iuxta affectionum varietates. Aut enim surgit denotio ex timore, aut ex dolore, aut ex desiderio, aut ex compassione, aut ex amore, aut ex gaudio, aut ex admirationis Aupore. Ex timore, vt cum quis com-2. Ex tipungitur timore futuri supplicij, vel cum timet à Deo derelinqui propter demeritum pec-Pfal. 50,13 catorum suorum, dicens Deo: Ne proiicias me Pfal 37,22 à facie, &c. Ne derelinquas me Dhe Deus, &c. Ex dolore, cum dolet se offendisse Deum, & z.Ex dogratiam eius amisisse, vel cum dolet se tam paru profecisse, & tam parui esse meriti apud Deum, & intantu oculis Dei displicere. Psal. Pfel. 50,88 Auerte faciem tuam à peccatis meis, &c. Ex desiderio, cum suspirat & anhelat ad gratiam i.Ex deampliorem virtutum, & ad familiaritatis diuinæ suauitatem, & ad Christi præsentiamin cælo, vel ad alia sancta desideria adimplenda. Mal. 17, 80 Pfalm. Domine ante te omne desiderium meum, &c. Isaias: Nomen tuum & memo-

DEPROF. RELIG. LIB. IT. Riale tuum in desiderio anima. Anima mea desiderauit te in nocte, &c. Ex co passione, cu 4. Ex co. Christo passo piè compatitur, & gladius ille passone. animam Deo fidelem transuerberat & vulnerat, qui Mariæ matris eius animam totaliter Luc 2,38 pertransiuit. Aut cum proximorum incommodis & animarum periculis compatitur, & zelus domus Dei, & iniuriæ Deo illatæ comedunt eam; nec sinunt eam dormire somno dissimulationis, quin cotriftetur ad singulorum scandala, & torqueatur ad singulorum calamitates. Iob: Flebam super eo qui afflictus erar; & 106 30,38 compatiebatur anima mea pauperi. Ex amore re. diuino, cum recolit quam benigne secum egerit, & quanta sibi beneficia indigno & immerito contulerit; vel cum pensat generalia beneficia omni humano generi impensa, per incarnationis & passionis beneficia, & sacramenti altaris, & Spiritus sancti sacrofacta charismata; vel cum ipsius Dei ingenitam intuetur bonitatem, quæ tanta est, sicut eius immensitas & æternitas, quæ nec mensuram habent nec finem. & ideo fine mensura diligendus est. Et sic amore Dei nihil potest esse delectabilius, nil honorabilius, nil vtilius. Per hanc affectionem dilectionis Dei, singulariter Spiritus san- Rom. 8,25 Austestimonium reddit spiritui nostro, quod sumus silij Dei. De hac specialiter dicitur: Qui 1.cor.8,3 diligit Deum , hic cognitus est ab co. &, Ego Fron. 8,17 diligentes me, diligo, Cognosci à Deo & diligi, eft ab eo approbari. Amor Dei est omnium Amor Del affectionum bonarum condimentum: & tan- affectionu to plus sapiunt Deo cæteræ virtutum affectio condimen nes, quanto plus de hoc habuerint condimen- tum. to:nec potest esse vittus vel deuotio, quæ ex amoris Dei radice non pullulat. Ex gaudio d. Ex game surgit deuotio, cum exultat in Domino, me- dio. mor beneficiorum eius, vel cum in spe gratiz

00

16-

las

C-

UE

00

ni-

m-

11-

ec-

me

St Co

, 85

am

pud

fal.

Ex

am

ul:

0 111

ida.

um

no-

S. BONAVENTVRAE 372 eius confidit se esse de numero saluandorum, vel congratulatur saluti & profectui proximorum; velcum in exultatione spiritus congaudet gloriæ beatorum, & mente perambulat cælestis patriæ varias mansiones; ex quibus omnibus cor exhilaratur, & quasi iucunda volucris, quandoque clauso pectore ludit in iubilo & affectu exultationis & laudis, quali \*fal. 83,3 quærat extre de angatia pectoris. Pfalm. Cor meum & caro mea exultauerunt in Deum vi-7 Ex ad- uum. Ex admirationis stupore cum illumimiratio- nato intellectu fulgoresapientia, stupet magnitudinem potentiæ Dei, & profunditatem fapientiæ, & fuauitatem & benignitatem eius, vel discretionem iudiciorum eius, vel aby sum claritatis & incomprehensibilitatem immenfitatiseius, vel quidquid est de natura diumitatiseius, & gloria maiestatis, vel quorumlibet 306 37,23 operum eins admirabili ratione. Iob: Magnus fortitudine & iudicio & iustitia Deus, & enar-Exmistis rari non potest:ideo timebunt eum viri. Aliaffectionu quando commistim ex diverlarum affectionum motibus deuotio coffatur, vt timor cum dolore, amor cu gaudio & admiratione, compassio cum desiderij ardore iungitur: & quali aromata simul trita, liquore supernæ vnctionis compacta, & calore ignis divini decocta, pigmentum salutare efficiunt, sanandis animarum languoribus efficax & salubre : sicut alli qui pigmenta sanitatis conficiunt, aliquan. do de singulis, aliquando de pluribus. & modò de illis, modò de istis compositionem faciunt, pro variis remediorum causis. Cum autem deuotio sit piæ affectionis pinguedo, & magis se habeat ad affectum, quam ad intellectum, sicut videri potest in simplicibus deuotis, & literatis pluribus indeuotis : perfecta tamé non est deugtio fine lumine intellectus. Sed aliter

ME SECULATION TO

motibus.

DEPROF. RELIG. LIB. 11 373 se habet intelligentia simplicium deuotorum, Denotio & aliter liveratorum. Literati enim sciunt sub- dodi & tiliter loqui de quacunque spirituali materia, denotio & verbis propriis exprimere quæ volunt, pul-inter fe sochrè dividere & distinguere, causas & rationes seruntur. congruas affignare, & sermone composito persuasibiliter & ordinate proponere, & exparuis quandoque longum texere tractatum, & eaquæ plana sunt & nota per se verbis artificiosis inuoluere:vt rudibus de intimis \*Prophe- "al. philotiæ medullis extracta videantur. Deuoti au-fophiæ. tem simplices clarius vident veritatem in fe, & profundius sciunt de ea cogitare, & pondus eius pensare, & saporis intimi venas per gustum affectus scrutari, & per puræ intelligentiæ radium quæcunque lucidius discernere: vg: licet nesciant verbis expressis proprie distinguere, tamen ex iplo saporisgustu naturales veritatis differentias cognoscere magis valent, quam per argumétorum coniecturas. Exemplum de quolibet mechanico artifice in arte fua perito, & de subtili Philosopho, quorum alter scit pulchre de arte disserere, & alter proprie operari.

De reuelationibus & visionibus & imaginariis demonstrationibus.

CAP. LXXIIII.

Dic To de illis quæ ad affectum specialius spectant, videndum est breuiter de his quæ in spiritualibus experientis magis pertinent ad intellectum: vt sunt reuelationes secretorum, & visiones, & imaginarie demonstrationes; in quibus quidam de veritate aliquando erudiuntur, & plutimi deluduntur. His autem tanto minus immorandum est, A a 3 quan-

#### De quatuor generibus visionum. CAP. LXXV.

VATVOR funt genera visionum, & to-Ltidem funt genera reuelationum, quamuis & visiones dici possunt & reuclationes: quia in eis aliqua fecreta reuelantur. Quædam corporales visiones proprie possunt dici corporales, quæ Brid.3,2 vigilanti corporaliter oftenduntur: vt Moyles 60.18,1. & vidit Dominu in rubo ardenti, & Patres fape Angelos visibiliter tusceperut. Ad hanc potest referri quorumlibet fensuum experientia: vs auditus, gustus, odorarus, & ractus : quia visus End.20,22 pro quolibet fensu poni potest. Exod. Populus videbat voces & lampades, & sonitú buccinæ, &c. Voces namque, & sonitum buccinæ 3. Visones non visu, sed auditu percipere potuerunt. Aliæ funt imaginaria visiones, qua vigilanti non imaginagiævigicorporaliter sed imaginarie oftenduntur sine lantium. in somno, sine in excessu mentis rapto: vt vi-Ezech. 1, fiones Ezechielis & Danielis, & aliorum Sanctorum in nono & in veteri Testamento. Alig Dan 7,1 3. Visiones similiter imaginariæ, que dormientibus oftenimaginaduntur : vt Iacob vidit Dominum innixum giæ dorscalæ: & Pharao & Nabuchodonosor somnia mictium. Gen. 28, 120 viderunt præsagia futurorum. Istæ omnes # 42, 1 conveniunt simul in hoc, quod non folum bo-DAH. 2,3 nis, sed & malis sæpe oftunduntur. I tem quod quandoque veræ funt, & per eas erudiuntus aliqui; & quandoque deceptoriæ, quod aliqui Ben. 13,7 per eas deluduntur, Ezech. Visionem cassam vidistis, & dininationem mendacem locuti cftis .

DEPROF. RELIG. LIBITI. estis. Item quod nec faciunt sanctum, nec oftendunt: alioquin Balaam fanctus effet. & Mu. 22,28 eiusalina, quæ vidit Angelum; & Pharao lanctus effer, qui futurorum prælagia in somno vidit. Item quod ettam fi veræ funt, tamen per le meritoriæ non sunt : & qui multa talia videt, non est melior; & qui nulla, non est minor lieut de miraculis aliquibus. Item quod pluribus sæpe magis nocuerunt talia quam profuerunt : quia inaniter inde gloriantes extollebantur. Multi etiam putantes se visionem vidiffe cum nil viderunt, seducunt se & alios vel ad quæstum auaritiæ retorserunt. Multi finzerunt mendaciter se vidisse visiones, ne aut haberentur inferiores cateris, aut vt præ exteris honorarentur quali sanctiores, quibus secreta Dei ostendantur. In quibusdam etiam solent huiusmodi visiones esse præludia infama: quia cerebro cofuso & fumo ipsum obaubilante, etiam visus oculorum confunditur s Vt putet libi aliquid apparere veraciter, quod Phantalticum est & fallum. Eccli. Sicut partu- Zali. 340 tientis cor tuu phantasias paritur, ne dederis cortuum in illis. Alia visio est intellectualis, + Visio qua illuminatus oculus luce veritatis, pure ipsam veritatem in se contemplatur, vel intelligit in visione imaginaria veritatem, quæ m illa significatur : sicut Paulus cum raptus in 4.Cer. 126 paraditum vel in territ calu, vidit muilibilia, & audiust verba ineffabilia; quia no corporeasum terum imagines, sed ipsius veritatis splendorem pure intuitus est. Similiter & Ioannes Euangelista licer sub figuris corporearum rerum describat Apocalypsin, creditur tamen omnia pure vidiffe & intellexific, quæ ibi hguraliter descripsie, vel propter capacitatem aliorum, quibus ipsa pura veritas pre sui splendote imperceptibilis fuit, vel magis propter mylte-

13

0-

no

CS:

am

uz

(cg

epe

clt

: 48

Cus

110

uce

næ

liag

HOI

ine

VI=

200-

Mie

en-

um

nia

nes

00=

iòd

tur

qui

am

uti

18 .

S. BONAVENTVRAZ mysteriorum reuclationem, quæ non passim omnibus propalanda funt, vt exerceatur digni, & exclud atur indigni à facratorum myste. riorum intelligétia; sicut & reliqua sanctarum Scripturarum velaminibus funt operta, Hoe 33.627,21 fignabat velum ante Sancta Sanctorum oppansum, intra quod non licebat populo, sed solis sacerdotibus introire. Similiter sanctuarium innolutu in profectione Leuitis impo-N# 4,20 nebatur portadum, quod antequa inuoluere. tur, non licebat aliis quam sacerdotibus contingere vel videre: hoc significante Spiritu sancto, quod profunda Scripturæ mystena perfecti aliquatenus vident: alij autem inuoluta portare deber, dum sumus in hac vita velamine figurarum. Iplæ enim imaginariarum vel corporalium visionum figuræ, etiam cum veræ sunt secundum spiritualem significantiam, non funt veræ secundum rei existétiam. Non enim verum est substantialiter esse boues in calo vel leones vel aquilas, & alia qua in Apocalypsi & aliis Prophetarum visionibus describuntur, sed ibi sunt cælestes virtutes, quarum merita vel officia istarum bestiarum & aliarum rerum proprietatibus, figuralitet designantur. Credimus Christum glorificatum corporaliter esse in cælo, nec vitrà secundum suæ substantiæ veritatem nasci de virgine, lactari vel pati, vel alia quæ Euagelica do. cet historia eum fecisse, cum corporaliter cum hominibus in terra conversabatur: & tamen fic sæpe refertur aliquibus Sanctis & deuotis apparuisse in visione, vel nascens vel in matris gremio contentus, vel extensus in cruce: non quòd ita secundum veritatem fieret, sed quòd illis propter aliquam singularem consolationem & deuotionis exercitationem, vel propter aliquam spiritualem significationem sic apparet.

DE PROF. RELIG. LIB. II. parer. Scimus enim quod Christus refurgens Rom. 6,9 ex mortuis, iam non moritur, & mors illi vitra non dominabitur: sic nec vltra corporaliter laétabitur vel nascetur. Ita de alis Sanctorum vel Angelorum apparitionibus est tenendum. Non videtur autem prætere undum, quia qui Visiones dam decepti à seductoriis spiritibus vel pro- spirituans, priis falsis opinionibus, putant sibi apparere in visione vel ipsum Christum vel eius gloriofissimam genitricem; & non solum amplexibus & osculis, sed & aliis indecentioribus gestibus ab eis demulceri : ve sicut spiritus ipforum interius ita & caro exterius fibi cogruo oblationis sensu sensibiliter demulceatur, & carnaliter confolerur: quod non folum eft falfum & seductoriu, sed etiam blasphemia grauis esse liquido comprobatur. Spiritus sancti vilitatio licur contra omnia vitia reprimenda & detettanda infunditur ; ita etiam fingulariter contra carnales illecebras opponitur. Et vbi spiritus munditiæ suo iubare resplenduerit, continuo ornnes prauæ voluptatis motus euanescere, & velut tenebras superueniente lumine disparere necesse est. De his verò, qui cum aliquando dulcedinem spiritualem sentiunt, & mox carnalis delectationis pruritu fædantur: nescio quid iudicem, nisi quòd potius eligo illis carere floribus quos de luti fordibus legere deberem. Et sicut illos damnare non audeo, qui inuiti quandoque in spiritualibus affectionibus carnalis fluxus liquore maculatur ; ita etiam excusare nequeo, qui tali fluxui ex consensu condelectantur, qualitcunque corum intentio videatur. A a s

Minutesian being Witness from the property of

lim

10-

Aco

um Toc

op-

fed ua-

po-

erc-

OD.

ulli

cria

110∞

VC-

um

um

211-

any,

00-

Juæ

bus

tes,

rum

iter

ca-

un-

rgi-

do

um

nen

otis

tris

100 rod

10ter

apeto

## De modis renelationum. CAP. LXXVI.

fu TIL

in

do

di

fic

di

CO

no

te

di

lit

de

gi

fa

prosi pfi in pood bod

EVELATIO secretorum vel futurorum pluribus modis fieri videtur: in quibus sicut in visionibus plurimi seducutur, purantes spiritum esse quod proprius sensus finzerit, vel spiritus erroris suggesserit: & ideo vaniciniis iam vique ad fastidium repleti iumus de Antichristi aduentu, de signis appropinquatibus indicij, de destructione religionum, de persecutione Ecclesiæ, de regni defectione, & variis mundi pressuris, & aliis pluribus, quibus etiam viri graues & deuoti plusqua oportuit creduli extiterunt: de scripturis Ioachim, & aliorum vaticiniis varias interpretationes extrahentes: quæ etsi vera essent & autentica, tamen teligiosi plurima inuenirent in quibus fructuolius occuparétur: cum & Christus Dominus in Apostolis tales curiosas temporum inquisitiones represserit, dicens: Non est vestru nosse tepora & mometa, quæ Pater posuit B. Reuela- in sua potestate. Reuelatio aliquado fit per vocem & verba expressa:ve Petro & Ioani & Ia-Mat. 17.5 cobo in monte cum Iesu, vox de nube dixit: Hicest filius meus dilectus, &c. Vnde Petro Mat. 16,17 dictum est: Beatus es Simon Barjona: quia ca-

tio per vocem.

6 2, 13.

Reuelatio per spiritu B#614.4.5

ro & sanguis no reuelauit tibi, sed Pater meus s.Rog. 3.4 qui est in cælis. Vel sieut Samueli primo fermo Reuelatio Domini factus est in Silo. Aliquando fit pet per somni somnum : vt loseph viro Mariæ dictum est in somnis, veacciperet Mariam & fugeret in Ac-Ibid.2,12 gyptum & rediret. Et Magis similiter in somnis dicitur, ne redeant ad Herodem. Et in aliis pluribus locis simile inuenitur. Aliquando per Angelicu, spiritum Angelicum vigilanti & intrinsecus loquenti.vnde Zachar. Angelus qui loquebasur in me, dixit ad me: Nunquid nescis quid funs

DE PROF. RELIG. LIB. 11. funt hæc?&c. Aliquando fit per spiritum interius in mente. Pfalm. Audiam quid loquatur Pfal. 84,9 in me Deus. Et hoc duobus modis. Vno modo, cum inspirar menti aliquid agendum vel dicendum, vel de propriis docet vel de alienis: sicut Prophetis inspirauit quid facerent vel dicerent; vel cum futura vel absentia vel abscondita eis reuelauit. Secundo medo, cum non de speciali facto illo vel illo, sed generaliter ad plura per mentis illuminationem oftendit, quid secundum veritatis iudicium sit melius vel non melius. Sieut docet omnes iustos declinare à malo, & facere bonum, & per spititum scientia, vel confilij, vel intellectus, vel sapientiæ, Dei placitum agnoscere, vel eligere potiora. Est & alius modus reuelationum per 2. Reuelas Spiritum sanctum, cum homo ex Dei inspira- gitum sam tione orat Deum pro aliqua speciali causa pro- aum. pria vel aliena, & per affectum denotionis & fiduciam exauditionis intelligit se exauditum in hac petitione. Sed licet confidat quod illud pro quo orauit, habiturum fit prosperum successum; nescit tamé sæpe qua via habebit processum. Econtrario cum non fentit sibi infundi fiduciam exauditionis, intelligit se non habituru effectu sue peritionis, licet no sit in hoe omnino certus: quia nescit an hoc sit defectus deuotionis, vel indiciu negatæ petitionis. Hoc tamé genus reuelationis est specialiter deuotis metibus familiare. In hoc tame aliquando quie da deuoti inueniutur decepti, ficut & in interna inspiratione. Et hoctaliter posse fieri videtur, cum homo deuotus Deo aliquado intedit, & per magnæ deuotionis affectu confidit Deu sibi esse fauorabilem, oprat vel orat sibi vel alteri iftud vel illud quod tue deliderat euenire; & cum fuerit iam in affectu deuotionis, & fiducia diuinæ propitiationis, antequam istud

S. BONAVENTVRAE optaret, accedente verò optatæ rei desiderio fit affectus feruentior, & fiducia ad Deum ex feruore constatior. & quia præsumit Spiritum fanctum hanc deuotionem operari, cum spiritus malignus non possit affectum deuotionis infundere quem nunquam habet; confidit se non decipi, & in concepta spe desiderij sui non confundi: quia testimonium adauctæ per spiritum denotionis & fiducie creditur approbafse. Sed in hoc porest esse deceptio, quod spiri. tus hominis ex desiderio rei quam diligit, cum de illa studiosè cogitat, hilarescit; etiam cum in nulla prius erat deuotione ad Deum, ita quod aliquando pro defiderio illius rei facile prouocareturad lachrymas, maxime si est res quæ spectat ad deuotione qualemcuque. Sicut sæpe eriam cum pro vana gloria quisoptat gratiam bene prædicandi, vel prophetandi, vel miracula faciendi, vel aliud vode mirandus videretur agedi, cor delusum huiusmodi phatalmatibus hilatescir, & in vanam affectionem pinguescit. Quanto ergo magis cordis affectus exhilaratur & deuorio afficitur in le, cum cogitat & optat quod desiderat, non ex leuitate vel vanitate, sed ex maturitate & charitate! dum interim est in aliqua spiritus consolatione, quæ facili occasione potest per ampliora incitamenta deuotionis subleuari, tunc confidentia proprij spiritus loquitur, & putat loqui Spiritum sanctum, dum non subtrahit deuotionis gratiam quam dedit, imò dilatato cordi per desiderij appetentiam, eo profusiorem gratiam infundit, quo cordis exhilarati capacitas locum ampliorem in se gratiæ præparauit. Cor enim liberum & beneuolentia iucundum aptius est ad deuotionis gratiam recipiendam, quam tristitia & amaritudine constrictum : quia Spiritus sanctus amor est,

&

M

An

ciu

fio

fall

pro

50 per

ne rec

els

cu

pe ter

lec

CIC

do

pe

ter

pla hi.

CO

fu

fu

te

in

ac fa

10

CL

21 le

d

fi

380

DE PROF. RELIG. LIB. II. & beneuolentia, & iucunditas Patris & Filig: & similia similibus magis gaudet naturaliter. Lætitia enim est proprium cælestis patriæ. Moror triftitiæ, est huius exilij negotium. Amaritudo desperacionis, est infernale supplicium. In omnibus ergo reuelationum vel vissionii generibus magna cautela habeda est, ne falsa pro veris, noxia pro salutaribus, exigua pro eximis, & incerta pro certis recipiantur. Solus auté Spiritus sanctus per donu cossij, & pergratiam discretionis spirituum, scit hominem expedire & certum teddere quid in illis recipiendum sit vel respuendum, & quomodo eis vtendum: sicut & Prophetas & Sanctos docuit, quibus no solum vera oftendit, sed etiam per veritaris testimonium, quia vera essent interius demonstrauit. Aliis autem viderur esse securius talia non quærere, oblatis non citò credere, deceptionis caueam cauere. Aliquando etiam oblata velut minus fructuosa paruipendere:vt si vera sint, se habeant indifferenter ad ea: si falfa, non innitantur eis ne deciplantur. Et si velint aduertere, quærant super his consilium sapientum solummodo & paucorum : & ad illa studiose seie exerceant quæ funt secura, meritoria & fructuosa : scilicer vt funt vitia extirpare, & virtutum studiis fideli. ter insudare, Scripturæ facræ sanum scrutari intellectum, & per orationis vsum mentem accendere ad denotionis effectum. Hæc funt salubria & secura & fructuosa studia religioforum. Et quanto quis se in istis magis exercuerit, tanto maioris meriti & maioris gloriæ apud Deum erit. Sunt etiam quædam sensibi- Dulcediles dulcedines & suauiratis experientiæ, quæ biles. deuoris quandoque infunduntur:vt mirabilis fragrantia odorum, ineffabilis suauitas sapotum, & hymnidicæ melodiæ vocum & sono-

n a e s

182 S. BONAVENTVRAE rum, & tactu perceptibiles experientiæ indicibilium suanitatum. Quæ cum vere fint a Deo, possumus estimate, quod aut dentur quibuldam nouis & rudibus, qui spiritualia nondum lucide intelligunt, vt faltem per fenfibilia consolentur in Domino, qui virtutem pute spiritualium non cognoscunt; in quibus maior vis est & certior veritas, & fructuosior profectus & purior perfectio. Etiam prouediozibus in spiritu consolationes sensibiles dantur propter tedundantiam interioris dulcedinis: vt licut anima communicat corpori suo quasi comiti & socio viæ passiones suas, ita communicet ei & consolationes. Tristante enim interius anima, eriam corpus tabescit exterius. Sicut ergo corpus collaborat spiritul & compatitut in merito: ita digne compatticipat & contemuneratur ei in præmio; non lolum futurægloriæ, sed etiam præsentis gratiæ: sicut domini in convivio epularum servis transmittunt reliquias ferculorum. Apostoa.Cor. 1,7 lus: Sicut socij passionum estis, ita & consolationum eritis. Et hoc ex superfluenti mensuradatur dilectis, cuius redundantia ne effula depereat, excipitur à corpore, quod particeps fuit in labore. Sed sieut de visionibus & reuelationibus, ita & de huiusmodi sensibilibus experientiis est sentiendum, quod aliqui seducuntur in eis, putantes esse à Deo, quod forte phantastica deceptio est; & aliqui putant elle aliquid magni, quod nullius est in se meriti vel momenti; & aliqui extolluntur de talibus apud se, & iactant se quasi de singularis gratiæ sanctitate. Etiam habet hoc proprium diuinæ dulcedinis experietiæ, maxime cum frequengiori viu & valentiori motu influunt, vt fpirisum reficiendo, corpus debilitent, & ita quodammodo delectando affligant. Sicut rufticum 。自然自然

CU

cu

di

10

(C)

ba

BC!

812

821

de

813

bi

CX

da

m

de

Tu

pr

CI

na

al

ir

n

VI

20

u

fa

li

ap ap an

DE PROF. RELIG. LIB. II. cum cibis groffioribus affuerum, deliciofa fercula sæpius sumpta alterando calefaciunt & diffoluent, Ignobile namque corpus & corrupribile sicut pecus brutalibus, sic est assucrum terrestribus & vilibus. Genes. Comedes her. Gen. 1,18 basterræ. & hoc post peccatum. Quærunt au- Quæstio tem deuoti aliquado ex deuotionis vehemen- infignis. tia corpore debilitati, virum sit melius debilitatem corporis potius subite, & spiritum per devotionis studiu cum Deo roborare, & gratiam oblatam non abiicere, vel præ nimia debilitate se abstrahere à denotione, & spiritum extinguere, & exterioribus occupationibus se dare pro corporis relevatione. Ad hoc, salvo meliori contilio, videtur consulendum nimis debilibus, quod interdum possunt se viiliter subtrahere à studio deuotionis, & conatu proprio non ad hoc instare, ne quasi extorquendo exprimant deuotionis affectum: quia talis conatus violentus debilitat etiam validiores. St autem fine laborioso conatu offert se gratia & ingerit se illis non quæsita, nec abiiciant eam, nec omnino totos se immergat ei, maxime si vehementer ex hoc se debilitari sentiant, sed temperate ei inhæreant. I uxta illud: Mel in- pro.25,10; uenisti, comede quod sufficit tibi, id est, quod fatis est iuxta virium tuarum mensuram. Vtilius enim est ad horam temperantius frui gratia deuorionis, quam omnino exhaustis viribus, & destructa virtute naturali totaliter eam perdere & irrecuperabiliter carere. Quia sic destructi, postea nimis incipiut fibimer compati: & vt reparent vires amissas per indiferetionem, non solum delicatius, sed etiam dissolutius qua expedit se habere. Exhaustis namque viribus maxim è capitis & cordis, vix audent etiam per moram aliquam ad deuotionis Rudium aspirare : quia retrahit cos continuò mole-

S. BONAVENTVRAE 384 molestia debilitatis: & quo magis volunt contra ca conari, co minus possunt. Et ideo consultius videtur consolationes diumas modera. tius quærere, cum debilitas corporis oblistit, ve diutius eis frui possint, & auctas valeant to. lerare; quam ad breue ineis delectari ita indifcrete, ve postea fugere eas oporteat, & sine spe recuperadi amittere propter virium defectionem. Vase enim contrito, liquor effunditur. Psal.72, 26 Vnde Psalm. Defecit caro mea & cor meum: quia cum corporis virtus omnino deficit, ena cordis vigor à denotione languescit. Contingit etiam plerumque studiosis deuotionis, vt cum magis conantur habere deuotionis gratiam, minus habeant; & eum vehementius instant, aridiores & duriores corde fiant: sicution summis festiuitatibus, & deuotis temporibus passionis Christi & nativitatis & similibus, & maxime cum se ad sacram communionem Audent solicité præparare. Et multi ex hoc sæ. pissime grauiter contristantur : & ad illam partem conturbati corde pusillanimiter, interpretantur quòd forte indigni fint visitatione diuina, & quod non placeant Deo, vt ficut indigni & indeuoti ad facram communionem accedant: & sic sæpe se subtrahunt à cibo Eck. 9, 1 vitæ, & medicina salutis. Sed cum homini incertum sit an sit dignus amore vel odio, secundum rationem dispositionis & merita singulorum Deo soli nota, non possumus secundum veritatem cuique consulere quid in hu-Cur Deus iusmodissentire debeat & facere. Tamen cur fubtrahit tunc Deus subtrahit bonis & studiosis deuonotionis tionis gratia, cum ea libentius haberent & instatius querwnt, super hoc possunt quinque ragratiam. tiones assignari. Prima, humiliatio: quiamagis humiliatur homo cum non habet tunc deuosionem quam alio tempore: & magis confunditur

di

tu

cô

Po

al

ni

80

81

ca

m

Y

PI

P

di pri à hId oit d

DE PROF. RELIG. LIB. II. 389 ditur in seipso: sicut seculares plus cofunduntur fi in Palcha no comunicant, cum folitu est comunicare cæteros, quam toto reliquo tempore anni. Secunda est purgatio peccati:quia forte per alia exercitia minus purgatus est, vel aliqua habet delicta que non recolit: & vt dignius accedarad Eucharistiam, & amplius purgetur à peccatis; & in hoc punitur in quo magis dolet; & quo dolor grauior, eo purgatio efficacior: & maxime, quia forre alio tempore minus studiose quæsiuit deuotionis gratiam, vel oblatam negligentius recepit, nec dignas pro ea gratias retulit. Punitur modo in quo peccauit, vt tunc illa careat gratia, cum eam deliderat, qua ante eam neglexit cum habere poterat, & cautior de cætero in hac parte fiat. Tertia, vt ex hoc eruditior in gratia fiar, quod a Deo sir, non ab homine: cum non potest eam homo pro voluntate habere sui arbitrij: sed Deus qui dat ex se, quado vult infundit, quado vult subtrahit, prout libi placet, & prout accipienti iudicat conuenire. Item, quia ex gratia sua dat, non pro meritis hominis: quia si daret semper cum quæritur, & non daret nisi quæreretur, putaretur iam tatum dare fecundum merita requirentium, & non secundum gratiæ liberalitatem: ideo quandoque studiose quærentibus negatur ex iustitia, & non quærentibus quandoque datur ex gratia.

#### De tentationibus deuotorum.

#### CAP. LXXVII.

DV Au sunt enim tentationes deuotorum Deuotosat satis consuetæ, maximè nouis & imper-tetationes sectis, hæsitatio & elatio. Hæsitant enim sæpè duæ hæsitanà Deo talis sit gratia, vel homo per se istos elatio.

B b motus

n=

n-

ra•

11,

16-

pe

0-

11.

m:

n.

VE

2-

n-

US 82

m

æ.

I] m

0-

ut

0-

bo

D=

10

u-

ur

\$86. S. BONAVENTVRAT motus suo conatu procuret. & est satis importuna tentatio. Aliquando etiam videtur homini qu'od forte possit esse dæmonis illusio, & fit perplexior : quod quandoque studium deuotionis cogitat omnino postponere, & simpliciter vocalibus orationibus, & actionibus solum intentusesse; quali in illis sitsecurior, guam in studio internæ deuotionis, & hoc præcipue paritur cum devotionis gratia libi Subtrahitur, & sic dupliciter tribulatur. f. de subtractione gratiæ, & de hæsitatione si fuetit à Deo gratia quam habebat. Sic discipuli ante plenam Spiritus sancti missionem apè vacillabant in fide Christi; dum modo visis eius miraculis & excellenti doctrina credebant eum esse verum Dei filium : modò visis eius passionibus pro nobis susceptis, titubantes hæsitabant, sicureo passo, antequam certi ellent de eius resurrectione, inter se dicebant, 144.24,21. Nos autem sperabamus quia iple esset redempturus Israël, quasi dicerent, Ab hacspe trustrati sumus. Sic & post resurrectionem fuam, viso eo gaudebant & dubitabant, donec per multa argumenta de veritate eius certificati lunt, maxime post ascensionem eius, & sancti Spiritus emissione. Ita & deuoti Christifideles modo gaudent de consolatione internæ gratiæ, modò dubitant & tristantur: amo varie operatur in eis Spiritus sanctus, nuc illo modo, postea alio modo. Iam infundit eis confolationem, & iam subtrahit: donec pluribus indiciis experti veritate & vtilitatem suz Vilitationis, præsente gratia gaudent de consolatione, & securi sunt de veritate, absente ca-Enk. 85,37 vtriusque muneris solatio earent. Sapiens autem in die malorum non immemor studet else bonorum; quorum recordatio reuocat cum à pusillanimitate spiritus & tempestate. Et hoe valer

THE RESIDENCE OF

DE PROF. RELIG. LIB. LI. valet contra primam illam tentationem hæli tationis. Rutsum in die bonoru no immemor fludet esse malorum, per quæ humilietur, & timore ab elationis tumore comprimatur : & sic secunda tentatio sanatur. Extollutur enim Elatio des deuoti quadrupliciter; quia aut gloriantur se uotorum, deuotionis gratiam præcedentibus studiis & altera. laboribus meruisse, aut præ cætefis qui hanc gratiam no videntur habere, se à Deo dilectos esse, aut maiorem gratia sibi esse datam quam fit in veritate, aut se melius ea scite vti, & gratiolius recipere, & fructuolius impendere, & minus negligere quam alij qui simile donum gratiz acceperunt. Contra priorem tentatio. Contra nem hæsitationis valet constans fiducia cre- hæsitatios dulitatis, quod à Deo sit illa gratia, & diligens dium. consideratio gratiæ ipsius, sisemper sit motus eius ad bonum tantum, & humilis consultatio fuper illa apud aliquem peritum & exercitatum in talibus, & propta voluntas acquiescendi qualiter in gratia debeat se habere, & supplex oratio ad Deum, ne permittat hominem decipi à sensu proprio vel spiritu alieno. Con- Contra tra alteram tentationem elationis valet dili- elationem gens cognitio propriæ indignitatis, & torporis & negligentiæ, & ingratitud.nis, & inanis gloriæ, & timida expectatio reddendæ rationis de gratia collata & neglecta, & pauida suspicatio subtrahendæ gratiæ & derelictionis à Deo, propter vitia prænotata, iam diu causa correctionistolerata & non emendata, & studiosa consideratio aliorum qui in gratia, in virtutibus, in orationibus, & studiis bonis incomparabiliter eos præcellunt. Quarta ratio negatæ deuotionis, cum quandoque studiositis quaritur, quia aliquando ex impetuoso cordis conatu libertas metis obruitur, dum quasi per vio: lentam extorsionem accelerat deuotionis affe-B b 2

S. BONAVENTVRAE 388 Aum exprimere; & si non iuxta desiderium cordis statim potest elicere gratiam denotionis quesitam, contriftatur, & amplius ex hoc induratur: & quo impetuolius cupic le ad deuotionem cogere, tanto minus proficit, & amplius arescit: sicut qui botros in torculari vel oliuas in prælo subito & nimis vehementer comptimit, liquor magis turbidus & infipidus fluit, quam si paulatim & moderatius copressisset. Quo enim liberior, eo pinguior deuotionis affectus. I deo alio tempore sape est homo denotior: quia tuc spiritus sux libertati relichos. sponte se cleuat in sublime. Violenta namque acceleratio præfocat spiritum etiam in corpore. Morofa autem respiratio est cordis refrigeratio. Quinta ratio potest esse meritum masoris gratiæ & gloriæ, dum desiderium no adimplerum affligendo purgat animam, & pacientia desolationis & humilis sufferetia mœtoris quali lima reddit animam clariotem, & magis susceptibilem splendoris divini & amplioris gratiæ & gloriæ capacem. Lux enim volcus Dei & fulgor claritaris eius, omnibus æqualiter superfulger. Qui autem purior eft & à vitio obscurante liberior, magis capax est lucis & illuminationis desupet influeris: sicut vittum clarum vel metallum bene limatum & politum radios luminis amplius recipit, & splendidius efficitur. Quia igitur afflictio lima est animæ quæ rubiginem vitiorum abradit, vt deterfo peccato quod fua obscuritare radios dinini luminis & fu goris velut obex ab anima excluserat, luce gratiæ recuperet, purgat Deus aliquando deuotoru corda per fuberactionem illius confolationis, cuius carentia est eis maxima afflictio; ve sic purgati aptiores fiant abundantiori gratiæ percipiendæ in præfenti,

& gloriæ in futuro, etiam si hanc afflictionem

太 慈 慧

WY MALE RELIEF

Affictio Limaani-神龙。

enp./\*

**MANAGERÍO** 

DE PROF. RELIG. LIB. II. specialis culpa non contraxit. Si verò aliquis Rardan desiderat experiri, vtrum sit melius, sæpius an commurarius corporis Christi suscipere Sacrametum, nicando. videtur mihi quod non possit super hocomnibus dari regula vniformis. Varia funt hominum merita & diuerfa operum studia, & differentia desideria, & multiplices Spiritus sancti operationes in singulis, & diueisi etiam status in religione, Et ideo sicut ægrotantibus non potest vua forma seruari in dandis medicinis corporis, propter dinersitates complexio. num aut loci aut temporis, aut diætæ vel aliarum considerationum, pro quibus aut rarius, aut sæpius, aut maiori, aut minori quantitate, eadem medicina datur ita & de medicina spirituali, quæ est corpus Christi, intelligendum. Mundanis enim curis occupati rarius possunt se ad illud recipiedum expedire, quam illi qui tantum spiritualibus studiis sunt intéti: & alij magis & alij minus funt circufpecti in custodia vitæ suæ & moru, & coleientiæ suæ putitare. Alij eria ardetiori desiderio trahutur ad illius salutaris cibi perceptione. Alij verò quodammodo terrentur cum deberent accederes & nist conscientia vrgeret, & consucrudo religionis inducerer, vel timor maioris elongationis à Deo impelleret, valde raro accederent ad illud mirificum Sacramentum. Vix tamen aliquis ita religiolus esse videtur & sanctus, exceptis sacerdot bus, quin semel in septimana sufficiat ei ex consucrudine communicare, nisi specialis causa quandoque vel ratio plus suadeit, infirmitas superueniens, vel singularitet festiuiras solennis, vel inusitatæ deuotionis feruor, & intemperata desiderij sitis sit pro illius susceptione, qui folus sufficit amantis animæ ardorem refrigerare. Et quia talis ardoris impetus no nisi à Spiritu sancto,

390 S. BONAVENTVRAE vtereditur, infunditur, ideo legibus humanæ confuctudinis & statutis mortalium non ar-Matur: sieut aliquos quando que vidimus, licet paucos, quibus viuere Christus erat : ita vt fi non frequentius pane vitæ reficerentur facramentaliter, quasi videbatur vita corporis iam velle deficere, patentibus indiciis hunc defechum prodentibus. Et qui ante tam debiles erant, quod nec inceffum debitum habere poterant, post susceptionem illius Sacrameti intantum confortabatur, quasi nullam antè senfiffent debilitatem manifesteapparentem. Iuwen.6,55 Rtaillud: Caro mea vere est cibus, & sanguis meus vere est porus. Quia nullus cibus maretialis vel potus posser sic celeriter & efficaciter non folum corpus, sed etiam animam recreare. Salubre tamen est & vrile, quod homo sæpe se ad illius medicamenti susceptionem preparer, & quanto deuotius valet, illud percipere studeat, & post perceptionem in studio denotionis se conseruet: attentius tamen teligioli & qui obtulerunt le Deo, licenim erunt in maiori custodia vitæ suæ & conscientiæ, dum & ante & post Eucharistiæ perceptione ob reverentiam ipsius student magis innocenter viuere, & studio devotionis frequentius intendere. Et licet quandoque tepide, tamen confidens de misericordia Dei, fiducialiter accedat : quia si se indgnum reputat, cogitet quod tanto magis æger necesse habet requirere medicum, quanto magis senserit se ægrotum. Non enim est opus valentibus medicus, sed male habentibus. Necideo quæris te iungere Christo ve tu eum sanctifices, sed vt tu sanctificeris ab illo. Nec propterea prætermittenda est sacra communio, si quandoque non sentit homo specialem deuotionis gratiam, cum se ad illam præparare studet, vel cum in ipia

DEPROT. RELIG. LIB. 17. ipsa perceptione vel post forte minus deuotu se sentit quam vellet : quia ex aliqua supradictarum causarum ratione solet illud euenire. Circa sacerdotes auté potest hec forma teneri, sacerdovt nec nimis rarò nec nimis cotinuè celebrare, tes neccovel imprætermisse sacra hostiam studeant im- tinue, nee molare. Nimis enim cotinuè celebrare aliqua sacrifices. videtur notare irreuerentia, cu vix aliquis tam deuotus sit, qui semper eadem deuotione ferneat, quod semper cum debita reueretia illud faciar, & cordis ardore, quin aliquado reperiar quantulumcung; quod eum impediar. Nimis etiam rarò celebrare quanis ex reuerentia aliquado solet fieri & humilitate, tamé quandoq; torporem nutrit, quia minus circunspectus est homo in omnibus, quasi no indigere videatur fui custodia, cum no proponit accederead mefam Christi. Humiliras etta no est vsquequaqu secura, quod diu se subtrahat: quia sicut no est dignus sæpe corpus Christi percipere, sie nec semel. I deo eum no recipimus quali qui digni fumus: sed ve illo nos sæpe visitante & habitaculum cordis & corporis nostri subintrante magis ac magis digni efficiamur. Quò enim introierit, Dominus benedicer: sicur olim do- 2. Re. 6, 13 mui Obed-edo benedixit proprer arcam Dñi, in qua manna seruabatur. propter hoc voluit Dauid ea reducere cu benedictione. Sap. Pro. Sap. 1,0 posui hanc adducere mihi, sciens, quonia communicabit mecum de bonis suis. Quæ bonz præterco: quia in feripeuræ pluribus locis inueniuntur.

De diversis affectibus quibus trahimur ad communicandum. CAP. LXXVIII.

Diuersis autem affectionibus & intétionibus diuersi ad communicandum trahuntur vel ad celebrandum. Aliquos trahit amor Bb. 4 Deig

S. BON. DE PROF. RELIG. Dei,vt dilectum sæpius ad se inuitent, eumg in semetipsis delectabiliter amplexentur. Aliquos propriæ infirmitatis intuitus, ve cu quali medicum ad se vocent, per quem ab omni infirmitate curentur. Aliquos coscientia delictozum suorū, vi per eum quasi per hostiā placationis ab omnibus peccatis expiati purgentur. Aliquos pressura alicuius tribulationis, vt per eum qui omnia potest ab omni aduersitate citius liberentur & tutius protegantur, Aliquos desideria alicuius gratiæ vel beneficij impetradi per eu, cui pater nil potest negare, pro se intercedenté. Aliquos gratiaru actio pro beneficiis divinis, cu nil dignius habemus reddere Pf. 115, 12 Deo pro omnibus que nobis tribuit, quam calicem salutaris accipere, id est, ipsum Iesum. Aliquos laus & honor Dei & Sanctorum, cum non habemus maius quo possimus. Deum vel Sactos pro sua dignitate venerari, quam Christum immolare Deo Patri. Aliquos charitas & compassio proximoru, cum pro salute viuorum & pro requie defunctoru, nil efficacius interpellet quam sanguis Christi pro nobis effusus. Hoc est summu auxilium nostru cum oramus Deum: & illum intercessorem inuocamus, qui Rom. 3,34 nos Patri reconcilianie, & semper interpellat pro nobis. Multis de orationis studio & virtute omissis, quæ studiosus melius orado per experientiam discet, hoc in fine dicendum, quod omnia que orantes petimus sunt ista: Aut oras mus pro malis quæ fecimus ignoscendis, aut pro malis que patimur amouendis, aut pro bonis quæ cupimus adipiscendis, aut gratias agimus pro acceptis vel promissis. Quæ nobis Dominus concedat adipisci, qui est benedictus in fecula.

AMEN.

to ill agreement amount solve he less than