

#### Universitätsbibliothek Paderborn

# Disputationes|| ROBERTI BELLAR-||MINI E SOCIETATE | IESV,|| DE CONTROVERSIIS CHRISTIANAE|| FIDEI, ADVERSVS HVIVS TEM-||poris Hæreticos,||

Tribus Tomis comprehensæ.||

DE VERBO DEI|| scripto & non scripto,|| QVATVOR LIBRIS|| EXPLICATA.||

Bellarmino, Roberto Francesco Romolo <Heiliger>
Ingolstadii, 1599

**VD16 B 1607** 

Liber Primvs, De Verbo Dei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-53828



### DE VERBO DEI LIBER PRIMVS.

CAPVT PRIMVM. Sitne Scriptura Verbum Dei.

NSTITVENTI MIHI DE LIBRIS SACRIS disputare, primo se offert illa Quæstio: Sitne // Scriptura Propherica & Apostolica vtverbum // Dei recipienda? An id solum pro verbo Dei ha- // bendum sit, quod Spiritus sanctus priuatim // vnicuique in corde loquitur? Quam quæstionem indignam # alioqui quæ tractetur apud Theologos Christianos, peperit nobis hoc tempore partim Suenckfeldij & Libertinorum deliratio, partim improbitas & impudentia Lutheranorum. Gaspar Suenckfeldius (vt Fridericus Staphilus, in lib. de concordia discipulorum Lutheri, & Petrus Palladius in libro de hæresibus huius temporis testantur) verbum scriptum tanquam literam occidentem respuit, soloque spiritu interno Cas contentos nos esse inber. De Libertinis, qui auctoribus Coppino & Quintino exorti sunt, in hunc modum scribit Ioannes Caluinus in instructione aduersus Libertinos, capite 9. Iam, inquit, diximus istos initio aperteridere solitos, si quis Scripturas allegaret: Nec dissimulasse, quin eas profabulis haberent. Interim tamen non desinebant is sti, si quis esset locus, quem insensum suum torquere possent. Non quodes adhiberent fidem, sed tantum bi perturbarent Idiotas, atque ita concuterent, bet andem eos ad se possent facilius adducere. Si quis locus ipsis obiiceretur: respondebant, nos litera minime obnoxios effe: sed sportium, qui vinificat, sequi oportere. Quin etiam Porcus ille Quintinus, Snumquemque Apostolorum aliquo scommate nosauerat, Seluts Picardico

Cast frenck fotoig

Most ferrite offer

Libertini wirent,

De Verbo Dei. Lib. I. Cap. II.

suo sermone Paulum Socans Sas fractum: Ioannem, iuuenem stolidulum: Petrum, abnegatorem Den: Matthaum, fæneratorem Hæcille.

Porrò Martinus Lutherus, & Ioannes Caluinus, & quotquot sectatores, & discipuli eorum sunt, hunc ipsum Suenckfeldij & Libertinorum errorem, Romano Pontifici, totique Catholicæ Ecclesiæ impudentissimo mendacio adscribere non verentur. Lutheri verba in lib. de Conciliis & Ecclesia, propè extremo, sichabent: Papa, hac ipsa de re, penè totum orbem terrarum immani mole commentariorum Elibrorum refersit, & in meros laqueos conscientiurum, leges, exactiones, iura diuina & humana, articulos fidei, nomen peccati, & iustia convertit: Et meritus sit denuo tradi ignibus suum decretale; facile enim carere posset Ecclesia tals libro, qui horribile Eg irreparabile damnum dedit in magna parte generit humani, SACRAM SCRIPTVRAMin como & puluere sepeliit, Edoctrinam Christianam pene integram deleuit. Hxc Lutherus, quorum similia passim leguntur in libro aduersus Regem Anglia, & in libro de falso statu Cleri, & alibi. Caluiniverba initio libri seu instructionis aduersus Anabaptistas hacfunt: Necenim Papistarum more dicimus, sacrosanctas Scripturas missas fieri oportere, st auctoritati hominum acquiescamus hoc enim effugium censemus blashhemiam exeerabilem esse. Quapropter vt & illorum errorem & horum mendacium breuiter refellamus, illud inprimis statuendum erit: Propheticos & Apostolicos libros iuxta mentem Ecclesie Catholice, & olim in Concilio III. Carthaginensi cap. 47. & nuper in Concilio Tridentino sest. 4. explicatam, verum Lesse verbum Dei, & certam ac stabilem regulam sidei. Id verò his argumentis comprobamus.

explaintais exter

#### CAPVT II.

Libris, qui Canonici nominantur, Verbum Dei contineri.



RINCIPIO Moses, Prophetæ, Christus ipte, S Ioannes, Apostoli, vel diuina dogmata, ex Scripturis iph confirmabant, vel certe ad Scripturas legendas alios hortabantur, nec vlium vnquam

ad interni spiritus iudicium, Scripturis neglectis, remiserunt. Quorum testimonia non eò à nobis adferentur, quod ab aduersariis magnisieri existimemus: sed ne Scripturæ, quarum auctoritate aduersus nos, qui eas meritò veneramur, aduersarij interdum abutuntur, pro eorum sententia sacere videantur.

Moses igitur Deuter. 17. Si disficile, inquit, & ambiguum " apud te iudicium esse perspexeris, &c. Et infra: Facies quod- " cunque dixerint, qui præsunt loco, quem elegerit Dominus, « & docuerint te iuxta legem eius. Vbi satis aperte sanctus Moses controuersias exortas in populo Dei, ex lege Domini di iudicandas docet. Ad eundem modum & Isaias clamat cap. 8. Ad legem magis & ad testimonium. Et Malachias cap. z. La- " bia sacerdotis custodient scientiam, & legem requirent ex " ore eius: quia Angelus Domini exercituum est. Dauid quoq; " in Pfal. 118. Beati qui scrutantur testimonia eius.

- Christus verò primum legationem suam Scripturæ testimonio confirmat, illis Prophetæ verbis in medium allatis, Spiritus Domini super me, eo quod vnxerit me,&c. Deinde « Marc. 12. Sadducæos ex diuinis literis confutat, cum ait: " Nónne ideo erratis nescientes Sctipturas? Et infra: Demor- " tuis autem quod resurgant, non legistis in libro Moss, &c. " Porrò Marth. 22. Pharifæis quo alio argumento filentium imposuit, quam illo, quod ex Dauide deprompsit? Et rursus cosdem Pharisaos non ad spiritum aliquem internum, sed ad Scripturas diuinas reiicit, dicens Ioan. 5. Scrutamini Scri- "

Iam verò Ioannes Baptista testem legationis sux, non spiritus interni iudicium, sed Isaiam Prophetam adhibuit. Siquidem interrogatus quis esset: Ego (inquit Ioannis 1.) vox " clamantis in deserto, dirigite viam Domini, sicut dixit Isaias " Propheta. De Beræensibus illud non sine laude commemoratur, in Actis Apost.cap.17. quod cum Paulum Apostolum audiuissent, scrutabantur quotidie Scripturas, si hæcitase haberent. Ipsi verò Apostoli Petrus, Paulus, Ioannes, Iacobus, Iudas, non modò in singulis epistolis frequenter adhibent testimonia legis & Prophetarum, quæ nimis longum esset hoc loco recensere; sed interdum etiam, Scripturarum auctoritatem vniuerse prædicant. Habemus, inquit S Petrus

D 2

2877B

eto=

-10

ck-

que

ere

112,

um

21778

res,

124den

17:10

eru Se-

Iæc

fus

ui-

Itas

Etas

ac-

xe-

um

um

cle-47.

ımı

erò

)er

ofe,

CII-

ras

am ad

» S.Paulus 2. Tim.3. Ab infantia, inquit, sacras literas nosti, que possunt instruere ad salutem. Omnis Scriptura diuinitus

" inspirata vtilis est ad docendum, ad arguendum, ad corripicondum, ad erudiendum in iustitia, vt persectus sit homo Dei,

, ad omne opus bonum instructus. Denique Deus ipse ad Io, sue cap. I. Non recedat, inquit, volumen legis huius ab ore

tuo, sed meditaberis in eo diebus ac noctibus. Cum Mose igitur pugnant, cum Prophetis, cum Apostolis, cum Christo ipso, ac Deo Patre, & Spiritusancto, qui sacras literas, & ora-

cula diuina contemnunt.

Deinde regula Catholicæ fidei certa notaque esse debet; nam si nota non sit, regula nobis non erit: si certa non sit, ne regula quidem erit. Porrò priuata spiritus reuelatio, vt in se certa sit, nobis tamen nota esse nullo modo potest: nisi fortè diuinis testimoniis, id est, veris miraculis confirmetur; quorum extrema penuria ij præfertim laborant, qui hoc nostro seculo non minus quam ceteri spiritum iactant. Nam quis mihi fidem faciet, non mentiri Anabaptiltam, cum se à spiritu afflatum dicit? sed fac non mentiri: qua via cognoscam spiritum illum, spiritum lucis, & non spiritum tenebrarum effe?& cum tam multi hoc tempore ducem ac doctorem Spiritum sanctum habere se glorientur, & tamen inter se sic animis sententiisque dissideant, vt alij aliis sint hæretici: fieri certe non potest, vt omnes recte sentiant. Quod si aut falluntur omnes, aut quod est omnino necessarium, aliqui: quis affirmare audebit, ex eorum numero se non esse, qui à spiritu faranæ deluduntur?

At facris Scripturis, quæ Propheticis & Apostolicis literis continentur, nihil est notius, nihil certius: vt stultissimum esse nimes est est illis sidem esse habendam neget. Notissimas enimesse testis est orbis Christianus, & consensio omnium gentium, apud quas multis iam seculis summam semper auctoritatem obtinuerunt: certissimas autem atq; verissimas esse, nec humana inuenta, sed oracula diuina continere,

PRIMO testis est veritas vaticiniorum, de qua sic loquitut S. Augustinus lib.12. ciuitat. cap 9. Scriptura sides mirabilem austoritatem non immerito habet in orbe terrarum, atque in omnibus gentibus, quas sibiesse credituras, intercetera, qua dixit, vera diuinitate pradixit. Et sussus cap. 10. Quanto minus, inquit, credendum est illis literis, quas plenas fabulosis velut antiquitatibus proferre voluerunt, contra auctoritatem notissimorum diuinorum que librorum, qua totum orbem sibi crediturum esse pradixit, & cui totus orbis, sicut ab ea pradictum est credidit: qua vera se narrasse praterita, ex his, qua futura pranunciaust, cum tanta veritate complentur, ostendit.

SECVNDO, testis est incredibilis quædam & planè diuina conspiratio, atque concordia tot virorum, qui diuersis locis, temporibus, linguis, occasionibus sacra volumina conscripserunt, vi non tam ipsi scriptores diuersi, quàm vnius scriptoris diuersi calami fuisse videantur. Itaque rectè Theodoretus præsatione in Psalmos, & S. Gregorius præsatione in Iob, Linguas & manus scriptorum sacroru nihilaliud, quàm Spiritus sancti calamos appellandos esse censuerunt.

Et S. Augustinus lib. 18. ciuit. cap. 41. de hac admirabili concordia Scripturarum loquens: Auctores nostri, inquit, in quibus non frustrà sacrarum liter arum figitur & terminatur Canon, absit st inter se aliqua ratione dissentiant. Vnde non immerito cum illa scriberent, eis Deum, sel per eos loquutum, non pauci in scholis atque Gymnasiis, litigiosis disputationibus garruli, sed in agris, atque srbibus, cum doctis atque indoctis, tot tantique populi crediderunt. Ipsi sanè pauci esse debuerunt, ne multitudine silesceret, quod clarum religione esse porteret, nec tamen it a pauci, st eorum non sit miranda consensio. Neque enim in multitudine Philosophorum, qui labore etiam literario monumenta suorum dogmatum reliquerunt, facilè quis inuenerit, inter quos cuncta, qua sensere, conueniant.

TERTIO, testis est Deus ipse, qui aliquando cœlesti animaduersione Scripturam hanc suam ab humana prophanatione desendit. Miranti siquidem Ptolomæo regi, cur diuinorum librorum nulli, neque Historici, neque Poetæveteres meminissent, Demetrius Phalereus respondit (vt ex Aristæo reserunt Iosephus lib.12. antiquitat. cap.2. & Eusebius lib.8. præparat. Euangel. cap.1. Diuinam hanc Scripturam esse, atque a Deo ipso datam, propterea si qui prophanorum homi-

D'3 nu

tis

Et

uç

us

D1-

ci,

0-

ore

gi-

ito

ra-

ct;

nc

le

rtè

10-

ro

115

01-

ım

ım

p1-

a-

eri

n-

at-

tu

TIS

im Ti-

11-

n-

Ti-

re,

ur

em

178

78-

num eam attingere voluerunt, eos à Deo percussos continud resiliisse. Assirmauit que Theopompum quendam, quod aliquid diuinorum voluminum Græca oratione ornare voluerat, subitò mentis quadam agitatione diuinit à immissa, vehementer perturbatum ab incepto opere coactum esse dessistere: Theodorum verò Tragodiarum scriptorem, quod nescio quid è diuina Scriptura ad fabulam quandam transferre decreuerat, luminibus captum orbatum que esse: ita repentina calamitate insignem temeritatem, continuò esse repressam.

Q v A R T o, testis est ipsa Scriptura, cuius si veræ fuerunt prædictiones rerum futurarum, vt euentus postea comprobauit, cur vera non sint rerum præsentium testimonia? Ve-,, rum igiturest quod ait Dauid lib. 2. Reg. cap. 23. Spiritus Do-

" mini locutus est per me, & sermo eius per linguam meam. Ve-" rum quod ait Zacharias Lucæ 1. Benedictus Dominus Deus " Israël, &c. sicut locutus est per os Sanctorum, qui à seculo

", sunt Prophetarum eius. Verum quod ait Petrus 2. Pet. cap. 1. ", Spiritu sancto inspirati loquuti sunt sancti Dei homines. Et ", Paulus 2. Tim. 3. Omnis Scriptura diuinitus inspirata. Verum

denique id, quod omnes Prophetæ identidem repetunt:Hæc dicit Dominus.

Postremo, testis est infinitus propè numerus diuinorum miraculorum, quæ omnibus seculis sacta sunt ad ea dogmata comprobanda, quæ in his literis continentur.

Quare cum facra Scriptura regula credendi certissima tutissimaque sit, sanus profectò non crit, qui ea neglecta spiritus interni sæpe fallacis. & semper incerti iudicio se commiferit. Et probè S. Augustinus in prologo de doctrina Christiana, his verbis Christianos admonuit: Caucamus tales ten-

, tationes superbissimas & periculosissimas, magisque cogite, mus, & ipsum Apostolum Paulum, licet diuina & cœlesti voce, prostratum, ad hominem tamen missum esse, vt Sacramenta

, perciperet, at que copularetur Ecclesiæ: & Centurionem Cor-

,, nelium, quamuis exauditas orationes eius, eleemosynasque, respectas ei Angelus nuntiauerit, Petro tamen traditum im-

,, buendum, per quem non solum Sacramenta perciperet, sed ,, etiam quid credendum, quid sperandum, quid diligendum

,, estet, audiret.

Huc

Huc accedit, quod prouidentia Dei ita quodque regit, & moderatur, vt cuiusque natura postulat; natura autem hominum id postulat, vt quoniam animo & corpore præditisumus, & corporalia facilius quam spiritualia capinus: per ea, quæ sensibus corporis percipiuntur, quasi per quosdam gradus ad spiritualia & cælestia deducamur. Non igitur omnes vulgò per internum assaum Deus docet, quid de se credi, quidue à suis agi velit: sed per corporales literas, quas & cerneremus & legeremus, erudire nos voluit. De illa ciuitate, vn de peregrinamur (inquit Augustinus concione secunda in Psal. 90.) hæ literæ nobis venerunt, ipsæ sunt Scripturæ, quæ nos hortantur, vt bene viuamus.

Nequeverò fi Dauid, Moles, Ilaias, Petrus, Paulus, Ioannes, & alij quidam pauci in cœtum quodammodo Angelorum admissi, ab ipso sonte veritatis, per se sapientiam hauserunt, continuò ceteri etiam homines, neque diuinis literis, neque vllis doctoribus opus habebunt. Alia siquidem ratio/ este debet fundamentorum, alia parietum, alia montium, 2lia collium. Nunquid omnes Apostoli?nunquid omnes Prophetæ?nunquid omnes fundamenta?nunquid omnes montes? & si omnes montes; vbi colles? si omnes fundamenta; vbi domus? si omnes Apostoli & Prophetæ; vbi synagoga populorum? de qua scriptum est in Psal.7. & synagoga populorum circumdabit te; Nos igitur superedificamur, (vtApostolus ait in z. cap. epist. ad Ephes.) super fundamentum Apostolorum & Prophetarum, quorum prædicatione & literis erudimur: illiverò, qui ipsi viderunt, & ministri fuerunt sermonis, sustentantur atque nituntur ipso summo angulari lapideChristo Iesu.

Sole exoriente, montium cacumina illustrantur; inde autem ad colles, & vsque ad imas valles radij luminis deriuantur. Ita iuxta Psalm.71. suscipiunt montes pacem populo, & colles iustitiam: Montes, (inquit S. Augustinus tract. 1. in Ioan.) excelse anima sunt, & colles, parua anima sunt; sed ideo montes excipiunt pacem, set colles possint excipere iustitiam. Qua est iustitia quam colles excipiunt? Fides: qui aiustus ex side siuit. Non autem acciperent minores anima sidem, nisi maiores anima, qua montes dieta sunt, ab ipsa sapientia illustrarentur, set possent paruulis trasicere, quod possent paruulis

D 4

cape-

uò ali-

ue-

Ma,

de-

nf-

re-

re-

unt ro-

Ve-

0-

Ve-

eus

ulo

p.I.

Et

um

Læc

no-

do-

tll-

111-

m1-

111-

en-

ite-

occ

nta

OI-

que

m-

fed

um

Iuc

capere. Et infrà: Oculos nostros cum leuamus ad Scripturas, quia per homines ministrata sunt Scriptura, leuamus oculos nostros ad montes, onde veniat auxilium nobis.

Postremò, si in quanis humana Repub. sublatis legibus, institutisque maiorum, id vnicuique liceret, quod naturali sua prudentia, æquum ac iustum censeret: quanta perturbatio rerum omnium, quanta confusio sequeretur? quam breui tempore tota ea Respub. funditus interirer? & nemo tamen est, qui non aliquid sapiat in rebus humanis, quique omni prorsus iudicio careat. Quid igitur fieret, si in ea Republica, quæ diuina potius, quam humana est, & in quamulta necessariò supra rationem naturalem credenda, multa supra humanas vires agenda sunt, sacra eloquia diuinitus inspirata tollerentur è medio, & solus internus asslatus exspectandus & sequendus esset?quid,quod maxima pars hominum,ex rudibus & imperitis constat, qui nihil sibi diuinitus indicari, ne per somnium quidem vnquam senserunt; quid igitur isti? exspectabunt semper? nihil interim credent?in omnem æternitatem peribunt? an assequentur sine side iustitiam? vel beatitudinem sine iustitia? Sed habent Suenckfeldiani ac Libertini argumenta, quibus sententiam confirment ac tueantur suam, scilicet, vt non sine ratione insanire videantur. Illa igitur qualia fint, inspiciamus.

#### CAPVT III.

Refellitur obiectio ex verbis B. Pauli; Litera occidit, spiritus viuisicat.

POSTOLYS Paulus, inquiunt, disertis verbis literam à spiritu distinguit, & illam ad Testamentum vetus aperte reicit, quam etiam occidentem
vocat; hunc autem noui Testaments proprium esse
confirmat, & viussicantem nominat. Idoneos, inquit 2. Cor 3,
nos fecit ministros nous Testaments non litera, sed spiritus: Litera enimoccidit, spiritus autem viussicat. Igitur quemadmodum vetus Testamentum Iudaorum est, & nihil ad komines Christianos pertinet: ita nec Scriptura diuina, qua nihil
aliud, quam litera sunt, ad Christianos homines pertinebunt.

Adhoc argumentum facile respondemus, ac primum si resita se habet, & nihil ad nos sacræ literæ pertinent, cur ipse Christus ait Ioan. 5. Scrutamini Scripturas? cur Paulus tot literas scripsit?cur i. Timoth. 4. discipulum monuit, vt lectioni operam daret? Sed nimirum Apostolus Paulus, neq; per literam occidentem, sacram Scripturam, neque per spiritum viuisicantem, internam Spiritus alloquutionem intelligi voluit. Neque aliud sunt Paulo litera & spiritus, quam Ioanni lex & gratia. Lex, inquit Ioannes cap. 1, per Mosem data est, " gratia & veritas per Iesum Christum factaest. Et S. Augusti. " nus lib.15.contra Faustum, cap. 8. Eadem, inquit, lex, quæ per " Mosem data est, gratia & veritas per Iesum Christum facta " est, cum accessit literæspiritus, vt inciperet impleri iustitia " legis, quæ non impleta reos etiam præuaricatione faciebat. " Quod autem Paulus per literam legem significet, ex verbis sequentibus potest intelligi. Nam cum dixisset; Idoneos nos " fecit ministros noui Testamenti; non literæ, sed spiritus; Li- " tera enim occidit, spiritus auté viuisicat, subiecit continud; " Quòd si ministratio mortis, literis deformata in lapidibus, " fuit in gloria, ita vt non possent intedere filij Israel in faciem " Mosi, propter gloriam vultus eius, quæ enacuatur: quomo- " do no magis ministratio spiritus erit in gloria? Quibus ver- " bis nullum reliquit dubitandi locum, quin per literam occidentem lex in lapidibus descriptaintelligenda sit.

Sed operæpretium erit breuiter explicare, lex illa per Mofem data cur litera, cur occidens, cur Testamenti veteris propria esse dicatur; ne, dum Libertinos & Suenckfeldianos re-

fellimus, aliquid Lutheranis concedere videamur.

Ac prima quidem dubitatio facillima & penè nulla erit, si Moses cum Christo, & lex conseratur cum gratia. Etenim Moses cum legem datam à Deo deserret ad populum, nihil detulit aliud, quam literas incisas in lapide; Christus verò, nèc literas vllas scripsit, nec ab alio scriptas attulit, sed spiritum dilectionis & gratia, qui ne scribi quidem potest, cordibus suorum asslautt. Itaq; meritò Christi lex, spiritus & gratia: lex Moss litera nominata est.

Cur autem occidere lex dicatur, non eadem omnium sententia est. ORIGENES lib.6. contra Celsum, propè extremo, literam occidentem significare videturesse Scripturam

Ds

ipfam

as

clos

1114

lua

tio

eui

nen

nni

ca,

cef-

ıu-

ata

lus

ru-

,ne

ex-

ni-

ati-

rti-

tur

gi-

Ca

68-

en-

em

effe

4.3.

Li

id-

138-

hel

nt. Ad

ipsam, cum iuxta propriam verborum significationem exponitur: eandem autem spiritum esse viuisicantem, si mystice & spiritualiter exponatur. Literam, inquit, nominauit, cum suxta sensum dininas literas accipimus, spiritum verò cum iuxtaintellectum. Et clarius lib. 7.ante medium : Dicimus, inquit, legem esse duplicem, videlicet, alteram iuxtaliteram, alteram iuxta sententiam, sicut & maiores nostri doenerunt. Iam illam, que sic, ot scriptum est, accipitur, no tam nos, quam Deus, per quendam Prophetam isses non bonum nominat, & praceptanon bona. Quem imitatus Paulus noster pronunciauit literam occidere, quod perinde est, ac si verba dixisset occidere. Ceterum Spiritus, inquit, Sinificat, quod tantundem Galet, ac sinos corum intellectu Gitam consequi feripfiffet. Hæc Origenes; cuius sententia si ita accipiatur,vt nihil omnino in diuinis Scripturis ad literam exponi poslit, exploratum errorem continet, & iam dudum à Patribus explosa est. Vide Epiphanium epistola ad Ioan. & in hæresi Origenis. Chrysoftomum hom. 13. in Gen. Hieronymum in epi-Rola ad Pammachium, de erroribus Ioan. Hierosolymit. & in cap. 10. Danielis. Augustinum lib. 13. ciuit. Dei, cap. 21. & lib. 8. Gen. cap. 1 Si sic autem, vt quæ sigurate dicta sunt, ea tecundum propriam verborum significationem explicari prohibeantur; vera quidem sententia est, sed in huc Pauli locum minime quadrat. Nec enim Apostolus, cum literam dicit occidere, de figuris Scripturarum loquitur; sed de notissimis illis præceptis, quæ in duabus tabulis lapideis scripta erat. Sic , enim ait:Litera occidit,spiritus autem viuisicat. Quod si mi-

" nistratio mortis literis desormata in lapidibus suit in glo-" ria,&c. Et rursum in epistola ad Rom. vbi aliquoties repetit, legem occidere, non aliam legem adsert in medium, quam " illam; Non concupisces. Et vtique (vt verbis vtar Augustini,

», lib. de spiritu & litera, cap. 4.) non figurate aliquid dicitur, 
», quod accipiendum non sit secundum literæ sonum, cum di», citur; Non concupisces: sed apertissimum saluberrimum que

» præceptum est: quod si quis impleuerit, nullum habebit om-

», nino peccatum.

Iam verò S.I O ANNES CHRYSOS TO MYS in 2.ad Corinth. cap. 3. & qui eum sequuti sunt, Theodoretus, Theophylactus, O Ecumenius, nec non commentarius, qui S. Ambrosso brosio attribuitur, & alij nonnulli, literam occidentem, legem punientem, spiritum viuisicantem, gratiam liberantem à peccatis esse docent. Lex enim non modò adulteros, & latrones, sed etiam eum, qui sabbatho ligna collegerat, imperabat occidi, Num. 15. Gratia verò scelestissimos etiam homines, & omni slagitiorum genere contaminatos, per lauacrum regenerationis, aut per verbum reconciliationis absoluit.

Ceterum hæc etiam explicatio no omnino satisfacit.nam
lex diuina sicut improbis pænas, ita præmia bonis constituit; & sicut scriptum est Deuter. 27. Maledictus qui non permanet in sermonibus legis huius, nec eos opere persicit: ita «
scriptum etiam est Leuit. 18. Custodite leges meas, atque iudicia; quæ faciens homo viuet in eis; Cur igitur lex occidere «
dicitur, non etiam vitam afferre? nam si propterea litera occidens, merito appellari potest, quod transgressores suos occidat: pari ratione litera viuiscans dici poterit, quod cultori-

bus suis vitam propaget.

cx-

ero ero

1C8-

t 18-

do-

4118

noler

rba

uod

que

r.vt

lit,

ex-

ri-

pi-

1.80

1.8

ie-

ro-

um

OC-

11-

Sic

ni-

10-

tit,

àm

nı,

ur,

di-

que

m-

20-

eo-

mfie

Verissima igitur, & verbis Apostoli maximè consentanea sancti Augustini sententia est; legem videlicet sine gratia literam occidentem ab Apostolo Paulo duabus de caussis esse appellatam. Primum, quod cum impleri non possit, eum, cui datur, quodammodo præuaricatorem efficiat. Lex, inquit idem Apostolus Rom. 4. iram operatur; vbi enim non est lex, nec præuaricatio. Deinde, quod ipsa prohibitione concupiscentiam augeat.na, vt ille recte ait; Nitimur in vetitum semper, cupimulque negata. Occasione, inquit Apostolus, acce- ce pta, peccatum per mandatum operatum est in me omnem ce concupiscentiam Rom. 7. & S. Augustinus de spiritu & litera, « cap. 4. Doctrina, inquit, illa qua pracipit non concupisces, bona El laudabilis lex est, sed Sbi sanctus non adiunat Spiritus inspirans pro concupiscentia mala concupiscentiam bonam, hoc est, caritatem diffundens in cordibus nostris: profecto illa lex, quamuis bona, auget prohibendo desiderium malum: sicut aqua impetus, si in eam partem non cesset influere, Sehementsor sit obice opposito, cuius molem eum euicerit, maiore cumulo precipitatus violentius per prona prouoluitur. Et hoc est, quod fallit peccatum per mandatum, & per illud occidir, cum accedit etiam pranaricatio, que nulla est, Sbilex no est.

Quare

Quare nec per se, nec aliqua propria vitiositate sua, sed ex occasione solum, eaque accepta, non data, lex occidit. Nam peccatum, vt Apostolus ait Rom. 7. occasione accepta per » mandatum seduxit me, & per illud occidit. Itaq; lex quidem

» fancta, & mandatum fanctum, iustum & bonum. quod ergo » bonum est, mihi factum est mors?absit. sed peccatum, vt ap-

» pareat peccatum, per bonum operatum est mihi mortem.

Postrem a restat quæstio, cur lex siue litera propria Testamenti veteris esse dicatur? Nam nec in Testamento veteri viguit lex fine gratia, siue litera sine spiritu; cum tam multi floruerint eo tempore iustissimi viri, incedentes, vt ait Luc. » cap. 1. de Zacharia & Elisabeth, in omnibus mandatis & iu-

» stificationibus Dominisine querela: Nec in Testamento nouo regnat spiritus sine litera; siue gratia sine lege; cum Chri-» stus dixerit Matth. 5. Audistis quia dictum est antiquis, non

" occides, qui autem occiderit, reus erit iudicio. Ego autem di-» co vobis, quia omnis, qui irascitur fratri suo, reus erit iudi-

» cio, & quæ sequuntur. & rursum Ioan. 3. Nisi quis renatus fu-

» erit ex aqua & Spiritu sancto, non potest introire in regnum » Dei, & Matth 28. Euntes, docete omnes gentes, baptizantes

» eos in nomine Patris, & Filij, & Spiritus sancti; docentes eos

" seruare omnia, quæcunque mandaui vobis.

sn Christoest, implorare compellat.

Quid estigitur quod Apostolus air, idoneos nos fecit ministros noui Testamenti, non literæ, sed spiritus? qua ratione literam, hoc est, legem à Testamento nouo excludit, in quo tot leges ab iplo Christo præscribi videmus? Sed facilè quæstio ista dissoluitur, si quid per se, & proprie ad verumque Testamentum pertineat, ex proprio veriusque Testamenti fine discernamus. Testamenti veteris finis proprius erat, id efficere, vt genus humanum in ipso primo parente, tanquam in radice corruptum, & vitiatum, ægrotationis vulnerumque fuorum admoneretur, atque indetimore & dolore concepto " Medicum quæreret. Ad hunc finem lex perducit, per legem , cognitio peccati, inquit Apostolus Rom 3. & rursum; Peccatum non cognoui, nisi per legem, Rom. 7. & D. Augustinus; Viilitas, inquit, (epistola 200. ad Asellicum) legis est &t homi-

nem de sua infirmitate conuincat, & gratie medicinam, que

Quare

Quare per se, ac propriè Testamentum vetus legibus ac literis continetur, timorem adducit, in seruitutem generat, vt Paulus loquitur Roman. 8. & Galat. 4. Qui verò sub veteri Testamento iusti, liberique fuisse leguntur, ij non litera Testamenti veteris, sed spiritu Testamenti noui tales suerunt. Dispensabant, inquit S. Augustinus epistola 120. ad Honoratum,illi sancti pro congruenti a temporis Testamentum vetus, pertinebant verò ad Testamentum nouum. Et de peccatorum merit. & remiss. lib. 1. cap. 11. Regnum mortis, sola in quolibet homine gratia destruit saluatoris, qua operata est in antiquis sanctis, quicunque antequamin carne Christus Geniret, ad cius tamen adiunantem gratiam, no ad legis literam, qua inbere tantum, non adiunare poterat, pertinebant. Finis autem Testamenti noui non alius est, quam mederi, sanare, liberare. Idverò totum præstat gratia. Infelix ego homo, inquit D. Paulus Rom. 7. quis me liberabit de corpore mortis huius? gratia Dei per Iesum Christum Dominum nostrum. & S. Augustinus lib. de spiritu & litera, cap. 29. Per legem, in- ce quit, cognitio peccati, per gratsam sanatio anima à vitto pec- ce

Igitur Testamentum nouum perse ac proprie non legem adfert sed gratiam, nec literæ, sed spiritus solius ministerium est, nihilque est aliud, quam caritas Dei diffusa in cordibus nostris per Spiritum sanctum, qui datus est nobis. quod tanto ante Propheta prædixit, cum ait Hierem. 31. Ecce, dies ve- « nient, dicit Dominus: & feriam Ifraël, & domui Iuda fœdus ... nouum: non secundum pactum, quod pepigi cum patribus « vestris, in die qua apprehendi manum eorum, vreducerem « cos de terra Ægypti:pactum,quod irritum fecerunt, & ego « dominatus sum corum, dicit Dominus. Sed hoc erit pactum, « quod feriam eum domo Ifrael post dies illos, dicit Dominus: « Dabo legem meam in visceribus corum, & in corde corum " scribam eam. Itaque si de eo agatur, quod per se, ac propriè, ad ... vtrumq; Testamentu pertinet, verissime Paulus dixit 2. Corinth. 3. Idoneos nos fecit ministros noui Testamenti, non literæ, sed spiritus. Nec minus verè Ioannes 1. cap. Lex per « Mosem data est, gratia & veritas per Iesum Christufacta est. "

Sed quanquam Testamentum nouum, perse, ac propriè leges non adscrat; leges tamen duplici ratione complectitur.

CX

am

per

em

go

ap-

Ce-

eri

ılti

uc.

10-

II-

on

di-

di-

um

tes

05

11-

ne

10

e-3

Ca

10

C-

111

UC

to

m

a-

IS;

18

re

Primum enim eas omnes leges, quæ ad bene, beateq; viuendum referuntur, gratia noui Testamenti no destruit, sed confirmat: quippe, quæ humanæ insirmitati, ad eas implendas, vires præbet. Legem, inquit Apostolus Rom. 3. destruimus per sidem absit, sed legem statuimus. & infra cap. 8. quod enim impossibile erat legi, in quo insirmabatur per carnem, Deus, silium suum mittens in similitudinem carnis peccati, & de, peccato damnauit peccatum in carne, vt iustificatio legis impleretur in nobis. & S. Augustinus lib. de spiritu & litera, cap. 19. Lex ergo data est, inquit, st gratia quareretur; gratia data est, set lex impleretur. Neq, enim suo setto non implebatur lex, sed sitio prudentia carnis. Quod sitium per legem demosfrandum, per gratiam sanadum suit.

Deinde nouas etiam quasdam leges Christus tulit, vt de Baptismo, de Eucharistia, de Sacramentis ceteris, vel exhibendis, vel suscipiendis; quia tametsi Christus non ideo ad nos venit, vt tanquam alter Moses nouæ legis pondere nos premeret, sed vt iacentes sub onere legis, auxilio gratiæ sub leuaret; tamen ad vetera morum præcepta saluberrimas illæ leges adiungendas putauit, quæ dum ad Sacramenta nos du cunt, atque ad gratiam per Sacramenta perducunt: non so lum non premunt onere ponderum, verum attollunt etiam vice pennarum, vt loquitur Augustinus lib. de perfect, iust Sed de prima obiectione satis dictum est.

Obiectiones ceteræ, quia communes sunt Suenckfeldia nis & Libertinis, cum Lutheranis & Caluinistis, in ea disputatione commodius dissoluentur, in qua de interprete scripturarum, & iudice controuersiarum, adiuuante Domino, disseremus.

### CAPVT. IV. Qui sint libri sacri.

CRIPTVRAM Propheticam & Apostolicam, secram, diuinam que esse, satis, ve arbitror, demonstratum est disputatione superiore. Sequitur, ve qui sint verè Prophetici aut Apostolici libri, dein ceps explicemus. Est autem omnis hæc de numero sacrorum libro.

librorum disputatio diuisa in partes tres. Primum enim de iis libris agedum erit, de quorum auctoritate nulla vnquam fuit inter Catholicos homines disceptatio. Deinde de iis, qui tametsi verè Prophetici, aut Apostolici sint, non tamen semper æquè certa, & explorata eorum auctoritas suit. Postremò de iis, qui quamquam à nonnullis clarissimis doctissimis que viris aliquando in numero divinorum voluminum haberetur; publico tamen totius Ecclesiæ iudicio nunquam approbati sunt.

PRIMI ordinis libroru hæc sunt nomina; Pentateuchus Moss, liber Iosue, Iudicum, Ruth, Regum quatuor; Paralipomenon duo; Esdræ, & Nehemiæ duo; Iob, Psalterium CL. Psalmorum, Prouerbia, Ecclesiastes, Cantica, Prophetæ maiores quatuor, Prophetæ minores duodecim, Euangeliorum libri quatuor, Acta Apostoloru, Epistolæ Pauli numero x 1 1 1. omissa videlicet sola Epistola ad Hebræos, Epistolæ Cano-

nicæ duæ, Petri vna, Ioannis altera.

uen-

con-

is per

enim Deus

& de

sim-

a da-

atur

emo-

vt de

xhi-

eo ad

e nos

fub.

illas

sdu

n fo-

tian

, iuft

Idia

ispu

fcri-

nino,

n,fa-

non-

r, vi

dein

ibro.

SECVNDVS ordo hos libros continet; Hester, Baruch, Danielis partem, Tobiam, Iudith, Sapientiam, Ecclesiasticum, Machabæorum primum & secundum, Marci, Lucæ, Ioannis partes quasdam, Epistolam ad Hebræos, Epistolam Iacobi, posteriorem Petri, primæ Ioannis particulam, secundam & tertiam Ioannis, Epistolam Iudæ, Apocalypsim.

TERTIV s ordo illa omnia comprehendit, quæ recensentur ab Innocentio epist. 3. ad Exuperium; Gelasio dist. 15. can. sancta Romana; Athanasio in Synopsi, & Eusebio lib. 3. hist. cap. 25. ex quibus hæc pauca videntur exstare, oratio Manassa, III. & IV. liber Esdræ, III. item & IV. Machabæorum, Psalmus CLI. Appendix libri Iob, liber Hermetis, qui inscribitur Pastor.

Ac primi quidem ordinis libros in Ecclesia Catholica diuinam auctoritatem semper habuisse, testes sunt omnes summi Pontifices, omnia Concilia, omnes Patres, qui quacunq; de caussa libros enumerare studuerunt. Vide ex Pontificibus Innocencium I. in epist.3. ad Exuperium, cap. vlt. Gelasium I. in decreto de libris sacris, quod exstat in secundo Tomo Conciliorum. Ex Conciliis, Laodicenum can.59. Carthaginense III. can 47. Florentinum in instruct. Armeniorum, auxta sidem summæ Conciliorum, Tridentinum sess.4.

Ex

Ex Græcis Patribus Origenem apud Eusebium lib. 6. hist. cap. 18. Ipsum verò Eusebium lib. 4. hist. cap. 25. Athanasium in Synopsi, Gregorium Nazianzenum in lib. de genuinis scripturis carmine conscripto, Epiphanium in lib. de mensuris & ponderibus. Item eudem aduersus hæresim Anomæorum, Cyrillum Hierosolymitanum Catechess 4. Ioannem Damasseenum lib. 4. de side, cap. 18.

Ex Patribus Latinis, Hieronymum, cum in prologo Galeato, tum in epistola ad Paulinum de studio san carum Scripturarum, Russinum in explicatione symboli, Augustinum lib.2. de doctrina Christiana, cap.8. Isidorum lib.6. Etymologiarum, cap.1. His adde tres alios scriptores, qui solius Testamenti veteris libros recensent, Iosephum lib. 1. aduersus Appionem, Melitonem Sardensem, apud Eusebium lib. 4. hist. cap. 26. & Hilarium præfatione in Psalmos.

Porrò ceteri Patres Iustinus, Irenæus, Basilius, Tertullianus, Cyprianus, Ambrosius, omnesque alij, cum Græci, tum Latini, quamuis diuinorum librorum seriem non describat, passim tamen eorum testimoniis sic vtuntur, vt eos omnes in sacris diuinisque libris à se habitos, non obscurè testentur.

#### CAPVT V.

De hareticis, qui libros Testamenti veteris primi ordinis oppugnarunt.

Tsı verò in Ecclesia Catholica, Orthodoxorum

omnium consensione, enumeratorum librorum semper viguit auctoritas: non desuere tamé har retici, qui libris iisdem omnem prorsus auctoritatem detrahere niterentur. Quoniam autem illas eorum hæreses, maiorum nostrorum diligentia iamdudum exstinctas ac sepultas, rursum hoc nostro seculo Sixtus Senensis in extrema sua bibliotheca stylo prosequutus est: quam breussim potero ab antiquis istis non tam hostibus, quam vinbris hostium me expediam. Igitur decem & octo hæreses aduersus eos libros, quos in primo ordine recensuimus, diuersis temporibus exstiterunt.

PRIMA

PRIMA eorum est, qui libros Testamenti veteris, quòd cos à malo Deo quodam dictatos existimarent, in vniuersum respuebant. Ita sensere primum Simoniani, Basilidiani, Marcionita apud Irenaum lib. 1. cap. 20. 22. 29. deinde Manichaei apud Epiphanium har. 66. Bogomiles apud Euthymium Panoplia parte 2. tit. 23. cap. 1. Albigenses apud Antoninum; parte 4. tit. 11. cap. 7. Nostro etiam seculo quindecim Anabaptistarum pradicantes in colloquio Franckental, vetus Testamentum haud aliter in disputationem sidei admittendum censurunt, quàm quatenus cum nouo Testamento concordat.

Refellunt hanc heresim Epiphanius in hæresi Manichæorum, Augustinus cum in lib. aduersus Faustum Manichæum, tum in aliis duobus contra aduersarium legis & Prophetarum, & Petrus Cluniacensis in epistola contra Petrobrusianos.

Et sanè mirandum videtur, cos hæreticos, qui Testamenti noui libros venerabantur, contemnere potuisse libros Testamenti veteris, cùm hi ab illis & plurima & luculentissima suæ auctoritatis habeant testimonia. Necesse est, inquit Dominus, Lucæ vltimo, impleri omnia quæ scripta sunt in lege Mosi, & Prophetis, & Psalmis de me. Et Apostolus Rom. primo: Paulus, inquit Apostolus, segregatus in Euagelium Dei, quod antè promiserat per Prophetas suos in Scripturis sanctis; & rursum ad Galatas 4. Scriptu est, quia Abraham duos silios habuit, vnum de Ancilla, & vnum de libera, quæ sunt per allegoriam dicta; hæc enim sunt duo Testamenta. Item alibi ad Hebræos primo; Multifariam multisque modis, olim Deus loquens Patribus in Prophetis, nouissimè loquutus est nobis in Filio, &c.

ALTER A hæresis Ptolomæi cuiusdam suit: qui (vt Epiphanius resert hær.33.) legem Moss tres in partes diuidebat: Atque vnius quidem, mundi opisicem auctorem saciebat; alterius, Mosem; tertiæ, seniores synagogæ. Nec verò mundi opisex Ptolomæo Deus verus erat, sed medium quoddam numen inter Deum & diabolum. Itaque non modò legem vniuersam, sed nec vllam eius partem, sacram diuinamque esse censebat.

Refel-

.hift.

fium

sicri-

furis

rum, ama-

Ga-

Scri-

num

1010-

esta-

s Ap-

hift

illiatum

ibati

esin

tur.

rum

rum

hæ.

tori-

rum

ftin-

fis in

euil-

VIII.

s ad-

MA

Refellit hanc hæresim Zacharias apud Lucam, cap. 1. vbi testatur Dominum Deum Israel loquutum esse per ora Sanctorum, qui à seculo sunt, id est, omnium Prophetarum eius. Refellit eandem Apostolus Paulus, cum omnem Scripturam diuinitus inspiratam esse affirmat, 2. Timoth 3.

TERTIA est hæresis Theodori Mopsuestiæ Episcopi, qui Prophetas omnes non quidem apertè reiicit, sed dum impudenter assirmat, nihil eos de Christo vnquam prædixisse (vt ex fragmentis commentariorum èius, quæin quinta Synodo, collat. 4. recitantur, intelligi potest) cum ipsorum Prophetarum vtilitatem & auctoritatem nimium extenuat, tum ipsum Christum & Apostolos clarissimorum mendaciorum reos facit. Quid enim aliud, quam mendacium erit, quod ipsa veritas de se ait, cum perlecto testimonio Isaiæ subiun-

» xit Lucæ 4. Hodie impleta est hæc Scriptura in auribus vesifris? quidaliud quam mendacium erit, quod Actorum 10.

" Petrusait; Huic omnes Prophetæ testimonium perhibent?

Omitto cetera Prophetarum testimonia, quæ passim in Testamento nouo de Christo ab Euangelistis & Apostolis explicantur. Tot enim sunt, vt breui enumerari non possint. Vide Matth. 1.2.4.12.21.27. Marc. 12.15. Luc. 11. Ioan. 2.12.19 Actorum 2.4.13. Ephes 4. Ad Hebræos 1.10. &c.

QVARTA hæresis Psalmos Dauidis, vt humana, vel prophana potius cantica, sine vllo diuino afflatu conscripta, repudiat. Auctores huius erroris Philastrius in catalogo hæres cap. 127. Nicolaitas. & Gnosticos facit. Paulum Samosatenum, scriptum reliquit Eusebius lib. 7. hist. cap. 25. Psalmos illos, qui in Christum canebantur, tanquam recens excogitatos, de Ecclesia sustuisse.

Sed fortasse Paulus iste non tam Psalmos Dauidis, quam Hymnos aliquos Ecclesiasticos ab Ecclesia sua remouit. Neque enim credibile est, Dauidis Psalmos post tot secula Samosateno recens excogitatos videri potuisse. Sanè deliramé tum hoc refellunt apertissimis verbis, cum ipse Dauid, tum, etiam Christus & Apostoli. Hæc sunt nouissima verba, in-

,, quit auctor libri Regum 2 Reg. 23. quæ locurus est Dauid

" hlius Ilai: dixit vir, cui constitutum est de Christo Dei Iacob, " egregius Psaltes Israel; Spiritus Domini locutus est perme, & sermo eius per linguam meam; & Dominus Matthæi 22. « Quomodo ergo Dauid in spiritu vocat eum Dominum di- « cens: Dixit Dominus Domino meo, sede à dextris meis? « quæ verba in 109. Psalmo scripta leguntur. Et Apostoli o- « mnes vna voce: Tu Domine, inquiunt, Actorum 4. qui Spi- « ritu sancto per os patris nostri Dauid pueri tui dixisti; Qua- « re fremuerunt gentes, Psalm. 2. Denique Apostolus Paulus « in epistola ad Hebræos cap. 3. Sicut dicit, inquit, Spiritus « sanctus: hodie si vocem eius audieritis. quæ sunt verba Psal- « mi 94.

QVINTA hæresis Hebræorum est, qui in Thalmud ord.
4.tract.3. nec librum Iob in diuinis voluminibus habent, nec ipsum Iob vnquam vixisse inter homines putant. Posteriores Rabbini, vt R. Salomon, R. Leui ben Gerson, & alij nonnulli librum quidem recipere videntur, quippe quem commentariis illustrare conati sunt: sed ipsum Iob non semel, nec leuiter reprehendunt. Siquidem R. Salomon audacter assirmat, sanctum Iob impatientem calamitatis, quæ illi acciderat, non verbis, sed corde peccasse. R. autem Leui vlterius progressus scribit, hunc beatum virum abnegatæ prouidentiæ diuinæ, resurrectionisque mortuorum iustissimas pænas dedisse.

Martinus quoque Lutherus in conuiuialibus sermonibus, tit. de Patriarchis & Prophetis, assirmat senon credere omnia ita esse gesta, vt in libro Iob narrantur. Et rursus tit. de libris veteris & noui Testamenti, ait, librum Iob esse veluti fabulæ argumentum, ad proponendum patientiæ exemplum.

At profecto, nec historiam Iob esse consictam, & ipsum Iob verè sanctum atque perfectum virum suisse, locupletissimus testis aduersus Hebræos Ezechiel esse potest. Si stete- rit, inquit Deus per Ezechielem capite 14. in medio Noë, Da- ritel & Iob, ipsi in iustitia sua liberabunt animas suas: vt interim omittamus, quæ de S. Iob Tobias capite 2. & Iacobus capite 5. scribunt; necnon quæ exhoc libro cap. 5. Apostolus, vt exreliqua diuina Scriptura, in medium adducit primæ Corinth. tertio, horum enim testimonia Thalmutistæ non recipiunt.

E 2

SEXTA

î. vbi

San-

eius.

ıram

i, qui

npu-

e (vt

yno-

,tum

rum

Iun-

is ve.

n IO

nt?

m in

tolis

Aint,

2.19

DIO.

l, re-

ærec

late-

gita-

uam

Ne-

a Sa.

ıme.

tum

, in-

auid

cob,

me,

SEXTA hæresis corum est hæreticorum, qui teste Philastrio in catal. hæreseon, cap. 132. & Iacobo Christopolitano præfatione commentariorum in Cantica, librum Salomonis repudiant, qui inscribitur Ecclesiastes: quod eum librum Salomon in extrema senectute composuisse videatur, cum deprauatus amore mulierum summum bonum in corporis voluptatibus constituebat, atq; ad Epicuri siue Aristippi Philosophiam aditum parabat.

Martinus Lutherus in conuiuialibus sermonibus tit. de lib.ver. & noui Testamenti, dicit auctorem libri, qui Ecclesiastes inscribitur, sibi videri ocreis & calcaribus destitutum, equitare tantum in soccis, quemadmodum ipse soleret, cum

adhuc effet in comobio.

Sed tantum abest, vt Salomonis Ecclesiastes de voluptate concionetur, vt omnes potius ad humanarum rerum despicientiam, Deique metum quasi magister morum seuerus, & , vehemens oratione grauissima adhortetur. Quale est illud ,, exordium? Vanitas vanitatum dixit Ecclesiastes, Vanitas va-, nitatu & omnia vanitas. Ecclesiastæ primo. Qualis illa peroratio? finem loquendi pariter omnes audiamus; Deum time, & mandata eius obserua, hoc est enim omnis homo. Ecclesiast.12. Nec verò media dissentiunt. Risum, inquit, cap.1. », reputaui errorem, & gaudio dixi, cur frustra deciperis? Et capite tertio; Dixi in corde meo, Iustum & impium iudicabit Deus. Et cap. 4. Custodi pedem tuum ingrediens domű Dei, » & appropinqua vt audias. Melior estenim obedientia, quam ,, stultorum victimæ. Et cap. 5. Ne temere quid loquaris, net ,, cor tuum sit velox ad proferendum sermonem. Et cap. 7. Me-, lius est ire ad domum luctus, quam ad domum conuiuij. Et ,, cap. 8. Quianon profertur cito contra malos sententia, abi-, que timore vllo filij hominum perpetrat mala. Et cap.9. Me-», lior est sapientia, quam arma bellica: & qui in vno peccauc-, rit, multa bona perdet. Et cap. 10. Væ tibi terra, cuius Rex » puerest, & cuius Principes manè comedunt; Beataterra, cu-, ius Rexnobilis est, & cuius Principes vescuntur in tempore ,, suo, ad reficiendum, & non ad luxuriam. Denique cap. 11. Sci-» to, quod pro his omnibus adducet te Deus in iudicium. Au-, fer iram à corde tuo, & amoue malitiam à carne tua; Adole. scentia enim & voluptas vanasunt. Num ista sapiunt Aristippum!

pum? An ne vnquam ex Epicuri officina tam seuera præcepta

prodierunt?

hilatano

mo-

rum

cum

Phi-

it. de

ccleum,

cùm

tate

elpi-

is, &

illud

per-

n ti-

.Ec-

ap. 2.

t ca-

abit

Dei,

uam, nec

Me-Et

abl-

Mc-

alle-

Rex

, Cli-

pore

Sci-

Au-

ole.

ftip-

Quòd si Ecclesiastes interdum edendi & bibendi delectationem non esse aspernandam præcipit, non eò facit, quòd omnia voluptate metiatur, sed vt auaros & sordidos quosdam perstringat, qui malunt necessariis ac licitis vitæ humanæ commodis & delectationibus se ipsos fraudare, quàm de cumulo pecuniarum vel minimum detrahere.

Nec pauca etiam sunt, quæ in hoc libro non ex sententia Salomonis, sed exvulgi, atq; insipientium, & voluptariorum hominum opinione dicuntur; quod eleganter & copiosè de-

monstrat S. Gregorius lib 4. Dialog. cap. 4.

Sed nec illud verè ab hærericis affirmatur, librum hunc eo tempore esse conscriptum, quo Salomon amore mulierum corruptus erat, id quod quatuor rationibus demonstrari potest. Primum enim in 3. lib. Reg. cap. 4. & 11. & in eo libro qui Ecclesiasticus inscribitur, cap. 47. cum ordine recenseantur acta Salomonis, prius de libris eius, quam de amoribus narratur.

Deinde in hocipso libro, de quo agimus, constanter affirmat Ecclesiastes, sapientiam suam, quam videlicet diuino munere quondam acceperat, adeam vsq; ætatem secum permansisse. Sapientia quoque, inquit capite secundo, perseue-rauit mecum, non est autem verisimile, cœlestis sapientiæ lumen cum ea cordis deprauatione simul habitare potuisse, de qua loquitur Scriptura, cum ait 3. Reg. 11. Et auerterunt mulieres cor eius. Cum que iam esset senex, deprauatum est cor eius per mulieres, vt sequeretur Deos alienos.

Deinde in secundo capite huius libri enumerat Salomon omnes delicias suas, palatia, piscinas, pomaria, seruos, ancillas, cantica, modulationes, aurea vasa atque argentea, & alia id genus permulta: tot verò concubinarum atque vxorum, præ quibus omnes alias delicias facilè contemnebat, que que sola cor eius emollire atque corrumpere potuerunt, ne meminit quidem. Amare igitur nondum cœperat, quo tempore

librum hunc conficiebat.

Postremò, quis credat ab animo illo tam molli, atque esfœminato, qualis erat Salomonis cum is septingentarum coniugum, & trecetarum pellicum amoribus inseruiret, tam

E 3 gra-

tam graues sententias, quales paulò antè recitauimus, profi-

cisci potuisse?

Non ignoro, sententiam veterum Iudæorum esse, teste sancto Hieronymo in caput primum Ecclesiastæ, librum hunc esse compositum à Salomone post peractam peccatorum pænitentiam: quam etiam sententiam idem Hieronymus approbare videtur in commentario Ezechielis cap. 43. sed probabiliorem semper existimari sancti Augustini sententiam, qui in Psalmum 126. & alibi sæpè, Salomonem reprobatum à Deo suisse scribit; quod Scriptura diuina senecturem eius grauissimè reprehendat, nec de pænitentia aliquid vsquam addat. Si quis tamen priorem sententiam sequi malit, nihil impedio, cum vtraque sententia ad id, quod modò agimus, deserviat. Atque hactenus de Ecclesiaste.

Philastrius cap. 133. & Iacobus Christopolitanus loco notato scriptum reliquerunt, non defuerunt ex antiquis hæreticis, qui existimârunt, Canticum Canticorum non Spiritu Dei veri, sed Cupidinis afflatuscriptum esse, nihilque aliud eo Cantico comprehendi, quam sermones amatorios Salomonis Regis, & vxoris eius, siliæ Pharaonis. Quocirca prophanum esse Canticum, caque de caussa nullum in toto libro Dei nomen inueniri: quodidem Castalioni tribuit Beza, prefatione in Iosue.

At sisponsa illa, quæ his carminibus tantoperè celebratur, silia Pharaonis, id est, potentissimi Regis esset, quam multa ineptissime à sapientissimo homine dicerentur? An

" illud Cant. 1. in sistam Regis conuenire potest; Filij matris mez pugnauerunt contra me, posuerunt me custodem in vi-

» neis: Vineam meam non custodiui? Num etiam illudibidem; » Abi post vestigia gregum tuorum, & pasce hoodos tuos? Quid

" illud ex cap. 5. Inuenerunt me custodes, qui circumeunt ciui" tatem, percusserunt me, & vulnerauerunt me? Quiditemil-

" lud ex capite octauo: Quis mihi det te fratrem meum sugen-

vel sororem Salomonis esse, vel à custodibus murorum vulnerari potuisse. At eadem, quæ alicubi vt rusticana describitur, alibi silia Principis appellatur; Quàm pulchri, inquit capite septimo, se sunt gressus tui in calceamentis silia Principis? Et rursum, se quæ cap. 5. vulnerata dicitur à murorum custodibus, eadem cap. 6. terribilis introducitur, vt castrorum acies ordinata. Nimirum hæc est prudétia Spiritus sancti; vt explicaret Deus beneuolentiam suam in genus humanum, & quàm ardenti caritate per mysterium Incarnationis Ecclesiam, quasi sponsam aliquam, sibi Christus copulauerit, multò antè cani voluit carmen nuptiale.

Vt autem nulla daretur occasio suspicandi, vel siliam Pharaonis, vel aliam certam sœminam, isto carmine laudari, ea de sponsa sua scribi voluit, quæ nulli vni mulieri aptari pos-

Qua etiam ratione factum esse credimus, vt cum sponsæ forma commendatur, & quasi coloribus suis depingitur, ea dicantur, quæ aptissimè quidem in Ecclesiam conueniunt, seminam verò aliquam dedecorare potius quam ornare possint. Quæ namque esset species eius mulieris, cuius caput esset vastum, vt Carmelus; nasus, vt turris; oculi, vt piscinæ; dentes vt greges ouium detonsarum; ipsa verò tota nigra, vt tabernacula Cedar?

Neque verò illud alienum est, quod ex decem nominibus Dei, quæ passim occurrunt in divinis libris Testamenti veteris, quæque breuiter explicantur in epistola sancti Hieronymi ad Marcellam, quæ est numero 136. nullum in hoc spirituali epithalamio locum habet. Siquidem in reliquis libris Testamenti veteris, Deus, quòd ageret cum synagoga, id est, cum ancilla, identidem se Deum, Dominum, fortem, omnipotentem nominabat: in canticis verò amoris, vbi Dei Filius cum Ecclesia, id est, sponsus cum sponsa colloquitur, meritò ea nomina prætermittit, quæ ad incutiendum terrorem accommodata erant; solum se sponsum, patrem, amicum, amantem, atque amatum appellat; quæ nomina ad amorem souendum, vel excitandum pertinent.

Octava hæresis Porphyrij est, de quo ita scribit sanctus Hieronymus, præfatione commentariorum in Danielem: Contra Prophetam Danielem duodecimu librum scribit Porphyrius, nolens eum ab ipso, cuius inscriptus est no-

E 4

mine

rofi-

teste

rum

ato-

ony-

. 43.

fen-

n re-

ene-

ali-

equi

mo-

enim

tato

icis,

Dei

d eo

mo-

pha-

ibro

bré-

bra-

uam

An

atris

n vi-

lem;

2 uid

ciui-

mil-

gen-

er te?

ıam,

vul-

At

» mine, esse compositum, sed à quodam qui temporibus An-» tiochi, qui appellatus est Epiphanes, suerit in Iudæa: & non » tam Danielem ventura dixisse, quam illum narrasse præteri-

>> ta. Denique quidquid vsque ad Antiochum dixerit, veram hi>> storiam continere: si quid autem vltra opinatus sit, quia su-

22 tura nescierit, esse mentitum.

Ac, vt omittamus de libro Danielis diuinum Christi testimonium ex cap. 24. S. Matthæi, quod à Porphyrio non recipitur, scribit Ioseph. lib. 11. antiq. cap. 8. Alexandro Magno venienti Hierosolymam, oblatum à sacerdotibus suisse volumen Danielis, at que eum locum cap. 8. demonstratum, vbi atietem ab hirco, id est, Regem Persarum à Rege Græcorum deuictum ac prossigatum iri, Daniel idem & prædicebat & explanabat. Cum autem Alexander Antiochum annis amplius centum & quinquaginta præcesserit, qua ratione sien potest, vt is liber Antiochi tempore scriptus suerit, qui tanto antè Alexandro demonstratus suit? Quæ verò post Antiochi ætatem in Daniele sequuntur vaticinia, ea non mendacia, vt vult Porphyrius, sed oracula esse verissima, is demum intelliget, qui eos libros diligenter euoluet, quos S. Hieronymus præsatione commentarij in Danielem legendos monet.

#### CAPVT VI.

De hareticis, qui libros Testamenti noui suprà numeratos oppugnârunt.

On a hæresis Euangeliorum libros in vniuersum ferè repudiat. Auctores huius erroris bisariam diuiduntur. Nonnulli enim in ea hæresi sunt, vt neque ab Apostolis, neque ab aliis discipulis Domini scripta esse Euangelia arbitrentur, sed à quibus dam impostoribus, qui multa falsa veris admiscuerint, & tamen hæc sua commenta pro scriptis Apostolicis venditauerint. Ita sensis e atque scripsis Faustum Manichæum, auctor est S. Augustinus lib 32. contra Faustum, cap. 2. & lib. 33. cap. 3. Nonnulli verò Euangelia quidem ab Apostolis scripta esse no negant, sed ea tamen plurimis in locis, vel ipsa secum, vel cum veri-

tate pugnare contendunt: propterea quod Apostoli partim vt homines interdum errauerint, partim studiosè magistri sui gloriam consictis narrationibus ornare non dubitauerint.

Atq; hæc sententia permultos habuit patronos. Primum Ethnicos, teste Augustino 2. Retract. cap. 16. deinde Iulianum apostatam, teste Cyrillo lib. 10. in Iulianum; tum Mahumetem, Pseudoprophetam, teste Ioanne Damasceno, lib. de centum hæresibus; deniq; etiam nostris temporibus Otthonem Brunfelsium, teste Ioanne Cochlæo lib. de Scripturæ & Eccelesiæ auctoritate, cap. 3. & 4.

Ac priorem quidem hæresim, quæ est Manichæorum, sanctus Augustinus lib. 32. contra Faustum, cap. 16. & 21. & lib. 33. cap. 7. duplici ratione confutat: Primum, quòd Manichæi, cum ex Euangeliis errores suos confirmare nitantur, & tamen eadem Euangelia ab impostoribus quibusdam scripta esse contendant; ita sanè agere videantur, ac si quis testem suum prius dicat falsitate esse corruptum, & tunc demum eum producat ad testimonium.

Deinde, quoniam si ex tam clara tot seculorum sibi inuicem succedentium contestatione continua, non satis probatur Apostolorum esse eas literas, quas Apostolorum dicit & tenet Ecclesia, ab ipsis Apostolis propagata, & per omnes gentes longè lateque dissus, omnium literarum atq; librorum sides pereat necesse sit. Siquidem Hippocratis libros, Platonis, Aristotelis, Ciceronis, Varronis, aliorum que huiusmodi auctorum, vnde constat esse ipsorum? Vnde, si quis hoc neget, nec saltem refellitur, sed ridetur? nisi quia sic eos ab ipso eorum temporevsque ad hoc tempus successionis series commendauit, vt plane sit hac de re dubitare dementis.

Alteram deinde hæresim hisce argumentis idem Augustinus lib. 1. de consen. Euangel. cap. 7. & 8. non minus breuiter, quam acutè resellit: Primum, si de Pythagora atque Socrate, qui nihil ipsi sium scripserunt, discipulis eorum scribentibus credimus; quæ caussa est, cur Apostolis de magistro suo scribentibus non sit sides habenda? An illi sortassis quoniam sapientes erant, discipulos facere veraces potuerunt, non potuit veraces sacere discipulos Christus, qui, ipsis etiam consentientibus, sapientia omnibus præstitit?

F 5 Deir

An-

non

teri-

ı fu-

esti-

eci-

ve-

olu-

D1 a-

rum

at &

am-

fieri

nto

ochi

a,vt

elli-

nus

um

di-

nc-

mi-

po-

fua

ifif-

gu-

ulli

ınt,

eri-

Deinde cum illi ipfi, qui falfa scripfisse Apostolos clamant, Christum sapientissimum hominem fuisse censeant, neque id aliunde, quam ex Apostolorum literis discere potuerint: An non satis perspicue conuincuntur, Apostolorum libris modò credere, modò non credere, non rationis iudicio, sed arbitrio voluntatis? Præterea si magistri gloriam discipuli nimis cupide scriptis suis amplificare studuissent, debebant certè crucis ignominiam aut silentio tegere, aut attingere quam breuissime; In reditu verò ab inferis, atque ascensione in cœlum explicanda, orationem longissimam ponere. Quo igitur confilio Euangelistæ omnes, resurrectionem atque ascensionem vix commemorant: in exponendis vinculis, flagellis, cruce, contumeliis, dedecore, cruciatibus, quam diutissime immorantur? Nimirum non magistri laudes falsa narratione prosequi, sed Christi sermones, resque ab eo ge. stas simpliciter ac verè literis commendare propositum habuerunt.

DECIMA hæresis tres Euangelistas recipit, Matthæum, Marcum, Lucam, Ioanné, vt illis contrarium repudiat. Hanc hærefim fine nomine auctoris, Philastrius refert cap. 60. Sed Alogianorum, fiue Alogorum dici posse, censet Epiphanius hær.51.quem lequitur S. Augustinus hær.30.

VNDECIMA hæresis solum Matthæum ex Euangelistis probat, auctorem huius hærefis Ebionem fuisse scribit Irenæus lib.1.cap.26. Vide etiam de hac re Epiphanium hær.30.

& Eulebium lib.z.hist. Eccles.cap.21.

DVODECIMA hærelis, quæ est Cherinthi, eodem teste

Irenæo lib.3.cap.11. solius Marci Euangelio vtitur.

DECIMATERTIA hæresis Marcionis est, vt Irenæus ibidem, & Tertullianus libro de præscript. aduersus hæreticos scriptum reliquerunt, & solum Lucam in pretio habet; quanquam nec integrum, sed mutilum & corruptum, vt ex Tertulliano lib.4.contra Marcionem, & Epiphanio hær. 42. planum est.

DECIMA QUARTA hæresis, Euangelistam nullum agnoscit, præter vnum Ioannem; cuius hæresis auctorem Valentinum ibidem Irenæus facit. Atque hanc hæresim vigere ac florere, vehementer optasse videtur Martinus Lutherus, tameth quoniam rem esse hoc tempore nimis difficilem intellexit, non nimium operæ ac laboris in eo ponendum esse putauit. Certè præsatione in nouum Testamentum, vt etiam Ioannes Cochlæus animaduertit in lib. de Scripturæ & Ecclesiæ auctoritate, cap. 3. & in Septicipite, cap. 5. abolendam esse dicit illam salsam opinionem, quòd sint tantum quatuor Euangelia. Ité Ioannis Euangelium esse vnicum, pulchrum, verum, ac principale Euangelium, aliis q; tribus longè ac latè præserendum, adeò vt etiam Pauli ac Petri epistolæ, longè præcedant tria illa Euangelia Matthæi, Marci, ac Lucæ.

Has quinque postremas hæreses veteres Patres vt resutarent, multis rationibus demonstrare conati sunt, non modò quatuor tantùm esse libros Euangeliorum, verùm etiam nec plures, nec pauciores consici debuisse. Vide Irenæum lib.3, cap.11. Tertullianum lib.4.in Marcionem; Ambrosium præfat. commentar.in Lucam, & lib.10. cap.101. Eucherium lib.1. in Gen.cap. 14. Hieronymum præfat. commentar.in Matth. Augustinum lib.1. de consensu Euang.cap.6. Gregorium homil.4.in Ezech. Et sanè, vt rationes alias interim omittamus, quid significare credenda sunt quatuor illa animantia, quæ Ezechieli & Ioanni diuinitùs ostensa sunt, Homo, Leo, Vitulus, Aquila, nisi quatuor Euangelistas, Matthæum, Marcum, Lucam & Ioannem? Id enim non solùm literis & vocibus populi vbique testantur, sed ipsi etiam parietes signis & imaginibus clamant.

QVINTADE CIMA hæresis librum Actorum Apostolorum è numero divinorum voluminum detrahit. Auctores huius hæresis multos habemus, Cherinthum apud Philastrium cap. 36. Cerdonem apud Tertullianum de præscript. Tatianum apud Eusebium lib. 4. histor. cap. 29. Manichæum

apud Augustinum lib. de vtilitate credendi, cap 3.

SEXTADECIMA hæresis Ebionitarum est, quiscripta omnia Pauli Apostoli reiiciunt, & ipsum Paulum Græcum atque apostatam vocant. testes sunt Irenæus lib. 1. cap. 26. & Epiphanius heres 30. eundem errorem Helcheseitis postmodum placuisse, scribit Eusebius in 6. lib. hist. Eccles. cap. 27.

SEPTIMADECIMA hæresis, quæ est Marcionis, testibus Epiphanio, hæres. 42. ac Hieronymo, præsat. comment. epistolæ ad Titum, epistolas ad Timotheum & Titum integras respuit: è ceteris, quod sibi videtur, spongia sua delet. Resellit

has

int,

que

int:

fed

puli

ant

ere

one

uo

2 2-

fla-

iu-

ılla

ge.

ha-

m,

ınc

sed

lus

ftis

re-

30.

ftc

bi-

cos

n-

er-

la-

2-

a-

erc

15,

nit,

has tres hæreses accurate Petrus Cluniacensis Abbas in epistola priore aduersus Henricianos & Petrobrusianos. Nec est

operæpretium in re tam perspicua tempus terere.

Postrema eorum hæresis est, qui in ipsis B.Pauli epistolis, aliisque facris ac diuinis libris, non omnia scripta este volunt, dictante Spiritusancto, sed aliqua interdum, sola prudentia & ratione humana duce. Quocirca totam epistolam ad Philemonem, vt more humano scriptam contempserunt. Laborabant olim hoc errore tum Anomæi apud Epiphanium hæresi 76. tum etiam alij quidam apud Hieronymum in cap. 5. Micheæ, & præfat. comment. epistolæ ad Philemonem, & apud Augustinum lib. 2. contra aduersarium legis & Prophetarum, cap. 2.

Nostro seculo Erasmus candem hæresim renouauit: siquidem in annotationibus suis ad secundum & vicesimum septimum caput Matthæi, non obscurè scripsit, non esse metuendum, ne totius Scripturæ corruat auctoritas, si leuis aliquis error in ea deprehendatur, præsertim cum Euangelistas interdum memoria lapsos Augustinus concedat, lib.; de consensu Euange. cap. 7. & negari nullo modo posse videatur.

Refellunt hanc hæresim Epiphanius, Hieronymus & Augustinus locis paulò antè notatis. Quia verò S. Augustini testimonio Erasinus abutitur, operæpretium erit, vt huius vnius doctoris verba in medium adseramus. Sicigitur loquitur S. Augustinus lib. 2. de consensuEuang. cap. 12. Omnem autem falsitatem abesse ab Euangelistis decer, non solum eam, que mentiendo promitur, sed etiam eam, que oblivis cendo. Non igitur, vt vult Erasmus, errorem ex memoriæ lapsu, Euangelistæ tribuit Augustinus.

Rursum in epist. 8. ad S. Hieronymum: Admisso, inquit, in tantum austoritatus fastigium aliquo mendacio, nulla particula horum librorum manebit, que non possit in dubium reuocari Que ratio Augustini sirmissima est; si enim erratum aliquod in Scripturis, siue imperitia, siue obliuione, siue alia quacunque humana imbecillitate ab austore committi potuit, quicunque locus proferatur, de eo questio esse poterit, an in eo scribendo austor non dormitauerit.

Quidigitur, inquies, sibi voluit Augustinus, cum in 3.lib. de consensu Euangel.cap.7.quod apud Matth.legaturHiere-

mias pro Zacharia, nominis errorem tribuit lapsui memoriæ? Respondeo, non legisse me apud Augustinum errorem, vel lapsum, ve Erasmus dicit, sed à Spiritusancto mirabiliter gubernatam mentem Euangelistæ, sine errore & sine lapsu. Id vnum Augustinus dicit, scribenti Euangelistæ, diuina prouidentia vnius Prophetæ nomen pro alio occurrisse; in quo si lapsus aut error fuit, certe Spiritus sancti fuit. Spiritum sanchum verò labi, aut errare posse, nemo sanæ menris vnquam

dixit. Sedverba ipfa S. Augustini audiamus.

epi-: cit

epi-

cilc ola

to-

ofe-

p1-

my-

hi-

ile-

111-

pti-

en-

uis

111-

011-

Au-

te-

111-

tuľ

em

qua

OIL

ge-

,18

rts-

re-

um

alia

00-

rit,

lib.

ere-1125

Quid, inquit, intelligendum est, nisi hoc actum esse secretiori consilio providentia Dei, qua mentes Euangelist arum sunt gubernata? Potuit enim fieri, St animo Matthai Euangelium conscribentus, pro Zacharia Hieremias occurrerit, St fieri solet: quod tamen sine solla dubitatione emendaret, saltem ab aliis admonitus, qui ipso adhuc in carne Sinente hoc legere potuerant, nisicogitaret recordationi sua, qua sancto Spirituregebatur, non frustra occurrisse aliud pro also nomen Propheta, nisiquiaitaDominus hoc scribi constituit. Cur autemita constituerit Dominus, primailla caussa Stilissima debet facillime cogitari, etiam sic esse insinuatum, ita omnes sanctos Prophetas sno Spiritu locutos, mirabili inter se consensione constare, Ot hoc multo amplius sit, quam si omnia Prophetarum Sno Snius ore dicerentur: Es ideo indubitanter accipi debere, quecunque per eos Spiritus sanctus dixit, & singula esse omnium, & omnia singulorum. Cum igitur & qua dicta sunt per Hieremiam, tam sint Zacharia quam Hieremia, & qua dicta sunt per Zachariam, tam sint Hieremia quam Zacharia: quid opus erat &t emendaret Mattheus, cum aliud pro alio sibi nomen occurrens, à se scriptum relegisset, ac non potius sequens auctoritatem Spiritus sancti, a quo mentem suam regi plus nobis ille vique sentiebat, it a hoc scriptum relinqueret, sieut eum admonendo constituerat ei Dominus? ad informandos nos, tantam verborum suoru inter Prophetas esse concordiam, St non absurde, immo congruentissime etiam Hieremia deputaremus, quod per Zachariam dictum reperiremus.

Argumenta quæ Melchior Canus lib. 2. de locis Theolog. cap.16.17.18.pro hac hæresi adducit & diluit, pretermittenda mihi esse puraui, tum quod ea apud nullum hæreticorum legerim, tum etiam quod ab ipso Cano facile peti possint.

CAPVT

## CAPVT VII. Delibro Esther.

ACTENVS de primo ordine facrorum librorum disputatum est: nunc de libras singulis secundi ordinis, de quibus maior difficultas est, seorsim differemus. Ac primus se offert liber Esther, quem librum tres grauissimi scriptores extra Canonem posuerunt Melito Asianus apud Eusebium lib. 4. hist. cap. 26. Athanasus in Synopsi, & Cregorius Nazianzenus in eo carmine, quod scripsit de genuinis Scriptutis. Non defuerunt etiam, qui librum quidem Esther inter facros libros numerandum cenfuerint, septem verò postrema capita, quòd in Hebraicis textibus non habeantur, eius libri vera membra esse negauerint, & tanquam adulterina atque aliena, à reliquo corpore relecanda putauerint. In qua sententia fuisse B. Hieronymum, ex eius prefatione colligitur. Sequuti S. Hieronymum funt, non modò ante Concilium Tridentinu Nicolaus Lyranus, Dionysius Carthusianus, Hugo & Thomas de Vio Cardinales, in commentariis huius libri, verum etiam post Concilium Sixtus Senenfis in lib.1. & 8, Bibliothecæ fanctæ.

At librum hunc facrum & diuinum esse, satis certè probant omnia illa Pontisicum & Conciliorum decreta; necnon tam multa Patrum Hebræorum, Græcorum & Latinorum testimonia, quæ suprà in quarto huius libri capite annotauimus. Nam si Melitonem, Athanasium & Gregorium detrahas, reliqui omnes de libri huius diuina auctoritate consentium. Quod verò attinet ad ca capita, quæ in Hebraicis codicibus non habentur, ea quoque ad sacrum canonem pertinere, his rationibus consirmamus.

Primum enim negari non potest, quin vetera Concilia Laodicænum cap. 59. & Carthaginense I I I.can. 47. veteresqi Patres Græci, Origenes in 1. Psalm. Eusebius lib 4. hist. cap. 25. Cyrillus catech. 4. & Damascenus lib. 4. cap. 18. necnon Patres Latini, Historius in 1. Psal. Innocétius epist. 3. Russinus in symbolo, & Augustinus lib. 2. doct. Christ. cap. 8. cum inter sacros libros volumen Esther numerant, de eo volumine esse locutos, qui tum ipsi, tum Ecclesia vniuersa eo tempore vtebatur. Vtebatur autem eo tempore vniuersa Ecclesia libris sacris.

iuxta eam editionem, quam S. Hieronymus præfatione in librum Esther, & sæpe alibi, vulgatam appellare solet, quæ, vt ipse ait, Grecorum lingua & literis continetur; in qua editione septem illa capita libri Esther, de quibus nunc agimus, non desuisse, testes sunt inprimis ipsi Greci textus, qui nomine septuaginta duorum interpretum circumferuntur: testis quoque est S. Athanasius in Synopsi, vbi summam, & primas sententias singulorum librorum adscribit: testis denique est S. Hieronymus, qui in sua translatione aliquot locis admonet, septem ista capita in Hebreis textibus non haberi, sed ex vulgata editione à se esse deprompta. Quare si Concilia & Patres librum Esther, qualem ipsi legere consucuerant, in sacrum Canonem retulerunt: certè librum integrum, atque his

septem adiunctis capitibus, retulerunt.

rum

i or-

dif-

uem

unt.

asius

uod

ui li-

cen-

tex-

rint,

rele-

n,ex

non

D10-

ales,

1um

bant

tam

efti-

nus.

, re-

unt

ibus

, his

cilia

esq

p.25.

itres

ym-

cros

ocu-

atur.

Cris,

Quid, quod Patres non modò librum ipsum intersacros numerant, sed etiam ex postremis septem capitibus non rarò testimonia petunt? Vide Chrysostomum hom.3.ad popu-Ium Antiochenum, & Augustinum epistol. 199.ad Ediciam. Quid, quod Origenes in epistol. ad Iulium Africanum, hanc ipsam partem libri Esther, quæ in Hebræorum voluminibus non habetur, sacram & canonicam esse demonstrat? In libro, inquit, Esther, neque Mardochai, neque Esther preces, qua legentes possunt adificare, habentur apud Hebraos, sed neg, epistola, neg, qua ab Aman scripta est de euersione gentis Iudaorum, neque Mardochai ex nomine Regis Artaxerxis gentem à morte liberans. Apud septuaginta autem & Theodotionem ea sunt. Et infrà: Vide ergo, ne imprudentes, & inscientes abrogemus exemplaria, que habentur passim in Ecclesiis, & legem statuamus fraternitati, St deponant quidem sacros, qui apud eos feruntur libros, affententur auté Hebrais, Espersuadeant, Ot nospuris impertiant, Equinibilhabeant figmenti. An non providentiain sanctis Scripturis dedit omnibus Christi Ecclesis adificationem? non curam gessit eorum, qui empti suns pretio, pro quibus Christus est mortuus?

Accedit postremò decretu Tridentini Concilij, sess. 4. quo libri omnes in ipso decreto paulò antè numerati, cum omnibus suis partibus approbantur, prout in Ecclesia legi consueuerunt, & in Latina vulgata editione habentur. cuius Concilij auctoritas, quamuis apud hereticos nulla sit, apud Sixtum

tamen

Cap.VII. De Verbo Dei. Lib.I.

tamen ceterosque Catholicos maxima atque antiquissi-

Sed Concilium, inquit Sixtus lib. 1. de veris librorum partibus loquitur, non de additamétis, qualia sunt postrema capita libri Esther. Atqui si ista Sixti responsio vera esset, multz aliæ partes sacrorum librorum, Danielis, Marci, Lucæ, Ioannis, apud Catholicos in discrimen vocarentur. Quid enim haberet Sixtus quod diceret, si ei ad eas partes diuinorum voluminum conseruandas, Concilij decretum, quasi murum quendam obiicienti, respoderetur ab aduersariis, Concilium de veris partibus esse loquutum, ea verò additamenta esse non partes?

Deinde quis ambigere poterat, certis libris à Concilio approbatis, omnes etiam veras partes eorum librorum esse approbatas? Quorsum igitur addit Concilium illa verba (cum omnibus suis partibus) nisi ve omnes intelligant, eas etiam partes, de quibus aliquando controuersia fuerat, ad sacro

rum librorum Canonem pertinere?

Denique Tridentinum Concilium sententiam suam sequentibus verbis ita luculenter explicuit, vt nullus omnim tergiuersationi locus sit relictus. Cum enim dixisset; Si qui autem libros ipsos integros cum omnibus suis partibus; ad iunxit continuò, prout in Ecclesia Catholica legi consueut runt. Quis autem nescit, feria quarta post Dominicam se cundam quadragesimæ, publicè in Ecclesia, interipsa sacro rum solemnia, lectionem decantari ex 13. cap. Esther? Et rus sum ex eodem capite lectionem pronunciari in ea Missa, qui legi solet aduersus Paganos? Ac demum orationem Esthe recitari ex cap. 14. cius dem libri in Dominica 22. post Pento costen, Euangelio ac symbolo decantato? Sed operæpretium erit iam aduersariorum argumenta diluere.

Aiunt primò, cùm liber Esther Hebraico sermone scriptus sit, septem ista capita, quæ apud Hebræos non habentur, sint dubio censeri debere supposititia. Respondemus cum Orige ne loco notato, probabile esse, aliquando ista etiam capitain textu Hebraico suisse, deinde casu aliquo excidisse. Certè so sephus lib 11. antiquit. cap. 6. dum historiam Esther enarras duas epistolas Assueri, & orationem Mardochæi non præter mittit: cùm tamen nihil horum nunc in Hebræorum codici

bus habeatur: neque credibile est, à Iosepho hæc esse consicta, cum ipse idem lib. 10. cap. 12. des e ista loquatur: Inipso, inquit, historia mea principio propter eos, qui quastionem faciunt, aut in aliquo culpare nituntur, astruxi dicens, translaturum me libros Hebraicos in eloquium Gracum: Es hos volentibus aperire, neque aducere me aliquid seorsum, neque subtrahere me promittens.

Potest etiam responderi, primum libri huius auctorem, qui Hebraice historiam Esther scribendam suscepit, summam tantum historia conscripsisse: deinde alio tempore scriptam suisse historiam eandem ab aliquo alio copiosius, & translatam in linguam Gracam à Lisimacho, regnante in Ægypto Ptolomao Epiphane & Cleopatra, vt indicatur in hoc ipso libro ca.11. Portò prioris auctoris librum ipsum Hebraicum, posterioris autem non ipsum librum, sed solum translationem ad nos peruenisse.

SECVNDO obiiciunt, non cohærere postrema ista capita cum superioribus. Nam cap. 2. narrantur insidiæ duorum Eunuchorum, & derectio carundem industria Mardochæi. Deinde rursum eædem narrantur cap 11. & 12. sed priori loco dicuntur insidiæ factæ suisse anno septimo Assueri; & cap. 6. additur, nihil omnino mercedis accepisse Mardochæum, qui eas patesecerat: in loco autem posteriore dicuntur sactæ anno secundo Assueri, & additur, datis pro delatione muneribus.

Respondeo, septem illa capita libri Esther, quæ sunt postrema in editione Latina vulgata, non esse reuera postrema,
sed quædam eorum pertinere ad initium libri, vt cap. 11. & 12.
Quædam ad medium, vt cap. 13. 14. 15. 16. Quædam ad sinem,
vt cap. 10. quod perspicuum est, tum ex Græcis codicibus, vbi
omnia suo ordine collocata sunt; tum ex annotatione S. Hieronymi inserta cap. 10. & 11. & seq. huius libri in Bibliis Latinis. Patitur autem Ecclesia ea capita simul ad sinem libri permanere, vbi ea S. Hieronymus collocauit, vt intelligamus,
quid huius libri sit, & quid eriam non sit in codicibus Hebræorum.

Narratio igitur insidiarum, quæ habetur cap. 12. in Latinis Bibliis, adinitium libri pertinet, atque ibi narrantut insidiæ per anticipationem; quæ rursum narrantur postea suo

uissi.

par.

a ca-

nulta

loan-

enim

11 VO.

urum

ilium

elle,

o ap

leap

(cum

acro

m io

nino

i qui

s; ad

neue

amle facro

tru

1,942

Esther

ente

etiun

riptu

r, fint

)rige

tè Io

arrah

æter

odict

loco cap. 2. Facte sunt autem anno septimo, vt habetur cap. 2, non autem anno secundo, vt videtur colligi ex cap. 11. siquidem illa verba cap. 11. anno secundo regnante Artaxerxe, &c. non debent extendi vsque ad narrationem insidiarum, sed solum ad ea, quæ dicuntur in ipso cap. 11. id est, ad somnium, quod Mardochæus vidit antequam Esther Assuero coniungeretur.

Quod verò obiiciebatur de mercede delationis, non habet difficultatem. Nam etsi non habuerat Mardochæus mercedem pro delatione, quando Rex iussit relegi sibi annales, vi dicitur cap. 6. tamen habuit postea amplissimam mercedem, quæ describitur in eodem 6. cap. & ea significatur cap. 12. per

illa verba, Datis pro delatione muneribus.

Dices fortasse, si ista narrantur per anticipationem, curin Græcis textibus sequitur; Et factum est post hæc in diebus staxerxis, &c. narratur enim conuiuium Regis Assueri factum anno tertio regni eius, &indicat Scriptura, id factum este post detectionem insidiarum, quas supra diximus anno septimo factas esse. Respondemus, illud (post hæc) non referrial ea, quæ narrata sunt per anticipationem, sed ad somnium

Mardochæi, quod suo loco narratum fuerat.

Obiiciunt TERTIO, pugnare ista capita postrema cui aliis partibus huius libri, totumque librum fuspectum red dere. Siquidem in epistola Aslueri, quæ habetur cap. 16. dich tur Aman gente atque animo Macedo fuisse, Persarumqu imperium ad Macedones transferre voluisse. Ex quibus ver bis colligitur, historiam Esther incidisse in vltima tempor Regum Persarum. Nec enim timere potuit Assuerus, nere gnum Persarum ad Macedones transferretur; nisi essetiam illud regnum alicuius nominis. Fuit autem regnum Mace donum obscurissimum vsque ad tempora Philippi patrish. lexandri Magni, vt Iustinus testatur ad finem libri sexti, net initio regni Philippi, sed anno vicesimo primum coeperunt vires eius regni suspectæ esse Persis, vt Diodorus refert lib. 16 Incidit autem annus Philippi vicesimus in annum 23. Regis Artaxerxis Ochi, vt ex Chronico Eusebij cogności potest. At qui nullo modo fieri potest, vt post annum vicesimum tertium Ochi, contigerit historia Esther. quæro enim, quis ful Rexille Persarum, qui habuit Esther vxorem? Ochusne? Al hæchistoria non postannum XXIII.sed anno XII.regni Assueri completa est, vt habetur in libro Esther, cap.3. Num Arses Ochisuccessor? At ille solis quatuor annis regnauit; qua ratione nec Darius Arsissuccessor, & postremus Persarum Rex, maritus Esther esse potuit; quippe qui sex tantum annis

regno potitus est.

ap. 2,

iqui-

, &c. , led

ium, niun-

n ha-

mer-

les, vt

dem,

2. per

curio

IS AL

Etum

n este

lepti-

TT1 20

nium

cun

1 red

dich

nque

ver-

por

nere

tiam

lace

IS A.

, nec

erunt

b.16

legis

t.At-

1 tel-

s fuit

a? As hat

Adde, quod si ad finem regni Persarum pertineret historia Esther, superuixisset Mardochæus fere ad trecentos annos. Fuit enim Mardoch wus translatus cum Iechonia ex Hierusalem in Babylonem à Nabuchodonosor Rege Chaldworum, Esther 2. & 11. & certe habuit tunc aliquot annos: deinde masit in captiuitate annis L X X. Superuixisset postea ab initio regni Cyri,víque ad finem Ochi; qui sunt anni ducenti & viginti. Coniungeannos LXX.cum annis CC. XX. & adde adhue aliquot alios, quos egit ante captiuitatem, & inuenies ferè CCC. annos. & augetur difficultas etiam propter Esther: nam cum ipsa fuerit neptis Mardochæi, iuxta Hieronymi versionem; aut patruelis, iuxta Hebraicos & Græcos codices, vel fuit æqualis Mardochæo, vel non multo iunior; & quando etiam fuisset centum annis posterior, habuisset saltem vitæ annos ducentos, cum ad nuptias Assueri peruenit. Quis autem credat anum ducentorum annorum esse illam formosissimam virginem, quam Rex Persarum præomnibus mulieribus adamauit?

Respondemus, multas esse de tempore, quo vixit Esther, scriptorum sententias; & quamquam non sunt omnes æquè probabiles, tamen nulla est tam improbabilis, vt si eam sequamur, propositam obiectionem diluere non possimus.

ALIQVI igitur historiam Esther ante solutionem captiuitatis Babylonicæ constituunt, voluntque Assuerum Darij Medi patrem, cuius sit mentio Danielis nono, eum esse qui Esther duxit vxorem. Quæ opinio placuisse videtur Melchiori Cano libro 11. de locis, cap. 6. & Gerardo Mercatori in Chronologia; qui auctores ad illam obiectionem de Aman, qui transferre voluit imperium Persarum ad Macedones, responderent: non ideo hoc voluisse Aman, quod iam tum regnum Macedonum ita floreret, vt cum Perfis de imperio orbis terræ contenderet; sed contra potius, quia cum ipse gente Macedo esset, voluit gentem suam, per ea tempora obscu-

ram,

Cap.VII. De Verbo Dei. Lib. I.

ram, illustrissimam reddere, translato ad se & suos nobilissimo imperio.

Est tamen improbabilis hæc sententia; Primò, quia maritus Esther passim dicitur Artaxerxes, quod nomen Medis non

conuenit, cum sit proprium Regum Persarum.

Ethiopiam, Esther r. Nunquam autem Medi tam amplum imperium possederunt. Loquimur autem de temporibus regni Medorum ante Cyri Monarchiam. tametsi enim eo tempore maius esset Medorum, quam Persarum regnum, vt sanctus Hieronymus testatur in caput quintum Danielis: Non tamen erat regnum illud Medorum tam amplum, quam possea suit Monarchia Persarum, siue regnum Assueri marit Esther.

Tertiò, quia maritus Esther se, & Persam, & Persarum Regem disertè vocat, Esther vlt. At Assuerus, de quo agitur Da

niel.9. de semine Medorum erat.

36

Quartò, quia maritus Esther regnum suum à Deo Hebre orum recognoscit, Esther vlt. Nusquam autem legimus Medos coluisse Deum Iudæorum: de Cyro verò & posteris eim id legimus. Nam 2. Paralipom. vlt. & in 1. Esdr. 1. Cyrus dicis Omnia regna mundi dedit mihi Deus cœli, & ipse iussit, wadisicarem domum in Hierusalem: & 1. Esdr. 6. & 7. leguntu epistolæ Darij & Artaxerxis, Regum Persarum, quibus Deum Iudæorum hi Reges agnoscunt, & sacrificari pro se ac regno suo iubent.

Quintò, quia maritus Esther Susis regiam suam habebas, Esther 1. At Susa non erat Medorum regia, sed Persarum, seribunt Solinus cap. 58. Diodorus lib. 11. & Plutarchus in Attaxerxe; Neq; his repugnant Iustinus li. 1. & Q. Curtius lib. 4 qui regiam Persarum scribunt fuisse Persepolim. Nam vtre fert Strabo lib. 15. & Persepolis & Susa, regia vrbes Persarum erant. Sed Persepolis ideo regia dicebatur, quod apud eam gaza & sepulcra Regum essent; Susa verò quod in ea Reges ipsi morarentur. Susis autem sedem suam Cyrus constituit, quòd cùm ea ciuitas sita esset in sinibus Assyria, Persis & Media, commodissimè poterat inde vniuersum imperium desendi & regi. Non igitur Assuerus maritus Esther Medus aliquis suit, sed Persa.

ALIO.

ALIORYM opinio est, maritum Esther non alium esse posse, quam Cambysem, qui etiam Assuerus dicitur, primo Esdr. 4. Quæsententia Iudæorum estin ea Chronologia, quæ בר עוֹלִם Gilbertus Genebrardus in sua Chronologia.

Porrò Iudæi, tres tantum numerant Reges Persarum, Cyrum, Assuerum & Darium, qui à Magno Alexandro victus suit quocirca nulla eis quæstio remanet de ætate Mardochæi & Esther, vel de Aman & regno Macedoniæ. Tres autem tantum suisse Reges Persarum, duobus testimoniis Scripturarum probant. Vnum est Danielis 11. vbi Daniel posteaquam dixerat tres Reges suturos suisse in Perside post Darium Medum, continuò subiungit de Alexandro, Surget verò Rex sortis, & dominabitur, &c. Alterum est in 2. lib. Esdr. cap. 12. vbi enumerat Nehemias magnos sacerdotes à Iosue silio Iosedech vsque ad Iaddum, quem constat temporibus Alexandri Magni sacerdotio sunctum. Ex quo sequi videtur, vt pauci admodum suerint Reges Persarú, cum Nehemias, qui tempore Cyri primi Regis vir maturus erat, tempora Alexandri Magni attigerit, qui Persarum Monarchiam destruxit.

Sed hæc Iudæorum opinio nullo modo nobis probari potest. Nam Assuerus maritus Esther supra duodecim annos regnauit, Esther 3. Cambyses autem non vixit in regno nisi annos septem, & menses quinque, iuxta Herodotum lib. 3. vel
annos tantumsex, si Iosepho Hebræo credimus, lib. 11. antiquitat.cap. 2. quibus omnes alij scriptores assentiuntur. Nec
possunt Iudæi dicere, multos præterea annos Cambysem regnasse cum patre suo Cyro, cum ipsum Cyrum tribus tantum annis regnasse iidem Iudæi velint.

Deinde Cambyses toto tempore imperij sui Iudæos odio prosequutus est, nec vnquam permisit templum ædisicari Hierosolymæ; vt apertè colligitur ex lib. 1. Esdræ cap. 4. Quis igitur credat Cambysem illum Assuerum esse, qui post mortem Aman Iudæorum amantissimus suit? Quid, quod Assuerus noster in libro Esther cap. vlt. indicat, se longo interuallo distare à temporibus Cyri, cùm dicit, benesicio Dei cæli datum suisse regnum maioribus suis, atque vsq; ad sua tempora conseruatum. quæ certè in Cambysem non conueniunt, squi Cyro proximus suit.

F 3 Neque

iliffi.

nari-

snon

uead

plum

1s rc.

tem.

t fan-

Non

n po-

ariti

1 Re

r Da

epre.

Me-

eiw

licit

t, Y

ntu

eum

gno

bat

n, v!

AI-

ib.4.

tre-

rum

eam

eges

tuit,

Me-

de-

all-

10-

Neque fundamentum Hebræorum de tribus Persarum Regibus solidum est, cum non solum omnes omnino historici Græci & Latini contradicant, & ipse etiam Iosephus natione ac religione Hebræus; sed etiam Daniel atque Esdras. Nam Danielis cap. 11. postilla verba; Ecce adhuc tres Reges stabunt in Perside; sequitur: Et quartus ditabitur opibus nimiis super omnes; & cum inualuerit divitiis suis, concitabit omnes aduersus regnum Græcorum. Quibus verbis apent describitur Xerxes, qui cum innumerabili exercitu venitin Græciam.

In lib. autem 1. Esdræ cap. 4. sit mentio Cyri, qui templum extrui iussit, Assucri, seu Artaxerxis, qui idipsum prohibuit, & Darij, qui iterum imperauit, vt templum ædisicaretur. dein de ca. 6. post Darium ponitur alius Artaxerxes, qui etiam nominatur în lib. 2. Esdre cap. 2. Cur autem Daniel post Xerxem continuò transeat ad Alexandrum Magnum, ratio est, vt scribit în eum socum S. Hieronymus, quia Daniel non proposuerat historiam Regum texere, sed predicere regnorum mutationes. Numerauit igitur Reges Persarum vsq, ad Xerxem qui bellum gessit aduersus Græcos, vt indicaret, inde posta natam esse occasionem, vt Græciarmarentur in Persas, eos tandem Alexandro duce, imperio spoliarent.

Alterum illud argumentum de numero Pontificum, de luit Beda lib. 3 in Esdr. cap. 32. vbi docet Nehemiam enume rasse genealogiam Iosue Pontificis vsque ad Iaddum, qui Iaddi infantiam attigit. Nam, vt habemus in 2 lib. Esdre cap vst. tempore Nehemiæ summus Pontisex erat Eliasib nepos Iosue, & proauus Iaddi, qui tempore Alexandri iam sense pontificatum gerebat: inter sinem autem Artaxerxis Longomani, cuius pincerna erat Nehemias, & initium Alexandri sunt anni nonaginta quinque. Fieri igitur optime potuit, staddus, qui tempore Alexandri senex erat, tempore Nehemit infans esses.

Hystaspis, qui Cambysi successit. Que sententia Ioannis Carionis est in Chronico, & Ioannis Benedicti in annotationibus marginalibus ad librum Esther; & quamquam superioribus duabus probabilior est; mihitamen ob illa ipsa argumenta, quæ ipsi pro se adserunt, reiicienda videtur.

Dicunt

Dicunt, existimare se Darium Hystaspis esse Assuerum nostrum, tum quia duas vxores habuit, Atossam & Artystonam; tum etiam quia morabatur in vrbe Susa: quæ duo referuntur de Assuero nostro in libro Esther. At Herodotus lib.3 docet, tam Atossam quam Artystonam vxores Darij, filias Cyri suisse; quod certe nostræ Esther non conuenit incoluisse autem Susam non est proprium Darij, sed commune Regibus Persarum, vt suprà docuimus ex Strabone.

ALIA sententia, & quidem valde celebris, Arraxerxem Mnemonem maritum Esther facit; ita Eusebius docet in Chronico, quem Beda in lib.de sex ætatibus, & permulti alij

scriptores sequentur.

arum

nisto-

is na-

dras.

Reges

is ni-

tabit

perte

nicin

olum

11t;&

dein-

n no-

rxem

t scri-

opo-

mu

xem

ofter

eosq

, di-

ume.

qui

e cap

repor

fener

ngl

ndil,

111,71

emiç

rium

s Ca-

ion1

erio-

irgu-

cunt,

Sed aduersus hanc sententiam duo sunt non leuia argumenta. Primum, scribit Iosephus in 1. lib.contra Appionem, non haberi apud Hebræos in canone sacrorum librorum, cos libros, qui post tempora Artaxerxis Longimani scripti sunt. Siquidem librorum sacrorum canonem Esdras composuit, cuius vita non extenditur vltra tempora Longimani: at liber Esther semper in canone Hebræorum suit, vtex eodem Iosepho in lib. 11 antiquit. cap. 6. & in eodem lib. 11 contra Appionem colligitur: non igitur historia huius libri ad tempora Mnemonis referenda est.

Deinde Artaxerxis Mnemonis vitam diligenter scripsit Plutarchus, qui tamen ne innuit quidem aliquid eorum, que habentur in lib. Esther, quin potius contrarium inde colligitur. Narrat enim Plutarchus, Artaxerxem Mnemonem duas coniuges habuisse, Statiram & Atossam neutra autem esse potest Vasthi aut Esther, quæ vxores Assueri nostri suerunt. Nam Vasthi repudiata suit, Esther 1. Statira autem venesicio intersecta, dum adhuc Regina esset, & cum ingenti Regis dolore. Atossa verò repudiata nunquam fuit, sed vixit cum Artaxerxe vsque ad eius mortem. Iam verò Esther Hebræa erat genere, & in matrimonium accepta ab Artaxerxe anno septimo regni eius, Esther 2. Atossa autem non Hebræa, sed Persica, & ipsius Artaxerxis silia erat: Statira verò non anno septimo regni assumpta, sed autequam regnare inciperet Artaxerxes, ab eo ducta suerat.

EST IGITYR postrema sententia, caque meo quidem iudicio maxime probabilis, Iosephi lib. 11. cap. 6. necnon Sul-

4 pit

pitij lib. 2. sacræ historiæ, & Nicephori Constantinopolitani in Chronico, multorum aliorum, quos sine nomine refert Eusebius in Chronico, qui docent, Assuerum maritum Esther non alium esse posse, quam Artaxerxem, qui dictus est Longimanus, quam sententiam nos etiam sequimur, tum quod argumenta, quibus alias sententias resutauimus, aduersus hanc sententiam nihil essiciant, tum etiam quia si cui sides habenda est in hac historia, maximè Iosepho, qui & Hebræus, & sacerdos, & peritissimus rerum Hebraicarum erat. Verisimile etiam est Nehemiam Hebræum idcirco pincernam tanti Regis esse potuisse, quia & Regina Esther Hebræa, & præsectus palatij Mardochæus Hebræus erat.

At, inquiunt, si Mardochæus cum Rege Ioachim translatus suit ex Hierusalem in Babylonem: quomodo sieri potest, vt vsque ad tempus Artaxerxis Longimani superuixerit? Respondeo, non esse id omnino incredibile; sunt enimab initio captiuitatis Babylonice vsque ad Longimanum anni circiter C. LXV. Non est autem incredibile eo tempos Mardochæum superasse annum C. LXV. quando diu postes S Paulus Eremita annum attigit C. XV. sancto Hieronymoteste, &nos ipsi viderimus senem annorum C. V. ita robustum & vegetum, vt mustos adhuc annos superuicturus esse

videretur.

ROTTOR DICEO.

Deinde, quod Scriptura dicit, Mardochæum translatum fuisse in Babylonem cum Rege Ioachim: rectè intelligi potest, etiam si nondum natus suisset Mardochæus. Siquidem transferri potuit, non in se, sed in parentibus, aut maioribus suis, quemadmodum Zorobabel & Iosue dicuntur redisse in Hierusalem ex captiuitate, quam transstulerat Nabuchodonosor, 2. Esdr. 7. & tamen Zorobabel natus est in ipsa captiuitate, Matth. 1. & idem verissmile est, de Iosue silio Iose dech. Et Gen s. 46. ac Deuteron. 10. legimus, intrasse in Ægyptum cum Iacob septuaginta animas, in quo numero comprehenduntur duo silij Ioseph, qui nati erant in Ægypto, net

alia ratione dici possunt in Ægyptum esse ingressi, nisi quia Ioseph, in cuius lumbis ipsi erant, in Ægyptum intrauerat.

न्धार

CAPVI

Cap. VIII. De Verbo Dei. Lib. I.

CAPVT. VIII.

De libro Baruch.

E LIBRO Baruch controuersia suit, & est, tum quia non inuenitur in Hebræis codicibus, tum etiam quia nec Concilia antiqua, neque Pontisices, neque Patres, quos suprà citauimus, qui catalogum librorum sacrorum texunt, huius Prophetæ, disertis verbis meminerunt. Itaque propterea ex Catholicis Ioannes Driedo hunc librum negat esse canonicum. lib. 1. de Scripturis & dogmatibus Ecclesiasticis, cap. vlt. ad argumentum vltimum; ex hæreticis Ioannes Caluinus lib. 3. instit. cap. 20. §. 8. & Kemnitius in examine quartæsessionis Cócilij Tridentini.

Ceterum nobis contrarium persuadet Ecclesiæ Catholicæ auctoritas, quæ in Concil. Trident. sess. 4. Prophetam Baruch inter sacros libros numerat: & in profesto Pentecostes palam lectionem ex libro Baruch, cum lectionibus aliorum

sacrorum librorum legi iubet.

itani

efert

Lon-

quod

erlus

fides

bra-

Veri-

nam

a, &

rank.

i po-

UIXC-

enim

n an-

port

ofter

ymo

obu

s ell

tum

i po-

cibus

liille

cho.

a ca-

Iole

Egy-

om-

,net

VI

Nec desunt etiam veterum Patrum testimonia, quæ aduersariis opponamus. CYPRIANVS lib. 2. contra Iudæos, cap. s. Item apud Baruch, inquit, Hic est Deus nofter, &c. & serm. de orat. Dominica citat epistolam Hieremiæ, quæ est vltimum caput Baruch: Per Hieremiam, inquit, Spiritus san-Etus suggerit, & docet dicens, in sensu autem tibi debet adorari Deus. S. HILARIVS præfat.comment.in Psalm.nominatim ponit in canone epistolam Hieremiæ. B. CYRILLYS lib. 10. in Iulianum, nominatim citat Baruch. CLEMENS ALEXANDRINVS lib. 2. pædagogi, cap. 3. Pulchre, inquit, dicit alicubi diuina Scriptura, Esc. citans caput tertium Baruch.B.Ambrosivs lib.1.de fide, cap.2.citans illa verba Baruch tertio; Hic est Deus noster, & non æstimabitur alius ad eum: Vnum Deum, inquit, dicit Scriptura, &c. Et infra: Quid discutimus eum, de quo tantes Propheta dicit, Spiritus san-Etus dicit, quod ad eum non possit alius estimaris THEODO-RETVS totum hunc librum exponit, & in cap. 2. scribens, apertè vocat diuinam Scripturam. Evs f B I v s lib. 6. demonstrat. Euang.cap. 19. citat cap. 3. Baruch. & postea, Nibil oportet, inquit, addere diuinis vocibus.

F

Denique

Denique veteres passim allegant hunc librum sub nomine Hieremiæ, propterea quod Baruch notarius, & discipulus fuerit Hieremiæ, vt patet ex lib. Hieremiæ cap. 36. quæ caussa fuit cur Concilia antiqua, & Patres non posuerint Baruch nominatim in canone, quia nimirum hunc librum partem esse iudicabant Hieremiæ vaticiniorum. Clemens Alexandrinus lib.1. pædagogi, cap. 10. citat nomine Hieremiæillud Baruch 3. Audi Ifrael mandata Sita. & illud Baruch 4. Bean sumus Israel, quia que Deo placent manifesta sunt nobu. B. Ambrosius lib. 1. de pœnitentia, cap. 8. recitat nomine Hieremiæ quædam ex cap. 3. & quædam ex cap. 5. huius libri:& lib.3.hexam.cap.14.ponitalia ex cap.4.S. Basilius lib.4.in Eunomium, non procula fine, & S. Ioannes Chrysoftomusin oratione, quòd Christus sit Deus, contra gentes, adducunt locum illum Baruch 3. hic est Deus noster, nomine Hieremie S. Augustinus lib 18. de ciuir. Dei, cap. 33. eundem locum dicit ab aliquibus citari nomine Baruch, sed à pluribus nomine Hieremiæ. Denique eundem locum nomine Hieremiæ a tant Sixtus Papa Lin epist.ad omnes fideles. Felix IV. in epist ad Petrum Antiochenum, & Pelagius I. in epist.ad Vigilium.

Quæ cum ita sint, non poterit certè Baruch repudiari, ni si Hieremias etiam repudietur. Vt enim nulla suit vnquam apud veteres controuersia de libro Hieremiæ, ita quoq; censendum est de libro Baruch, nullam apud eos controuersiam

exititifie.

### CAPVT IX.

### De quibusdam capitibus Danielis.

VD AEI teste B. Hieronymo præfatione in Danielem, nihili faciunt hymnum trium puerorum, qui
habetur cap. 3. Danielis, necnon Susannæ historiam, quæ habetur cap. 13. & historiam draconis
quem Daniel interfecit, quæ habetur cap. 14. Pari ratione
Porphyrius lib. 12. ex iis quindecim quos scripsit aduersus
Christianos, eodem Hieronymo teste præfatione comment
in Danielem; necnon hæretici huius temporis, vt Kemnitius
in examine 4. sess. Concil. Triden. & præipuè Anabaptistæ in
eodem versantur errore.

Nec

omi-

ulus

aulla

ruch

rtem

xan-

illud

Reati

obu.

Hie-

1: 8

Eu-

us in

mie.

dicit

nine

e ci-

um,

i,ni-

cen-

1am

nic-

qui sto-

1115

one

rius

ent

tius

em

Jec

Nec solum Hæretici, Pagani, & Iudæi, sed etiam ex Christianis Catholicis, olim Iulius Africanus historiam Susannæ tanquam adulterinam & neotericam repudiauit, teste Eusebiolib 6. hist. cap. 23. Ex recentioribus, Ioan. Driedo lib 1. de Scripturis & dogmatibus Ecclesiasticis, cap. vlt. Ex semichristianis, Erasmus in scholiis super præfationem B. Hieronymi in Danielem, idem senserunt.

At nihilominus certum est, has omnes partes Danielis verè esse canonicas quod probatur primò ex Concilio Tridentino, & vsu Ecclesiæ; quod argumentum apud Driedonem ceterosq; Catholicos magnam vim habere debet. Concilium sesse 4. iubet recipi libros sacros cum omnibus suis partibus, prout in Ecclesia Catholica legi consueuerunt: Hyminus autem trium puerorum legitur cum in Missa in Sabbato quatuor temporum, tum omnibus diebus sestis in precibus ossicij matutini: Historia Susannæ legitur tota in Missa in Sabbato ante Dominicam quartam quadragesimæ; denique historia draconis intersecti legitur in Missa seria tertiæ post Dominicam quintam quadragesimæ. Neq; solum hoc tempore, sed etiam ante annos M.CC. legebantur in Ecclesia iste omnes partes Danielis, vt Russinus testatur lib. 2. aduersus Hieronymum.

Probatur secundo testimoniis veterum. B. Ignativs in epist.ad Magnesianos citat historiam Susannæ ex cap.13. Danielis.eandem citat TERTVLLIA NVS lib.decorona militis, B. CYPRIANYS in serm. de oratione Dominica, producit Hymnum trium puerorum, ac dicit Scripturam esse diuina, ın quaille hymnus continetur. Idem in serm. de lapsis: Loquitur,inquit, Scriptura diuina, Esc. citat verba eorundem pue-. rorum in igne. Lib. 1. epist. 8. adducit historiam Susannæ; lib. 4 epist. 6. historiam draconis, & eandem lib.3. epist. 1. lib.1.epist 4. Item serm. de oratione Dominica, & serm. de eleemosyna citat historiam prandij Habacuch allati ad Danielem. B. BASILIVS lib. de Spiritu sancto, cap. 30. EPIPHANIVS in ancorato, & B. IOANNES CHRYSOSTOMVS hom. 4.ad populum, citant hymnum, vel historiam trium puerorum;& serm. de tribus pueris, ac serm. de Susanna, qui habentur in fine primi tomi, easdem historias explicat, & diuinas vocat. THEODORETVS incommen. Danielis, etiam hymnű trium

puero-

puerorum cum ceteris partibus Prophetæ, eiusdem exponit. B.Ambrosivs lib. 3. de Spiritusancto, cap. 7. tractans historiam Susannæ, aperte docet eam Scriptura esse diuinam,

yt sunt aliæ partes eiusdem Prophetæ.

B. Avgvstinvs lib. denatura boni, cap. 16. probat contra Manicheos res corporeas esse bonas, ex hymo trium pue torum, vbi lux & tenebræ, &c. laudant Deum. Et epist. 122. ad Victorianum citat orationem Azariæ, quam sudit in sornace ignis ardentis. Et Tract. 36. in Ioannem adducit historiam Susannæ. Origenes studiosè desendit has partes Danielis, & præcipuè Susannæ historiam, canonicam Scripturam esse contendit, tum homil. 1. in Leuiticum, tum in epistola ad Iulium Africanum. B. ATHANASIVS in synopsi vbi ad Danielem peruenit, & argumentum totius libri breuiter explicat, disertis verbis meminit Susannæ, hymni trium puerori, & draconis intersecti: & apertè indicat hæc omnia ad corpudiuinæ Scripturæ pertinere.

Denique credibile est Concilia vetera, vt Laodicenum, & Carthaginense III. & priscos Patres qui Græca editione vto bantur, cum Danielem in numerum sanctarum Scripturant retulerunt, de eo libro Danielis esse loquutos, qui in Græcii vulgatis codicibus habebatur. In Græcis autem vulgatis codicibus istæ omnes patres sine dubio habebantur, vt ex synopsi Athanasij, & commentario Theodoreti apertè colligitus necnon ex præsatione Hieronymi in Danielem, vbi testatus Ecclesiam Christi Danielem legere ex editione Theodotio

nis, in qua editione hæc omnia habebantur.

Sed obiiciunt aduersarij, PRIMO, B. Hieronymi sententiam, qui cum in præsatione Danielis, à se in Latinum conuersi, tum in præsat.comment. in Danielem satis indicat, ista capita non esse alicuius auctoritatis. Respondet ipse Hieronymus in Apologia secunda contra Russinum, circa sinem, se non quid sentiret explicuisse in prologis illis, sed quid Iudzi dicerent indicasse.

At Hieronymus etiam ibi vocat fabulas, historiam Susannæ & draconis. Respondeo, eum, cum dicit fabulas, velle dicere historias, quas Iudæi fabulas vocant; addo etiam, interdum veteres nomine fabularum non res sictas, sed veras natrationes appellare. Quomodo Luc. vlt. Et factu est dum sa

bularentur, & secum quarerent, &c. & Minutius felix initio dialogi, quem Octavium inscripsit, fabulam vocat veram quandam narrationem, nelcio cuius nauigationis. Clemens quoque Alexandrinus apud Eusebium lib.3. hist. cap. 23. narraturus verissimam historiam S. Ioannis; Audi, inquit, fabulam non fabulam, &c. quali dicat, audi fabulam, non tamen fictam & falsam, sed certam & veram.

SECVNDO obliciunt, quod in historia Susannæ Daniel introducitut taquam puer: Suscitaust, inquit, Dominus Spiritum sanctum pueri iunioris. at hoc non potest esse verum. nam suprà cap. 6. dicitur Daniel suisse vnus ex primis satrapis regni Darij Medi, quo tempore certe non erat puer; quomo-

do ergo postea cap.13 dicitur este puer?

Si dicas, Scripturam non ordine narrare omnia, sed prius quæ postea facta sunt; & propterea in codicibus Græcorum, vbi ordo seruatur, ab historia Susannæ totum libru incipere. Contrà, namin isto cap. 13. satis apertè indicatur, historiam Susannæ contigisse initio regni Cyri Persarum Regis. Sic enim concluditur caput: Et Rex Astyages appositus est ad Patres suos, & suscepit Cyrus Perses regnum eius. Itaque ex isto capite habemus Danielem fuisse puerum tempore Cyri hoc autem est falsum. Nam Daniel puer translatus est cum Rege Iechonia à Nabuchodonosor ex Hierusalem in Babylonem, vt dicitur Danielis primo. Porrò ab eo tempore víque ad Cyrum, fluxerunt anni septuaginta, vt patet lib. 1. Esd. cap. 1. Initio igitur regni Cyri Daniel agebat circiter annum LXXX. vel X C. qualis ergo puer erat nonaginta annorum.

Adde, quod etiam tempore Nabuchodonosornon videtur Daniel fuisse puer, sed iam olim defunctus; cum Ezechiel, qui prophetauit tempore Nabuchodonosor, anno quinto transmigrationis, vt dicitur Ezech. 1. meminerit Danielis, tanquam olim defuncti. Sic enim ait cap. 14. Si fuerint tres Girisfi, Noë, Daniel & lob in medio eius, Sino ego, dicir Dominus; quia filium & filiam non liberabunt. Daniel igitur eo tempore iam habuerat filios, & mortuus erat sicut Noë &

onit.

is hi-

nam,

con-

pue.

.2.ad

mace

riam

anie

ıram

laad

IDa-

xpli-

oru,

rpu

m,&

eve

raru

cæcu

S CO-

V110-

1tuh

tatw

)t10-

ten'

con-

, ifta

ero-

m,ie 1dai

fane di-

iter-

nar-

nfa. self

Respodeo, historiam Susannæ contigisse longe ante tempora Cyri, cum Daniel reuera esset puer, & idcirco meritò apud Gracos poni in principio libri:nec tamen male apud Latinos reiectum esse ad extremum librum, vt intelligeremus eam non haberi apud Hebræos. Quod autem dicitur in sine cap. 13. post historiam Susannæ: Et Astyages appositus est ad Patres suos, & susannæ proximè narratam, sed est initium alterius historiæ quæ contigit sub Cyro. Itaque in Grecis codicibus historia Susannæ est 1. cap. totius libri. Illa autem verba: Et Rex Astyages appositus est ad Patres suos; ponunturin principio vlt. capitis, vbi narratur historia Belis destructi, & draconis intersecti.

Adillud autem de Ezechiele, respondet B. Hieron. lib. Lin Iouinian. ab Ezechiele mentionem fieri Danielis non olim defuncti, sed adhuc viuentis in ætate puerili: annumerari autem viris illis grauistimis Noë & Iob, quia notus erat populo ob liberationem Susannæ, & interpretationes somniorum! vel, vtidem Hier. dicit in cap. 14. Ezech-quia sicut Noëvid! felicitatem mundi ante diluuium, postea calamitatem tempore diluui, & rurlum felicitatem post diluuium: & Iob vid felicitatem suam ante tentationem, postea suam miserian in tentatione, & rurlum felicitatem post tentationem: Daniel vidit se felicem in regia ludæorum ante captiuitaten postea captiuum & miserum, tandem rursum felicem, cum Dario inter fummos Principes est constitutus. Neque necose est, tunc Danielem habuisse filios & filias, quia per hypo thefin loquitur Ezechiel, ac si dicerer, etiamsi isti tres hice sent, & haberent filios & filias, non possent eos ab imminen ti malo liberare.

Obiiciunt Tertio, quæ dicuntur cap. 14. de Daniele milsonin lacum leonum, pugnare cum iis, quæ dicuntur cap. 6. Nam cap. 6. dicitur fuisse tantum vna nocte in lacu leonum cap. 14. sex diebus.

Respondeo, bis Danielem missum esse in lacum leonum, semel à Dario Medo, quoniam precatus erat Deum contra præceptum Regis, & tuc suisse tantum vna nocte; & hoc natrari cap. 6. iterum autem missum esse à Cyro propter interse ctum draconem, & tunc suisse sex diebus, vt dicitur cap. 14. Adde, quod non est improbabile, non eundem esse Danielem istum, qui Susannam liberauit, Bel destruxit, ac draconem intersecit, & in lacu leonum sex diebus suit, cum eo, de quo agitus

agiturin superioribus capitibus. Id enim multos olim sensis. se testatur Hieron.præfat.in comment. Dan & aperte Græca editio L X X. habet, hunc posteriorem fuisse de tribu Leui, va ibidem Hieron.notat, cum certum sit priorem suisse de tribe Iuda. Quæ si ita se habeant, duo argumenta iam facta nullam habent difficultatem.

Obiiciunt Q v A R T o, historiam Susannæ videri omnino confictam ab aliquo Graco. Nam vbi nos habemus: Die fub qua arbore videris eos colloquentes sibi; qui ait, sub Schino. Dixit autem Daniel, recte mentstus es in caput tuum, ecce enim Angelus Domini scindet te medium. In Graco allusio quædam eft elegatissima ab arbore Schino ad actionem scindendi; nam giv eft arbor, gifer eft scindere; & cum alter dixerit se vidisse eos sub prino, allusit Daniel ab arbore prino ad actionem secandi; nam weir@ est arbor, weiler est secare. quomodo si quis diceret, vbi vidisti eos? sub ilice, illico ergo interficieris. At in Hebræis nulla talis allusio sieri potuit; nam quod Græci dicunt weive, nos ilicem, Hebræi dicerent nin: At secare, seindere, dividere dicunt non pon בקע שסף שסע מלק.

Respondet Origenes in epist. ad Iulium Africanum, Danielem non dixisse ilicem, neque lentiscum, sed aliquid aliud nobisignotum, cui tamen secundum proprietatem lingue Carlo suft fiet Hebraicæ, vel Chaldaicæ, qua ipse vtebatur, aliquod verbum secandi responderet. Plurimas enim voces Hebræi habent, quæ signisscant scindere, vel secare. porrò interpretem Græcum non vertisse ad verbum, sed ad sensum, & vt seruaret al-Iusionem, accepisse alias arbores similes, quibus in Graco responderet allusio ad verbum scindendi.

#### CAPVT X.

De libris Tobia, Iudith, Sapientia, Eccle-Siastici & Machabaorum. Non the Meritan Sandends.



emus

n fine

of ad

efer-

tium

S CO-

1 ver-

urm

ti,&

D.I.II

olim

i au-

pulo rum:

VIdi

tem-

vid

rian

1:10

tem ùm

ece

ypo îce

nea

mi

1p.6

1UII

um

nun

nai

erte. 7.14

elem nem

quo

ILIBRI simul omnes reiiciuntur ab Hebræis, vt

B. Hieronymus testatur in prologo Galeato. Deinde Hebræorum sententiam sequutur hæretici

Lowodreena Grows as Dig 368 and 374

Alfanol a hypothis a remerce of huius and end in as

huius temporis ferè omnes. Magdeburgenses lib. 2. centuriz 1. cap.4. col.51 folos eos libros recipiunt, quos Iudæi recipie bat. Idem facit Martinus Kemnitius in examine fest. 4. Concil. Trid. Item Ioannes Brentius in confessione Wirtember genfi, cap. de Scriptura sacra, eos tantum libros, de quibus nunquam est dubitatum, recipi vult, qui sunt ij soli, qui alidæis recipiuntur. Caluinus lib.1. instit.cap.11. §. 8. arguit mendacij librum Sapientiæ, tantum abest vt eum recipiat. Liba cap.5. §. 18. librum Ecclesiastici nonvult esse solida auctoria. tis.Lib.3. cap.5. §.8. idem iudicat de libris Machabæorum. antidoto autem Concilij Trident.sess. 4. Tobiam quoquel Iudith repudiare videtur. Caluinum sequuntur ministrilli qui apud Pissiacum confessionem fidei ediderunt. Denique Lutherus & Zuinglius in præfationibus Bibliorum à se con uerforu, quinque istos libros à sacro canone auellunt, & pra cipue libros Machabæorum non esse alicuius auctoritatt contedit Lutherus in affert, articuli 37, qui est de purgatorio

Ecclesia verò Catholica libros istos ve ceteros pro sacil & canonicis habet. Sed antequamid probetur, notadumel hæreticos, & præsertim Kemnitium, non negare hos libro esse bonos, & sanctos, & dignos qui legantur, sed tamen no esse tales, vt ex iis firma argumenta duci possint. hoc mod eludere conantur ea testimonia veterum, in quibus hi lim vocantur lacri, vel Ecclesiastici. Quocirca probandum nobil est, hos libros ita esse sacros, ve sint infallibilis veritatis. quod probatur, primum de omnibus generatim, deindele

orlim de singulis.

PRIMVM igitur hos libros vna cum ceteris in canonepo nunt Concilia, Carthag. III. can. 47. Trid fest 4 Pontifices Innocentius I. in epift. ad Exuperium. Gelasius I. in decreto de libris sacris & Ecclesiasticis, cum LXX. Episcopis. Denique Patres, AvgvsTINvslib.2. doct. Christ. cap. 8. ISIDORYS lib. 6. etymol. cap. 1. CASSIODORVS lib. 1. diuinarum lectio num, & RABANVS lib. 2. de institutione clericorum. Pon autem in his locis vt libros infallibilis veritatis, inde colligitur, quod numerantur & ponuntur in eodem ordine cum? liis, qui funt infallibilis veritatis.

Præterea quod Concilium Carthaginenfe, ex quo cetera Concilia iltum canonem desumpserunt, vocat hos librosno manufacture constraint at 36g the en 39g folim



solum canonicos, sed etiam divivos. Librum autem esse divinum, quid aliud est, quam diuinam auctoritatem habere? Item quod in locis prædictis dicantur libri canonici, & ad canonem pertinere. Porrò librum esse canonicum, est esse infallibilis veritatis.

Et certè vanissima est distinctio Kemnitij, qui libros quosdam canonicos dicit esse infallibilis veritatis, & quosdam no esse, nam ve ipsemetrecte deducit ex B. Augustino lib. 11. contra Faustum, cap. 5. & lib. 2. contra Cresconium, cap. 32. dicuntur libri canonici quia sunt quasi norma, & regula, qua imperitiæ nostræ regatur infirmitas, & ex qua de omnibus aliis libris iudicetur. Quomodo ergo erunt norma, & regula libri

illi, qui non funt infallibilis veritatis?

nturia

ecipie.

. Con-

mber-

Juibus

nalu-

t men-

Lib.z

torita-

am. la

quel

triilli

enique

e con-

k præ

ritati

torio

facil

ım el

libro

in not

mod

i lib

110011

atis.10

idele

nepo

ifices

ecreto

nique

ORVS

ectio.

Pon

olligh

uma

cetera osno olum

At contrà primò obiicit hoc modo Kemnitius. B. Augustinus lib. 2. doct. Christ. cap. 8. dicit, in libris canonicis illud obseruandum, st qui recipiuntur ab omnibus Ecclesiis, praponanturillis qui non recipiuntur ab omnibus, & maioris auctoritatis habeantur. At si essent omnes infallibilis veritatis, non deberet onus alteri praponi, sed essent omnes eiusdem au-Horitatis. Adde, quod B. Hieronymus in prologo Galeato dicit, libros canonicos diuidi in legem, Prophetas, & hagiographa: & ipseidem præfatione in Tobiam, & præfatione in Iudith dicit, hos libros inter hagiographa etiam à Iudeis numerari, & tamen non esse idoneos ad sidei dogmata consirmanda.

Respondeo, B. Augustinum fuisse certissimum omnes libros canonicos esse infallibilis veritatis: sed non fuisse æquè certum de omnibus libris quos enumerauerat, an essent canonici. Nam etstipse ita sentiebat, tamensciebat rem non fuisse adhuc à generali Concilio definitam, vt propterea potuisse sine labe hæreseos quosdam libros ab aliis non recipi. Id igiturest, quod dicit observandum esse in libris, qui dicuntur canonici, vt ij, qui ab omnibus recipiuntur præponanturiis, qui non ab omnibus recipiuntur. Quia videlicet de prioribus maior tune erat certitudo, quam de posterioribus, quòd essent canonici: nunc autem quia generalia Concilia rem totam definierunt, æquè certi sumus de auctoritate omnium librorum, nec vnum alteri præponere debe-

Quod

Quod autem B. Augustinus reuera senserit, omnes cos la bros, quos ibi vocat canonicos, esse infallibilis veritatis, patet tum ex Concilio Carthaginensi III. cui ipse subscriptit tum etiam quia non potest proferri vnus locus ex Augustino, vbi librum aliquem vocet canonicum, & tamen de eius veritate dubitari posse dicat: contrà verò possunt infinitalo ca proferri, vbi dicit omnes libros, qui canonici vocantur, esse infallibilis veritatis. Epist. 19. ad Hieronymum: Ego solis en Scriptur arum libris, qui tam canonici appellantur, huncumorem, Es honorem didici deserre, se nullum eorum austorem scribendo aliquid errasse firmissime credam. Eodem modo loquitur epist. 8.9. 48.112. Lib. 2. de baptis. cap. 3. in Psalm. 67. Lib. 2. contra Cresconium, c. 31. & 32. Lib. 11. contra Faustum cap. 5. & alibi passim.

Adlocum Hieronymi dico duo genera hagiographorum Iudæos habuisse, quædam intra arcam, & quædam extra arcam, vt docet Epiphanius lib. de mésuris & ponderibus. Que erant intra arcam hagiographa dicebantur, ad distinctionem historicorum, & propheticorum voluminum, & hæc canonica habebantur, & de his loquitur Hieronymus in prologi Galeato: quæ autem erant extra arcam, dicebantur hagiographa ad distinctionem canonicorum & sacrorum, & de historium Hieronymus in præstatione Tobiæ & Iudith; ex que patet, nunquam canonicos dici à Hieronymo eos libros, aquibus dubitari possit.

SECVNDO obiiciunt iidem Kemnitius, & ceteri aduerlarij hanc rationem; Ecclesia quæ fuit eo tempore quo librish editi sunt, dubia suit de eorum auctoritate: necessariò igitu etiam Ecclesia posterior de eisde libris dubia esse debet. Nam duplex est via cognoscendi an aliquis liber sit verè diuinus vna ex testimonio alicuius, quem constat Prophetam, vel Apostolum esse, cui Deus mysteria reuelare soleat: altera, va Augustinus docet lib. 33. contra Faustum, cap. 6. per testimonia certa eorum, qui viuebant dum liber ederetur, qui testentur libros illos à Prophetis, vel Apostolis editos, & quorum testimonia per successionem hominum iis libris vtentium ad nos vsque deuenerint. Sic enim no solum de sacris, sed etiam de prophanis libris iudicamus.

Non

Non habet locum hoc tempore prima via; non enim nue Prophetæ, vel Apostoli in terris viuunt: ergo secunda via progrediendum est, & extestimoniis prima Ecclesia debemus nos de libris canonicis statuere: ergo si prima Ecclesia dubia fuit, multò magis nos dubitandi caussam habemus. Dubitâsse autem de his libris synagogam Iudæorum, patet ex Iosepholib. 1. contra Appionem: in simili dubitatione versatam primam Ecclesiam Christianorum, patet ex Origene, Athanasio, Nazianzeno, Epiphanio, Hieronymo, & ceteris Patribus suprà citatis, qui hos libros in canone non ponunt, & aperte dicunt semper de his libris quæstionem inter doctos homines fuille.

Respodeo, Ecclesiam veterem dubitasse de his libris, duobus modis intelligi posse: Vno modo, quod ita fuerit dubia, vt nulli homines eius temporis essent, qui testari possent eos libros à Prophetis vel Apostolis editos: & hoc modo argumentum suas habet vires. ideo enim librum Henoch non recepit Ecclesia, quia nulla habuit testimonia eius temporis, quo liberscriptus erar, nec etiam temporum proximorum, vt B. Augustinus docet lib. 18. de ciuit. Dei, cap. 38. Sed negamus hoc modo dubiam suisse priscam Ecclesiam, constat enim semper fuisse aliquos side dignos, qui hos libros canonicos putarent.

Altero modo potest intelligi, Ecclesiam dubitasse, quia aliqui dubitabant, nectamen ipsa Ecclesia tunc rem istam definire voluit. & hoc verissimum est, vt recte probant testimonia adducta, sed non potest inde colligi posteriorem Ecclesiam dubiam esse debere; idque hoc modo probamus. De libro Iudith fuit initio dubitatum, & tamen Nicæna Synodus eum librum in canonem recepit, teste Hieronymo præfatione in Iudith; quam Synodum vna cum tribus aliis hæretici recipiunt, & magnifaciunt; non igitur cogimur semper dubitare, etiamsi aliquando dubitatum est.

Præterea si libri isti Testamenti veteris non possunt nunc certò pro canonicis recipi, quia de eis dubitauit prima Ecclesia: eadem ratione non poterunt certo pro canonicisaccipiepistola Iacobi, & Iudæ, & Apocalypsis, secunda Peri, secunda & tertia Ioannis, & epistola ad Hebræos, quia de his etiam dubitatum est in prima Ecclesia. At Caluiniste

cos li-15, pariplit: igulli. de eius

itale. tur, elolisen unctictorem

mode m.67 istum,

orun traar Quz onen non ologi.

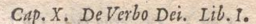
lagio deh x qu OS,

uerla.

priit igitill Nam inus vel A.

ra, vi 1moesten. orum ım ad

tiam Non



recipiunt pro verè canonicis hos omnes libros, vt patet ex Caluini libris, in quibus passim hi libri citantur, & ex confessione ministrorum Caluinistarum art. 3. quam Pissiaci obtulerunt anno 1561. Lutherani autem, etiamsi variè sentiant de his libris, tamen Magdeburgenses recipiunt Apocalypsim vt verè canonicam, cent. 1. lib. 2. cap. 4. col. 56.

Ad illud autem quod obiiciebat, de duabus viis indagandi librorum auctoritatem; admitto illas duas esse vias, & nút non esse Prophetas, vel Apostolos, & oportere progredise cunda via, &c. sed assirmo ad hoc vt sequens Ecclesia possit decernere librum aliquem esse canonicum, satis esse si habeat aliqua testimonia hominum side dignorum illius temporis,

vel certè proximi.

Itaq, non dicimus, vt Kemnitius impudentissime calumniatur, Ecclesiam, id est, Papam posse pro suo arbitratu sine vllis veterum testimoniis, facere librum canonicum de non canonico, & de canonico non canonicum; & quòd si Papa vellet, Scriptura diuina non plus haberet auctoritatis, quàm fabulæ Æsopi; ista enim non sunt nostra asserta, sed ipsorum mendacia. Fatemur enim Ecclesiam nullo modo posse facere librum canonicum de non canonico, nec contrà; sed tantùm declarare quis sit habendus canonicus, & hoc non temerè, nec pro arbitratu, sed ex veterum testimoniis & similitudine librorum, de quibus ambigitur, cum illis de quibus non ambigitur, ac demum ex communi sensu, & quasi gusti populi Christiani; quomodo B. Hieronymus lib. de viris illustribus in Iacobo dicit, epistolam Iacobi paulatim, tempore procedente, meruisse auctoritatem.

Iam hæctria in his libris declarandis canonicis Ecclesa observauit. Primum enim habuit de singulis veterum testimonia. Etsi enim non habeantur testimonia à synagoga sudæorum, tamen habentur ab Ecclesia Apostolica, & hoc sussicit. Apostoli enim poterant sine aliis testimoniis declarare libros illos esse canonicos, quod & fecerunt; alioqui nunqua Cyprianus & Clemens, & alij, quos citabimus, tam constanter dixissente eos esse divinos. Deinde viderunt esse consormes aliis. Denique observarunt istos libros paulatim ab omnibus Christianis pro canonicis receptos: quod argumétum habere non poterant, qui in prima Ecclesia fuerunt.

POSTRE-

POSTREMA obiectio huiusmodi est; Ecclesia cos libros recipir, quos B. Hieronymus recipit, cos reprobat, quos ille reprobat, vt patet dist. 15. canon. Sancta Romana. B. autem Hieronymus in prologo Galeato, & in prologo Prouerbiorum asserit hos quinque libros non esse canonicos. ita Caictanus, Catholicus alioqui, & pius doctor argumentatur, ad finem commentariorum Hester.

Respondent aliqui, B. Hieronymum solum dicere non esse canonicos apud Iudæos at certè in prologo Galeato simul cum istis libris veteris Testamenti, numerat etiam librum Pastoris qui est noui Testamenti, & omnes simul dicit non esse in canone: non igitur de canone Iudæorum tantum loquitur. Præterea in prologo Prouerbiorum: Sicut igitur, inquit, Tobiam, Iudish, & Machabaorum libros legit quidem Ecclesia, sed eos inter canonicas Scripturas non recipit; ita & hac duo volumina Sapientiam, & Ecclesiasticum, legat ad adiscationem plebis, non ad auctoritatem Ecclesiasticorum dogmatum consirmandam.

Admitto igitur Hieronymum in ea fuisse opinione, quia nondum generale Concilium de his libris aliquid statuerat, excepto libro Iudith, quem etiam Hieronymus postea recepit. Quod autem Gelasius dicit in illa dist. 15. can. Sancta Romana, intelligitur de libris doctorum, vt Origenis, Russini, & similium, non de libris sacris, vt ex ipso canone maniseste deducitur.

#### CAPVT XI.

### O Delibro Tobia.

Propriis argumentis communiemus, & peculiapropriis argumentis communiemus, & peculiapres obiectiones, quæ aduersus eos siunt, breuiter
diluemus Iam igitur liber Tobiæ præter communia testimonia Conciliorum & Patrum paulò antè adducta,
testimonium insigne habet à S. Cypriano, qui in serm de
elecmosyna, Loquitur, inquit, in Scripturis Spiritus sanctus,
Edicit, eleemosynis Esside purgantur delista. Calixtys
Papa primus in epist. 2. Tobiam allegans: Bene, inquit, sacra
ait Scriptura; & S. Ambrosivs in lib. de Tobia, cap. 1. liG 3 brum

tet ex

con-

ciob-

itiant

pfim

agan-

& núc

di le-

possit

abeat

oris,

lum-

u fine

enon

Papa

uam

orum

face.

tan-

n te-

mili-

libus

is il-

npo-

lesia

esti-

a Iu-

fut-

rare

qua

tan-

for-

oni-

um

RE-

Cap. XII. De Verbo Dei. Lib.I.

brum hunc propheticam Scripturam esse dicit. Item S. Bast-Livs in oratione de auaritia, sententia ex Tobia descriptam, diuinum præceptum appellat. Sanctus quoque Avgvsti-Nvs in speculo præsatur ex canonicis libris se sententias collecturum, nec tamen omittit Tobiam.

Contrà verò obiici solet, quod hic liber secum ipse alicubi pugnare videatur. Nam in cap. 3. dicitur Sara, quam in vxorem habiturus erat Tobias iunior, habitasse in Rages ciuitate Medorum: vbi etiam suisse Gabelum habemus, Tobia 4, postea tamen cap. 9. cum Tobias peruenisset ad locum vbietat Sara, inde misit Angelum ad Gabelum in Rages: falsum

est igitur domum Saræ fuisse in Rages.

94

Michael Medina lib. 6. de recta in Deum fide, cap. 14. vitio scriptorum cap. 3. legi arbitratur, in Rages, cum in Græcost evense mines. Sed vix credibile est talem errorem contingere potuisse, cum nulla sit inter Rages & Echatana similitudo. Alij, vt Lyranus, dicunt, vel duas suisse Rages in Media, vel certe in cap. 3. vocari Rages non ipsam ciuitatem, sed locum aliquem vicinum: dicitur enim habitare Romæ, qui Tusculi, vel alibi in agro Romano habitat. Hæcsententia communior est, & verior.

# CAPVT. XII. Delibro Iudith.

IBRVM IVDIT H egregium testimonium habete a Synodo Nicæna prima, omnium Synodorum generalium prima & celeberrima, testatur S. Hieronymus præfatione in Iudith. Ac ne forte Kemnitius dicat, librum Iudith sanctum esse, sed non plenæ auctoritatis ad sidei dogmata consirmanda, notanda suntverba S. Hieronymi: Asserit enim sanctissimus doctor, apud Hebræos librum Iudith numerari in sanctis libris, qui tamen non sintidonei ad dogmata sidei comprobanda: deinde huic Hebræorum sententiæ opponit Nicænæ Synodi auctoritatem; igitur teste Hieronymo, Nicena Synodus librum Iudith ita retulit in numerum sacrorum librorum, vt eum idoneum esse censuerit ad sidei dogmata consirmanda. Ad hæc Ivniesse censuerit ad sidei dogmata consirmanda. Ad hæc Ivniesse sidei dogmata consirmanda. Ad hæc Ivniesse sidei dogmata consirmanda. Ad hæc Ivniesse sidei dogmata consirmanda.

RVS lib. 6. etymologiarum, cap. 1. Ecclesiam Christi hunc librum inter diuinos libros honorare & prædicare testantur.

Est autem aduersus hunc librum disticillima quædam obiectio. Nam videtur historia ista omnino consicta, cum cap. s. dicatur, contigisse post reuersionem populi à Babylonica captiuitate: & tamen dicatur cap. s. eo tempore Nabuchodonosor Rex Assyriorum pugnasse cotra Arphaxat Regem Medorum, qui ædiscauerat Ecbanata: quæ nullo modo cohærent. num quo tempore populus rediit à captiuitate, euersa erat monarchia Assyriorum; & non Nabuchodonosor, sed Cyrus,

vel Darius Affyriis & Persis ac Medis imperabat.

HAEE SYMMA difficultas miro modo exercuit ingenia hominum eruditorum. Duæ funt autem sententiæ principales. VNA eorum, qui volunt historiam Iudith contigisse post captiuitatem Babylonicam; quorum aliqui referunt eam ad tempora Cambysis, quem essevolunt Nabuchodonosor, vt Eusebius in Chron. Augustinus lib. 18 ciuit. Dei, cap. 26. Beda in lib. desex ætatibus. Lyranus in primum caput lib. Iudith. Ioannes Driedo de Ecclesiasticis Scripturis & dogmatibus lib. 16. c. 2. parte 2. & lib. 3. cap. 5. parte 3. Aliqui referunt ad tempora Darij Hystaspis, vt Gerardus Mercator in sua Chronologia, & alij nonnulsi. Seuerus Sulpitius lib. 2. sacræ historiæ ad regnum Artaxerxis Ochi eam pertinere existimauit.

ALTER A sententia est aliorum, qui docent historiam Iudith contigisse ante captiuitatem Babylonicam. Sed horum aliqui eam referunt ad tempora Regis Sedeciæ, vt Gilbertus Genebrardus in secundo lib. Chronologiæ: aliqui ad tempora Regis Iosiæ, vt Ioanes Benedictus in annotationibus mar-

ginalibus ad quartum caput libri Ludith.

Sed nulla harum sententiarum videtur esse satis probabilis. & quidem tres priores manisestis argumentis reselluntur. Primo, Arphaxat cum quo pugnauit Nabuchodonosor, ædiscauit Echatana, Judith I. At qui ædiscauit Echatana, teste Herodoto lib. 1. & Euseb. in Chronico, suit Diocles V. Rex Medorum, qui longissimo interuallo temporis distat à Cambyse, & Dario Hystaspis & Ocho. Neque mouere debet, quod Plinius lib. 6. cap. 14. scribit, Echatana à Seleuco ædiscata, diu post tempora Dioclis; vel quod scribit Diodor. lib. 2.

G 4 cap

BAST-

tam,

STI-

s col-

icubi

VXO-

iuita-

Diæ 4.

vbie-

llum

VILIO

colit

nge-

udo.

a, vel

cum

culi,

mu

bere

rum

Tie-

em-

au-

ver-

He-

nen

nuic

ita-

dith

um

NI-IVS cap. 7. tempore Arbacis, à quo quintus fuit Diocles, iam Ecbatana exstitisse. Nam potest facile sieri, vt ciuitas illa anti-

quissima, aliquoties euersa, atque iterum condita, nunca Diocle, nunc à Seleuco, nunc etiam fortasse ab aliquo alio

fuerit.

SECVNDO, nusquam legimus Reges Persarum appellatos Nabuchodonosor, nec in sacra, nec in prophana historia, sed solum Reges Babylonios non igitur Cambyses, aut Darius est ille Nabuchodonosor, de quo agitur in historia Iudith.

TERTIO, Nabuchodonosor, de quo in libro Iudith, regnabat in Niniue, Iudith r. At tempore Cambysis, & Darij, & O. chi, Niniue non exstabat; euerterat enim eam vrbem Nabuchodonosor Rex Chaldæorum, primo anno regni sui, vt Ge nebrardus annotauit in Chronico suo, vel certè Ciaxares Rex Medorum, vt volunt Herodotus lib. 1. & Eusebius II Chronico. Certè Nahum, qui tempore Ezechiæ vaticinatus est, aperte prædicit euersionem Niniue breui suturam suisse. Vide commentarium S. Hieronymi. Accedit, quod Reges Persarum non in Niniue regnabant, sed in Susis, aut Babylone, vt ex libro Danielis, & lib. Esther, necnon ex prophanis omnibus historicis cognosci potest-

QVARTO, Nabuchodonosor, de quo in libro Iudith, oc cupare conatus est Ciliciam, Damascum & Palæstinam, ludith r. At Cambyses, & Darius, non erat cur id conarentus, cum eas regiones pacifice possiderent, vt perspicuum ester

lib. I. Eldræ, cap. 4. & 5.

QVINTO, filij Israël parauerunt se ad pugnam contra Nabuchodonosor, Iudith 4. At tempore Cambysis & Daris nec poterant, nec valebant filij Israël resistere vilis Regibus, & maxime Regibus Persarum, quibus subiecti erant adeo, vt ad nutum eorum vel inciperent, vel desisterent templum 2dissicare, vt videre est in libro primo & secundo Esdræ.

SEXTO, temporibus Iudith summus sacerdos erat Eliachim, qui & Ioachim dicebatur, Iudith 4. & 12. At tempore Cambysis & Darij Hystaspis erat lesus Iosedech, vt pateter lib. 1. Esdræ, cap. 2. & ex Zachariæ3. Tempore autem Ochl summus sacerdos erat laddus, qui occurrit Alexandro Magno, aut certe pater eius Ionathan, vt colligitur ex librozi Eldræ, cap.12.

SEPTIMO,

m Ec-

anti-

unc à o alio

llatos

ia, sed

arius ith.

egna-

& 0.

abut Ge

xares

us III

1atus

uille.

eges

aby-

nanis

1,00

, Iu-

itur,

eitex

ntra

arij,

bus,

ò, vt

n x-

Elia-

ore

ctex

chi

Ma-

0 21

40,

SEPTIMO, metuebant filij Israël, ne Nabuchodonosor euerteret Hierusalem, & templum Domini, Iudith 4. At tempore Cambysis, necHierusalem, nec templum exstabat, quippe quæ iam euersa, & incensa suerant a Chaldæis: tempore autem Darij Hystaspis, templum quidem reædisicatum est, sed non ciuitas Hierusalem. Præterea cum Dario isto iubente templum reædisicatum sit i. Esdræ 6. quomodo credibile est, timuisse Iudæos, ne ab eodem iterum euerteretur?

Octavo, Holofernes interrogauit, Iudith 5. quis esset populus, qui habitabat in Iudea, que potentia eius, quis Rex, que multitudo? At certe Rex Persarum, & Principes eius nihil horum ignorare poterant: cum paulò ante Iudeos à se dimississent.

Nono, filij Israël cum se pararent ad bellum contra Holosernem, muris circumdederunt vicos suos per omnem Samariam vsque Hiericho, Iudith 4. At tempore Cambysis & Darij, non habitabant Iudæi in Samaria, sed gentiles, vt habetur 1. Esdræ 4. nec poterant Iudæi muris circumdare ipsam Hierusalem, quantò minus omnes vicos per circuitum.

DECIMO, scribitur in fine libri Iudith, pacem fuisse in Israël toto tempore quo superuixit Iudith, & multis annis postea: vixit autem Iudith annis C. V. vt ibidem habetur. At post annum decimum terrium Ochi, quo vult Sulpitius gestum esse bellum Holosernis, vsque ad Ptolomeum Lagi, qui iterum debellauit Iudæos, non sunt nist triginta anni: debuisset ergo tunc Iudith esse annorum LXXX.vel X C.

V N DECIMO, Nabuchodonosor anno decimo tertio regnisui bellum gessit contra filios Israël, Judith 2. At Cambyses non regnauit nisi octo annos, teste Herodoto lib.3. non igitur ipse est ille Nabuchodonosor.

D v o D E C I M o, accedat probabilis coniectura ex numero Maiorum ipsius Iudith. Nam in libro Iudith, cap. 8. numerantur Patres, & aui, aliique maiores Iudith, vsque ad Simeonem filium Ruben, vel vt correctius videntur habere Græci codices filium Israël, & inueniuntur solum quindecim: In libro autem I. Esdræ, cap. 7. numerantur maiores ipsius Esdræ, qui storuit tempore Cambysis, & Darij vsque ad Aaron, & inueniuntur septemdecim, quibus si addas alios vsque ad Leui fratrem Simeonis erunt viginti. Cum igitur à Iacob Patriar-

G 5 cha

Cap. XII. De Verbo Dei. Lib.I.

cha vsq; ad Iudith sint multò pauciores generationes, quam ab eodem Iacob vsque ad Esdram, rectè coniicimus, Iudith multò antiquiorem suisse quam Esdram, qui tamen, vt diximus, temporibus Cambysis & Darij maximè storuit.

Iam verò posteriores illæ sententiæ, quæ historiam Iudith ad tempora Sedeciæ, vel Iosiæ referunt, duabus rationibus refelluntur. Prima ratio talis est; In libro Iudith, cap.vlt.legimus, nullum fuisse qui vexaret Israel toto spatio vitæ Iudith, & multis annis postea. Vixit autem Iudith, vt ibidem legimus, víque ad annum centesimum quintum, nec erat vetula, sed puella, quado interfecit Holosernem, vt colligitur ex co, quod puella vocatur, Iudith 12. Igitur pax fuit in terra Israel annis octoginta vel nonaginta. At ab initio regni Iosiæ, vsq ad bellum, quod intulit Rex Ægypti Ioachaz Regi Iuda, non fuerunt nistanni triginta, 4. Reg. 23. ab initio autem regni Se deciæ, víque ad bellum quod intulit Nabuchodonosor, non sunt nisi anni nouem, 4. Reg. 24. Itaq; nisi fuerit Iudith, quando Holofernem occidit, annorum circiter LXXX. aut centum, non potest esse verum quod Scriptura dicit, in omni spatio vitæ eius & multis annis postea, non fuisse qui perturbaret Ifraël.

Altera ratio est, quia tempore Iudith sacerdos magnus erat Eliachim, qui & Ioachim dicebatur, vt patet Iudith 4. & 15. At tempore Iosiæ sacerdos magnus erat Helcias, 4. Reg. 23. tempore autem Sedechiæ erat Saraia, 4. Reg. 25.

Nobis igitva dicendum videtur, historiam Iudith incidisse in tempora Manassa Regis Iuda. Siquidem eo tempore regnabat apud Medos Diocles, qui Ecbatana ædissa uit, teste Eusebio in Chronico, atque hunc Scriptura nosta Arphaxat appellat. Item eo tempore regnabant Assyriorum Reges in Niniue, vt constat ex 4. Reg. 19. & ex Tob. cap. I. Credibile autem est eum, qui in lib. Iudith dicitur Nabuchodonosor, alio nomine dictum esse Merodach Baladan, qui suit etiam Rex Babylonis Nam post Sennacherib regnauit subsine regni Ezechiæ patris Manassa, Assar Addon, 4. Reg. 19. post Assar Addon regnauit Merodach Baladan, cuius sit mentio 4. Reg. 20. & Hier. 50. necnon Isa. 39. qui quide Rex Babylonis erat, sed transsulit ad se etiam regnu Assyriorum, & propterea nulla deinceps in Scripturis mentio sit Regum Assyrioru, sed solum Babylonis.

Cœpit autem regnare tertio anno Manassæ, vt probabiliter, & ex coniecturis colligimus (nam certum initium regni eius ex nullo auctore probato haberi potest) quocirca annus eius decimus tertius in quo bellum mouit contra Iudeos duce Holoferne, incidit in annum XVI. Manassa, quem Manassem paulò antè captiuum duxerat in Babylonem.

Exstabant etiam tunc Hierosolyma, & templum Domini, quorum sit mentio in historia Iudith cap.4. viuebat quoq; eo tempore sacerdos magnus Eliachim, vt patet ex Chronologia Nicephori Patriarchæ Constantinopolitani, qui enumerans Pontifices Iudæorum, inter Sobnam, qui fuit Pontifex tempore Ezechiæ, & Helciam, qui fuit tempore Iosiæ, ponit Eliachim. constat autem inter Ezechiam & Iosiam intercessisse Manassem; conuenit etiam id cum lib. 4. Reg. cap. 18. vbi Eliachim nominatur inter præcipuos sacerdotes; & magis etiam quadrat cum prophetia Isaiæ cap. 22. vbi prædicitur depositio Sobnæ impuri Pontificis, & exaltatio Eliachim in locum cius.

Præterea facile est hac ratione inuenire tempus illud longissimæ pacis, quod suit toto tempore vitæ Iudith, & deinceps multis annis. Nam Manasses initiò regni sceleratissimus fuit, ac propterea Deo permittente victus fuit à Rege Babylonis, qui terram Iuda deuastauit, & ipsum Regem vinctum in Babylonem abduxit: deinde tamen peccatum suum agnouit, & in patriam remissus, tranquilissime vixit, vt habetur

lib.2.Paralip.cap.33.

quam

udith

t dixi-

udith

nibus

legi-

idith,

legi-

etula,

ex co,

Ifrael

, viq

,non

ni Se

, non

uan-

cen-

unic

rtui-

seral

15.At

tem-

dith

em-

fica-

oftra

rum

Cre-

)do-

fuit

bfi-

polt

ntio

01115

erea ,sed epit

Ab hac Manasse captiuitate vsque ad regnum Ioachaz filij Iosiæsumma pax fuit in terra Iuda. quantum hoc tempus fuerit Scriptura non indicat, sed facile colliguntur anni LXXII. Nam Manasses regnauit annos LV. è quibus accipio XXXIX. post captiuitatem eius. Constat enim initiò regni eam captiuitatem accidisse, vt etiam Iosephus annotauit lib.10. antiq. cap.5.&, vt diximus paulò antè, annus decimus tertius Regis Assyriorum &Babyloniorum incidit in annum Manassæ decimum sextum. Annis triginta nouem addendi sunt duo anni, quibus post Manassem regnauit Ammon silius eius 4. Regum 21. ita erunt XLI. his addantur anni XXXI. quibus post Ammon regnauit Iosias 4, Regum 22. & esticientur

Iam

Iam hoc idem tempus oftendemus fuisse post morten Holofernis vique ad finem vitæ Iudith. Iudith vixit viqueal annum centesimum quintum (sic enim intelligi debet quoi habetur de numero annorum Iudith in fine libri, vt clariu colligitur ex Graco textu) ex quibus annis detrahendi sun illi, quos vixit ante occisionem Holofernis, quos pono suile quadraginta. Nam etsi tempus certum definire non possim cum nullus auctor hoc tradat, potuit tamen ita esle. Ea enim ætate adhuc potuit esse pulcherrima, & judicari ab Assyrin puella propter incredibilem pulchritudine, præsertim qui vt habetur Iudith 10. Dominus ei contulerat, non sine now miraculo, quendam eximium splendorem, vt incomparabil pulchritudine omnium oculis appareret. Quanquam etian naturaliter aliquæ fæmine ita conseruant formam corpors vt quamuis grandeue fint, tamen iuuenculæ iudicentur. Cer tè Sara annorum LXV.vel etiam XC.tam iuuenis, & formola videbatur, vt quocunque iret, à Regibus adamaretur & the peretur. Vide Gen. 12. & 20. Iam igitur si annis CV. detrahan tur X L. lupererunt L X V. anni continuæ pacis víque ad mol tem Iudith; quibus addo alios septem, vt illud etiam verum fit, quod additurin libro Iudith, post mortem eius multisan nis non fuille qui perturbaret Israel. habemus igitur anno LXXII. quos quærebamus.

Dices fortalle; Si tempore Regis Manassæ contigit hæch storia, quare in præparatione illa ad bellum, quæ narraturi hoc libro, nulla sit mentio Regis? cur negotium hoc totum

tribuitur magno sacerdoti?

Respondeo, fortasse hoc bellum incidisse in ipsam capti uitatem Manasse, & ideirco Regeabsente per Pontissem ne gotia regni procurata suisse, fortasse etiam Regis mentiose eta non est, quia non accessit bellum ad ipsam vrbem Hierusalem, vbi Rex erat.

Quod autem habetur Iudith 4. sacerdotem Eliachim seripsisse ad omnes Hebræos, & deinde circumiuisse omnem Israëlem, vt eos ad constantiam hortaretur, non est mirandum. Nam etiam tempore Ezechiæ idem Eliachim, quamuis nondum esset summus sacerdos, nomine Regis multa saciebat, vt patet ex lib. 4. Reg. ca. 18. & Isaias prædixerat cap. 22. fore vt Eliachim esset quasi pater omnium habitantium Hierusalem. Ac tum præcipuè credibile est summa negotia & periculosa tractata esse per summum sacerdotem, quando Rex de captinitate reuersus, & ad Deum seriò connersus erat. Nam etsi no est improbabile, adhuc Rege captino bellum hoc gestum: probabilius tamen videtur, eo iam reuerso gestum esse.

Sedrursum obiicies, colligi ex 5. cap. libri Iudith, bellum hoc Holosernis contra Iudæos gestum esse paulò post reditum ex captiuitate Babylonica. sicenim legimus: Nam & ante hos annos cum recessissent à via, quam dederat illis Deus, vi ambularent in ea, exterminati sunt preliis à multis nationibus, & plurimi corum captini abducti sunt in terram non suam. Nuper autem reuersi ad Dominum Deum suum ex dispersione qua dispersi fuerant, adunati sunt, & ascenderunt montana hecomnia, Eiterum possident Hierusalem, voli sunt sanctorum.

Respondeo, non esse intelligendum hunc locum de captiuitate Babylonica, sed de variis assistictionibus præcedentibus. Nam si sermo esset de Babylonica captiuitate, non dicerentur Iudæi exterminati à multis nationibus, sed ab vna, id est, Chaldæorum: nec dicerentur plurimi abducti captiui, sed omnes (fuit enim generalis captiuitas Babylonica) paucissimi enim remanserunt relicti à Nabuchodonosor, & illi ipsi paulò post sugerunt in Ægyptum 4. Reg. 25. Ita dispersio ac

desolatio plenissima fuit.

orten

quead

t quoi

clarios

di fun

fuilk

offim

a enm

flyru

quia

nouo

arabil

etiam

poris, cer.

rmo-

& 12

ahan

moi-

crum

is an

11110

echi

curu

otum

apti-

n ne-

o ta

icin.

fcri-

nem

ran-

am-

ata-

3.22

Hie-

Igitur loquitur Scriptura de variis afflictionibus populi Iudzorum, quas variis temporibus à variis nationibus passus est, sed przcipue de illa vltima, quz acciderat cum caperetur Manasses; tunc enim tota regio deuastata suit, & Rex ipse cum aliis multis captus, & ductus in Babylonem; & multi etiam dispersi, sugatique in varia loca. Quod autem additur; Nuper autem reuerstex dispersione, & e. vel intelligitur de reuersione Regis Manasse cum suis ex Babylone, vel si absente Rege gestum est hoc bellum) intelligi poterit de reuersione ex iis locis ad quz sugiendo peruenerant, cum Rex Assyriz vastaret regionem ipsorum.

Nec verò mouere quenquam debet, quod in textu Græco additur, etiam templum fuisse solo equatum, quando dispersi sunt Iudæi. Nam illa verba supposititia videntur, quandoquidem S. Hieronymus, qui sidelissimè transtulit hunc li-

brum

brum ex Chaldæo sermone in Latinum, nihil de euersione templi in sua editione posuit. Et sortasse ista additio Grad textus in caussa fuit, cur tot grauissimi auctores, Eusebius, Augustinus, Sulpitius, Beda in hac historia suo tempore collocanda, decepti suerint.

## CAPVT XIII. O Delibro Sapientia.

IBER Sapientiæ testimonium habet ab antiqui Conciliis & Patribus. Concilium Sardicense in epist. ad omnes Episcopos, cuius meminit Theo doretus lib. 2. hist. cap. 8. ex cap. 7. huius libri probat, filium Dei esse rerum omnium essectorem, & verum De um: Concilium item Toletanum 11. cap. 1. librum Sapiensa

Scripturam facram nominat.

Denique Patres idem docent. Nam Dionysivs capadiuinorum nom. vt librum sacræ Scripturæcitat. Melite Asianus in epist. ad Onesimum in Catalogo sanctarum Scripturarum Sapientiam ponit. Cyprianys in lib. de habitu virginum: Cum dicat, inquit, Scriptura dinina; quid nos profust superbia, etc. Similiter Cyrilly s lib. 2. in Iulianus vltra medium, vocat Scripturam diuinam. B. Aygystinis exprofesso docet & probat, ex hoc libro posse confirmation gmata, & librum esse Canonicum, lib. 1. de prædest. cap. 14.

Er quoniam Kemnitius incredibili impudentia hunc lo cum Augustini truncate citat, & asserit aperte ex hoc low colligi, hunc librum non suisse Augustino divinum & insalibilis veritatis: totum locum audiamus: Quod, inquit, à me quoq, positum, nimirum testimonium de libro Sapientia, su tres istos itarespuisse dixistis, tanquam non de libro Canonico adhibitum. Quasi & excepta huius libri attestatione, su ipsanon clara sit, quam volumus hinc doceri. Hæc citat Kemnitius.

1

Sed audiamus quæ in eodem capite infrà ponuntur: Non debuit repudiari sententia libri Sapientia, qui meruit in Eo clesia Christi de gradu Lestorum Ecclesia Christi tam longi annositate recitari, Es ab omnibus Christianis Episcopis Sosqui ad extremos laicos, sideles, pænstentes, Catechumenos cum Sent

Ceneratione dinina auctoritatis audiri. Et infra: Oportet Ge librum istum Sapientia omnibus tractatoribus anteponant, quoniam sibi eum anteposuerunt etiam temporibus proximi Apostolorum egregij tractatores, qui eum testem adhibentes, nshil se adhibere, nissi diuinum testimonium crediderunt. Ad. de, quòd omnes veteres hunc librum Salomonis esse asserunt; ex quo manifeste sequitur esse canonicum. Evse BIVS lib.4. hiftor. cap.22. dicit, Egesippum & Irenæum, & omnem antiquorum chorum hunc librum Salomonis esse existimasse. Pari ratione Tertullianus de præscript. Cyprianus serm. de mortalitate. Hilarius in Pfal. 127. Ambrofius serm. 8. in Pfal. 118. Basilius lib. 5. contra Eunomium, Epiphanius heres. Anomæorum, nomine Salomonis hunc librum citant. Quod verò D. Hieronymus præfatione in librum Salomonis, hunc librum dicit à multis putari Philonis Iudæi, & D. Augustinus lib. 2. doct. Christ. ca. 8. dicit esse Iesu filij Syrach, non est contrarium communi sententiæ doctorum. Nam sententiæ quidem sunt Salomonis, non Philonis, vt veteres dicunt, & clarissimum est ex cap. 9. vbi auctor libri dicit: Tu elegistime regem populo tuo, & dixisti me adificare templum in monte Sancto ino, Esc. tamen collectæ sunt hæsententiæ ab aliquo alio, qui à multis putatur Philo, non ille, qui fuit post Christum, sed alius antiquior, qui quidem verbis Græcis Salomonis sententias complexus est, Spiritusancto dictante, sicut Prouerb.25. dicuntur parabolæ illæ Salomonis translatæ in librum à viris Ezechie Regis Iuda, cum antea forte in schedulis haberentur. D. Augustinus autem sententiam retractauit lib. 2. retract. cap. 4.

Ioannes Caluinus lib. I. Instic. cap. II. §. 8. librum Sapientiæ mendacij coarguit: Idolorum, inquit, origine publico serè confensu receptum est, quod in libro Sapientia habetur: primos scilicet exstitisse eorum auctores, qui hunc honorem detulement mortuis, stipsorum memoriam superstitiosè colerent; Sanè fateor peruersum hunc morem suisse setustissimum, nec facem suisse nego, qua accensus hominum adidololatriam sur ror magis exarsit: non tamé concedo hunc suisse primum malifontem. Idola enim iam suisse prius in ssu, quam istain consecrandis imaginibus mortuorum ambitio inualuisset, cuius apud prophanos scriptores crebra sit mentio, constat ex Mose,

com

ersion

Græd

lebius.

re col-

itiqui

nfe i

Theo

ri pro-

m De

1enții

cap.4

LITO

1 Sch

habi

dnobs

anu

INVI

rido

14.

ac lo

100

infal

ime

e, fish

non!

e, 181

Kem

Non

n Ec

longi

olqui

cum jent

cum Rachelem narrat furatam esse patrisuo idola, non seu ac de communi vitio loquitur. Hæcille, qui satis aperten sum elle contendit quod habetur Sapient. 14. de origine id lorum. At Caluinus assumit falsum, & inde colligit aliudh sum. Assumit enim ante Rachelis tempora non fuisse idole que hominum figuram referrent: & cum constet tunc alique idola fuille; deducit prima idola non fuille imagines hom num, vt liber Sapientiæ docet. At falsum assumit: nam in mis ista ipsa idola, quæfurata est Rachel, erant imaginest minum; vel potius imago hominis. Vna enim tantuma imago, sed nomine multitudinis vtitur Scriptura, quiall nomen in Hebræo non habet numerum fingularem. W Hebræa est קרפים quidem idolum significat, hom figuram repræsentans, & quod arte diaboli loquebatur, & fponsa dabat. Quod hominis figura sit קרפים parer ex וו gum 19. vbi Michol cum veller eruere Dauidem de manil Saul emisit illum per senestram, & in lecto loco eius post fimulacrum quod hominem referret, in Hebræo eft and pro eo, quod nos habemus statuam, vel simulacrum. Qu autem ista idola loquerentur, patet ex Ezech. 21. vbi enim legimus: Interrogauit idola; in Hebræo eft הרפים, & fim ter Zachar.10.vbilegimus; Simulacra locuta funt vana. inde certum est Beium primum Regem Assyriorum, qui ante Rachelem, immò & ante Abraham, fuisse pro Deol bitum post mortem, vt Eusebius testatur initio Chronic statuam illi à Nino filio positam, fuisse primum idolum blice propositum ad adorandum, docet Ambrosius in 10 ad Rom.fine quicung; fuit corum commentariorum autt & B. Cyrillus lib.3.in Iulianum non procul à fine. Denique tium idolorum, fuisse fabricationem imaginum human rum in memoriam defunctorum, vt liber Sapientiædon testatur Cyprianus initio libri de idolorum vanitate. Chip stomus hom. 87. in Matth. Egesippus apud Hieronymum lib. de viris illustribus, & alij passim.

Sed obiicies, Si statua erecta Belo à Nino filio suit primi idolum: quomodo verum est, quod liber Sapientiæ dicit, p mum idolum sactum esse à patre in memoriam filij? Respo deo, statuam Beli suisse primum idolum publice ad adora zon secu

ertèfi

ine ido

liudf

leidol

calig

s hom

inest

uma

11111

m. V

1011

ur,&

ex I.N

nani

s pol

פים

· Qu

11m

z fim

na.

quit

Deol

nici

um

n I.C

audi

119;1

1man

dott

Chry

num

rimu

cit,

elpo

doru

dum propositum: at primum idolum absolute suisse imaginem silij mortui à parente factam, & prinatim honoratam. Inde enim invalescente prava consuetudine (vt in eodem cap: 14. Sap. dicitur) cœpta sunt tyrannorum imperio publice coli sigmenta.

### CAPVT XIV.

### 8 De Ecclesiastico.

IBRVM Ecclesiastici, quod ex eo multa dogmata ) fidei luculenter probentur, vehementer Caluinus odit: Vnde, inquit in antidoto, melius facem haurirent? nec tamen habet aliquid, quod ei obiiciat. Nos autem contrà, multis veterum testimoniis auctoritatem eius libri confirmare possumus. CLEMENS ALEXANDRI-Nvs lib.7. Stromatum propè extremo, citans cap. 4. Eccles. sic ait: Sequentes autem Scripturas, confirmemus quod dictum est. S.CYPRIANV slib.3.epist.9. citans cap. 7. Sed & Salomon, inquit, in Spiritu sancto constitutus, testatur & dicit. EPIPHANIVs in hæref. Anomæorum numerat inter sacros acdiuinos libros Sapientiam Salomonis & filij Sirach, id eft; Ecclesiasticum. Ex, quo intelligimus eundem Epiphanium cum in lib. de mens. & ponder. dicit, hos libros non esse receptos; de sententia Iudeorum esse loquutum. D. Am BROSIVS lib.4 de fide, cap.4. verba Ecclesiastici, ex cap. 24. diuina oracula nominauit. B. AvgvsTINvs in lib. ad Orosium contra Priscillianistas: Clamat, inquit, Scriptura dinina; Altiora tene quesieris, que sententia Ecclesiastici nostri est. Denique Clemens & Cyprianus locis citatis, Sixtus I I in epist.ad Gratum, Damasus in epist. ad Episcopos Italiæ, Basilius lib. 4. in Eunomium, Ambrofius in cap. 7. prioris ad Corinth. Hieronymus in cap. 10. Ecclesiastæ, & Gregorius lib.10. moralium; cap. 14. hunc librum non solum citant, sed etiam Salomoni attribuunt: nunquam autem dubium fuit quin Salomonis libri canonici, ac diuini habendi essent. At Epiphanius in hęresi Anomœorum, & alij nonnulli auctorem libri huius Iesum Sirach esse volunt. Respondeo, facile potuisse fieri, vt Iesus Sirach sententias Salomonis à se diligenter collectas in vhum volumen redegerit.ita vterque auctor dici poterit. Vide Grishanoum de mons et fond. rag. 4/2. B.

### Cap.XV. De Verbo Dei. Lib.I. CAPVT XV.

### Delibris Machabaorum.

IBRI Machabæorum præter communia testimo nia, testimonium habent, & honorisicè producuntur, à S. Cypriano in lib. de exhort. martyrij, cap. 11. à S. Gregorio Nazianzeno in orat. de Machabæis, a S. Ambrosio lib. 2. de Iacob, cap. 10. 11. 12. & ab aliis passim. Eosdem libros Scripturam diuinam disertis verbis appellant, S. Cyprianus lib. 1. cpist. 3. ad Cornelium; & Hidorus lib. 6. etymol. cap. 1. Sanctus autem Augustinus (cui multum auctoritatis sæpe Caluinus tribuit) lib. 18. de ciuit. Dei, cap. 36. Libros, inquit, Machabaerum non Iudai, sed Ecclesia procanonicis haber. Et lib. 2. contra epistolas Gaudentij, cap. 23. corundem librorum auctoritatem studios è defendit, Scripturam sanctam eos appellans. Sed aduersariorum argumenta videamus.

PRIMVM obiicit Caluinus lib.3. Institut. cap. 5. §. 8. quod auctor horum librorum laudat, præposterum zelum, & superstitiosum factum Iudæ Machabæi, qui pro mortuis sacrificium offerri iussit, 2. Machab. 12. Nam præterquam quod superstitiosum est pro quibuscunque mortuis orare, accedit etiam quod isti, pro quibus Iudas orari iussit, decesserante tali crimine obligati, pro qualibus non esse orandum etiam Catholici docent. sic autem cos decessisse patet. Nam vtibidem dicitur; Inuenta sunt sub vestibus mortuorum omnium quædam de donariis idolorum contra prohibitionem Domini, quæ habetur Deut. 7.

RESPONDEO, orare pro mortuis, quos non est certum esse in cælo, vel in gehenna, pium & religiosum esse, vt ostendemus suo loco; nunc satis sit opponere Caluino Augustinum, qui exhoc ipso loco probat pium esse orare pro mortuis, in epist. 61. ad Dulcitium, lib. 1. de morib. Ecclesiæ, cap. 23. & lib. de cura pro mortuis, cap. 1. Itaque tantum interest interspiritum Augustini & Caluini, vt Augustinus, quia libros Machabæorum credit esse canonicos, inde colligat bonum esse orare pro mortuis. Caluinus quod existimet, malú esse orare pro mortuis, inde deducat libros Machabeorum non esse canonicos. Ad illud autem quod obiicitur, respondeo, ludam

piè existimasse, eos in articulo mortis dolorem de peccato suo coramDeo concepisse, & misericordiam apud Dominum inuenisse, quod significat illa verba: Quia considerabat, quod hi qui cum pietate dormitionem acceperant, optimam haberent repositam gratiam.

SECVNDO obiicit Caluinus in antidoto Concilij, non posse huius libri auctorem haberi canonicum, cum lib. 2. cap. vlt. veniam petat erratorum. Adde quod cap. 2. ait: Et nobis quidem ipsis, qui hoc opus breuiandi caussa susceptimus, non facelem laborem, immo verò negotium plenum vigiliarum, es sudoris assumpsimus. Quibus verbis indicat se humano more hunc librum composuisse. Auctores enim verè sacri non ingenio, & labore suo, sed Spiritu sancto reuelante, scripserunt, vt patet Hierem. 36. de Hieremia, qui tanta facilitate dictabat notario suo Baruch, ea qua Deus ei reuelabat, vt ex libro

aliquo legere videretur. RESPONDEO, Deum quidem esse auctorem omnium diuinarum Scripturarum, sed aliter tamen adesse solitum Prophetis, aliter aliis, præsertim historicis. Nam Prophetis reuelabat futura, & simul assistebat, ne aliquid falsi admiscerent in scribendo, & ideo Prophetænon alium habuerunt laborem, quam scribendi, vel dictandi: aliis autem scriptoribus Deus non semper reuelabat ea, quæ scripturi erant, sed excitabat, vt scriberent ea, quæ viderant, vel audierant, quorum recordabantur, & simul assistebat, ne falsi aliquid scriberent: quæ assistentia non faciebat, ne laborarent in cogitando, & quærendo quid & quomodo scripturi essent. Quare S. Lucas præfatione in Euangelium à se scriptum, testatur se assequutum omnia diligenter, quæ ad Euangelij scriptionem pertinebant, idque ab iis, qui ipsi audierant, & viderant, & ministri fuerant sermonis. Quod autem ad veniam attinet, non petit veniam iste auctor erratorum, quiqpe qui nulla esse sciebat; sed orationis minus politæ; quemadmodum etiam B. Paulus se imperitum sermone consitetur 2. Cor. 11.

Obiectio Terti a aliorum, 2. Machab. i. dicitur: Cum in Persidem captini ducerentur Patres nostri: at certum est non in Persidem, sed in Babylonem abductos suisse Iudæos; non igitur veram historiam narrat auctor huius libri. Nonnulli valde laborant, yt ostendant quando in Persidem ducti sue-

H 2 rin

Rimo-

rodu

rtyrij,

e Ma-

balis

verbis

dorus

ultum

ap.36.

roca-

23.00-

riptu-

menta

.quod

& lu-

facri

quod

ccedit

intle

etiam

rtibl-

nium

1 Do-

rtum

often-

guiti-

mor-

1p.23

inter

Ma-

n effe

orare Te ca-

idam

rint Iudæi, sed existimo rem esse facillimam. Nam auctor huius libri Persidem vocat non solum eam regionem, quæ propriè dicitur Persis, sed etiam alias sinitimas; id patet ex lib. Machab.cap. 6. vbi nuncius, qui venit in Babylonem ad Antiochum, dicitur venisse ad eum in Persidem. Neque isteloquendi modus ab aliis scriptoribus alienus est, cum Chrysostomus hom. 6. in Matth. dicat Iudæos ex captiuitate Persica liberatos.

Obiectio Qvarta, 2. Machab. 2. dicitur Hieremias, cum spoliaretur & incenderetur Hierusalem, & templum à Chaldais, abscondisse tabernaculum, & arcam sæderis in spelunca quadam montis Nebo; & dixisse, locum illum sore occultum, donec Deus iterum congregaret populum suum. Athic duo mendacia continentur. Vnum quod Hieremias illud secerit; nam antequam vrbs à Chaldais caperetur, Hieremias semper suit in carcere, & erat inuisus penè omnibus in Hierusalem, vt habetur Hierem. 37. & 38. quocirca nec per se, nec per alios potuit id essicere: postquam autem capta est vrbs, Chaldai omnia diripuerunt, vt habetur 4. Reg. vlt. proinde non remansit aliquid, quod Hieremias posset abscondere Alterum mendacium est, quod iterum reuertentes à captiuitate essent arcam & tabernaculum habituri; non enim vuquam eam postea habuerunt.

RESPONDEO, potuisse illud optime fieri, & ante spoliationem vrbis, & templi (vt Epiphanius sentit in vita Hieremiæ) & etiam postea, vralij volunt. Ante quidem; non tempore Sedechiæ, sed Ioachim. Ter enim Nabuchodonosorvenit in Iudæam, & abduxit inde captiuum regem & populum: Primum, tempore Ioachim, vt habetur 2. Paral. vlt. Secundo, tempore Ioachin, vt habetur 4. Reg. 24. Tertio, tempore Sedechiæ 4. Reg. 25. Tametsi auté tempore Sedechie Hieremias fuerit ferè semper in carcere, & omnibus inuisus:tamen tempore Ioachin liber erat, & magne auctoritatis, ita vt credibile sit, ad eius persuasionem Ioachin spont è se tradidisse Regi Babylonis. Constat enim Hieremiam hoc suasisse, Hierem. 27. & simul constat Ioachin id fecisse, Hier. 29. potuit igitur Rege consentiente arcam, & tabernaculum asportare. potutetiam posteaquam ciuitas capta est:nam Hieremias à Nabuchodonosor maximi fiebat, vt patet Hierem.39. Non fuisse autem

autem à militibus diripientibus vrbem Hierofolymam, ablatam arcam aut tabernaculum, satis patet ex Hierem. 52. vbi enumerantur omnia, que ex templo Domini Chaldæi abstulerunt, vique ad phialas & mortariola; & arcæ ac tabernaculi nulla mentio fit. Neque verò alterum est mendacium, quod rurlum arca inuenienda esset, quando iterum congregaretur populus. Nam non loquebatur Hieremias de illa congregatione, quæ fuit tempore Cyri; sed vel de tempore nouissimo, quod proximè diem iudicij præcedet, vt vult Epiphanius in vita Hieremiæ; vel mysticè intelligendum est, arcam apparituram, idest, Christum in carne venturum in noua populi congregatione, vt exponit Rupertus lib. 10. de victoria verbi, cap. 21.

Obiectio QVINT A.Lib.i.Machab.cap.i. Alexander Magnus primus regnasse dicitur in Græcia, & hoc falsum videtur, cum non fuerit Alexander primus, sed ante illum multi fuerint Reges Lacedæmoniorum, Macedonum, Corinthio-1um, Atheniensium, &c.vtex Chronico Eusebij patet. PRAE-TEREA ibidem dicitur Antiochus illustris regnasse anno CXXXVII. regni Gręcorum: cum tamen constet ex eodem Eusebio Antiochum regnasse anno CLV I. tot enim sunt anni à primo anno Monarchiæ Græcorum vsq; ad Antiochum. DENIQUE lib.1.cap. 8. dicuntur Romani singulis annis committere vni homini magistratum suum, & omnes vni obedire: at hoc est falsum, nam duo consules eo tempore creaban-

rhu-

pro-

lib.I. An-

elo-

rylo.

rlica

cum hal-

lun-

ccul-

thic

d te.

mias

Tie-

,nec

rbs,

nde

ere

1111-

VII-

lia-

ereem-

ve-

ım:

dò,

Se-

1125

·m-

oile

Ba-

27.

1c-

te-

111-

fle

cm

RESPONDEO, Scripturam, cum dicit Alexandrum primum regnasse in Græcia, non de regno quocunque, sed de Monarchia Græcorum loqui; & cum dicit Antiochum illustrem regnasse anno CXXXVII. regni Grecorum, non numerare annos ab Alexandro, sed à Seleuco, qui post Alexandrum primus regnauit in Syria, vt monet Eusebius in Chronico.quia enim Iudæa pars est Syriæ, à primo Rege Syriç annos numerabant Iudæi, à Seleuco autem ad Antiochum sunt anni CXXXVII. quibus si addas annos XIX. qui suntab. Alexandro ad Seleucum, erunt anni CLVI. Ad illud autem de Romanis respondeo, vnius tantum consulis mentionem fieri, quiain more apud Romanos positum erat, vtalternis diebus consules imperarent. Cuius rei testis esse potest infelix

H 3 cxitus exitus pugnæ Cannensis, cuius caussa temeritas suit alterius consulis, penes quem eo die imperium erat. Itaque licet duo consules essent, vni tamen commissa esse Respublica videbatur. Idque institutum est ab ipso primo exortu consularis dignitatis, ne videlicet (vt ait Liuius lib.2.) si duo simul consules imperarent, Regibus exactis, non remotus sed duplicatus terror videretur.

Obiectio S E XT A. Lib. 1. Machab. cap. 4. Iudas legitur purgasse templum anno CXLVIII. id est, vno anno ante obitum Antiochi, qui obiitanno C X L I X. vt dicitur 1. Machab. 6. At id repugnat lib. 2. cap. 10. vbi habetur Iudam purgasse templum biennio post mortem Antiochi. Præterea lib. 1. cap. 6. dicitur, Antiochus illustris mortuus in Babylonia in lecto suo, præ dolore animi, quia non successerant ei negotia sicut optauerat: at lib. 2. cap. 1. dicitur membratim cæsus cum multis ex suis in templo Nanneæ; & rursum lib. 2. cap. 9. dicitur mortuus tum dolore interno viscerum, tum quia de currum itinere ceciderat. Denique lib. 1. cap. 9. dicitur Iudas mortuus anno CLIII. at lib. 2. cap. 1. dicitur scripsisse epistolam anno CLXXXVIII. quod si esset verum, anno XXXVI. post mortum sum cam seripsisset. Hæc omnia cùm tam malè interse cohæreant, manifesta indicia falsitatis præbent.

Ad PRIMAM argumenti huius partem Sixtus Senensist respondeat, scribit in lib. 8. Bibliothecæsanctæ, bis factam esse templi repurgationem : sed neque id verum esse videtus, neque ad argumenti solutionem necessarium. Et quidem ve rum non esse satis indicat Scriptura, cum omnia quæ deha repurgatione vno in loco refert, referat etiam in alio. Non esse autem necessarium, inde probatur, quia posita vna tantum repurgatione in vtroque loco, adhuc nulla est in hoch bro repugnantia. Tametsi enim repurgatio templi in lib. cap. 4 narratur ante mortem Antiochi, & lib. 2. cap. 10. narratur post mortem Antiochi; tamen hoc posteriore loco narratur quidem post mortem Antiochi: sed non asseritur facts post mortem Antiochi. Voluit enim auctor absoluere que de Antiocho dicturus erat, & tum demum redire ad Iudam & templi repurgationem; quod autem dicitur facta post biennium, non fignificatur, post biennium à morte Antiochi: led post biennium à prophanatione. Nam prophanatu suit templumanno CXLV.vt dicitur lib 1.cap. 1.& post biennium exactum anno CXLVIII. repurgatum suit, vt habetur lib.1. cap.4. Quare rectè Eusebius in Chronico, & Iosephus lib.12. antiquit. cap.10. scribunt templum repurgatum tertio anno à prophanatione, id est, post biennium iam exactum.

Quod attinet ad ALTERAM partem argumenti, conueniunt ferè omnes, eundem esse Antiochum, Epiphanem videlicet, cuius mors describitur lib.1.cap.6. & lib.2.cap.9. nam potuit in itinere corripi doloribus viscerum, & cadere ex curru,vt dicitur lib.2. cap.9. & postea sic eger peruenire in Babylonem, & ibi addito dolore animi ex nuncio ad se allato rei male geste in Iudæa à suis, tandem mori. At de Antiocho, cuius mors describitur lib.2. cap.1. maxima quæstio est. Aliqui volunt este Antiochum magnum, vt Lyranus in hunc locum, & quidam alij.led hoc elle non potelt. Nam Antiochus magnus obiit antequam Iudas, qui hanc epistolam scripsit, dux ludæorum effet, nec fuit vllum bellum Iudæis cum Antiocho magno. Alij volunt este Antiochum Demetrij filium, qui etiam Tryphon, seu Griphus dicitur ab Eusebio. Ita Rupertus lib.10 de victoria verbi, cap.6. sed neq; hoc potest esse verum. Nam tempore istius Antiochi non Iudas, sed Ioannes Hircanus dux Iudæorum erat: & tamen Iudas epistolam scribit. Præterea epistola scribitur Aristobulo magistro Ptolomæi Philometoris, quem constat ex Eusebio in Chronico fuisse tempore Iuda, id est, diu ante tempora Antiochi Griphi.

Dicendum igitur est, hunc Antiochum esse Antiochum Epiphanem illum ipsum, de quo agitur in lib.1.cap.6.& lib.2. cap.9.nam tunc viuebat Iudas, qui epistolam scripsit: & etiam Aristobulus ad quem scripta est. Præterea iste suit primus & summus ex Regibus Syriæ inimicus Iudæorum, yt merito de cius morte tanta lætitia esset in Iudæa.

Deniq; quod dicitur lib. 2. ca. 9. de Antiocho Illustri, quod templum in Perside spoliare voluit, & turpiter sugatus est; omnino conuenit cum eo, quod hîc dicitur de isto Antiocho, quod in templo Nanneæ ceciderit, & percussus suerit, & quod multi eius milites membratim cæsi suerint. Neque verò necesse est affirmare, illic eum interiisse, vbi dicitut, cecidisse: cecidisse enim dici potest, quoniam exercitus eius sus sus sus sugatus que est. Quemadmodum Genes. 14. Regem Sodo-

H 4 morum

terius

t duo

deba-

ris di-

rfules

catus

r pur-

itum

.6.At

tem-

cap.6.

lecto

ficut

mul-

CITUI

Tun

rtuus

anno

mol-

terie

esist

**Ctam** 

etui,

n.ve-

e hao

Non

can-

lib.L

arra-

arrafacta

qua m&

)1en-

i: led

tem-

morum in prælio cecidisse narrat Scriptura diuina, & tames paulò post eum viuentem, & Abrahæ occurrentem introducit. Itaque Antiochus in eo sensu dicitur cecidisse, quoniam exercitus eius cæsus percussus que suerat, & ipse turpi sugae lapsus, fortè etiam vulneratus, in ipso itinere de curru ceci-

dit, & paulò post mortuus est.

Ad TERTIAM probationem aliqui respondent, non este Iudam Machabæum, sedaliquem alium, qui eam epistolam scripsit. Ita Rupertus lib. 10. de victoria verbi, cap. 15. sed non videturid esse verum. Nam anno CLXXXVIII.non Iudas, sed Ioannes Hircanus dux Iudæorum erat: nec vilus suiter ducibus Iudæorum, qui vocaretur Iudas, præter vnum Machabæum: nec est verisimile, cum senatu, & populo in titulo literarum alium nominari, quam principe. Alij volunt hunt Iudam esse quidem Machabæum; sed annos, qui initio lite rarum ponuntur, supputari non more Græcorum à Seleuco, sed more Hebræorum ab anno duodecimo Assueri, quoliberati fuerunt omnes Iudzi à nece opera Esther reginz. Ia Lyranus & Hugo Cardinalis in hunc locum, quos ferencentiores omnes sequuntur. Sed primum non videtur credibile, in his libris semper annos supputari more Græcorum, præterquam in hoc vno loco; deinde etiam numerandoab anno duodecimo Assueri, non potest incidere annus 188 in tempora Iudæ Machabæi. Lyranus enim, qué ceteri sequuntur, ita computat; ab anno XII. Assueri vsque ad finem regm eius sunt anni XXIX. his addantur sex anni, quibus regnauit Darius filius Assueri, & sunt XXXV. quibus si rursum addantur C X LV III. qui sunt ab initio regni Græcorum vsque ad Iudam, erunt CLXXXVIII. anni.

Sed in ista supputatione tres sunt grauissimi errores. Primus, quod ex 29. & 6. & 148. non sunt 188. sed 183. vt patet se cundus, quod omittunt hi auctores annos nouemdecim, qui sunt à principio Monarchiæ Alexandri vsque ad regnum se leuci: illi enim CXLVIII. anni Græcorum, qui numerantur lib. 1. Machab. cap. 4. vsque ad victoriam Iudæ, numerantur seleuco, non ab Alexandro, vt suprà diximus. Si ergo addas annos nouemdecim qui sunt ab Alexandro ad Seleucum, erunt omnes anni CCII. ab anno duodecimo Assuri non CLXXXVIII. vt ipsi volunt. Tertius error est, quod inista

Suppu-

supputatione faciunt Assuerum penultimum Regem Persarum, sequutisomnia Iudzorum aduersus sententiam Latinorum & Grzcorum omnium. Eusebius in Chronico post Assuerum adhuc tres Reges Persarum ponit: Iosephus, quem ego supra sequutus sum, septem Reges post Assuerum numeratiex quo sequitur, ab anno duodecimo Assueri vsque ad Iudam non CLXXXVIII annos, sed longè amplius quam ducentos essluxisse.

Igitur cum Melchiore Cano, & aliis nonnullis existimo, sic esse quæstionem dissoluendam, vt dicamus illa verba, Anno CLXXXVIII. non esse principium epistolæ sequentis, quam Iudas scripst, sed sinem præcedentis, quæ scripta est à toto populo Iudæorum duce Ioanne Hircano. Id apertè indicant Græci codices, qui post illa verba, anno CLXXXVIII. distinctionem constituunt. & ratio certè id exigit, vt cum sint illa verba inter initium vnius epistolæ, & sinem alterius, & numerus annorum in sine potius, quam in principio poni soleat, ea nos ad epistolam præcedentem non ad sequentem referamus.

Obiectio Septima sumitur exeo, quod liber prior Machabæorum cum Euangelio pugnare videatur. Nam lib. 1. cap. 1. affirmat auctor eius libri vaticinium Danielis de abominatione desolationis stante in loco sancto, impletum esse quando Antiochus Epiphanes idolum in templo Domini collocauit. At Christus Matth. 24. vaticinium illud asserit implendum in nouissimis diebus. Respondeo, in libris Machabæorum nullam sieri mentionem vaticinij Danielis, sed solum idolum Antiochi vocari abominandum idolum desolationis, vt reuera erat.

Obiectionem Postrem Am, quam afferunt nonnulli, ex Ville trug de eo quod in his libris videntur ij commendari, qui semet occiderunt, qualis suit Eleazarus lib. 1. cap. 6. & Razias lib. 2. c. 14. diluit iam dudum S. Augustinus in epist. 61. ad Dulcitium, & lib. 2. contra epist. Gaudentij, cap. 23. & summa responsionis est, mortes horum hominum narrari in Scriptura, non laudari, vel certè non ita laudari quasi piè & sanctè secerint,

quod fecerunt, quamuis audacter, & viriliter, & hominum iudicio fortiter eos fecis-

se negari non possit.

H 5

CAPVT

tamen

Todu-

main

ugac

1 ceci-

on elle

tolam

dnon

udas,

uiter

1 Ma-

hunc

lite.

elico,

1011-

rè re-

redi

rum,

loab

38.111

uun-

egni

gna-

n ad-

sque

Pri-

. Sc.

Se-

ntur

ura

ldas

um,

non ista

PU-

74

# Cap. XVI. De Verbo Dei. Lib.I. CAPVT XVI. bus dam partibus librorum Marci

De quibusdam partibus librorum Marci, Luca, Ioannis.

LTIMVM caput Marci tempore B. Hieronymi non fuisse ab omnibus receptum vt canonicum, patet ex epist. ad Hedibiam q. 3. Caussa dubitationis erat propter quæda verba apocrypha, quæ in isto vlt cap. inserta erant, vt patet ex Hieron. lib. 2. contra Pelagianos ante medium. Hæc enim inserta erant verba, que satis aperte Manichæismum redolent. (Et illi satisfaciebant, dicentes, seculum istud iniquitatis, & incredulitatis substansia est: qua non sinit per immundos spiritus veram Dei apprebendi birtutem, idcirco iam nunc reuela iustitiam tuam.) Nune nobis dubitare non licet: nam Concil. Trid. sess. 4. iubet libros integros recipi cum omnibus suis partibus, vtin Ecclesia Catholica legi consueuerunt: legitur autem caput hocin diebus celeberrimis Resurrectionis & Ascensionis, & idem exponiturà Beda, & à B. Gregorio homil. 21. & 29 in Euangelia. Athanasius etiam in synopsi; in summa Euangelij secundum Marcum hoc caput vt verè Marci agnoscit, &similiter Augustinus lib.3. de consensu Euang.cap.24. Denique incredibile est Marci Euangelium ita mutilum, & truncum esse, venihil de resurrectione contineat. Adde, quod etiam Caluinus cap. 17. §. 47. instit. hoc vltimum caput Marci ad. mittit, vt partem Euangelij: vt non sit opus in hac re probanda diutius laborare.

Ex C APITE 22. Lucæ, quidam in dubium reuocant historiam illam de sudore Christi sanguineo, & angelica apparitione, & consolatione; vt Hilarius testatur lib. 10. de Trinit. & Hieronymus lib. 2. cotra Pelagianos. Caussa, quæ hos permouit ea fuit; ne Christo insirmitatem, & animi dolorem tribuere viderentur. Qua etiam de caussa quossam Catholicos præpostero zelo è suis codicibus ex illis verbis Luc. 19. Videm ciustatem sleuit super illam, abrasisse verbum sleuit, testatur Epiph in ancorato. At certè isti timuerunt vbi no erat timos. Si enim Christus vt homo, potuit imminente passione pauere & tædere, vt etiam Matth. cap. 26. & Marc. cap. 14. testantur: cur non potuit eadem ratione sudare, & angelicam consolatio.

folationem admittere? & si corpus habuit passibile, & animá sentientem, cur non potuit dolere & sere? Itaque At HANA-sivs lib. 6. ad Theophilum, qui est de beatitudine silij Dei, anathema dicit iis, qui Christum sanguinem sudasse negant. Epiphanius quoque in ancorato, & Augustinus lib. 3. de consensu Euangel. cap. 4. hunc locum Lucæ, vt Euangelicum agnoscunt: neque Hilarius, & Hieronymus locis citatis contrarium docent, sed tantum monent, non in omnibus codicibus suo tempore suisse, & propterea non ita certæ sidei habitum.

INITIVM CAPITIS 8. Ioannis, quo adulteræ historia cotinetur, non fuille olim certæ fider, Eralmus docet in annotatione huius loci, ex Eulebio lib. 3. hist. cap. 39. vbi sic dicit de Papia loquens: Historiam quandam subiungit de muliere adultera, qua accusata est à Iudais apud Dominum, habetur autem in Euangelio quod dicitur secundum Hebraos scripta fla parabola. Quibus verbis aperte indicat, se no vidisse eam historiam in Euangelio Ioannis: & sibi non tam historiam, quam parabolam videri. Nihilominus tamen dubium este non debet, quin ea & historia sit, & Euangelica, cum legatur in Ecclesia in sabbato post Dominicam III. quadragesimæ, & eam agnoscant grauissimi Patres Græci & Latini: Ammonius Alexandrinus in suo monotessaro Euangelico, Athanasius in synopsi in compendio Euangelij Ioannis, Chrysostomus hom. 60. in Ioanem, Ambrosius in epist. 58. lib. 7. ad Studium, Hieronymus lib. 2. contra Pelagianos, & Augustinus tract.33.in Ioannem. Idem quoque August.lib.2.de adulterinis coniugiis, cap. 7. eam historiam ab inimicis veræ sidei erasam suisse de nonnullis codicibus dicir.

Neque causs nostræ officit, sed prodest potius quod Eusebius scribit Papiam Ioannis discipulum huius historiæ meminisse id enim signum est rem esse veram. Quod autem eam
Eusebius in suo codice Euangelij no habuerit, parum refert,
forte enim ab aliquo erasa erat. Adde quod probabile est,
Eusebium non loqui de hac historia adulteræ, sed de alia vete apocrypha; nam in textu Græco Eusebij non habetur nomen adulteræ, sed weel wrands em workais apapiaus staCandeious.

De

nymi

bita-

qua

ntra

que

ant, Fan-

pre-

m.)

. 111-

tin

put

, &

ı E-

relij

zfi-

que

um

am

ad.

an-

0-

II-

114.

er-

II-

OS

135

ur

10

en-

1-

#### 6 Cap. XVII. De Verbo Dei. Lib. I.

Deverbis illis, quæ habentur cap.vlt.epist.1.Ioannis:Tru funt qui testimonium dant in cælo, Pater, Verbum, & Spintus sanctus, & hi tres vnum sunt; dubium aliquando exstitus se, & nunc etiam esse debere, longa oratione contendit Eral mus in annotatione huius loci. At certè in Ecclesia publici leguntur hæc verba in Dominica in Albis. Eundem locuma gnoscit Cyprianus lib. de simplicitate prælatorum, Athanasius lib. 1. ad Theophilum, qui est de vnita Deitate, Ioannes II. Papa in epist.ad Valerium, Hieronymus in prologo epistolarum canonicarum, Idacius in lib.aduersus Varimadum, & Eugenius Carthaginensis apud Victorem lib. 2. de perse cutione Wandalica, quare verba illa veram esse pattem Scripturæ diuinæ, non dubium est.

## CAPVT XVII.

### Deepistola ad Hebraos.

VPLEX dubitatio de hac epistola fuir, vna de auctore, altera de auctoritate eius; quæ tamenin connexæ sunt, vt pauci sint, qui de vno dubitaue. rint, & non de altero. Primum igitur ex antiquis hæreticis Marcion, teste Hieron. præfat. in epist. ad Titum;& Arius, teste Theodoreto, præfatione in epist. ad Hebræos, pistolam ad Flebræos neque Pauli este, neque sacram doce bant. Ex nouis hæreticis Lutherus in prologo epist. ad He bræos, hanc epistolam nec esse Pauli, nec vllius Apostolicotendit, quòd quædam contineat contra Euangelicam & Apostolicam doctrinam. Luthero subscribit Brentius in confessione Wirtenberg, cap. de sacra Scriptura, & Kemnitius II exam. 4. sess. Concil. Trident. Magdeburgenscs quoq; cent. lib 2.cap.4.colum,55. & alij huius temporis hæretici, exceptis Caluinistis; Caluinus enim in instit. impressa anno 1554. c.8. §. 216. contendit hanc epistolam esse vere Apostolicam, & etrare in hac parte Lutheranos, tamen an Pauli sit, an alterius Apostoli, vt Barnabæ, aut Lucæ, dubitat Caluinus, vt pateter eademinstit.cap.19.6.83.&cap.16.6.25, quocirca Ministri Calumitæ in ea confessione quam obtulerunt Pissiaci, artic.; ponunt hanc epistolam in numerum diuinarum Scriptura. rum, sed tanquam auctoris incerti-

Præter

TRE

Spin-

Eral.

blice

ıma.

ana.

innes

o epi-

dum,

erle-

ScII-

e au

aue.

quis

m;&

s,e.

He-

CO+

ZA-

OII-

\$ 10

It.L

ptis

c.8.

er.

1115

tex

al-

: 30

Ta-

ter

Præter hos manifestos hæreticos, Catholicos etiam quosdam & præsertim Latinos de auctore huius epistolæ dubitasse, & propterea eam minoris secisse, testis est Eusebius lib.3. hist.cap.3.necnon B. Hieronymus in lib. de viris illustribus in Paulo, vbi dicit; Hanc epistolam à quibusdam Latinorum negariesse Pauli, sed vel Barnabæ, vel Lucæ, vel Clementis Rom. Pontificis. Addit Sixtus Senensis lib.7. Bibliothece sanstæ, à quibusdam etiam attribui Tertulliano. Nostris temporibus Erasmus ad sinem annotationum in hanc epistolam & Caietanus ad initium commentatiorum in eandem epistolam quæstionem iam olim sopitam, iterum reuocârunt in lucem.

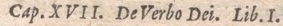
Verum epistolam & canonicam esle, & Pauli Apostoli facilè probari potest. PRIMVM, quoniam nomine Apostoli Pauli legitur in Ecclesia, in die Natalis Domini, & alias frequenter. Secundo, quia producta intestimonium acrecepta est vt Pauli, à multis antiquissimis Pontificibus, vt Clemente I. in epilt. ad Corinthios, apud Eusebium lib 3.cap.38. Innocentio I.in epift.3. ad Exuperium, Gelafio I.in Concilio Episcoporum LXX. TERTIO, quia ponitur in canone sacrarum Scripturarum nomine Pauli, à Concilio Laodiceno canone 59. Carthag. III. can. 47. & Trid. self. 4. & agnoscitur etiam vt Pauli à Nicænno I. teste B. Thoma in hanc epistolam: & ab Ephesino I. & Chalcedonensi approbantibus duodecim capitula Cyrilli, quorum decimum tale est: Pontificem & Apostolum confessionis nostra factum esse Christum diuina Scriptura commemorat, Esc. etiam ab Arauficano II. can. vltimo, vbi & Apostoli & diuina Scriptura esse dicitur.

QVARTO, quoniam recepta fuit semper ab omnibus Græcis Patribus, vt patet, tum quia omnes eam vt Apostoli citat, tum quia B. Hieron. in epist. ad Dardanum id affirmat, tum etiam quia omnes qui canonem exponunt, hanc epistolam cum ceteris Paulinis numerant, vt Origenes apud Eusebium lib.6.cap.18. hist. & ipse Euseb. lib.3.c.3. Greg. Nazian.in carmine de canone Scripturæ, Athanasius in synopsi, Epiphanius hæses a Damos carmilla.

nius hæres, 76. Damascenus lib. 4. cap. 18.

QVINTO, recepta fuit etiam ab omnibus Latinis post Lactantium. Soli enim Tertullianus, Cyprianus, Lactatius, Arnobius hac epistolam non videntur agnoscere, nec enim eam

vnquam



78

vnquam citant, quod sciam. at Hiler. lib. 12. de Trinit. Ambros lib. 2. de Cain, cap. 2. Hieron. in epist. ad Dardanumde terra promissionis, Augustin. lib. 2. do ctr. Christian. cap. 8. & Russin. in symbolum, & alij deinceps omnes, eam vt Paulinam agnoscunt, & frequentissimè citant. Philastriv verò in Catalogo hæresum, inter hæreticos numerare non dubitauit, qui eam epistolam vel reiiciunt, vel Pauli essent. Non autem debet duorum aut trium Latinorum dubitatio anteponi certissimæ confessioni omnium aliorum.

SEXTO, videtur B. Petrus huius epistolæ mentionemstere; Petrus enim priorem epistolam scripsit ad Hebræosinter gentes dispersos, vt patet ex titulo, vtq; OEcumenius docet, & ipse etiam Erasmus ad initium annotationum in ham epistolam contendit: posteriorem ad eosdem scripsit, vt colligitur ex illis verbis, cap. 3. Hanc Sobis carissimi secundā scribo epistolam. In eodem autem capite postea subiungit; siem & carissimus frater noster Paulus scripsit Sobis. Scripsitigitur Paulus, Petro teste, epistolam aliquam ad Hebræos.

Postremo, epistola hæc Catholicorum omnium con sensu vel est Pauli, vel Lucæ, vel Barnabæ, vel Clementis Romani, vel certè Tertulliani: sed Tertulliani esse non potet, cum Clemens Alexandrinus, qui aliquanto antiquior Ter tulliano fuit, affirmet, hanc epistolam esse Pauli, apud Eule bium lib.6. hist. cap. 11. Quid, quod ipse Tertullianus hance pistolam Barnabæ esse purauit, vt Hieronymus docet lib. # viris illust.in Paulo? Neque etiam esse potest Clementis Romani, cum ipse Clemens eam citauerit tanqua Apostoli Pall li in quadam sua epistola ad Corinthios, ve Eusebius retes lib. 3. hist. cap. 38. Ac demum cum in fine huius epistolæav Ctor dicat: Amplius autem deprecor Sos hoc facere, quo cele rius restituar Sobis. Ista enim verba nullo modo Clement conuenire possunt, qui cum esset Episcopus Romanus non in Iudæa, sed Romæ habitaturus erat. Ex quibus apparet, qui ineptè Erasmus ad finem annotationum in hanc epistolam eius auctorem Clementem facere conetur. Denique nec Lucæ, nec Barnabæ epistolam esse, nec alterius omnino quam Pauli satis probant argumenta suprà allata: sed quado etiam aut Lucæ, aut Barnabæ esfet, Apostolici viri esfet, nec Apostolica auctoritate carere deberet.

t. Am.

umde

ip.8.&

Pauli-

RIV

renon

ffe ne.

m du

um.

em fa

cos In-

us do-

hand

rt col-

ā seri-

SICH

fitigi.

con

s Ro-

otell,

Ter-

Eule.

ance

ib. de

s Ro.

Pau-

refess

æau

celt

nentl

s non

t, qua

lam,

c Lu-

luam

tiam

ofto-

A

At contra hanc epistolam quinque argumenta proferunt Magdeburgenses, quibus argumeta Lutheri & Erasmi simul complectuntur. Primvmest, quia prudens vetustas de hac epistola dubitauit. Respondeo, ineptè dici vetustatem de hac epistola dubitasse, cum vnum solum Caium ex Græcis, & duos vel tres ex Latinis proferre possint, & nos contra, tot Pontisices, tot Concilia, omnes Græcos, vno excepto, & omnes Latinos, tribus vel quatuor exceptis, pro nobis habeamus. Et si de antiquitate non de multitudine agatur, antiquior est Clemens Romanus Caio, & Clemens Alexandrinus Tertulliano, & Dionysius Areopagita vtroque, qui tamen hanc epistolam Pauli nomine citat in epistola ad Titum.

SECVNDVM argumentum est, quia non habet adiectum initio nomen Pauli, vt habent omnes aliæ epistolæ; quanqua hoc argumentum fatentur ipsi ibidem non esse vsque adeò graue. R ESPONDEO cum Hieron. præfat. in epist. B. Pauli; Si ideo non est Pauli, quia non habet præsixum nomen Pauli; nullius esse, quia nullius habet nomen. Quid, quod epist. prima Ioannis non habet eius nomen præsixum, & tamen Ioannis esse minimè dubitatur? Et contrà, Euangelia quædam Thomæ, Bartholomæi, Iacobi, Nicodemi nomen præserut,

& ab omnibus tamen nec immeritò reiiciuntur.

Addo præterea, iustis de caussis nomen suum huic epistolæ Paulum non addidisse. Vel enim id fecit, vt ibidem Hieronymus docet, quia sciebat nomen suum inuisum Hebræis esse, quamuis ad sidem iam conversis, propterea quod ipse præceteris legem veterem esse abrogatam acerrime disputabat: cuius legis illi adhuc æmulatores erant, Act. 21. Vel, vt idem Hieronymus docet in cap. 1. ad Galatas, quia in hac epist. ad Hebr. cap.3. dicturus erat, Christum esse Apostolum confessionis nostræ, noluit initio se more solito Paulum Apostolum nominare, ne videretur se cum Christo aliqua ex parte conferre. Vel denique (vt Theodoretus præfat. comment in hanc epistolam docet) quia Paulus non erat Apostolus Hebraorum, sed gentium, vt ipse fatetur Gal. 2. noluit more solito incipere Paulus Apostolus, sed nudam doctrinam exponere, non quasi Apostolus & magister, sed vt amicus & socius. Quocirca in fine epistolæ ponit: Rogo autem bos fratres, be sufferatis berbu solaty, etenim perpaucis scripsi

Vobis, & c. quasi dicere velit, non ægrè feratis, si ego, qui proprius Apostolus vester non sum, per literas vos monere, à cohortari volui. Id enim feci, vt vos consolarer, non vt imperarem. Has omnes rationes attigit Clemens Alexandr. apul Euseb. lib. 6. hist. cap. 11.

dem oratio huius epistolæ longè grauior, copiosior, ornation est, quam ceterarum. Neque satisfaceret, qui respondere, hanc epistolam esse scriptam Hebraicè, & Apostolum propria lingua melius loqui potuisse, quam aliena, id est, Graca Nam epistolam hanc non Hebraicè scriptam esse, sed Grece, patet tum ex eo, quòd citantur in hac epistola testimoniale cundum versionem LXX. tum etiam quia auctor epistola cap. 7. interpretatur nomen Hebraicum Melchisedech, lest, Rex iustitiæ, & Rex Salem, id est, Rex pacis, quod non secret si Hebraicè loqueretur.

Sa

8

RESPONDENT aliqui, hanc epistolam non Hebraice, le Græce primum esse scriptam, & quidem sententias Paulid fe, verba autem Lucæ, aut Clementis, quo tanquam interpre te & scriba Paulus vius sit. Et ideo epistolam hanc esse mag ornatam, quam ceteræ fint, quia sermo huius epistolæ, non Paulo, vt ceterarum, sed ab alio magis diserto compositus! Ita Origenes apud Eusebium lib. 6. cap. 18. Alij existimani epistolam hanc Hebraice primum esse scriptam, ac deine translatam in Græcum sermonem à Luca, vel à Clement Ita respondet Eusebius libro 3. hist. capite 38. & Clemens Ale xandrinus apud Eusebium libro 6.capite 11. Neque repugn huic responsioni interpretatio. Non enim Apostolus inter pretatur Melchisedech nomen Hebræum Græce, sed He braice, vt ex etymologia, & vi nominis aliquid probo Quemadmodum si Latine quis dicat homicidium, estho minis cædes; & Græce dweg DE Greft Swegy Dev. ita Hebrald quanquam fiinterpres addid set interpretationem, non esset absurdum; vt Exod.12. esset nim phase, id est, transitus Domini, quæ interpretationo habetur in Hebræo; & Matthæi 27. Eli, eli, &c. id est, Dell meus, Deus meus, &c. Neque illud obstat de Scripturis cità tis secundum versionem LXX. Apostolus enim si Hebraicum

Cap. XVII. De Verbo Dei. Lib. 1.

11 pro

ere, &

1mpe-

c. apud

,fiqui

natio!

ideret,

n pro-

Fræca

Freck,

niale

istola

ch,

onta

cè, le

ulid

erpit

mag

non

tusin

mani

leind

nentt

S Ale

ugu

intel

d He

robei

ft ho

orald

didi

este

01101

Deus

s cita-

riplic

81

scripsit, ex Hebræo sonte testimonia protulit: tamen interpres Græcus ea verba à Paulo citata, ita vertere voluit, vt antea verterant illa eadem LXX. ne aliquid noui Græcorum auribus inferret. Neque id est nouum; quam multa enim testimonia Hebræo sermone protulit, idem Apostolus in concione, quam habuit in synagoga Antiochena, & Lucas tamé ea omnia retulit, Act. 13. secundum versionem LXX. Ex his duabus solutionibus, tametsi vtraque probabilis est, tamen prior cum simplicior, tum etiam expeditior esse videtur.

QVARTVM argumentum, quo maxime nituntur Magdeburgenses: eiusmodi est; Auctor huius epistolæ cap. 2. ponit,
se in numero eorum, qui ab Apostolis ad sidem conversisunt,
dicit enim: Quomodo nos effugiemus, si tantam neglexerimus
salutem; que cum initio cæpisset enarrari per Dominum, ab
eis, qui audierunt consirmata est in nos, contestante Deosignis & virtutibus, & c. At Paulus Galat. 1. graviter assirmat, se
non ab homine, nec per hominem, sed à Christo per reuelationem didicisse Euangelium; non igitur Paulus huius epistolæ auctor est.

- RESPONDEO primum, B. Paulum hæc dicere, non de se, sed de hominibus sui temporis, quemadmodum Itaias c. 64. in persona populi dicit: Facti sumus vi immundi omnes nos, Squasi pannus menstruata sniversa iustitia nostra; non est quinuocet nome tuum, qui consurgat, & teneat te, &c. quo loco non loqui Isaiam de seipso, pater, quia ibidem longa oratione Deum inuocat. Addo præterea, non esse absurdum, si Paulus ponat se in numero corum, qui ab Apostolis conhrmatisunt. Non enim hicagit de confirmatione per doctrinam, led per miracula. ait enim salutem, id est, salutis prædicationem confirmatam esse per Apostolos, contestante Deo fignis & prodigiis. Quis autem negare potest, Paulum quando conuersus est, etsi Euangelium plenissimè didicerit per reuelationem, tamen confirmatum esse in side, auditis miraculis Petri & aliorum Apostolorum, & præcipuè eo miraculo, quo ipse per manus Ananiæ lumen oculorum recepit?

QVINTVM argumentum, auctor huius epistolæ pugnat cum doctrina Domini. Dominus enim dicit Matth. 11. Venite ad me omnes: hic autem excludit eos, qui semel peccauerut. sic enim loquitur cap. 6. Impossibile est eos, qui semel sunt

illumi-



illuminati, iterum renouari ad pænitentiam. Et cap. 10 affirmat, non relinqui hostiam pro peccato, iis qui voluntari peccant post acceptam notitiam veritatis. Et cap. 12. Esauni inuenisse locum pænitentiæ.

RESPONDEO, non magis hæc loca pugnare cum illo: We nite ad me omnes, quam pugnent verba Domini, Matthu vbi dicit, Blasphemiam in Spiritum sanctum non remiti, neque in hoc seculo, neque in suturo. Apostolus enim no de quocunq; peccatore loquitur, sed de eo qui peccat in spiritum sanctum, id est, qui voluntari è oppugnat cognitame

exploratam veritatem.

Porrò dicuntur talia peccata irremissibilia tribus de caul sis. Primo, quia vi plurimum eiusmodi homines non con uertuntur, nec eiusmodi peccata remittuntur; etsi absolut contrarium potest accidere, & aliquando reipsa accidit; hor in morbis corporalibus, eos vocamus incurabiles, qui vipli rimum non curantur, etsi quandoque curentur, & cos von mus curabiles, qui vr plurimum curantur, etsi quandoqino curétur. S E C V N D O, quoniam qui in Spiritum sanctum par cant, directe resistant gratiæ, qua sola curari possent: que admodum qui non potest sanari, nisi fectione vena, & null modo admittit hoc remedium, rectè medicus de eo pronu tiat, sieri non posse vt sanetur, nec tamen propterea negatit quin possit aliquis sapientissimus medicus ægroto persuado re, vt admittat venæ sectionem. Terto, qui ex malitiaper cat, nihil habet in se vnde remissionem mereatur, & propst rea dicitur eius peccatum irremissibile, quamuis absoluten mitti possit. Qui autem peccat ex ignorantia vel infirmit te, aliquid habet vnde misericordiam Dei prouocet, iuxtal lud Apostoli, I. Timoth. I. Misericordiam cosecutus sum, 9111 ignorans feci in incredulitate.

Atq; hæc quidem responsio satis esse videtur ad eam tollendam dissicultatem, quæ ex prioribus locis oriebatur. Potest eriam alia adhiberi. Nam priorem locum, qui habetu Hebr. 6. exponunt multi ac ferme omnes, vt Chrysostomus, Theodoretus, OEcumenius, Theophylactus, Anselmus, Schulius, & alij in hunc locum, necnon Augustinus in finecuposit inchoatæ, in epist. ad Romanos, de renouatione adponitentiam, quæ sit in Baptismo, non ad eam, quæ sit in so

o affir

intalk

fauni

10:14

ttha

emitt,

111 1100

in Spl

tama

e can

n con-

folu

t; lick

vt plu

you.

9; 1101

n per

luen

nul

onu

gatu

luade

a per

copte

ite!

mill

xtall

2,9111

m tol-

. Po-

betui

mus,

15,50

neer-

d pa

onci-

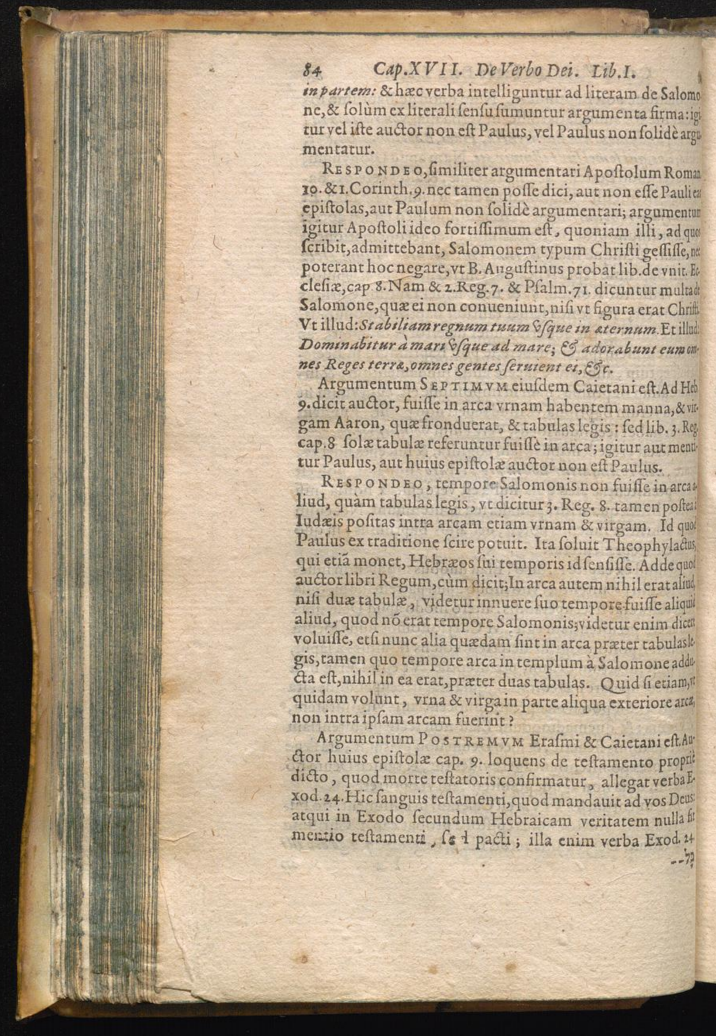
conciliatione post Baptismum. Nam quod de Baptismo loquatur hic B. Paulus, satis indicant verba illa; Non rur sum iacientes fundamentum Pænitentia, Fidei, Baptismatum, Sc. &illa; Eos, qui semel sunt illuminati. Nam apud Dionysium, capite secundo Ecclesiastica hierarchia, & alios veteres, Baptismus dicitur illuminatio, quia est Sacramentum sidei. Et illa: Rursum renouari: nam (vt Augustinus loco citato docet) per Baptismum propriè renouamur, per reconciliationem curamur. Denique illa: Iterum crucifigentes Filium Dei: nam in Baptismo repræsentamus Christi mortem & sepulturam, vt dicitur Roman. 6. & sicut semel tantum Christus mortuus est, ita & nos semel tantum baptizari possumus. Beatus Paulus igitur aduersus sidei desertores disputat, ac docet, neminem sperare debere, se post Baptismum in Ecclesia susceptum, alibi posse iacere aliud fundamentum, & inuenirealiud Baptisma: nam id impossibile est, cum vnum sit tantum verum Baptisma, & illud repeti non possit. Eundem sensum habet secundus locus. Vere enim Soluntarie peccantibus, id est, recedentibus à iam cognita, & suscepta fidei veritate, non relinquitur hostia pro peccato: non quia non est locus pœnitentiæ, sed quia nulla est vere essicax hostia, nisi mors Christi, quamilli apostasia sua contemnunt. Necenim alius Christus inueniri potest, nec alius Baptismus, in quo mors eius repræsentetur.

Ad illud ex capite 12. dico, Esau duobus modis non inuenisse locum pænitentiæ: vno modo apud patrem suum, quia
resperdita erat irrecuperabilis: altero modo apud Deu, quia
non rectè pænitentiam egit, vt Chrysostomus hunc locum
exponit. Apostolus igitur deterrere volens homines à lapsu,
proponit incertum exitum pænitentiæ. Vt enim Esau non
potuit recuperare hæreditatem, quia erat irrecuperabilis; ita
peccator non potest recuperare innocentiam, virginitatem,
& similia: & quemadmodum Esau non rectè pænitentiam
egit, quamuis seuerit, & ideo Deum non placauit, itasæpe
peccatores pænitentiam agere videntur, & tamen Deum no

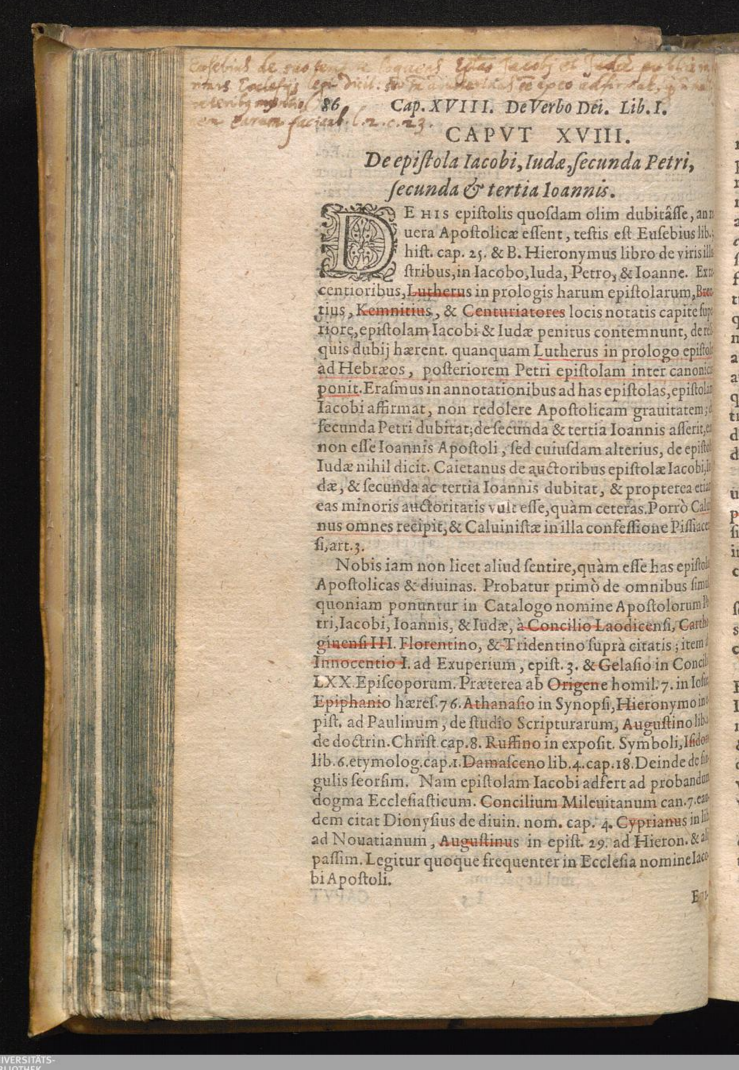
placant, quia non agunt ponitentiam ve oportet.

Argumentum Sextym est Caietani in commentario huius epistolæ. Auctor huius epistolæ probat cap. 1. Christum esse Filium Dei, ex illis verbis lib. 2. Reg. cap. 7. Ego ero ille

2 81



Cap. XVII. De Verbo Dei. Lib. I. 85 lomo חֹצֶּח דִם-חַבְּרִית אֲשֶׁר בְּרַת יְחֹנֶח עִבַּיבֶם עֵל בָּל-a:igi חהברים האלח, non habent alium fenfum, quam istum, Ecargu ce sanguis fæderis quod pepigit Dominus vobiscum super oman omnibus verbis istis; igitur aut Paulus non tenebat Hebraiultea cam linguam, aut huius epistolæ auctornon est Paulus. entur RESPONDEO, vel est quæstio de re, vel de nomine: si de d quo nomine, iniustè Erasmus hunc auctorem accusat, nam non Te, no folum iste auctor, sed etiam LXX. interpretes vocem non it. Ec perpetud verterunt dradunn, id est, testamentum, ve patet ex ultadt Pfalmis, quos ex versione LXX. habemus, & ex Hieronymo hrift in caput secundum Malachiæ, vbi affirmat LXX. semper feillud rè vertisse testamentum. Et Apostolus Paulus Rom.9. Gal.3. 773 0771 & 4. & alibi loquens de lege vetere, semper testamentum vocat id quod Hebræi dicunt nin, immò adeò trita est in Ec-Heh clesia hæc vox testamentum, pro Hebraica nana vt nihil fre-& VIII quentius dicamus, vel audiamus, quam testamentum vetus . Reg. & testamentum nouum. nenti-Si autem non de nomine, sed de re quæstio est, quasi au-Aor huius epistolæ ad testamen m proprie dictum detorsercaa rit hunc locum Exodi, in quo agurur de fædere : responden-Steal dum est, promissionem vitæ æternæ, de qua per siguras in te-Q1101 stamento veteri, & apertè in nouo agitur; esse simul testaméactus, tum & pactum; testamentum, quia continet dispositionem quoi de hæreditate æterna danda filiis Dei, quæ non fuit rata ante liud, mortem testatoris. Testamentum enim est dispositio de hæiquid reditate, qua non prius rata est, quam testator moriatur: est licen autem simul pactum illa Dei promissio, quia habet annexam asic conditionem:non enim vult testator Deus dare hereditatem dde æternam, nisiiis, qui leges suas observauerint; & hac ratione m, dicitur fædus & pactum. Iam ergo de eadem re loquitur Moarca ses Exod.24.& Paulus Hebr.9. & Moses quidem vocat pactu, sed intelligit non quodeunque pactum, sed pactum de dant, Au da hæreditate post mortem testatoris, & propterea sanguiopnic nem aspersit in populum, qui sigura est sanguinis Christipro oa E nobis effundendi; Paulus autem vocat testamentum, ) cust sed intelligit de testamento non qualicunque, lati sed conditionato, id est, quod si-. 24 -77 mul sit pactum. CAPVT



EPISTOLA secunda Petri citatur nomine Petri ab Higino, epist. 2. à S. Gregorio homil. 18. in Ezechielem, & ab aliis passim. Legitur in Ecclesia in festo transfigurationis. Præterea, vel oportet confiteri hanc epistolam este Petri, vel continere intolerabilem errorem, quod nullus hactenus dicere aulus est. Nam cap. 2. auctor dicit: Hac vocem nos audinimus, cum essemus cum ello en monte sancto, &c. At certe in monte sancto cum Dominus transfiguratus est, soli cum Domino fuerunt, Petrus, Iacobus, & Ioannes, vt Euangelium loquitur, Matth. 17. Igitur epistolæhuius auctor, aut insignis aliquis impostor fuit, aut est vnus è tribus Apostolis Christi primariis. Et quamuis parum referat, cuius fit è tribus, quantum attinet ad auctoritatem, tamen satis constat, non este lacobi, aut Ioannis, tum quia nemo hoc vnquam dixit, tum etiam, quoniam auctor aperte initio epistolæ vocat se Simoné Petrum Apostolum Iesu Christi. Quo argumento persualus Beda in commentario ad hancepiitolam, miratur, qua ratione dubitari potuerit de auctore huius epistolæ.

EPISTOLA Iudæ citatur vt Iudæ Apostoli à Dionysio diuin.nom.cap.4. à Tertulliano lib. de habitu muliebri, à Gypriano in lib. ad Nouatianum, & à posterioribus frequentissimè. Eadem quoque testimonium habet ab Origene lib. 5. in cap.5. ad Rom. ab Epiphanio hæresi 76. & à Hieronymo in

cap.1.ad Titum, & in Catalogo seript.

EPISTOLA secunda Ioannis citatur à Cypriano in lib.2. sententiarum Concilij Carthaginensis circa sinem. EPI-STOLA tertia eiusdem citatur à Dionysio cœlest, hierarch.

cap.3.

, ann

s lib.

TISI

Ext

Beer

retup

dere

Pilto

onica

ifto!

em;

erit, C

pilte

obidi

etial

Calc

Trace

iftol

fimil

mh

arth

em

nci

Iolu

0111

liba

fidon

delin

ndon

7.can

mil

82

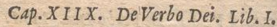
laco

E

At contrà non desunt argumenta. Ac Primv m quidem Erasmi est contra epistolam Iacobi. Hæc epistola si est vllius Iacobi, illius certè erit, qui fuit primus Episcopus Hierosolymorum, & de quo tam multa dicutur in Actis Apostolorum, & in epist ad Gal. Sed hunc non verè esse Apostolum ex duodecim, constatex Hieronymo in comment. cap. 1. ad Galat. vbi dicit, grauiter errare eos, qui dicunt, Iacobum istum esse vnum ex duodecim.

RESPONDEO, argumentum hoc Erasmi manisesto mendacio inniti. Hieronymus enim non dicit errare eos, qui sentiunt hunc Iacobum esse vnum ex duodecim, sed eos, qui di-

4 (11



cunt hunc Iacobum esse fratrem Ioannis, & quem Herod eapite plecti iusit. Esse autem hunc nostrum Iacobum vous ex duodecim, idem Hieronymus docet, & probat in librow uersus Heluidium, his verbis : Nulls dubsum est, duos fulle Apostolos Iacobi Socabulo nuncupatos, Iacobum Zebeda, Iacobum Alphai, istum nescio, quem minorem Iacobum, que Maria filium, nec tamen matris Domini, Scriptura comm morat, Apostolum vis esse, an non? Si Apostolus est, Alphan lius erit:sinon Apostolus, sed tertius nescio quis Iacobus:qui modo est frater Dominiputandus? & quomodo tertius add finctionem maioris, appellabitur minor?cum maior & min non inter tres, sed inter duos sole ant prebere distantiam; frater Domini Apostolus sit, Paulo dicente, alium Apostolu Gidineminem, nisi Iacobum fratrem Domini. Præterea hou dem multis rationibus probari posset: sed quia nec est nec sarium hocloco, & ego breuitati studeo, hoc solum dicami non est Jacobos hic noster vnus ex numero duodecim Apo stolorum, vnius Apostoli ex duodecim nullam sieri memo riam in Ecclesia: constat enim ex Euangelio Matth. 10. du fuisse lacobus inter duodecim, lacobum Zebedæi & lacobus Alphæi; In Ecclesia autem non sit memoria, nisi Iacobia tris Ioannis, die XXV. Iulij, & huius Iacobi qui scripsitha epistolam, & suit Episcopus primus Hierosolymæ, die i. Ma si ergo iste non est ille Iacobus Alphæi, sequitur, illius m lam prorsus fieri memoriam, quod est certe absurdissimu

Argumentum SECVNDVM. Auctor huius epistolano vtitur solita Apostolorum salutatione, sed prophanomo tantum dicit, Iacobus Dei & Domini nostri Iesu Christis uus duodecim tribubus, qua sunt in dispersione, salutem: En non est verisimile, eam este Iacobi. RESPONDEO ad hour gumentum, quod est Caierani in hunc locum; Si ista propis na salutatio censenda est, illam esse habendam magis pro phanam, quæ habetur Act.13. Apostoli & seniores fratres bis qui sunt Antiochiæ, Syriæ & Ciliciæ fratribus ex gentibo salutem. Atqui nullus Catholicus hic salutationem, vtpm phanam reprehendere auderet : igitur neque illam Iacobi

lus, vt prophanam, reprehendere debet.

Argumentum TERTIVM contra candem epistolame Magdeburgensium, cent.1. lib. 2. cap.4. col. 54. quemadmo Terode

broad

tuille

das, 8

2,980

phas

65: 9111

sadb

min

im;

froion

a hou

nea

camp

n Apo

nemo

o. du

acol

bit

t ha

.Ma

is nu

num

æ10

mos

Rejo

:En

1002

ophi

s pro-

es his

tibes

t pro

birl

me

dmo.

dum & cetera quæ sequuntur. Eusebius assirmat li. 2. hist. cap. 23. hanc epistolam, & illam Iudæ esse adulterinas, igitur non sunt sirme auctoritatis. R ESPONDEO, mendacium esse hoc, non argumentum; hæc enim sunt Eusebij verba loco citato ab aduersariis: Sciendum, inquit, est, quod à nonnullis non recipiantur. & addit: Nos tamen scimus etiam istas cum ceteris ab omnibus penè Ecclessis recipi.

Argumentum QVARTVM. Hæcepistola multum aberrat ab analogia doctrine Apostolicæ. Nam cap. 2. iustificationem non fideisoli, sed operibus adscribit, cum Paulus Rom.3. dicat, hominem iustificari ex side sine operibus. RESPONDEO, hoc argumento confiteri Lutheranos, se esse filios veterum illorum hæreticorum, contra quos epistola ista scripta suit. Audienim, quid Augustinus scribat lib. de side & operibus, cap 14. Quare, inquit, iam illud videamus, quod excutiendum est à cordibus religiosis, ne mala securitate salutem suam perdant, si ad eam obtinendam sufficere solam sidem put auerint, bene autem vinere, & bonis operibus viam Dei tenere neglexerint. Nametiam temporibus Apostolorum non intellectis quibusdam subobscuris sententiis Apostoli Pauli, hoc eum quidem arbitrati sunt dicere, &c. Et infra: Quoniam ergo hac opinio tune fuerat exorta, alia Apostolica epistola Petri, Ioannis, Iacobi, Iuda, contra eam maxime dirigunt intentionem, Et Sehementer astruant, sidem sine operibus nihil prodesse: sicut etiam ipse Paulus non qualemlibet sidem, qua in Deum creditur, sed eam salubrem, planeg, Euangelicam definiuit, cuius opera ex dilectione procedunt.

Ad argumentum autem respondemus cum Augustino prefatione in Psal. 31. Apostolos non pugnare interse, nam Paulus loquitur de prima iustificatione, qua homo sit iustus ex iniusto, & nomine operum intelligit opera, quæ siunt sine side & gratia, solis viribus liberi arbitrij: Iaeobus autem loquitur de secunda iustificatione, qua quis ex iusto sit iustior: iuxta illud Apoc. vlt. Qui iustus est iustificetur adhuc, & nomine operum intelligit opera, quæ siunt cum side, & auxilio gratiæ Dei. Quemadmodum enim non potest homo seipsum procreare, vel a mortuis excitare, tamen posteaquam natus est, potest seipsum opere suo alere & augere: ita non potest peccator seipsum iustum facere: tamen potest, cum iustus est, oper

I 5 ribu

o Cap.XVIII. De Verbo Dei. Lib.I.

ribus suis augere institiam. Sed de hac questione suo locophius dispurabitur.

Argumentum Q VIN TVM. Hæcepistola muta est de ope re Christi, & doctrina fidei, & solum de operibus conciona tur: solent verò Apostoli semperaliquid interserere deside doctrina: non igitur Apostolica hæc epistola est. R ESPON DEO, Apostolum Iacobum de industria totum esse in open bus commendandis, vt ex Augustino suprà demonstrauimus, propterea quod fidei doctrinam fatis explicuerant Euangelistæ, & Paulus, & ij aduersus quos ipse scribit, doctrinamsido nimis extollebant, & bona opera negligebant. Addo prætt rea, si ideo hæc epistola adulterina iudicanda est, quiaton ferè consumitur in operibus bonis commendandis. Proutbia quoque, & Ecclesiastem Salomonis adulterinos libros existimari debere, cum nihil in iis, præter conciones demo ribus legatur; vel si Prouerbia, & Ecclesiastes interfacros bros habendi sunt, aduersariis etiam consentientibus, null certe caussa est, cur sacobi epistolam libris illis persimilem renciamus.

Argumentum Sextvm. Isteauctor cap.r. & 2. vocath gem libertatis legem Testamenti veteris, at eam vocat legen servitutis Apostolus Paulus Galat. 4. non igitur vtraque ep stola Apostolica esse potest: constat autem epistolam ad @ latas Apostolicam esse, igitur quæ fertur nomine lacobi, non Apostolica, sed Apostolica contraria est. RESPONDEO, la cobum non loqui de lege vetere, sed de noua, cum eamle gem libertatis appellat. Sed ideo illis visus est Iacobus loqu de lege vetere, quia mentionem facit Decalogi preceptorum & ipsisomniant, legem nouam non continere vlla præcepta, sed solas promissiones gratiæ sideique prædicationem. Ath ne vlla dubitatione falluntur. Siquidem præcepta Decalog non minus ad Christianos, quam ad Hebræos pertinent, " ex 5. cap. Matth. aliis que locis colligitur; sed hoc interest inter nouum & vetus Testamentum, quod vetus leges adferebas non autem vires ad eas leges implendas suppeditabat:promde lex timoris ac seruitutis, & dicebatur, & erat. Testamen. tum verò nouum vnà cum legibus gratiam præbet, quaho. mines adiuti, facile, & libere, ac libenter implent ipsa prace pta, & propterea dicuntur Christiani non esse sub lege, & inCap.XVIII. De Verbo Dei. Lib.I.

cople

le ope

Clona-

de fide

PON

open

umus,

ngell

m fide

prætt

la to!!

rout!

libros

e mo-

rosli

nul

nilem

egen

eepl

d Ga

o, la

m le-

000

rum,

epta,

Ath.

alogi

E, VE

inter

ebath

0111-

nen.

tho-

æce.

210-

91

stis dicitur lex non esse posita, non quod cam servare non debeant, sed quia lex cos non premit aut gravat, cum cam libentissimè liberrimeque servent.

Sed Augustinum hæc ipsa docentem audiamus, lib. de nat. & gratia, ca. 57. Si Spiritu ducimini, inquit, non estis sub lege, sitique lege qua timoremincutit, non tribuit caritatem, qua caritas Des dissus aest in cordibus nostris, non per legis literam, sed per Spiritum sanctum, qui datus est nobis. Hacest lex libertatis, non serustutis, qui a caritatis stique, non timoris; de qua & lacobus Apostolus ait; Qui autem perspexerit in lege persecta libertatis, etc. Et in cap. 6. ad Gal. Eadem, inquit, Scriptura & idemmandatum, cum bonis terrenis inhiantes premit seruos, Testamentum setus; cum in bona aternassa grantes erigit liberos, Testamentum nouum socatur. Et libro de continentia, cap. 3. Non sumus sub lege bonum iubente, non dante; sed sumus sub gratia, qua id quod lex iubet, faciens nos amare, potest liberis imperare.

Argumentum Septimvm. Auctorhuius epistolætestimonia profert ex epistolis Petri & Pauli, non igitur ipseApostolus, sed aliquis ex Apostolorum discipulis fuit. R E s PO N-DEO, non citari in hac epistola vlla loca Petri vel Pauli; sed inde aduersarios esse deceptos, quod viderint ad marginem libri è regione verborum Iacobi, loca quædam Petri vel Pauli annotari. At etiam in marginibus epistolarum Pauli notari videmus loca quædam ex epistolis Petri, & aliorum Apostolorum; & ad marginem prioris epistolæ Petri, & primæ Ioannis annotantur plurima loca Pauli; nec tamen epistolæistæ Petri, Pauli, Ioannis in dubium reuocantur. Nec enim eiufmodi annotationes significant vnum Apostolum ab alio citari, sed similes sententias in Apostolis inueniri, quod Spiritus sanctus ideo fecit, vt ostenderet se vnum, atque eundem eorum omnium auctorem esse. Quod idem videmus etiam in Prophetis: Ifaias enim & Michæas vno atque eodem vixerunt tempore, cum vterq; initid sui libri se scripsisse commemoretin diebus Ioatham, & Achaz, & Ezechiæ Regum Iuda; & tamen inuenimus Isaiæ 2. & Michææ 4. insignem prophetiam de Christo, non modo sententiis, sed etiam verbis iisdem descriptam.

Argu-

Argumentum Oct Avvm. Epistolæhuius auctornon vocat Apostolum Christi, vt Paulus facit, non igitur credib le est, eum Apostolum esse, sed discipulum aliquem inferior notæ. Respondeo, si eiusmodi ratiunculis sides habe da esset, non solum epistolam Iacobi, sed etiam aliquotali Pauli & Ioannis reiiciendas fore. Siquidem Paulus in epilo la ad Philippenses, in vtraque ad Thessalonicenses, & ad Ph lemonem, non vocat se Christi Apostolum, sed aut seruum vt facit Iacobus, aut nihil addit; Ioannes quoque necine stolis, nec in Apocalypsi Apostolum se nominat.

Contra epistolam Iudæ proferunt iidem Magdebu genses argumenta quatuor. PRIMVM, quia non se vocath postolum, sed hoc iam est solutum. SECVNDVM, quia luds asserit, se post Apostolos vixisse, cum ait: Memores estote ver boru, qua pradicta sunt ab Apostolis Domini nostri Iesu Chi fli, qui dicebant bobis, quoniam in nouissimis temporibus nient illusores, Ge.citans aperte quædam ex secunda epistol Petri.RESPONDEO, Iudam simul cum Apostolis vixisle, la tamen posterius epistolam scripsisse, quam Petrum & Pal lum, & ideo merito potuisse corum epistolas citare: quemas modum etiam Petrus in secunda epistola mentionem fact epistolarum Pauli, cum tamen & simul vixerint, & eadem di fint coronati.

Argumentum Tertivm. Iudas non in Græcia, sed in Per side prædicauit, igitur si quid scripsisset, non Græce, sed Per fice scripfisset.Respondeo, Judam, etsi in Perside prædica uerit, tamen non ad Persas, sed ad Iudxos per orbem tem dispersos epistolam suam scripsisse, ad quos etiam Petrus! Iacobus scripserant. Merito proinde scribere voluisse lingu Græca, quætune communissima erat. Præterea quis nont det, quam ineptum argumentum sit, Iudas in Perside præd cauit, igitur lingua Persica scribere debuit? Si quid enim vale ret eiusmodi argumentum, pari ratione colligeremus, Po trum, qui Romæ docuit, & ex eadem vrbe duas epistolas scripsit; Latine, non Græce scribere debuisse, & Matthæum, qui prædicauit in Æthiopia, oportuisse Æthiopica linguasenbere Euangelium: Paulum quoque, qui in Italia prædicabat eum scriberet ad Timothæum, ad Philemonem & ad He bræos, debuisse Latine scribere, non Græce vel Hebraice.

Argu-

f

rnon

credib

ferion

haber

otaliz

episto

adPh

ruun,

in ep

debu

cath

1 Iuda

te ver

Chri

bees fit

pilto

fle, let

k Par

emad

1 fact

m di

n Per

1 Per

dica

tem

ruså

ngu

11 71

rædi. vale

, Pe

fcII-

1,911

fcri-

bati

He-

Argumentum Q v A R T v M. Iudas refert, historiam altercationis inter Michaelem Archangelum & Diabolu de Mosi corpore, & vaticinium quoddam Henoch. At nihil horum legitur in probatis Scripturis. Igitur epistola hæc inter apocryphas numeranda est. R ESPONDE o, quamuis Tertullianus libro de habitu muliebri contendat, librum Henoch esse canonicum, & Beda in hanc epistolam dicat, tempore Iudæ librum Henoch verum & canonicum in manibus hominum fuisse, etsi modò non exster: tamen probabilius videri librum esse apocryphum. Ceterum, vt Hieronymus in cap.1. ad Tit. & Augustinus lib.15. de ciuitat. Dei, cap 23. & lib.18. cap.38. dicunt, etiam in apocryphis esse aliquid veri, & hocludam protulisse, nec tamen propterea totum librum approbasse; sicut etiam Paulus Act. 17. 1. Cor 15. & ad Tit. 1. profert testimonia ex ethnicis Poëtis, Arato, Menandro & Epimenide: nec tamen idcirco Poëtas illos consecrauit.

AT IVDAS, inquit Caietanus, librum Henoch non vt apocryphum, sed vt propheticum citat. RESPONDEO cum
Augustino lib. 15. de ciuit. Dei, cap. 23. sine dubio credendum
esse, Henoch aliquid prophetici & diuini scripsisse, & eius vaticinium insertum fuisse in eo libro, que Iudas citat; sed eum
librum propterea apocryphum esse, quòd multa incerta &
fabulosa contineat, simul cum hoc vero vaticinio, quod Iudas citat.

Contra a secundam Petri solum obiicitur diuersitas stylia prima, quam constat certò esse Petri; quæ obiectio Erasimi est, à quo non parum dissentiunt Mageburgenses, quippe qui scribunt sibi videri valdè similem stylum huius epistolæ stylo epistolæ prioris. Respondent B. Hieronymus q. 11. ad Hedibiam, styli diuersitatem, si quæ sit, natam ex interpretis diuersitate. Nec enim Petrum semper vno atq; eodem interprete vsum esse.

Contra secundam & tertiam Ioannis solum obiiciunt auctoritatem Papiæ apud Eusebium, lib. 3. hist. cap. 39. & Hieronymum de viris illustribus in Ioanne. Tradidit enim Papias duos suisse Ioannes, vnum Apostolum, & alterum qui senior dicebatur: & quoniam auctor harum epistolarum non Apostolum, sed seniorem se nominat: verisimile esse videtur duas has breuissimas epistolas à Ioanne seniore, non ab Apo-

Role

Cap.XIX. De Verbo Dei. Lib.I.

stolo Ioanne scriptas esse. At hæc leuior coniectura est, quan vt opponi debeat, ne dicam præponi tot Conciliorum, Pontisicum & Patrum auctoritati, qui has epistolas Ioanni Apostolo tribuunt; præsertim cum nec Papias dixerit, has epistolas non esse Ioannis Apostoli (solum enim ille duos Ioannis nominat, vter autem epistolas scripserit, tacet) & Ioannes Apostolus merito senior dici potuerit, quod post omnes Apostolus merito senior dici potuerit, quod post omnes Apostolos vixerit, & ad extremam vsque peruenerit senectuem. Porro S. Hieronymus de his epistolis adeò non dubitauit, meas citaturus in epist. 85. ad Euagrium, ita cæperit: Clangu tuba Euangelica, filius tonitrui, quem Iesus amauit plum mum, qui è pestore Saluatoris dostrinarum sluenta potaun.

# CAPVT XIX. De Apocalypsi.

Pocaly Psim Ioannis exantiquis heretica Marcionistæ respuebant, teste Tertullianoliba contra Marcionem, necnon Alogiani & The dotiani, teste Epiphanio hæres. 51. 854. Exnoul LYTHERVS in prologo dicit, se aliquid in ea defiderarecus Apocalypsis asserat fore beatos, qui seruat ea quæ in ipsalo pta sunt, cum tamen nemo intelligat quæ illa sint. In prati tione verò antiquiore Testamenti noui ait, se Apocalypu neque pro Prophetico, neque pro Apostolico libro recipen sed similem indicare lib.4. Esdræ. BRENTIVS & Kemnitt locis notatis Luthero subscribunt: Magdeburgenses auto cent. I. lib. 2. cap. 4. col. 56. à Luthero deficiunt ad Caluinu & cum eo acriter pugnant pro Apocalypfi aduerfus alios D theranos. Eralmus in fine annotationum in Apocalypimo rias coniecturas anxie quærit, unde probet hunc librumm este Ioannis Apostoli.

Nec defuerunt olim Catholici, qui de huins libri auctor tate vel auctore dubitatent. Nam Gaius quidam verustus at ctor librum hunc Cherinthi haretici esse assirmabat, test Eusebio lib. 3: hist. cap. 28. DIONYSIVS verò Alexandrino apud Eusebium lib. 7. cap. 23. hanc opinionem Caij refellens librum diuinum & canonicum esse asserit : tamen subdubtans, sit ne Ioannis Apostoli, an alterius Ioannis. Denique

B.HI

quan

1 Apo-

epilto.

annes

nes A

s Apo

utem.

uit, I

langu

plun

aut

retici

lib.4

The

nou

eci

Casco

orati

ypu

1per

nitt

uter

inus

osli

mp

nno

ator"

US 25

, tell

ring

lleni

dub

niqu

HI

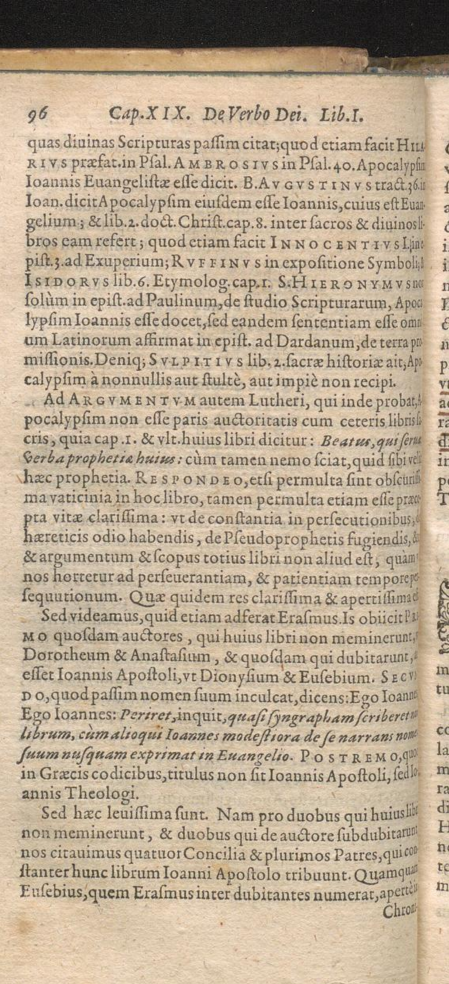
B.HIERONYMVS in epist. ad Dardanum testatur, ita Græcos de Apocalypsi dubitasse contra communem consensum Latinorum, quemadmodum Latini de epistola ad Hebræos, contra communem Græcorum sententiam dubitabant.

Veruntamen Apocalypsim tum Ioannis Apostoli verum esse færum, tum librum admirabilem ac diuinissimum esse, facilè probare possumus. Primy mex Conciliis; nam in Ancyrano Concilio ante MCC. annos, can.vlt.citatur nomine Ioannis; in Carthaginensi III. ean. 47. & in Concilio Romano sub Gelasio I. inter sacros & canonicos libros annumeratur: item in Concilio Toletano IV. ean. 16. multorum Conciliorum & Pontisicum sanctionibo consirmatur, Apocalypsim esse Ioannis Apostoli, & verè canonicam & diuinam.

DEINDE ex Patribus Græcis & Latinis idipsum comprobari potest. Nam Dionysivs cap 3. Eccles. hierarch.vocat Apocalypsim arcanam & mysticam visionem dilecti discipuli. Ivstinvs in Dialogo cum Triphone, vltra medium, Apocalypsim dicit esse Ioannis Apostoli, & candem commentariisillustrauit, vtB. Hieronymustestatur lib. devirisillustribus in Ioanne. I REN AEV s li. 5. circa finé afferit, Apocalypsim esse Ioannis Apostoli, & scriptam pene suo seculo, ad finem imperij Domitiani;in eandem quoque commentaria edidit, auctore Hieronymo de viris illustrib, in Ioanne. THEOPHI-LVs Antiochenus, MELITO Sardensis, & DIONYSIVS Alexandrinus Episcopi Græci antiquissimi & doctissimi, Apocalyphm vt diuinitus scriptam receperunt, teste Eusebio li 4. cap.24.& 26. & lib.7. cap.23. CLEMENS Alexandrinus lib.2. pædagogi, cap.12. Apoc. citat. ORIGENES hom. 7. in Iosue, & in Pfal.1. Apocalypsim Ioanni Apostolo tribuit; quod etiam facit Eusebius in Chronico anni Domini XCVI.ATHANA. sivsin Synopsi, Epiphanivshæresi 51. & 76. Chryso-STOMVShom.3. in Pfal 91. & DAMASCEN VSlib. 4. cap. 18. Apocal. vt sacram, & Ioannis agnoscunt. Quocirca Gracos, qui, Hieronymo teste, Apocalypsim non recipiebant, & paucos & obscuros fuissenecesse est.

PROBATVR vltimo ex communi Latinorum consensus nam Tertvellanvs lib.4. contra Marcionem, Apocalypsim Ioannis Apostoli esse affirmat; Cyprianvs de exhortatione martyrij, cap.3.8.10.11.&12. Apocalypsim vtreli-

quas



HILL

lypin

Euan-

nosli

Line

bolist

V S not

Apod

omi ra po

t, Apo

bat, A

brist

Jerus.

may re

curill

us,

iam'

repo

mae t Pai

nt,

c v)

etn

201115

edlo.

is libit

aruni

1 COD

qual

rtell

Chronico declarat, se nihil omnino de huius libri auctore, vel auctoritate dubitasse. In SECVNDA obiectione modestiam Erasmi meritò desideramus, qui arrogantiæ accusare audeat auctorem huius libri, quem tota Ecclesia vt sacrofanchum semper venerata est. Nec est verum illud: Ego Ioannes, in hoclibro tam sæperepeti, cum ad summum in toto libro inueniatur. Neque verò est nouum in Prophetis, vt sæpè nomen suum repetant: certe Daniel vt minimum octies ait; Ego Daniel. DENIQUE nihil officit nostræsententiæ, quod auctor Apocalypsis Ioannes Theologus appelletur. Nullus enim est alius Ioannes, qui cognomen Theologi habuerit, præter Apostolum & Euangelista Ioannem, & merito. Nam, vt Augustinus notat tractat.36.in Ioan. ideo Ioannes volanti aquilæ comparatur, alij verò Euangelistæ animalibus in terra gradientibus, quod ceteri de humanitate Christi, ipse de dimnitate præcipue scripserit. Quare Dionysius Areopagita in epistola ad Ioannem Apostolum, eum Theologum & Apostolum salutat; & Athanasius in synopsi, aliique veteres Theologum illum vocant.

#### CAPVT XX.

De libris Apocryphis.

A CRORVM librorum canone explicato, ac pro instituti operis breuitate ab aduersariorum argumentis desenso. restat, vt de libris istis pauca dicamus, qui tametsi nonnullis canonici visi sunt, ta-

men iure ac meritò non canonici, sed apocryphi nominan-

Igitur vox, Apocryphus, Græca est, & rem occultam ac reconditam significat, siquidem Anoxponder celare est, Anoxpond latibulum. Porro Ecclesiastici scriptores non semper eodem modo hanc vocem vsurpant. Interdum enim vocant Scripturas apocryphas eas, quas non est certum an sint canonicæ & diuinæ, etiamsi satis constet, nullos in eis errores inueniri. Sic Hieronymus in prologo Galeato vult eos omnes libros, qui non sunt in canone, este inter apocryphos numerandos. Interdum autem vocant apocryphos libros eos; qui errores admixtos habent. Sic ytitur hac voce Origenes hom nin Cant.

Hieronymus in epist. ad Lætam, de institutione siliæ, & Ab gustinus lib.35. de ciuit. Dei, cap.23. Quam significatione sequutus Gelasius in decreto de libris Ecclesiasticis, eos bros vocat apocryphos, qui sunt editi ab auctoribus hæten cis, vel certe suspectis.

Quod autem glossa in canone sancta Romana, distud cit, apocryphos vocari eos libros, quorum auctor ignoram non est probabile: nam tunc multi libri sacri essentapoc phi, vt liber Iudicum, Ruth, Iob, primus Machabæorum, permulti alij, quorum auctores ignorantur, quod tamena horret ab vsu loquendi Ecclessa. Quis enim vn quam audim

librum canonicum esseapocryphum?

Enumerantur libri apoeryphi plurimi à Gelasio, vt habetur dist. 15. canone sancta Romana, ab Innocentio I, epist, 2 Athanasio in synopsi, & ab Eusebio lib. 3. hist. cap. 25. sed m gna exparte non exstant. Qui exstant, hi sunt, Oratio Reg Manassæ, quæsolet annecti libris Paralipomenon, quam deo apocrypham, aut non certò canonicam dicere posser demur, quia non est pars alicuius libri sacri, nec ponitural minatim in canone ab aliquo Concilio, vel Pontisice, vel tre supra citatis; nec habetur in Hebræa aut Græca, sed soli in Latina editione. Apocryphus quoque est Psal. 151. Danie cuius meminit Athanasius in synopsi, & inuenitur in Gracuius meminit Athanasius in synopsi, & inuenitur in Gracuium Laodicenum can. 59. Concilium Romanum sub selio, & Tridentinum sess. 4. nominatim ponunt in canones Psalmos.

betur in Græcis codicibus. Concilium enim Tridentim fess. 4.eos tantum libros canonicos haberi voluit, qui in la na vulgata editione habentur. Præterea B. Hieronymus quæstionibus in Genesim ostendit, falsum esse, quod in appendice habetur, lob suisse de stirpe Esau, cum suerio stirpe Hus, qui suit silius Nachor fratris Abrae, vt dicitur ness. 2.2. Adde quod illa appendix nititur potissimum aucho tate cap. 36. libri Geneseos, vbi numeratur Iobab inter positions Esau: at longè aliud nomen est and quod est proprimi psius Iob, quam and quod habetur in Genesi, cap. 36. Apo crypha quoque esse videtur præsatiuncula, quæ præsigno

Cap. XX. De Verbo Dei. Lib. I.

09

Threnis Hieremiæ; nam nec est in Hebræis codicibus, nec in omnibus Latinis, & ab expositoribus non attingitur.

Nec minus apocryphus censendus est liber Hermetis, qui inscribitur Pastor. Tametsi enim enm divinitus inspiratum esse putaucrit Origenes lib 10 in epist ad Rom. & ex codem testimonia proferant. Tertullianus lib. de oratione, Irenaus lib. 4.eap.37. Clemens Alexandrinus lib. 6. Stromat. Athanasius in libro de decretis Nicænæ Synodi, Gassianus collat.13. cap.12. & eundem librum vtilem iudicauerit Eufebins lib.3. hist cap.3. Rustinus in symbolum, & Hieronymus in libro de scriptoribus Ecclesiasticis in Hermete: nihilominus tamen nec ab vlla Synodo relatus est in canonem; & disertis verbis eum à canone reiicit Gelasius in decreto de libris Ecclesiasticis, & Athanasius in synopsi. Idem etiam Athanasius In lib.de decretis Nicana Synodi, & Theodoretus lib.1.histor.cap.13. Arianos, qui ex hoc libro testimonia petebant, dicunt ex libro non canonico testimonia periisse,

Postremò apocryphisunt, liber tertius & quartus Machabæorum, necnó tertius & quartus Esdræ. Et quidem de quarto Machabæorum res perspicua est, cum solum nominetur ab Athanasio in synopsi, & ab eode extra canonem ponatur. Quartus autem Esdræ citatur quidem ab Ambrosio libro de bono mortis, & lib. 2 in Luca, ac in epist. 21. ad Horatianum: tamen sine dubio non est canonicus, cum à nullo Concilio referatur in canonem, & non inueniatur neque Hebraice, neque Græcè; ac demum contineat cap. 6. quædam fabulosa de pisce Henoch & Leuiatham, quos maria capere non poterant, quæ Rabbinorum Thalmudistarum somnia sunt. Itaque mirandum est, quid Genebrardo venerit in mentem, ve hunc etiam librum ad canonem pertinere vellet in Chrono-

logia sua, pag. 90.

, & At

tioner

eos

hæren

ft. 14.d

oratu

apoct

rum,

nena udim

t hab

oift.

Led mi

o Regi

quam!

offer

turn

vell

I foli

auld

Grav

Com

5 Gel

nei

umb

tinu

n La

mus

linu

erito

urG

18ton

polit

prim

. Apo

figito

At de tertio Machabeorum maior difficultas est, quoniam Clemens in canonibus Apostolorum, can. 84. refert in canonem tres libros Machabæorum. Nec minor est disficultas de lib.3. Esdræ; nam in Græcis codicibus ipse est, qui dicitur primus Esdræ, & qui apud nos dicuntur primus & secundus, in Græco dicuntur secundus Esdræ. Quocirca verisimile est antiqua Concilia, & Patres, cum ponunt in canone duos libros Esdræ, intelligere nomine duorum librorum omnes tres. Se-

quebantur enim versionem septuaginta interpretum, app quos tres nostri, duo libri Esdre nominantur. Accedit etiam quod citatur hic tertius Esdræ ab Athanasio orat. 3. contralrianos, ab Augustino lib. 18. de ciuit. Dei, cap. 36. à Clement Alexandrino lib, Stromatum 1. ab Auctore operis impersed hom. 1. in Matth. & à S. Cypriano in epist. ad Pompeium.

Q v o D AD priorem difficultatem attinet, probabilen detur, canonem illum non esse Clementis. Nam Zepherim Papa XV. a Petro, in epift. 1. tradit, folum LXX, fuisse canon Apostolorum:vel,vt alij codices habent,LX.Humbertus# tem in lib.contra Nicetam non agnoscit, nisi quinquagint at iste est LXXXIV. Et certe melius nouerat Zepherinus,qui essent Apostolorum canones, quam vlli posterioru. Quo ca non fine caussa Gelasius dist 15. can. sancta Romana, poli inter apocrypha canones Apostoloru, quod propter aliqui vel corruptos, vel additos ab hæreticis, fecisse videtur. M obstat, quod in canonibus, qui dicuntur sextæ Synodi, can approbentur LXXXV.canones Apostolorum:nam illi cam nes non sunt vete sextæ Synodi, sed cuiusdam alterius Com lij postea celebrati, quod summus Pontifex Sergius, qui tu sedebat, non solum non approbauit, sed etiam reprobat vt patet ex Beda in lib. de sex ætatibus, in Iustiniano.

10

Deinde in isto canone LXXXIV.numerantur libri cano nici, & omittuntur quidam, qui certissime sunt canonici, libri Esdræ, Tobiæ, Iudith, Sapientia, Ecclesiasticus, Apol lypsis, quæ res non minimi momenti esse videtur. Nam! clesia, quæ post Apostolos fuit, non aliunde didicit, quill fint canonici & quinon fint, quam ex traditione Apolto rum.Porrò Clementem exactissimè tenuisse Apostolicas ditiones, quippe qui cum Apostolis Petro & Paulo diuvis tat, testantur Irenæus lib.3.cap.3. & Eusebius lib.5.hist.cap ergo qui libri à Clemente non ponuntur in canone, absolut canonici non videntur. Proinde vel libri Esdræ, Tobiæ, dith, Apocalypsis, non sunt canonici, vel decretum illudnol est Clementis. Quod autem quidam dicunt, Apocalyphi omissam à Clemente, quia nondum scripta erat eius tempo re, probare non posium. Nam Apocalypsim Ioannes script ad finem imperij Domitiani, vt docet Irenæus lib. 5 extremo Clemens autem obiit anno III. Traiani, vt docet Hieron

mus in lib. de viuis illustribus. Potuit igitur Clemens Apoca-

lypfim videre.

, apu

etiam

ntrak

ement

perfed

bilen

hering

anom

rtus#

agint

15,qui

) thou

, pole

aliquo r. No

i, can

i cano

Conc

utu

bau

i cano

nici,

Apoc

mE

uili

ofto

:as m

UVI

cap

Tolet

iæ, l

idno

ypin

mpo

crip

remo

ron mi

ım.

Deinde, nonne in hoc ipso can. LXXXIV. ponitur Ioannis Euangelium? At Apocalypsim ante Euangelium scriptam fuille, plurimi grauissimiq; auctores testantur. Eusebius lib. 3. hist.cap.24. Ioannem, inquit, tradunt & sque ad & stimum pene vita sua tempus, absque vilius Scriptura indiciis Euangelium pradicasse. Athanasius in synopsi: Euangelium, inquit, secundum Ioannem, & pradicatum est à Ioanne Apostolo & dile-Ao, cum effet exul in Pathmo infula, & postea ab eodem editum Ephesi. Epiphanius hæresi 51. quæ est Alogorum, disertis verbis scribit, editum este Euangelium a Ioanne post nonaginta annos vitæ eius, & post reuersionem ipsius à Pathmo

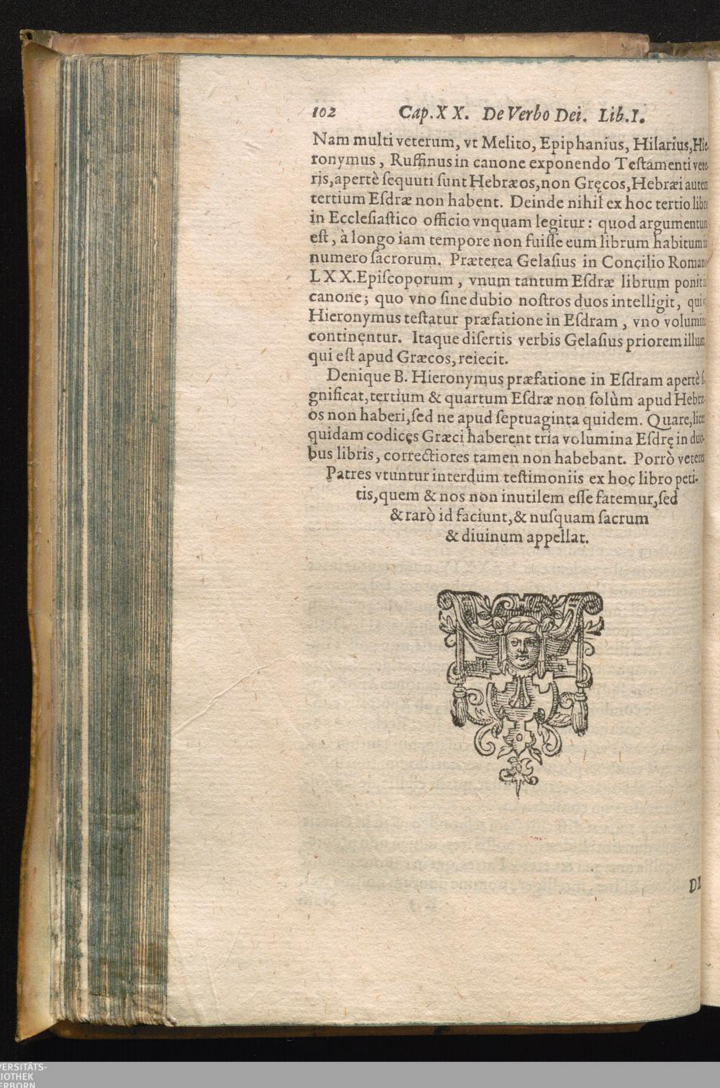
Theophylactus, Euthymius, Beda, & Rupertus præfatio. ne commentarioru in Ioannem communi consensu docent, aut in Pathmo, aut post reditum à Pathmo, Ioannis Euangelium scriptum editumque esse. Neque his repugnat quod scribit Dionysius Areopagita in epistola ad Ioannem in exilio agentem: vocat enim Dionysius Ioannem Euangelij Solem, & cœlestem eius Theologam, non obscriptionem aliquam, quæ tunc exstaret nomine Ioannis, sed ob diuinam &

admirabilem eius prædicationem.

Præterea in isto eodem can. LXXXIV. numeranturinter facros libros non folum tertius Machabæorum, sed eriam epistolæ due Clementis, & constitutiones Apostolice eiusdem Clementis, quos tamen libros Ecclesia nunquam pro sacris agnouit. At si ille canon vere esset Clementis, non posset Ecclesia sine magna temeritate hos libros non recipere: siquidem Clemens summus Pontifex erat, & canones Apostolorum vel ipse condidit, vel quod verius est, ab Apostolis conditos literis commendauit; non autem licet Ecclesiæ Apostolicas leges vel etiam Pontificias recusare, nisi tantum eas, quas, quod tempori potius, quam veritati dogmatum inseruirent, iam abrogatas certò constat, qualis est illa, de sanguine & suffocato non comedendo.

AD ALTERAM disficultatem respondeo; Etsi in Græcis codicibus duo libri Esdræsint nostri tres, tamen non propterea Concilia antiqua & veteres Patres, qui in canone ponunt duos libros Esdræ, intelligere nomine duorum nostros tres.

K 3



r