

#### Universitätsbibliothek Paderborn

# Disputationes|| ROBERTI BELLAR-||MINI E SOCIETATE | IESV,|| DE CONTROVERSIIS CHRISTIANAE|| FIDEI, | ADVERSVS HVIVS TEM-||poris Hæreticos,||

Tribus Tomis comprehensæ.||

DE CHRISTO CAPITE|| TOTIVS ECCLESIAE,|| QVINQVE LIBRIS|| explicata.||

# Bellarmino, Roberto Francesco Romolo <Heiliger> Ingolstadii, [1599]

**VD16 B 1607** 

Liber Tertivs, De Christo. In quo tractatur Pars tertia, quæ est de carne eiusdem, siue de incarnatione.

urn:nbn:de:hbz:466:1-53845





# LIBER TER.

DE CHRISTO.

In quo tractatur pars tertia, qua elideatne eiusdem, siue de incarnation



E CHRISTI divinitational illi communis est cum tatud Spiritu sancto, necnon des Stinctione personali absum disseruimus libris supenum.

9 4

Nunc ad humanitatem eius accedemus, uso carne quidem, & incarnatione in hoctentiboro, de anima verò in sequenti disputabina. Porrò prasens controuersia quing, partes hibit. In PRIMA referemus errores humaniporis de incarnatione. In SECVNDA officemus in Christo esse duas naturas. In Ita demonstrabimus in Christo vnames sonam. In QUARTA exponemus in quopost consistat unio hypostatica. In QVINTA authacunione caro Christiid obtinuerit, utstitut que, breuiter disseremus.

Cap. I. De Incarnatione. Lib. III. CAPVT PRIMVM.

De erroribus huius temporis circa Incarnationem.



decar-

tate,que

Patre, 19

on dear

battige

derina.

,4600

tertul.

abimu.

es hab

the top

A often

nTel

essen.

print

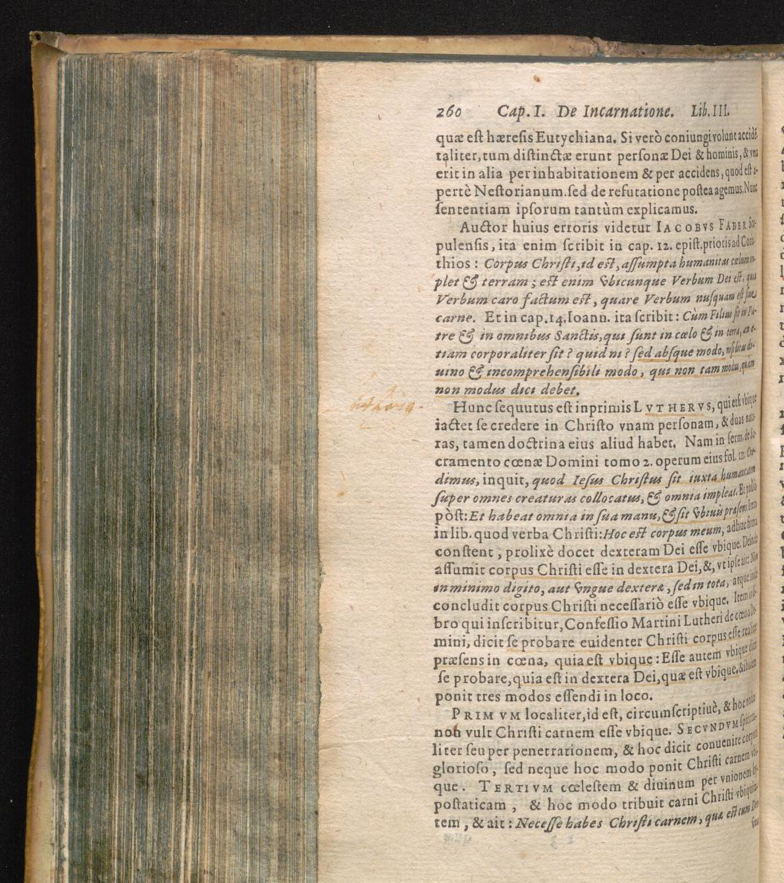
A 480

Von ergo ad PRIMVM attinet, duo funt hoc tempore genera erratium circa incarnationem. aliqui enim aperte & directe oppugnat hoc mysterium; alij obscure & quasi oblique. Ad PRIMVM genus pertinent Anabaptistæ

& Svvenckfeldiani. ANABAPTISTAE diserte docent, Christum non habuisse veram carnem ex Virgine assumptam. Testatut Ioan. Cochlæus in libro de erroribus Monasteriensium Anabaptistarum, hunc esse vnum ex præcipuis eorum articulis.

Præterea MEMNON ex figniferis Anabaptistarum docet, Christi corpus ex Patris substantia cœlitus delatum in vterum Virginis, vt patet ex Colloquio VVismariensi. Michaël Servervs & ipse Anabaptistaru vnuslib.z.de Trin. docet, Christicarnem esse diuinam & coelestem, ac ex Patris essentia genitam. GASPAR etiam Svvenckfeldivs in lib. de diuina maiestate humanitatis Christi docet, Christihumanitatem postascensionem no esse creaturalem, sed supercreaturalem, & ipsum Christum etiam ratione humanitatis esse verum Deum. Denique testatur PETRVS CA-NISIVS præfat. lib. I. de corruptelis verbi Dei, anno M. D. LXXI. publicè factam potestatem Anabaptistis disputandi quæstionem illam; An Christus ex Virgine carnem assumpserit, an aliunde; idque in ditione Palatini prope Heidelbergam.

Ad SECVNDVM genus pertinent hoc tempore ferè omnes LVTHERANI, qui duo docent, ex quibus sequitur, eos vel esse Eutychianos, vel Nestorianos, vel mostrum ex vtraque hæresi temperatum. PRIM o dicunt, Christi carnem habere attributa dininitatis, ac præcipuè omnipræsentiam. SECVNDO docent, hypostaticam vnionem consistere in ista communicatione attributorum diuinorum ipsi carni & humanitati. Et si quidem volunt ista attributa coniungi essentialiter humanitati, iam illa siet vnum cum diuinitate,



accidé

, & vai

od eft a

15, Next

ERM

Com

elsmin-

A, gau

eft fine

twee Par

4,486

MAN AL-

1,05 cm

FAMILE .

123 821

mide)

III Or

ATTUES.

Em

(em lin

partin

e Deinis

can Ma

town.

tem al

ice la

e realist

dit on

81000

ocean

1 Spiles

e como

nen fi

nem II.

biged

CRIS DO

Gnapersona, longissime extra creaturas collocare, adeog, tam longe, quam Deus ipse extra creaturas est, & c. Quibus verbis videtur omnino velle Christi carnem non esse creaturam, sed Deum, cum velit eam longissime distare à creaturis, & tamen esse videue. Hinc enim colligitur eam non distare à creaturis distantia locali, cum sit voique, sed distantia dignitatis & excellentia, ac proinde esse reuera Deum; & ibidem reprehendit Zuinglianos, quòd passionem Christi solitribuant humanitati, non etiam Deitati. A r certe si caro Christi non est creatura, & Deitas passa est, videtur omnino vnum quid sactum ex vtraque natura. & hoe idem repetiti in libro de Conciliis, nimirum errasse Zuinglianos, cum dicunt Christi diuinitatem pati non potuisse, vbi (vt aliâs dixi) defendit Nestorium & Eutychetem non errasse nisi in modo loquendi.

Ioannes BRENTIVS adeò locupletauit hanc doctrinam, vt putetur auctor Vbiquitatis, cum tamen verè non fit, fed Lutherum sequatur. PRIMVM igitur in Apologia pro confessione VVirtembergensi, in tractatu de cœna Domini, ex professo tradit Christi carnem esse vbique ratione vnionis hypostatica. & in libro de duabus naturis Christi, & ascessione & sessione à dextris, idem asserit & probat multipliciter, cuius argumenta postea soluemus. Ibidem asserit Christi corpus etiam ante passionem suisse in cœlo inuisibiliter, & nunc quoque non esse in aliquo certo loco cœli, sed vbique. DENIQUE in alio lib. de maiestate Christi hominis, in hoc ponit vnionem hypostaticam, quod Filius Dei in Filium Mariæ effuderit omnia dona, & proprietates suas. Vbi simul Nestorianus est distinguens Filium Dei à Filio Mariæ, & Eutychianus est tribuens carni omnia diuina attributa: Et Petri, inquit, humanitas in Sno tantum loco est, divinitas autem qua impletur & sustentatur, Sbique sese diffundit, & cum propter hanc caussam Petrus & Deus seu Filius Dei, qui est in Petro, sint dua distincta hypostases, seu persona: quomodo non etiam propter eandem caussam Fin leus Maria, & Felsus Dei, qui est in Filio Maria, dua fierent persona? Hæcille, vbi hoc folum discrimen ponit inter vnionem Dei cum Christo, & cum Petro; quod Deus non habet Petrum vbique sibi vnitum, & ideo ab co distinguirur

262 Cap. I. DeIncarnattione. Lib. III.

personaliter, Christum autem habet vbique vnitum, &in

ab eo non distinguitur personaliter.

Notabis verò hoc loco, & in sequentibus Brentijus bis Nestorianas illas phrases, Filius Dei estin Filio Mana item, Filius Dei affumpfit Filium hominis. Sicenmant in eodem lib. Cum dicitur Deus, seu Filius Dei assump aut Sniuisse hominem sibi, seu Filium hominu personam nonid solum significatur, quod Deus substantia en il Sua existat in homine, & conferat aliquot dona sua in our nem (sic enim dici posset quod Deus sibi sniusset perforante non tantum semen Abras, aut filium Virginis, verun tilm quemuis hominem, immò quamuis creaturam filiminprie significatur, quod Deus sta se Sniat, & conseguin homine, bt inipsum omnem maiestatem suam conta we eum sino tantiim aut altero, aut etiam multis, fantints adeog, omnibus, omnibus, inquam, suis calestibus admin donis ornet. Et infra: Cum omnipotentiam suam film in incarnatione contulerst in Filium hominis, adei wea communem habeat cum Filio hominis, omniprasemulm ab omnipotentia pendeat, negari non potest quin enom tulerit omniprasentiam. Et infra declarans quid fit, lina caro factum est. Hoc, inquit, tale est quod Film Do impleat Filium Maria, St communicet cum co omnes un potentiam, sapientiam, & felicitatem, & prasentias enim hac sit sententia, non habebitur inter Christun & lios homines discrimen. Et hæc sæpissime repetit. inquite certe vides vnionem hypostaticam nihil este aliud, qua effusionem donorum & attributorum Dei in natural sti humanam.

Iam Mathias ILLYRICVS in libro de ascensione De mini, & loco Petri Act. 3. Quem oportet celum suscipent tendit Christum hominem non esse in colovt in local potius cœlum esse in Christo, cum ipse sit vbique. Ethin vult Christum in die ascensionis ascendisse vique ad bat deinde non viterius perrexisse in illa forma corporisti & circumscripta, sed quodam modo euanuisse, ita il nusquam sit in illa forma aspectabili, sed vbique stinust li maiestate. quod quid est aliud, quam veram Christian MAS

nem plane destrucre?

C

MARTINVS KEMNITIVS in libro de duabus Christinaturis, vult videri valde cautus, & omnia mirabiliter inuoluit. nam cap. 30. vbi tractat ex professo, An caro Christi sic vbique, non auder dicere absolute esse vbique, quæ dicit esse vbi voluerit, & posse esse vbiq; si voluerit; tamen vel pugnat secum, vel dicit quod alij dicunt. Nam initio libri proponit præcipua loca Scripturæ pro maiestate Christi, & inter alia ponit illum ex Matth. vlt. Data est mihi omnis potestas in incelo, & in terra. Et hoc modo explicat, data est mihi omnis porestas, id est, omnipotentia, in calo & interra, id est, omnipræsentia. Deinde cap. 4 habet hæc verba: Qua Gnio adeò areta, individua, & infolubilis, & infeparabilis est, be divina natura & hoys nec velit, nec possit, nec debeat extra hanc cum carne Snionem, sed in arctissima illa Snione cogitari, quari aut deprehends. Et hoc aliquoties infra repetit. At fi natura dinina non potest cogitari, vel comprehendi sine carne, necessario sequitur vnum esse de essentia alterius, & proinde vna natura erunt.

Ibidem dicit, ex vnione hypostatica communicari carni, seu humanitati omnes diuinas dotes. Et cap.21. dicit, præter dona infusa, & creata communicari naturæ assumpte, etiam attributa propria diuinitatis, & proinde omnipotentiam, & omnipræsentiam. Denique cap.30. dicit Christi humanitatem nons olum esse in cœna, sed etiam extra cœnam in Ecclesia præsentem sidelibus reipsa. & addit, etiam extra Ecclefiam omnia subiecta esse Christi humanitati, & Christi humanitatem omnibus rebus dominari, & omnia regere, non per Vicarios quasi à rebus dister, quomodo reges gubernant prouincias per alios, sed habere omnia præsentia. at nonne

hocest esse vbique?

n, & in

entifica

io Mara

top prot

umpform

Jonain,

क्ष रहिता

12 60 SE-

rlandite,

an elian

illus pri-

efat care

erat, net

desfieits et diame

Frim Dr

ed fired

entu fini

115975

, Venu

DE DE

sens faces

**[14版]** 

820 G B

in quod

id, 9000

11200

one De

ert Co

loco to

( ilda

down

IS YILL

2 11 11

in quite.

rifti cu

M13.

Similia docet Ioannes VVIGANDVS in lib.de comunicatione idiomatum, & Nicolaus Selnec cervs in libro de pedagogia spirituali, vbi Symboli articulum de ascensione exponit. Ioannes eriam Timanvs pastor Bremensis in libro que vocat farraginem sententiarum, adducit plurima testimonia infignium Lutheranorum, quòd Christi corpus sit vbiq;. Andreas Myscylvs, teste Staphilo in lib. de concordia discipulorum Lutheri, contendit, dininitatem Christi in cruce passam esse, idq; probat pluribus Lutheri testimoniis.

Item IACOBYS ANDREAS SMIDELINYS Superintendent VVirtembergensis insignis Brentianus in thesibus Tubis gæ disputatis omnino non agnoscit aliam vnionem hpp staticam, quam per communicationem donorum, campa cidentalem. Nam thefi 20. sic ait: Non est imaginandam fingenda alsa Dei in Christo, quam in creaturureliquana nibus, quoad soiav, dininitatis prasentia, qua stincular energia discernitur, quod alia in aliis agat & operetur, nun Christo tota effunditur, Stiam extraipsum nihil, selin him ne & per hominem Christum omnia in omnibus operetu. Il theli 22.lic ait: Neg, Sero bac reali plenitudine, omnidum tatis communicatione natura humana cum diuminimit tur, aut plane aboletur, sed quod dinina est per esten, humana suo modo per accidens communicatur. Ethich Hac fola, inquit, idiomatum xotvovia hypostatica smitin endaest.

A

8

C

ti

E

H Ti

Deniq, Concordia Euangelica anno M. D. LXXX.em.
hunc præcipuè scopu habere videtur, vt stabiliat Vhametem, & destruat mysterium Incarnationis. Namin anticulorum controuersorum art. 7. §. 5. habes, dextemble esse vbique, & ad eam esse eucctam Christi humanisma.
Art. 8. §. 11. habes, ab ipsa coceptione Christi illum homan assumptum fuisse in Deum, & exaltatum ad dextermina vt non solum Christus vt Deus, sed etiam vt homosomi possir, omnia sciat, omnibus creaturis sit præsens. Comin hæc omnia Christium non ostendisse nisi post resure quando deposuit formam serui. Deinde in repetitiona piosa eorundem articulorum ista omnia prolizèpous.

tasse sentetiam. Nam initio, Luthero docente, defendante cum ipso Vbiquitatem. Deinde Luthero mortuo, trasse Melanchthone, coeperunt oppugnare Vbiquitatem. Melanchthone, coeperunt oppugnare Vbiquitatem. Illyricum & Brentium. Nam Philippus in 3, cap, epistalloss. apertè damnat Vbiquitatem, & vult Christiam that certo loco coeli quo ad carnem, vbiq; autem quo addiuntem. Et in epist, ad Fridericum Comitem Palatinum, sente certo loco mortio. LIX. Aligi, in quit, Vbiquitatem existente. Et addit: Hac sunt portento sa omnia, ignota sunt. Setustati.

tendet

Tubis

n hypo-

ame;#

ands at

gasin.

creaturs

157,1141B

th part

retur, El

15 d18134

temper.

1100,14

地计

in define

X, edit

/hipsu-

timet.

care per

DENSE

100000

ram Do

Ceterin

rechitt

tiont#

10000

STORE

endelast

Ity Ity

med

B. 2. C.

m elen

diment.

10,900

extente

S Produ

Vode etiam anno M. D. LXXI. celebrauerunt Synodum Dresdensem, convenientibus & confentientibus omnibus Superintendentibus ducatus Saxonici, necnon Doctoribus Academiarum Lipsiæ, & VVittenbergæ, atque ibi statuerunt Vbiquitatem corporis Christi esse horribilem prophanationem omnium articulorum Symboli, & renouationem omnium hæreseon: Quod, inquiunt, precipuum fidei nostra, & Ecclesia caput est, videlicet articulus de duabus naturis in Christo, id commentitia idiomatum reali, & physica in ipsis naturis communicatione deprauari horribiliter, atque è contrario harefes iam olim damnatas Marcionitarum, Valentimanorum, Manichaorum, Samofatenfium, Sabellianorum, Arianorum, Nestorianorum, Eutychianorum & Monotelitarum reduci, atque innouari satis euidenter demonstratum est. Et infra: Commentuia ist d communicatio physica, qua nostro primum tempore cum Vbiquitate corporis Chrifi introduci capta est , Sniuersa Orthodoxa Ecclesia, & toti orbi Christiano inde Sque ab initio incognita fuit, atque etiam nunc à Pontificis spsis resicitur, Etaxatur acerrime. Et infrà : Commentitia illa Vbiquitas horrendum in modum corrupit omnes pene articulos fides de Christo, ac discrimen diuina, & humana natura in Christo inprimis delet atque euertit. Hæc illi tunc. Vbi etiam gloriabantur, in Saxonia semper fuisse eandem fidem immobilem, & consensum in

At non fluxerunt anni decem, quando prodiit ex eadem VVittenberga, & Lipsia, & ceteris eius regionis locis noua Concordia, in qua tantoperè damnata illa Vbiquitas, recipitur pro articulo fidei, sic enim habet ea Concordia edita in 4.anno 1580.pag.731. Reuera omnia implet, & Sbiq, non tantum st Deus, verum etiam st homo prasens dominatur à mari ssque ad mare. Hæc illi, qui eadem repetunt, & supra pag.572. & infra pag.745. ac proinde Dresdense Concilium, in Spiritu sancto congregatum, vt ipsi credebant, reiiciunt tanquam impium; & adhuc non vident, quam apertè deludantur à Satana?

Scripserunt contra hanc Vbiquitatem præter Scholastitos in 3.d.22. CLAVDIVS Sanctins repetitione 4. de Euchar. & ante eum scripsit quidam ex nostris theses quasdam de maiesta-

de vnione hypostatica duarum in Christo naturatum Schmidelinum.

#### CAPVT II.

# Explicatur haresis Eutychetu.

Am verò vtad Secvnovm veniame dense ftrandum eft, duaseffe in Christo natum Mini us explicanda est sententia Eutycheii, que fer habetureius hæreseos, quam nunemans Sciendum igitur eft, hærefim fuisse Evtycheris, in Chil post incarnatione vnam tantum fuisse & essenaturan fi enim putabat aliter posse defendi contra Nestoriundi num Christum & non duos.

DEINDE dicebat, vnam elle factam naturam tim tate, & carne, per conversionem divinitatis in camen scriptum est Ioan. I. Verbum caro fastum est: & sound alterum, est verti in illud, sicut cum aqua fallaelf in aqua conuersa est in vinum. & nunc cum panis pet (11) crationem fit caro Christi, panis conuertitus in candi Christi.

in

TERTIO afferebat, divinitatem Verbi natam, plin mortuam, sepultam fuisse : quod quidem ex priore m nascitur. Si enim diuinitas versa est in carnem, & caroni passa, mortua, sepulta dicitur, certè diuinitas nati, mortua, sepulta dicenda est. non enim ita diuinitas for versa in carnem, vt desierit esse diuinitas : quo modifi cum in vinum vertitur, definit esse aqua. Ratio huios fuit, quia no putabat posse refelli Nestorium, qui Chima Deum natum & passum negabat, nisi diuinitas Christians & passa oftenderetur.

QVARTO afferebat, Christicarnem non esse contra naturæ cum nostra, neque Verbum in veram carette

Cap. II. De Incarnatione. Lib. III. I, 267 conuersum, sed in carnem quandam apparentem & phancofe am tasticam, ita vr potius Verbum simulauerit se hominem, & AS BASED natum, & mortuum esse, quam reuera fuerit. Ratio eius est, LRIVE quia videtur indignum Deo, quod vera caro fuerit, & verè ZA like natus, passus & mortuus sit. n, & ala Atque ita hæresis ista in hæresim Valentini, Manichæi, TIMO COLUT &aliorum qui veram humanitatem in Christo negabant, tandem recidebat: quam postea ex Lutheranis secuti sunt Gaspar Svvenckfeldius, & Andreas Musculus, si Staphilo credimus in lib. de concordia discipulorum Lutheri. Hanc fuisse hæresim Eurycheris, cognosci potest ex epistola sancti FLAVIANT ad B. Leonem, quæ est 9. inter epistolas B. Leonis, & exepistola 97. S. Leonis ad Leonem Imperatorem, & ex s, de\$00. lib.4.de hæreticis fabulis Theodoreti in fine. mskippi. Norandym autem est, hanc hæresim exortam fuisse an-" de plan te tempora Eutychetis; ipsumque Eutychetem non tam I CHILLIE fuisse primum auctorem, quam præcipuum propagatorem in Chris huius hæresis. Idem enim antea docuerat Apollinaris, ve uma.Na testatur Epiphanius hæresi 77. Augustinus hæresi 55. & Vinion, del centius Lirinensis in suo commonitorio. Eandem quoque haresim refellunt sine nomine auctoris, ATHANASIVS inertiniepistola ad Epistetum, Ambrosius libro de incarnationis IB(B,OL Dominica Sacramento, cap. 6. & Cyrillus libro de recta fide VDOD IN ad Theodosium: qui omnes mortui erant cum Eutyches est form per coal Porrò Catholica fides semper agnouit in Christo post in camer incarnationem duas integras & perfectas naturas, divinam, & humanam, quæ quidem fine vlla confusione, vel 1. pala permixtione in vna persona Verbi subsistant, item naturam ose emil diuinam neque natam, neque passam esse, sed solum hucaro min manam; ac demum illam humanam esse ac fuisse eius-311,100 dem speciei cum nostra; quæ omnia probari Ship possunt testimoniis Scripturarum, 1000 Conciliorum, & Pa-055303 Chaha trum. Times elulion. EDCE OF CAPVT

## Cap. III. De Incarnatione. Lib.III.

#### CAPVT III.

### Refellitur hæresis Eutychetis.

RIMVM igitur, duas esse in Christonatura, months tra primum Eutychetis errore, testanturalum ba Domini Ioan. 3. Nemo ascendit incolum qui descendit de cœlo, Filius hominis qui esse il se cui loque batur. & videbatur. & Filium homis

Certè iste qui loquebatur, & videbatur, & Filium homme dicebat, secundum eam naturam, per quam videbaturat quebatur, & Filius hominis erat, non erat tuncin coto, at tantum in terra, id est, in domo cum Nicodemo, aque erat in terra ex muliere. & tamen iste idem assentinta disse de cœlo, & etiam tunc, cum loquebaturintem bat, se esse in cœlo. ergo alteram naturam Christian præter humanam, secundu quam potuit esse in cœlo.

Idem probatur ex verbis Domini Ioan. 5.10. & 1410.
an. 5 dicitur: Non folium foluebat Sabbatum, fedenales
fuum dicebat Deum, aqualem fe faciens Deo. Ioanach
bat: Ego & Pater Snum fumus. Vnde Pharifeitechnike
tunt, Christum per ea verba se Deum assere evolusion
an. 14. Pater, inquit, maior me est. Non autem poten
modo sieri, vt secundum eandem naturam ester sente
lis, immò vnum cum illo, & tamen minor Pate.

Præterea Ioan. 8. Dominus ait: Antequam Abram posego sum. At ille idem natus erat in diebus Augusticas Luc. 2. & habuerat XXX. annos, anno XV. Tyben Luciam potest sieri vt idem, secundum idem, suentantus am & post Abraam. Ioan. 20. Thomas postquam utan fortè tetigerat Domini cicatrices, exclamant: meus, & Deus meus. At certè quod viderat & tetigerat Deus, sed caro, & tamen eum ipsum Deum & Domini erat. Quod etiam apertè docet S. Setrus, cum ait deus tera equi proposition de la cera esqueur Dei exaltatus effudit hoc donum quod substantiam. Nam exaltari non est Dei, sed cteatura; stantiam printeres piritum san sum non est creatura, sed Dei.

fe

Si

Item Paulus sic ad Episcopos loquitur Act. 20. Spiritus sanctus posuit Sos regere Ecclesiam Dei, quam acquisiuit sanguine suo. At Deus, vt Deus, non habet sanguinem, nam Spiritus est Deus; & qui habet sanguinem, vt sic, non est Deus, ergo qui est Deus, & sanguinem effudit, necessariò habet duas naturas. Rom. 9. Quorum Patres, inquit Paulus, ex quibus est Christus secundum carnem, qui est super omnia Deus benedictus in secula. Hie Apostolus dicit, Christum esse ex parentibus Iudæis secundum carnem, & tamen simul esse Deum super omnia, nimirum secundum divinitatem. Deniqueidem Paulus Philipp. 2. afferit Christum, Cum in forma Dei effet, serui formam accepiffe. Quæ verba explicans S.VI-GILIVS lib. 2. Mirum est, inquit, cur time ant quidam dicere duas naturas, cim Paulus dicat duas formas.

Iam verò quod illæ naturæ non fint permixtæ, nec fit diuinitas versa in humanitatem, contra secundum errorem, probatur. Nam tota Scriptura clamar, Deum esse immortalem & incorruptibilem, vt Malach 3. Ego Dominus & non. mutor. Num. 23. Non est Deus St Filius hominis St mutetur. Iacob.I. Apud quem non est transmutatio. I. Tim.I Regi seculorum immortali innisibili, & c. Et cap. 6. Qui solus habes

immortalitatem, &c.

toras,or

uribe

carlan,

effun

nomus:

acut, an-

corio, et

ocque coi

in in

(d) min

k delete

temint.

Strategies .

alegan

14000

TIS OF

30,000

Along

BER ALL

poith

如何

dan for

Ai Call

(Tot)

antelo nrida

: Dass

tigund Dona

us, atom

ACLU

1 For file Richard

Non esse autem diuinitatem natam, passam, mortuam, vt error terrius afferebat, tum ex dictis colligitur; nam qui ge viene estimmutabilis, & immortalis, nec in tempore nasci, nec mori vllo modo potest secundum id, vnde est immortalis & immutabilis: tum etiam quia Scripturæ cum docent Christum in tempore natum, passum, & mortuum esse, addunt, secundum carnem: qua voce clarè indicant, Christum non esse natum, nec passum, nec mortuum secundum dininitatem. Rom.I. Qui factus est ei ex semine David , secundum carnem. Et cap. 9. Ex quibus est Christus secundum carnem. Et 1. Pet. 3. Mortificatus quidem carne, &c. Et cap. 4. Christo igitur in carne passo, &c.

Adde postremò, ad confusionem corum Lutheranorum, qui Deitati passionem attribuere non verentur, aliquot clarissima testimonia illustrium Ecclesiæ Doctotu. EPIPHA-NIVs hæres. 76. A'etij, pag. 286. Nam, inquit, neg, quod passus est unigenitus in carne, passione Deitati ipsius adsciscit.

Et infrà: Sed & ipse Dominus Venit, & passibilitate institute of suscepta Verè passione altena. Deitate ipsius à passione altena. Milia leges in Ancorato, pag. 357.

ATHANASIVS in epistola ad Epictetum: Que, inquit, mos ista eructauit? Ve consubstantiale dicant corpuser Musice genitum cum Verbi diuenitate? aut quis itaimpius fuille verbis diceret, vel animo cogitaret, ipsam Deuatem craus sam fuisse? Et Cyrillys in epistola ad Nestorium com Synodi Alexandrinæ: Dicimus, inquit, illum passumes resurrexisse, non quia Deus Verbum in suanatura punt Deus nama, extra passionem est, sed quia corpusul, qua proprium ipsius factum est, passum sit.

S.ANASTASIVS lib. 4. qui est de passione, & implimitate Christi: Et Christum, inquit, passibilem susse ensemble essemble pauls loquationem confitemur, non sa disputate dum deuinam naturam, set neggs secundum humanismit cimus impassibilem. Et insta: Est quidem Deus, qui jain dissinitate interim nihilin se recipiente externa passional ANNES DAMASCENVS lib. 3. cap. 4. Diusnitatem dieuzate de illa nominamus ea qua humanitatis sunt propriessos

dicimus Deitatem paßibilem.

di

D

S. Ambrosivs lib. 10. in Luc. c. 49. Necmors illa diminate fed quasi hominis fuit. Concilium Hispalense Ilicanditum, inquit, est crucis passionem diuina applicare namife tantum creabilis & humana: sola enim caro crucis eximples in Christo diuinitate dolusse cum figeretur caro cium sin Christo diuinitate dolusse cum figeretur caro cium s. Leo epist. 10. Natura, inquit, inuiolabilis naturale passibili, se quod nostris remediis congruebat, sona appropriate mediator Dei & hominum Christus I es v s, & mortus sest mortuus est secundum since sonus idemá, Dei Filius & mortuus est secundum since ui, & non est mortuus secundum formam Dei.

Quod autem Christicaro sit eiusdem speciei cunson, contra quartum errorem, & Christum non simulatuta verè natum, passum, mortuum esse, nullo negotio peter potest; nam Matth.r. & Luc.2. dicitur B. Virgo pepesas sium suum primogenitum. quomodo autem potuit siam Christium habere Filium, si Christicaro non suit rosas

Cap. III. De Incarnatione. Lib. III.

ex carne Virginis concepta? item Paulus air, Hebr. 2. Quia liena Me pueri communicamerunt carni & sanguini, & spse participaun eisdem. Quid, quæso, est, eisdem, nisi eiusdem naturæ car-

ni & languini?

I.

te in fent

juit,mfo

ex Man

futt, fit is

S CETCHING

m nonn:

Two effe f

好網網

(181,9812

filliate.

and the same

SAST STEEL

STEELED IN

ni patta,

fine.

CENTER, AND

TANCHE .

lister,

,023,24

5.41072 CS

ratio (vin

Separate

W IS COL

五日

rate and

nipples of chiefer

funija

uniti,

atoric, th

io probat petiles

tait Top

E VCI CIO CACHE

lam verò Euangelia & Apostolorum epistolænonne plurimorum mendaciorum argui deberent, cum passim Chriflum hominem, & hominis Filium vocent, & matrem atq; cognatos habuisse, necnon esuriuisse, comedisse, ambulasse, fatigatum elfe, denique passum, mortuum, suscitatum affirment? nec enim aliquid horum de phantasmate vere affirmati potest. Nec solum Scripturæ Christum hominem vocant ante resurrectionem, sed etiam postea. Nam Act. 7. Srephanus decet, Sideo calos apertos, & Felrum hominis stantem à dextris Des. Et Paulus A.A. 17. Status Deus diem in quo indicaturus est orbem in viro quem definiuit, &c.

Deinde, fi Christus non verè mortuus est, nec verè resurtexit, ergo non verè nos tedemit, & adhuc fumus in peccatis. nostris, vt Apostolus dicit 1. Cor. 15. Denig: Luc. 24 cum discipuli suspicarentur phantasma vel spiritu esse quod videbant, non verum hominem : Dominus, ait, palpate & Sidete quia spiritus carnem & ossa non haber, sicut me videtis habere.

Atque hæc ex Scripturis.

Nunc ex Conciliis idem probari potest. Nam contra hac hærefim celebratum est Concilium CHALCEDONENSE, quod fuit omnium maximum, nempe DC. XXX. Episcoporum; & cum in prima actione recitaretur fides Eutychetis & Dioscori, in qua continebatur, duas suisse Christi naturas ante vnionem, postea verò vnam esse factam ex viraque, Concilium exclamauit: Anathema et qui dixitisfta, anathema eis qui ista dixerunt. Postea actione 5. in Symbolo sidei posuerunt hoc modo: Confiremur in nouissimis diebus Filium Des Gnegenstum en duabus naturu inconfuse, immutabiliter, indinise, inseparabiliter agnoscedum, nunquam sublata differentianaturarum propter Unionem. Idem statutum est etiam postea in Concilio V.can. 2. in Concilio VI. act. 4. & 17. & Concilio LATERANENSI contra Monothelitas à Mattino l celebrato, consultatione vltima can. 4. & 6. in Concilio Toletano VI.ca.i. Toletano XI. ca.5. & 6. Hispalensi II.ca.13.

Idem

Idem ex Patribus cofirmari posset, sed Theodoretus, la Vigilius, & Gelasius, necnon Hispalense Concilium II un labore leuarunt. THEODORETVS enim in dialogo, lanus bilis; &in dialogo, Incofusus; & in dialogo, Impatibilisqui bus hunc errorem refellit, adducit prolixè testimonians nium fere vererum Patrum qui ante ipsum fuerunt len fecit S. LEO in epift. 97.ad Leonem Augustum, & B. Victor lib. 5. contra Eurychetem, & GELASIVS in libro de duabana turis Christi, & Concilium II. Hispalense cap. Viguzzille monia satis esse nobis visa sunt.

#### CAPVT IV.

Soluuntur argumenta que fiebantolimaduer-Sus es, que superiore capite demanstrata funt.

VPEREST soluere argumenta aduersariorum la PRIMVM OCCUPTIT auchoritas Patrum, dont liorum. Nam in iplo CHALCEDONENSICONOMI actio. 1. post epistolam Cyrilli ad losmenta tiochenum, Eustachius Episcopus Beritensis assemble rillum scripsisse, non oportere intelligere in mysterina nationis duas naturas, sed vnam naturam Dei Verbind natam. Et in Concilio Lateranensi sub Martino Lidores nathema non confitentibus naturam Verbi incamaun dem ex Athanasio & Cyrillo admittit Damascenus hat fide, ca. 6. & 7. GREGORIVS eriam NAZIANZENYS III ad Chelidonium dicit carnem deificatam, quodidente

tur esse, ac si diceret divinitatem incarnatam. RESPONDEO, naturam Verbi esse incarnatam dripe fi intelligatur fano modo, vt explicat Cocilium VADE scenus loco notato, nimirum quod sit incarnations conversionem in carnem, sed per vnionem cum carne hypostasi Verbi: Quanqua verba quæ citantur in Chalend Chalcedonensi ab Eustachio tanquam si essent Cymer simile est non esse Cyrilli, sed apposita tunc fuilleinoge bus eins ab hæreticis; Catholici eniminipso Conciliona tum reclamabant verbis illis auditis, dicentes ea Dim hæretici potius, quam Cyrilli videri. Porrò quod Grigori

Cap. IV. De Incarnatione. Lib. III. 273 us, Loo, Nazianzenus epist.r.ad Chelidonium dicit, carnem deificatam, per incarnationem, sensum illum haber, factam esse II ass carnem Dei per vnionem cum Verbo, no factam esse Deum mae ilis,qui per conversionem in divinitatem. Argumentum Secvndym, fi dux fint naturx in Chrin12011sto, duo Christi erunt secundu hæresim Nestorij, & proinde t. lien non Trinitas erit Deus, sed quaternitas. Nam si Pater & Filius dicuntur vnus Deus propter vna essentiam, cur propter abisti. duas essentias non erunt Christiduo? BEIGH RESPONDEO, nomina concreta nunqua multiplicantur nisi multiplicetur supposita, & si substantiua sint, requirunt etiam formæ multiplicationem, alioqui non poslunt efferri aduernisi in singulari; nam qui habet duas artes, non dicitur duo artifices, sed vnus artifex; & habens plures vestes, no dicitur frata plures vestiti, sed vnus. Quoniam ergo in Christo vnum tantum est suppositum, non possunt dici plures Christivel Domini, vel Filij, sed vnus. E contrario Pater & Filius dicuntur Man K vnus Deus, propter vnitatem formæ. Nam cum duo requi-& Cons rantur ad multiplicationem substantiuorum, si alterum de-Concilio sir, efficitut vnitas, quæ est priuatio divisionis: ratio auté homan anrum omnium est potissima, consuetudo loquentium. 10,10 Porrò Christi nomen non naturam, sed personam signisine late. cat. & propterea, vt Nazianzenvs monet in epift. 1. ad Chethings. lidonium, sicutin Trinitate dicimus alium & alium proptet dicitate numerum personarum, non tamen aliud & aliud propter natio. naturæ vnitatem ; ita in Christo post incarnatione dicimus us liby # aliud & aliud propter numerum naturarum, non tamen ali-SIL um & alium propter personævnitatem. Neque sequitur in ideals Deo esse quaternitatem post incarnationem; quia Trinitas quæ est in Deo, est personarum, non naturarum; incarnatio dicipal autem non auxit numerum personarum. Et præterea per in-& Day carnationem nihil accessit Deo, qui perfectissimus est, & nec 2 000 PM augeri, nec minui potest, sed accessit multum boni humanæ 23/1/104 naturæ, ve recte docet Athanasivs in epistola ad Epicten Concilio tum, hoc ipsum argumentum soluens. yilli reir Argumentum Tertivm, Ioan.1. Non dicitur Verbum Teinopto carnem accepit, sed Verbum caro factum est, quemadmodum cilions dicitur Ioan. 2. Aqua Sinum facta est, in nupriis, sed aqua 2 Dialo sacta est vinum per conuersionem vnius in alterum, itavt Gregory Napati

postea non fuerint duæ naturæ, sed vna; igitureodem modo Verbum factum est caro per conversione Verbi in carnen & licet ante vnionem dux natura effent Verbi, & carnis

men post vnionem vna natura eft.

RESPONDET ad hoc argumentum accurate THEODO RETVS in Dialogo qui dicitur Immutabilis, ac profensim pturas, quæ testantur Verbum non modò factum ellerani fed eriam à Verboassumptam esse carnem. Naminepolit ad Philipp.cap. 2. fic legimus : Cim in forma Dei effe, entre niuit semetipsum formam serus accipiens. Et. Heb 1. Nofin Angelos apprehendit, sed semen Abraa apprehendu Ellos I.postquam dixerat Euangelista: Verbum carofallumest, ut putaremus id fa Aum esse per conversionem, suin subbit Ethabitauit innobis, ideft, Verbum factumelium,qua nostra carne assumpta, in ea habitare copit.

Itaque Verbum caro factum est, non ita debet intig ve illud, aqua facta est vinum, vel panis factus estan, eut dicitur, Aaron a Deo factus eft Pontifex, Dauthin est Rex. Non enim intelligimus mutatum esse Autoria Pontificem, vel Dauidem in Regem, sed capillemelle, quod non erant, non amisso eo quod erant; & sentim Galat.3. Christus pro nobis factus est maledictum. qual cum adducunt etiam in explicationem huius sentent thanasius in epistola ad Epictetum, Nazianzenusia spilot priore ad Clidonium, Chrysostomus in hunclocum bas & Ambrosius in lib.de incarnationis Dominica Sattanto

n

8

to, cap. 6.

Argumentum QVARTVM, fi diuinitas passakm non sit, sequetur veram hæresim este Nestorij, qui solomb minem passum & mortuum dicebat. RESPONDIO, MO sequntione non esse bonam; nam actiones & passiones sonarum sunt, non naturarumi, Itaq; Christus Deupplas mortuus est, sed secundum formam serui, non serui formam Deinam Paulus dicit: Ipsum Dominum ghund cifixum fuisse, I. Cor. 2, sed secundum quam naturamique sus fuerit, explicat Petrus cum ait: Christo iguur munu passo, & Cos eadem cogitatione armamini. 1.Pet.4

Argumentum QVINTVM, indignum diuinitate their detur, vr in veram carnem conuerfa esse dicatur, vt in men m more

carnen

ernis; ii

THE000

(le cami,

n epistoli

et,exitte

Nulgai

Et loan mest, ne

labout

to, quia

intellig

10,00

undhitta

too con to

tti tht,

DE SACON

geon h.

tente h.

n conto

am loss

2002/00/1

**X** moti

olomb

07,000

spillis.

tinom.

mig bay.

MICARLU

te efferi.

t in mero

fami-

fæmiñæ conclusa manserit, vt in cruce mottua pependerit, &c. ergo non verè sed simulatorie Verbum caro sactum
est, &c. Respondeo, verissimum esse antecedens, & inde
rectè colligi, nec verè nec simulatorie in carnem conuersam esse diuinitatem. At non esse indignum Deo, vt secundum formam humanam assumptam in vtero Virginis clausus manserit, & in cruce mortuus pependerit: & idcirco
nec sequi vt Verbum non verè sed simulatorie caro sactum
dici debeat.

#### CAPVT V.

# Explicatur haresis Nestory.

LTERA hîc tractanda est controuersia cum Nestorianis, quæ est tertia pats propositæ disputationis. Sciendum igitur est, Cherintym olim separâsse les y mà Christo, & Ies y m purum hominem esse voluisse, ex Maria & Ioseph natum; Christum autem esse Filium Dei, qui tandem tempore Baptismi in forma columbæ in Ies y m descenderit, vi refert Irenæus lib.t. cap 25. Hanchæresim postea iterum excitarunt Pelagiani quidam, qui, vt scribit Cassianys lib. 1.& 6. de incarnatione, docuerunt, purum hominem de Maria esse natum, & eundem suis meritis anno XXX. sactum esse Christum, & poste eodem modo alios homines suis viribus bene viuere, & ad beatitudinem peruenire, sicut Christus peruenit.

Paulò post, candem hæresim docere cœpit Nestorivs
Patriarcha Constantinopol. & cum co Anastasivs eius
Presbyter, necnon Theodorvs Mopsuestenus Episcopus,
& alij quidam. Docuerunt enim B. Virginem purum hominem peperisse, & qui non solum naturam, sed etiam personam humanam haberer, & proinde B. Mariam non esse Dei
genitricem, sed Christi genitricem; & natiuitatem, passionem, resurrectionem, ascensionem Christi soli hominitribuendam.

Addebant autem, Filium Dei vnitum esse postea Filio hominis multis modis, no quidem substantialiter communicando hypostasim, sed accidendaliter. PRIMO, secundum sed accidendaliter.

habitationem, quia Verbum habitauit in homine Christ, ve in suo templo, iuxta illud Ioan. 2. Soluite templum hois in tribus diebus excitabo illud. Et propterea dicebantilus cap. 7. caute scriptum effe: Vocabitur nomen eiu Emann. id est, non vocabitur Deus, sed nobiscu Deus, idest, in nous habitas, iuxta illud Ioan. I. Et habitauit innobis, Secuno per vnionem voluntatis & dilectionis, quia Filiusille hos nis coiunctissimus erat semper cum Dei voluntate Adden Theodorus similitudine, quæ refertur in V. Synodocanu Vt enim Ger, & mulier dua persona sunt, & tamen dunno Sna caro in Scripturis propter copulam conjugalem, method Filius Dei, & Filius hominis dua persona sunt, Gunn de ci possunt Snus Chriseus propter consunctionen finnalem. TERTIO, secundum operationem, quia Christinonet rat instrumetum, quo viebatur Verbum in operionilist. mirandis, quæ à Christo facta sunt. Quarto, secundum poli ticipationem, quia Verbum illi homini imperiuitonii dignitatem suam, vt nimirum Deus & Dei Filius vonem & ab omnibus creaturis adoraretur, non propter fight pter eum à quo assumptus fuerat : co modo, quo modo Sanctorum nominibus corum interdum appellaman pter eos etiam honorantur & adorantur.

Hanc fuisse Nestorij hæresim, intelligi potestristatione sidei, quam ipse edidit, & habetur nunciainun tomo operum Cyrilli. Item ex historia Euagrij librana sequetibus, in quorum septimo refert Euagrius, Nestoria sinteriisse, lingua ei à vermibus penitusantatoria Item ex breuiario Liberati, cap. 4. Deniq; ex Theodoreia 4. de hæret. sab. prope sinem, & in reprehensionen matismorum S Cyrilli. Theodoretus enim initiosistatione Nestorio contra S. Cyrillum, & propterea anatum pro Nestorio contra S. Cyrillum, & propterea anatum zantur scripta eius in V. Synodo, cap. 12. tamé posteau act. 8. & ideo posuit Nestorium inter hæreticos lib. 40.

ret. fabulis.

Huie hætesi no obscure fauent, saltem in modologis di, Lutherus & Caluinus. Ille enim in concione de una Domini: Imperite quidam, inquit, Christum hominement potentem facture. Idem tamen Lutherus sape continua

Chris

m hoc.H

ant Har

manne

in now

CVNOO

lle hos

Adden

lo can.ii

dicesio.

tha ethan

men di

unalem.

omo.c-

illisat-

dem par-

thome

OCASCIE.

2000日

山山山

till th

INTERN

Lapas

a comis

1. 2 Habby

io kupit achemin

25000

EDISCIEL

神经

0 10000

de suci

enten.

ntranin docuit,

docuit, vt mihi sanè magis Eutychianista, quam Nestorianus suisse videatur. Quod etiam vidit, & notauit Beza; nam ad sinem libri aduersus Iacobi Andreæ theses recitat hanc Lutheri sententiam, atque addit, Germaniæ, & totius mundi peccata secisse, vt in ea cosessione Lutherus non perseueratit.

CALVINVS autem lib.I. Institutionum, cap.13. 6.9. de Christo disputans, vt est persona quædam diuina, sic ait; Mediatoris perfona nondum attingo. & §.23. Respondeo, inquit, Dei effe Filin, quia sermo est à Patre ante secula genteus nondum enim de mediatoris persona nobis sermo est. Et §.24. Nam ex quo manifestatus est in carne Christus, Filius Dei Socatur, non tantum quatenus ante secula genitus ex Patre, fuit aternus sermo, sed quia mediatoris suscepti personam, & munus. Vbi perpetuò distinguere videtur Caluinus in Christo duas personas, vnam Filij Dei, alteram mediatoris. Noc videtur excusari posse, quasi nomine, personæ mediatoris, non substantiam, sed qualitatem intelligat, quo modo dicere solemus, aliquem suscepisse personam Iudicis aut Aduocati. Nam ibidem §.6. Personam, inquit, voco subsisteriam. Et in toto illo capite, personæ nomine vtitur ad designandam substantiam incommunicabilem. Itaq; saltem à vitiosa æquiuocatione excusari non potest. Clarissime autem huic hæresi fauent. Brentivs in lib. de maiestate hominis Chrifti, vbi sæpissimè repetit, Filium Dei esse in Filio Mariæ; & SMIDELINVS in thesibus, vt supra notauimus.

#### CAPVT VI.

## Refellitur haresis Nestorij.

En iam hanc ipsam hæresim breuiter resellamus, ac demonstremus, vnam in Christo esse
personam, & non purum hominem, sed ipsum
Deum Verbum, secundum carnem, de Virgine
natum, passum in cruce, ac mortuum esse. Ac primum omnia testimonia quæ protulimus contra nouos Samosatenos, & nouos Atianos in primo libro, vt probaremus, Christum esse verum Deum; non minorem vim habent aduet-

4 fo



Cap. VI. De Incarnatione. Lib. 111.

I.

s, & Air

timorit

? Refin

erre Bar-

OBERRE

tar Eur

101532

rbum (C)

的,此代

ARCIN

ediucide and ras

thun,

ali quide

comb

Colores .

1END

stem in file

CCEER

etichen

netta W

(cmpin

III DO

Den la

HE BER

All, fred

facility.

ilijek

umard

ous. Etc

RES MA

batton

, Ed Dell

meus, sed obstupescentem de miraculo resurrectionis, glorificasse Deum, oculisque in cœlum sublatis dixisse Deo Patri, Dominus meus, & Deus meus.

Sed præterquam quod Sancti omnes aliter exponunt, etiam ipse S. Ioannes ibidem prouidens hæresim Nestorij,
immò scribens contra Cherintum eadem hæresi laborantem, mox subdit: Hac autem scripta sunt, se credatis quia tesus est Christus Filius Dei, id est, vt non dividatis Christum
in duas personas, in Filium Dei, & Filium hominis, sed credatis Iesum Filium Matiæ eundem esse Christum Filium
Dei. Præterea no ait Ioannes, dixit Thomas; Dominus meus,
Es Deus meus: sed ait, Ressondit Es dixites, id est, Christo,
Dominus meus, Es Deus meus. Neque est in textu Græco
a nota exclamationis, vel admitationis, sed de hoc loco
plura diximus supra, lib.1.cap. 6.

Iam Apostolus Rom. 8. Que proprio Filio, inquit, non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum. Quid clarius ? Et cap.9. Ex quibus est Christus secundum carnem, qui est super omnia Deus benedictus in secula, Amen. Ille igitur Christus homo, qui Filius erat Abraæ secundum carnem, no Dei templum, aut instrumentum erat, sed ipse Deus verus super omnia benedictus in secula. Philip. 2. Qui cum in forma Dei esset, no rapinam arbitratus est esse se aquale Deo, sed exinaniust semesipsum formam serus accipiens. Et infra: Humihaust semetipsum, factus obediens Ssque ad mortem. I. Cor. 2. Sienim cognouissent, nunqua Dominum gloria crucifixissent. Et hac plane clarissima sunt, hinc enim habemus, illud ipsum Verbum, quod est apud Patrem in forma Dei, & Dominus gloriæ verissime nominatur, illud, inquam, ipsum hominis formam accepisse, arque in ea verè crucifixum & mortuum elle.

Rursum idem Apostolus cum ait i Corinth. 8. Vnus Dominus Iesus Christus per quem omnia, per illud, per quem omnia, idem significat quod Ioannes illis verbis, capite i. Omnia per ipsum fasta sunt. Quæ de Verbo Dei omnium consensu intelligentur. Itaque Apostolus dicere voluit vnu & eundem esse Iesum Christum de Maria natum, & illum

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

Filium Dei per quem omnia facta funt. & Hebridarifinh Multifariam, multisq, modis olim loquens Deus Patribun Prophetis nous sime diebus sftis loquutus est nobu min quem constituit haredem Sniver forum, per quem fell cula. Vbi cum dicit, loquutus est nobis in Filio, de Chab homine loquitur, & tamen de isto eodem dici: Perquent est & secula. Et cap.2. Decebat eum, propter quemonnul per quem omnia, per passionem consumari. Etinfra Quun puers communicauerunt carni & Sanguini, & ple pum pauit eisdem, St per mortem destrueret eum, quimorin habt bat imperium. Vbi dicit , eum propter quem omnu, gm quemomnia, id eft, verum Deum, qui est principion Mind omnium rerum, mori debuisse pro nobis, &, week mon postet, quomodo nos morimur, participalle commelaguinem eo modo quo nos participamus, ideff, retilitan esse hominem, vt nos sumus.

Præterea Ioannes in epist. 1. cap. 1. nihil aliud fere dom quam vnam effe Dei, & hominisin Christo personante fuir, inquit, ab mitio, quod audiumus, quod vidimana nostris, &c. ait, se vidisse oculis corporalibus Verbuind fuit ab initio. quod non potest esse verum, nisi ranionile tatis personæ. Et cap. 2. Quis est mendax nisiqui nequati niam Iesus est Christus, id est, qui dinidit saluatoit ve Cherintus & Nestorius faciunt. Et cap.3. In hos offin mus caritatem Dei, quoniam ille animam fuam promise Suit. Quid est, Deus pro nobis anima suam posuit, millo pronobis mortuus est? non igitur alius est Dei Filis mortalis, alius Mariæ Filius, qui mortem pertulicion &idem, qua Filius Dei semper immortalis, qua Filial riæ, aliquando mortalis fuit. Et cap. 4. Omnis finnig Soluit Iesum, ex Deo non est, & bic est Anichristus. Quisquis ergo confessus fuert quontam lesus est Elles Deus in eo manet. Et cap.5. & vlt. Quis est, qui sincii min nisi qui credit quoniam lesus est Filius Dei.

Ad hæc omnia loca respondent NESTORIANI negare Iesum esse Filium Dei, & Deum, & rnum talle non duos : sed vnitate habitationis, voluntatis, option nis participationis, vt suprà diximus, pon vnitate perinte At Cherintus ista etiam confitebatur de Christo, & Cap. VI. De Incarnatione. Lib. III.

Ioannes dicitillum foluere Iesum, & non confiteri Iesum esse Filium Dei.

Præterea illa omnia quæ Nestoriani tribuunt Christo, conucniunt etiam aliis fanctis hominibus. Nam quod Deus in Sanctis suis ve in templis habitet, habetur r. Corinth. 3. Nescitis quoniam templum Dei estis. Et i. Corinth. 6. Annescuis quia membra vestra templum sunt Spiritus sancti qui m Sobis est? Glorificate & portate Deum in corpore Sestro. Quoderiam per vnionem voluntatis Sancti vnum fint cum Deo, non minus quam vir & vxor per carnalem copulam, quod THEODORVS Mopfuestenus pro magna dignitate tribuebat Christo, habetur ibidem 1. Corinth. 6. Que adharet, inquit Paulus, meretrice, Enum corpus efficieur, erunt enim(inquit) duo in carne Ena. Qui autem adharet Deo, Enus

Spiritus eft. quid clarius?

arithet

tribuin

rn Frin,

न्या है।

: Chih

quemp

omme)

Quanti

e pariis-

thi bail.

4, 870

m & 2005

ne mon natha-

thom most

erè dotti

130000

THE REAL

bistand

THE R.

गरत्यका

i in the

C COURSE.

であるが

, nin Dest

Filing ic (while

Hall Smile for

. Date

Films

11五日

NI, Lill

n talle o perano

e períos.

, & canco

Quod autem per homines sanctos, vt per instrumenta, Deus operetur, habetur Roman. 15. Non audeo aliquid loqui corum qua per me non effecie Christus, Verbo & factis. en Virtute signorum & prodigiorum, in Virtute Spiritus san-Ai, &c. Et I. Corinth. 12. Dinissones operationum sunt , idem Gero Deus qui operatur omnia in omnibus. Denique quod sancti homines sint Filij & Dij etiam quidam per participationem & gratiam, habetur Psalm. 81. Ego dixi Dijestis, & Filij excelsi omnes. Et Galat. 4. Quoniam estis Filij Dei, misit Deus spiritum Filij sur in corda Sestra, &c. Itaque om. nia quæ Nestorius tribuit Christo, in Sanctis ceteris inueniuntur. At certum est longe aliter Christum esse Deum, & Dei Filium, quam nos simus, cum Apostolus dicat, magnum esse pietatis mysterium quod Deus apparuerit in carne, I. Timoth. 2.

Probatur SECVNDO exomnibus Symbolis fidei Namin Symbolo Apostolorum legimus: Et in lesum Christum Felsic eius Snicum Dominum nostrum, qui conceptus est de Spiritu Sancto, natus ex Maria Virgine, Esc. Ybi is, qui est Filius Dei vnicus, dicitur natus ex Maria Virgine. Ide habetur in Symbolo Nicæno, & Constantinopol In Symbolo auté ATHA-NA SII additur explicatius: Que lices Deus sit & homo, non duo tamen, sed Snus est Christus, Snus emnino non confusio-

ne substantea, sed unitate persona.

Proba-

#### 282 Cap. VI. De Incarnatione. Lib. 111.

Probatur TERTIO ex Conciliis. Nam ioptimis in Cocilio III. quod fuit EPHESINVM I. nihilaliud definita
est, quam vnam esse Christi personam, non duas. Etibida
recepta est epistola Cyrilli ad Nestorium cum duodecimus
pitulis seu anathematismis, quæ Cyrillus edideratio Concilio provinciali Alexandrino, antequam cogereur Concilium Ephesinum. Vnde ista duodecim capitula han
sunt postea tanquam Concilij generalis Ephesini, vi post
ex Concilio Romano sub Martino I. In 1. igitur capita
legis: Si quis non conficetur Deum esse Seracter Emmano.
Est. In 2. autem cap. sic: Si quis non confitetur carni seuntum
substantiam Snitum Des Patris Verbum, Snum esse suntum
sum cum propria carne, eundem scalicet Deum Emmano.
simul, anathema sit.

Deinde in Concilio CHALCEDONEN SI elian get rali, act. 5. probata fuerunt acta in Ephesino Concilono tra Nestorium, & rursum sic definitum: Salva Gringull tura proprietate, & in Snampersonam ac substantial currente, non in duas personas distributum, vel diula Snum, & ipsum Snigenitum Filium Deum Verbung mus, &c. Item in V. Synodo generali can. 4. Si qui bol cundum gratiam, vel secundum operationem, vel summ dignitatem, vel secundum aqualitatem honoris, in dum auctoritatem, aut relationem, aut affectum, aus mil tem, Snionem Dei Verbs ad homsnem factam est. Link Et non confitetur Snitatem Des Verbs ad carnem femili compositionem, sue secundum subsistentiam factames thema sie. Et can. s. Si quis introducere conatur 10 8) rio Christi duas subsistentias, seu duas persona, E themasir. Et can. 6. Si quis abusine & non Gere Du tricem effe dicit gloriofam semper Virginem Marianib thema fit.

Idem habetur in Concilio LATERANENSI sublim no I. consultatione vltima, can. 6. Si qui secundum sur Patres non consitetur proprie & secundum vertatem tibus & induabus naturis substantialiter sintu inconsissi indiuise snum eundemg, esse Dominum & Deum sur Christum, sit condemnatus. Idem in Concilio VI. gentilia.

Cap.VI. De Incarnatione. Lib. III. 283 act. 4 in Concilio Hispalensi II. cap. vltimo, Toletano VI. cap.1. & aliis multis. Probatur Q VAR TO ex Patribus. Acinprimis B. Cyrillus

& loannes Cassianus ex professo hanc hæresim refutarunt. CYRILLY sin libro de incarnatione Domini, & in Apologerico pro duodecim capitulis, & in aliis ferè omnibus suis operibus, vbi etiam multa vereru testimonia pro se adducit. CASSIANVS libros 7, de incarnatione scripsit contra Nestorium iustu S. Leonis I. & in fine libri septimi, plurima recitat Gracorum & Latinorum Patrum testimonia.

Præter ea quæ isti adducunt, possumus alia quædam afferre. Sanctus I G NATIVS in epistolaad Ephes. Filius, inquit, Det, qui ante secula natus est, ipse in Stero portatus est à Maria secundum Dei dispositionem ex semine Dauid &

Spiritu fancto.

in Co efinitu

t ibiden

lecimo-

in Con-

or Condi

a hato

, WE pres

CONT.

MATER

nainema

negaust.

Te Cors-

總成都

am gener

allocop

n (out th

tiant.

11/15/16

田山中

n deale

CONTENTS.

Gelfens

and hards

Etoba

ecuality

effects

in with

Editor.

Dujas

41110

ub Man 17 45

mesta

onfact

om louis

gental

Beatus Ivstinvs Martyt in libro de recta fidei confessione, circa medium: Vnus, inquit, est Filius, & qui mortuus est, & qui id quod mortuum erat excitauit. Cum ergo de voio Filio contrarias Soces audies, ea qua dicuntur naturis tribue: at si magnum quiddam & diuinum, diuina id natura tribuito:si quid paruum & humanum, humana adscribito. Sic enim & Gerborum discrepantiam Gitabis, cum sua Geraque naturarecipiei, & Filium Enum omnia secula antecessisse, & nonum ex Scripturis fatebere.

Sanctus I REN AEVS lib.3. contra hæreses à capite 18.vsque ad 22 probat multis testimoniis Scripturarum vnum & eundem esse Iesum Filium Mariæ, & Verbum Dei Patris. ATHANASIVS in epistola ad Epicterum circa finem : De solo, inquit, Maria Filio scriptum est, Verbum caro factum est. In quibus oftenditur, ad reliquos Sanctos Verbum fa-Aum esse, prophetandi gratia, ex Maria autem ipsum Verbum, carne assumpta, hominem produsse. Et infia: Non quod Filium à Verbo segregemus, sed quia eundem hunc esse agnoscimus, per quem omnia facta sunt, & per quem nos libe-

Gregorius NAZIANZENVS epistola prima ad Chelidonium: Si quis, inquit, Virginem Mariam nequaquam Dei genuricem esse credit, is cuam à Denate sie separatus. Si quis duos introducte Fileos, Snum quidem ex Deo Patre, secun-

dum

dum autem ex matre, & non Gnum & eundem, adoptionu filiali que promissa est sis que recte credunt, excident. Si qui non adorat crucifixum, anathema fit, ac Dei annumereiurn zerfectorsbus.

BASILIVS lib. 4. in Eunomium exponensillud; Dominu creauit me : Accipsendum est, inquit, Verbum genus, de Du Filio: creauit autem, de eo qui formam serui susceptilisement bus Gero his non duos dicimus, Deum per fe, & hommen per se. Vnus enim erat, sed iuxta intelligentiam cuiusq naturan reputantes. DAMASCENVS lib. 3. de fide, cap.9. Ipfim, inqui, Verbe bypostasis Streng natura bypostasis existen milas

insubsistentem esse permittit, Esc.

lam exL ATINIS S. CYPRIANVSlib.2.com/l/2005 cap. 7. Quod, inquit, cum à principio Filius Deifuftique. rars deberet denuò secundum carnem, &c. Etcapitanna Quod homo & Deus Christus ex Stroque genere CHATHE. Si mediator esse inter nos & Patremposset, & c. HILANIN lib.2.de Trinitate: Vnus Unigenitus Deus in corpafinita mani formam sancta Virginis Stero insertus accesa, p omnia continet, & intraquem omnia sunt, human legeprofertur, &c.

AMBROSIVS libro de incarnationis Dominica Sunt mento, cap. 5. Cum Deus, inquit, semper effet aternund nationis Sacramenta suscept, non dividuus, sed vin put Strumque Sonus & Sonus in Stroque, hoc est, Gelmant tate, Selin corpore; non enim alter ex Patre, alterain

gine, &c.

HIERONYMVS in cap. 14. Matth. Quod, inquit, of Solus orare, non ad eum referas qui de quinque panitupo que hominum millia satiauit, sed ad eum qui audinam Ioannis secessit in solutudinem, non quod personam Dag Separemus, sed quomodo opera esus inter Deum & diuisa sint ostendamus. Et in epist. de virginitatis com ad Euftochium: Dei Felies, inquit, pro nostra salute had factus est Filius, decemmensibus in Stero & nascante spectar, & ille cuius pugillo mundus includitur, prasqui unetur angustiis.

AVGVSTINVS Enchirid.cap.s. Proinde, inquis Control Tesus Dei Filius Deus & bomo est, Deus quia Deile Cap. VII. De Incarnatione. Lib. III.

homo autem, quia in unitatem persona accessit Verbo animarationalis & caro. Et cap.36. Quid enim natura humana in homine Christo meruit, St in Snitatem persona Snici Fili Dei singulariter effet affumpta? Similia habet lib.13. Trinit. cap.17. epist.3. ad Volusianum; 102. ad Euodium. & 120. cap. 4. ad Honoratum, & alibi.

Denique B. LEO nihil frequentius repetit in omnibus suis sermonibus & epistolis, sed precipua epistola 97.ad Leonem Augustum, cap. I. vbi sic ait : Anathematiz etur ergo Nestorius qui B. Virginem Mariam non Dei, sed hominis tantummodò credidit genitricem, vt aliam personam carnis, a-

biam faceret Destatis.

btione.

St quu

etur m.

ominu

rade Des

nomal.

nem pr

aluran

inquit

nallars

00205 little.

nonc:

acretia, ARITI

falls.

for go

at Julia

25 Stole

部。国位。

225,0216

n man-

resid.

of too

bas gar

NAME OF STREET

o Down

benne

COM

e kinds

Catal Ch

Sepigas.

Christin Verlage

#### CAPVT VII.

Soluuntur argumenta aduersariorum.

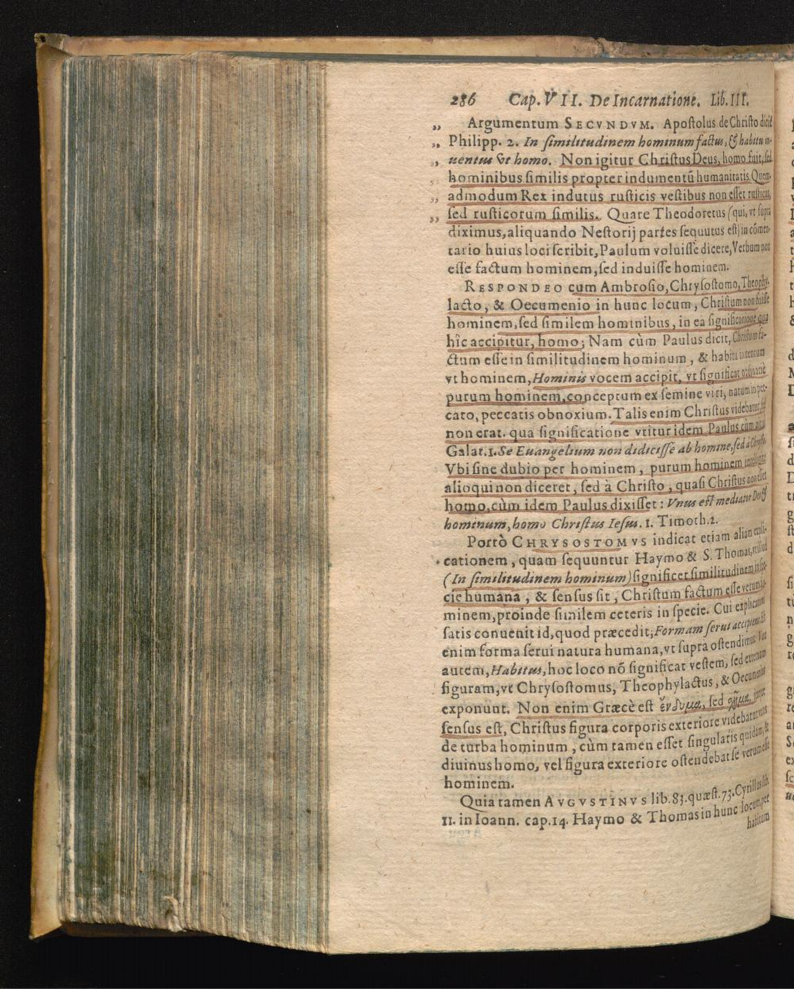
VPEREST argumenta soluere Nestorianorum, quæ ve plurimum sophistica sunt. Argumentum PRIMVM, Ioan. 2. Dominus ait: Soluite templum ce hoc, cum loqueretur de sua humanitate, ergo ce

Deus Christus & homo Christus duæ personæ sunt; nam no .e. dixit, soluite me. & præterea non potest esse idem, templum .e & qui in templo habitat. Hoc argumentum facit Theodo- ee retus in reprehensione secundi anathematismi Cyrilli, & .:

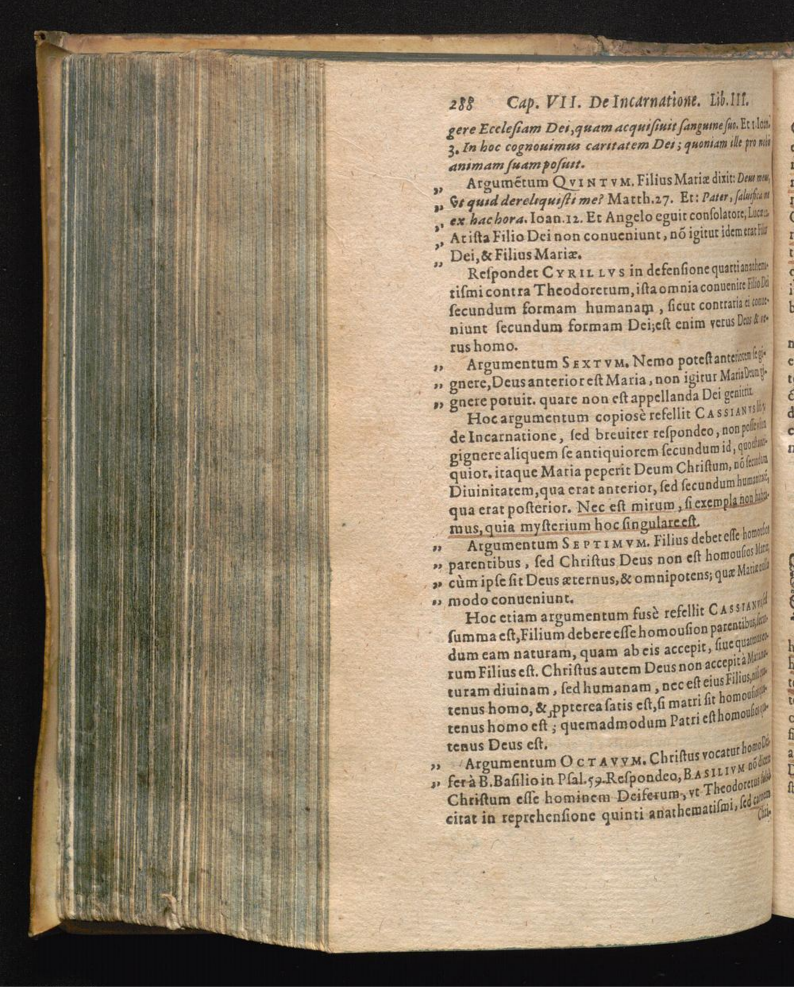
postea sæpe repetit.

RESPONDEO, hocargumento reclè probari, duas effe in Christonaturas, non autem duas personas. Nametiam animus noster dicitur habitare in corpore,vt in suo tabernaculo, quia diuersa est natura animi à natura corporis,& tamen vna persona est, quæ ex animo & corpore constat. lob. 4. dicuntur homines inhabitare domos luteas. & 2.Cotinth.5. Apostolus dicit: Si terrestris domus husus nostrahabitationis, &c. Ibidem: Quisumus in hoc tabernaculo ingemiscimus grauati. Et 2. Petr. I. Velox est depositio tabernaculi mei. Itaque recte Chrysoftomus homil, 10. in Ioan. ex illo: Et habitanit in nobis, colligit duas esse naturas in Christo: non recte autem Theodoretus colligit duas per-

Argu-



Cap. VII. De Incarnatione. Lib. III. 287 isto dicit habitum intelligunt indumentum. Responderi potest ad abitu m. argumentum, humanitatem vocari indumentum Verbi, no fuit, la quia Verbum non sit verè, & substantialiter homo, sed pros.Queu. pter similitudinem, quæ est inter vestes, & humanitaté. Nam ve pervestes homines cognoscuntur, sie per humanitatem rultion , ve fugia Deus agnitus est: & quemadmodum cum vestes induimus, 1 comesaptantur vestes ad figuram corporis, & proindevestes mubum net tantur, non homo; sic etiam, cum Verbum caro factum est, humanitas mutata est Verbo immutabili permanente. Igiheophy. tur propter has & alias eiusmodi similirudines dici potest humanitas indumentum Verbi, licet alioqui Verbum verè ione qua itom fa-& substantialiter homo factum sit. Argumentum Terrivm, Hebr. 7. Filius Dei Christus ... dicitur esse sine matre & sine genealogia, ergo alius est Filius : Otelen Mariæ, qui matrem & genealogiam habet, & alius Filius & dinatic minpte-Dei, qui veroque caret. Respondet recte Cassianvs lib. 7. de incarnatione, posse argumétum in aduersarios retorqueri, nam ibidem ab Apoimaly stolo, de quo dictum est sine matre, sine genealogia; de coa Cheella dem dicitur sine patre; ergo si iste locus intelligitur de Filio THE REAL PROPERTY. Dei, sequitur Filium Dei non habere Patrem; quod est connonchi tra Nestorium, qui distinguit Filium Dei Patris à Filio Viror Deig ginis Matris. Dicit deinde Cassianus, Apostolum duas Chriftinatiuitates explicare voluisse; vnam fine matre, nimirum in capildiuinam; alteram fine patre, nimirum humanam. as, Fillian Argumentum QVARTVM. Nomen Devs absolute po- ee cmulisitum, non significat Deum homini vnitum, sed Deum tan- ce chunis tùm; at Maria non peperit Deum tantum, sed Deum homi- ... licani ni vnitum, ergo non debet dici Maria Dei genitrix. Hocar- " premit gumeneum Nestorij suisse scribit Theodorerus lib. 4. de hæ-THE VOL reticis fabulis, in hæresi Nestorij. elicinia RESPONDEO, Nomen (DEI) absolute positum, non si-COMME gnificare quidem Deum homini vnitum, sed neque exclude-reid à sua significatione; proinde malam esse cosequentiam aturnis eidin, & argumenti. Quòd autem nomen, DEI, absolute secundum Scripturas, tribui possit ei, qui de Virgine natus est, probatur eromek ex co, quod tribuitur ei, qui mortuus est; cum eiusdem fit nasci & mori. A.A. 20. Arrendste Cobis, inquit Paulus, & Gnirillall uerso gregs, in quo vos Spiritus sanctus posuit Episcopos reocumpee habitem



Cap. VIII. De Incarnatione. Lib. III. 289

Christiesse ouena Seogoest, id est, carnem Dei gestatricem, est autem no paruum discrimen inter hominem & carnem. nam homo personam significat, vt etiam Deus; caro autem non personam, sed naturam, vel potius partem natura humana significat. Quare homo Deiser, non rectè dicitur de Christo, in quo non sunt dua persona, homo & Deus; at, caro Deisera, dicitur rectè, quia dua sunt natura, caro & Deitas, & vna est quasi Domicilium ac sedes alterius. Adde, quod S.I gn at ivs in singulis serèepist. seipsum Stopogov inscribit. At quis credat, sanctum illum virum Christivocabulum sibi assumere voluisse?

et lon

pro note

ess mess,

usfica m

Luczu

erat Fibr

nathem.

FilioDa

et count.

us de sta

面作的。

Deam gl-

VS BY

offerha

10 et sen-

fectation imagination

on habita

os Mana

2112000

A NEED

altomor-

Mein

15,000

uficiple

n le oi que

omoDe

Bodies

ctas feld

d carren

II.

Quod si alicubi apud Patres (quod tamen ego inuenire non potui) Christus dicatur homo Deifer, piè explicandum est, vt videlicet sensus sit, Christum ratione humanitatis templum ac sedem esse Diuinitatis. Quemadmodum sanctus Avgvstinvs cum in Enchiridio cap. 36. & in libro de prædestinatione Sanctorum, cap. 15. & alibi non rarò dicit, Dei Filium assumpsisse hominem, intelligit nomine hominis, humanitatem.

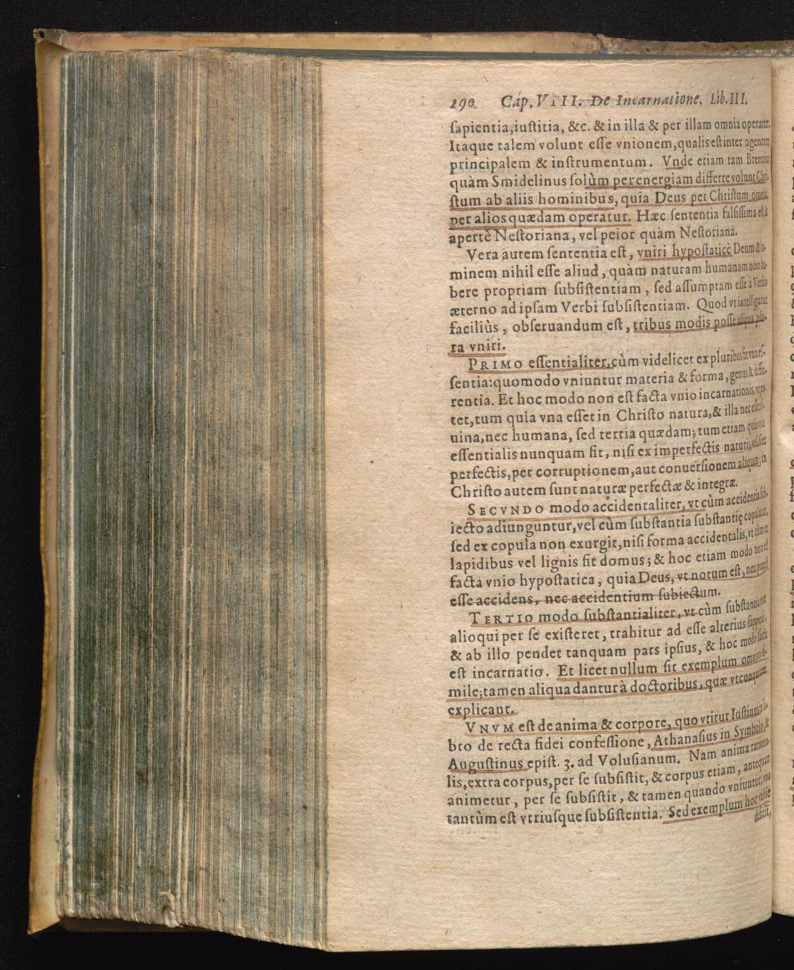
#### CAPVT VIII.

Explicatur, in quo propriè consistat vnio hypostatica duarum naturarum.

E QUIT VR nunc quarta pars nostræ disputationis, in qua explicanda est definitio incarnationis, vt videamus quid sit propriè vniri hypostatice.

BRENTIVS & SMIDELINVS supracitati, volunt, vniri hypostatice diuinam & humanam naturam in Christo, ni-hilesse aliud, quam communicari attributa, seu proprierates omnes diuinitatis humanitati Christi; communicari autem dicunt non perse, sed per accides. Explicat enim Concordia nuper edita in repetitione copiosa articuli 8. id fieri non per dona creata, & infusa, nec ita vt illa diuina attributa siat proprietates naturales humanitatis, sed quia Diuinitas inhabitat tanqua in suo proprio corpore in Christihumanitate, & in ca succet omni sua maiestate, potentia,

2 sapier



Cap. VIII. De Incarnatione. Lib. III. perattr. deficit, tum quia anima & corpus funt naturæ imperfectæ, agenter tum etiam quia faciunt vnam naturam, tum etiam quia Brenuw neutrum trabit alterum ad fuam subsistentiam, sed vtrumg; int Chin. pendetà tertia sublistentia, quæ est totius compositi. In hoc 000014 autem mysterio Verbum in se perfecte subsistens, trahit ad ma dia ie humanam naturam. SECVNDVM est de ferro ignito, quo vtuntur Basilius in ım kıroratione in sanctam Natiuitatem, & Damascenns lib. 3. canonthpite 11. & Origenes lib. 2. de principiis, cap. 6. quia ferrum à Vetto candens est quid vnum, & tamen habet proprierates ferri elligatut & ignis, &c. Hæc similitudo maximè placet BRENTIO, KEMNITIO, & aliis aduersariis, & tamen maxime omnium na pindeficit. Nam in ferro candenti sustentatur calorà serro, non wordcontrà. & tamen ipsi volunt calorem reserre Deum, & fer-改 . rum hominem. Item, calor non est substantia, sed accidens. Item, non fir communicatio idiomatum, no enim calor diois, tip eitur ferrum, nec ferrum calor. Denique, non trahitur calor stills. ad subsistentiam ferri, neque contra. depay ILEGAL IN TERTIVM est de homine, in quo fint due forme acciorajin. dentales, ve ars Medicinæ, & Iurisprudentiæ. Vnű enim suppositum est, & in suscipit varias appellationes, & varia opera entialità facit, & communicantur idiomata. Nam ille idem & medi-(000年度) cus & inrisperitus dicitur, & verè potest dici, medicus agit Aftenda caussas, & iurisperitus curat morbos, &c. lo pagel Vtitur hac similitudine Avgvstinvs epist. 99. vbi dieit,istam propositionem, Deus est mortuus,esse illi similem, net por Philosophus est mortuus, vt enim Philosophia no est capax 200000 mortis, & ramen Philosophus dicitur mortuus, quando ille homo periit, qui erat Philosophus; sic etiam licet Diuinitas Gentle . 1000 160 non possit mori, verè tamen Deus mortuus dicitur, quia ille moral fihomo mortuus est, qui erat etiam Deus. Eandem similitunquan dinem præ ceteris probat Ioannes Scorus in 3. dist. 1. q.1.quæ tamen similitudo deficit, quia istæ sunt formæ accidetales, inni & proinde non trahuntur ad subsistentiam hominis, quod nbolog est in hac re præcipuè considerandum. Taller, QVARTVM est B. Thomæ, & B. Bonauenturæin 3. dist. accoun 1. q.1. vbi comparant hoc mysterium arbori, cui inseritur ranter, 193 mus alterius speciei. existat exemplo pirus, cui malus inseradeacily tur. Illa certe pirus substantia est prima atque adeò verum Supposi-

#### Cap. VIII. De Incarnatione. Lib. III. 292 Suppositum, nec penderab illo ramo mali insito, & postisitionem sustentat ramum illum, qui alioqui per le enito ret; & vocatur iam pirus & malus, & facit pira & mala & mala test pirus vocari malus, & contra. & si ramus illetoriente tur, & deinde reuiuiscat, non propterea arborpin munite, sed omnis mutatio in illo ramo existit. Ita prorsus Verbum diuinum instar magnæarbons scepit ramusculum humanæ naturæ suo trunco acun agricola mirabiliter insertum. inde fuit Verbum Densk homo, & opera diuina, & humana faciebat: nec Ventuna humanitate, sed humanitas à Verbo pendebat. Estimput lò post per passionem & mortem humanitas illiquodam. modò exaruisset, ac deinde per resurrectionem doubt, nulla mutatio in Verbo facta est, sed omnis mumbunt nitatis fuit. Hæc tamen similitudo deficit in duobus. nam kalle mus non est perfecta arbor, sed pars arboris, nonciali bet radices, truncum, & alia. Et antequam inserent fe existebat. natura verò humana, quam ramo infemon. parauimus,& perfecta natura est, & nunquam habulib priam subsistentiam. quod si diuina virture aliquismon fimul produceretur & insereretur, non desiceretimina nisi in vno. Quoniam igitur omnes similitudines aliquo modnito ritate deficiunt, ideo S.BERNARDV s ferm. 3. in vigilia talis, & Damascenus lib.3. cap.5. comparant mysterion carnationis mysterio Trinitatis, vt ex vna re singula lustrent aliam æque singularem.vt enim singularet fint in Deo tres perfectæ hypostales cum vna sola, timp cissima natura, ita singulare est quod sint in Christon tura, Deitas, Anima, & Caro cum vna simplicissim stafi, tres autem naturas in Christo, Deitatem, Animal Carnem, ne forte id nouum videatur, distinguit acount etiam Augustinus lib. 13. Trinit.cap.17. His igitur ita explicatis, demonstrandum est, remain habere, hocest, vnionem hypostaticam consistere later municatione subsistentiæ Verbi, non in communication attributorum Deitatis. Ac PRIMVMex dictis;namolina mus ex Scripturis, in Christo ynam esse personam,

Cap. VIII. De Incarnatione. Lib. III. naturas: at non potest hoc esse verum, nisi vna tantum sit in etiam una norse Christo subsistentia; nam si dux essent, dux essent personx, nalitas fine fel poffi: e existe cum persona sit natura intellectualis per se existens. Quod si / Men Kia. 2; & poin Christo vna tantum est subsistentia, ergo aut Verbum cortehea municauit suam humanitati, aut contra humanitas Verbo. dutani, Nonautem communicauit Verbo subsistentiam suam humanitas, vt omnes confitentur, igitur communicauit Ver-OIIS bum subsistentiam suam humanitati, atq; ita facta est vnio 200 Dess hypostatica. SECVNDO, idem probari potest testimoniis grauissimis rhum at corum Conciliorum, quæ etiam ab aduersariis recipiunum pautur. In epistola Concilij ALEXANDRINI cum duodecim uodamanathematismis; quæ recepta & probata est in Synodo Emulet, phesina & Chalcedonensi, sic habetur in secundo anathe-MEN. matismo: Si quis non confitetur carni secundum subsistentiam Snitum Dei Patris Verbum, anathema sit. Et anathe-**发加热** matismo 3. Si quis in ono Christo dividit subsistentias post county Snionem, anathemasie. Et anathematismo 4. Si quis in per-THE PARTY sonis duabus, bel subsistentiis dividit eas boces, qua dicunmone. tur de Christo in Enangelicis & Apostolicis scriptis, ana-Paristo. thema sit. BIS COUNTY Adde, quod in Apologetico contra Orientales, in defenmiles sione quarti anathematismi, Cyrill v sadducit pro se hæc verba S. Iulij Romani Pontificis: Incarnatus eft ex Virgine 000170 Des Filius, qui & habitauit in hominibus, non in homine egilala nergiam operans, hoc enim in Prophetis est & in Apostolis, erionia gular eta, Ça perfectus Deus in carne, Sc. Vides sententiam disertis verbis contrariam Brentianæ? Et in altero apologetico contra Theodoretum, ponit idem Cyrillus hæc verba Theodoreti & HOPE contra secundum anathematismum : Secundum subsistentouces. tiam unionem omnibus modis ignoramus. Vbi etiam vides 113 pp. apertam hæretici confessionem. nimass Item in Concilio CHALCEDONENSI act. 5. Salva, innost. quiunt Pattes, Geriusque natura proprietate, & in Gnam personam ac subsistentiam concurrente, Snigenitum Filium rem its & Deum Verbum agnoscimus. Quo loco notabis, non mi-C.ID.COS sceri proprietates naturarum, & proinde non communicanication n.oftentiri vni naturæ dotes alterius, sed subsistetiam tantum com-, douget municaria 12/2-Item

## 294 Cap. VIII. De Incarnatione. Lib.III.

Item in V. Synodo act. vltima, cap. 4. fic habes: Siquinde cit, secundum gratiam, vel secundum operationem, velsecun. dum dignitatem, Sel secundum honoris aqualitatem, autic Lationem, aut affectum, aut Virtutem, Unitionem factamiffe Et infra: Et non secundum compositionem, idest, secundum subsistentiam, unissonem Verbs ad carnem factamelle, and thema sit. Et infra: Sancta Dei Ecclesia Striusquimputate eisciens, Snitionem secundum compositionem conficturqui est secundum subsistentiam. Quid clarius contra Brentin & lectatores eins, qui introducunt vnitionem fadamle cundum gratiam, & operationem, & dignitatem! Ecops. eiusdem Contilij: Si quis introducere conatur montient Christe duas subsistentes, Velpersonas, et Snampersonas cis per dignitatem, & bonorem, & adorationem, & manfitetur Verbum carni substantialiter Snitum, & popula Snam esse eius subsistentiam, &c. anathemasu.

Item in Concilio LATERANENS I sub Martinol consultatione vitima, can. 6. Si quis secundum sandos sum non consitetur proprie & secundum veritatem ex dudus in duabus naturis substantialiter vonitis inconfuse, & mise vonum eunderná, esse Dominum & Deum Christun, condemnatus. Et can. 8. Si quis non consitetur secundum etos Patres proprie & verè secundum compositionem, un secundum subsistentiam naturarum vontionem, expussionus existist Christus, inconfuse & indiuise in eo cognium condemnatus.

Item in VI. Synodo act. 4. in epistola Agathonis, quamb tum Concilium recepit, sie legitur: Non per Emonemant cundum subsistentiam facta cognoscitur, ununt, sed lastum antes per affectum voluntates, tanquam duas subsistentiam duos quos dam iungunt, e.g. Idem habetur act. 17, inipit sinitione Concilij. Vbi vides disertis verbis tanquam per subsistentiam plicant hypostaticam vnionem.

TERTIO, probatur argumento Concilij Toletani VI. cap. I. Solus Filius Dei est incarnatus, ergo vnio factati per communicationem eius, quod est proprium Fili, no eius quod est commune aliis personis; sed sola subsistenta Filij est propria Filio, attributa auté omnia essentialiatore Cap. VIII. De Incarnatione. Lib. III. 295

uis dilecun-

quirt-

m eft.

endan

484

rigality

Della

capi

Herro

101-

derea

. COD.

Panti lang

Mil.

福川

m 45.

10 th,

gantas.

All il

2mW

944/

ENTIAL

n bir

IPP

TANI

chaell

(tentia

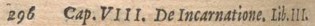
munit.

munia sunt omnibus tribus personis, ergo vnio hypostatica sacta est per communicationem solius subsistentia. Hæc ratio plane conuincit; aut esse verum id quod nos dicimus; aut totam Trinitatem esse incarnatam, si vera est definitio Brentij & Smidelini; nam illa attributa, omnipotentia, omnipræsentia, omniiustitia, &c. quorum communicatione volunt sactam esse incarnationem, communia sunt toti Trinitati.

QVARTO, Pater æternus communicauit Filio omnia sua attributa persectissime, & multò persectiss, quam Brentiani velint eadem illa communicati à Filio Dei Filio hominis: & tamen quia subsistentiam sua propriam Pater non communicat Filio; non sunt vniti hypostaticè, sed distincti potiùs hypostaticè Pater & Filius, ergo vnio hypostatica non consistit in communicatione attributorum, sed solius subsistentiæ.

Hæc etiam ratio vel planè conuincit Patrem & Filium esse vnam hypostasim, si est vera definitio Brentij & Smidelini, vel fateri debent, velint nolint, hypostaticam vnionem non consistere in attributorum communicatione.

DICENT fortasse, cum aliis attributis communicari etiam subsistentiam. At verbaipsorum aliud sonant : nam Brentius in libro de maiestate Christi hominis, vbi conatur ostendere, quid propriè sit voio hypostatica, qua distinguitur Christus à puris hominibus, sic ait : Iraq, discrimen Christiff Petri non est simpliciter sumendum ab inhabitatione Filij Dei, sed à communicatione proprietatum eius; Felius enim Dei etsi sua essentia implet Petrum, sicut & hominem Christum, non tamen communicat Petro omnes suas proprietates, sed tantum nonnullas, Sinificat Petrum, consernat in Sita, dat Petro potestatem esiciendi damones, immò excitandi mortuos: Inter ea autem non facit eum omnipotentem,omniscientem, omnisapientem, omniiustum, & omniprasentem; Filium vero homenis ornat non aliquibus tantum, sed vntuersis suis donis. Et infrà: Oftendi, inquit, eum factum effe omnsum Des proprietatum sine sella exceptione capacem, & nise eam habeat capacitatem, non esse discrimen inter Christum Ed alios homines, nec Verbum fieri potuisse carnem. Similia habet theses Smidelini, & liber Concordiæ; vbi non video



mentionem fieri sublistentiæ, sed solum attributorum ssal

Præterea, quidquid sit de subsistentia, saltem voluntes quiri ita necessariò ad rationem hypostatica vnionis communicationem omnium attributoru, vt vbi desistalis communicatio, non sit vnio hypostatica, & vbi adsis, sit. Na Brentivs asserit, quòd si Petrus esset omnipotens & oppræsens, esset etiam vnitus Deo hypostaticà. Hocautempsito, concludunt necessariò rationes facta, quòd nimina sequeretur, totam Trinitatem esse incarnatam, & Pausa

ac Filium vnam este hypostasim.

Præterea sequuntur duo alia absurda, & com flen, quæ este possunt V. & VI. argumentum. PRIMO, COME CHIL Ai in triduo mortis non fuisse vnitum hypostautim nam corpus mortuum non est capax omnipotenia, mil Sapientiæ, omniiustitiæ. SECVNDO, Christum homina non semper fuisse Deum. Nam Christus meruit bil dona, vt gloriam corporis, & exaltationem nominis, in & ascensionem in cœlum, & sessionem ad dexterament citur enim Luc. vlt. Oporeuie Christum pati, & unnt ingloriam fuam. Et Philippenf. 2. Factus obediens ffind mortem, &c. Propter quod & Deus exaltauitillum. Ella 2. Vidimus Iesum propter passionem gloria & honortiff natum. At fiomnium donorum communicatio request ad vnionem hypostaticam constituédam, ergo Christiant ruit sibi aliqua saltem ex parte vnionem hypostatican All fuit antequam vniretur. neque enim mereri poteliqui est. proinde non semper fuit vnitus hypostatice, qua elle refis Pelagiana.

SEPTIMO, si vnio hypostatica requireret communicationem omnium proprietatum, atque attributorum, as omnino impossibilis talis vnio; nam multa sunt Deop pria, qua implicant contradictionem communicationem, quale est esse increatum, & esse actum purum, clientum ens, & similia. Quadam etiam sunt, qua sur tuerint communicati, siue no, certum est non esse communicata humanitati Christi, vt carete principio temposisco are cœlum, & terram, & Angelos, & reliqua qua fuertum illam humanitatem. Quadam etiam sunt, qua licetoolisti.

Cap. VIII. De Incarnatione. Lib. III. fint humanitati Christi, non tamen ante resurrectionem, ve esse impassibilem, esse immortalem, & tamen ante resurrectionem fuit vnio hypstatica. Nec valet quidquam responsio eorum, qui dicunt, Christum tempore exinanitionis debuisse occultare suam maiestatem. Nam ista dona non occultauit, sed verè non habuit re ipsa, nisi dicant, Christi corpus semper fuisse immortale & impassibile, quæ est alia hæresis apud Euagrium lib.4. hist. cap. 38. & 39. Octavo, fatenturiph, hæc dona per accidens conuenire

n ella

duntre

is com-

is con-

L Nm

& O. .

itemp. pimira

Patter

fidem,

Chi

Veibo:

COMM's

ominim ominim 51alip

S,IIII

TOWN.

拉加加

G Cont Ld

Eilla

art ort-

equaku

他能

18 AU

QUIS

æ effil.

most.

面質

Deop

Called

, cheb

fine po

COMP

OIISON

crutan et collis

humanitati Christi, ve patet ex thesi 22. Smidelini : at vnio hypostatica non est accidentalis, sed substantialis, vt patet ex allegatis Conciliis, & maxime ex Concilio V. cap. 4. & 5. vbi hoc expresse habetur. ITEM, quia tunc Christus homo, effet Filius Dei per gratiam, non per naturam : quod sanc repugnat omnium Patrum sententiæ. ITEM, non posset homo verè nominari Deus, nec Deus homo. Nam ista vnio accidentalis non est per inhærentiam donorum, vt ipsi dicunt, & recte dicunt, quia loquuntur de donis increatis, quæ funt ipsa essentia Dei; sed est per coniunctionem extrinsecam, qualis est inter agens principale & instrumentum, vt inter nauem & nautam. Docent enim, vnionem Dei & hominis in eo consistere, quòd Deus omnia per illum hominem operetur. Ar eiusmodi vnio non satis est ad communicanda nomina & proprietates:nec enim nauta dici potest nauis, neq; nauis nauta. Non igitur Christus homo, dici potest Deus, neque Christus Deus, dici potest homo. atque hoc idem de proprietatibus dicemus; vt enim nauta non potest appellari expers sensus & rationis, quæ sunt proprietates nauis; neque nauis dici porest sensu & ratione prædita, quæ sunt proprietates nautæ: sic etiam Christus Deus dici non poterit crucifixus & mortuus, quæ propriè coueniunt homini; nec Christus homo dici poterit omnipotens, & cœli terraq; creator, quæ propriè conueniunt Deo.

Denique, si vnio hypostatica tantum esset ista communicatio accidentaria donorum, etiam nos essemus hypostaticè vuiti cum Deo, licer minus arctè; nam quod ille plura dona habeat, nos pauciora, non mutat speciem.

Adde, quod nullum habent argumentum alicuius momenti. præcipuum est illud, quod BRENTIVS obiicit, & fæ-

pistime,

pissimè, quod nisi ita sit, non poterit inueniti distinctionitet vnionem Dei cum Christi humanitate, & vnionem eiusdem Dei cum sancto Petro, & aliis hominibus, cùm Deusomnes sustentet, & omnibus sit intimus per essentiam, profentiam, & potentiam, & solùm hoc sit discrimen, quod pu solùm hominem Christum omnia operetur.

At hoc facillime soluitur: nam discrimen in hot constitut, quod Christi humanitas non habet propriam subsiste tiam, sed in Verbo existit, qua similitudine vitus S. Athenasius in symbolo, cum ait, sicut animarationalis & coronous est homo: ita Deus & homo vnus est Christus; arcten homines habent subsistentiam propriam & distratura homines habent subsistentiam propriam & distratura per ipsa ab illa, quæ est in Verbo Dei. Vnde aliter sustant Dus Petrum, aliter Christi carnem. nam Petrum dicitat solutare, quia conservat illum cum sua essentia & subsistentia vi cum quis baculum manu tenet: at Christi tumanistem Dei Verbum sustentat, eo modo quo totum sustant partes intime sibi coniunctas & vnitas.

## CAPVT IX.

Proponitur quastio, an ex unione hypostalia Sequatur comunicatio realis attributoria divinorum, ac pracipue Immensitational Vbiquitatis.

VPEREST iam tractare, postquam ostendins, vnionem hypostaticam non consistere in communicatione omnium attributorum norum, an saltem ex illa vnione id sequing

attributa omnia, vel aliqua, ac nominatim omnipradi sit communicata humanitati Christi.

Et quidem KEMNITIVS in libro de duabus naturis, a 4.21. & 23 docet, non esse quidem de essentia vnionisti postaticæ istam communicationem, in quo à Brento Smidelino dissentir, sed tamen consequiadvnionem postaticam talem communicationem, & quidem relativa vt natura humana verè sit omnipotens & omnipulariones, &c.

Cap. IX. De Incarnatione. Lib. III.

1018

eini-

euso-

, pra

odpti

CON-

alle-

Athi-

110 V-

m co

Deus

Men.

intia,

12003

Actual

Fatua

torum

is like

10000

111

DOM:

2001,17

CERT

is, i

101514

ention

ism in

Icalco.

nipiz

Simil

299

Similia habet VVigandus in libro de communicatione idiomatum, nisi quod quasdam proprietates dicit non communicari, nisi verbaliter, vt esse creatore cæli & terræ; quia tunc Filius Dei non erat homo; at reliquas realiter, ac nominatim Vbiquitatem.

Similia etiam docet Nicolaus Selneccervs, tum in padagogia, tum in epistola ad Theologos VVittenbergenses scripta, anno M. D. L XXI. vbi damnat hanc propositionem ve blasphemam (Humana natura in Christo non est omnipotens.) Et ibidem docet, realiter communicata esse Christi humanitati ex vnione hypostatica infinita dona. Et addit hæc verba, quibus videtur omnino confundere proprietates naturarum : Quod, inquit, ad potentiam attinet, cum Paulo loquimur, si cognouimus Christum secundum carnem, sed nunc non nousmus. Cessante enim infirmitate carnis nibil in eo iam nouimus, nisi virtutem Diumitatis. Et infra: Ac per hoc quidquid bel fuerat prius, bel est, & manet substantia duplicis, factum est Sirentis Snius. Denique onines Lutherani supra citati initio huius libri hanc realem communicationem defendunt, licet non conveniant in eo, vtrum illa sit de essentia vnionis hypostatica, an eam tantum

Catholica verò dostrina duo docet. Primo, ex vnione hypostatica consecuta esse in Christi humanitatem multa dona creata & infusa; vt gratiam excellentissimam, sapientiam maxima, potentiam singularem. & alia id genus, quæ tamen non sunt attributa Deitatis, nist per participationem quandam, quomodo etiam nos participamus Dei attributa per creatas qualitates, licet minus persectè, quam Christi humanitas ea participet. Neque in his consistit communicatio idiomatum; nam illi communicatio est mutua, horum autem communicatio donorum non est mutua, nihil enim Deitati accessit.

SECVNDO, ex vnione hypostatica sequitur communicatio idiomatum; quæ quidem communicatio non est realis respectu ipsarum naturarum, quasi ipsa Divinitas sacta sic passibilis, & humanitas realiter sit sacta omnipotens, vt volunt Lutherani; neque est plane verbalis, vt vult Beza in lib. contra Brentium; & Petrus Martyr in Dialogo de duabus

narn

naturis. Sed est realis quidem, sed respectu hypostasis utilique naturæ, non autem respectu ipsarum naturatum, uterpresse docent Patres. A m B R OSI V S lib. 2. de side, cap. 4. du gustinus lib. 1. de Trinitate, cap. 13. Cyrillus in desens, 4. autematismi, & Damascenus lib. 3. cap. 4. vbi dicit, idiomin communicati nihil esse aliud, quam proprietates utilique naturæ applicati communi hypostasi, & proinde ipsaminis in concreto, quia concreta nomina pro supposito accippositum, licet formaliter naturas significent.

Itaque rectè dicimus, Deus est natus ex Virgine, passas, mortuus, &c. quia Deus accipi potest pro quoliber supposto diuino, & proinde pro supposto secudæ persone, quodes su mul diuinú & humanum. Quod suppositum verte restres est Deus, & verè & realiter est homo, & pinde verè trainte est natum ex Virgine, passum, mortuum, &c. Parirament. Ctè dicimus, Chtistus homo est omnipotes, æternus, blue, &c. quia, homo, in concreto stat pro supposito humano. Christo autem suppositum diuinum & humanum vanno. & vbique, &c. Quæ omnia facilè probari possum, se vbique, &c. Quæ omnia facilè probari possum, se vbique, &c. Quæ omnia facilè probari possum, se perspicuitatis Primò agemus de idiomatibus in gentile cundò in particulari de Vbiquitate.

# CAPVT X.

Ex unione hypostatica non fluxissecomminicationem idiomatum realemressem naturarum.

GITVR non communicati realiter attributation une idiomata vnius nature alteri natute, etnis postaticæ vnionis, PRIMO docent sacta Compostaticæ vnionis, PRIMO do

WILL

, vici-

0.4AL

4,283

iomata

rinfore

Shill

300

pallos,

polito

jest li-

aluter

ealitet

onest-

thing,

200,10

numer,

mu,

Sunta Sunta

ticy lie

端

bund.

CXTIL

Cook

tam of

cilio II.

VIsa

entibes,

esse naturas cum suis proprietatibus, sed etiam duas existere voluntates & operationes inconsus Denique in epistola Agathonis Papæ, quæ recitaturin Concilio VI.act. 4 & à toto Concilio approbatur, habemus, in Christo omnia esse duplicia, id est, naturas, proprietates, voluntates, operationes, sola excepta subsistentia, quæ est vna; & ibidem additur, duas inconsusas naturas colligi ex naturalibus earundem naturarum proprietatibus. Ex quo sequitur, etiam proprietates manere inconsusas & distinctas.

Ex his colligimus, multis modis erroneam esse aduersariorum sententiam. Nam Primo, si communicantur
verè & realiter propria vnius natura alteri natura, & contrà, ergo non manent distincta & inconsus proprietates. Quomodo enim manent distincta, si humana natura
habet diuinas, & diuina natura habet humanas proprietates? Item, si communicantur, ergo non sunt amplius proprietates, sed communitates. Quomodo enim est proprium,
quod est sactum commune? Item, proprietates harum naturarum, vi plurimum sunt incompossibiles, vi est esse creatum & increatum, finitum & infinitum, voique & non voique; ergo si diuina natura recipit humanas proprietates, cogitur amittere suas: & si humana recipit diuinas, cogitur amittere suas. Quomodo ergo saluis proprietatibus sacta est
incarnatio?

Meritò itaq; S. A v G v S T I N v S serm. 1912 de tempore, qui est 3. de Trinitate, ita loquitur: Illorum quoq execramur semiliter blasshemiam, qui nouo sensu asserve conatur, à tempore accepta carnis, omnia qua erant Diuinitatis in hominem demigrasse: & rursum qua humanitatis erant, in Deum esse transfusa, St, quod nulla Snquam haresis ausa est dicere, Sintatis, scilicet, & humanitatis, & omisso proprio statu en aliud essemutata.

Ad hæc respondere conatur aduersarij: & primum Brenrivs lib. de maiestate Christi hominis dicit, Conciliu Chalcedonense tantum loqui de proprietatibus essentialibus, quæ non possunt tolli sine abolitione essentiæ, non autem loqui de accidetalibus, quales sunt esse in loco, esse corruptibile,&c.

At hæc solutio aliquid dicit ad tertiam consequentian, ad primam & secundam nihil. Præterea nec tertiæ saissicit. Nam esse sinitæ potentiæ, & maiestatis, & virtutis sais proprietates inseparabiles à creatura. Contrariæ enimargu unt infinitam essentia; ergo tribuere humanitati, qua cretura est, & finita, infinitam potentiam, & infinitam maielitem, ita vt no solum sit in toto mundo, sed etiam possitat replere infinitos mundos, vt potest Deitas, est planètolia ab humanitate essentiales eius proprietates. Hocausem dicunt; nam Christi humanitatem volunt essevere dicunt; nam Christi humanitatem volunt essevere solum solum est in toto mundo, sed etiam posset acturalements solum est in toto mundo, sed etiam posset acturalements nitos mundos.

Præterea ex hoc vlterius sequitur, duo esse in mundominio manitatem Christi. Hoc autem est contra Symboluminio thanasij, & contra omnes Scripturas. Nec possunt re, vnam esse omnipotentiam, infinitatem, & immensor duarum illarum naturarum, sicut vna est trium diamin personarum. Nam omnipotentia, & infinitas, arquintos tas Dei nihil est aliud, quam eius essentia, ergo non ministe eadem immensitas & omnipotentia Deitais & handie tatis Christi, niss sit eadem essentia vtriusque natur, such est eadem essentia trium personarum. Atq, ita sempiote ditur, vtconfundantur naturæ in Christo.

Ci

Avetores Concordiæ in repetitione articulorum to cap. 21. & 22. & 23. docent, proprietates humanitatisment municari re ipsa Diuinitati, & proinde naturam dium manere illæsam. Deinde addunt, diuinas proprietates municari re ipsa humanitati, sed Deo non tolli; occam proprietates, quia diuine proprietates nunquam suntatis es essentiales proprietates humanitatis, sed illitare communicantur per gratiam, sicut ex conjunctiones & corporis non siunt proprietates corporis ex, quanta animæ, sed tantum comunicantur corpori, quia animæ, sed tantum comunicantur corpori, quia anima la habitans, omnia in illo & per illud operatur.

Addit Kemnitivs similitudinem ferricandentis, quitante ve suprà diximus, vsus est Origenes lib. 2, de principilità à

& Basilius orat. de Natali Domini. Qua similitudine existimat Kemnitius apertissimè declarari, quomodo ista communicatio fiat saluis veriusque natura proprietatibus.

At neque hæc solutio sufficiens est. PRIMO, quia si proprietates humanæ non tribuuntur Diuinitati, sequitur non esse mutuam communicationem idiomatum, quod est contra omnes veteres, & præcipuè contra Damascenum lib.3. cap. 4 Quid, quod hac ratione coguntur discedere à suo Luthero, qui aperte docuit Dininitati tribuenda quæ dicuntur de passione Domini?

SECVNDO, non est verum, omnia omnino Deum operari per carnem. Nam actiones saltem immanentes, vt intelligere, & velle diuinum, non erant, nec sunt per carnem. Item excitatio carnis CHRISTIA mortuis non fuit per carnem, sed

per Spiritum Dei, Rom. 8.

entian,

Tatisfa.

itis, luna

matgu

næ ciel-

maielli-

official to

ctola

rem ipi

mplo-

000 ms

neinh-

loom.

mkin-

oluza.

chittle.

Name of

MARKE

postial.

homes!

ice feet

eredre.

am con

DATE

STICENT

digital

Itsom.

CEIM

ont title

itina

newal

uzcu

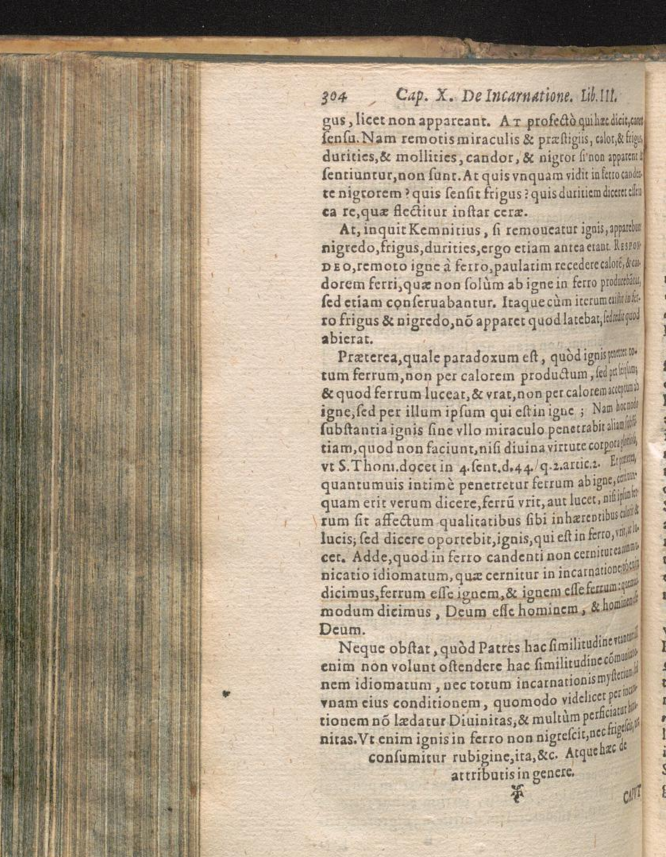
1013 (0)

quactin

TERTIO, non omnia Dei attributa consistunt in operatione externa, vt planum est de Simplicitate, Infinitate, Sapientia, Potentia, Bonitate, ergo etiamsi Deus omnia opera exteriora per carnem operaretur, non propterea communicâsset illi sua attributa. Præterea, etiamsi omnia omnino Deitas per humanitatem ageret, & attributa omnia in actione consisterent, adhue non posset dici, humanitas omnipotens, omnisapiens, omniiusta,&c. Nec enim epitheta caussa principalis conueniunt instrumento : alioqui cum quis docte & sapienter scriberer, calamus doctus & sapiens

Deniq; ipsa similitudo anime & corporis est contra ipsos. Nam anima non communicat corpori suas veras proprietates, neq; corpus animæ. nó enim corpus intelligit, discurrit, deliberat, quæ sunt propria animæ; neque è contrario anima currit, sedet, esurit, sirit, quæ sunt propria corporis. Et præterea anima tota est in capite, & tamen cadem tota est in pede, vbi non est caput, & contra,

Similitudo quoq; ferri candentis nihil Kemnitium iuuar, immò imperitum plane ostendit. Air enim Kemnitius, igne communicate ferro suam ipsius vim vrendi & lucendi, non per informationem, sed per vnionem, qua ferrum penetraturab omni parte ab igne; & addir, ferrum adhuc retinere suas proprietates, id est, naturalem duritiem, nigrorem, fri-



UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN cit, caret

& frigus

parent à

tet ellen

parebus

ESPON

ie, & cas

ocebatul,

ficioki-

dicquod

tict to-

minn!

comman so

noc mode

m fath

a gladica)

pizitis,

COLUMN.

iplanti'

caloride

IR, Sile

2000日

GOOCOG

:quent

nintada

tantal

DUDIE

enun a

I IDCIS

till ich

gelcil, si

CANT

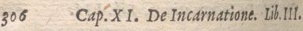
# CAPVT XI.

Refellitur V biquitas humanitatis CHRISTI, quia pugnat cum Scripturis.

VNCIN speciali de Vbiquitate disputandu est, vel potius ipsa Vbiquitas destruenda. PRIMO ergo ista Vbiquitas repugnat expressis Scripturis, quæ dicunt, Christum hominem ratione humanitatis alicubi non suisse, proinde non semper suisse vbique. Ioan. II. Lazarus mortuus est, Egandeo propter vos, ve credatis, quia non eramibi. Ioan. 6. Cum vidisse turba, quia

I E S v s non effer ibi. Matth. vlt. Non est hic, sed surrexit. Sed ad hæc respondent, significari his testimoniis, Chrisum non fuisse vbique localiter, non autem non fuisse vbique diuino modo. At etiam in cœna corpus Christi non est localiter, & tamen quia reuera ibi est, nemo Lutheranorum auderer absolute dicere, Corpus Christi non est hic, id est, in cœna. Item, Deus non est in mundo localiter, & tamen non toleraretur, qui diceret; Deus non est in cœlo, nec in terra. Eodem igitur modo, si Christi humanitas verè est vbique, quocunque modo ibi sit, falsum erit absolute quod Scripturæ dicunt; Non est hic, Non eram ibi, Egc. Scriptura aurem falsa esse non potest, igitur falsa est sententia aduersariorum. Præterea, anima Christinon erat in inferno localiter, sed spiritualiter, & tamen non semper ibi fuit; nam non est relleta in inferno, Actor. 2. ergo reuera non est vbique, non solum localiter, sed nec alio modo.

SECVNDO, repugnat illis Scripturis, quæ dicunt, Deu esse vbiq;, vt hoc modo illum discernant ab omnibus creaturis. Hierem. 23. Calum & terram ego impleo. & alibi. Et Psal. 138. Quò ibo à Spiritutuo, & quo à facie tua fugiam? Vnde Patres ex hoc Dei attributo probant, Spiritum sanctum esse verum Deum, non creaturam, quia scriptum est, Sapient. 1. Spiritum Domini repleuit orbem terrarum. Vide A MBROSIVM lib. 1. de Spiritu sancto, cap. 7. Hieronymum & Cassiodorum in Psalm. 138. Cyrillum lib. 7. de Trinitate. Basilium libro de Spiritu sancto, cap. 22. Didymum lib. 1. de Spiritu sancto. Fulgentium in libro ad Donatum, cap. 8. Vigilium in disputa-



tione Athanasij, Arij, & Sabellij. Augustinumlib.3.com

Maximinum, cap. 21.

Respondent, proprium esse Deo, esse voique per le, tames hoc idem conuenire Christi humanitati per accidens, taus ne vnionis cum Deo. At hoc non satisfacit, Namesse voice per accidens, potest dupliciter intelligi. PRIMO, quò de la telle voique, sed dicatures le voique, quia est coniun cta cum Verbo, quo de st voique. Se con quò d'euera sit voique, tamen hoc habeat none natura sua, sed per gratiam Dei, quæ est accidens respectuipsus el sentiæ humanæ.

Si Primo modo intelligant, nec propriè loquintut, nec propriè loquintut, nec propriè loquintut propriè de la habent quod intendunt. Non loquintut proprie de potentiale poteft absolute dici tale, id quod non est ipsumutist de consunctum cum alio, quod est tale. Alioqui consisse tus, & oculus esset in calcaneis, quia est consunctum nima, quæ est in calcaneis. Nec habent quod intention nam ex viviquitate volunt stabilire veram præsentament poris Christin in cœna, at exista visiquitate accidentament non sequitur, Christin corpus esse in cœna reuera du tum sequitur esse consunctum cum Deitate, quæ espazation cœna.

Si SECVNDO modo accipiant, vt fine dubio accipiant tunc argumentum Patrum pro Spiritu sancto planteso dit. Nam Ariani dicent, Spiritum sanctum esse que, sed per accidens, & ideo non esse Deum verum deut turam. Cùm ergo Patres rectè probarintex vbiquinus ritum sanctum esse Deum; maniseste sequitur solibora uenire verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè esse vbique, nec id esse per grariam commune verè per que ve

DICES, nonne corpus Christi, vt est iu tot locis inscrementaliter, posset etiam esse in toto mundo? non set Deus totum mundum convertere in panem, & partire lum in corpus suum? & tamen non propterea corpus sti posset esse Deus.

RESPONDEO, potest quidem id sieri; sed hoc nonchisto vbique, quo modo est Deus, & quo modo Brentiani municipal gunt de corpore Christi. Nam Deus ita est in toto mano,

et non contineatur mundo, sed sit tantæ immensitatis, ve possit replere infinitos mundos, id quod nos corpori Chrifli, quod est finitum, minime tribuimus. Deinde, quidquid fit de eo quod potest, aut non potest fieri, satis nobis est, reipsa id non esse communicatum, nec communicandum vlli creatura, ve sit vbique. & ideo inde euidenter probari, Spiritum fanctum effe Deum.

TERTIO, repugnat Vbiquitas testimoniis, quibus Patres probant in Christo duas esse naturas. præcipuus enim locus estille Ioan. 3. Nemo ascendit in calu, nisi qui descedit de calo, Filius hominis qui est in calo. Ex quo loco plurimi Patru deducunt Christum esse Deum & hominem, quia quando erat corpore solum in terra, dicebat tamen se esse in colo, nimirum Deitate. Ita Augustinus, Chrysostomus, Cyrillus, Theophyladus, Bedain eum locum. Item Nazianzenus epift. 1.ad Chelidonium, & Hilarius lib. 10, de Trinitate, & alij.

At si vera sit Vbiquistarum sententia, hoc argumentum nihil concludit. nam dicerent Eurychiani ab Vbiquistis edocti, etiam carne tunc fuifle CHRISTYM in cœlo, & in terra,

3. contra

fe, tamen

ns,tatto-

elle vois

rod Chr.

evbigue

CANDO

ex natuu

iphus cl-

not dec 11000

ested est

el hin-

us cont

ottociti

the cor-

DECEM

3/1/2 Apara

accipital

Becom idea fil

1 Man

il and

Deore

OMET!

S Grand

6 naple

Patri

poster

onthis

ni mili

) mino,

11200

Præterea probant Patres, Christum Deum esse & hominem, ex illis locis, vbi dicitur Christus iter secisse, ac mutasse loca, nunc naui, nunc pedibus, nunc etiam asello, cum tamé, vt Deus, vbique effet, & moueri non posset. Vide B. Ambrosium lib. 2. de side, cap. 4. & Athanasium apud Vigilium in di-

sputatione cum Ario.

At, secundum Vbiquistas, ista omnia nihil probant. nam si Christi caro vbique erat, certe non poterat moueri, nisi metaphorice, sicut Deus dicitur aliquando descendere de cœlo in terram, quia apparet hominibus, non vbi non erat, sed vbi non videbatur. nam moueri propriè de loco ad locum,est deserere vnum locum, & acquirere alium: qui autem est vbique, nec potest deserere vnum, nec acquirere alium. Nec valet quod dicunt, corpus Christi fuisse vbique inuisibiliter, sed visibiliter in certo loco, & hoc secundo modo potuisse moueri. Nam non potest esse in codem loco visibiliter, & inuisibiliter simul, quia tunc bis esset in eodem loco.deinde nonne involuit contradictionem, rem candemin codem loco videri, & non videri?

W 3

Deniq;

quam possit moueri Deus.

## CAPVT XII.

Refellitur V biquitas corporis CHRISTI, PILIPIA repugnat Symbolo Apostolico.

Christi hominis ratiocinatur. Fatentur igitutiph, nor all-ter posse moueri de loco ad locum Christi humaniatus,

EINDE pugnatVbiquitas cum articulis li de Christi Conceptione, Natiuitate, Mario Sepultura, Descensu ad inferos, Resumbana Ascensione, & Descensu ad indicium.

Ac Primy meum Conceptione; nam fides habitalius Mariae vtero fuisse carné Christi. At secundario quistas mox à Conceptione fuit illa caro in vieris amulierum, immò & virorum, & proinde illa laus communest omnibus: Beatus Venter, qui te portauit. Luc. Il sub des docet, Christi corpus post nonum mensem protesta vtero in lucem, & sic verè esse natum. At secundum van state, ante nonum mensem, immò primo die Conceptatione extra vterum, & post decimum mensem adhuctum tero, immò inde nunquam exiit.

DICENT, exisse, quia localiter erat in vtero, & nontral terum: & postea suit localiter extra vterum, & noning AT CONTRA, quia istudesse localiter, nihil videturesse quam apparentia quædam, sicut cum Deus, quiest ring in certo loco apparet. Nam si verè ab ipsa Coceptionesse

Pater habet propriè dexteram, aut sinistram, igiureilants scensio in cœlum metaphorice accipi debet.

TERTIO, si Christus verè ascendisset in colum hocomporeum, debuisset permittere, immò imperarediscipulis, no viderent quo modo ipse ascenderet vsque ad summumos lum, & ascendendo perrumperet stellas & globos illos colestes, vt id testari possent toti mundo: quod tamen non sactum. Et addit, more suo, vmbras verberans, & tameno umphans; Profecto ista est plane inuista demonstraturami istorum localitatem Christi in colo inclusi.

BRENTIVS autem in libro de duabus naturis Christiana ascensione, idem probat. PRIMO, quia Christiana pra omnes coelos ascendisse. Ephes. 4. Ascendisser nome coelos. Hebr. 4. Penetranis coelos: Non ergo, inquistratus hasit in aliquo. Hebr. 7. Excelsor coelos fastus. Non chugo

Christus in colo vt in loco.

SECVNDO, quia si esset in cœlo corporco, debette se polo antarctico. Nam debet esse in loco quieto, alique valde malè se haberet in illa perpetua agitatione, so poli sunt immobiles, ergo debet esse in altero polorishi puncto consistere: polus autem Antarcticus est super cundum Aristotelem, & arcticus est inferior; igitum antarctico polo Christus locandus est. Et confirmat, qualitatico polo Christus locandus est. Et confirmat, qualitatico polo Christus locandus est. Et confirmat, qualitatico polo corporeo esset, quò se reciperet, quando cœlum dello tur? Ita nimirum filios tenebrarum iuuat ludete, so de mysteriis Christi.

TERTIO, probatin alio libro de Maiestate Chillian Christus ascendit in cœlum illud ex quo descendit, sur Nemo ascendit in cœlum, nisse qui descendit de cœlo, si descendit de cœlo corporeo, igitur nec ascendit in corporeum: sed sicut metaphoricè dicitur descendit do exinanium semetipsum; ita metaphoricè dicituralm se, quando Deus exastanit illum, es dedit illi nomen, qui

At Catholici credunt, Christum in verum columnia teum ascendisse, sue manear intra insum colum, with

fentire S. AvgvsTINvs epistola quinquagesma separad Dardanum, vbi dicit in fine epistola, Christum elevive Deum, & in aliqua parte cœli propter veri corponisti

Cap. XII. De Incarnatione. Lib. III. 311

dum; siue maneat supra, & extra omnes cœlos, ita vt pedibustangat conuexum summi cœli, vt vult beatus Thomas in 3.part.quæst.57. artic.4. Ista enim non sunt certa, nec necessariò cognoscenda. immò etiam monet Augustinus de Fide & Symbolo, cap. 6. curiosissimú esse & superuacaneum

id quærere.

etiama-

100 000

pulis, n

llos co-

n noisi

田田市

no comita

anti, k

icue lu-

owner.

thins,

energo

ttekis

alique,

and and

main.

ptink

nathl.

in the

deline

& local

rilia

, loui

gentil

n con

It, P

alcto

1,900

m col

CANCED IN

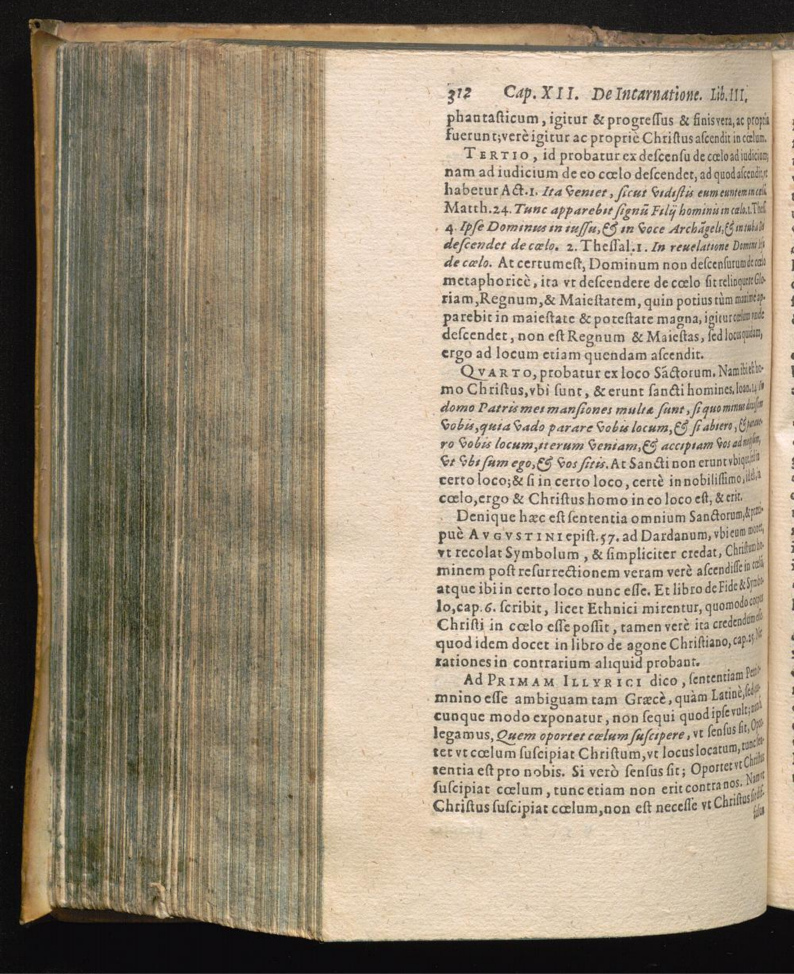
(estial

ellenin

OLISO

Illud est certum, Christi corpus nunc esse visibile & palbile,& tantum spacium occupare, quanta est moles corporis,& esse in cœlo isto corporeo, siue sit intus, vt aliquis dicitur esse in domo. siue supra, ve aliquis dicituresse in tecto. Et probatur PRIMO, quia Christus ad illud cœlum ascendir, vbi est sedes Dei, illud autem cœlum corporeum est, ve patet ex Psalm. 113. Calum cals Domino, terram autem dedit filius hominum. vbi cum opponatur cœlum terræ, & terra propriè accipiatur ista corporea quam calcamus, certè & cœlum propriè accipi debet. Isaiæ 66. Cælummihi sedes, terra autem scabellum pedum meorum. Ité Matth.5. Nolitesurare per calum, quiathronus Dei est, neque per terram, quia scabellum est pedum eius. Et cap. 6. Pater noster qui es in calis. Et infra: Frat Voluntas tua sicut in celo, & in terra. Vides vbicunque cœlum dicitur sedes Dei, semper opponi terra, quam nos habitamus. Que anthitesis apertissime docet, colum istud corporeum, quod supra nos cernimus, sedem esse Dei,ac proinde ad hoc cœlum Christum ascendisse.

SECVNDO, idem probatur ex historia ascensionis, quæ ita describitur in Scripturis, vt non possit vllo modo per tropos euerti, nisi quis planè impudens esse velit. Act. i. Videntibus illis, inquit Lucas, eleuatus est, & nubes suscepit eum aboculis eorum. Huc vsque non est locus tropis. nam Apostoli viderunt eum euntem vsque ad nubes, quæ autem videntur corporea sunt, nisi fortè præstigiatorem faciat Christum. Quod autem terminus ac sinis illius veri motus non esset nubes, patet Luc. 24. Et fastum est, inquit, dum benediceret illis, recessit abeis, & ferebatur in cælum. Christum autem verè eò peruenisse, quò ibat, testatur Marcus cap. 16. Et sumptus est in cælum, & sedet à dextris Des. Itaq; narrant Euangelistæ initium, progressum, & sinem ascessionis. Initium autem suit verum ac proprium non metaphoricum, non



Cap. XII. De Incarnatione. Lib. III. 313
fususper totum cœsu, sed satis est, vt sit in aliqua parte cœsi, sicur dicitur Rex suscipere regnum, vel palatium regale, vel thronum regium, quando incipit esse in regno, vel palatio, vel throno, etiamsi non sit præsens reipsa toti regno, vel throno, vel palatio. Prim a tamen explicatio est magis coueniens textui; nam dicitur; Quem oportet cæsum suscipere signad tempora restitutionis omnium, voi non indicatur acceptio possessionis regni, quæ in momento sit, sed mansio in

loco, quæ longo tempore durat, & hoc modo exponit Occumenius. Est etia conformior aliis locis, quæ dicunt, Christum assumptum, vel eleuatum in cælum, Marci vlt. & Act. 1.

& profectum in cœlum, 1. Pet. 3.

proptia

ælum.

idicion;

endite

meeis

I.The

ubals

nene lis

decab

ere Glo-

ime ap-

n vade

peam,

et to.

Dald IN

drojen

pest

opin, milita

dela

k pozo.

most

timb.

o (con

Symbo

amais 15. No

Pett

ed P

, Opti

300/02

Christ

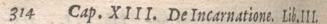
Nami Salah Ad SECVND AM rationem, nego idem esse, ascendere in cœlum, & sedere ad dexteram Dei; nam in Symbolo non debet aliquid repeti, cùm sit breuissimum compendium. Quid

autem sit sedere ad dexteram Dei , dicemus postea.

Ad Tertiam dico, non suisse opus, vt Apostoli videret Christum penetrantem omnes cœlos; nam si non habemus eorum testimonium de hac re, habemus testimonium Angelorum, qui Act. 1. apertè indicârunt Iesum assumptum in cœlum, & eadem forma descensurum ad iudicium; immò conuenientius suit, vt non viderent sinem ascensionis illius, tum ne putarent esse illusionem, quadoquidem naturaliter non potest eò pertingere visus humanus, tum vt sides etiam in ipsis locum haberet, sicut etiam non viderunt Christum incarnari, nasci, resurgere, immò nec mori, excepto Ioanne, & tamen suturi erant prædicatores, & testes primi & præcipui, omnium mysteriorum sidei Christianæ.

Ad PRIMAM Brentij dico, inde probati sententiam san-& Thoma, videlicet, quòd Christi corpus sit suprà conuenum vitimum cœli, non autem quòd nusquam sit persona conspicua. Quamquam nec sententia sancti Thoma planè conuincitur exillis locis, responderi enim potest, ascendisse Christum super omnes cœlos, & excelsiorem cœli sacum, & penetrasse omnes cœlos, quia est in parte supretua vitimi cœli, atque ita habet sub pedibus summum cœlum pro maxima parte. Immò locus Hebr. 4. fauet sententix Augustini, nam Paulus Hebr. 4. alludit ad Potisseem Aaronicum, qui penetrabat singulis annis vsque ad interiora

velami-



yelaminis, & ipla Sancta lanctorum, sed non vitrailla progrediebatur. Ita ergo & Dominus, vt ecelestis Pontises, po netrauit vsq; ad intimum recessum summi celi, sed non strà progressus est, nec extra ipsum celum manss.

Ad SECVNDAM dico, illa esse verba otiosa Brenti, neto cam blasphema, cùm in iocum conuertar mysteria dina Sed ne & ipsi ioci noceant, respondemus, Christicorpum redigi ad angustias poli antarctici; sed esse in qua paren luerit, nec periculum esse agitationis, cùm cœlum empre quietum ponatur ab omnibus; nec illud sir periuram, lata inferiores cœli sint aliquo modo immutandi. Sed becomnia superant modum intelligentiæ huius vitæ, satestem Augustino, lib. vlt. ciuit. Dei, cap.vlt. scire, in cœlum ros corpora gloriosa statum & motum prout volunt, sed omnino decentem.

Ad TERTIAM dico, Christum ascendissein colum, usus descendit. Porrò autem ex vero colo descendisse, licente taphoricus fuerit ipse descensus, nec tamé inde sequinum, ascensum debere exponi metaphoricè, si descensus taphoricus; nam descensus fuit Verbi increati spiritus immensi, ascensus fuit carnis corporex creata & sinus

#### CAPVT XIII.

Refellitur Vbiquitas, quia repugnat prasenta corporis Domini in Eucharistia.

ERTIO PVGNAT Vbiquitas cumiplo Satismonto Eucharistia, pro quo stabilicado estendo gitata. Nam si caro Christiest vbique, centende egemus Eucharistia; & frustrà imusad tende frustrà recitamus verba cœnæ, frustrà paramur ad illano nam, cùm domi habeamus in pane, & vino, & aliisono

bus cibis, corpus Christi.

LVTHERVS in libro, quòd verba Christi, Hoc est un meum, adhuc sirma stent, obiicit sibi hoc argumentum verbis: Si corpus Christi est in omnibus locus, agedum deut bo, & helluabor ipsum in omnibus hospitiis, et in omnibus tellis, poculis, cantharis. Respondet autem sic: Auditu pest

Cap.XIII. De Incarnatione. Lib. III. eanis fanatice, aut quisquis fueris insulse asine, ettamsicorlla propus Christi sit in omnibus locis, non tamen tu statim ipsum bel ex, pe deuorabis, vel helluaberis. Et infra: Ablego te in haram tuam noari porcorum, velin tuum sterquilinium. Summa responsionis eft,licet firvbique, non tamen polic vbique capi. Et ponit ij,ned exemplum de radiis Solis, qui nos vndique attingunt, & tadigina men si quis velit illos includere in cistam, & secum ferre, pasau non poterit. atten-At hac solutio nihil valer, nam si corpus Christi verè est шрист vbique, non potest separari ab vlla re, & proinde est imposm, licet sibile, vt habeam panem in mensa, vel in manu, vel in ore, vel scomin stomacho, & non habeam ibidem corpus Christi. Nec siifcom militudo radiorum valet, quia radij non modò no sunt vbique,sed nec penetrare possunt corpora non transparentia. timi, I O ANNES Brentius in libro de duabus naturis, & Ascensione Christi respondet paulò aliter, vel potius explicat senerquo tentiam Lutheri. Dicit enim corpus Christi vbique esse personaliter, sed in cona esse etiam definitiue, id est, ex definitione, & decreto Dei per consecrationem, qui modusessendi addit solum efficaciam, nam in Eucharistia sumitur efficaciter, & nulquam alibi. Hæc solutio aperte includit Caluinismum; nam Bretius cogitur dicere, nihil sumi in cæna, quod non habeatur extra cœnam, nisi efficaciam corporis Christi, & proinde in cœna non sumi reuera corpus Christi, sed solum quandam energia eius. Et licet Brentius id non diceret, tamen sequitur euideter ex V biquitate. Nam sicut, quia Deus est vbique, no potest moueri, nec per se, nec per accidens, & ideo nemo comedens panem, dici potest verè comedere Deum, licet in pane sit Deus; nam panem verè comedo, quia panis verè transit de manuad os, de oread stomachum at Deus non transit, quia simul est in manu, in ore, in stomacho, & vbique. Ita etiamsi Christi corpus est vbique, non potest verè cum pane comedi,quia non potest verè transire cum pane de manu ad os, de ore ad stomachum, quia non potest moueri, cum sit vbique, ergo solum in cœna Christi corpus fit præsens, & manduca-DE, DE

tur per energiam, & non per realem sumptionem. Vides quomodo Lutherani & Brentiani, dum Calvinistas oppugnant, illis fauent, & tamen Brentius in suo Testa-

mento

bitte-

ctt iii.

問題

部時

山水

九

Sattle

ft top

recon

Man S

300

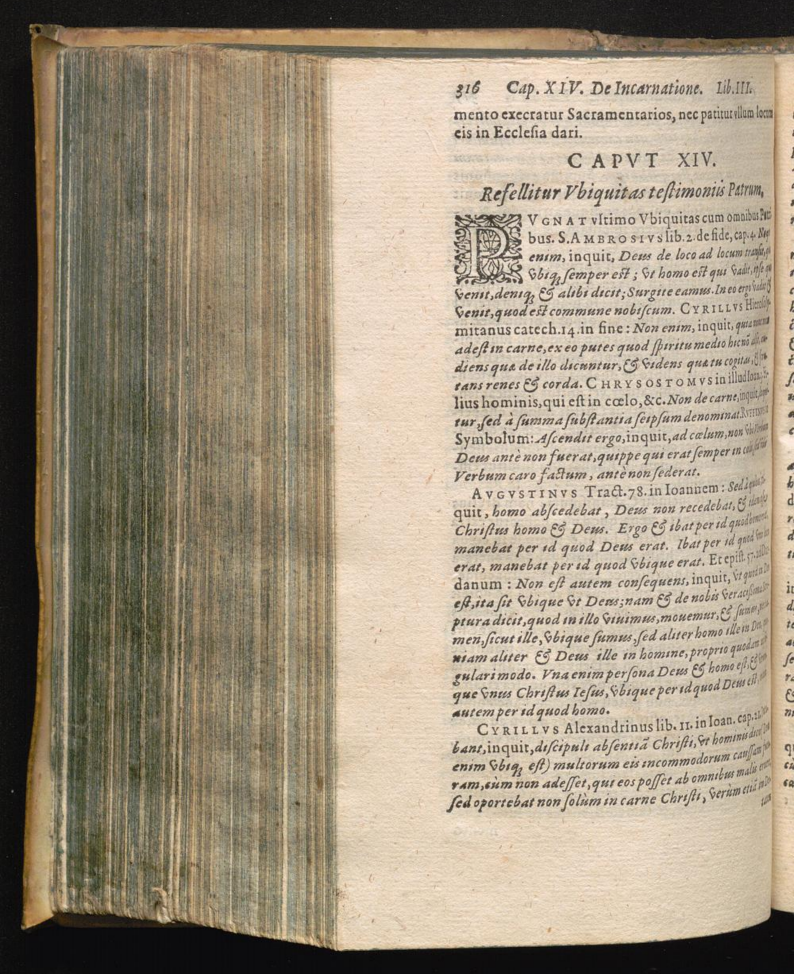
000

topi

legith

AN CAN

ports



eatemrespicere, qua quamuis oculis non cernitur, adest tamen semper summa cum potestate, nec quidquam est quod prohibere possit, quin omnia repleat, & quod velit peragat. Non enim loco aut dimensionibus circumscriptibilis natura diuina est: quare cum Deus et homo Christus Gere sit, oportuit intellexisseineffabili Dei potestate Enacum eis semper futurum, etiamsi carne abesset.

THEODORET VS Dialogo 2. Igieur, inquit, corpus Dominicum surrexit quide à corruptione & interitu alienum, & impassibile, & immortale, & diuina gloria glorificatum, & a calestibus potestatibus: corpus tamen est, et habet quam prius habuit circumscriptionem. Et Dialogo 3. Atqui post resurre-Aionem, inquit, Sisum eft circumscriptum, & habens manus & pedes,& alsas corporis partes,& tags poterat,& sub aspe-Aum cadebut, Sulnerag, & cocatrices habebat sicut anteresurrectionem. Duorumergo alterum dicere necesse est, vel diuina etiam natura esse has partes tributas, signide corpus in diuinitatis naturam connersum has partes habuit, vel fateri corpus mansiffe in sua natura finibus.

Leo ferm. 2. de Ascensione: Ineffabili, inquit, modo per ascensionem cæpie esse dininitate prasentior, que factus est humanitate longinquior. GREGORIVS homil.29. quæest de Ascensione: Illo reuertebatur, inquit, Gbi erat, & inde redibat, Shiremanebat, quia cum per humanitatem ascenderet in calum, per divinitatem suam & terram pariter con-

unebat, & calum.

m locar

um.

bus Pati

. 4. Nec

transition!

it, to le qu

o Vadat (

Hierolah.

A DECEMBER

百种种

W. Olim

loan; tr

guitant

ob Forms ok letter

quite in

MERCY

locates. od feeld

atta Do

Since St

2013

# Don't dates

eff.

P.21/0

dice

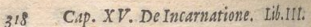
Jan to

alis erec

114 110

VIGILIVS li.I. contra Eutychetem: Sed & nobisium est, inquit, & non est nobiscum, quia quos reliquit, & à quibus discessit humanitate sua, non reliquit, negg deseruit dininitatesua. Per forma enim serui, quam abstulii nobis in cœlum, absens est nobis: per formam Dei, qua à nobis non recessit, prasens est nobis. Et lib. 4 Deinde, inquit, st Verbi et carnis naturaest, quemodo cum Verbum Sbig, sit, Sbig, non inueniatur E caroi namo, quando in terra fuit, non erat Stig in calo, et nunc quia in calo est, non est bisque in terra.

FVLGENTIVS lib.2. ad Trasimundum cap.17. Vnus, inquit, idemq, secundum humanam substantiam absens cœlo cum effet in terra, & derelinquens terram cum ascendisses in salum; secundum dininam verò immensamq; substantiam,



nec cœlum dimittens cum de cælo descendit, necterrandes

Adhæc testimonia respondet Kemnitivs lib, dedusbu naturis cap. 30. & multa dicit. PRIMO, veteres loquicoum Manichæos, & Eutychianos, qui Christi humanitatemo lebant conuersam esse in immensam, & illocalem diumistem. SECVNDO, voluisse Patres dicere, Christi humanitate non esse volue secudum naturales suas proprietates. In TIO, Patres velle Christi humanitatem secundum visiban formam non esse volue dissulam, nec localiter, circumstato priuè, & sensibiliter nunc esse in terris.

At leuis sunt hæc omnia. Nam quodad Priman solotionem attinet, verum quidem est Patres loquicom Eurychianos; sed eos hoc argumento refellunt, quiacim Christicaro non sie vbique, sicut divinitas, necessario distributara turæesse debent. qui ergo negant Patrum sundamento, atque asserunt Christicarnem esse vbique, apent Paris repugnant, & proinde à Patribus refelluntur.

SECVNDA item solutio nimis est debilis. Northern non disputant de proprietatibus naturalibus campalina pliciter negant illam esse voique. Immò Augustina pliciter negant illam esse voique. Immò Augustina pro la desarra non ex se, sed ex vnione cum verbo, & clariffication mat, non esse consequens, vt si verbum est voique, cuincur ro illi vnita voique sit.

TERTIA quoque solutio non est solida, tum quinto poterat dubitare, an Christi caro visibiliter vbique solution, tum quia etiam Patres non opponunt carnem de lem carni inuisibili, sed carnem Deitati, & dicunt Christic secundum Deitatem vbique esse, secundum carnes vbique.

# CAPVT XV.

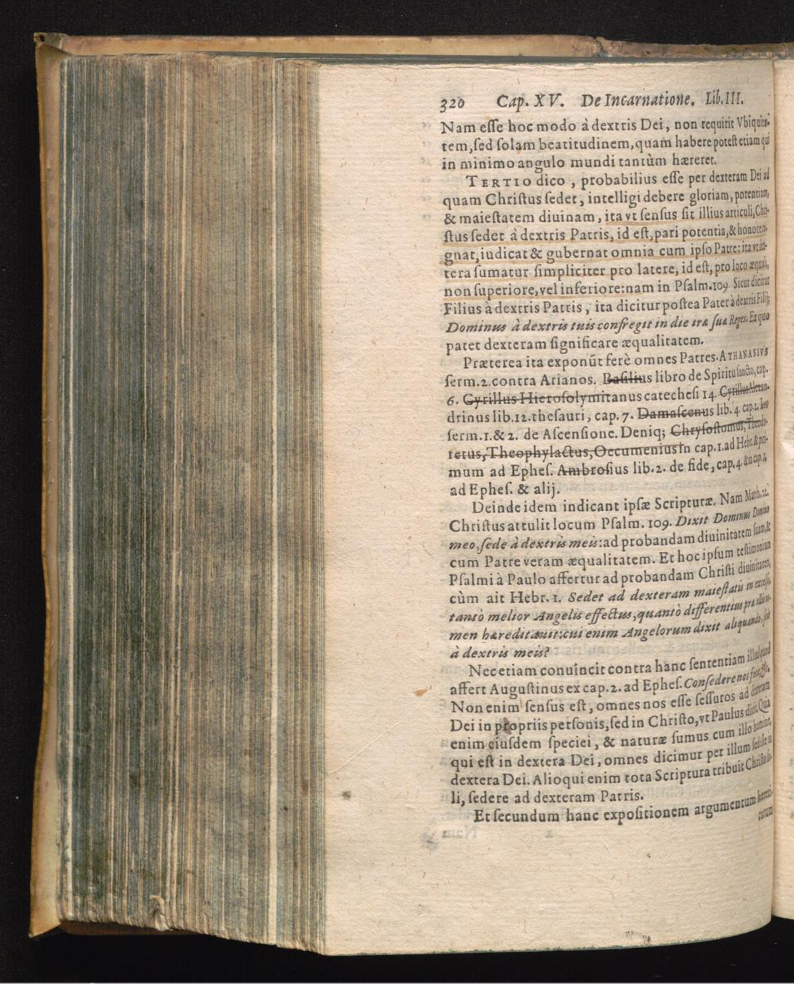
Soluitur argumentum hareticorum



ED iam soluenda suntargumenta aduetima quæ partim à Scripturis, partim à testima Patrum, & Scholasticorum depromuntu.

PRIMVM argumentum & pracipum

Cap. XV. De Incarnatione. Lib. 111. em delemunt ex dextera Dei; nam Christus vt homo exaltatus est ce ad dexteram Dei Patris Matth. 26. Actor. 2. Ephel. 1. Coloss. .. 1.Petr.3. Hebr.1. & alibi. at dextera Dei est vbique.non enim e duabu est dextera corporalis, quæ certo in loco statui possit: igii contra tur Christus, vt homo, non est in certo aliquo loco, sed " tem 10liuioiavbique. RESPONDEO, & dico tria. PRIMO, si esse in dextera paning Dei accipiatur crasso modo, ve accipit Lutherus in libro, es. Tilquod verba Domini, Hoc est corpus meum, adhuc firma vilibilea stent, vbi probat Christi carnem esse vbique, quia est in dexcomico. tera Dei,& non in minimo digito, aut vngue illius dexteræ: dico, consequentiam nullam esse. Nam etiam dicuntur esse M lolus anima iustorumin manu Dei, Sapient. 3. & fine dubio non Eury. sunt in extremo digito, aut vngue illius manus, sed in tota Christi manu. Et pari ratione manus Dei est vbique, & tamen non odzos. propterea animæ iustorum sunt vbique, cuius ratio est, mentum, quia manus Domini non est vbique per extensionem, qua-Pambo si partem habeat hic, & partem ibi, sed tota est hic, & toan Panes SEC VND o dico, per dexteram Dei à multis intelligi All III beatitudinem æternam, non autem maiestatem, aut poten-DE STOR tiam diuinam. Ita explicat Hieronymus in cap. 1. ad Ephes. & - Tongton Augustinus libro de side & symbolo cap.7. & libro de agone Childs. Christiano cap. 26. qui non solum Christum vult sedere à , ctian cadextris Dei, sed etiam omnes electos sessuros à dextris Dei, iuxta illud Ephel. 2. Consedere nos fecit in calestibus in Chriquianent fo. Et Matth. 25. dicuntur oues futuræ à dextris. ue eller Et potest confirmari hæc sententia ex eo quod apud antiiem it. quos sedere à dextris erat minus honorificum, quam sedere Chair a sinistris, vt obseruat & probat multis testimoniis Antoaround nius Nebrissensis in explicatione quinquaginta locorum Scripturæ. Vnde etiam in sigillis plumbeis Pontificum, & in multis antiquis picturis Petrus ponitur à finistris, cum tamé constet Petro semper delatum primum locum fuisse. Uh Siigitur Christus vt minor & inferior à dextris sedet, non vergo illa sessio debet referri ad maiestatem dininam, in qua nerhina Filius Patri est æqualis, sed ad humana gloriam & beatitureflimati dinem, quæ conuenit Christo, vt minor est Patre. & secundu uptul cipauni. - hanc expositionem argumentum hæreticorum nihil valet.



-siguita-

iam qui

Dei ad

tenmo,

ili,Chir

MINOE C

taytul-

agui,

it dicitat

uris Filip

Exquo

ASIVS

Ao, cap.

stictan.

2p.1, 109

Throat-

the department

Rin cup A

Markata us Dissas

m fain, &

(timouum

Dinitation,

in entire

TE ILET

(4714b) (cil

illator

n femilia

d drawn

dia Can

O MILIE

n fedile n

Christon

um kritis

8111

corumaliquid videtur valere. Nam ista sessio ad dextera Paeris, quæ significat potentiam & maiestatem, data est humanitati Christi, vt patet Act. 2. Dextera igitur Dei exaltatus, Ec. Et Ephel. I. Sedere eum fecit ad dexteram suam. Non enim conuenit Deitati exaltari, & constitui ad dexteram. RVFFINVS etiam in explicatione Symboli dicitid datum humanitati, vt eucheretur ad dextera Dei, & B. Leo ferm. 1. & 2. de Ascensione Christi dicit, ipsam humanitatem euecfaesse ad thronum Patris, & ad colortium gloriæ iphus. Theodo-RETVS quoque in Pfal. 109. & in primum caput ad Hebræos dicit, illud; Sede à dextris meis, dictum esse humanitati.nam Verbum non egebat Patris iussione ad sedendum.

Quæ cum ita fint, videtur iam negari non posse, quin ipsa humanitas fit prædita maiestate dinina, & proinde sit etiam vbique. RESPONDEO, datam esse humanitati istam sessionem, sed datam non ipsi in se, sed in supposito. Non enim factum est, vt humanitas in seipsa sedeat ad dexteram Dei, sed vt sit humanitas illius personæ, quæ sedet ad dexteram Dei:sicut non factum est per incarnationem, vt humanitas sit Deus, sed vt sit humanitas Dei, & proinde in concreto dicipossit,iste homo est Deus, & seder ad dexteram Patris. & apposita est similitudo de purpura Regis. Cum enim Rex induit purpuram, & sedet in solio suo, euchit purpuram ad illud solium, non sie vt purpura dicatur sedere aut regnare, sed ve dicatur vestis sedentis aut regnantis, & etiam, ve dicatur purpuratus Rex sedere aut regnare. Tametsi autem hoc factum fit in ipsa incarnatione, tamen dicitur Christus sedisse à dextris Dei post ascensionem, quia tunc primum persecte innotuit gloria, & maiestas huius hominis, vt dicitur Philip. z.

Quod autem resita se habeat, facile probari potest. Siquidem per dexteram secundum hanc explicationem intelligitur æqualitas honoris, & potestaris : humanitas autem nec est, nec esse potest æqualis Deo. Nam cum Dominus Ioan. 14. dicit: Patermasorme est, sine dubio intelligit ratione humanitatis. & 1. Cor. 15. Apostolus scribit, etiam post diem iudicij fore Filium subicctum ei , qui subiecut illi omnia. Quæ etiam subiectio non potest, vr supra docuimus, recte intelligi,nisi ratione humanitatis.

Deni-

#### Cap. XVI. De Incarnatione. Lib. III. 322

Denique fi humanitas est creatura, nonne contradicionem inuoluit, vt frt, vel effe dicatur æqualis creatorissis respondent humanitatem Christinon esse aqualemonnic no Deo, & tamen sedere à dextris eius. Nam habet quidem iplam potentiam, & maiestatem Dei, quod effederealder teram Dei : & tamen quia id non habet à seipla, seuthim Deus, sed habet à Deo, propterea non potestomnibusmo dis æquari Deo.

Athocnon difficulter refellitur. Nam habereaballo,po facit inæqualitatem; nam Filius Dei habet a Patreomois, & tamen est illi verè & propriè æqualis. RESPONDENT, Flo lium habere naturaliter; humanitatem haberepuguin. CONTRA. Nam habere per gratiam, non effinerillam ipsam maiestatem, sed quandam eius participaioum, que non sufficit ad constituendam sessionem, de qualoquiment

Denique vel est humanitas verè æqualis Deo, velmont fieft, ergo falsum est illud, Pater masor me est, &illul, film Subiectus erit ei, qui subiecit sibi omnia: si nonest, iguino fedet Christi humanitas à dextris Deihoc tertionio, de folum secundo modo; ex quo non colligitur Vhitant paulò antè demonstrauimus,

# CAPVT XVI.

# Soluuntur alia obiectiones ex Verbo Dei petit.

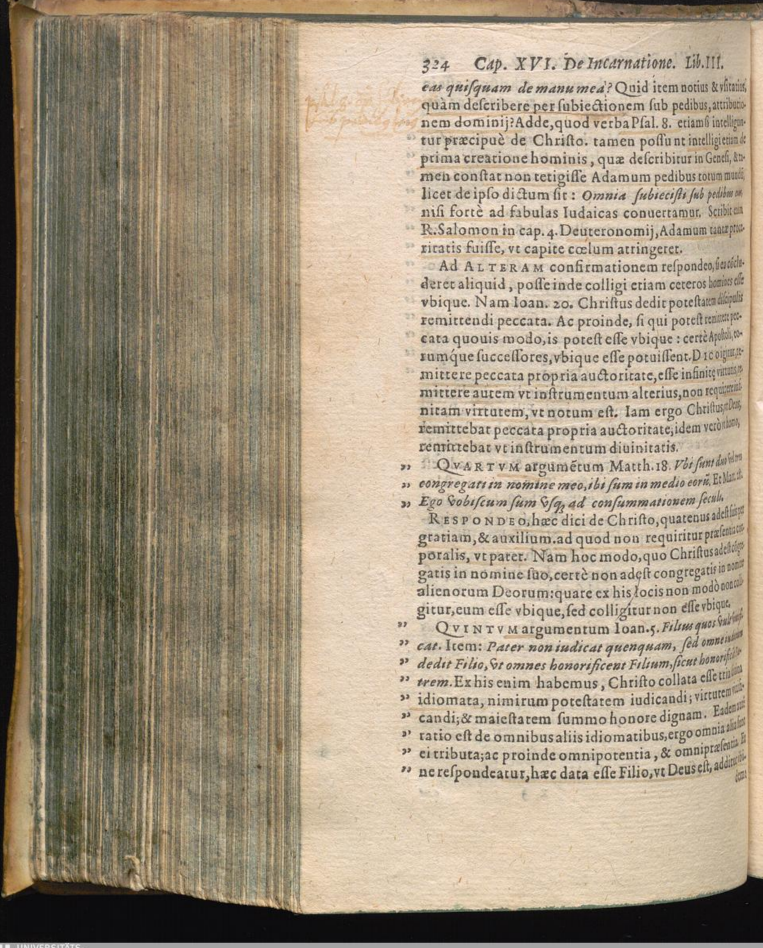
ECVNDVM argumentum sumunt er dust locis. nam in epistola ad Philipp.cap.aleg Christum esse in gloria Dei Patris. Quille tem gloria Dei Patris describitur, Isa 40 miles " citur de Deo: Que terram pugillo continet, & memo

.. lum palmo. Et 2. Paralip. 2. Calum, & calicalorum » pere non possunt. Et Hierem. 23. Cælum & terrange » pleo. Igitur Iesus Christus terram pugillo continula

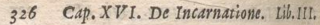
Jum palmo metitur, & cœlum ac terram implet. » est esse vbique.

RESPONDEO et suprà, datam esse gloriam Delan humanitati Christi, non in ipsa, sed in supposito, del gratiam vnionis accepisse Christi humanitatem greich

Cap. X VI. De Incarnatione. Lib. III. tura Filij Dei, & proinde illum hominem Christum estein dictiogloria Patris, & terram pugillo continere, & cœlum, ac terram implere. omni-TERTIVM argumentum Matth.II. Omniamihi tradita " quidem sunt à Patre meo, Et Matthæi vltimo : Data est mibiomnis " alter. potestas in celo, & in terra: Quo loco omnis potestas, no- " at hiba tat omnipotentiam : in colo & interra, omnipræsentiam; " bus mo proinde Christus verè præsens omnia gubernat. Addunt Brentius & Kemnitius illud Pfal. 8. Omnia fubie- \*\* alio,00 cifts sub pedibus erus. Et illud Ioan. 13. Omnia dedit ei Pater " mpis, & inmanus. Inde verò acutè concludunt, ergo Christus vtho- " NT, FImo, pedibus, & manibus omnia contingit. Ac ne fortè reraciam, spondeatur, omnipotentiam, & omnipræsentiam, vt res in- " eillam finitas, non posse communicari creaturæ finitæ; addunt se- " o, que cundo, Christo datam effe potestatem in terra dimittendi ca ingt. peccata. Matth. 9. quætamen est infinita potestas. nam quis " non th potest dimittere peccata nisi solus Deus? ud, Film RESPONDEO, priora duo loca posseintelligi duplicirer. STATE OF THE PARTY PRIMO, de potentia diuina quam accepit Filius Dei à Patre 10,60 peræternam generationem, & tune non funt hæc loca ad 西南 propositum. Secvnoo, de potentia diuina, quam accepit natura humana per vnionem hypostaticam, & tunc eade est responsio quæ ad superiora arguméta. TERTIO, potestocus posterior intelligi de potetia collata Christi humanitati inomnes creaturas, quæ tamen nec est absolute omnipopetite. tentia, nec requirit omnipræsentiam. Nam solum illis verbis significatur, omnibus creaturis Christi humanitaté præ-A googs esse, & ius habere in omnes. ex quo non sequitur, quod poslegiss sit quidquid Deus potest, vel quod sit vbique, cur enim non Did fix possit ius habere in rem absentem? nonne apud homines id 43.75 ordinarie cernimus, vt Rex in vniuersum suum regnum ius etherit habeat, & tamen non occupet præsentia sua, nisi exiguum 70 代写法 angulum domus, vel cubiculi vnius? M. Committee AdPRIMAM confirmationem respondeo, mita esse istociato. rum peruersitatem, & impudentiam, qui tropos inueniunt, id with vbi minime oporter; & vbi oporter, nolunt admittere. quid enim notius & vsitatius quam per manus intelligere pote-Deilani statem? Quid enim aliud significat illud Psalmi 94. In manu idefact tellisi. eius sunt omnes fines terra? Et illud Ioann. 10. Et non rapies X 3



Cap. XVI. De Incarnatione. Lib. III. dem: Potestatem dedit ei sudicium facere, quia Filius homi- is fitatios, nisest. Ecconfirmat BRENTIVS ex Cyrillo libro deincar- " ributionatione, cap. 7. & 28. vbi dicit, Verbum communicalle car- " telligen. nilux maiestatis operationes: & similia habet Leo epistola " etiam de 83. ad Monachos Palæstinæ. eli, Att-RESPONDEO, tribus modis eum locum posse intelligi. muses, PRIMO, ve omnia quæ hic dicuntur data Christo à Patre, bess con intelliguntur data ipfi Verbo per æternam generationem. bite Sicenim intelligit Chryfostomus in hunclocum, qui illud; tæptoct-Quia Filius hominis est, dicit debere conjungi cum lequenz cóclatibus, non cum præcedentibus, ita vt non fic legamus, dedit ei iudicium facere, quia Filius hominis est: sed sic; Quia ines elle Filius hominis est, nolice mirari boc, id est, nolice mirari, si deipulis ego cum sim Filius hominis, tamen dixerim me habere poete pettestatem viuisicandi, & iudicandi, & debere honorari vt Pa-Adli, totrem, nam non sum Filius hominis tantum, sed etiam Figirin,itlius Dei. etons, to SECVNDO, potest intelligiea ratione, vtilla omnia si-Determignificentur data humanitati non in se, sed in supposito, idq; in Dray per gratiam vnionis, vt suprà diximus de sessione à dextris. **Thinn** ita videntur accepisse Augustinus & Cyrillus. Ex quorum explicatione non sequitur, Christi humanitatem habere in se 10 H DIS formaliter diuina attributa, sed solum esse natura eius sup-Manth politi quod illa attributa habet. TERTIO, potest intelligi in co sensu, ve agatur de poteefficient efficient state iudicandi, non quomodocunque, sed exterius & sensientiator. biliter: quæ quidem potestas data Christo est, quia Filius holeftcom minisest. Nam quia iudex hominu in exteriori iudicio den nome bet videri à iudicandis, ideo non Deus Pater, qui est inuisi-DODGOD bilis, iudicabit, sed iudicium dabit Filio, qui propter carnem UC, allumptam factus est visibilis. ulring. Ad confirmationem dico, Leonem & Cyrillum in illis lo-182015 cis explicare communicationem idiomatum eo modo, quo rifically nos suprà exposuimus, ita vt sit realis respectu suppositi, ver-THE balisautem respectu naturarum. Nam ibidem docent Leo emain. & Cyrillus, hanc communicationem esse mutuam, itavt eiden in tiam natura humana communicauerit Verbo suas passio-2 2 13 153 nes, & tamen ibidem afferunt, Verbi divini naturam effe ofeatile it lditurbimnino impassibilem. SEXTVM



SEXTVM argumentum Col.2. In Christo habitat omnis, plenitudo dissinitatis corporaliter. Item: In 1960 sunt omnis, the sauri scientia & sapientia Des abscondits. Atsa communicata est humanitati Christi omnis plenitudo dissiniais, certe etiam omnipotentia, & omnipræsentia.

RESPONDEO, aliud esse communicari humanitati disinitatis plenitudinem, & thesauros sapientia, quod Paulo non dixit; aliud inhabitare diuinitatem, & latere thesauro scietiæ in Christi humanitate, quod Paulus dixit. Namillad primum significaret Christi humanitatemesse Deum, quod non significat hoe secundum: sicut non quia aliquis indomo habitat, ideo dicitur domus esse homo, aut habere sormaliter attributa hominis: solum ergo Paulus voluit dicere in Christi humanitate habitare diuinitatem corporaliter, idest, non vmbratice, vt in Angelis & Prophetis, qui getebant Dei personam, sed verè ita vtille homo verè suerit Deus, & illa humanitas, Dei suerit humanitas.

SEPTIMVM argumentum, cap. 4. ad Ephes. Assembles, per omnes cælos, Se adimpleres omnia. Quod exponitosos, MENIVS hoc modo, quia antea diuinitate omnia repletiviti rat, descendit & ascendit, ve etiam carne omnia repletiviti

» rat, descendit & alcendit, vt etiam carne omnia replante videtur velle Christum ad eum modum replante omnia replante, corporali præsentia, quemadmodum antea omnia replante.

rat maiestate divinitatis. Item THEOPHYLACTYS hills
dicit, non suisse impedimento Christo descensum ad ascens
fum, quia nimirum simul poterat voique esse

Respondeo, Primo, illud; Ve adimpleret omnia, positive telligi de adimpletione vaticiniorum. Nam suera praditi à Prophetis tam descensio quam ascensio. & quamuishan explicationem irrideant aduersarij, tamen adhuc eamou consurârunt. Secundo, dico posse intelligi de implemente locorum, sed per effectus suos. Voluit enim Christo mnia replere gloria sua, & in omnibus operari miraba Terto, potest intelligi de repletione locorum successione per loca, genera locorum, sicut dicitutamente fuisse in tota Europa, quia fuit in omnibus prouincista ropæ, etsi non suerit in omnibus oppidis, vel domibus su ropæ, etsi non fuerit in omnibus oppidis, vel domibus su ropæ. Ita enim Christus suerat in terra, ambulauerat su mare, fuerat in aëre, in cruce, fuerat sub terram, in instantante.

Cap. XVII. De Incarnatione. Lib. III. 32

Debuitergo ascendere in cœlum, vt omnia loca præsentia

fuaillustraret & repleret.

Omnis

omnes

mmuitatis,

divi

Yaulus .

20103

pillud

quod

ndo-

for-

icere

1,14

bant

20, 20,

dit fis-

SCY-

deve-

pleue-

; inte

alcen-

Aeip-

zoida

5 11 20%

D1 000

pletto-

(tus 0"

all the

加加

2110015

ils Ed.

DS Ed.

I I I I

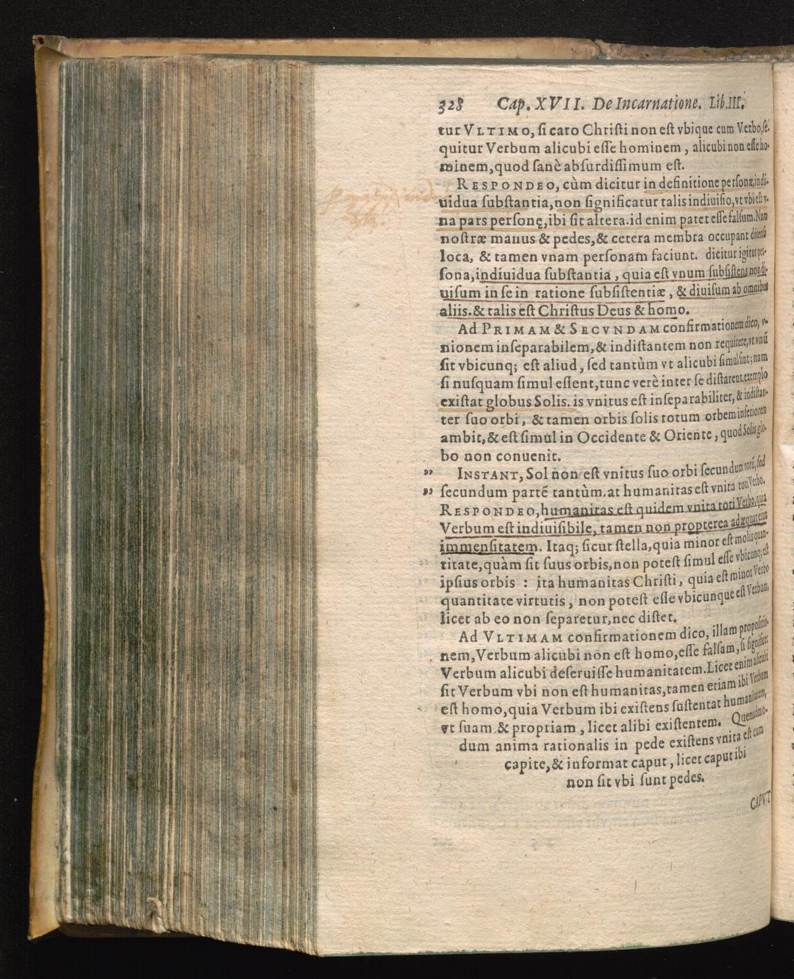
ofemo. Ochait Immò hic idem locus manifeste docet, Christum non repleuisse omnia præsentia carnis suæ; nam descendere, & posea ascendere repugnat repletioni: debuisset porius dissundere se, quam descendere & ascendere, si omnia simul replere volebat; immò nec suit opus descedere, vel ascendere, vel etiam dissundere se, si vbique semper suit.

Nec Oecumenius & Theophylactus contrarium docent. Nam Oec vmenius solum ait; Christi carne repleusse omnia. Quod intelligitur eo modo quo poterat, id est, non simul, sed successive obeundo omnia loca. Et Theophylactus non dixit Christi descensum non impediuisse, quo minus simulascenderet, sed non impediuisse, quo minus ascenderet, nimirum postea. Hortatur enim Theophylactus ad humilitatem, & ostendit, quod quò magis hic sese aliquis deiscier, eò magis exaltabitur, sicut in Christo factum est. Itaq; perperam hi duo auctores allegantur ab auctoribus Concordia.

# CAPVT XVII.

Soluitur argumentum ex ipsa incarnatione ductum.

GTAVVM argumentum. Per incarnationem id a factu est, vt esset vna persona Deus & homo; persona autem est individua substantia; ergo non a potest vna pars personæ ab altera vllo modo divuelli, ergo vbicunq; est vna, ibi est altera. Consirmatur PRI. a Mo, ex Concilio Chalcedonensi act. 5. & Concilio VI. act. 17. a & Leone epist. 83. ad Monachos Palæstinæ, vbi habemus incarnationem factam esse ex duabus naturis indivisis inseparabiliter, & inconfuse; ergo vbi vna est, etiam est altera alio- a qui quo modo sunt indivisæ & vnitæ inseparabiliter, si vna est in cœlo, & altera est in terra? & consirmatur ITERVM ex DAMASCENO, lib. 3. cap. 3. qui non solùm dicit naturas in Christo vnitas esse inseparabiliter, sed etiam adiasatus, idest, indistanter, ergo vna nuquam distatabaltera. At quomodo non distant, si vna non est, vbi est altera? Consirma-



Cap. XVIII. De Incarnatione. Lib. III. CAPVT XVIII.

Soluitur argumentum ex Patrum testimoniis petitum.

zbole.

effe ho-

zindi-

bielty.

m.Nan

c diteria

itutor.

nond-

moites

lico, v=

ve vou

t;nam

remplo

ndiftan-

etiotem

olisgio-

oté, fed

Wetho.

00,000

proteins

lisquad.

concient

of Verbo

Verbon

oposiin

Ggaider.

malicult

Vehin

BUST

esider.

fom

On v m argumentum ex Patribus. ac PRIMO proferunt CHRYSOSTOMVM hom, 17.in epist. ad Heb. sie dicentem de Christo : Quid dicis, inquit, mis intrauerit in calum, non apparebit Deo, qui Sbiga

est & omniareplet? RESPONDEO, in verbis sequentibus esse solutione. Intueris, inquit, quia carnis sunt hæc omnia? quibus verbis Chrysostomus docet, Christum qui, ve Deus, bique est, ramen secundum carnem debuisse intrare in cœlum, vt appareat vultui Dei pro nobis, quia secundum car-

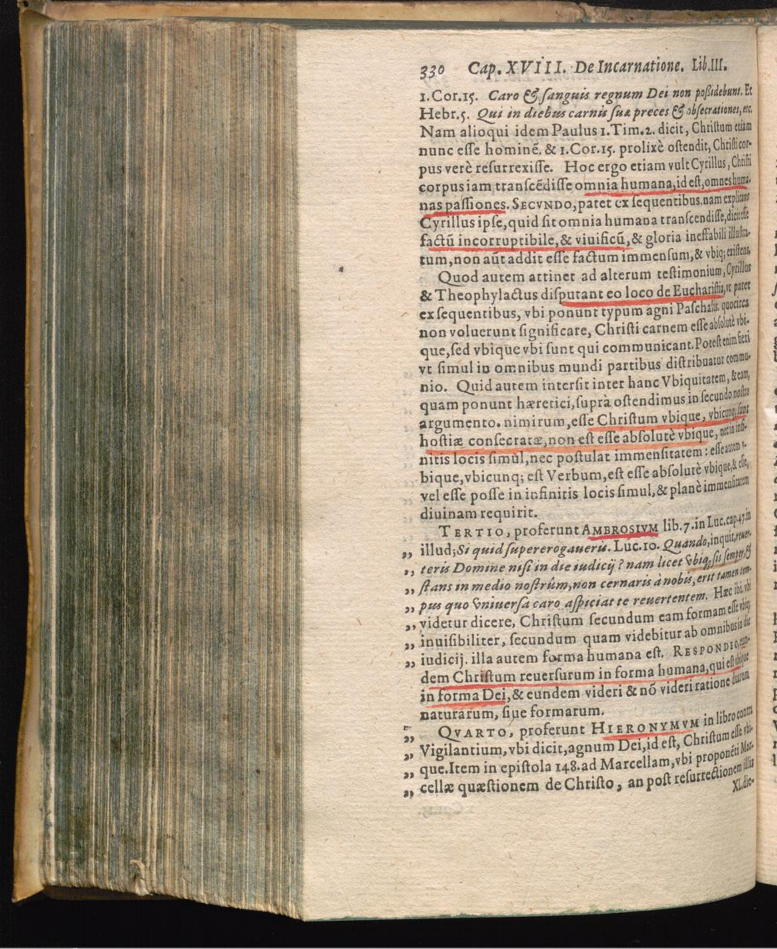
nem non erat in eclo antequam ascenderet.

SECYNDO proferunt CYRILLYM epift. Lad Successium: ee Des, St dixi, inquit, proprium corpus existens omnia humana ce transcendir. Item libro 12. in Ioan. cap.32. explicans de ve- « stibus Christi in quatuor partes diuifis, & tunica indiuisa ce manente dicit, hoc fignificare, Christi carnem impartibili- ce ter communicari omnibus hominibus, qui sunt in quatuot « mundi partibus : In singulos, inquit, partibiliter transiens &- cc vigenitus, Es animas Es corpora corum per carnem suam san- co Etificans, impartibiliter atq, integre in omnibus est, cum vinus co Sbig sie nullo modo diuissus quod idem fere issdem verbis ha ce bet Theophylactus in cap. 19. Ioan.

Respondeo, in primo testimonio tantum asserit Cyrit-Lvs corpus Dominicum transcendere dignitate omnia humana, sed non inde sequitur esse vbiq; Sed quoniam BRENrivs literis maiusculis hæc verba Cyrilli imprimi curauit, sanquam si argumentum insolubile illis paucis verbis conti-

ueretur, oportet accuratius respondere.

Igitur ex duobus colligitur, quomodo intelligat Cyrillus Christi corpus omnia humana transcendisse. PRIMO expræcedentibus; nam Cyrillys deducit hanc suam sententiam ex verbis illis Pauli 2. Corinth. 5. Et sinouimus Christum secundum carnem, sed nunc iam non nouimus. Vbi Paulus voluit dicere, Christum nunc non habere carnem passibilem, & fami, siti, iniuriæ, morti obnoxiam, sicur dicie I. Cor.is.



XL. diebus alicubi tantum fuerit, id est, in terra, an verò la- ee tenteraliquoties ascenderit in cœlum, & descenderit de cœ- « lo, respondit, non suisse opus Dei Filio sæpius ascendere, ac ce descendere, cum semper vbiq; sit. qua responsione aut Hie- ce ronymus docuit, Christi corpus semper esse vbique, aut cer- ce tè infignis impostor fuit. nam de corpore interrogatus fue- ce rat, non de diuinitate.

Respondeo ad PRIMVM locum, ibidem haberi solutionem. Proinde miram esse Brentij impudentia, qui eiusmodi loca propterea solum proponit, vt fallat incautos. Hæc enim funt verba S. Hieronymi : Si agnus, inquit, Vbiq, est, & Sancti Sbig, effe credendi sunt. Hæc ille, At certum eft San-Aos non effe vbiq; simul, sed successiue, id est, posse migrare ad quæ loca voluerint. Cur ergo non eodem modo intelligamus agnum esse vbique, hoc est, posse continuò adesse, v-

bicunque voluerit?

ent. Et

nes, etc.

cuam

illicor-

Christi

shema. cplicans

licitelle

illofta,

riftens

Attition

patet

ociica

tè ibi-

mheu

ommu\*

&cam,

polito

in infi-

nun!

& click

lenter I

ap.47.10

Littuer-

mptt.0

ten temcibin

-Arm

usia dit

EO

daren daren

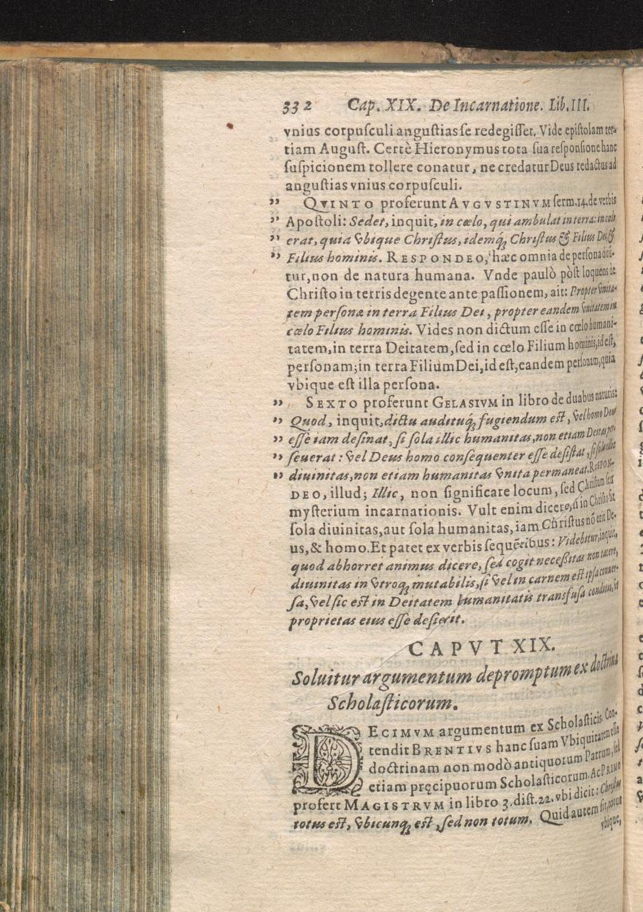
to contil

elle 104

éti Mir nem illis

Ad SECVNDVM dico, Hieronymum, cum ait Filium Dei esse vbique, loqui de sola Deitate, id quod verba eius testantur : Stultum, inquit, est illius potentia Gnius corpusculi paruitate finiri, quem no capit cœlum: & tamen qui Sbig, erat, etiam in Filio hominis totus erat. Diuina quippe natura, & Dei sermo in parces secari non potest, nec locis dividi : sed, eum Sbig, sit, totus Sbig, est. Vbi vides Hieronymum asserere non finiri diuinam potentiam paruitate vnius corpusculi Christi, & proinde latius patere Deitatem quam carné Christi. Irem vides Hieronymum dicere, Dei naturam, & sermonem Dei, id est, Filium, vt Deum, elle vbique, & simul totum in homine Christo, quia indiuisibilis est Deitas, licet omnia

Ar, inquiunt, Marcella non petierat de Deitate, sed de humanitate, nec ignorare poterat illa Deitatem esse vbique. RESPONDEO, Marcellam proposuisse quæstionem de Domino, & quia Dominus duas habet naturas, Hieronymus recte respondit, Dominum secundum vnam naturam semper vbique fuisse. Nec est incredibile Marcellam, aut eum cuius nomine quæstionem illa proponir, suspicatum suisse Verbum Dei no fuisse extra suam humanitatem. Nam videmus criam Augustino propositam similem quæstione à Volusiano, An videlicer Verbum Dei reliquisser cœlum, & intra



Cap. XIX. De Incarnatione. Lib. 111. vbique, sed non totum, exponi dicit Brentius à Thoma 3.p. « 9.52.art.3. vbi Thomas docet Christum totum esse vbique, « sed non totaliter, quia nullo loco circumscribitur. Aus ad Addit Bonaventvram in 3.d.22 q.2. qui fic ait: Cum dici- se tur iste homo est big, hoc pronomen, iste, demonstrare po- ca test personam Christi, velsingulare hominis si personam Chri- ce sti, sic absq dubio ista vera est, iste homo est voique. si verò ce singulare hominis, adhuc Gera est, non autem per propriam ic naturam, sed per communicationem idiomatum; quia quod ce conuenit Filio Dei per naturam, conuenit Filio hominis per ce grattam. Postremò allegat compedium Theologica veritatis lib. 1. « manicap.17. vbi fic habetur : Corpus Christi licet non sit Sbig, cum ce sit creatura, nec aquari possit in hususmodi creatori, in pluri- ce bus tamen locis est totum sub diversis hostiis, & hoc propter es Gnionem carnis ad Verbum. At ista ratio, inquit BRENTIVS, ce concludit illud est planè vbique, nusqua enim non esse per- « sonalis vnio carnis ad Verbum. Quare aut compendium pu- « gnat secum, aut cum dicit Christi corpus non esse vbique, ce intelligit non esse vbique per se, sed gratia Dei. Respondeo, Scholasticos omnes ex professo contrarium docuisse, vt etiam hinc impudentia Brentij non mediocriter illustretur. Ac PRIMVM Magister cum ait: Torus Christus est big, sed non totum. Seipsum ibidem explicat, sic dicens: r, inquit, Totum ad naturum refertur, totus ad hypostasim, Esc. Itaquo ptatth totus Christus est vbique, quia persona divina tota est vbid Consider que;arnon totum Christiest vbique, quia altera naturarum nditin's Porrò S. Thomas loco citato cum dicit, Christum totum esse vbique, sed non totaliter, quia non circumscribitur loco, no exponit Magistrum, nec loquitur de corpore Christi, octrina sed de persona diuina. Vnde in corpore articuli dicit, in triis Con-

duo mortis anima Christi suisse in inferno, corpus in sepulcro, Deitarem vbique. Et contra Gentiles lib. 4. cap. 49. Quia Verbum, inquit, non accipit subsistentiam à natura humana, sed ei potsus tribuit, nihil probibet Verbum esse Sbiq, licet natura humana à Verbo assumptanon sit big. Et in 3.d 22.q.I. art.z. Respondeo, inquit, dicendo quod natura humananon est

Iam

m teta

ehanc

verbis

en con

DUG

12001-

Beasde

· Smila-

stem 18

idelt,

o,quia

naturis:

no Dew

itas par

Chille

SPON-

im (ci

ninose

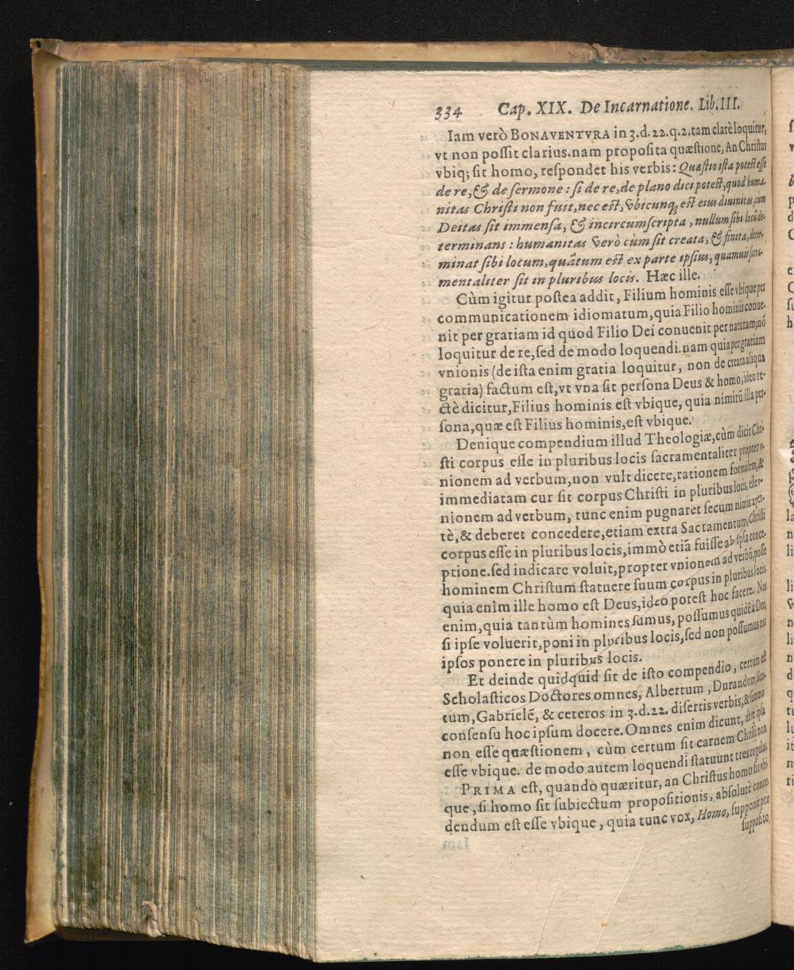
east De-

rattmelle

trum, M

CPRINO.

: Chrylin a fit, total



Cap. XX. De Incarnatione. Lib. 111.

335

(Loco

supposito. Itaque ista est vera simpliciter, Christus homo est vbique.

uitur, acidus

est effe

huma.

45,1870

sende-

deter-

1 1116-

nepti

onuc-

am;no atiam aliqua

feote.

la per-

t Chi

potet fo

ltm, &

eller

Chilli Chilli

coace.

as locas

re. No

éa Don

musos

राध्य धी

un Sco

Z GERRO

M. PL

min 200

s regular

OUTTO

out bro

Profito,

SECVNDA est, si Homo sit prædicatum, & aduerbium, & biq, tenear se exparte subiecti, similiter concedenda est propositio. Itaque cùm dico, Christus vbique est homo, verum dico, si illud, Sbiq, tenet se exparte subiecti. est enim sensus, Christum, qui est vbique, esse hominem.

TERTIA est, si Homo sit prædicarum, & Vbiq, teneat se exparte prædicati, tunc salsa est propositio. Nam cum dico, Christus vbique est homo, si vbique, essicit coniunctionem subiecti cum prædicato, significat Christum in omni loco habere secum præsentem humanitatem, quod est salsum.

# CAPVT XX.

Soluitur postrema obiectio ex naturali ratione deducta.

LTIMVM argumentum Brentij. Christus ho- "
mo sine dubio est summe felix, summe pulcher, "
summe beatus, ergo est vbiq, præsens. Nam loco "
circumscriptum esse, & de loco in locum ambu- "

lare, non est diuine excellentiæ, sed corporeæ imbecillitatis; «
non cælestis maiestatis, sed terrestris paruitatis; no spiritualis pulchritudinis, sed carnalis deformitatis.

RESPONDEO, beatum esse eum (vt desinit S. Augustinus lib. 13 de Trinit. c. 5.) Qui habet quidquid vult, & nihil mali vult. Pulchritudinem autem esse membrorum proportionem, cum suauitate coloris, vt idem Avgvstinvs habet lib. 22. de ciuitat. Dei, cap. 19. Ex quibus sequitur, Deo, qui est natura immensus, necesse esse ad felicitatem & pulchritudinem vt vbiq; sit. si enim non ita esset, non haberet quidquid vellet, aut aliquid mali vellet. At verò homini, qui natura ess sinita & corporea, & habet instrumenta motus, malum & turpe esset si moueri non posset, & si omnia repletet, ita vt petiret sorma & sigura conspicua membrorum. Argumentum igitur Brentij tam est admirabile, vt planè contratium essicateius, quod essicere debebat.

Sedhoc loco præterire non possum illa verba BRENTII:

