

# Cogitationes, Sive Considerationes Christianae Pro singulis Anni diebus

Complectens Octobrem, Novembrem, Decembrem

Nepveu, François Monachii, 1709

December.

urn:nbn:de:hbz:466:1-60533

€ (224) De

December. The Table of the Tabl

### CONSIDERATIONES CHRISTIAN A.

pro singulis Anni diebus.

#### M B E R.

DIES I.

De Modo Tempus Adventus sanctè transigendi.



D dies Adventui Dominico facros fancte transigendos, cum Ecclesia sentire, ejusque intentiones sequi nos decet. Hæc, cum tempus hoc instituit, ed men-

8289

tem intendic, ut Deum in utero Matris fuæ humana carne indurum honoret, cum ipso se uniat, atque ita, sicut ipse, animo affecta sit. Prima animi affectio Verbi incarnati fuit tam profunda sui ipsius depressio, ut Apostolus dicat, eum in humanitatis à se assumptione semetipsum

Phil. 2. 7.

pro fingulis anni diebus.

225

Cum non solum homo factus December. exinanisse. sir, sed naturam humanam in statu abje- Hebr. 1.6. ctissimo assumpserit; nec infans fieri contentus, assumpta servi, & peccatoris forma, omnibus milerijs, quæ à peccaro oriuntur, se submiserit. Ad honorandam exinanitionem, in quam Dei Filius nostri amore se demisir, illius memoriani piè recolere sæpiùs per diem nos oporter arque SS. Angelis nos affociare, quibus, uc D. Paulus docer, Pater æternus præcepit, ut Filium suum primo assumptæ carnis momento adorarent. 2. Omnem fuperbiæ motum, & inanis gloriæ cupidicatem reprimere, in extrema submissione coram Deo se continendo, ad colendam Filij Dei exinanitionem. 3. Frequenter elicere actus humilitatis tum interioris tum exterioris, cosque cum similibus Christi actibus unire. Denique libenter acceptare depressiones; quæ nobis obvenient, & felices nos reputare, quod hanc cum Dee in nihilum quodammodò redato similitudinem habeamus.

II. Altera Filij Dei in utero materno animi affectio primo affumptæ à se humanitatis momento suit affectio consecrationis. Primus actus, quem Servator non ster, adorato Patre suo, exercuit, erat,

eidem

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

ES

R.

neus

inico

idos,

ejús-

nos

tem-

nen-

atris

ani-Ver-

ofius

n in

p fum

December,

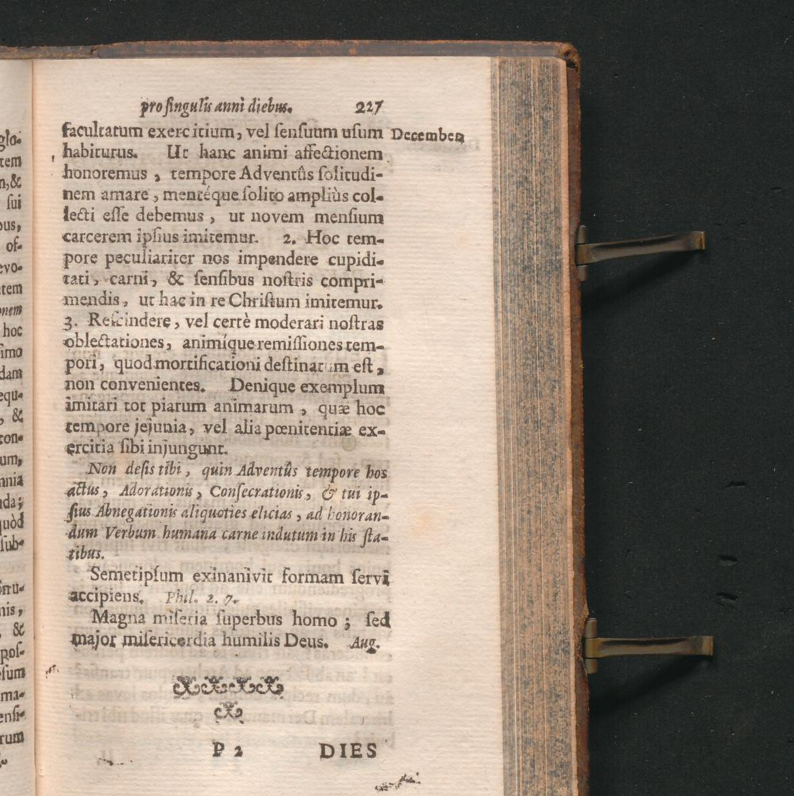
eidem se totum consecrare, ad cjus gloriam sarciendam, & hominibus salutem afferendam; ac pro ea offerre animam,& corpus, omnésque animi, & cordis sui moriones, ac fimul omnibus cruciatibus, & laboribus, ad quos eum Servatoris officium obligabat, & morti ipsi se devovere; nam, ut Apostolus eum loquentem Mebr. 10. 5. inducir : Pater , sacrificium & oblationem noluifti : corpus autem adaptafti mihi : hoc tibi victimarum illarum loco, plenissimo mentis affectu offero. Ad honorandam hanc Servatoris animi affectionem, æqua um est, ut similes nos ei reddamus, & bis saltem, térve de die penitus ei consecremus animam, corpus, & cor nostrum, omnésque ejus motus, nósque ad omnia ofteramus pro ipso agenda, & toleranda; atque felicissimos nos æstimemus, quod

> III. Tertia animi affectio Filij Dei inutero materno fuit affectio mortificationis, & quidem mortificationis maximæ, & prorsus universalis, &, quæ concipi polsit, constantissime; quia, cum usum rationis perfectum haberet, ad uterum matris suæ se condemnavit novem ibi mensie bus moraturus, nec ullum potissimarum

> ipsius servi, & hoc nomine penitus ei sub

jecti fimus.

faculo



December.

முற:குக்கி விற்ற குக்குக்கிக்கி

DIES II.

De Fine Hominis.

De Vsu mediorum ad hunc finem obtinendum.

I.

EUS, cum hominem creavit, non potuit eum non amare, suumque amorem beneficijs eidem testari, procreando prodigiosam rerum copiam valdè perfectarum, non modo ad illius necessitarem, sed & commoditatem, imò & delicias. Hæ res ab eo creatæ totidem divinæ, ac liberalissimæ manûs sunt muneras quæ hominem ad gratam beneficiorum memoriam obligent; funt rivi supremi hujus boni, qui hominem admoneant, progrediendum esse ad fontem; sunt is magines visibiles pulchritudinis hujus non visibilis: an creaturas hunc in modum consideras? an rivus te ad sontem perducit? an ab Ectypo ad Archetypum transis? an, dum recipis donum, oculos levas ad liberalem Dei manum; quæ illud tibi tribuit?

II. Annon contrarium ag's ? an non, December. cum te gratum, ac beneficiorum memorem probare Deo deberes, è bonis ab illo tibi collatis ingrati animi fumis anfam ? an non, cùm ex hoc fonte inexhaufto omnia bona haurire posles, sirim tuam levare è cœnoso quodam rivulo in cassum laboras! an non, cum animum, & cor tuum ab hac venustare visibili, sed imperfecta, quæ in creatis cernitur, elevare deberes ad venustarem illam non visibilem, infinite perfectam, quæ in Creatore invenitur, affectum tuum miseræ huic creaturæ affigis, nec tuo in eam amori moderaris? an non eam loco Dei habes? an non eam idolum tibi statuis?

III. Ah! inter illos quoque, qui Christianorum gaudent nomine, quàm multi idololatra inveniuntur, qui vera fibi idola cudunt, vel res creatas, vel cupiditates fuas? Et sanè an non eas votorum, & adorationum suarum scopum sibi statuere, omnia, honorem, conscientiam, salutémque suam illis immolare idem est, ac idola sibi ex illis constare? an non es è numero horum idololatrarum? D. Paulus avaritiam appellat idololatriam: avaritia, qua est idolorum servitus. Si bona per injustitiam congeris, vel immoderata cupiditate

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

1011

24

ana er-

ica=

de-

dia

era

um

emi

it,

1011

um

du-

ad

trio

0/64 12. 8.

December tate possides, an non saltem per tuam vivendi rationem cum avaro illo in SS. Litteris dicis? Dives effectus sum; inveni le dolum mihi. In quo omnem meam confidentiam ponam, propter quod omnia agam, cui me totum dedicem: Perdam, inquir Dominus, idolum cum suo idolo. latra. Quantum horrorem hæ minæ vero huic idololatrae, & ficto Christiano incutere deberent?

Scrutare cor tuum, ut videas, an non in eo idolum quoddam locum Dei obtineat ; an non creatura aliqua ibi dominetur, que de dominio cum Deo certet ; & statue quantocyu idolum illud ejicere.

Aut avarus; quod est idolorum servi-

zus. Ephel. 5. 5.

Sanctum est, quodcunque placet. Aug.

### DIES III.

## De Proprietatibus Veri Zeli

TElum falutis fratrum nostrorum omnes habere debemus: sed ut is verus, & perfectus sit, à charitate animari, à prudentia dirigi, à mansuerudine temperan debet. Charitas veri Zeli origo esse de-

bet

bet. Zelus fallus est, qui vel à ferventi Decembes, naturæ impetu, vel ingenito multa præstandi pruritu, vel ex occulta quadam ambitione oritur. Hi omnes Zeli nomen haud merentur: verum ille solus, qui charitate animatur: atque ilte ardens elt ad amplectenda omnia media, quæ aliorum faluri expedire poffunt; quantumvis ea difficilia fint. Constans est, qui difficultatibus terreri le non patitur, univerlalis, qui neminem excipit. Zelo flagravit D. Franciscus Xaverius, cujus hodie felta dies celebratur. Hujus viri Zelus erat ardentissimus, cum alios ei limites non statuerit, quam limites univerli terrarum orbis. Fuit constantillimus; quia neque maria, neque tempeitares, neque nautragia, neque mortis pericula, quibus millies sese exposuit, eum deterrere potuêre. Denique fuit universalis, quia omnes nationes, Chri-Itianos, ethnicos, barbaros, omnes itarus & conditiones, Reges, Principes, Magnates, plebejos, pauperes, divites, lervos, liberos, & peccatores penitus defertos complexus est.

II. Zelus dirigi debet à prudentia. Zelum quidam habent temerarium; qui non lecundum scientiam est, ut Apostolus

P4, lo

ruam

SS.

eni io

onfi-

mnia

lam,

dolo-

vero

incu

1011 111

; an

uæ de

tocyus

ervi-

Aug.

mnes

, &

pru-

eran

e de-

Eccles. 37. 250

December, loquitur. Verum Zelum prudentem effe oportet. Prudentia verò Zeli in eo verfatur, ut à seipso initium capiat. nostra primus Zeli nostri scopus sit, necesse est; & sanè stultitia foret de landitare alijs conferenda cogirare, negledi propriae Est sapiens anima sua sapiens, inquir Spiritus sanctus. Talis erat Zelus D. Francisci Xaverii; qui de alijs ad bonam frugem, & fidem Christianam convertendis non cogitavit, priusquam le perfecte convertisser; sanctitate seipsum imbuendo, ad eam utiliter, & efficaciter animabus conferendam se præparârit,& prælio, quo animi sui motus subegit, ad dæmonem, & mundum profligandum le reddidir habilem. Victoria, quam dele ipso reportavit per actus mortificationis heroicæ, generosi mundi contemptûs, profundæhumilitatis specimen quodammodo fuit, & simul medium, ad felicem fortiendum exitum; uti factum est in animabus ad Deum adducendis. Ah! quam potens est homo, qui Deo perfecte le lub. milit, ad alios eidem submittendos?

> III. Verus denique Zelus mansuetudis ne temperandus est. Zelus, & mansuetudo, duæ funt virtutes, quæ fociari inter se posse non videntur, & quemad.

modum

modum eorum consociatio difficilis, sic December. & rara est. Licet dilectus Christi discipulus mitissimus esset, ubi motibus Zeli sui adversus Samaritanos abripi le passus ett, mantuerudinis fuæ aded fuir oblitus, ut ignem è cœlo ad illos abfumendos evocare vellet. Quis unquam ardentiori Zelo animas in falutis viam perducendi flagravit, quam sanctus Indiarum Apostolus? Maximi omnium peccatores, omníque ope destituti erant ij, quos cum majore solicitudine conquirebat, magnitudine miseriarum, queis premebantur, ipsius commiserationem, & amorem magis, magisque inflammante: imò non inveniebatur peccator, quantumcunque obstinatus, qui solerti ipsius Zelo, & fa-Icinanti, ut ita loquar, affabilitati se Is modo non minori Zelo, non dederer. & comileratione erga peccatores in cœlo fertur, quam ferebatur in terra degens; atque ipsius potestas major est.

Accede igitur ad ipsum ad impetrandam veram conversionis gratiam: in quocunque enim statu vivimus, emendatione nobis opus est.

Ponam Zelum meum in te. Ezech. 23.

Quò Zelus firmior, & vigilantior, est opus scientia, quæ Zelum supprimar, P 5 spi-

n effe

Salus

nencti-

lecta

, in-

I bo-

con-

n le

fum

citer

:,80

, ad

mle

dele

onis

pro-

mo-

cem

anı-

iàm

uba

udi-

ue-

iari

ade

3

December. spiritum superet, ordinet charitatemi Bern.

#### DIES IV.

## De Pretio Anima Nostra.

Anima nostra pretium nos obligat, ut nulli parcamus labori ad salutem aternam con sequendam.

I

SI animæ nostræ pretium cognoscere mus, tam exiguam ejus curam non gereremus, nec tam facile æternas pænas incurrendi periculo eam exponeremus. Deus solus, qui eam creavit, illius novit pretium. Ea est opus manibus eius dignum, operum ipsius caput, & elegantis uma iplius imago; spiritus, sicut iple, inrelligens, immortalis, sicut ipse,neminique nisi ipsi cedit. Spiritus cum sit, totus cerrarum orbis, quantumvis elegans, & perfectus sir, quia materia constat, net perfectione illam æquare, nec cum ta comparari, nec, quod inde sequitur, eam Saturare potest. Cum immortalis sit, 10 eum id , quod moritur, totum id , quod transit, vel transire potest, reddere illam tea.

pro singulis anni diebus 235 selicem non valet : necessarium proin est, December. utid, ad quod tendit, sit immortale, sit æternum: hoc autem non nisi Deus esse porest. II. Eandem, quam Deus, de animæ pretio opinionem concipere debemus. Iphus judicium nostri esse regula debet. Quidquid is facit, five ad naturæ, five gratiæ attendamus ordinem, ad animæ lalutem refert, nec quidquam, nifi hunc in finem procreat; huc curæ omnes Providentiæ divinæ collimant : omnta propter eledos, inquit Apostolus: si filium suum in mundum mittit, si vult ut humanum sibi corpus induat, vult, ut in Cruce moriacur, id ob animæ salutem contingit; ut proin eam pluris, quam vitam filij fui æ-Itimare videatur; etfica tota divina fir; cum desiderer, ut is illam istius animæ saluti consecret. Filius id iplum cum Patre lentit, ac lubenti animo omnem fanguinem suum, eam redempturus profundit, ratus operam fuam bene collocaram; quòd gaudium inde capiar, nostrasque gratulationes exopter. Si anima tanti in se pretij est, quanti erit, postquam IEsu Christisanguine redempta est? valerea omnem Dei sanguinem; quantum pre-

III. An

tium!

tem,

gat,

cere

nge.

ænas

mus.

novic

is die

intil

2,111-

nini-

totus s, &

m ca

, cam

, 100

quod

Ca

170

December.

15.

III. An idem de animæ ruæ pretio cum Deo sentis? an tanti, quanti ipse, eam & stimas? si itares se haberet, an quotidie camprore tantilla æterni supplicij dilenmini exponeres? an diabolo diceres, quod Judas Judæis: quid vultis mihi dare; & ego Matth 26 eum vobit tradam? hanc volupratem, hunc honorem, hoc commodum mihi da; runc anima mea tua est. Si animam tuam tantinon facis, quanti Deus eam facit; tanti saltem eam æstima, quanti diabolus eam æstimat. Cur eam tam parvi ducis, cum Dæmon eam, ut rem pretiosissimam plurimi ducat? is omnia agit, omnia largitus, omnia promittit, ut eam impetret, & pænis sempiternis addicat; & tu nihil agere, nihil pati, nihil dare vis ad Bearitudinem æternam ei obtinendam? a nminori tuà interest animæ tuæ salus, quam Dæmoni, ejusdem perditio?

> Si diabolus te tentaverit voluptatis cujusdam illicio, vel alicujus commodi spe, dicito tibimetipsi: quid? anima mea omni Dei sanguine palet, pretij est infiniti, & ego eam pro re tam modica darem? aternum pænitere tanti emere

non lubet.

The state

Propterea diligir me Pater, quia pono animam meam. Io. 10. 17.

No-

3

I

cum

næ.

tidie iscri-

quod

nunc

tunc tananti

eam

cum

plu-

tur,

pæ4

ere,

nem

tua

only

dam

tibi-

uine

tam

nere

onc

de-

Noli tam viles putare animas, quas dia December, bolus putat esse tam pretiosas. Salvian.

#### DIES V.

## De Desiderio Mortis.

Mors vero Christiano desideranda.

CUmusne Christiani, si sidem non habe mus? si verò sidem habemus, cur mortem tantopere formidamus? vel potius: qui fieri potest, ut eam non desideremus? natura necessarium nobis felicitatis obtinendæ desiderium inspirat: sides nos docers nos perfecta felicitate non fruituros, nifi in cœlo, ubi Deum possidebimus, eademque felicitate, qua ipse, felices erimus, felicitate nempe æterna, vniversali, infini-Ratio nos convincit, nos, nifi per mortem hac felicitate gaudere non posse, & nihilominus rantum abest, ut eam ardenter desideremus, ut potius eam, veluc malorum omnium maximum timeamus ad solum ejus conspectum trepidemus; nec ejus quidem mentio fieri possit; quin animo consternemur? quænam hæc discrepantia sensuum nostrorum? quænam

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

December. defideriorum nostrorum dissensio? ad sui premam felicitatem perringere volumus; & viam, quæ fola nos eò perducir, aggredi renuimus. Itaque aut fidem, aut animi sensum mutemus; aut adspirare ad selicitatem, aut mortem formidare cessemus: quæ sola nos reddere perfecte feli-

ces porelt.

II. At, qui scio, inquis, an adhanc & ternam, & infinitam felicitatem præde-Rinatus sim? sifides te non deficit, tum spes tibi deest. An verd hæc deesse tibi porest, si Christianus es ? an ea deesse tibi porest, ubi Deus hanc felicitatem sperare te juber ? is, si te illius participem reddendi, cum eam ribi pollicerur, desiderio careret, impostor forer: potestne verd Deus nobis imponere? an spe nostra fraudari posiumus? an spes tibi deesse potest, si perpendas, Deum proprium filium nobis donasse? & quid eô donatô negare tibi potest? an illatibi deesse potest, si recordaris, filium Dei felicitatem hanc sanguinis sui pretiotibi fuisse promeritum, certisse mum tibi jus contulisse, téque petere? Patre meritò posse, quod filius è pura misericordia tibi meritus est? æternæ felicitacis consequendæ spe destirui, idem est, ac dubitare, vel de misericordia, vel de fide,

d fui

nus;

gre-

ania I fea

elle-

felia

c æ-

ede-

tum, tibi

tibi

rare den-

ca.

)eus

dari

perdo

porda

unis cilli-

re a

ml citae

fide,

litate Dei ; vel de virtute meritorum Chri- Decembes sti. At de his omnibus dubitare, éstne Christianum esse? vel potius? an non est omnia Religionis nostræ fundamenta evertere? querimur, tam parum fidei in mundo inveniri; inveniturne plus spei?

III. Possumúsne esse Christiani, si charitare destituimur? si Deum non amamus? si verò charitate non destituimur, si Deum sincerè amamus, sierine potest, ut mortem non ardenter desideremus; quæ Deum offendendi nos reddic incapaces, & felicem eundem amandi necessitatem nobis imponit, si non amore tanto, quanto dignus est, certe tantô, quanto amare eum possumus? fi Deum amamus, fierine potest, quin opremus, ut ejus Regnum nobis obveniat, quemadmodum quotidie petimus? hoc Dei Regnum omni ex parte perfectum, nisi post mortem nobis obvenire, nec impleri, nisi in cœlo potest: si Deum amamus, fierine potest, ut non ardenter desideremus ejus gloriam, & quidem majorem ejus gloriam; quæ in eo consistit, uc is perfecte cognoscatur, perfecte ametur ? perfectam hanc Dei cognitionem, perfeaumque amorem non nisi in cœlo habebimus: ad cœlum verò, nisi per mortem perveniri non porest. O Beara mors plus

December,

plus qu'am mille vitæ mihi optanda; cum tu fola mihi vitam amoris, & quidem amoris perfecti, vitam æternam, vitam summe felicem afferre possis!

Erubesce, quod mortem non desideres; sed multo magis immoderate sormides: hocenimsgnum est, te vix habere sidem, spem, & charitatem. Et si virtutes has non habes, quis es?

Quam dilecta tabernacula tua, Domine virtutum! concupiscit, & deficit anima mea in atria Domini. Psal. 8. v. 2.

Qui vult esse cum Christo, patientes vivit, & delectabiliter moritur. Aug.

#### DIES VI.

## De Judicio Extremo.

Misericordia Dei Incitamentum erit, & mensurarigoris ipsius in judicio.

A Mor IEsu Christi erga hominem, & misericordia Hominis-Dei proillisin Cruce morientis, erunt in extremo Judicij die justissimæ non modò, sed & terribilissimæ peccatori formidandi causæ. Bonitas, & patientia extra modum magna, ubi fatigatæ, & irritatæ suerint, in sura

ma-

cum

amo.

mme

; fed

im fi-

arita=

mine

nima

enter

rity

. 80

isin

dici)

oni

, lle

uros

5 ?

December. mavit namque illum plus quam sua bona; quàm suam quietem, quàm suam gloriam, quam propriam vitam; cum ei volupe fuerit pro illo isthæc omnia, imò, & seipsum immolare. En, quousque iplum amor luus abripuerit; poteratne, quanrumvis Deus sit, plus præstare? vide, quò usque progressurum sit ipsius odium. Vide, quo ulque iplius beneficia progressa fint. Vide, quam horrendæ futuræ int iphus vindictæ. proh terribilis, sed justa menfura!

> III. Credebam, mi Deus, præter justitiam tuam, nihil mihi timendum in grandi illa die ultionum tuarum ; fed video, misericordiam, amorémque tuum magis adhuc mihi, quam ipsam justiciam formidandum. Ah! quid fiet, si misericordia, & amor tuus, qui totius spei, & fiduciæ meæ fuêre causa, meruendi & desperandi mihi præbebunt ansam ? quò in posterum confugiam? si Servator meus plus mihi timendus, quam judex meus & rit, quid mihi reliquum est præsidij? do. ceme, mi IEsu, te Servatorem meum, hic ita amare, ut te judicem non formidem, Bonitati tuæ adeò gratum esse, amore tuo ita capi, ut h ec Bonitas, hic a. mor mihi tunc non fint timoris, led confide n

pro singulis anni diebus.

243

fidentiæ incitamentum, & sic assuescam in hac vita, cum ab inimicis meis premor, ad sanctissima tua vulnera consugere, ut ea mihi tunc perfugij, & asyli loco esse queant,

Cave, abutaris bonitate, & patientia Dei; cùm id, quod nunc ansam temeritatis tibi præbet, olim tibi suturum sit desperationis causa,

Sicur Dominus antè læratus est super vos, bene vobis faciens, sic lærabitur die sperdens vos. Deus. 28. 63.

Magna est severitas post judicium cujus ante Judicium inessabilis misericordia prærogata est. Aug.

### DIES VII.

De Verme Conscientiæ Damnatorum.

PRæter recordationem præteritorum & inutilem pænitudinem, Conscientiæ Vermis, qui damnatorum manes indesinenter rodit, complectitur etiam anxietatem de statu præsenti, & crudelem desperationem de suturo. Hæc anxietas, & desperationascuntur è multitudine, &

Q a gra-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK

ona,

iam,

fei-

ofum

uan-

, quò

Vi-

resta

fint

r ju

n in l vi-

uum tiam

iseri-

z de-

nò in meus is e-

do.

ım,

rml

, 20

c a

on.

3-

Ofee 13 9 vide Cornel.

December. gravitate malorum, quibus liberari o . prant, & consideratione aliorum malerum adhuc majorum, quæ identidem iplis intentantur, qu que evitare desiderant: timent enim, quidquid patiuntur, simulque omnia patiuntur, quæ timent: sed vident, omnia sua desideria esse inutilia, suamque infelicirarem nunquam esse finiendam. Altera anxietatis, & delperationis ipsorum causa est, quòd, utut unt infelices, hanc tamen infelicitatem nemini, uam sibimet ipsis tribuere possint, atcana quadam voce affidue ipfis exprobrante: Perditio tua in te Israel. Id vel inviti agnolcere, & fateri cogentur. veluti complementum ad illorum accedet miterias: sienim persuadere sibi possent, solum Deum earum esse causam, neque se quidquam ad eas contulisse, aliquid lale tem inde caperent folatif.

II. Ex hac damnati desperatione nasce. tur venenatum sui ipsius odium, quòd se considerer damnationis sue causam; foriola quædam rabies eð ipfum adiget, uf se dilaceret, seipsum, si fieri posset, innihilum, sed irrito conatu redacturus: 19 cabit mortem, inquiunt facræ litteræ, 6 fugiet ab eo. Optabit in nihilum redigi, ut infelix esse definar; cumque desideria lui

in irritum cadere visurus sit, Deum aggre-December. dietur, veluti malorum luorum authorem, ideirco quod uphus confervator; vellet, ut illum deltruerepollet. Verum sentiet, æternitatem, & lummum dominium Dei desiderio suo obstare, Deumque ærernum permandurum, ur ipfum in omnem æternitatem torqueat. Hinc rabiem luam converter in supplicij sui instrumenta, rabidi instar canis, & alligavi, qui lapidi, quo percutitur, dentes mhgit, cum malum inferre non possit percultori, nullo alio fructu, quam, quòc dentes comminuar, & malum luum augeat. Inde oritur angor infinitus, ab angore le vertet ad rabiem, à rabie ad desperationem, ad imprecationes, & blasphemias. En funeltum Reprobi statum in omnem ærernitarem: Væribi! li eo delabaris; nunc penes te solum est, abeo tibi cavere.

III. Quis non horreat, inquit S. Bernar- Bern. de dus, vermem illum semper mordacem, & mortem vivacem; felix ille, pergit S. P. qui in duritie cordis non quærit conscientiæ De Convers. male affectæ remediu, sed ustro ejus se mortibus exponit, dum adhuc vermis illius suffocari potest. Utinam ergo nunc ille ita te iodat, ut infestos morsus eviratu-

halo-

iphs

ant:

mul-

Via

lia , fi.

ipe.

: linc

emi-

, 214

ran-

aviti

hoc

edet

ent,

eque

Hale

afcen

d le

fu-

, ui

nnia

700

,6

7, U.

1114 n

fumat, ut pariter of i. pje conjuman our, Ibid.

December rus eum opprimere cogaris, & dum te mordet, putredinem absumat, in con-Putredinen scientiæ latebras per peccata congestam, rodendo con fururum alioquin famelico vermi alimentum: absumat, inquam, putredinem, & sei sum, ne forte semper nutriendo reddas immortalem, tuúmque olim per omnemæternitatem supplicium, & carnificem.

> Prabe te attentum voci conscientia tua, & eius exprobrationibus sensibilem, nunc, cum salutem tibi accersere possunt; peccatis renuntiando, que earum sunt causa.

> Vermis eorum non morietur. 1sa. bbi 24.

> Optimum est, muc sentire vermem, eum possit etiam suffocari. Bern. de Convers. Cler.



DIES

te

one m,

eno,

red.

rille

,60

cum

1171-4

660

1 9

077=

Decembere

#### DIES VIII.

## De Conceptione Beatissima Virginis.

I. The hard

REatissima Virgo non priùs esse, quam ad Deum spectare cœpit; nec anima citius ejus corpus animavit, quam charitas cor ejus possederit : quandoquidem ipfius Filius in Conceptionis illi9 momento, gratia eam beavit præveniente; quæ eam à peccato Originario exemit. Is privileginm hoc debebat quodammodò gloriæ Mariæ, & dignitati Matris Dei, ad quam Mariam extollebat. Ut comprehendamus, eam primigeniæ noxæ non fuisse subjectam, satis est comprehendere, quid sit Matrem Dei esse. Hæc sola dignitas clare demonstrat hanc veritatem. Ex eo, quòd Maria sit Mater Dei, omnes Patres concludunt, eam exemptam esse debere omni eo, quod huic dignitati convenire non potest: idcirco illius corpus liberum pronuntiant â minima impuritatis labe, ab omnibus in vita concupiscen-

Q4 ria

December, tiæ motibus, atque ab omni post mortem corruptione; & illius animam à defectibus etiam levissimis, rati, omnia hæ cum Matris Dei dignitate insociabilia esse. Estne igitur hæc dignitas sociabilis cum peccato originario, quòd eam redderer Diaboli mancipium, & inimicam illius Dei, quem in utero fuo portatura ester!

II. Christus Maniam à peccaro Originario exemit, quia hoc debebat tum propriæ gloriæ, tum titulo Filij Mariæ, ad quem se demittere non est dedignatus; nam denique probrum Marris, Filij fuillet probrum, & peccati infamia, quod Mariæ maculam intulisser, gloriam, u videtur, obscurasset præcipuorum Christi attributorum, nempe Bonitatis, Sanctitatis, & Sapientiæ ipfius. Poterat ne is Matri suæ gratiam, quæ tantillo ipsi pretio constaret, tantumque Matu honorem conciliarer negare, quin influ riam ei inferrer ? Voluissétne ille, qui Patrem, Matrémque honorare præcepil debitum propriæ Matri honorem nonhabere? An verò hunc ei honorem habuilset, si eam Domonis fecisset mancipi um? Sanctiras profectò Filij participem imparitatis Maternæ se reddidisset. Quid! polsetne is ferre, ut Maria, quæ futura

fecti

1 hæc

effe.

cum derer

illius

Ter?

rigi-

tum

riæ,

illet

quod

, ut

is ,

erat-

tillo Aatri

inju-

qui

epit

ha-

buil

cipi"

pem

uid?

et

possessione prophanaretur? fuisset dein habitatio Deo digna? Denique ipsius.
Sapientia eum obligabat ad eximendam
â peccato originario Mariam: è qua illum sanguinem desumere volebat, qui
peccata nostra deleturus esset. Fuissétne autem sanguis iste habilis ad conferendam nobis puritatem, si is antè ingenità
labe seedatus suisset?

III. Sancti Patres, Doctores, Fideles, Ecclelia ipia, conspirant, ad tuendum Beatissimam Virginem line labe concepram. Maria ipla, si Deus ei optionem fecisset, potius ea immunis, quam Mater Dei esse elegisset; cum major sit miseria, inimicam esse Dei, quam ejus-Matrem non este. Ingens igitur infelicitas lit, oportet, vel unicum momentum peccato obnoxium, gratiæ Dei expertem, ejusque inimicum esse etiam absque sua culpa, ut fit in peccato originario. Quid igitur erit, sponte sua, ut nobis accidit, peccaro implicarum esse non ad momentum, sed integros menses, imò & ipsos annos? Cæcus proin sir, necesse est, qui non concipit, quid sit Dei inimicum, odij infiniti, & iræ omnia potentis scopum esse: imò haud perfunctorie stupi-Q5 dum

December. dum esse oportet, qui illius essectus non apprehendit, qui eos impedire non laborat, qui in hoc statu cum tanta tranquillitate perseverat, quasi metuendum sibi nihil esser. Funesta tranquillitas, quæ forsan in desperationem æternam definer!

> Accede ad Beatissimam Virginem, eamque per Immaculatam ipsius Conceptionem precare, ut tibi obtineat cor immaculatum, sinon penitus peccato immune, ei certo non affectum.

Tota pulchra es - - - & macula non

est in te. Cant. 4. 7.

Cum de peccatis agitur, nullam volumus Mariæ haberi mentionem.

#### DIES IX.

## De Peccato Habituali,

Ngens malum est, peccati reum esse; fed malum longe majus peccaro affuevisse: facile è peccato nos eripimus, ubi necdum ei assuevimus: Mille sunt caulæ, ob quas id cordi etiam corrupto non placet; sed peccandi consuerudine non faci-Quam difficilis est le nos expedimus.

pro singulis anni diebus.

non

la-

ran-

dum

tas,

nam

nque

are,

ente

non

olu

ffe;

ue-

ubi

ſæ,

olae

aci-

elt

1

251

hominis peccaro jam affueri ad bonam December. frugem reditus? quam rarus hic est? siquidem is ordine gratiæ spectato, species quædam est prodigij descripti per resurrectionem Lazari, qui plures jam dies . erat sepultus, & semi-putrefactus. Consuetudo quadam altera natura est, inquit S. Bernardus. Reliqua omnia mutantur ; rarò autem natura, & peccandi confuetudo. Omnes ferè homines juxta naturæ suæ propensionem agunt, & in vitæ suæ ratione proclivitatem perversarum sequuntur consuetudinum. Id, quod juxta, naturalem inclinationem agitur, facile agitur, nec labore constat : si quis peccato assuerus est, facile id committit, & quasi aquam, iniquitatem bibit. Ubi naturæ impulsu agitur, absque attentaconsideratione agitur: sedipse considerationis defectus adeò non excusar peccarorem, ut potius sceleris reum agat; quòd defectus iste è voluntaria perversitare nafcatur.

II. S. Augustinus peccandi consuetudinem appellat captivitatem sub imperio peccari,& diaboli; durorum sanè & crudelium dominorum: suspirabam, inquit, 9. Conf. ligatus non ferro alieno, sed mea ferrea voluntate. Quasi dicat: gemebam sub probro-

December. sa perversæ meæ consuerudinis servitare; hostis meus fabricatus fuerar è peccatis tories à me frequentatis velur è toridem annulis carenam, qua voluntarem meam imperio suo tenebat subjectam. Conabar identidem in libertatem me asserere, fed prava confuerudo conatus meos eludebar; & velut iplam mortem formidabam politos sceleratis meis consuerudinibus obices, qui me assidue mori cogebant; sed malum, quod jam in affuetudinem abjerat, plus virium in me habebat, quam bonum, ad quod me trahi sentiebam,& quô magis conversionis meæ tempus appropinquabat, eò magis experiebar honorem meum duplicari. Augustinus cazenas suas denique rupit; sed quanti id einon stetit? quantis conatibus ad id præ-Randum opus non fuit? ipfius convertio miraculum fuit gratie adeò inustratum, ut illius festa dies ab Ecclesia celebretut. Visne spem tuam supen hujuscemodi prodigio firmare? annon tutius est, peccandi consuctudinem prævertere, cum eam Superare adeò difficile accidat?

III. Peccati confuerudo speciem quandam necessitatis affert illud committendi, Ingens infelicitas est, peccare posse; sed major, funcha ista porestate uti; omni-

um

pro fingulis anni diebus. 253 um verò infelicitatum maxima est, non December. posse non peccare; atque hic pravæ consuerudinis parrus est. Offa ejus, inquit Job Cap. 201 (de homine peccatis assueto disserens) implebuntur vitijs adolescentiæ ejus, & cum eo in pulvere dormient. Illis se expedire nunquam poterit, sed per totum vitæ cursum eum comitabuntut, & ad tumulum usque sequentur. A pravo desiderio inquit S. Augustinus ad actionem flagitiosam tranfitur: actio sæpiùs iterata cupiditatem roborat; cupidicas roborata in confuerudinem vertitur, & consuetudo in funestam peccandi trafist necessitatem; & quidem in necessitatem, que nos culpa non liberat; cum non sit absoluta, sed ex abusu, quem admissmus, libertatis noftræ oriatur, dum in omnis generis peccata nos implicuimus. Misera sanè necesa fitas, que nos infeliciores reddit, quin minus sceleratos nos reddat, quam prævenire poruimus, sed câ nunc extricare nos haud valemus. Time peccatum, sed magis peccandi consuetudinem : atque omnibus viribus eam prito vertere contende; si enim eam contraxeris, conatus tui ad eam superandam inutiles forsan erunt.

nre;

catis

dem

eam

ona-

ere,

eluida-

ini-

ant;

1cm

1am

ap-

how

ca-

i id

ræ.

1110

m,

III.

POI

an-

am

all-

idi. sed

IMª

December. Si mutare potest Æthiops pellem suam - - - & vos poteritis bene facere, cum didiceritis malum. Ferem. 13. 23.

Dum consuetudini non resistitur, facta est necessitas. Aug.

DIES X.

De Astucia Diaboli In Occultandis laqueis, quos castitati some al martendir.

I. A Smodæus animum hominis alicujus verecundi, Deumque timentis occur

parurus, Belli ducem propemodum imitatur, qui abjectà spe, arcis cujusdam vi expugnandæ, clandestina molicur contilia cum ijs, qui in ea degunt: sic Asmo. dæus certis hominis affectibus in speciem utcunque innocentibus, vel certé de fœdere cum ipso inito minimè suspectis uti tur, securus, eos sibi favere: cum quibus, ubi commercium injit, cor minus libi invigilans brevi intrabit, & certissime in luam rediger potestarem. Hi affectus funt inanis gloriæ studium, curiositas, & arrogantia. Quid hisce animi motionibus minus periculosum? vel certè, quid December.
minorem, quam illi, cum peccato libidinis affinitatem habere videtur? hi ta-

men Asmodæi regnum in hoc mundo stabiliunt.

fuam

cum

facta

cul-

iti

cujus

occu.

imi

m vi

onlie

smo.

ciem

e fæ-

uti"

qui.

inus

lime

ectus

15,86

ioni•

II. Quoties amor inanisgloriæ, qui, ut viderur, fæminis ad conservandam suam pudicitiam servire deberer, eisdem funestus est? hanc gloriam, si qua fœmina ambit, viris placere ardenter desiderat; si verò jis placere desiderat, amari non horret; & si amari cupit, non multum abest, ut & ipsa amet. Cor, quod sic comparatum est, castum satis jam non est. Præterea, si qua fæmina gloriæ aucupandæ valdè est avida, quam facilè se exponitilli, qui suis lenocinijs ejus vanitati blandiri novit! quam difficile ipsi accidit repellere virum, cujus amor gloriolam aliquam ei conciliat, & cujus meritum utilitatis aliquid sibi quoque afferre arbitratur; quamvis ei probe perspectum sit; illius consilia adeò insontia non esse. An verò casta esse porest, si hæc rolerar, non ignara hominis istius intentiones minùs esse castas? sed demus, ipsam esse castam, potéstne esse penitus innocens? sierine potest, ut scelerata non sit, cum viro plas cere cupit, cui scir, se placere non posse,

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

December.

quin ipsum reddat culpæ teum? possunt ne sine magna perversitate tolerari, vel quæri commercia viri, quibus desideria, spésque minus legitimas nutriri scimus?

Alter affectus, qui non majorem habere affinitatem videtur cum peccato libia dinis, adirum nihilominus in tor corda aperit, est curiofitas, que impellit ad lectionem librorum periculoforum. nocentiæ, & puritati tot juvenum perniciosus nihilest, quam libri amatorij, qui fub obventu expoliende linguæ mores corrumpunt, & per Spiritus, pietatis, timoris Dei, & puritatis animi jacturam, quæ hujusmodi lectionum fructus eft, ad castitatis jacturam paulatim præparant Tertius affectus, cui non plus tubesse vis detur periculi, quique minus commerci cum peccaro libidinis habere cenferur, elt nimia sui fiducia. Hæc tamen fæminas, & puellas frequentissime ad peccatumimpellit : de virtute sua multum sibi pollicentur, neque periculosissi mas occasiones formidant; fed in eas teme rè se conjiciuns in jis absque præcautione verlantur; & hanc ipsam ob causam in peccarum se præcipitant. Omnia timenda, ubi nihil amplius timetut; & ed magis virtutiluz attenprosingulis anni diebus.

257
attendendum, quò plus ei tribuimus. December, Aufer â me, Domine, hanc arrogantem securitatem, quæ juxta Verbum tuum, lapsûs proximi signum, & certissima causa sest. Ah! si toties lapsus sum, ided factum est, quòd me lapsurum esse non credebam.

Statue tribus hisce animi affectionibus magnopere diffidere, quæ forsan periculosas fore credidisti, stude eas impugnare, & vincere.

Contritionem præcedit superbia, &c.

ante ruinam exaltatur Spiritus. Prov.

Utiliusest, si speremus, nos posse de-

#### DIES XI.

## Quomodo Evitari Possint Laquei Asmodæi.

SAnctorum quidam multitudine laqueorum, quibus undique cingebatur,
territus à Deo sibi indicari enixè petjit,
quà ratione ab ijs tueri se posset? sugiendo, ei respondetur: Fuge, suge; sed suge citè, & suge longè. Primò itaque suR
gien-

súnt

, vel

efide=

i sci-

ha-

libia

corda

E ad

Ina

erni-

qui

10res

atis,

, ad

le vià

inas,

nim-

iones

ciuns,

; &

præ-

nihil

ri lux

:Da

December.

giendum: fi quis enim in laqueos incidit, captus est: unicum proin medium ijsdem se non implicandi est, eos vitare; neque evitantur, nisi procul ab ijs recedendo; nec ab ijs receditur, nisi fugiendo. Animi nostri generositas, ubi de libidine sermo est, fugiendo se prodit : cum hoste tam periculofo confligere, nisi eum vitando, non possumus; neque victoriam nobis polliceri, nisi eum cimendo, nobisque cavendo. Fugiamus proin libidinis oc calionem, si ejus peccarum evitare cuplmus: ea si proxima sit, in necessitatem vertitur: Nulla salus absque pœnitentia; nulla pœnitentia absque separatione à peccato, nulla separatio à peccato, nisi proxima vitetur occasio; cui tanta cum peccato intercedit affinitas. Si occasio non est proxima; fuge, ne proxima fiat; has præcautio tam utilis est, ut ad necessitarem accedar.

inquis, vel certè malum modicum. Si malum nondum est, suge, ne malum siat: si malum est modicum, suge citò, brevì enim evadet magnum: maxima incendia initium capiunt à scintilla, siea non illicò suerit extincta. Gravissimi lapsus non rarò nascuntur ab incauto aspe-

Etu,

Etu, ut Davidi contigit; qui gravissime December. deliquit, quia oculos à forma periculola non statim avertit. Quam funestum aliquoties fuit animabus innocentibus, vel unicum verbum ambiguum, â quo mentem suam non illicò averterunt ? Maxima flagitia incipiunt â parvis licentijs > quæ mature non fuere repressæ. si viderem, inquis, periculum jamjam imminere, acturum fugerem. rare tibi non potes, ut fugias, ubi peccato nonnisi filo alligaris, quomodo id fugies, cum rudente eidem fueris adstrictus ?

III. Tertid, fuge longe. Si fax extincta, sed adhuc fumans quantumvis obiter flammæ denuò admoveatur, mox iterum accenditur: sic comparatum est cor tuum: amove id, quantum poteris, a rebus, quæ id inflammare possunt, si non vis, uc rursus accendatur. Filius Dei non contentus nobis dicere, oculum nostrum eruendum, si is nobis peccandi causa sit; sed eriam longé abijciendum. Proisce abs At, iste homo, inquis, charissimus Matth. 52 esse mihi debet: an oculo tuo charior tibi est? Servator tibi præcipit, hunc ut eruas, si occasionem peccandi tibi præber. Sed, valde durum est ab illo me separare, quem R 2

ncidit

**Jsdem** 

neque

endo;

Animi

sermo

e tam

ando,

nobis

pisque

is oc"

cupi-

catem intia;

à pec-

i pro-

pec-

11011 ; hæc

Mita-

um ,

alum

citò, xima

fiea

issimi

alpe.

U a

December.

plurimum amo; verum, an non duriustia bi accidet, æternum â Deo tuo separari? alterutrum statuendum est; medium teneri non potest. Sed est homo, cuj magnopere sum obstrictus : an tantopere eiobstrictuses, ut Christo? an ille sanguinem, & vitam suam pro te dedit? & qui homini illi obligatus es? is te exponit & ternæ infelicitatis incurrendæ discrimina An omnes diaboli plus mali afferre tibi possunt? sed homo est, à quo multum mihi sperandum, vel timendum. An omnia tibi ab eo speranda, vel rimenda? |an is tibi, quemadmodum Christus, Beatitudinem æternam promittit ? an sempiternam tibi minatur miseriam? nolite, inquit Servator, timere eos, qui corpus possunt occidere : sed timete eum, qui potest, & animam, & corpus perdere in gehennam.

Matth. 16.

Statue fugere omnes occasiones libidine per candi, edsque citò sugere; hac enim in re nihil magis timendum, quam non timere.

Quantus ignis quam magnam silvam

incendit. Iac. 3. 5.

Ecce tetendit ante nos laqueos infinitos; sed tu, Domine, libera nos à laqueo venantium. Aug.

DIES

pro fingulis anni diebus.

361

December.

### 

DIES XII.

usti-

ari?

ma-

re einguiz qui

ic æ-

mini

e tibi

lrum

11 04

? lan

ITITU-

oiter-

aquit

0001-

nami

e peca

nihil

Ivam

afini-

queo

ES

# De Restitutione Boni Alieni.

L'Acilius nihil est, quam bonum alterius invadere; nihil verò difficilius, quam illud restiruere. Cupiditas, necessitas, omnes ferè animi nostri affectiones, sexcentæ falsæ rationes ad illud usurpandum nos impellunt; & hæc omnia etiam conspirant ad nos ab illius restitutione impediendos. Conscientiæ hac super re angores vel suffocamus, vel debilitamus lumina, quæ illa nobis suppeditat; rationum pondus, quæ ad restitutionem nos urgerent, speciosis obtentibas eludimus. Necessitas quædam extrema, qua nos premi credimus, impotentia imaginaria, quam afferimus, jus existimatum conditioni nostræ consulendi, præscriptio, quam nobis absque ratione persuademus legitimam esse, cura propulsandi damni ob injurias, quas nobis illatas esse fingimus, falsa quædam pietas, quæ nobis persuadet, conservari posse liberorum nostrorum fortunas boni alieni impendijs, vani sunt ob-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

Considerationes Christiane.

December tentus, quibus ad nos à boni alieni restitutione eximendos utimur; fed hæ rationes ab hac obligatione nos non liberant. Hi obtentus inutiliter folari nos, & homines decipere, non item coram Deo, cul-

på liberare nos poslunt.

1

II. Eth bonum alterius restituere tam difficile sit, non minus tamen necessarium est, id præstare. Difficultas hujus obligationis necessiratem haud minuit, nec labor, quem experimur, eidem satisfaciendi ea nos liberar. Cupidiras, animi atfectiones, & imaginariæ necessitates nostræ non sunt rationes legitimæ contra 12 tiones adeò efficaces, quæ ad restitution nem nos obligant: vani nostri prætextus legi à natura infitæ, à Deo, & hominibus præscriptæ, quæaliena restituendi onus imponunt, obsistere non valent. fra, tametsi magnam habeat potestatem, ea tamen eò usque se non extendit, utab hoc onere nos reddere immunes queat: qui enim id posset, cum Deus, quantumvis omniporens id non possit? potest is quidem boni alieni dominium transferre cum illius Dominus sit; sed id restiruendi obligatione reddere eximium me non potest, quamdiu bonum erit alterius. Credisne, te plus posse, quam Deum, tu, qui

for-

pro singulis anni diebus.

263

forsan imperare tibi restitutionem non December.

pores?

refti-

at10-

rant.

cula

tam

rium liga-

c la-

cien-

110-

a rad

POITE

Xtus

tibus

onus

ccle-

em ,

ut ab

mvis

qui-

re 1

iendi

po-

Cres

, qui

III. Cùm bonum alienum Domino suo reddere adeò necellarium; id verò præstare tantæ sit difficultatis, facillimum juxtà, ac tutissimum est, nemini quidquam auferre. Bonum alienum, ubi id nostro permiscerur, veluti nobis proprium spectare solemus. O quot homines conqueruntur de iis, à quibus ad expungenda debita urgentur! diceres, injuriam illis fieri, cum justis licet creditorum postularis latisfacere debent. In numero inimicorum habent illum, qui se eis amicum esse abunde demonstrarit, bono suo, illorum gratia, aliquamdiu se spoliando, si eo perpetuùm privari non velit. Credi pollet; partem aliquam corporis eis abscindi, ubi reddere jubenrur id, quo ut proprio gaudendi consuerudinem contraxêre: O quam multos invenire est, qui in iplis etiam mortis confinibus imperare fibi non possunt, ut aliena restituant, quamvis ea illo temporis articulo secum auferre minime possint: sed liberis suis cu maledictione divina in hæredes iniquos erupturâ relinquunt, & sibi æternam damnationem acceriunt. Visne hoc pretio aliena retinere?

R 4

In-

264 Considerationes Christiane.

December.

Inquire in teipsum, quintibi blandiari, m videas, annon bona aliena habeas; eorum enim qui nihil eorum habeant, pauci inveniuntur. Et si qua habes, de medijs ea restituendi tibi provide.

Reddite Cæsari, quæ sunt Cæsaris, & quæ sunt Dei, Deo. Matth. 27.21.

Non dimittitur peccatum, nisi restituatur ablatum. Aug.

#### DIES XIII.

# De Exercitio Poenitentia.

I.

Exercitió Pænitentiæ nihil magis ne cessarium, & nihil eò rarius est: Ple rique illud ad cænobia ablegant, rati, id nonnisi religiosi instituti sectatoribus convenire. An igitur pænæ debentur insontibus potiùs, quam nocentibus? illi, qui in religioso vivunt ordine, ultrò pænitentiæ exercitium non rarò in se suscipiunt, cum ii, qui prophana tractant, pænitentiæ se subijcere obligentur. Alis sibi imaginantur, pænitentiam nullis, nisi gravium slagitiorum reis esse necessariam; at paucos in mundo invenire est, qui-

pro fingulis anni diebus. 265 quibus ea non sit opus, .D. Augustinus December, vir tantopere à Deo illustratus asseverat, non esse Christianum, qui trepidare non debeat, si mors eum opprimat pænitentiæ praxi non exercitum. At quid hoc pœnitentiæ exercitium comprehendit? id ad preces aliquas reducere, ut plerique homines prophani faciunt, est vana spe eos ducere, & decipere, eos ad jejunia etiam inusitata, & vestes cilicinas obligare, est eis metum & terrorem inijcere vel etiam ad desperationem adigere. Ut proin eorum nos imbecillitati accommodemus, neque tamen corum mollitiem foveamus, pœnirentiæ exercitium eis proponimus, quod omnis generis homininibus, cujuscunque conditionis, sexus, & ætatis fint, congruere queat. II. Homo, qui sæculi vanitatibus deditus fuit, nunc verd a Deo permotus pœnitentiæ agendæ desiderio tenetur, ut suppleat defectum austeritatum, quæ pænitentiam comitari solent; & â quibus amplectendis impeditur, vel à sua conditione, vel a sua imbecillitate, vel mollitie, debet. 1. Se à mundo, cujus commercium ei tam funestum fuit, aliquantisper

separare, omnibus prorsus periculosis visitationibus sibi interdicere, earung R 5

enim,

untur.

tuendi

s, &

refti-

2.

ne Ple-

i, id

ibus

rin. Ili,

pæ-

ulci-

11 , Alij

is , essa.

est,

la

266 Considerationes Christiane.

December. aliquam partem, quæ solius sunt urbaniratis, rescindere, & alias moderari. Tempus, quod hisce visitationibus impendere Iolebat, vel coram Christi Cruci affixiimagine, vel coram Sanctissima Eucharistia transigere debet, ad recogitandos cum Propheta in amaritudine animæ suæ annos vitæ inter mundi tumultus actæ; ut coram Deo gemar, hunc pænitentiæ spiritum ab eo petat, animi sensus concipiat, quos IElus pænitens, peccatis noltris perpensis, in deserto conceperat. Debet præterea dolorem fuum tam debilem unre cum dolore ipsius adeò vehementi, & cælesti Patri offerre satisfactiones Filij 1 phus ad supplendos suarum defectus. 2. Occupare se debet per Spiritum pœniten. tiæ exercitio operum misericordiæ, & e confilio Danielis peccata sua eleëmolyms redimere. 3. Minuere in supellectili, & vestimentis suis, quidquid luxum redolet, ut, cum cilicio indutus non fit, exemplo pænitentium primæ Ecclesiæ; in veltibus saltem non habeat, quod modestia, & Spiritui pænitentiæ adversetur.

III. 4. Per Spiritum pænitentiæ renuntiare penitus debet omnibus periculosis animi relaxationibus; quales sunt choreæ, spectacula, sibique subtrahere

pro fingulis anni diebus. 267 potissimam quoque innocentium oblecta- December, ani emtionum partem : quia multas earum libi idere permilit, quæ infontes non erant. 5. Vitare xi iimoderatas in alimentis. delicias 6. Per Spi hariritum ponitentia submittere se cunctis cum obligationibus asperis, & laboriolis conanditioni suæ annexis. 7. E confilio directo-; uc ris lui vivendi methodum fibi præscribere, fpiquam exactissime server, ad expiandam piat, justô solutiorem vitæ rarionem, qua vi-**Itris** xit hactenus non nisi è naturæ impulsu aebet gens, nullíque se submittere volens. 8. Launibori, vel operi vacare, ut se decreto sub-, & ijciat justiciæ divinæ, quæ hominem, ur j j. 2. primum peccati reum le fecir, ad laborem condemnavit. 9. Seipsum, & nativas 20 corporis infirmitates, naturæ suæ inæquatella. 82 è litates, conscientiæ angores, animi moynis & lestias, pænas interiores, quibus Deus nos affligit, lubenti animo tolerare; cum let, æquum sit, ut nobis oneri simus, quia plo Deo nos oppoluimus. 10. Libenter le esticruci lubmittere, quæ nobis obvenit, vel ab injusticia creaturarum, à justicia iæ, Creatoris, qui rebus creatis ad nos affligendos utitur, & cum Propheta dicere: rea Peccavi Domine, & vere deliqui, & ut eram 306 33. 00 10unt dignus, non recepi. rere

268 Considerationes Christiane.

December.

In quocunque statu vivas, hac praximi statue, que toti mundo convenit.

Peccavimus, iniquè egimus - - - 0mnia ergo, quæ induxisti super nos, in vero judicio fecisti. Dan. 3. 29.

Divina Bonitas maxime irascitur in hoc

#### DIES XIV.

# De Cordis Partitione.

I.

DEO quidem donare nos volumus, & cur id non vellemus? fed nos totos ei donare detrectamus; cor nostrum ei consecrare cupimus, sed non integrum; verum id Deum inter, & mundum partiri desideramus. Partitionem tam iniquam approbare Deus non porest, nec homines eam tolerare, neque cor nostrum sustinere. Deus id non magis approbare porest, quam supremô suô dominio se abdicare. Hoc verò se abdicaret, si admitteret, ut quid in corde nostro lateret, Nonminus quod non totum suum esset. necessarium est, ut ipse finis noster ultimus fit , quam primum nostrum principium

pro singulis anni diebus. 269 pium : adeoque, sicut nihil in nobis esse December. potest, quod non ab ipso proveniar, sic nihil in nobis elle decer, quod non iphus & propter ipfum fit. Velle aliquid cum iplo in corde nostro collocare, quod illud dividar; est ipsum inde pellere; cum aliquam ei creaturam æquare idem lit, ac idolum quoddam ei fociare. Christianus qui cor luum partiri cupit, majoris criminis reus est, quam idololatra aliquis. Idololatra enim rem creatam adorat, quia Creatorem non agnoscit; verum si Christianus, qui eum cognoscit, ipsum creaturæ æquat, qui majorem ei injuriam inferre pocest? Deus Philisthæos toleravits licet idololatræ effent; sed, ubi arcam in eodem altari cum Dagon statuere volebant, Deus idolum dejecit, & terribilem de idololatris vindictam sumplit. II. Hanc partitionem neque homines tolerare possunt. Omnes quantumcunque injusti fint, eam improbant, neque æquitatis, & sinceritatis defectum ignoscere nobis possunt: at defection hunc incurrit, qui duplici corde est: idcirco minori odio profequimur pravi exempli hominem, quam hypocritam, qui se partitur, & exteriorem virtutis speciem Dea acceptam esse cupit, dum, quod in ani-

i fer-

- 0-

, m

hoc

, &

otos

n ei

ım;

par-

IIII-

h0-

rum ba-

s, se

ad-

et,

nus

lti-

1CI-

Į.

Considerationes Christiana.

December, mo later, effrænatis suis cupiditatibus addicit. Hujusmodi homines, qui la ristacere Deo, & mundo volunt, plerumque neutri parti satisfaciunt, quia nec latis pro Deo, nec satis pro mundo agunt; cumque eos conciliare cupiunt, utrumque offendunt: propterea nihil in mundo adeò infame est, utfallax Deiser vus, videlicer homo, qui Deum inter, & mundum partiri se cupit; quemadmodum enim utrique suspectus est, sicuterque æqualiter ei diffidit. Deus eum transfugam, mundus speculatorem reputat, ejus obtequia aspernantur, nec eorum ratio nem habendam arbitrantur. probi eum cum horrore intuentur, quit virtutem, quam profiteri videtur, infamar. Homines mundo addicti eum aspernantur, quia virtutem simular, utle ab ipsis distinguar; cum reapse amplestatur vitium, quod eum cum ipsis confundit; magis proin contemnendus, quam folutioris vitæ homines, qui salrem ob pravitatis suæ confessionem aperte agere widentur.

III. Cor hominis divisionem hand Christum inter, & mundum tolerare non potest; cum eorum axiomata, & propensiones aded inter se contraria sint, us pro singulis anni diebus.

tibus

ui la-

ple-

quia

1do a-

unt,

hil in

ei ser-

nter,

dmo-

nter-

rans-

t, ejus

ratio" mines

quia

infa-

ım 2-

utle

lecta-

infun\*

quam

em ob

agere

hand

enon

C pro

t, Ul 110

conciliari non valeant. An quidquam December, magis adversatur axiomatis Christi, quam axiomata mundi ? Christi pronuntiatum est, Beatos esse pauperes; mundus eos infelices esse censet. Christus hortatur, Matth. 50 ut etiam pallium cedamus ei; qui tunicam nobis auferre cupir, potius, quam, ut cum ipio judicio contendamus. Mundus vetat, ne quidquam de nostris commodis remittamus. Christus vult, ut injurias condonemus; Mundus vult, ut eas ulciscamur. Christus discipulis suis mandat, ut omnibus se postponant; & ultimum locum occupent; Mundus fectatores suos docet, supra omnes sele extollere, sibique persuadere omnem viam bonam esse, quæ ad sublimia perducir. Sed & illorum propensiones non minus quàm axiomata fibi invicem adversantur. Christus paupertatem, cruciatus, sui depressiones æstimavir, amavir, & amplexus est; divirias, voluptates, honores, & quidquid speciosum erat, contempsit, sugit, & cum horrore aspexit, eósque condemnavit, qui similia amarent; Et mundus divitias, voluptates, honores, sublimitates æstimat, immoderate amat, cupide conquirit. An inveniri possunt propensiones magis contrariæ

Considerationes Christiana 272

December. annon potius lumini cum renebris conve niret, quam Christo cum mundo? tu ta men id intendis.

Scrutare cor tuum, ut videas, anid divis fum non fit; & ftatue id totum penitus De donare: sin minus, nulla ejus pars ad Deum Spectabit.

Divilum est cor eorum; nunc interi bunt ; ipse confringet simulacra eorum Ofer 10. 2.

Sufficis tu DEO, non tibi sufficit DE US. Ambr.

#### DIES XV.

De Infelicitate Peccatoris In rebus adversis.

I.

PEccator dupliciter miser est in rebus adversis, tum ob malum, quod par titur, tum ob modum, quo id patitur! si quod infortunium incurrar, vel bono. rum suorum, vel hominis cujusdam, quo tanquam fulcro nitebatur, jacturam faciat; absque levamento, absque solatio patitur, & vix non ad desperationemadigitur. Unde námque levamentum, & [Qu

pro fingulis anni diebus. 273 solatium peteret? an è recordatione co- December. onve rum, quæ transière? hæc omnia eum cu caperplexum redunt; cum videat tot labores, quibus inutiliter se impendit: rot d divis scelera, quæ admisit, sine ullo alio fruis Deb au, si confusionem excipias, quæ ipsi re-Deun maner, & funestam forsan desperarionem. An ex animi sensu de præsentibus?hæc ipsi nteri\* funt continua doloris causa ob recordatioorum nem mali, à quo cogirationem suam avertere nequit, cum fulciri fide non pos-DE sit, urpote, quæ in ipso debilis est, necâ gratia divina, qua privatus est, roborari, nec ab unctione Spiritus sancti, quæ omnes dolorum amaritudines dulces reddit, solatium, & levamen accipere, cum ea is In se indignum reddiderit. An aliquid horum quæreret in consideratione futurorum? Ah! isthæc consideratio ipsius afflictionem, & desperationem ad extrema deducit, cum in illa videat, omnia fibi rebus meruenda; vita iplius perversa ei ansam od pau præber credendi, se his malis tempocitur: raneis non liberandum, nisi ubi mala æ-00110 terna fuerit ingressus. , quo II. In quam igitur partem peccator se m favertet, adversa sua fortuna obrutus? an olatio à se ipso exibit, inquit S. Augustinus, nadi opem quæsiturus? At foris ablata sunt o-1,86

Qu

Considerationes Christiana.

December.

mnia, non est, quò exeat, quia dura sunt. An ad Deum confugier? Ah! eum vel non cognoscit; vel exiguam Potentiæ,& Bonitatis ipfius idæam habet. Qua igitur ratione fiduciam fuam in eo collocabit? Verum, tameth ad iphus confugeret opem, an non caufam rimendi haberet, ne ab eo repelleretur illis verbis, quibus perfidi Israëlitæ fuere repulsi: Ubi sunt dij eorum, 2.37. 38. ajebat, in quibus habebant fiduciam? - - surgant, & opitulentur vobis. peccator le convertet ad mundum, quem fibi Deum elegir, cui omnia consecravit? mundus iste perfidus est, proditoret, eumque prodit, & deserit, posthabitis promissis, & spe, quibus illi illuserat. An solatium quæsiturus amicos suos adibit? quàm pauci eorum funt in adversa fortuna constantes? Diceres sanè, hominem aliquem infelicem contagiosa quadam lue affectum esse, quem omnes sugiunt, & averfantur: & amicorum aliquis adeò generosus inveniretur, hujus infelicitatis partem in se susciperet vellet; hæc tamen pars, onus ei non redderer levius.

III. An peccator infelix ad feipfum redibit, solatium in se quæsiturus, inquit S. Augustin. Non est, quo intret, quia mala sun,

Douter, 31.

In conscientia nullum solatium. An leva- December. men aliquod in testimonio conscientiæ suæ quærer? Hæcipsa est, quæ crudeliùs ipsum cruciat. In quamcunque se partem vertit, non invenit, nisi perturbationem, nisi confusionem; non audit, nisi probra, nisi angores; nec videt, nisi scelera, & quidem scelera omnibus volupratibus, & illecebris destituta, quæ eum tantopere fascinarant, cum prospera gauderet fortuna; cujus modò nihil ampliùs ipsi superest, præter acerbam ejus memoriam, præter confusionem infructuosam, præter pænitudinem inefficacem, & propterea inutilem, & desperationem sunestam. Vide, quò collimet impiorum fallax, & brevis prosperitas. An hujus tibi cupidiras incessit? Vel poriùs: an non eam cum timore, & horrore intueris?

Si tantum animi non habes, ut virtutem ames, virtutis causa; saltem causam habes odio prosequendi vitium ob funestos ejus effectus.

Blasphemaverunt Deum Cœli præ doloribus, & vulneribus suis; & non egerunt pænitentiam. Apoc. 16. 11.

Non est grave plagis affici; sed plaga non meliorem effici gravissimum est. Greg. Naz.

S 2

DIES



sunt.

2,8

gitur

bit?

em,

rb eo

erfidi

rum,

nifer uem

vic?

eft ,

bitis

erat.

adi-

verla

omi-

qua\*

s fue

alie

qui

cipe-

non

n rea

it S.
funts

276 Considerationes Christiana.

December.

# EEE:CEEEE:CEEEE:CEE

#### DIES XVI.

# De Examine Particulari,

I.

Xamen particulare à generali differt in eo, quòù uni solum vitio, vel dese-Etui, quem emendare intendic, se affigat, Praxis ejus utilissima est, & quodammodo etiam necessaria; cum sit medium efficacissimum, incompositos animi nostri motus superandi, con uerudines pravas extirpandi, nosque à defectibus, quibus præcipue lumus obnoxij, liberandi. Sancti quoque summopere id nobis commendàrunt, dum nobis cordi esse voluêre vigilantiam, cujus hoc examen unica praxis est. Perhanc Divus Ignatius, qui tam utilis exercitij Reparator dici meretur, stupendam conscientiæ puritatem, clariffimam omnium eorum, quæ in iphus animo gerebantur, cognitionem, & potentissimum in omnes affectus imperium adeptus est. Ope hujus examinis S Franciscus Salesius, cum esser corporis habirudine perquam vehementi, & iracunda, admirandam illam obtinuit morum, & sermonis suavitatem, qua omnium sibi

Buld

(1)

t in

efe-

gar.

odò

ica-

m0-

ex-

neti

ndâ-

igi-

axis

tam

II 2

arila

fius

po-

s Si

cun-

ım,

oi oi

bi anlinos conciliabat, ut eos postmodum December.

Deo lucraretur. Suavitas hæc tam p rfecta examinis particularis per viginti ferè
annos exerciti fructus extitit. Et nos
virtutes adipisci vellemus, si nec levissimo
nobis labore starent?

II. Argumentum hujus examinis ordinarium defectus esse debet, aut virium quoddam particulare; præcipuè vero animum intendere nos oportet vitio præ reliquis nobis dominanti, aut illi, quod habere potest esfectus molestiores, vel ob multitudinem, vel ob gravitatem defeetuum, ad quos nos allicit, vel propter obitacula, quæ confilijs Dei luper conferenda nobis lanctitate ponit, vel propter falutis noltræ pericula, in quæ nos conijcit. Cæterum non expedit illud generatim aggredi, vel le addicere corrigendis omnibus simul defectibus, quæ ab illo oriuntur, aut malis effectibus, quos id progignere in nobis potest: sed eos divisim invadere, & à defectibus crassioribus, magisque periculolis inchoare. Ad hostes suos certius, faciliusque vincendos, oportet cos leparare, & quodammodò sua solertia an mi lui generolitatem, & vires supplere. An non defectu hujus præcaurionis contigit, ut tam parum proficeres in pug ...,

Considerationes Christiane. 278

December. qua contra defectus tuos, & immoderatos

animi motus præliaris?

III. Modus hor examen instituendiest 1. Ab oratione maturina propositum habere defectum, quem impugnare decrevimus, evitandi, & occasiones quoque prævidere, quas habituri sumus, interdiu in illum labendi, ut eas fugiamus, ii possumus; vel si non possumus, à Deo gratiam petamus, qua roboremur. 2. Eligere aliquid temporis, ante vel post prandium, vel certè Vesperi, dum examen generale instituimus, ut inquiramus; quoties in hunc defectum lapsi fuerimus; & si heri possit, lapsuum numerum scripto annotare; tum sincerum de eo dolorem concipere, ejus veniam à Deo flagitare, cum ingenti confusionis sensu super imbecillitate, & infidelitate nostra; propositum renovare majoris in posterum sidelitatis, nobisque pœnitentiam multitudini, & gravitati defectuum, quos admisimus, convenientem quotidie imponere, ad vigilantiam nostram excitandam. 3. Si interdiu quoque advertamus, nos in hunc defectum cecidifle, ad Deum nos convertere, ad petendam ab eo veniam. 4. Comparare unam hebdomadem cum altera, ut videamus, quos progressus feceri- December, mus, ita tamen, ut non magnopere nos assignamus, si animadvertimus, nos parum profecisse, vel etiam retrogressos fuisse. Hoc ad nostri ipsorum depresso-nem semper erit utile, & perseverantia nostra gratias Dei denique accerset abundantiores, quæ nos de hoc desectu victores reddet.

Fac tibi bonam legem, non desiciendi à tam sancto exercitio; si tibi asperum videatur, fru-Etus, quem ex hoc decerpes, eò te impellet, ut omnes hasce difficultates superes.

Persequar inimicos meos, & non convertar, donec deficiant. Psal. 17. 38.

Duo specialiter ad magnam emendationem juvant; videlicet subtrahere se violenter, ad quod natura vitiosè inclinatur, & serventer instare pro bono, quo ampliùs quis indiget. Imit. Christi l. 1. 6.25.

器)(器

S 4 DIES

atos

iest.

ha-

ecre-

oque

nter-

is, li

gra-

gere

um,

erale

es in

fieri

1110-

con=

cum

illi

tum

tis,

us, l vi-Si s in

nos am.

# DIES XVII. De Sacrificio Missa.

QUatuor facrificiorum genera erant in vereri lege. Holocaustum; Propitiatorium; Eucharisticum; & Impetratorium. Missæ sacrificium virtutem quatuor facrificiorum, & quidem modo excellenti complectitur; cum id institutum fuerit ad honorandam Dei Majestatem; ad justitiæ ipsius satisfaciendum; ad agendas iphus in nos liberalitati grates, ejusque bonitatem nobis propitiandam. Sacrificium Misse inprimis institutum est, ad honorandum Deum, eaque de causa Holocaustum dicitur: si honor, quem sacrificium Deo adhiber, desumitur à merito facerdotis id offerentis, & a victima, qua offertur; quantum honoris Deo non præ-Itarur per Missæ facrificium, in quo Homo-Deus sacerdoris simul, & victima munus obit ? ex hoc sequitur. 1. Deum facrificio Missa tantum honorari, quan-

tum honorari meretur. 2. Unico Milla sacrificio plus Deo gloriæ præstari, quam omnes homines, & Angeli conjunctimei-

dem præstare possint. 3. Sacerdotes æsti-necember, mandos esse selices, & gloriosos, quòd sacrum saciendo ita Deum honorare possint, sicut meretur. 4. Sacerdotibus nihil omittendum; quo se dignos reddant, rem divinam quotidie saciendi; cùm, si id non saciant, ingenti Deum gloria privent. 5 Horrendam esse injuriam, Deum illaipsa actione ossendere, qua maxime honoratur; uti saciunt illi, qui rem divinam absque pietate saciunt, vel ei sine attentione, & reverentia assistant.

II. Alter finis facrificij Mislæest, ju-Ititiæ divinæ pro hominum peccatis latisfacere; proprereaPropitiatorium appellatur: in eo enim fanguis IEsu Christi, ejusque latisfactiones, quæ virtutis sunc infinitæ, nobis applicantur. Unde concluditur. 1. Quantumcunque gravia peccata nostra sint, oblato Mislæ sacrificio sarisfactionem Deo offerri non modò æqualem, sed etiam abundantem. 2. Et si omnes homines usque ad mundi finem omnia Martyrum tormenta ad expianda sua peccata sustinerent, omnia ista tormenta ad satisfaciendum Deo, tantam virtutem non habitura, quantam unicum Millæ sacrificium. 3. Si mundus plenus esfet hominibus omnium scelerum reis, qui-

S 5

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

nt in

ropi-

etra-

qua-

ex-

ıcum

n; ad ndas

sque

crifi-

, ad

Ho-

acri-

erito

quæ

præ-

Ho-

imæ

eum

uan-

Aifiæ uàm

mei-

m

December.

que omnia supplicia subeundo justicia di vinæ satisfacere deberent, applicationem unius solummodo Missæ plus, quam sufficientem fore ad fatisfaciendum Deo. Quod Deus necdum submergat mundum vniversali diluvio ad coërcendum diluvium flagiriorum, quod vniversum terrarum orbem inundar, causa est, quod Christus, qui in hoc sacrificio offertur vi-Etima, brachium Patris æterni inhibeat 4. Sacrificio Missa plus Deo honoris de ferri, quam cunctis mundi sceleribus of Quantum solatium anie fendatur. mabus Deum amantibus! Concluditur denique, ingens esse crimen Deum offendere irreverentijs sub Mille facrificio, eúmque illo ipfo tempore irritare, quo se Christus ad eum nobis placan dum immolat.

pro beneficijs gratias agere; ipsi eniminfinitis nominibus obstricti sumus: verum, cum pauperes, & impotentes simus, ed nos redactos invenimus, ut ingrati esse gamur, vel certe gratum animum satis el testificari non valeamus. At Misse sa crificium ab hac molesta necessitate nos eximit, siquidem ei donum offerimus psius Majestate dignum; donum, quod omnia dona superat, quæ ipse nobis im-December, perrijt, excepto illo, quo filium fuum nobis dedir, hoc donum ad nos pertinet cum iple id nobis largitus in ; éltque Deo dignum, quia Deus est, quem ei offerimus. Vicimus finis hujus tacrificij elt, petere gratias nobis necessarias. Et sane quantæ non funt necessitates nostræ? sed quanta etiam non est virtus meritorum Christi, quæ mihi per Missæ sacrificium applicantur? quascunque gratias Pater ærernus nobis concedar, semper minus nobis concedit, quam nobis debeat; cum iphus gratiæ eò ulque le non extendant, quò filij iphus merita ad me Ipectantia. Si ita res se habet, quousque motus spei meæ alcendere non pollunt? It quid mihi deficit, causa est, quòd confidencia in meriris Christi me deficiar.

Si Missa sacrificio assistis, statue unire intentionem tuam cum intentione sacerdotis, & boc sacrificium ad quatuor hosce sines offerre.

Advocatum habemus apud Patrem ; IEsum Christum; & ipse est propitiatio pro peccatis nostris. 10a. I. 2. r.

Qui nunc illa fecit in cæna, ea nune quoque facit. Chrysoft.

DIES

tiæ di

ionem im suf-

Deo.

undum 1 dilu-

m ter-

quòd

tur vi-

hibeat

ris de

bus of

alle

onclu-

crimen

Milla

irrita

olacan,

of Ded

im in

rerum

15, 00

fe co-

atis el

Tæ la

re nos

mus i

December. 4945: 40:40:40:40:40

#### DIES XVIII.

De Obtentibus, Qui Nos A S. Synaxi frequentanda avocant.

MIrum est, quòd nos, qui conquirere rationes deberemus ad S. Synaxin frequenter accedendi, ob commoda, qua ex ea capimus, rationes quæramus eidem nos subducendi. Verum hæ dici rationes non merentur, sed inanes prætextus. Non fum dignus, inquis. Ergone expectas, dum dignum te reputes, qui ad facram Eucharistiam accedas? si ita elt, nunquam accedes: quis hominum, qual rumcunque sanctus sit, sacra hac menla dignum se judicet ? indignum se illa reputare, omnia agere, quæ potest, ut dignum se reddat, bona est præparatio ad sacruhot Epulu sumendum. Humilitas hæcindignitatem nostram supplet. Si peccato re nuntias per dolorem sincerum, & propofitum efficax, id ampliùs non committen di, Ecclesia te dignum sacra communione judicat. Optandum effet, ut omnes homines perfecta præditi essent sanctitate, ad

divina Sacramenta suscipienda; sed illam December. exigere idem elt, ac totum ferè mundum â lacra fynaxi excludere, infuper habita tam vniverfali Servatoris nostri invitatio. ne; cum tantam præparationem postulare, fit id postulare, quod facræ communionis fructus esse deber. Cum Servator sanctissimum suum Corpus discipulis sumendum præbuit, erantne jam omnes perfecte sancti? neutiquam sane; sed longe à perfectione remoti.

II. Sed nimis frigidus fum, ais, nimis ignavus, nimis imbecillis. Excufationem affers, te propterea ad ignem non accedere, quòd frigeas re cibo abstinere, quòd imbecillis sis, te remedijs non uti quòd ægrorus sis. An non hoc est repugnantia loqui? si frigidus es , non algore illo mortifero, qui charitatem, sed illo, qui fervorem excludit; qua ratione commodius calefieri potes, quam ad hanc divini amoris fornacem accedendo? fi debilis es, vires repara, panem fortium comedendo. Si ægrotus es, remedium istud adversus omnia animæ mala præsentissimum, & vniversale sumiro. Alij rationis loco, sacram Communionem non frequentandi, afferunt exiguum fruaum, quem ex ea capiunt. Sed quid ve-

os A

uirere

naxin

, qua

eidem

ratio-

extus.

ne ex-

qui ad

ta elt,

quan-

menla

repu-

gnum

rúhot

digni-

to re-

oropo.

itten

mione es lio-

ce, ad di

Considerationes Christiana.

December, tat, quò minus ex ea proficiant? denique quinam funt ij, qui majores in virtute progressus faciunt? illine, qui sepiùs, an verò, qui rarius ad facram mensam accedunt? Fortasse Deus progressum tuum tibi celar, ut te in Christiana humilitate contineat: progressus iste non nunquam sat magnus est, quamvis sub sensum non cadat. Si cupiditas priùs immoderata, minus jam est violenta, si animi tui motiones minus funt vehementes, si tentationibus renerosius resistis; si rarius, minusque graviter peccas, an non hic Communionum tuarum effectus est? si vita illorum, qui non nisi semel in anno ad sacram Synaxin accedunt, comparetur cum corum vita, qui quovis octiduo divino hoc pane recreantur; quantum discrimen!

III. En regulas pro S. Comunione ob-Iervandas. 1. Comunio frequens per leipsam præferenda est rariori. 2. Temeritas est, absolute viruperare frequentem communionem, post Concilij Tridentini hac super re declarationem. 3. Communio debet esse plus, minusve frequens, habità ratione necessitatis, qua laboramus, & præparationis, quâcum ad eam accedimus, atque fructûs, quem inde

n

P

1

P n

1 n

a

lique

PIO-

an

acce-

n ti-

con-

n fat

ml-

=011C

#013E

nús-

om-

la-

mus

vino

Icrie.

Ob.

rie

me-

tem

tini

11110

ns,

)ra-

am

4. Præparatio penitus ne- December. Percipimus. cellaria ad S. Communionem est illa 2 quam Concilium Tridentinum exigit, & versatur in Confessione integrà peccatorum lethalium; dolore fincero de ijs commissis, firmo ea non ampliùs committendi proposito. 5. Juxta quorundam opinionem exigere, ut quivis homo, qui hoc modo præparatus est, quotidie facram Eucharistiam sumere possir, est opinio contraria rationi, sententijs Patrum, & praxi doctissimorum conscientiæ directorum. 6. Fieri non potest, ut homo fic præparatus, non magnum capiat fructum è singulorum mensium Communione. 7. Illi, qui peccata lethalia ordinarie non committunt, etfi leviora, non è plena deliberatione, aliquoties admittant, modò consuetudinem non contraxerint, & ijs, cum ad facram menfam accedunt, addicti non fint, quovis octiduo cœlestibus epulis refici possunt. Illi, qui ea nonnisi rarò, nec cogitatò committunt, sæpiùs ad S. Synaxin admitti possunt. 9. Qui ea nunquam cogitatò admittunt, nec mundo, neque ipfis penitus addicti funt, frequentissime ad S. Eucharistiam accedere possunt.

F40

Considerationes Christiana.

December. - Fac tibi legem has regulas observandi in tuis Communionibus, idque juxta prudentis directoris ductum.

Panem nostrum quotidianum da nobis

hodie. Luc. 11. 3.

Si quoridianus est, cur sumis post annum? accipe quotidie, quod tibi quotidie prodest. Ambr.

#### DIES XIX.

# De Lumine Gratia.

GRatia est Lumen, quod Deus nobisaccendir, ad mentem nostram illustrandam, & tenebras, quas peccatum in ea Cùm JESUS disfundir, expellendas. Christus principium sit Gratiæ, Paterluminum appellatur, vel potiùs Lumen ipsum. Ego sum Lux mundi. Gratia elt participatio luminis istius increati, &radius quidam ex hoc justitiæ sole progrediens. Effectus luminis corporei mirabiliter nobis exprimunt effectus hujus lu minis spiritualis. Lumen noctis tenebras dissipat; Gratia dissipat tenebras peccati Quicunque in renebris ambulat, in periculo

aut ter

dire-

nobis

ft an-

-130H

is actran-

in ea ESUS

er luumen

cia elt 82 130

ogre"

mira

us lu ebras

ccath

perle lo

culo versatur singulis momentis cadendi, December. vel errandi. Quicunque lumine gratiæ illustratus non est, nullum ferè gressum movet, qui lapsus non sit. Si toties cadis, si toties aberras, inde provenit, quòd ducem non habeas gratiam. Aliquoties lumen gratiæ fulguris instar transit, neque tamen magnos progignere effectus intermittit : Illuxerunt corruscationes tue orbi Psalm. 76. terra. Tale lumen fuit, quod S. Paulum circumdedit, & ad Christi agnitionem perduxit: Circumfulsit eum lux. ties hoc lumen constantius est: quale fuit Astor 9. v. illud, quod Magis apparuit, eósque ad Christum perduxit. Ah! quories contigit, ut lumen gratiæ te illuminaret, & urgeret? & quoties ei restitisti?

II. DEUS aliquoties ipsemet & solus derepente, hoc lumen, cum nihil minus cogitatur, profert, quin aliquo utatur objecto. Spiritus DEI, inquit Servator, Joan. 3. 8. spirat, ubi vult; & nescitis, unde veniat, & quò vadat. Aliquoties hoc lumen venit, occasione boni alicujus exempli, unius sententiæ in concione aliqua perceptæ, à casu quodam adverso, qui alteri cuipiam contigit, à salutari quadam afflictione, quam Deus nobis immisir. Quoties obvenêre tibi hujusmodi gratiæ, & quoties

V. 19.

Considerationes Christiana. 290

December. eas neglexisti, vel etiam contempsisti? Hoc lumen plerumque nobis conceditur, quia illud perimus; nec id acciperemus, si non pereremus. Ah! possemusne hoc nimium perere? Deus aliquories id nobis impertit, cum id non quærimus, imò runc, cum fugimus. Si hoc lumen me non quæsissser, cum id sugerem, venilsétne, mi Deus, mihi in mentem, ut adte me converterem? Hoc lumen aliquoties novas nobis veritates aperit: talis estilla, quæ magnos peccatores ad bonam frugem reduxic, qui his perversicaribus immerli non erant, nisi, quia in grandi veritatum Salurem spectantium ignorantia vitam tra-Aliquoties veritates istas clas rius nobis proponit, ut majori in nos vi polleant, & hominem ad virtutem impel lant, qui eas quidem cognoverat, nectamen penerrârar.

III. Hoc lumen gratiæ, fimul ac nobis certa quædam objecta detegit, alia eorum nobis abscondit; quemadmodum stellas quæ dum nobis pulchritudines cæli oltendunt, terræ venustarem nobis occultare videntur. Sic lumen hoc gratiæ, eo iplo tempore, quo nobis ob mentis oculosponir ingentia commoda, quæ in virtutis via occurrunt, abscondere nobis, velcerte impedire videtur, quò minus attendamus December, ad difficultates, que exercitio virtutis

ad difficultates, que exercitio virtutis sociatæ sunt. Hoc menti nostræ quædam objecta, veluti magna, alia, ut modica proponit. Hoc nobis monstrat sublimitatem Dei, & eorum, quæ ad Deum referuntur, rerum nempe non visibilium, & æternarum. Hoc efficit, ut omnia ista magna nobis videantur, & uc nihil præter hæc magni à nobis æstimetur. E contrario alia imminuit, ut mundum, ejus bona, voluptates, honores; facitque, ut hæc omnia nobis modicum quid esse credantur. Id, quod mundus magnum esse sibi persuader, homini, cui hoc lumen fulget, nihil est. Si mundi sublimitates te fascinant, & mentisoculos perstringunt, inde oritur, quòd hoc lumine non illustreris; non quod id tibi non luxerit, sed quod oculos eidem oc cluferis, ne ab eo illuminareris.

Frequenter à Deo pete cum caco illo Evangelico: Domine, ut videam: illumina me divinis tuis luminibus.

Lux venit in mundum; & dilexerung homines magis tenebras, quam lucem, Jo. 3. 19.

T a Deug

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

fifti?

litur,

mus,

e hoc

d no-

imò

n me

venil-

tilla,

ugem

merli

arum

11 1134

clas

ios vi

mpel.

ec ta

nobis

orum

ellæ,

ultare

o iplo

rtutis certè

Ma

Considerationes Christiane.

December. Deus est lumen, & sine illo tenebræ: fi ab illo recesseris, in tuis tenebris permanebis; si accesseris, non de tuo lucebis. Augustin.

# DIES XX.

De Ratione Casus Adversos recte sufferendi.

A Dversa pati malem non est, cim; Servator noster asseverer, beatos elle, qui ea patiuntur; sed grande malum ell ea non bene pati. Non est malum, cuicibus onerari, cum ad crucem portandam Christus nos obliger; sed ingens malum est, cruces non patienter perferre. Cruces sunt rhesaurus ille Evangelicus, sed thefaurus absconditus, quem pauci ho mines inveniunt; vel potius, quem 10. tus mundus invenit; quis enim est, qui crucibus careat? sed eorum pauci fructum ex eis percipiunt; quòd eorum pretium ignorent. In cruce, inquit vir quidam Sanctus, invenitur salus, in cruce vita, in cruce protectio ab hostibus, in cruce infusio Supernæ suavitatis; in cruce robur mentis; in

cruce

Imit. Chrl-Ail. 2. 6.12. ebræ:

cebis.

erfos

cum,

s effe,

n elt,

CIII-

ndam

alum

Cru

, sed

n to.

, qui

aum

rium

idam

, 111

nfulio

> 171

cruce gaudium spiritus, in cruce summa pir- December. tutis, in cruce perfectio sanctitatis. Quales hæ divitiæ! sed quis est Christianorum, qui eas sibi utiles reddere velit ? vel potius, quis est, qui eas in damnum suum non vertat? Crux est vita, & salus nostra, & nos nostra culpa mortem, & interitum nostrum in ea invenimus. Illa nobis esse deberet consolationum origo; & nobis molestiaru, & murmurationu eyadit occasio. Illa deberet esse robur, & gaudium nostrum, & in animi abjectionem nos conjicit. Illa est medium securum ad fanctitatem pertingendi; & nos ex ea depromimus peccandi ansam. Illa brevissima est ad cœlum via; & nos in hac ad cœlum via ad inferorum barathrum properandi viam invenimus.

II. Ut casus adversi emolumentum nobis faciant, oportet I. Eas patienti animo ferre. Si consideremus, unde eæ oriantur, & quò ducant, sierine potest, ut eas non patienter feramus? eæ veniunt à Deo. An mali quid obvenire nobis porest à Deo infinite bono? eæ nos ad cælum perducunt. An malum reputare possumus id, quod tantum nobis accersit boni? cur igitur res adversas moleste feramus? si æquo animo cruces nostras non portamus, inu-

UNIVERSITÄTS

Considerationes Christiana 294

December, tiles nobis erunt: nullum est rerum adverfarum momentum, quod æteinitatem felicem nobis mereri non possit; sed per impatientiam omni eorum, quæ toloramus, merito excidimus, quanta jactura! Quam cæci fumus, fi ea non movemur! i moleite, indignéque ærumnas nottras perferimus, graviores nobis evadent. Si crucem libenter portas, ea te portabit, neque crux tibi ampl us erit. At h invirus eam portas; imò solummodò trahis, onus tibi gravius reddis. Denique impatientia tua cruces tibi etiam funestas reddet, & occasionem meriti in peccati, & damnationis æternæ occasionem vertet; arque ita criminis reus, & simul infelix eris. Invitum pati, est more damnatorum manium pati; atque in hac vita inchoare infernum, in altera dein continuandum. Est imitari malum illum latronem, qui per crucem ad infernum descendit, latrone bono per crucem ad cœlum ailumpto.

> III. Secundo pati oportet in Spiritu pænitentiæ: cum enim peccator sis, pænicentia tibi opus est, ita, ut sine ea salutem consequi non possis: cum etiam ignavus lis, vel pænitentiæ agendæ animum non habeas, vel adeò cæcus, ut credas, te a

> > gere

pro singulis anni diebus. 295 gere eam posse, quin aliquid patiare; December. Deus imbecillitatis ruæ mileratione ta-Etus adversa tibi immittit, poenitentiæ ansam tibi suppeditaturus. Plus non est necessarium, quam, ut ei te submittas; hac enim ratione poenitentiam ages, & Deus contentus erit. Non tantum pati oportet in Spiritu pænitentiæ; sed & in Spiritu amantis, & grati animi. Et verò quantopere Deo non sumus obstricti, quod nos labore sublevet in nosmetiplos animadvertendi; fiquidem vel nimiæ prudentiæ obtentu per ignavam conniventiam nobis iplis parceremus, vel eximprudenti fervore nos iplos fortalle ob-Deus novit, quantum ferre possimus; idcircò calamitates nostras è delictorum, & virium noltrarum ratione Quanta hæc Dei Bonitas, quòd rationem habeat illius, quod ipsímet non persolvimus, & velit, ut adversa, quæ in seipsis voluntaria non erant, voluntaria nobis evadant per hoc, quòd ijs lubenti animo nos subijciamus? quantâ pœnâ digni non sumus, si pœnas sugimus, quæ tantæ nobis sunt gratiæ? Confundere, quod adeò abusus sueris tuis calamitatibus, & statue in posterum ex ijs emosumentum capere.

T 4

Quia

era

em

per

ra-

ra!

ras

nt.

ונו

VI-

us,

pa-

ed-

80

et;

lix

-03

in-

111-

104

ella

um

100-

ni-

em

rus

011

20

296 Considerationes Christiana.

December.

Quia acceptus eras Deo, necesse suit, ut tentatio probaret te. Tob. 12. 13.

Quid ergo non misericorditer præstatur à Deo hominibus; à quo etiam tribulatio benesicium est? nam res prospera est donum consolantis; res autem adversa donum est admonentis DEL. Aug.

#### DIES XXI.

Exemplum Christi Omnia nobis facilia reddere potest.

FXemplum, quod a Magnatum quodam, aut à Rege præbetur, tanta in nos vi pollet, ut maximas quásque difficultates superemus: si id præbetur ab homine magnopere nobis charo, amor facit, ut dilficultares non inveniamus: at si is hoc nobis exemplo prælucer, solo erga nos amore, eôque sincerissimo, tenerrimoque impulsus, id imitari etiam volupe nobis est. Talis amor solus estille, quo Christus nos prosecutus est; & quidem amor generolissimus, qui eum impulit ad præbenda nobis exempla humilitatis, parientiæ, paupertatis, mortificationis,& obedientiæ, quas nobis imitandas proponit

pro singulis anni diebus. 297
ponit. Hæ virtutes ipsi non modò ne- December.
cessariæ non erant; sed neque ei conveniebant. Verùm nobis non solùm valdè
conveniebant, sed penitus erant necessariæ. Itaque eas amplecti voluit, ut
illas exemplo quóque suo nobis persuaderet, postquam divinis suis axiomatis toties docuerat.

II. Paupertas, ærumnæ, depressiones

remedia sunt animæ nostræ insirmitatibus salutaria. Christo; cum is perfecte salvus, & incolumis, peccatique originarij contagione penitus immunis esset, hæ virtutes supervacaneæ erant: sunt enim pœnæ nocentibus debitæ; Christus non modò innocens erat, sed Sanctorum omnium sanctissimus: non igitur subjici pænis debebat : eæ sunt antidota adversum corruptas animi nostri propensiones: Christus non duntaxat peccato non obnoxius, sed nec erroris capax erat: non igiturijs indigebat; nobis verò, quia ægri eramus, remedijs opus erat. Verum animus ea sumendi nos deficiebat. Eramus peccarorum rei; ac proin supplicio digni, & ei nos submittere cunctabamur. Corrupti eramus, & ab animi nostri propensione in omne malorum genus ferebamur: propresea ab ijs, absque præsenti antidoto T 5

uit,

esta-

a est

erla

nia

am, s vi

ates

ma-

dif-

hoc

nos

que

bis

hri-

nor

ræ-

pa-

, &

10-

December.

des non minus, quam infirmi eramus, potius repugnantiam nostram, quam nostras necessitates consuluimus, obfirmati citius perire, quam sanari medijs, que nimis amara nobis videbantur, neque mollitudini nostre se accommodabant.

III. Christus huic nostræ mollitudini Te accommodaturus, & ignaviam exemplo fuo excitaturus voluit quantumvis innocens durissima tormenta tolerare, ut his impulsi nos submitteremus pænis sat levibus, quas ipsius misericordia æquè, ac justitia nobis injungit. Is , licet sanus, & medicus noster esser, sumere voluit remedia quantumcunque amara, quantumcunque probrosa, sibique supervacanea forent, ut nos ad ea sumenda pelliceret. Is ad fæces usque bibit calicem, eumque bibendo omnem ei amaritiem ademit, ut nos ad eum post se bibendum animarer. Amor, quô Christus in nos ferebatur, eum adegit, ad amplectendas sui abjectiones, & cruciatus, licet neque necel-Sarij, neque utiles ipsi, sed potiuseo indigni essent; cum Unio Hypostatica, & Visio, ut vocant, Beatifica similium incapacem eum redderent, & miraculo opus effet continuo, ut corum fieret capax. exem

COT4

US ,

110-

nati

que

em-

ut far

ue,

nus,

re-

nea ret.

que

ret.

ur s

ole-

cel-

8

inpus

E

dini

Elt-

exemplum, amórque, quem omnibus hisce miserijs se subjiciendo nobis testatur; atque amor, quem ipsi debemus, ad eas non modò sine difficultate, sed & cum voluptate amplestendas nos non obligent?

Si difficile nobis acciderit ærumnis, & des pressionibus nos submittere, cogitemus, Christum illu se amore nostri subjecisse; erubescamus proin, quod eas amore ipsius lubenti animo nom acceptemus.

Christus passus est pro nobis, vobis relinquens, exemplum, ut sequamini vestigia ejus. 1. Petr. 2. 21.

Prior bibit medicus fanus, ut bibere non dubitaret ægrotus. Aug.

#### DIES XXII.

# De Humilitate, & Sui Despi-

Sigloriæ cupiditate flagramus, solidam, verámque gloriam quæramus. At ubinam veram inveniemus, nisi in nostri contemptu & depressione? éstne aliquid glorià Dei majus? Hæc est Bonum divinum, bonum aliquo modo infinitum.

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

Considerationes Christiana. December. Estne igitur majus quid, nobisque gloriofius, quam eam promovere? exemplum Christi id nobis ostendit, humilitate, suique contemptu ad eam comparandam non effe medium efficacius. Christus Patris sui gloriam nunquam ita manifeltavit, quam ubi magis fuir contemptus; videlicet tunc, cum angeli cantarunt : gloria in Luc, 20 altissimis Deo. Tunc, cum Pater æternus oftendir, filium suum, æternæ oblectarionissuæscopum esse. Sumúsne unquam sublimiores, & gloriosiores, quam, ubi propius, ad sublimitatis, & gloriæ originem accedimus? an non Christus Homo-Deus veræ sublimitatis, & gloriæelt origo? an igitur unquam sublimiores, & gloriosiores sumus, quam, ubi propiùs ad ipsum accedimus? an verò unquam propiores ad ipsum accedimus, quam, ubi humiles, & contempti fumus, & iphus amore nostri contemptum amamus? II. Si perfecti, si fancti esse volumus; humiles simus; tum sanè nostri contemptum lubenti animo feremus. Sanctitas,

humiles simus; tum sanè nostri contemptum lubenti animo feremus. Sanctitas, & perfectio nostra in similitudine cum Christo, & in cordis, animique cum ipso conformatione consistit. An simul, & Christiani esse, & hac de re dubitare possimus? an hanc cum ipso conformatio-

nem

pro fingulis anni diebus. nem habere possumus, si non amamus, si December, nonæstimamus, si non amplectimur id, quod iple amavit, quod iple æstimavit, quod ipse amplexus est? nempe humilitatem, nostri contemptum, & depressionem? ipsius vita non fuit, nisi perpetuum humilitatis exercitium, quam continua depressionis series. An ergo ei similes, perfectique esse possumus, si eas cum horrore fugimus ; si cum impatientia eas ferimus? si humilitas persectionis nostræ fundamentum est, rum amor Christi ejusdem culmen est. An melius amorem nostrum ei testificari possumus, quam si iphus amore, repugnante licet natura, omnes, qui nobis obveniunt, contemptus perferamus? III. Si Beati esse cupimus, humilitatem, & contemptum amemus. Quid vitam hanc beatam reddit? nisi pax? & quid tutiùs conciliare pacem nobis potest, quam humilitas, & amor, vel certe voluntaria depressionum acceptatio? anima humilis semper tranquilla est. Quidnam est, quod pacem nostram turbat ? parva æstimatio, quam alij de nobis præ se ferunt? si humiles sumus, si contemptum amamus, poterimúsne commoveri, & túrbari, dum habemus, quod amamus? Id,

rio-

lum

fui-

non

atris

it,

leli-

ia in

riius

1010-

uam

ubi

OII-

Ho-

e elt

, &

s ad

pro-

ubi

fius

18 ;

em-

tas,

cum

iplo

, &

pol-

rio-

Considerationes Christiane. 302

December, quod non raro molestiam nobis parit, est contemptus. Homo humilis locum postremum semper quærit; competitorem non invenier, qui cum ipso de hoc loco rixetur. Hæ inquierudines, hæ molestiæ, quæ toties pacem tuam turbant, non nisi è superbia oriuntur. Humilis esto, rum citò pacem possidebis.

Pete à Christo Domino per ipsius humilitatem, ut gratias tibi impertiat necessarias ad se imitandum, & tui contemptus saltem cum pa-Tientia tolerandos; si tantum animi non habes,

Mt eas ames.

Reges gentium dominantur eorum; vos autem non fic: sed qui major est in vobis, fiat, ficut minor. Luc. 21. 25. 6 26.

Itane magnum est, sieri parvulum, ut, nisia te, qui tam magnus es, disci omnino non posser? Aug.

pro fingulis annis diebus. 303 <u>COCO: COCO: COC</u>

DIES XXIII.

De Necessitate Mortificatio-

I.

Mortificatio necessaria nobis est, quia cum violentis animi motibus, & immoderatis propensionibus dimicandum nobis est. Omnes nascimur superbi, ambitiosi, iracundi, ad vindictam sumendam, proni, commodorum nostrorum cupidi a voluptuarij, & desidiosi. En! quales natura simus. Jam vide, quales esse deinceps nos deceat, si à peccatis desistere, & saluremærernam consequi velimus. Funestam veluti hæreditatem cum peccato o. riginario accepimus à primo nostro parenre, vehementem quandam animi aversionem à bono, violentam propensionem ad malum. Istius aversionis vel propensionis morus absque peccato sequi non possumus, nec eis resistere, nisi vim nobis ipsis inferamus. Idquod reapse malum est, bonum esse judicamus, id amamus, id defideramus. Iraque cordi nostro continuò invigilandum, ur omnes ejus motiones

000

, elt

loca

role-

non

ilita=

ad le

2 pa-

abes

im;

1 VO=

26.

, 111

ning

Considerationes Christiana 304

December. observemus, eas vigilantia nostra occupemus, & mortificatione reprimamus. Pugnandum lemper est cum animi nostri affectibus: si vincamur, actum de nobisest: fi verò non vincamus, vincimur; neque vincere possumus, nisi fine intermissione pugnemus. An non hoc est mortificationis Christianæ exercitium?

II. Mortificatio necessaria nobis est, quia pericula valde continua nobis evitanda funt, & cum hostibus porentibus congrediendum. In medio laqueorum, & Jubrica præcipitis petræ extremitate incedimus. Anhæc pericula evirare, hoslaqueos effugere, à lapsu absque vigilantia, rimore, & maxima præcautione tueri nos possumus? an non hæc omnia continuam quandam mortificationem complectuntur, vel certe supponunt?ex omni parte oculis nostris obversantur res gratæ & periculo-1æ, periculofæ inqua, propter vim, quamin sensus, & corda nostra exercent; qua ratione ab iis cavere nobis possumus, 11 non indefinenter vigilemus? dimicandum est cum hostibus formidandis; mundo, quem magni facimus; carne, quam immoderate diligimus, dæmone, quem non fatis metuimus. Mundus nos aggreditur per bona, quæ nobis pollicetur,

cupe-

. Pu-

ri af-

is est:

neque

Mione

ario-

est,

itan-

con-

1,8

ince-

os la-

nos

manu

ntur, culis

culo

min

a ra-

dum

do,

uem

ag-

I,

per dignitatum splendorem, quo mentis December, nostre oculos perstringit; quomodo ab his nos desendemus, nis nos mortificando? Caro hostis est domesticus, eò magis timendus, quò minus eum timemus, quò magis ei blandimur: hæc nata est, un serviret; & dominari desiderat: si eam non subigimus, dominabitur, & nos perdet. An tanti hostes, qui ad continuum nos bellum compellunt, vitam nobis suavem & otiosam permittunt? an non potius ad vigilantiam, & jugem mortificationem, nos obligant?

III. Mortificatio necessaria nobis est quia munera laboriofa nobis oheunda, five ea statui nostro propria, sive officio Christiani hominis annexa sint. Mulier aliqua renerur se submittere, & obsequi Marito, solicite educare liberos, &domesticos bene gubernare. An ponad hoc obe tinendum, necessarium est, se affligere, cupiditati lusus, & recreationis moderaris visitationes inutiles minuere? an hoc sieri sine morrisicatione potest? Maritus aliquis condescendere debet uxori, ejus imbecillitates æquo animo tolerare, educationi, & sustentationi liberorum suorum prospicere; ad hoc præstandum multa onerain le suscipere, curis se immergere,

lum-

Considerationes Christiane. 306

December.

sumptibus moderari, animi remissionibus parcius uti eum oportet. Facietne muneri suo saris, si mortificatione deficiat? Magnatum aliquis, aut Princeps tempus, quietem, oblectationes, & aliquoties lanitatem suam bono publico immolare debet: finaturæ suæ moribus, & cupiditazibus obsequirur, quibus in oblectationes fertur, an his obligationibus satisfaciet! Christiani omnes injurias ignoscere, inmicos fuos diligere, intimos amicos, qui ipsos à Deo avertunt, fugere, oculum fuum, si hic ipsis Deum offendendi anlam præbet, eruere, injuste possessa, etiam cum dedecore, & incommodo suo restizuere sunt obstricti. An hæc omnia hen fine violentia possunt? an non hæc vio lentia praxi mortificationis innata elt?

Statue, mortificationis exercitio (eriò te impendere, & a Deoteipsum vincendi gratiam

pete.

Regnum Cælorum vim patitur, & violen-

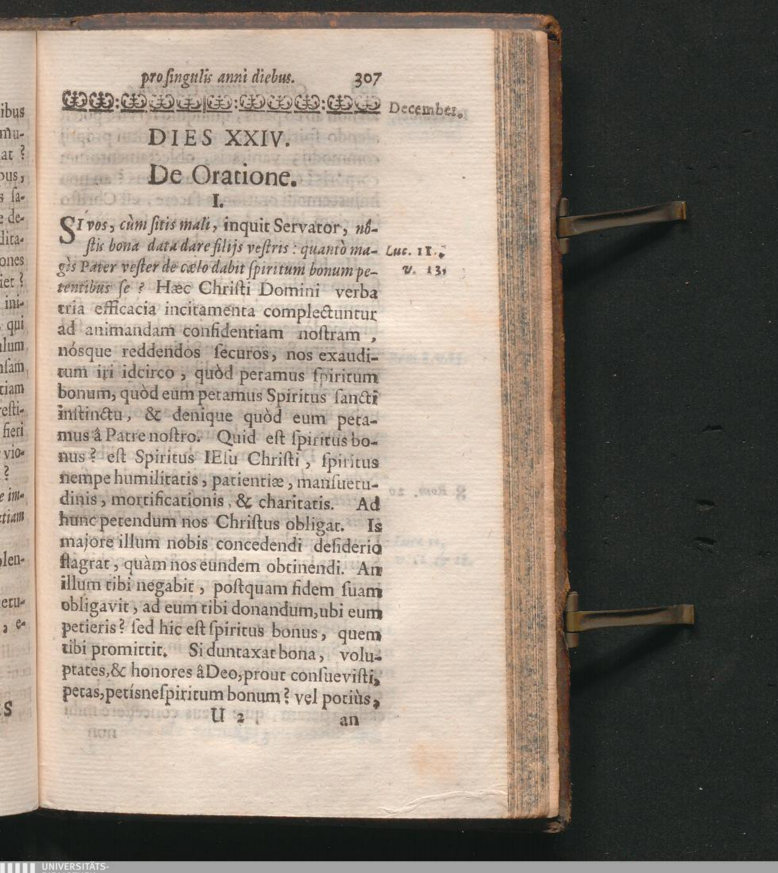
tirapiuntillud. Matth. 11. 12.

Ne cupiditas nequam pravæ consuerudinis robur accipiat, dum parvula elt, elide illam. Aug.

eregienmi et vine e enque DIES

-mui

mercent mutored citandum mulea o-



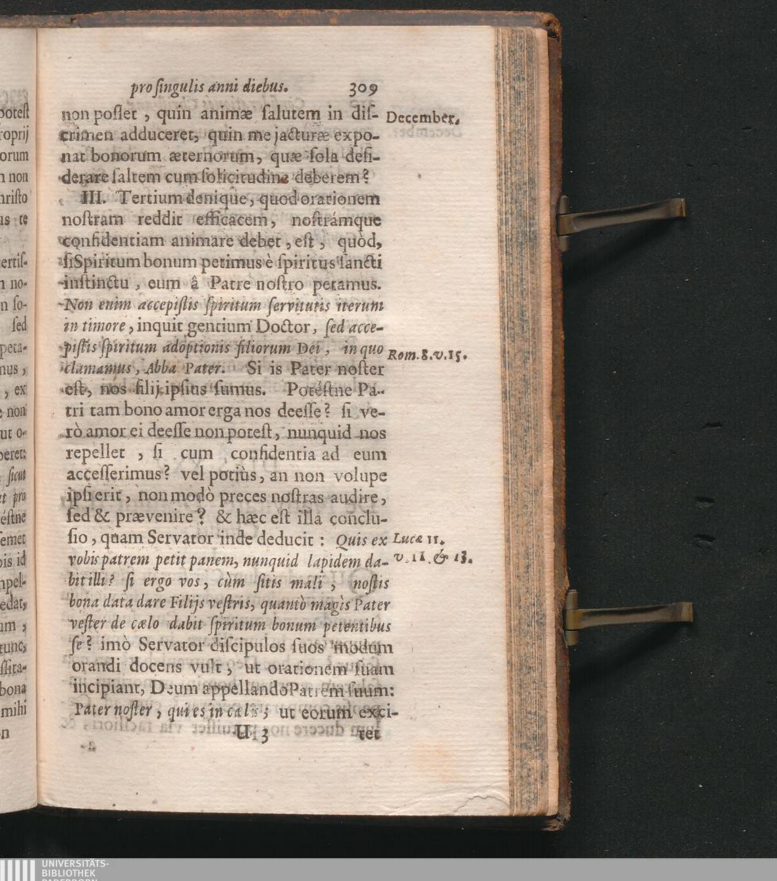
UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

Considerationes Christiana.

De cember. an non ab co peris, quidquid servire potel alendo spiritui mundi , spiritui proprij commodij, vanitaris, oblectamentorum corporis? estne iste spirious bonus? an non hujuscemodi orationes facere, est Christo injuriam inferre? an punire severius te posset, quam si te votis damnaret?

> II. Id quod Oracionis effectum certilsimum reddit, quodque considentiam nostram animare deber, est, quod non solummodo peramus spiritum bonum, sed quòd eum Spiritus fancti instinctu petamus: milerijs spiritualibus pleni sumus, & , quod nos magis reddir miseros, ex nobis iplis milerias nostras agnoscere non valemus, nec desiderare, aut orare, ut 0 portet, Dominum, ut ab illis nos liberett Nam, quid oremus, inquit Apostolus, sicu oportet, nescimus; sed ipse spiritus postulat pro nobis gemitibus inenarrabilibus. Potestne Deus aliquid nobis negare; cum ipsemet Spiritus sanctus in nobis, & pro nobis id perir? vel potitis ad orandum nos impellit? fierine potest, ut nobis non concedat, quod petere ipsemet nos jubet? Verum : ésene Spiritus sanctus, qui in me orat tunc, quando urgentibus animæ meæ necessitatibus aded non moveor, ut non nisi bona caduca peram, quæ Deus concedere mili

8. Rom. 26



Considerationes Christiane:

December ter confidentiam, eisque persuadeat, com fili) fur tam benigni Patris, nihil ese, quod imperrare ab eo non possint. Si preces tuæ effectum suum non sortiantur, causa est, quòd confidentia re deficiat.

Considera singulariter hoc nomen Patris, quo Deum appellas; cum orare incipis: nihil magis tibi inspirare confidentiam potest, nihilque effcacius est, ob quod exaudiaris, quam bac confi-

Perite, & dabitur vobis. Matth. 7. 20 Intelligere debemus, quia Deus, etil voluntati nostræ non dat, saluti dat

#### DIES XXV.

#### De Nativitate Domini IEsu Christi,

Uemadmodum Christus in suo præsepi mundum condemnar, sic vicissim a mundo condemnatur. Cur, inquit, in paupertate, in humilitate, in ærumnis nafeitur? an hoc Deo conveniebat? an non falurem ærernam homini minoribus impenfis comparare poterat? cum ad Caum ducere nos potuisser via faciliori, &

2

Incera, folidaque amoris nostri specimina

U 4

præ-

cum

le,

pre-

II 2

, quo

nagis effi-

onla

7. 20

etil

date

Efu

æle.

flim

, 111

112-

non

im-

Cæ-

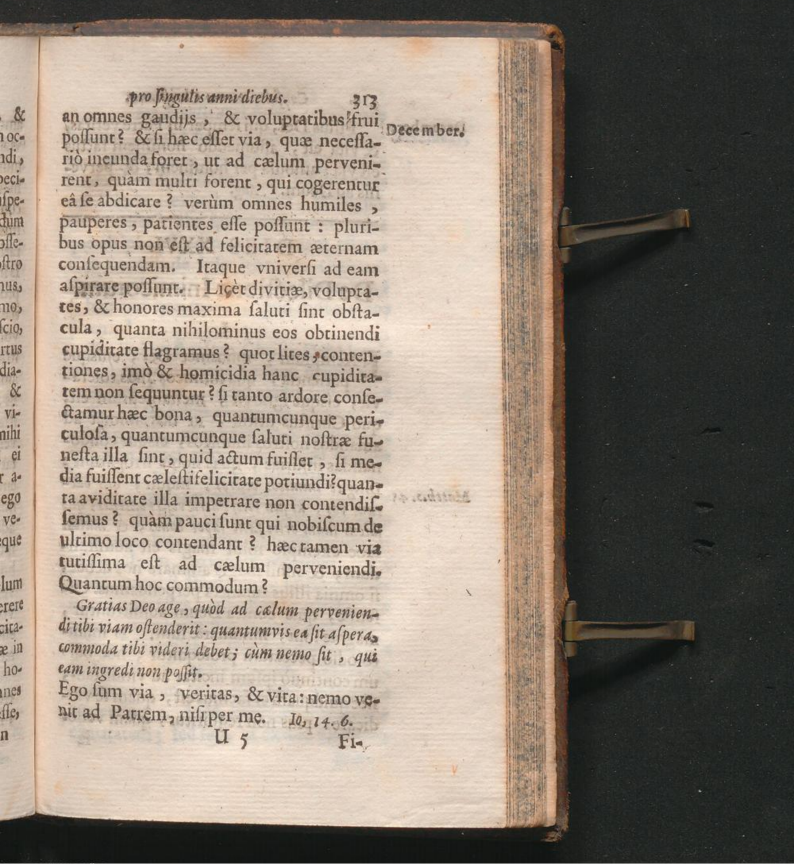
, &

4

312 Considerationes Christiana.

December. præbere. Si divitijs, voluptatibus, & honoribus semper abundaremus, quamoccationem, amorem nostrum testificandi, haberemus? qualénam hujus, dare specimen possemus, quòd vel debile, vel suspe-Aum, vel proprium redolens commodim non foret? quidnam ei immolare possemum? an blandiri nobis de amore nostro possumus, cum nihil ei, quem diligimus, confecramus? Dum ipfius beneficia amo, quibus fruor, me iplum amo: at qui scio, an illum diligam, à quo ea accepi? virtus Jobi, quamdiu is delicijs innarabat, diabolo vera virtus esse non videbatur; & Deus ipse simile judicium ferre de illa videtur. Verum, si is, quem amo, sua mihi beneficia subtrahit, si quidest, quod et consecrare possim, si occasio offertur aliquid propter ipsum patiendi; & ego eam amplectar, fignum est, ipsum, nonverò ipsius beneficia à me amari. de hoc dubitandi locus relinquitur.

III. Christus Dominus viam ad cælum sternere nobis debuit, quàm omnes terere possent. Media nobis ærernam felicitatem merendi suppeditare debuit, quæ in nostra forent potestate, quæque omnes homines arripere possent. An verò omnes divites esse, an omnes Magnates esse,



Considerationes Christiana. 314

December

Filius Dei, qui semper in Patre veritas; & vita est, assumendo hominem factus est via: ambula per hominem, & pervenis ad Deum. Aug.

#### DIES XXVI.

#### De Dilectione Inimicorum

I. didin assusup

EXemplum, ipsusmet Dei, ejúsque patientia, qua inimicos fuos toleravit, eisque ignovit, incitamentum elt, quo Christus utitur , ut nos animet ad amandos nostros inimicos, eisque condonandas injurias, quas nobis irrogârunt? Matth.s. 45 Diligite inimicos vestros, inquit; qui odes runt vos , ut sitis Filij Patris vestri cælestis, qui solem suum oriri facit super bonos, & malos. Hoc exemplo nihil magis est admirandum; & nihil magis animare nos debet fi omnia illius adjuncta perpendamus. Of fensæ, quæ contra Deum admittuntur; magnæsunt, innumeræsunt. Is infinito odio peccarum profequitur; hoc odium continuò ipfum incitat ad vindictam; nec quidquam ei facilius est, quam se vindicare: plus non requiritur, quam vellet

pro singulis anni diebus.

315

is novit, quod sua in perferendis pecca- December, toribus patientia eos reddat ad ipsum offendendum licentiores, & nihilominus eos tolerat, expectat, amat, protegit, eis benefacit illo ipso etiam momento, quo ab ipsis offenditur; & veniam offert, cum nonnisi de ipso irritando cogitant.

Quanta clementia! quantum exemplum!

si hoc nos non mover, quid movere nos

poterit?

itas.

actus

rve-

n.

(425)

sque

era-

eft,

t ad

ido-

1110

ode-

, 9118

alos.

ran

beti

OF-

tur 3

fini-

odi-

am;

vin«

elle

100

II. Sed exemplum Christi Dei-Homis nis in cruce morientis adhuc magis movere nos debet, quia magis lub lei lus cadit. Hic ipfius clementia luculentiffimè se prodit; cum inimicis, & homicidis qui dum cruci affixerant, non tantum ignoscat; sed & viram suam pro ipsis immoler, qui tam crudeliter eam ipfi eripiunt, & suam in illos charitatem longiùs provehir, quam illi luam contra iplum rabiem provehere poterunt. Tu iple, inquit S. Bernardus, iplius nuncamicus non estes, nisi adeò te amasser, un eriam vitam luam pro te daret, cum inimicus iplius effes. Vide pendentem, inquit S. Augustinus, audi precantem. Vide Servatorem tutun cruci affixum: vide ipfius parientiam, vide ipfius erga inimicos charitatem; fed fac, ut exhoc exemplo Pro-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN December,

proficias, ipse te orat, velspotius mandat, ut se imiteris: Audi precamem, o tanquam de tribunali pracipientem. Hoc est exemplum, quod S. Stephanum animavit ad tam generosè inimicis suis ignoscendum. Exemplum, quod homo aliquis hac super re nobis præbuit, sais ostendit, exemplum hominis Dei inimitabile non esse. Hic erit causa tuæ condemnationis, inisi sit idæa, sua imitationis.

III. Sed Christus inimicis suis ignoscere non contentus, eriam pro illis orat, imo & eos exculare conatur. Crudeles hi adversarij omnem fere ipsius fudere sanguinem per vulnera, quæ ei inflixerant; At licer is totus exhaustus esfer, in corde ramen suo charitate erga inimicos suos incenso remedia contra imbecillitatem luam invenit, atque elata voce clamat, ut Patri suo commendet, non dilectam matrem, sed inimos suos, sed interfectores suos. Pater dimitte illis. Ah! Patermi, silpecimina mihi præbere cupis amoris tui; ignosce adversarijs meis, quos ego veluti fratres meos confidero, rogóque, ateos m posterum filiorum habeas loco. ter eum exaudit, cum pro inimicis luis orat; cum pro te orat: an tu eum repeleligione polize su cabibel ; morales,

E039

Peilip. Gra

Frenc 9. G.

95 17 1.AB

les, quando gratiam à te petierit pro fra- December. tre suo, quem non sine injurià inimicum tuum esse credis? An non ipsius exemplo & precibus moveriste patieris? partem è meritis orationum ipsius non habebis, nisi audias illas, quas ipse in gratiam adversarij tui fundit.

Examina te, an non aliquam offensam contra proximum tuum animo soveas, & statue quantocyus, cum eis in gratiam redire.

Dimittire, & dimittemini. Luc. 5. 38. Stephanus pro lapidantib<sup>9</sup> orabat, majus aliquid morte Deo offerens. Greg. Naz.

#### DIES XXVII.

## De Præsepio JESU Christi,

Long uh

PRæsepe, cui Christus recens natue imponitur, thronus est amoris ipsius. Et verò, ubinam ejus amor clarius unquam resplenduir? ubinam plus habere virium debet ad nostrum vicissim amorem sibi conciliandum? Christus factus est nomo, & infans, ut hominibus amabilem se præberer. Amicitia Deum inter, & homi-

Dena

all-

eft

mamo-

ali-

mi-

ita-

cere

imò hi fan-

mt;

orde

sin-

Pa-

em,

10S.

pe-

ui ,

luti

sin

Pa-

firis

pel-

318 Considerationes Christiana.

December. nem coalescere posse non videtur. enim natura quædam est, quæ sub senfum non cadit: homo nihil, nifi ope enfuum cognoscit: an igitur aliquid inter eos commercij esse potest, quod ramen ad amicitiam contrahendam necessarium est? Deum inter . & hominem discrimen est infinitum; cum amicitia fimilitudinem exigat. Inter amicos perfecta esse debet bonorum communicatio; potestne homo maturæ adeò limitatæ, communicationis infinitæ capax esse ? Christus natus, & in prælepi politus omnia hæc tollit ob-Hacula? visibilis factus, & sociabilis: In terris visus est, & in similitudinem hominum factus, totum se donat homini, Parvulus natus est nobis. Imò Deus, qui in lege antiqua cum hominibus, veluti cum mancipijs erit, ubi naturam humanam affumpfit, illos amicos appellat: Vos autem dixi amicos. An non Divus Joannes, cujus hodie dies festa colitur, se IESU dicit amicum? an non tenerrima, & solidishma hujus amoris figna ei præbentur ? JESUS. omnia sua arcana ei deregit, eum super pectore & corde suo quiescere permittit, in cruce dilectum filium fuum appellat, eique, quod in mundo charissimum habet, Matrem nempe fuam committit.

ne

Par. 3.38.

Philip. 3.7. 3 /aia 9. 6.

90,1 5, 15.

pro fingulis anni diebus

319

ne unquam amicus animi magis generofi, December,

& teneri, quam Christus?

eus

en-

en-

iter

nen.

um

nen

em

bet

no

1119

8

)b=

I12

11718

1118

111-

11=

al-

cm

US

11-

na

IS.

er

E3

[ ]

17

11-

II. Prælepe Servatoris schola est sapientiæ. Is Magistri munus exercere in eo jam incipit, dum exemplo suo nos docet, quod olim verbo docturus est; jam è præsepio suo dicit: Beati pauperes, Beati, qui plorant, Beati, qui patiuntur. Hic infans, qui in præsepio jacet, Deusest, insuite porens est, infinite sapiens est: Nihil eum ad hunc statum humilem, pauperem, & calamirofum, quam proprium iphus arbitrium deprimere potuit. Is est sapientia æterna; ejus electio nonnisi sapientissima esse potest : ac proin certissimè elegit optimum. Cum itaque elegerit humilitatem, paupertatem, & ærumnas; utique istæ anteponendæ sunt dignitatibus, divitijs, & voluptatibus. An non mundus idiplum, quod tu, hac de re sentit? Vel Christus, vel mundus decipitur: cujusnam sententiæ adstipularis? Si fidem consulis; ea in Christi sententiam abit; si cupiditatem tuam, vel tuam vivendi rationem consulis, ea â mundo stabit. Verum, utri assentiendum, fideine, an cupiditati tuæ? Utra ex hisce duabus regulis rationi magis videtur esse consona? utram te secutum fuisse

Math, 3. 84

Alester 18.

Esc. d. sag

320 Considerationes Christiana

December, voles, ubi is, qui modò Magister tuus est, judex tuus erit?

III. Præsepe non schola duntaxat est sapientiæ Christi, sed eriam Tribunal justiriæ ipsius: imo hic infans, qui plorat, jam fungitur officio judicis, & suis lachrymis pronuntiat fententiam, quam olim contra mundum pronuntiabit. Jam dicit: Væ mundo: jam nunc execrationem vibrat in illos, qui mundum fectantur. Iphus lachrymæ, iphus fasciæ, loquuntur, inquit S. Bernardus, & jam dicunt. Væ vobis divitibus, væ vobis, qui saturati estis, væ vobis, qui nune ridetis. Christus, qui in Prælepio folatium est pauperum, & humilium, terror eft, & condemnario Magnatum, divitum, & voluptatibus deditorum; cum horum status penirus adverserur statui Christi in prælepi jacentis. Et, si conformatio cum iplo, fignum est, & causa certissima Prædestinationis, quidnam tantopere adversari Chri-Ito, aliud esle porest, quam fignum, & caula Reprobationis. Timete igitur, & deprimite vos, ô divites, & Magnates, dum Christum in præsepi jacentem spectatis. Hoe unicum est medium, milenas,

quas vobis minatur, præveniendi.

arram relections limits

0623

Matth. 18.

il.

Zuc, 6,24.

nen

Si pauper es, & calamitatibus oppressus; Decembers solare te ad aspectum JESU nascentis: si opibus, & delicis abundas, deprime te; & treme, ut intentatam tibi reprobationem evites.

Quicunque ergo humiliaverit se, sicut parvulus iste, hic major est in regno Co-

lorum. Matth. 18. 4.

tuus

r est

l jua

rat,

s la-

uam

Jam

nem

I-

us,

m, maati-

eni-

epi

10,

112-

mi-

,80

, &

es,

tan

28,

Quos parvulus erudierit ad humilitatem, magnificabit postmodum, & glorificabit magnus, & gloriosus. Bern.

#### DIES XXVIII.

#### Affectus Amoris In Deums

I.

Jelbes me; mi DEUS; ut amem te. Ec si te non amo, gravissimas mihi intentas miserias. Estné major miseria, quam te non amare? & ob hanc tamens miseriam; selicem me reputavi toties, quoties peccato lethali te ossendi. Omnia tentasti; ut me ad amorem tui alliceres; preces, promissa, minas, supplicia, gratias, opes, benesicia, omnia impendisti. Et ego nihil omisi, quo à tui amore me averterem, poteratne mihi aliquid decedere, a te amarem? vel porius, au

Deceml er, non omnia perderem, si te non amarem? cum enim re perdo, omnia, & meiplum quoque perdo. Volui, ut videtur, ostendere repugnantiam meam potentiæ tuz parem esse. Ah! Domine, plus tibi necessarium non est, quam ut repugnantiæ meæ cedas, ut me severissime, justissiméque punias. Ah! mi Deus, cuivis alreri pœnæ lubens me subjicio; fareor quoque, me eam mereri, eamque à re flagito; ea mihi gratiæ erit loco, si vindicare te vis, vindica te, repugnantiam meam superando, etiam me inviro. Sed hocamplius non fier invito me: nam, ut mihi videtur, te amandi defiderio flagrare incipio.

II. Serum nimis erit, Domine, fice amare cœpero, licer statim incipiam, & majore cum veritate dicere possum, quam fidelium tibi servorum quidam dixit: Serò te amavi, pulchritudo semper antiqua, & semper nova, nimis serò te amavi. tum hoc mihi confusionis, & doloris ara gumenrum! Solario mihi forer, fi affira mare faltem possem, me denique incepisse. Sed, heu me! an amo te; mi DEUS? Ausimne dicere, quod re non amem, eth tot mihi supperant re amandi caulæ? Si taminfelix essem; ut dicere hoc

pol-

Angastin.

possem, omnes creaturæ, quas nonnist ad December. meum usum condidisti, quæque mihi totidem beneficia sunt, & grati animi incitamenta, contra me insurgerent. Sed audeamne eriam afferere; quòd te amem; cum tot mihi occurrant rationes de hoc dubitandi? Er si hoc assererem; an non ingrarus meus animus, meæ perfidiæ, focordia mea in tuo cultu, mea tibi displicendi; téque offendendi temeritas mendacij me arguerent? Id, quod audeo, &; ur mihi persuadeo, dicere possum, est; me desiderio reneri te amandi : dolor ; quem lentio, quòd hactenus te non amaverim, timor, quem habeo, ne fortassis te necdum amem, videntur mihi affirmate, quod saltem amare te desiderem.

HI. Sed tuum est, O mi Deus, qui hoc mihi desiderium inspiras, illud essicax reddere: nam ego te ossendere quidem possum, atque te, & meipsum perdere sine te! sed non possum te amare sine te, neque hoc, ut oportet, desiderare. Desiderium, quod sentio te amandi, mihi asserit, te amorem tui concedere mihi velle. Hoc ego enixè slagito, Domine, & asseverare ausim, me nolle ampliùs quidquam aliud petere. Poterisne mihi amorem tui negare, tu, qui mihi

11?

MILL

n-

idi

In-

1114

1100

fa-

e à

114

m

ed

uc

20

te

8

m

ro

0

1-

[a]

ra l

64

11

n

li

S

Considerationes Christiana. 324

December. præcipis, ut te amem? an non hac ratione à te ipso dissideres? hunc itaque acquirere cupio, quantiscunque tandem sumpribus : si eum emere oportet meorum bonorum, quietis, voluptatum, gloriæ, viræque meæ impensis. Omnia ex intimo corde tibi offero: Omnium bonorum meorum jactura lucrum mihi videbitur; si ea perdendo amorem tui consequi possum; hunc cum possidea, teipsum possideo; & si re, mi DEUS, possideo; an non fatis dives fum?

Statue nihil a DEO petere, præter amorent ipsius, vel certe bunc sepius, quam omnik alia petere.

Si dederit homo omnem substantiam domûs suæ pro dilectione, quasi nihil despiciet eam. Cant. 8. 7.

Amorem tui solum cum gratia tua mihi dones, & dives fum fatis. S. Igna-



mlu gmorem tui negare, tus qui mich DIES

#### DIES XXIX.

De Cælesti Paradiso, & Mercede Sanctorum.

Manta diversitas est mercedem inter, quam Deus servis suis promittit, & illam, quam Magnates lectatoribus luis pollicentur. Remunerationes Magnatum funt incertæ; multa enim promittunt, sed parum largiuntur; vel, quòdeorum voluntas fincera non sit, vel quòd sit mutabilis, vel quòd non omnia præstare Verum remuneratio, quam Deus servis suis promittit, certa est, quia Verba Dei, & Christi meritis nititur; adeò, ut Pater æternus eum nobis negare non possit, quin admittat insultitiam, cum in filium luum, tum in nos; qui in ejus jura immiss sum etiam, quòd nitantur Donis operibus, quæ cum unita sint operibus Christi, jus certum nobis ad felicitatem æternam tribuunt. E centum hominibus, qui bona, quietem, vitámque fuam obsequiis Magnatum consecrant, vix unus invenitur, qui tantam mercedem, quantam se mereri credit, accipiat; cum

X 3

ta-

100

lui-

um

glonex no-

ebi-

qui

um

eo;

rend

mil

iam

ihil

ml

gH4=

ine

pont

16V

file

liga

326 Considerationes Christana.

December,

tamen hic unus unicus spem omnium aliorum alat. Certissimum est. Deum omnes servituti suæ addictos remunerari; & tamen hæc merces nos non animet?

II. Remunerationes, quæ â Magnatibus promittuntur, magnæesse non polfunt; cum iplimet, quantumvis magni videantur, tam fint pufilli, ut nihil magni largiri queant; eorumque potenția tam arctis terminetur limitibus, ut eorum le beralitas latè se extendere non possit, idcirco necessarium est, ut aliunde accipiant, quod alijs donare volunt, & do. Arque hac nando opes fuas imminuant. ratione vel eorum cupiditas, vel necessitas illorum liberalitatise opponit. At remunerationes, quas Deus pollicetur Sanctis, magnæ funt in suis fontibus, qui non all funt, quam Bonitas, Sapientia, & Potentia Dei infinita. Sunt item magnæi sua causa, quæ alia non est, quam im menfa fanguinis IEfu Christi virtus, Sunt magnæ in suo objecto, quod est Deus ipte, qui largitur modo omnium perfectissimo Sunt magnæ in suis effectibus, quia, dum possessionem Dei nobis comparant, simul jus nobis tribuunt omnium bonorum, quæ ille complectitur. At quænam bo. na hic non complectitur? homo, præter pro fingulis anni diebus.

327

te, Domine, magnus est; adeóque præ-December. ter te nemo magnas dare remunerationes. potest, proindéque nemo dignus est, cui

impensè serviatur.

m a-

m 0-

ıri; &

gnati-

pol-

nagni

nagni

tam.

m li, id.

acci-

3c do-

e hac

Mitas

emu-

nctis,

n alij

& Po

næin

im-

Sunt

ipte,

limo, dum

fimul

ım ;

n bo

ræter

III. Si remunerationes, quas mundus pollicetur, certæ, magnæque forent, modicæ tamen semper essent, quia breves sunt. Sæpe enim diutius non durant, quam voluntas eorum, qui eas nobis largamtur, vel ad fummum, quamdiu nottra, corumque durat vita: utraque verò ex omni partefragilis, & breviseft: at remuneratio, quam Deus promittit, æternum permanet, quia tamdiu perdurat, quam Deus ipse, qui ejus est origo, & objectum. Beatifelicitate sua excidere non possunt, nei per voluntarem Dei, quæ immutabili est; nec per voluntatem propriam; cun. enim Deum lemper intucantur, conftituti sunt in necessitate felicissima, eum semper amandi; ac proin in impotentia, eum nunquam offendendi; &, quod contequenselt, amittendi. O beatam impotentiam, quæ illorum felicitatem constantem reddit, & æternam! Eheu! mundus remunerationes pollicetur incertas, leves, breves; & nihilominus ei folicite fervimus, omnia agimus, omnia patimur, omma ei confecramus. Tu Domine, spon-X 4

Considerationes Christiana. 328

December. des remunerationes certas, infinitas, sempiternas; & tamen famulatui tuo facile nos subducimus, ignaviter tibi servimus. Quanta injusticia!

Si difficultatem senseris aliquid propter Deum agendi, eogita, quid agas, & egeris pro mun-

do, qui tam male remuneratur.

Cursum consummayi, sidem servavi: in reliquo reposita est mihi corona justitiæ, quam redder mihi Dominus. 2. Tim. 4.8.

Promittit mundus temporalia, & parva; & servitur ei aviditate magna; ego promitto summa, & æterna; & torpescunt mortalium corda. Imit. Chri. l. 3. c. 3.

### DIES XXX. De Sapientia Dei.

Eus est Sapiens, quia se cognoscit; & est infinite Sapiens, quia se perfecte cognoscit; estque necessario Sapiens; quia, ficur non porest non esse, sic non potest se non cognoscere. Præterea in fuis cognitionibus ab objecto independens est, quia, sicut omnia in seipso comprehendit, sic etiam omnia in semetipso cog-

pro singulis anni diebus. 329 Arque ita discere nihil potest; December, cum novi aliquid cognoscere non possir. In natura, & potentia lua, quali in speculo, videt non modò præterita, & futura, led ea quoque, quæ heri pollunt: hæc enim in iplius Sapientia aliqua ratione exiitunt, quaratione in leiplis nunquam exi-Itent. Res omnes creatæ in Sapientia divina modo perfectiori, quam in lua natura lublitunt. Res temporariæ in Sapientia divina lunt æternæ; res mutabiles in ea prorlus funt immutabiles. Res sensu carentes, & inanimatæ in eo vita funt, guod fa-Id, quod in se amplius non est, eriamnum dum est, in elt in Sapientia divina; & id, quod non- ipso vita e. dumest, in ipla jam existit. Hæc Sapien-rat. 10. 1. tia comprehendit æternitatem Dei; quin eam circumscribat, ejusque immensitatem, quin eam meriatur. II. HæcSapientia selprodit in creatione omnium rerum, super quas, ut air Sapiens, Effudit ilei placuit se effundere. Si ea cognoscitur in omnia opera creatione cælorum, in grandi illo numero (ua, Eccli. 1. stellarum, quæ tantum à se splendorem emittunt, quæ supra capita nostra cum tan- Omnia in to ordine gyrantur, que tam exacte di- sapientia feversa anni tempora definiunt, quæ tanta est. 103.

abundantia influxus suos nobis impersiun. abundantia influxus suos nobis impertiuntur; certe non minus fere admiranda est X 5

em-

icile

nus.

)eum

nun-

avi:

ulti-

Tim.

rvaj

oro-

unt

: &

ecte

5 ;

1011

in

ens

ore-

og.

December, in procreatione minimi floris, vel culicis, Si resplendet in creatione anima humana, in intellectu, qui nullo terminari objecto potest, in voluntare, quæ capacitatem habet ferè infinitam; in memoria, que præterita revocat, remotissima colligit, inter se penitus opposita rursus conciliat; tum etiam elucer in corporis humani ttru-Aura, in multitudine ferè innumera organorum materia penitus diversorum, m corum figuris, motibus, fitu, & functionibus; cum tanta tamen concinnitate ad eundem finem directa. Verum si spectetur divinæ naturæ in Christo consociatio, mundi redemptio, peccatorum in justos

Pfal. 146. 0.5.

Domine, sapientiæ tuæ non est numerus. III. Si Deus suprema est Sapientia, concludamus, necesse est, eum longe plura facere posse, quam nos comprehendere valeamus. Itaque male ratiocinamur, si dicamus, rem ita se non habere, idcirco, quòd eam non comprehendamus. Deus est Sapientia suprema, suprema etiam veritas necessario esse debet; itaque neque decipere potest. Propterea, si veritatem aliquam mihi revelat, etiamli eam non concipiam, cercior ea mihi videri de-

cooptatio, electorum prædestinatio; hic cum Propheta exclamare cogor : 0!

beto

pro singulis anni diebus. 331 bet, qu'am si eam clare viderem. Si ipte est suprema Sapientia, omnia semper optime agit: an igitur melius quid agere pol-1um, quam, li cæci instar ejus ductui me committam? hunc in modum cæcutire, est infinito lumine illustratum esse, Poijumne errare, li ducem lequar Sapientiam? la Deus suprema Sapientia est, tunc omnia cognolcit, omnia videt. Quomodo ergo aliquid committere auderem, quod eum irritet? oculus iste, ut inquitSapiens, fole clarior, conscientiæ meæ intima scruratur, abstrussssimas cordis mei latebras penetrat; quantâ vigilantiâ mihi non opus elt ad omnes ejus morus oblervandos? Poterone concedere, ut cor meum vel unicum vitiolum admittat motum? Statue divinæ Sapientiæ ductui penitus te tradere, ab hac Sapientia duci se non sinere, est in-(anire. Oculi Domini centies millies clariores lole, inspicientes omnes vias hominum, antuentes in ablconditas partes.

Ordo temporum in æterna Sapientia sine tempore est; nec aliqua apud illum sunt nova, qui secit, quæ sutura sunta Prosper.

PRO

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

23.38.

licis.

anæ,

jecto

arem

quæ

git,

fat;

a or-

etio-

e ad

ecte-

atio,

hic

0!

COII-

lura

dere

ur,

Si

2 00

aque

ve-

eam i de-

to

Docember. (4):(4)(4)(4):(4):(5)(4)(4)(4)

# PRO ULTIMA ANNI DIE. Qui Reparari Possit Tempus perditum.

I.

Cce! finem anni arrigisti; an non hic finem imponet perfido, & ingrato animo tuo? quomodo per hunc anni decursum vixisti, vel potius, an verè vixisti? Deo enim non vivere, an vivere est? potésne dicere, vel unicam hujus anni diem à te integrè fuisse Deo consecratam? vel unicam actionum tuarum ad eumunice fuisse directam? cum tamen scire te oportet, omnia, quæ pro Deo facta non fuere, tibi periisse. Quanta jactura! Eheu! quot media salutis neglecta! quot gratiæ contemptæ, quantum temporis male consumptum! qua ratione jacturas hasce sarcire poteris? id præstare, nisi per fervorem nostrum, non possumus: Viator, qui in itinere inutiles moras traxit, vidétque multum sibi restare viæ, & modicum diei, diligentia, & fervore suo sarcire moras Quidnam hactenus vita luas conatur. fuit,

fuit, nisi inanis occupatio, & inutilis mo- December. ra? cur igitur gressus non acceleras? cur admonitioni Servatoris non obsecundas, dum nos hortatur : Ambulate dum lucem tonn. 12. 32 habetis, ut non vos tenebræ (nempe mors) comprehendant? hæ forsan propiores sunt; quam cogitas. An polliceri tibi potes, te

novi anni viturum initium ?

(1)

DUS

hic

ni-

UI-

i?

30-

em

vel

U-

te

OIL

u!

12-

lè

ce

0=

ul

ue

1,

ta

II. Verum, tameth exploratum tibi foret, te ineuntis anni aulpicia visurum quistibi promilit; eum non fore vitæ tuæ postremum? quam multi juniores eum auspicantur, qui ejus finem non videbunt: quod ipliscontinget, tibi quoque contingere potelt. Qui enim lcis, fore, ut idem & tibi non accidat? Si quis Dei nomine fignificaret; te hoc anno moriturum; qui eum transigeres? quanto fervore non studeres lingula ejus momenta pie impendere peccara, & peccandi occaliones vitare hdelem te omnibus ejus gratijs præbere, bonorum operum exercitio, pœnitentiæ praxi te occupare, & ad virtutes præcipue tibi necessarias acquirendas incumbere? an nimis caute agere poflumus, ubi de ærernitare agitur ? nihil est, nisi fervor, quem in præsentiarum concipis, quod præverrere possit pænitudines inutiles quæ in morte te torquebunt.

III. An

334 Considerationes Christiane.

December.

III. An fervor deeffe tibi poteft, si cogites, re Deum habere, cui satisfaciendum; animam, cui falus ærerna comparanda', rerribiles hostes, quibuscum dimicandum, judicium tibi instare, quod tibi formidandum, infernum, qui tibi evitandus, Paradifiim cœlestem, qui imperrandus? O quantæ res! imò quanta fervoris incitamenta! Deo satisfacere te oportet; qui; cum multum tibi dederit; multum à te requirit; & a quo multum expectas: an non omnem lapidem movere re oporter: ut ei fatisfacias? animam tuam ad felicie tatem æternam promovere te oportet : hoc est negotium ruum, hoc est negotium fummi momenti, hoc est negotium tuum unicum: agitur chim pro te, de toto te, & pro omni æternitate : quid igitur tibi non tenrandum ad falutem eidem confequendam? Pugnandum tibi cum hostibus formidandis, & vigilantibus. pluris iplorum interest perditio tua, quam tua interest salus tua ? qui igitur sit, ut illi ram ferventes fint in tuam perniciem, & ru adeò quierus, vel potius socors pro salure rua? Timendum tibi est judicium, quod est proximum, quod erit severum, cujus effectus erunt horrendi: an nimium

EA.IL

