

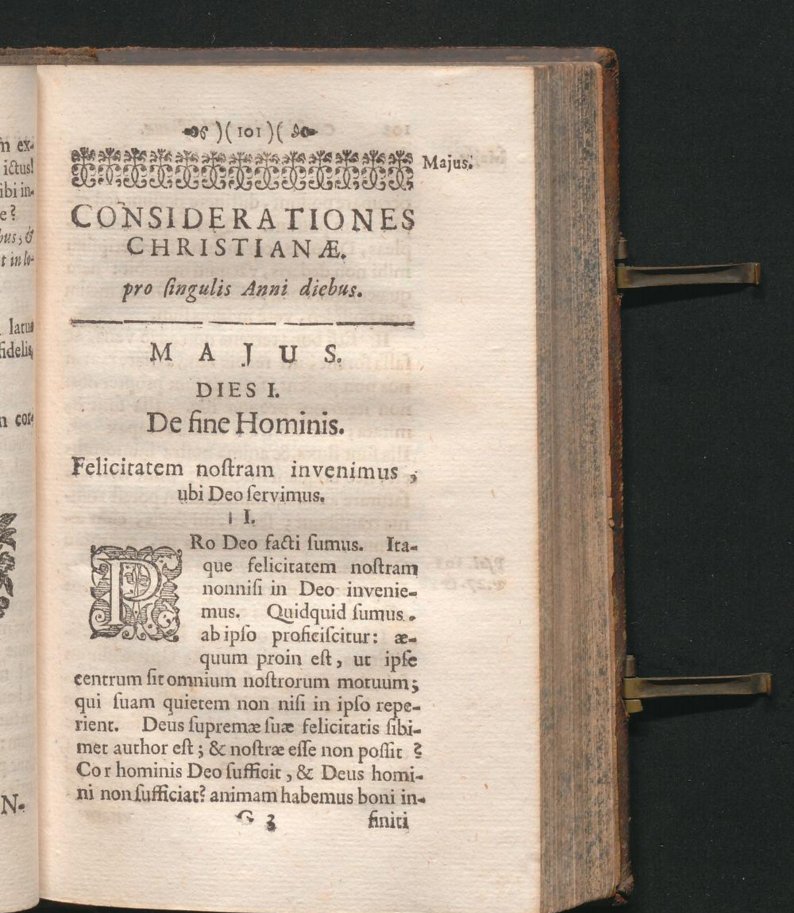
### Cogitationes, Sive Considerationes Christianae Pro singulis Anni diebus

Complectens Aprilem, Majum, Junium

Nepveu, François Monachii, 1709

Majus.

urn:nbn:de:hbz:466:1-60514



162 Considerationes Christiane.

Majus.

Pfal. IOT

v.27.6 28

finiti capacem, inquit S. Augustinus: Cuncta alia, quæ Deus non sunt, animam occupare possunt, distinere possunt, sed replere non possunt. Quocunque bono repleas, Domine, cor meum, si temetipsum mihi non dederis, vacuum manebit: nam quæcunque bona possideo, si Deum meum

non possideo, verè indigus sum.

efficere verè beatos queat.

tum in terra non fuisse. Nullus unquan hominum tot, tantáque bona possedit, net tot, tantísque voluptatibus gavisus estimination nisional vanitatem esse. Felix sanè fuisset, se fuisse vanitatem esse.

vitain

vitam duxisser opinioni suæ congruam Majus. Non rarò bona avidissimè desiderata poslidere satis est, ut illorum nausea, & contemprus concipiatur. Sæpè valde ardentibus certorum quorundam bonorum deliderijs tenebaris. An uni saltem horum desideriorum factum saris est? Fuistine tunc contentus? experientia vel fola ab hoc errore liberare nos deberet. Hæc id non rarò facit, quin cor nostrum muter in melius, Et licet fæpiùs de omnium viræ bonorum inanitate convicti fuerimus, tam ardenter ramen ijs inhiamus, ach folidiffima forent. Quanta stultitia! hæc justa est pæna, mi Deus, quam illis infligis, qui suam extra te felicitatem quærunt.

Interroga temetipsum, an bonum aliquod, quod possedisti, te unquam satiarit; ac statue non amplius felicitatem tuam, nisi in Deo quærere; in

quo solo eandem invenies.

Vidi cuncta, quæ fiunt sub sole; & Ecce, vniversa vanitas. Eccli c. 1. v. 1 4.

Omnis copia, quæ non est Deus meus.
egestas est. Aug.

#3)(3%

DIES

nus :

umam

ed re-

no re-

ipfum

nam

meum

na, ac

tamen

er nos

ant li

x ett.

ortalis

ortak

t:om

um 2

ernun

mattel)

UI 1105

n feli

Mimu

tè bea

ic, ner
s est;
a nihil
Net, s

rain

Majus,

104 Considerationes Christiana.

#### De Cura Salutis.

Salus unicum nostrum negotium est.

NEgotium falutis unicum nostrum el negorium: alia nugæ porius, quan negotia censenda sunt. Hoc est unicum illud negotium, de quo Servator ait: Pon unum est necessarium. Necessarium non el ut hasce pecunias, hanc voluptarem, hu fundum, hoc officium habeas; fed necelsarium est, ut salutem æternam conseque Si omnia hæc bona habeas, & all mam tuam perdas, omnia perdidisti. omnia hæc bona perdas, animam ver tuam serves, omnia lucratus es. nicum lucrum omnes jacturas compenia Ergone unicum necessarium est? & rames hoc est, quod unicè negligitur. reliqua seriò aguntur: proomnibus invo nitur tempus; nullum est præter salun negotiu, pro quo solicitè non laboratur, pri quo tempus no invenitur. Quanta cæcitas

oft negorium: quia non nisi unicam habe mus; cum iraque ejus jactura irreparabi

pro singulis anni diebus. 105 lis sit, eam perdendo omnia perdimus. Majus. Omnia bona propter animam funt: hæc ijs gaudere debet: idcirco, si anima mea perierit, omnia mihibona cum illa perière. Nonhabeo, nisi unam animam; eam si perdo, jactura mea sarciri nequit. Habeo duo brachia, duos oculos: unum fi amitto, is, qui superest, supplere alterum, & me de illius jactura solari potest. quemadmodum non nisi unicum caput habeo, sic id perdendo, omnia perdo, quia vitam perdo. Ambitio eò me adigere potelt, ut coronam mihi comparem, impendio unius brachij, non item capitis mei: Non emo capite coronam. Dicebat Tertullianus. Non habeo, nisi unicam animam. Ideo animæ meæ jactura omnes honores, omniáque mundi bona non emerem: hæc enim propter animam meam funt creata. Ecquid enim illa mihi prodessent, si hæc foret perdita? III. Hæc doctrina illo Servatoris axiomate nititur: Quid prodest homini, si mundum universum lucretur; animæ verd suæ detrimentum patiatur? & : Quam dabit homo commutationem pro anima sua? Anima tua juxta Servatoris sententiam majoris est pretij, quam integer mundus. Et hoc pretio mundum emere foret nimis carò

tium

m el

quan

nicum

: Pon

on elf, hunc

necel

feque.

e and

i. 1

n verd

Hoc II

oenfar,

tamen

omnii s inve

falut

ur, pro

ecital

oftru

habe

lis

Majus.

106

Considerationes Christiana

carò emere. Et tu illam quotidie momentaneæ voluptatis amore in apertudiferimen adducis? Quanta dementia hanc in articulo mortis cognosces. En maximus, ditissimus, & felicissimus on nium hominum totius orbis fuisses, si lutem tuam neglexeris, tibimet ipsi dice quid prodest? damnati ipsi in inferno hu veritati adstipulantur: Quid prosuit mos superbia? quid nobis prosuere dignitate divitiæ nostræ? stultitiam suam agnoscum sed incassum, quia serò nimis. Cur is tur aliorum damno non sapis? attentibi, ne decipiaris, & te pæniteat, cum mulum supererit malo remedium.

Cum salutis negotium unicum nostrum sit sit gotium, ideo omnibus alijs præferri meretsi. Negligentia nostra in omnibus alijs negotijs et eusabilis esse potest; sed in hoc negotio venist non meretur. Nulla restanti nostra interestanti ea, quæ huc refertur. Nihil est metul dum præter id, quod hic nocere nobis potest.

Quid prodest homini, si universumundum lucretur; animæ verò suæ trimentum patiatur? Matt. 16.26.

Summas partes salus, quæ summa esto eccuper. jam non prima; sed sola. Euch

DIES

pro singulis anni diebus. 107 低低:低低点: 数:低低低低Majus.

## DIES III. De PeccatoMortalia

I.

DEccarum est malum Dei, & ipsius unicum malum. Si malum Dei est, summum igitur malum est; quia natura sua supremo bono oppositum est: & ego fummum malum non extreme odisse, sed potius id supremum bonum meum constituere possim, sicuti facio, quotiescunque bonum aliquod creatum ultimum meum finem statuo? hoc est: quotiescunque peccarum lethiferum admitto: possémne committere peccatum aliquod, si perpenderem, quod per id Deus offendatur, & quantopere offendatur, qui omnis generis beneficia in me contulit, qui ea singulis momentis in me confert, sempérque majora conferet, nisi ego ipsemet illis ponerem obstaculum? vellémne sic agere cum omnium hominum vilissimo, si ei aliqua ratione obstrictus essem? & si id facerem, an non meipsum ingrati animi arguerem? Ergone solus sit Deus, cujus beneficijs ingratum esse me neutiquam pudeat? quæ-

ie mo

pertu

entia

us on

dices

eet non

irate

oscum ur igi

ittend

mnu

fit 111

neretil

otijs er

venual

nterell

metuli

verlu

uæ d

ia eff

Euch

IES

208 Considerationes Christiana.

Majus

Sapient, II.

25.

namhujus ratio? an illa, quòd infiniti

nominibus ei obstringar?

II. Peccatum est unicum malum Dei unicum, quod Deo è natura sua adversam, & sibi Deum simul necessario adversarium haber. Isomnia mala tolerare, imò & mare potest, cum ipse eorum sit author Nihil odisti eorum, quæ fecisti. Porest ins per ea in bona convertere, potest ijs li subijcere, uti fecit, cum humanam no turam assumpsit. Potest esse pauper, me fer, pati, & mori potest; sed peccatum non odisse non potest, nec illud tolerare, multò minùs illi obnoxius esse porest: illi ut Deus esse cessaret, si id odisse cessat At ego vellem, ut is peccarum meum vel odio non haberer vel id impli nirum dimitteret: hocest, Vellem, und Sanctus, nec justus, & quod hinc sequitus mec Deus esser. Credidissémne tam hol rendæ impietatisme reum esse, dum per eatum mortiferum committebam?

III. Peccatum est malum Dei, quia on nes persectiones divinas aggreditur, a quantum in ipso est, destruit. Peccaso supremam hanc Majestarem contemnit coram qua Seraphini in insimam nihili su abyssum præ reverentia se immergunt. Peccator odit Bonitatem hans

Illa

pro fingulis anni diebus. 100 infinitam, in qua, amor, & felicitas om-Majus nfiniti nium Sanctorum unice confistit; prophanat sanctitatem Dei, dum eam, ut sie 1 Dei loquar, cogit, adserviendum sceleribus rfatu suis. Eripit ei suum Dominium, insofarium lenter dicens: Non serviam. abutitur ip- lerem, 2,200, ò &2 sius Omnipotentia, dum ejus concursum chor: usurpat ad Deum ipsum offendendum. t info Invertit ordinem sapientiæ hujus infinitæ ijs 1 omnia gubernantis, dum in suam pernim na ciem utitur illis ipsis medijs, quæ ad saluer, me tem consequendam ei suppeditavit. Incatum juriam infert ipsius immensitati, dum coerare ram oculis adeò puris, & utita dicam; A: ita in ejus sinu peccar. An hæc omnia poncellar deramus, dum peccatum lethiferum comcatun mittimus? Credisne, te coram Deo excuimpli satione dignum fore, si dixeris, te hæc urne non cogitasse? quid enim cogitabas, dicer quituh tibi, si hoc non cogitabas? Heu me! Deus m hor hoc cogitat, æternum nos puniturus, quòd n pec hoc non cogitaverimus. Cum nibil , præter peccatum, sit malum Deis ia on etiam nihil, excepto peccato est, quod vere ma-Ir, & lum sit : igitur peccatum unicum time, vel salccato tem nihil magis time. nnil Nolifacere mala; & non te apprehenilli lu Eccli. 7, 1. nimei hand Cru-Ille

110 Considerationes Christiana.

Majus.

Crudelis, & planè execranda malitia, quæ Dei potentiam, justitiam, & sapientiam perire desiderat. Bern. serm. de Resm.

### DIES IV. DeMorte Peccatoris.

Ti

tu

ti

te

fa

nelu

n

EŁ

ri

9

3

I.

Uisnamin mortis articulo peccatoris erit status? quistimor? quæ pertus bationes? quæ desideriorum, & cogitationum dissensio? Is modicam sidem habut in vita; & magnam fortassis habebit in morte; sed, quæ illum perturbet, &cruciet. Habuit spem injustam pariter, & temerariam, cum viveret, & in mortede sperationem magis adhuc injustam. Potuit habere charitatem, Deumque suum 2 mare, cum viverer; & noluir. Vellet eum amare in morte, & non poterit. Fastidiet bona, voluptates, creaturas, quas Deo, & saluti suæ prætulit; affectumta men erga illas non exuet. pudebit ipsum criminum suorum; nec tamen illorum ponitebit; vel si pœnitebit, pœnitentia hæc erit coacta, quæ eum quidem afflictum, & infelicem, non ramen pænirentem reddet. Hæc, Domine, justa est pæna, quam pec catori

profingulis anni diebus.

III

catori infligis; dum ipsum in morte sibi- Majus. met adversarium reddes, cum in vita sua

tibi semper fuerit adversatus.

itia,

Relut,

arons

ercur.

abuit

oit in

Z CIU.

r, & rede-

Po-

Tellet.

· Fa-

quas

m ta-

poe-

hæc

m, &

ddet.

OLI

II. Peccator in morte torquebit ur intuitu, & memoria præteritorum; tot gratiarum, quibus abulus est; quasque tunc temporis optabit, led impetrare non poterit; tot salutis obtinendæ mediorum, quæ neglexit. Per ea toto vitæ tempore, lalutem æternam conlequi facillimé poterat; sedeorum abusus ab ipso admissus ei lalutem, ut obtentu impossibilem proponet. Cruciabitur memoria omnium voluptatum, quæ tam vanæ, tam exiguæ, & tam breves fuere, & modo pænasæternas ei accersent. Hæ ipli ram jucundæ videbantur in vita, quam ei horribiles tunc videbuntur? hæ, fuêre ipfius deliciæ, tunc tormentum iplius erunt. Quidquid ei faltidium, & timorem injecerat in vita, nimirum pœnitentia, erit ipli delideriorum objectum, sed incassum. Omnia, quibus delectabatur, nimirum turpes, & Iceleratæ voluptates eum cruciabunt, & ad desperationem adigent. Quanta mucatio! sed Eheu! mutabit opinionem suam, non item affectum.

III. Peccator crudeliùs adhuc torquebitur timore futurorum. Is videt, fibi

ill-

112 Considerationes Christiane.

Majus

întra paucas horas è tempore migrandual æternitatem; scit, eam, si in gratia constitutus non fit, infinite fibi fore infelicem & non tanzum exploratum non habet, le in gratia effe; non tantum spiritus ei tellimonium non reddit, se filium Dei, & Re gni cœlestis hæredem esse, sed indicia el fuggerit clarissima reprobationis, obpeccatorum suorum multitudinem, & gravius rem, ob cordis sui duritiem, ob conscientiæ suæ perturbationes, & dissidentiam de Misericordia Dei, & desperarionem de confequenda salute æterna, cui se immergit. Itaque eo in statu se deprehendet qui terribilem simul imaginem, & anticiparam pænam fibi proponer Inferni, ad quem citatis passibus properat. quem finem sortiatur falsa peccatoris felli citas: paritneea tibi invidiam, an horro rem?

Interroga temetipsum, an mori velles mort peccatorum; si non vis; cur igitur eam vitall agere cupis, quam illi agunt, cum ea certissime al hanc mortem te deducat?

Mors peccatorum pessima. Psal. 33.21. Hac justissima animadversione punitus peccator, ut moriens obliviscatur sui, qui vivus oblitus est Dei. Aug.

DIES

pro singulis anni diebus.

113

<del>做做:做做做:做?做做做做:做</del> Majus.

DIES V.

idűad i con-

icem

et, le testiz Re-

cia el

b pec-

avita

scien-

ntiam

em de

nmer.

nder

unticl-

, ad

En!

s feli-

10110

morte

pitall

Jime al

33.21

unitur

i, qu

ES

#### De Morte Justorum.

I

Uantum discrimen est inter mostem hominum proborum, & peccatorum? illud ipsum, quod in eorum vita inventum est. Vita peccarorum suavis vita est, & jucunda; eorum verò mors aspera, & terribilis est. Vita justorum vita austera, & inamœna; eorúmque mors suavissima simul, & jucundissima. Quod peccatoribus in vita suavitatem attulit, in morte tormentum afterer. Quod justis in vita pænam afferre visum est, in morte suavitatem, & solatium afferer. Mors peccatorum finem imponit bonis, & delicijs caducis, ur malisæternis eos immergat; mors justorum finem imponit malis remporaneis, uc eos ad bona, & delicias sempiternas eve-Quàm inaudirum discrimen in istorum invenitur termino! ad quemnam eorum pertingere mavis?

II. Opera justorum, & peccatorum eos post mortem comitantur; sed quemadmodum illa prorsus inter se diversa sunt, sic. & corum essectus penitus inter se discre-

H

pant.

Opera peccarorum eos fequuntur Majus, pant. futura condemnationis eorum causa, & supplicij materia. Opera justorum se quantur justos, futura ipsis justificationis causa, & remunerationis materia. trisque in morte Christi Cruci affixi proponitut imago. Sed unus in Judice vider adversarium suum, & adversarij faction nem; cum alter in ipso agnoscat tum Reconciliatorem, tum Servatorem suum Unus in eo spectat discrepantiam, quan cum divino hoc Archerypo habet, quo ipli manifestum reprobationis signum, & de sperationissua origo oftenditur; alterin amore, quo in Servatorem suum fertui; in consensione, quam cu divino hoc Arche typo habet, potens confidentiæ argumentum, & prædestinationis suæ pignis inveniet. Mors uni eripier omnia, qua amavit, ut eum fine spe separationis affigat omnibus, quæ formidat. Teparabit ab omnibus, quæ odit, vel conrempsit, ut eum conjungat cum ijs, qui amat, & optare porest.

III. Utramex his mortem eligere vis! Nunc tempus est; dein amplius non ent An non una horrorem tibi incutit? an non alterius desiderium te tenet, adeò, ut cum Propheta exclames: Meriatur anima mil

Nam. 38.

profingulis anni diebus. IIS morte justorum, & fiant novissima mea horum Majus! untul similia. Hoc desiderium, nisi vitæ tuæ a, & m serationi consentiat, iniquum est. Si vis, cionis ut mors tua in conspectu Domini pretiosa sit, vita tua hominibus præbeat virtutis proexemplum; si vis, ut mors tua suavis, & vide sancta sit, in vita poenitentie, & Christiaaction næ pietatis operibus te impende. Vive n Re ferventer, si mori cupis suaviter; vive fuum semper in timore, si mori vis cum fiducia: fac in vita, quidquid in morte te fecisse quant velles: nec quidquam fac in vita, quod in 10 ipil te de morte fecisse nolles. Sic non habebis quod timeas, tibíque exprobres. ter in ertur 1 Arche Statue vivere vità justorum, ut moriare mora argu te justorum. oignus Timenti Dominum bene erit in extre-7 9112 mis. Eccli. c. 1. v. 13. is atti-Disces bene mori, si didiceris bene via terum 1 convere. Aug. de disciplina Christiana. , qua 器)(器 e vis: erili in non IT CUM ra mes H 2 DIES 97ta

116 Considerationes Christiana.

Majus.

#### 

DIES VI. De Judicio.

De Manifestatione Criminum.

I.

Nahum 3. 110 v.. 5 ce

IN judicio terribilius nihil erit, quam ci minum manifestatio. Tunc cogitatio nes, & intentiones occultissimæ luci expo nentur; cuncta tenebrarum opera in la ce magna apparebunt; Ego revelabo pudendi tua, dicit Dominus. Omnibus honorum titulis, omni venustate externa, omni se mulatæ virtutis specie exutus, penitus m dus comparebis; infamiam tuam universo terrarum orbi monstrabo. Omne studium tuum erat videri, qualis non eras, & tamen esse te oportebat. Tunc supplicium tuum erit videri, qualis es; atelle non decebat. Deregentur fallaciæ illius hominis, qui tantam simulabat probitarem; actiones ignavæ, & effæminatæ illius viri, qui de generositate sua tantopest gloriabatur; prostitutiones illius mulieris quæ vitam agere tam probam videbatus Deregentur iniqua illius hominis confilian qui simulata virtute usus est in commoda sua temporaria. Detegentur denique fal-Majus.

sæ pietates veri illius hypocritæ.

的组

m.

m CII

itatio

expo

in lu

udenda

OTUM

mi l

us nu

niver-

e stu-

eras,

: Sup-

at elle

illius

obita-

illius

opere

lieris

patuli

ısilia:

moda

ua

II. Si sceleratum commercium alicujus fæminæ, quæ virtutis adeò studiola videtur, quæ tam callide honestarem simulat, li turpe hoc facinus, quod tam aftute celat, & conscientiæ quoque arbitro aperire veretur, quod sibimet ipsi vellet esse ignotum, innotesceret marito, qui tanti eam æltimat, tantique iphus virtutem facit; quanta ejus verecundia foret, & desperatio! In verò toti alicuj civitati patcheret, li constanti, & universali, optimáque existimatione excideret, publicamque infamiam incurreret, probrum, & scandalum totius esfecta Provinciæ, cui virtutis exemplum videbatur, ut ut parum honestatis, vel etiam superbiæ haberet, poslétne tantam perferre confusionem? an non mors ipsa minus horroris tali personæ habere videretur? & sanè mors non rarò ejusmodi infelicium triste refugium est ; eth infamiam longè minorem incurrerint.

III. Quanta igitur confusio erit alicuj peccatori in die judicij, ubi totius orbis siet spectaculum; ubi omnia ejus peccata, opera omnia coram toto mundo detegentur; ubi oculi omnium hominum, om-

H 3 nium

118 Considerationes Christiana.

Majus.

nium Angelorum, & ipsius Dei in eum comicientur. Ubi omnes secretissimas conscientiæ ipsius latebras penetrabunt; ubi in ea legent cuncta ejus peccata penitus execranda, quæ ibiscripta erunt characteribus claris æque, ac indelebilibus; ubi tolerabit, vel potius obruetur judicio, quod omnes creaturæ de ipso ferent; ubi id cognofcer, & videbir, se non solumea. rum contemptus, sed & execrationis scopum esse; tam graviter ferimus, si abunico homine, quem æstimamus, & time mus, contemnamur: & qui opprobrium hoc universale perferre poterimus? atque hanc ob caufam peccarores fese occultatu ri optabunt, ut montes super ipsos cadans, ut importunos hos oculos fugiant. Etum formidas unius folius hominis III certis actionibus minus honestis: hic and mi tui impetum quantumcunque profligatum continerer: & timor videndi infamias tuas totius univerfi conspectui expolitas, re non cohibeat?

Si dæmon, velimmoderatus animi motus te incitant, & impellunt ad pudendum quoddam facinus; ut ab eo te contineas, cogita id olim in facie vniversi detectum iri.

Revelabo pudenda tua in facie tua, & oftendam gentibus nuditatem tuam Naturn 3. 5. Plus

profingulis anni diebus.

eum

imas int; peni-

cha-

ticio,

j ubi

fco.

ab II-

ime

rium

arque

tatu-

danti

Afpe-

is m

ani-

Aiga-

mias

fitas,

tus te

oddain

tim in

a, &

1 N40

us

TI9

Plus de conscientia scelerum, quam de Majus. gehennæ erubescit incendio. Basil.

# DIES VII. De Verme ConfcientiæDamnatorum.

T.

Onscientiæ Vermis tria complectitur; molestam recordationem præteriti, quod reparari non potest. Dolorem extremum de statu præsenti, quo quis extricare se non valer. Desperationem ob futura adhuc terribiliora, quæ evitari non posfunt. Ad præteritum quod attinet, tria damnatum affligent: memoria voluptatum præteritarum, quibus se privatum vider. Vir magni nominis, & in mundo felix, qui delicijs innatabat, ex momento ad inferorum barathrum detrusum, & in Hammas ardentes conjectum se deprehendit, quanta mutatio! is statum suum præsentem cum præterito comparat. Et hoc eò magis eum cruciat : nam recordatio bonorum præteritorum sensum malorum præsentium acriorem reddit : præsertim fi in memoriam revocet, voluptates illas fuife tam leves, & cruciatus luos tam vio-

H 4

len-

Majus.

lentos esse, voluptates suas non nisi unicum momentum durasse, mala verò in omnem æternitatem duratura. Voluptas evanuit, dicet, & cruciatus, quem voluptas peperit, sempiternus erit. Heu me! ergóne unius momenti voluptas æterno dolore, & pænitudine expianda est?

h

n

ti

nh

n

T

r

r

96

II. Damnatus cruciabitur memoria gratiarum antehac fibi concessarum, ques fuit abusus; tor mediorum ad salutem consequendam, quæ neglexit. Tam facile poteras, exprobrabit ipfi conscientia sua hæc mala æterna declinare per veram pænitentiam; ad hanc agendam interna III spiratio te animabat; nec gratia defuit; quam Deus sanguinis sui pretio tibi comparavit: peneste erat ijs uti: sed nolu-Iti, cum poruisti, & per totam æternitatem voles, & non poteris. Unicum cordis contriti, & humiliati suspirium, unica sur ceræ pænitentiæ lacryma omnibus hile malis occurrere poterat; jam verò pœnirudines æternæ, inexhausti lacrymarum torrentes illis te liberare non poterunt Stimuli,& clamores mei tunc movere te non valuêre; jam torquere te poterunt Illitunc ad falutem tuam clamabant, & eos non audiebas; clamabunt nunc ad sup plicium tuum, & eos vel invitus audies cum

nem

eva-

1ptas

! er.

do-

noriâ

queis

con-

acile

fua,

pæ-

a 111-

uit,

com-

oluimita-

ordis

1111

hilce

oeni-

arum

runt

ere te

erunt,

t, a

1 fup

idies,

/e-

Verum, proh dolor! incassum. Cur nunc Majus. hisce conscientiæ stimulis non arrendimus, inquit S. Bernardus, nunc, cum utilissimi Optimum est nobis esse possunt, nunc, cum eos & sen-nunc sentire timus, & penitus extinguere poslumus, materiam, qua conservantur, eis subtra- suffocari. hendo.

III. Damnatus denique cruciabitur me- consid. morià peccatorum præteritorum. Quamdiu damnari anima durabit, inquit S. Bernardus, tamdiu eriam peccatorum durabit recordario: fed quam turpis, quam horrenda recordatio! scelera ipsius præterijsse videntur, nec tamen præterière. Non quidem in seipsis amplius persistunt, perultunt tamen in fuis effectibus; non pertiltunt amplius ad ipium delectandum, perliftunt tamen ad eum torquendum; & quemadmodum fieri nunquam poterit, ut hæc peccata non fuerint, sic sieri nunquam poterit, ut ea, si non fuerint ejurata, non ærernum persistant in suis essectibus. Impius in omnem æternitatem à peccato luo torquebitur, quia in omnem æternitatem recordabitur, se id commissse, neque tamen per pænitentiam expiâsse. ptas illa impura, quæ tam jucunda ipli videbatur, faciem suam penitus mutabit. Damnatus, cum viveret, in ea præcipuam H 5 feli-

cim potest Bern de

122

Considerationes Christiane.

Majus,

felicitatem suam statuerar; & per æterni tatem summam ex ea habebit miseriam.

Statue conscientiæ tuæ angores admittell nunc, cum tibi salutares esse possunt.

Vermis eorum non morietur, & igni corum non extinguetur. Ifa. 66. 14.

In æternum ergo necesse est te crucies, quod perperam te egisse in æternum me mineris. Bern. de Consid.

### DIES VIII. De Cælesti Paradiso.

PAradisus Cælestis grande bonum est, cum supra modum Sanctorum labora remuneretur, & tormenta Martyrum Ego ipse eromerces tua. Dicebat Deus Abrahamo. Atque hæc merces omnia exodet, quæ ad eam promerendam præstar potes. Cruciatus nostri, quantum que magnissint, si & Sanctorum Martyrum tormenta æquarent, nullatenus to men, inquit Apostolus, promissam nobi mercedem æquare possent. Non sunt su dignæ passiones bujus temporis ad suturam striam, quæ revelabitur in nobis. Imò sili Dei vult, ut consideratio, & spes selicio

Rom. 2.

pro singulis anni diebus.

eterni

am.

metter

s igni

ruciet

m me

m eff

labore

tyrun

us Ab

a exce ræftan

ımcur

Marty

nus th

nob

unt co

am gh

ò fili

felicio tis,

123

tis, quæ nos in Cælo manet, nos animet Majusa ad omnes pænas, & persecutiones, quæ nobis eveniunt, non tantum patienti, sed & læto, quin & exultante præ gaudijs animo perserendas. Gaudete, & exultate. Magnam sanè felicitatem hanc esse oportet; cum Servator noster, qui ejus pretium cognoscit, velit, ut in summis calamitatibus gaudeamus, ideirco, quòd hanc nobis felicitatem accersant.

II. Paradifus Cælestis grande bonum est, cum ad id nobis promerendum opus fuerit Dei ipsius sanguine; qui reapse dignum ejuldem pretium est. Pater æternus, qui filium suum infinite amat, Cælumei, quarenus Redemptor est, dare noluit, nisi ad id obtinendum vitam suam offerret. Et filius, cui pretium illius perspectum erat, id non nimis carò emere sibi visus est; imò gaudio sibi duxir, quòd illud hoc pretio obtinuerit. Is est mercator ille, cujus ipse in Evangelio meminit, qui omnibus bonis ultrò se spoliat, ad pretiosam hanc gemmam sibi comparandam, séque felicissimum judicat, quod eam hoc pretio impetrârit. Tanti Christo stetit hanc felicitatem nobis impetrare. Et nos eam nihilo obtinere volumus. Ipfius Crux quantumvis ponderosa suerit, ei levis vi-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

Considerationes Christiana. 124

Majus.

gaudio sustin nuit crucem. Hebr, 12.

debatur, quód per eam ad beatum illum terminum pertingeret. Fide docemur, Proposito sibi Crucem unicam elle viam, quæ eò nos de cat, quandoquidem Christus eam nobi sternere voluit. Et nihilominus eam i memus, & fugimus. An non viam, qua ad hunc terminum perducit, ingredinolle idem est, ac nolle ad ipsum terminum per venire?

16

fe

to

Quia solummodo ibi magnificus Do-

III. Gloria Cælestis grande bonumelt cum sit extremus magnificentiæ divina conatus. Deus in omnibus alijs donis de vitias, & liberalitatem fuam demonstrati sed non nisi in cælo magnificus apparet minus Isas 33. ait Propheta. Terra, mare, Cæli, sidera & cuncta tam admiranda Dei opera ejus gloriam manifestant; verum solus Paradi fus Cælestis magnificentiam ejus patesacit. Nusqua nisi in inferno Deus punit ut Deus nusquam nisi in cælesti gloria remunera tur, ut Deus. Omnia alia mala dicuntul guttæ furoris Domini, infernus eorum de luviumest. Sic omnia alia Bona, qua Deus nobis in hac vita impertit, nonni guttæ funt illius torrentis voluptatis, qui Hasce guttas servil Beatos inundabit. suis, ut ita dicam, effluere sinit, ut ipsis o stendat, quantas delicias in loco Beatitudi nis fint inventuri; si in loco miseriæ tall

Furor Domini stillavit super nos, 2. Paral. 34 V. 21.

pro singulis anni'diebus.

illum

mur,

os du

noby

am II

, qua

nolle

m per

melt,

living

nis di

Atrat ;

paret:

fidera, a ejus

aradi efacit,

Deus) mera untul

ım di

qua

onni

, qui

fervi

115 0

citudi

e tan

tæ

125

ræfubinde dulcedines sentiantur. Si locus exilij tantas habeat amœnitates, quantæ habebuntur in patria? væ nobis, si hoc exilium patriæ nostræ præferamus. Miferiam nostram probè meremur, si tam cæci fumus, ur eam amemus.

Statue nulli labori parcere ad promerendam felicitatem, quam Christus censuit non caro nimis à se emi, dum eam sanguine suo emit.

Non funt condignæ passiones hujus temporis ad futuram gloriam, quæ revelabitur in nobis. Rom. 8. 18.

Opus te terret; mercedem attende. Aug. Serm. 6.

#### DIES IX.

#### De Ponitentia Necessitate.

Mon funt, nisi duæ ad Cælum viæ, innocentia, & pænitentia. quis eò se perventurum speret per innocentiam præter solos illos, qui per ætarem peccare non possunt?peccator salutem æternam non obtinet sine pænitentia, sine mortificatione. Quid est peccator? in- Homo paniquit Tertullianus! est homo ad pænirenviam, & mortificationem natus. Peccaro-

Considerationes Christiane. rem, vel pœnitentia, vel infernus manen Majus. Necessarium est, ut voluntarie ploret & patiatur in tempore, vel invitus plores, & patiatur in æternitate. SiEvangeliuve rum est, medium teneri non potest. E lige ex his duobus, quod voles, dumeli gere potes. Verum, quid hic hærendum quid deliberandum? II. Omne peccarum, inquit S. Augusti nus, puniri debet vel à Deo vindice, ve ab homine poenitente. Utrum mavis! An non sarius est evitare justiciæ divint rigores, eos prævertendo, vel potius, eos mitigare se ipsum eorum executorem constituendo? si quis severæ huic justicia modicum hoc, quod nunc exigitur, non solvit, olimtotum ei solvet, quod deben Deus id, quod ipsius justitiæ debetur, tibi committere cupit, modò illud bona fide, & Quantascunque animo in te lulcipias. pænas à temetipfo exegeris, semper tames mitiores érunt ijs, quas omnipotens brachium tibi infliget: Poenitentia, inqui Tertullianus, pro Dei indignatione fungitur, 6 temporali afflictationeæterna supplicianon fru strat, sed expungit. Hæc tibi pænas remit tit ærernas, sed exigit à te pænas tempora neas, Deus Creditor est falli nescius. Au cardins folvendum, quod, si non he rem-

C'E

ex

q

f

U

IT

· E

I.

E

2

pro singulis anni diebus. rempore, in ærernitate fier. At, si ed usque Majus expectes, cum usura debitum reposcer. Utrum commodius tibi videtur? III. Poenitentia hujus vitæ brevis est quia cum vita, quæ longa non est, sortitur, finem; leviseft, quantumvis videatur a-Ipera, li pænis æternis, quas meriti fuimus, componatur. Denique fructuosa est. Unicum suspirium è contrito, & humiliato corde emissum iram Dei reddere inermem potest. Unica lacryma, quam sincera pœnitentia è nobis elicit, delere potest peccara omnia, quantumcunque gravia, & numerosa sint. Pœnitentia alterius vitæ, illa videlicet damnatorum diuturna est, quia æterna; magna est, quia aliqua ratione infinita; inutilis est, quis peccata non delet, nec peccatorem culpa liberat. Utram harum amplecti mavis? Oceanus lacrymarum, quem damnatus funder ; eum non lavabir ; cum nunc unica gutta te lavare, & peccata tua delere possir, & non plorabis? Cum poenitentiam in hac, velaltera vita agere perquam sit necessarium, statue eam nuns agere, facilius namque ages, er utilius. Pœnitemini, & credite Evangelio. Mar-61. I. 15. Nihil tam repugnat Deo, quam cor ima Poenitens, Hieren. Epist. 48.

namen

oret i

loren

iñ ve

m eli-

idum!

gulfi

, vel

avis !

iving

s, e08

corem

sticia

, non

deben

, tibi

de, &

inque

amen

bra-

nqui

tur, 6

n fru

emile

pora

Au

fit w

1114

Majus.

### 铁铁:西班:铁铁铁铁铁铁

#### DIES X.

te

ci

fu

re vi

re

lu

id

at

m ho

ta

qu

fai

ca

fai

ob

Mig

#### De Detractione.

FAcilius nihilest, quam aliorum famam denigrare. Lingua, inquit S. Iacobus, inquierum est malum, nec in hominis este potestate viderur, eam refrænare. Om nes animi commotiones cordis malignita ti sociatæ ad obtrectationem incitant, s quis odium fover, obtrectatio medium cerrum est, neque adeò periculosum ulciscendi; ubi invidia accedit, obtrectatioed venenatior est: alterius gloria umbramob ducit nostræ; itaque illam obscurare de Qui superbia laborat, (& quis ea penitus immunis est? )æstimationem lu cum alienæ depressione reddere vult majo rem; qui ingenio pollet, id per subtiles ob trectationes oftentare cupit. qui ingenio carer, eo se præditum esse aliorum dam no, audientibus persuadere, suosque de fectus celare saragit, alienos traducendo Virtutes ipsæ videntur hujus vitij partici pes essevelle. Sunt aliqui, qui è perversoZe lo, sine ullo horrore proximum suum denigrant, & è malo occulto, sub specie ei me den

pro fingulis anni diebus. 129 ej medendi, offensam publicam red- Majusa dunt. II. Si peccarum obtrectationis committere facile est, non minus difficile est illud sarcire. Restitutio boni alieni difficilis quidem est; sed honoris restitutio difficilior. Potest quis honorem suum tueri, furtúmque, & probrum suum occultare > restitutione facta per tertium quendam > virum prudentem, & arcani observantem. At non ita se res haber in restitutione honoris;necessarium est, ut is, qui malum fecit, id per seipsum sarciat. Verum id sarcire sere non potest, quin honorem proprium in discrimen vocet; cum id præstare non possit, nisi palinodiam canendo, atque hanc canere vix potest, nisi fareatur, se hominem fuisse imprudentem, levem, mendacem, vel malevolum; poteritne homo, qui nec verbum retinere potest, tantam sibi vim inferre? poteritne homo, qui tam parûm virtutis habet, tam difficile facere sacrificium? an non satius est hoc peccarum vitare, quam obligarum se videre ad fama alterius tantis impendijs farciendam? III. Verum, ersi difficile sit honorem per obtrectationem ablatum restituere, in nostra tamen id potestate est, & omnino necessarium: si enim potestatem nostram

exce.

mam

us,

s elle

Om

nica

nt, Si

cer-

[cen-

ioeo

nob.

e de

quis

n lui

12/0-

s ob

enio

dam

e de

ndo:

rtich

oZe,

leni-

me

130 Considerationes Christianæ.

Majus,

excederet, ab hac obligatione liberi el semus. At hoc pessimum est, quòd, cum id præstare possimus, difficillimum tamen nobis accidat. Verum deterius adhuc ett, quod præter summam hanc difficultatem tantæ lit obligationis, ut omnes cæli, terræque potentiæ ea te eximere non possint Ecclesia grandi potestate pollet; sedhacte solvendi potestarem non habet. Sacramentorum maxima est; eò tamente non extendit, ut culpâ liberare te possir, nisi proximo tuo famam suam restituas sarciendo malum, quod ei detractione zua intulisti. An non habes, quod hac fuper re exprobrare tibi queas? anne injuriam ei illatam sarcire differes ed usque, dum procrastinatio tua illam irreparable lem, téque omni excusatione indignum reddiderit?

Inquire in te ipsum, ut cognoscas, an nonobe trectationem aliquam admiseris, quæ te adrestituendum alteri honorem obliget? & statue, shujusmodi obligationem in te deprehenderis, quantocyus satisfacere.

Linguam autem nullus hominum domare potest: inquietum malum, plena veneno mortifero. Iac. 3. 8.

Esuriendi libido terminum habet, de trahendi libido non habet. Salvian.

DIES

d

ir

n

8

li

2

n

t

1

C

t

n

#### 

cùm men

est,

fina fina acte

irtus

enle

offit,

tuas

ione

hac

ille

que,

cable

num

n oba

dre-

tte,]

735 1

dos

lena

de

DIES XI.

De Intemperantia.

I.

INtemperantia, five gula est inordinatus appetitus, quo quis in cibum, potumque fertur: contra temperantiam peccatur, vel cibos vetitos comedendo, vel immoderate eos sumendo, vel lautioribus nimium inhiando, aut genio suo immoderare indulgendo. Oblectario, quæ in ijs sumendis invenitur, medium quoddam est, & ea statuitur finis. Remedium est debiliratis nostræ, & ex eo fit illicium peccati, aut cupiditatis immoderatæ fomes. Comedere oportet servandæ vitæ gratia: & tamen homines inveniuntur, qui non alium in finem videntur vivere, quam ut Necessitas, & ratio cibi, pocomedant. túsque sumendi regula esse debent; sed à necessitate ad superflua, à superfluis ad immoderationem transitur, rationis limites exceduntur; cibus, & potus vel ad eam debilitandam, vel penitus etiam illius usum opprimendum usurpantur; & per illa ipla, quæ ad conservandam corporis vitam

Considerationes Christiana. 132 Majus. fuere facta, mors animæ accertitur. Quan ta perversitas? Ratio cupiditatem hand refrænare deberer; & nihilominus homo solus, qui ea prædicus est, à gula se abripi finit. Bestia rationis expers id facere non potest, neque tamen necessitatis limi tes transgreditur. II. Ab intemperantia vinci se sinere QUOTUM est, juxta Apostoli effarum, ventrem sum Deus venter oft Philip. 3. Deum sibi staruere. Qualis divinitas hihilominus non folum homines rationis compotes, sed & Christiani non tantum bona, & sanitatem suam, sed & rationem, conscientiam, & salutem suam quotidie eidem immolant : infelices imitatore gulæ Esavianæ, qui Natalium prærogati vam pro paucis lentibus vendidit. temperantia fuit primum hominis pecca rum, & omnium malorum nostrorumor go. Fructus ille fatalis, quem Adamu contra Dei prohibitionem comedit, ve nenum suum in totam ejus posteritatem diffudit, omnibusque ejus filijs fatalen

ictum impegit. Intemperantia est etiam

num quotidie multorum scelerum origon

Libido, jurgia, & iracundiæ impetus sun

idololatræ, quia intemperantes fuêre, & ubi ventrem suum sibi Deum fecêre, Deum

fil

20

tu

Suj

CU

Va

re

lit

ra

te

to

ru

in

Ca

ta

ru

n

cù

in

te

fi

ti

P

pro singulis anni diebus. 133 fibi è virulo aureo conflavêre. Attendite Majus. vobis, inquit Christus Dominus, ne graventur corda vestra in crapula, & ebrietate, ne Luc. 21. superveniat in vos repentina dies illa. In quocunque alio peccato mors improvila te invalerit, pœnitentia, quam etiam tunc agere poteris, effectus peccarum illud sequi solitos, inhibere potest. At verò intemperantia in eum statum deijeit hominem, in quo pœnitentiæ est incapax, III. Vindictæ, quas Deus de peccato intemperantiæ sumpsir, sat indicant, quantopere illud abominerur; diluvium malorum, quod post sex annorum millia orbem inundavit, effectus, & pæna intemperantiæ Adami est. Quî fieri potest, ut peccarum hoc non horreamus, quod nobis tam fatale fuit? intemperantia Israëlitarum cum manna fastidisser, eosque ad carnes deposcendas impulisset, causa fuir, ur, cum adhuc escæ eorum, inquit Propheta, erant Psal. 77.31 in ore ipsorum, ira Dei ascenderet super eos. Intemperantia eorundem Israelitarum, & subsequens idololatria nonnisi triginta trium millium horum infelicium cæde expiari potuit. At pænæ, quas huic vitio Deus in altera vita servavit, longè terribiliores Immoderatæ lautitiæ divitis illius Epulonis in inferno fame, sitique æterna 13

uan

hanc

omo

bripi

acere

limi-

ere

Cuum

tas!

ions

ntum

iem)

oridie

tores

gatt

Ille

ecca-

noth

amu

, ve-

alem

riam

rigo

sfunt

erun

, 84

)euo

bi

Majus

puniuntur, negata quoque ei aquæ guttula ad eam mitigandam. Hoc pretio tam exiguam voluptatem emere, an nonell nimis carò emere?

Noli credere, te ab hoc vitio penitus immunem esse, idcirco, quòd intemperantia immodica tibi displiceat. An non hic peccas vel nimium lausis, vel melius conditis cibis inhiando?

Quorum Deus venter est, & gloria in confusione ipsorum. Philipp. 3, 19.

Nihil gulâ perniciosius! hæc carnalem animam reddit, hæc cæcat intellectum chirysoft. Hom. 44.

# DIES XII. De Malo Exemplo.

UNica scintilla neglecta, cujus suffocande de cura non suit habita, magnam quandoque civitatem incendio delevitarisus modicus, unicus contuitus minus honestus, verbum unicum, quod in deteriorem partem accipi potest, unica nuditas periculosa, unicum exemplum pravum aliquoties innocentem animum inflammatigni, qui restingui non potest. Patres, & Matres, qui liberis vestris malum præbentis

ttula

ram

on elt

unem

a tibi

2 lax-

ria in

alem

tum,

ocalla

gnam

levit

s ho-

iditas

avum

nmar es,&

æbe.

Siz

tis exemplum, quantam Deo rationem Majus reddere vos oportebit? crudeles eorum, quos genuistis, interfectores; quibus, ut videtur, vitam corporis non dedistis, nisi ut eis vitam animæ eriperetis. Sed quancam Optimates præsertim hac in re mequendi causam habent ? malum Principis alicujus exemplum effectus habet, qui aliquoties nec Principatu, nec vità ipfius Peccata potentiorum determinantur. licta funt originaria, quæ infelici quadam fæcunditate augentur, & funesta immortalitate propagantur. Sæpe non est in ipforum potestate, qui horum malorum causa sunr, ea coërcere, vel emendare. excufabitne eos coram Deo hæc imposlibilitas, quæ prævideri potuit, & evitari debuit.

II. Qui mercaturam facit, licèt eam exercendo nihil agere, sed animi relaxationes sectari videatur, ad amplas tamen opes pervenit, idcirco, quòd præsectos habeat rei gerendæ gnaros, & vigilantes, qui ipsius loco laborant, & ad ipsius emolumentum negociantur. Eheu! Princeps aliquis, Magistratus, Patersamilias, Herus, non rarò, etsi non cogitent, iræ divinæ thesauros colligunt, qui præter ipsotum opinionem in ipsos se exonerant s si-

UNIVERSITÄTS-BIBLIOTHEK PADERBORN

136

Considerationes Christiana

Majus

quidem peccara hujus subditi, filij, famuli quosiph five exemplo, five conniventia 1ua ad peccandum induxêre, ipfis imputa buntur; & proin etiam velut scelerumi Itorum rei Deo rationem reddere cogentus Terribile est, quod funestum hunc peccaro rum thefaurum etiam tunc colligant, cum ipsi nihil mali, imò etiam bene agere videntur. Sed, quod magis horrendum, illum nec post mortem colligere cessant Et talis piacularibus, aut æternis addicus ignibus etiamnum in terris, peccar eorum operâ, quos suo exemplo pravo ad peccati induxit: hi in ipfius præjudicium peccanti & fortallis experitur pænas suas duplican ea ratione, qua illorum crimina duplicantur.

ad nos opprimendos, licer nos peccaris alienis non oneremus? Iob asseverat, quod
si Deus severam rationem exigere vellet
peccatorum à se commissorum, è millibus
de unico vix purgare se posser. Quidigitur siet, ubi peccator rationem reddere debet peccatoru alienorum, & omniumillorum, quorum ipse causa, vel occasio suit!
Heu me! quis est hominum, quantumcunque probus esse videatur, qui nihil horum
subi exprobrare, nec exclamare cum Pro-

pheta-

pro singulis anni diebus.

muli

ventia

puta-

umi

entur

ccato.

t,cum

re vi-

um 1

fant

dictus

orum

eccatu

canti

licari

lican\*

opria

ris a

quòd,

rellet libus

digie de-

illouit !

1CUII-

orum

Pro-

137

phera teneatur: Domine, ab alienis parce servo tuo? quid ergo fier de vulgaræ nequitiæ pfal. 18. homine? Peccata propria, mi Domine ob luam multitudinem, & gravitatem fat mihiterroris incutiunt; quid siet, si de alienis quoque respondere cogar? de quibus mihi non constar, quia ignorare ea volui, vel saltem in eorum cognitionem venire neglexi, veritus, ne ea impedire tenerer; & quorum ignorantia me non excufat, quod ea non ab imbecillitate, sed à socordia, vel malitia mea profecta fit ?

Non satis tibi sit ad pænitentiam accessuro, de proprijs delictis te examinare, sed etiam in aliena inquire, quorum tuo exemplo vel causa, vel occasio fuisti.

Non ponatis offendiculum fratri, vel Icandalum, Rom. 14. 13.

Exempla fiunt, quæ facinora esse destiterant. Cypr.

## DIES XIII. De Fuga Occasionum.

Ccalio semper timenda est, sive ea quæratur, sive non quæratur. Viri Sanctissimitrepidarunt, si ipsos vel casus, velnecesficas a

Majus,

ras, vel dæmonis malitia in eam conjecere. Hi rem animi sui magnitudine no indigna credidêre, ad aspectum alicujus periculiexpallescere, ubi de re canti momenti, quanti est animæ, Deique jactura facere, agebatur. Sed longè magis metuenda est occasio, ubi ea quæritur. David eam non quæherat, & nihilominus forma aliqua periculosanec cogitanti, nec delideranti in oculos torre inciderat: & hæclicet esset satis remota, virum tam sanctum pervertit. Quid igzur non rimendum juvenibus, quorum & nimimotio vehementissima, virtusimbecillima, cor tenerum, vel corruptum, lene sus vivacissimi, & minime domiti sunt, ubi sectantur objecta in seipsis valde pett culosa, & periculosiora ob inclinationem, qua in illa feruntur? quid hic expectandum, nisi funestus lapsus ?

II. Homo peccandi occasionem non quærit, nisi quia oblectationem in ea invenit; nec eam invenit, nisi quia addictus est objectis, quæ in peccato experitur. A mor, quo in hæc objecta fertur, ipsius cupiditates roborat, caque in ipsius animum potentiora reddit, & quod consequens est, ad se ab ijs defendendum imbecilhiorem esticit. An non igitur ipsi exploratu est, se interirurum in occasione, cuj se committit, ut

fuccum-

resistendum propensioni, quain occasionem peccandi abripitur, quomodo, cùm
in occasione versatur, inclinationi eum ad
ipsummet peccatum incitanti resistet, cùm
cum omnibus illicijs voluptatis, quæ in
peccato inveniuntur, aggredietur? si sirmus in suprema præcipitij crepidine, cùm
nihil eum impelleret, stare non potuit,
quomodo in declivitate ab objectis præsentibus tractus, & animi sui motionibus

impulsus tenere se poterit?

cêre.

digna

liex.

uanti

patur.

, ubi

erat,

anec

forte

ora,

d igi-

1m 29

is im-

1, lene

unt,

per

nem,

etan-

11011

inve

us eft

A

IS CU

mum

is eft,

m et-

le in-

rit, ut

11-

III. Fugiamus iraque peccandi occasionem, h peccatum ipium vitare volumus. Non addamus vires noltris holtibus jam ante nimium potentibus, in occasiones nos conijciendo; jam foli folis impares eramus: quidfier, fi per occasiones magis roborentur? Non suppeditemus eis contra nos arma. Viri sanctissimi, quantumvis fortes, & generofi; faluti suæ, nisi suga, consulere posse, sibi visi non suêre: eorum timor, & præcautio omnes eis vires addidere. Si Iosephus non fugisser, absque dubio succubuisser. Heroës Christiani san-Co quodam terrore percelli visi sunt ad aspectum periculorum, in quæ vel charitas, vel Zelus eos immilerat. Et non æque debiles, ac remerarij securi erimus in occa-10=

Majus.

fionibus, in quas animi imperus, & in oblectamenta corporis proclivitas, non autem vera charitas nos præcipitârunt? Quemnam finem, nisi funestum laplum inconsulta securitas sortiri poterit?

Statue peccandi occasionem vitare, si vitare

peccatum cupis.

Qui amat periculum, in eo peribit

Ioseph fuga usus est pro armis. Ambrol.

# DIES XIV. De Frequenti Confessione.

Quomodo vel unicam diem in peccato hærere potes, cùm eo te liberare per Confessionem possis, si cogites, te odij, & iræ divinæ, hoc est, odij infiniti, & iræ omnipotentis scopum esse. Si ea omnipotens essest, resistere ei nihil potest; & un terræ vermiculus eam sustinere poteris si est omnipotens, nemo eam evadere potest; & tu eam te evasurum arbitraris si non est bonum irritare Reges, inquit adagium, quia longas habent manus; cum tamen ultra Regni terminos se non extendant. Verum Deus longissimas habet; queis

pro fingulis anni diebus. 141 queis universa orbis machina limites pone- Majus, re non valet: Quò ibo à spiritutuo? inquiebat David, & quò à facie tua fugiam? si ascen- Pfal. 13. dero in Cælum, tu illic es; si descendero in infernum, ades. Si hæc ira omnipotens est, tunc in immensum, & æternitatem usque extendere vindictam suam potest: & ego eam non formidem? mitigare non satagam, cùm tam facile possim? plus enim necessarium non est, quam delictum meum confiteri, ad ejus veniam obtinendam. II. Si quis tibi diceret, Regem summè a te offensum se oftendere, & furiosum in modum tibi iratum, potentiæ, justitiæque suæ exemplum in te statuere, arque vindictas potentiæ suæ pares à te exigere decrevisse, quantus terror, & pavor te invaderet? possésne vel ad momentum tranquillus vivere ? an non reconciliatores quæreres, qui tibi ab eo gratiam denuò impetrarent? siscires diem aliquam, qua illum tibi reddere propitium posses; an non ea solicité utereris? si quis tibi certum suggererer medium rem hanc ad felicem exitum perducendi, an id negligeres, quantumvis molestum, & superbiæ tuæ difficile idforet? & tamen ille, sicuti tu, homo duntaxat est, qui ultra tuam, suámque visam vindictas extendere non potest: Tu m-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

1 004

n au

int?

ofum

vitare

ribit

nbrol.

ic.

ccatq

e per

ij,&

om.

nipo.

र हा

ris ?

po-

is?

it a-

cùm

ren-

et ;

18

Majus

interea promptafuga illius iræ fubtrahere re vales.

III. Non ignoras, te, cum peccato mortali obnoxius es, Dei inimicum, odi, iræque divinæ scopum esse; qui igitur hoc pondus sustinere, & vel ad momentumin hoc statu hærere potes? cur illius effectus, qui nihilo minores funt, quam æterna miseria; non formidas? & nihilominus in hoc statu non ad momentum, nec dies lo lum, sed annos integros perseveras, haud ignarus, suppetere media, Deum mittgandi, tuta non minus, quam facilia; cum aliud non requiratur, quam peccata tua sacerdori deregere, ut eorum veniam ob tineas, téque reum ostendere, ut in justo rum numerum coopteris; cum scias, Deum ipsum hæctibi media offerre, qui te adea pro Christo: usurpanda invitat, atque adeò ad terogana dum, ut ijs utaris, se demittit. beras, an his medijs uti velis, & de annis in annos ea adhibere tergiversaris, ut te reconcilies cum inimico adeò formidando, réque ab effectibus iræ omnipotentis ruea ris? Quis unquam hanc agendi rationem comprehendar? sic verò agunt omnes illi, qui, cum habeant conscientiam peccato lethifero fædatam, ad pænitentiæ sacra-An non& mentum accedere cunctantur. tu ex illorum numero es? Sta-

Obsecramus reconcilia. mini Deo. 2. Cor. 5.

pro singulis anni diebus.

143

Statue, simul ac sentis conscientiam tuam Majus.
gravi delicto oneratam, cam per Confessionis
Sacramentum exonerare.

Dixi: Confitebor adversum me injustitiam meam Domino; & tu remissti inpietatem peccati mei. Psal. 31.5.

Qui confitetur peccata sua, jam cum

Deo facit. Aug. in Ioan.

ahere

ccato

odil,

r hoc

ımin

etus,

us in

haud

cùm cùm

100

ufto

)eum

adea

gana

delia

annis

ut te

indo

rueaa

mem

silli,

ccato

acra-

on &

### DIES XV.

# De Frequenti Communione.

A DEpulumEucharisticum frequenter accedere nos oportet; quia Christus ad id nos invitat: Venite ad me omnes, qui laboratis, & onerati estis mole miseriarum, & imbecillitatum vestrarum; & ego resiciam vos. Imbecillitates istæ obstaculo tibi non sunt; modò tibi displiceant. Christus Dominus ad divinum hoc convivium invitat etiam infirmos, cæcos, & claudos; ut ostendat, idcirco neminem excludi, quòd perfecta sanitate non gaudeat. hoc Sacramentum in modum alimenti, uc ostenderet, animam nostram non magis hoc cibo spirituali, quam Corpus nostrum cibo corporeo carere posse. Præber nobis

144

Considerationes Christiana.

Majus

bis Corpus suum sub speciebus panis, qui alimentum est usitatissimum, & quotidia num; cum alia alimenta, non item hot variari soleant. Eapropter Panis Eucharisticus panis quotidianus appellatur, præterea grandia bona pollicetur ijs, qui hoc Sacramentum frequentant, & graves pænas illis minatur, qui eidem se subducunt. Denique nullos sacerdotum potestati præsigit limites ad hoc Sacramentum consiciendum, nec tempus sidelibus ad illud accedendi. Possétne melius nobis demonstrare desiderium, quo ardet, ut ad hasce sacras epulas crebrò accedamus.

II. Sanctiflimum Eucharistiæ Sacramentum frequenter sumere debemus, propterea, quòd Ecclesia id a nobis contendat. Hæchobis mentem suam declarat per unanimem consensum SS. Patrum, quillius interpretes sunt. Si Eucharistia, inquit S. Ambrosius, panis est quotidianus, cur integros annos ab ea fummenda abitines? cur ad eam non quotidie accedis, quæ prodesse tibi quotidie potest? Præposterum est, si quid aliud, inquit S.Chrysoftomus, credere, præcipuam ad divinum Epulum dispositionem esse magnum inter facras Communiones remporis in-Pascha nobis semper agirur, tervallum.

ridia

n hoc

ucha-

latur.

s, qui

raves

abdu-

pote-

ntum

ad il

is de

ut ad

acra.

pro-

ndat.

er u-

jui il-

, ille

anus,

absti-

dis,

Præ

chry-

divi-

gnum

s in-

itul,

6

Si

beamus. Potéstne Ecclesia voluntatem suam esticacius, & clarius nobis testari, quam, dum per Concilium Tridentinum silios suos per viscera charitatis IEsu Christi obtestatur, ut sanctissimum hoc Sacramentum venerentur, sæpius ad id accedendo, unaque asseverat, se ardenter desidentare, ut omnes, qui divinis hisce mysterijs assistunt, eorundem per S. Eucharistiæ sumptionem participes se reddant. Eosemanimi sensus Ecclesia primis Christianis inspiravit, & quamdiu ejus silij SSmam hanc praxin retinuêre, verè sancti sue tunt.

dendum, quia propria utilitas ad id nos urget. Quanta hominis est imprudentia! Deus ipsi vetat sub pæna mortis, ne de fructu arboris scientiæ boni, & mali comedat: ipse nihilominus ex ea comedere cupit; Deus ei sub pæna mortis præcipit, ut hoc pane vitæ vescatur; ipse tamen eo vesci recusat, licèt tantum inde utilitatis capiat. In alijs Sacramentis accipit gratiam; in hoc gratiarum sontem, & authorem, qui ad ipsum non venit, nisi ut eam ei copiose conferat, semetipsum ei donando: atque hanc ei toties confert, quoties K

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

146 Considerationes Christiana

Majus

obstaculumilli non ponit, unaque prerium sanguinis sui, & virtutem meritorum suorum applicat, séque eidem uniendo spiritum suum impertit. Quanta utilitas? verum, quanta miseria, vel cæcitas, eose voluntarie privare, dum ad sacram Eucharistiam accedere renuit?

Ne dicas, te ad sacram hanc mensam accedere nolle, quòd ea sis indignus, sed conare te dignum reddere, ut sæpiùs ad eam accedere possis.

Nisi manducaveritis carnem filij hominis, & biberitis ejus sanguinem, nonhabebitis vitam in vobis. Io. 6.54.

Non est audacia, sæpè accedere, sedine dignè, vel semel. S. Chrysostomus.

# DIES XVI. De Remissione Injuriarum

HOmo, qui injurias remittere non vult, de peccatorum suorum venia, & quod inde sequitur, de salute æterna obtinenda desperet, necesse est. Is solus impune vindicare se potest, qui non habet, quod Deus sibi ignoscat. Sed ubi est ille homos nos, cum peccatores simus, remedium non habemus, nisi in Dei misericordia, salue

pro fingulis anni diebus. tem nostram in tuto collocandi. Hæc solidu Majus. fiduciæ nostræ fundamentum est. Verùm qui misericordiam sperare possum, nist eandemalijs quoque impertiam? tu Domine, illam mihi non nisi hac conditione promisisti: & quis ego sine misericordia tua sum, nisi miser, & reprobatus? Dimittite, dixisti, & dimittetur vobis. Cælum nisi per misericordiæ portam intrare non pos-Et hanc mihi occludo, fi eam fratri meo denego. anne maximus meus inimicus gravius mihi malum inferre cupit ? II. Vindictæ cupidus omnia eriam efficacissima salutis consequendæ media sibi inutilia reddit, seipsum è Sanctorum communione excludit, nullæ ampliùs orationes, nullum ei Sacramentum, sacrificium ei nullum quidquam prodest. Remedia saluberrima ei funesta sunt: orare non porest, quin seipsum condemner; imò ejus oratio in horrendam imprecationem degenerat; ne os quidem aperit, quin â Deo fui condemnationem exigat. Quænam hæc oratio? â Deo delictorum suorum veniam petit, hac sibi lege imposita, quòd & ipse fratribus suis injuriarum remissionem impertire velit; at ignoscere ipsis non vult. Hoc idem est, ac non solum confentire, verum & â Deopetere, ut sibi K 2 nun-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

pre-

orum

litas?

eole Eu-

cedere

ignum

nomi•

edina

um.

vult,

quod

renda

1pune

quod

omo?

nnon

falue

m

Majus.

nunquam ignoscat, ut odio se prosequatu, ut se perdat, ut se pænis sempiternis addicat; potéstne ipsius hostis, atque ipse tiam diabolus plus ei mali inferre, vel imprecari, quàm ipse sibimet inferat, sibime imprecetur? an non hujusmodi hominem à vindistæ cupiditate excæcatum esse portet, qui eò malitiæ delabitur? hocsam non animi commotio, sed amentia, & for est.

III. Non est ullum sacrificium, exqui vindictæ cupidus fructum capiar. Chistus ipse talem velut anathemate perculsum repellit : Vade prius reconciliari fram Sanguis, quem Christus quotidie aris nostris offert, ubi sacerdotis, & vidi mæ munere fungitur, etsi virtutis sit inh nitæ, sufficiens non est ad obtinendam vo niam homini, qui eam fratri suo negat; lel neque curæ ipfi est, illam obtinere, qui eam non desiderat. E contrario sangui infontis hujus Abelis vindictam implora adversus sanguinarium hunc Cainum, nihil nisi vindictam spirat. Neque plu auxilij in sanctissimis Sacramentis invo nier, qui ad vindictam pronus est: Omi virtus meritorum Christi, omnis visgo tiarum hisce remedijs contentarum mb deri non possunt, nec salutem afferre cord

uatur, addi-

ple e

el im

bime

ninem

effe o

c fant

&fo

ex quo

Chri.

ercul-

i fratii

idie II

vidi

ic info

at; led

angui nplora n, qui

ie plui

Omni

ris gra

n me

cord

mle

hominis vindictam spirantis, nisi ejus du-Majus, rities erga fratrem suum emolliatur. Gratiam accipiet nunquam, nisi gratiam proximo suo faciat. Absolutio quoque, quam ei sacerdos impertit, ipsi in sententiam condemnationis erit, nisi eam sincera cum inimico suo reconciliatio præcesserit.

Scrutare animum tuum, ut cognoscas, an non aversionem ab aliquo soveas, & injuriæ tibi illatæ memoriam; & religioni tibi duc, orationem, quam Christus ipse nos docuit, recitare, priúsquam ignoveris.

Beati misericordes, quoniam ipsi misericordiam consequentur. Matt. 5.7.

Qui fratri negat indulgentiam, sibi pa-

### DIES XVII.

## De Cognitione sui ipsius.

I.

NIhil majoris est momenti, quam se ipsum cognoscere. Humilitas sundamentum est persectionis; & sui ipsius cognitio sundamentum est humilitatis. Superbi sumus, quia nos ipsos non cognoscimus. Si reliqua omnia sciam; me ipsum
verò ignorem, idem est, acsi nihil sciam.
K 3 Si

150

Considerationes Christiane.

Majus.

Si omnia alia nesciam, sed meipsum cognoscam, multum scio. Quid mihi utilizatis affertur, si noverim causas, & este-Etus omnium, quæ in vniverso maximè admiranda funt, & ignorem, quid in animo meo geratur ? Universi administratio mihi non incumbit; sed animæ meæ cura incumbit mihi: omnes proin ejus motus observare teneor, ut eosè rationis regula componam. Mei ipfius cognitio regia est ad Deum cognoscendum via. Meipsum cognoscere non possum, nisi meum nihilum, miseriam, meamque à Deo dependentiam cognoscam. Et hæc omnia cognoscere non possum, nisi cognoscam Dei existentis naturam, supremum, ac plenum ejusdem Dominium, cui me nec ad momentum subtrahere possum: utinam Domine, ajebat S. Augustinus, noverim me! noverim re!

II. Cum aliquo homine diu vivere non possumus, quin eum cognoscamus, ut ut parum eum observamus. Et tamen etsi longo jam tempore nobiscum vivamus, nos ipsos non novimus. Melius dixerim, etsi a nobis separare nos non possimus, a nobis tamen exulamus, quia nunquam nos colligimus perpetuò ad externa essus: imo studio a nobis ipsis recedimus. Tantum abs

elt,

est, ut in nos inquiramus, ut una è præci-Majus puis nostris curis sit, nobismetiplis nos tegere, nósque ignorare. Socordia non minima hujus ignorantiæ causa est: studium conscientiæ explorandæ laboriosum est, ideo labori parcere cupimus. Superbia verò præcipua hujus ignorantiæ est origo: cognitio nostri ipsorum modestos nos redderet: nam si in nos ipsos rediremus, multas miserias, & imbecillitates inveniremus. Idcirco, quia isthæc cognitio arrogantiæ nostræ non congruit, vitandam eam judicamus. Malumus cæci, & luperbi, quam cum nostri despicientia perspicaces elle.

III. Amor nostri ipsorum potissima hujus ignorantiæ causa est; miserias, & imbecillitates nostras amamus, immoderatis
nostris propensionibus oblectamur. Atque hæc oblectatio in nobis extinguit serium ijs nos expediendi desiderium. Cæterùm, si in nos ipsos descenderemus, &
omnes cordis nostri motus, & inordinationes examinaremus, sieri vix posser, quin
caperemus, quam turpe sit, earum essectus
non formidare, & eisdem medendi necessitatem non agnoscere. Ad hoc verò tentandum animo generoso, & ad exequendum insigni sui ipsius victoria opus esset.

K 4

Su-

cog-

effe-

cime

ani-

atio

cura

otus gula

egia

e ipa

eum

de-

cam

ac

nec

nam

erim

non

, 110

eth

,1108

cli â
obis

colimò

1abo

to

Considerationes Christiana.

Majus,

152

Superbia, amorfui, & defidia hujc defide rio obicem ponunt. Medium, quo homo vanus, & ignavus hæc obstacula superare statuat, non invenitur, præzer re, Domine, qui solus me contra imbecillitatem, & ignaviam meam firmare pores. Monstraitaque mihi meipsum, ut me, & miserias meas eadem mentis acie perspiciam, qua tu eas perspicis. Sed inspira quoque mihi earundem horrorem, & abijs me libera. Vel potius; dum mini illas monstras, relinque mihi, quidquid deprimere me potest; ita tamen, ut tibi non displiceam, nec animum abijciam: nullum remedium nimis efficax est malo infanabili, quale est superbia, curando.

Statue tibimet ipsi studiose, & assiduè attendere, tuique ipsius cognitionem omnibus alipsicientijs præhabere.

Universa vanitas est omnis homo vivens. Psal. 38. 6.

Noverim me! noverim te! Aug.

報(日本)(日本

DIES

pro singulis anni diebus.

eside.

bsta-

præimmare

um,

acie

nspi-

, &

mihi

dquid

it tibi

am:

malo

atten

s alops

10 VI-

ES

10.

153

连进:连连进:连进进:连进进:

#### DIES XVIII.

### De Oratione.

L

Uidnam causæ est, quòd, cùm Christus virtutem adeò certam orationi suo nomine factæ tribuat, ea tamen tam exiguum plerumque effectum habeat? causaest 1. Quia, cum oramus, tales non sumus, quales esse nos oporter, sed peccato obnoxij. Peccator, qui defiderium ad meliorem frugem redeundi non haber, orationem, quam Christus nos docuit, quæque omnia nobis necessaria complectitur, recitare non potest, quin à seiplo dissideat, seque condemnet. Petit enim, ut nomen Dei sanctificetur, glorificeturque, & illo ipso tempore ei ignominiam creat; petit, ut adveniat regnum Dei, & ipse contra id rebellat, dum peccatum regnare in corde suo patitur; petit, ut voluntas Dei impleatur, & ipse Dei præcepta violando illi se opponit; perit, à Deo sibi dari panem hunc, ut dicunt, supersubstantialem, hunc panem vitæ; sed ut eum indigne sumar;petit â Deo peccatorum remissionem, & ipse cum offendere pergit; perit à Deo summo

Considerationes Christiana.

Majus

fat ei in pet catum P fall 108.

354 malo, quod est peccarum, liberari, & ipse in eo perseverare cupit. Quam inaudi-Oratio ejus La secumipso discordia! quanta damnationis caula!

> II. Oratio nostra effectum suum non haber, quia non perimus, quod perere nos oporter: non exaudimur, inquir S. Augustinus, nisi quatenus in nomine Servatoris petimus: ar innomine Servatoris pe zere non possumus id, quod saluti nostra adversatur. Petis à Deo, ut in hac lite forensi, quamvis injusta, superior abeas: an non hoc est novum scelus patrare,cum Deum complicem, & ministrum injustitiæ tuæ reddere cupis? petis a Deo sanitarem, & bona, quæ ipse prævidet salutituz obstitura, ob immoderatum, quo in ea raperis, desiderium, ob abusum, quo es tractabis: hæc tibi non gratiæ, sed suppli cia forent. Deus te exaudit, dum ea ne gar. Tu quidem bona perere tibi videris; cum tamen illa tibi sint futura mala; privatio verò eorum in maximum tibi bonum sir cessura. Deus non tua verba, sed de Opras felix esse, has fideria exaudit. bona desiderata, ad quæ aspiras, scelera. tum te, & quod consequens est, infelicem Ah! Domine, nega mihi, redderent. quidquid faluti meæ adversum petiero, & III, Oraș in hoc exaudiri cupio.

profingulis anni diebus.

iple

audi-

atio-

non

e 1108

Au

erva

is pe-

oftræ

c lice

beas:

,cum

julti-

mita-

ti tuz

ea ra-

10 64

ippli-

a ne

deris;

pri-

num

d de

hæc

eleralicem

mihi,

0,8

Oraș

155

III. Oratio nostra effectum suum non Majus. haber, quia non petimus, sicut oporter: non exaudiris, inquit S. Iacobus, quia male oras. Oratio tua conditionibus necessarijs destituta est, quæ eam efficacem reddant. Oras absque attentione; & cur vis, ut Deus te intelligat, cum nec ipse te intelligas? oras absque reverentia, & ipsas tuas preces peccatum facis. An exaudiri mereris à Deo, dum eum orando offendis? oras absque fideviva, quam Servator semper veluti conditionem necessariam requifivit ad obtinendum, quod petitur: is enim non solum dixit, nos, quidquid petierimus, obtenturos; sed, quod cum fide perierimus. Tandem lassaris, & aboratione desistis; cum tamen certa orationis efficacia de lege ordinaria perseverantiæ affixa sit. Si his omnibus conditionibus oratio tua caret, in temetipsum, si non exaudiris, culpam refer.

examinate, quænam harum conditionum orationem tuam deficiat, & impediat, quò minus exaudiatur. An non omnes istæ forsan in ca desiderantur?

Petitis, & non accipitis, eò quòd malè petatis. Iacob. 4. v. 3.

Non petitur nomine Salvatoris, quidquid est contra rationem salutis. Aug. in Ioan. DIES Majusa

156

Considerationes Christiane.

DIES XIX.

De vera Pierate erga B.V.
Mariam.

I.

I JNa è causis, & signis certissimis Prædestinationis nostræ pietas est in B. mam Virginem, si quidem ea vera est. Sunt enim quædam in Deiparam pietates fallæ, aliæ justo sidentiores, aliæ denique imperfectæ. Falla pietas nos decipit, & vanalpelactar justo sidentior interit. Nobis struit Imperfecta ad salutem æternam nos non perducit. Falsa pietas in B. mam Virginem est, eam labijs honorare, & corde ignom. nia afficere; honorare matrem, dum hlium offendimus, & ab ea gratias petere, dum ijs abutimur, quas nobis jam obtinuit. Justo sidentior pietas est, sibi persuadere, S.mam Virginem salutem nobis impetraturam, dum ipsi pro ea laborare nolumus. anne ipsa plus, quam Deus præstare potest, qui ærernam Bearitudinem nobis da re sine nobis haud potest? T'emericas est confidentia, qua in eamferimur, uti ad perseverandum in peccato, quòd credamus, eam nobis peccatorum nostrorum

TOTIS,

seniam obtenturam: hoc enim est, ip- Majus. sam iniquitatum nostrarum velle complicem reddere. Quanta injuria! pietas imperfecta est, totum cultum, qui B.mas Virgini exhibetur, constituere in frigidis quibusdam, & languidis precibus, ac cæremonijs exterioribus. Perfecta in Deiparam devotio consistit in imitandis ejus virtutibus: omnis pietas, quæ huc non collimat, imperfecta est. An non & tua sic

est comparata?

Præ-

mam

Sunt allæ,

nper-

alpe-

truit.

11011

inėm

omi-

m fi-

tere,

inuit.

dere,

petra-

mus.

po-

as eft

iti ad

reda-

orum 18= II. Servus Mariæ nunquam peribit: verum est. Hæc cogitatio authoritate SS. Patrum, ratione, & experientia nititur. At, éstne servus Mariæ, qui mundi, & diaboli mancipium est? éstne servus Mariæ, qui ejus filio inimicus est, nec ei se reconciliare cupit? éstne servus Mariæ, qui in se dominari patitur vitia, quæ ipsa summopere abominatur? éstne servus Mariæ qui fili) ipsius leges perulanter violat, & matris se protectioni committit, & immunis esse cupir a pænis, quas leges ipfius violando meretur? estne servus Mariæ, qui ejusdem infignia portat exterius, dum cor ipfius cordi penitus habet oppositum eique non obedit, dum ipsius filio non obtemperat ? ipfa non minus, quam filius exigir morum emendationem, non verò mortem pecca-

358 Considerationes Christiane.

Majus.

roris, si per obstinationem tuam ei te opponis, non ampliùs servum, sed hostem suum te reputabit, cum obstinato animo silij sui hostis esse velis.

III. Verum est, pieratem in S.mam Virginem maximorum peccatorum esse refugium, eisque minime desperandum, quamdiu finceram fimul, & justam erga ipsam fiduciam habuerint. Hæcin ipsam pietas, & confidentia præsidium quoddam est, quo ab ira Dei defenduntur: fi verò hoc præsidio abutimur, magnam Deus gratiam nobis subtraher, ut hac pietate, & imul omni falutis obtinendæ spe excidamus, Et postmodum B. ma Virgo interitum nostrum impedire alia ratione non potest, quam providendo nobis de gratijs Prote-Etionis, queis nos è periculis liberet. Si verò, iplà invità in illa nos conijcimus, quid ipsius protectio nobis proderit? ipla enim salutem impetrare nobis non potelt, nisi vitæ in melius commutandæ nobis obtineat gratias: quibus si resistimus, quid nos eæ juvabunt, nisi ut excusatione mis nus efficiamur digni? qua ratione Deipara cerram reddere prædestinationem nostram potest, nisi obtinendo, ut in statu gratiæ moriamur? qui verò hoc fieri potest, si in peccato semper vivimus?

ri

pro singulis anni diebus.

e op-

ftem

nimo

Vir

refu-

namplam

etas,

eft,

hoc

imul

mus,

noeft,

ote-Si

us ,

ipla

relt,

quid

ml

para ram

atiæ si in

14

159

Examina te, ut videas, an nomen servi Ma- Majus. riæ merearis atque inde judicare possis, an commoda huic nomini annexa exigere possis.

Qui audit me, non confundetur; qui operantur in me, non peccabunt. Eccli. 24.30.

Si Mariam diligitis, si vultis ei placere, amulamini. Bernard.

### DIES XX.

DeNecessitate, quæ vero Christiano incumbit, Christian sequendi.

Sne Christianus? Quæstio videtur inutilis; sed forsan injusta non est, quandoquidem hoe dubium fundamento non Usum rationis vix attigeras, cum hæc quæstio tibi proponebatur; innocentia ætatistuæ, te, quod verum erat, respondere docuit. Potésne etiamnum hunc in modum respondere? verum est, te nomen Christiani gerere; sed, an tanti mensuram nominis imples? characterem quidem ejus habes: sed agisne vitam eidem congruam? credisne modicum aquæ . quo in sacro fonte tinctus es, perfectum te Christianum esfecisse? necessarium hoc est; sed non sufficit. Quid est esse Chri-

260 Considerationes Christiana.

Majus.

Christianum? est esse hominem, qui profitetur, se Christum sequi, imitari. An eum sequeris? an eum imitaris? si ita res se se chabet, verus es Christianus.

. II. Quidest esse Christianum? est esse eum, qui fibi Christum proponit velut exemplar, Evangelium, & Christi vitamve luti vitæ suæ regulam; qui divini hujus archetypi evadere conatur ectypon;ita,ut, dum quis ipsum intuetur, se Christum in eueri credat; idcirco, quòd omnia eju lineamenta, ut ita dicam, in se exprimat, & dicere cum Apostolo possir, se vità Christi vivere, vel potiùs Christum in ipso vivere. Hæc est effigies hominis Christia-Estne hæc etiam tua? cognoscisne te ex hiscelineamentis? si itaest, Christianus es; sin verò, injurià hoc tibi nomen tribuis; fidelis enim nomine, re infidelis es; Christianus in speciem, ethnicus reap se. Quale monstrum! Ectypon Christ Si quis ju esle debes, si Christianus es. dicare velit, an Ectypon nonaberret ab archetypo, unum cum altero componit, & singulos utriusque ductus examinati comparationem si facis, quantum ea tibi ruboreminijciet, dum tibi monstrabit; quantopere ab hoc divino exemplari dil 1enrias!

pro singulis anni diebus.

161

Com-

III. Christus est humilis; ru superbus Majus inanis gloriæ fectaror es. Ille abhorrer honores, & fugit; tu ijs cum ardore in-Ille mitis fuit, & patiens; tu ferre nihil potes. Ille atrocissimas injurias remittit, tu vel levissimas condonare non vis.Ille ipsos suos amavit tortores; & tu fratres tuos amare non potes. Ille fuit pauper, ita ut nudus prorsus moreretur; & tu bonis terrenis supra modum addictus Ille vitam egit perpetuò asperam & austeram; tu vitam mollem, & suavem sectaris. Ille sibi delicias eriam innocentissimas negavir; tu periculosissimas, & forsan immoderatissimas tibi permittis. Ille fuit obediens usque ad mortem Crucis; tu in rebus facillimis obedire renuis. Ille in re nulla seipsum quæsivir; tu in omnibus te quæris. Potéstne major esse oppositio, &, quod consequens est, manifestior reprobationis character ?nonneChristi è cruce pendentis imago, quæ tibi in morte exhibebitur, ut te ad confidentiam animet, te condemnabit ? mors Christi inutilis tibi erit, si ipsius vitam tibi non statueris vivendiregulam? si ex ipsius exemplis non profeceris, ex ejus meritis utilitatem non percipies. Nec Servator tuus erit, si exemplar tuum non fuerit,

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

pro-

ta res

t esse

it ex-

m ve

hujus

a,uli

m in

e ejus

imat,

Chri.

fo vi-

ristia-

sne te

riftia-

omen

fidelis

reap.

Christi

uisju

ret ab

onit,

inat;

ea tibl

abit

ri dile

Chris

Majus.

162 ConsiderationesChristianæ.

Compara te cum divino hoc archetypo, ut videas, an ex hisce lineamentiste cognoscas.

Magister, sequar te, quocunque ieris

Matth. 8.19.

Frustra sum Christianus, si Christum non sequor. Bern.

#### DIES XXI.

# De Mysteriis vitæ Christi oc

I.

Uis Christi Consilium in vita sua oc-- culta comprehendere potest? Is venit animabus in falutis viam perducendis daturus operam, & triginta ipfos annos in officina opificis perseverat, ut vitamin ea obscuram, &, ut viderur, inutilem Cur tam ardentem Zelum loco tam ignobili includit? cur lumen adeò rutilans sub modio abscondit? cur tam admiranda talenta sepelit? cur mundum non percurrit, ut eum doctrina sua instruat, viru rum exemplis ei præluceat, suis miraculis in stuporem rapiar, vitæ suæ sanctitate, & verbi divini virtute ad meliorem trugem convertat? cur denique triginta iplos annos nihil agendo transigit; cum intra hoe

retis

hoc tempus tanta præstare ad gloriam Dei Majus. posset? quam impenetrabilia esse videntur vitæ hujus absconditæ Mysteria?imò, quam grandia, quam admiranda sunt ijs >

qui ea penetrant?

ut vi

e ieris,

ristum

OC.

па ос

Is ve-

cendis

nos in

ram in

utilem

co tam

itilans

iranda

ercur-

VIIII

raculis

titate,

n fru

iplos

intra

hoe

II. Christus in hacvita occulra nihil agere credebatur; & tamen quanta non egit, nihil ut videtur, agendo? cum voluntarem faceret Patris, an nihil agebat ? cum nos docerer pretium voluntatis divinæ, quid non agebat? nihil enim ad speciem agere, distante id Dei voluntate, plus est, quam multa, & grandia præstare contra Dei voluntarem; an nihil agebat, cum per hoc nos pararet ad mysteria vitæ suæ in SS. Eucharistia absconditæ? an nihil agebat, cum per hunc amorem vitæ occultæ nobis suppeditarer antidotum adversus superbiam nostram, & desiderium, quo videri, & æstimari ambimus? an nihil agebat; cum ex officina Scholam quandam faceret, in quanobis daret tam infignia documenta de humilitate, quæ nos in cognitionem pretij hujus virtutis adducerent; ejus æstimationem, & amorem inspirarent, ejusque praxin nos docerent? an nihil agebat; cum nobis præberet exempla, quæ olim Alexios, & Calybitas animarura, quæ eremos infignibus Anacho-

L 2

Majus

retis, & Religiosorum claustra tot Sancis viris, & fæminis celebratura essent; an ni-

hil agebat?

III. At quantopere hæc vita Christi occulta superbiam tuam, & immoderatum re conspicuum, celebrémque reddendi de siderium tibi exprobrat? Zelus tuus, utvidetur, te animat ad magna præstanda, ad actus virtutum exercendos, qui splendo. rem præseferant. Verbo: omnia facere cupis, sed meruendum, ne omnia tentando nihil facias. Nam facere multum, sed non pro Deo, est nihil facere. An non fastus est, qui ad exteriora te impellit ! an non philautia est, quæ re ad agendum incitat? an non desiderium, te gloriolum reddendi, magnumque tibi præ alijs no. men comparandi, ad opera bona te instigat? quid est, quod te usque adeò ad ope ra ultronea movet? id nimirum, quòd multum splendoris habeant, téque præ cæte. ris spectabilem reddant; cum tamen in 0. peribus, ad quæ facienda obstrictus es, ram socors sis; quia nempe obscura sunt, nul lámque tibi famam comparant. An non mysteria vitæ Christi absconditæ occultam zuam superbiam produnt?

Examina teipsum, ut videas, an vehementia Zeli tui, & desiderium ad exteriora te es-

fun-

pro fingulis anni diebus. 165 fundendinon sit effectus potius vanitatis,quam Maju's. charitatis?

Verè tu es Deus absconditus. Isa. 45. 15. Nostrum otium magnum est negotium Aug.

## DIES XXII. De Mansuetudine.

Avon els ingenerant il to BEatimites, inquit Christus, quoniam ipsi possidebunt terram. Imò longè plus consequentur; possidebunt enim cor Dei, possidebunt corda hominum, possidebunt cor proprium. Dominus est Deus pacis, thro- Factus est in num suum erigit in cordibus, in quibus pax pace locus e. residet; in commoto, & irato corde non jus Psal. 75. invenitur. Non in commotione Dominus. Ejus deliciæ sunt in anima miti, & tran- 3. Reg. 19. quilla quietem capere, eique se impertire. Hoc ut filios suos aspectu suo dignatur, & ut talibus non solum hæreditatem suam pollicetur, sed ex hoc momento exquisito- ci, quoniam rum beneficiorum eos reddit participes. filij Dei vo-Cuj unquam magis se impertijt, quam cabuntur-Moysi? plures in ipsum, quam in ullum Matth. 5. mortalium gratiæ fuêre collatæ, non alia de causa, quam, uti SS. Litteræ notant, quia

-51 (FEE)

netis

n IIIa

hristi

atum di deut VI

a, ad

endoacere

nran•

um,

non

lit?

adum

ofum

s 110ª insti-

opemula

cæte-

in 00

, ram

nul

1 11011

ıltam

emen-

te et

171-

166 Considerationes Christiana.

quiamitissimus suit. Davidsibi visus non est potentius argumentum Deo asserre posse ad gratias ejus impetrandas, quam si mansuetudinem suam ei in mentem revocaret. An non desectus gratiarum, quem deploras, è desectu mansuetudinis proseciscitur?

II. Homo mitis, & benignus, qui fe ipsum possidet, corda etiam hominum pollidet, & quodammodo in ea dominatui. Non est ingenium aded ferox, quod manfuerudine non concilierur; nec irætamimpotens, quod per eam non mitigetur. In atrocissima, inquit spiritus sanctus, verbo miti, & officioso obsistere non valet. Quantacunque vi polleat zelus, plures ta men mansuerudo, quam ipse ad meliorem frugem reducit. Quot corda ea ibi Subjecit, quæ zelo obstitere? zelus Servatoris perterrefecit quidem Templi prophanatores, neminem tamen eorum ad honestiorem vitæ rationem reducere 110tatus est. Castigaviteos, sed non emendavit. E contrario obstinatissimi quique mansuerudinis ipsius amœnirari opponere le non poruêre. Testantur id Publicanh Magdalena, & maximi peccatores, ei se dedere compulsi. Qu'i fieri potest, ut is non 2. metur, qui malum pro malo reddere penitus

ho-

Trong 17.

pro fingulis anni diebus.

167

Talan P

horret, qui nullum verbum paulò acerbius Majus.
elabi sibi patitur, qui ipsam etiam veritatem non nimis serventer desendit, qui
jura sua tenaciter non tuetur, qui bonorum suorum, quàm benignitatis jacturam
facere mavult, qui injurijs non nisi obse-

quia rependit ?

s non

e pol-

àm li

revo-

quem

profi-

ui se-

1 pol-

natuli

man

mim-

. Ira

verbo

valet.

res ta

nelio-

ea fibi

erva-

pro-

m ad

e 110-

men

mdne

onere

icam,

se de-

on a-

nitus

0-

III. Mansuerudo facit, ut homo se iplum possideat, verus cordis sui Dominus; cum id nec perturbationibus, nec agitationibus concuriatur. Is in eo velut in aqua pura, & pellucida vider omnes morus inibi allurgentes, & quemadmodumnec iracundia, nec aliæ commoriones animo ejus dominantur, sic ipse omnibus suis cupiditaribus imperat, quæ contra ipsius mandatum se non erigunt, nec ulla è corde ejus, nisi ipso volente, prodit. Homo iratus, ajunt, est extra se; qui igitur videre poterit, quid in se geratur? qui omnibus animi lui motibus moderari poterit? verum homo manfuerus, & tranquillus nunquam extra seipsum prodit, sibi nunquam non Idcirco perspicit, quid in se agatur; nec quidquam ipsum latet. madmodum mansuerudoDominium ei tribuit omnium animi sui motionum; sicomnes earu impetus facile comprimis, sibique morigeras experitur, cum, & iple ra-CIO

168 Considerationes Christiana.

Majus.

tioni, & Deo semper morem gerat. Si cupiditates tuæ frequenter contra te insurgunt, inde oritur, quòd rationi, & Deo te non submittas.

Statue ad id seriò incumbere, ut Dominus tui ipsius essiciaris per patientiam, & mansuetudinem, si aliorum corda conciliare tibi cupis.

In parientia vestra possidebitis animas

vestras. Luc. 21.19.

Pax mea cum humilibus, & mansuetis corde Imit. Chr. c. 13. l. 3.

# DIES XXIII. De Separatione Sui a Mundo,

I.

Pleri non potest, ut quis salurem consequatur æternam, nisi à mundo se abalienet; ab eo verò se abalienare difficile est, nisi ab eo se separet. Exite de medio mundi corrupti, dicit Dominus, & abeo vos sejungite, si silij Dei, idest, veri Christiani esse velitis. Gratia, quæ nos Christianos reddit, est gratia separationis. Imo simul, ac charactere Christiani per S. Baptismum ornamur, ad mundo renuntiandum, & ab eo nos separandos nos obstringimus. Divus Paulus ad Christi sidem voganio.

Z, Cor. o

Quims fegregavit ex utero, Galat 1°

pro singulis anni diebus. cationem, separationem appellat. Id, quod Majus. prædestinatos reddit, est separatio, quam Deus instiruit, dum eos è massa perditionis fegregar. Id, quod veros Christianos efficit, inquit S. Augustinus, est separatio à mundo corrupto; & hæc verè pænitentes reddit. Primus motus, quem gratia peccatori inspirat, est desiderium è periculis mundi, qui eum corrupit, discedendi. Si gratia Christianismi est gratia quædam separationis, ei respondere non poslumus, nihâ mundo nos iejungamus. Sunt gratiæ nonnullæ corroborantes, quibus non nisi certando respondemus. Sunt gratiæ præcautionis, quibus non nisi cimendo refpondemus. Sed, quod attinet ad gratias separationis, ijs nonnisi fugiendo reipondetur. II Aura mundi aura est peste infecta. Quaratione morari in eo diu possumus, quin ea afflemur?quam difficile est in mundo versari, & ramen amoris vinculo ei non alligari? Res omnes, quas in mundo cernimus, Sermones, quos in eo audimus, Exempla omnium illorum, quibuscum vivimus, eò conspirant, ut ei nos affigant. objecta, & bona omnia, quæ mundus nobis proponit, sub sensus nostros cadunt, x proin vim perquam vehemenrem in eos LF

Si

ılur.

eo te

us tui

etudi-

imas

uetis

do,

mle-

aba-

e est,

abeo Chris

Chri-

Imo

Ba-

trin-

1 VO-

0=

170 Considerationes Christiana.

Maius

faciunt, quibuscum fingularem proporrionem habent; atque hac ipsa de causa affectiones nostras excitare, córque nostrum movere facile possunt. Sermones omnium eorum, quibuscum consuevimus, cum non agant, nisi de magni æstimatione, rerum sub sensum cadentium, quibus ipsi sunt inescati, nos quoque ijs inescant, & affectionem, quæ aliunde jam sat fortis est, roborant: Sed Exemplum tot hominum, inter quos vivimus, quos æstimamus, quos amamus, quique omnes suas curas hisce bonis inquirendis impendunt, omnem felicitarem suam in eorum possessione statuunt, est quasi torrens aliquis,qui nos abripir, ut submergar, & ad interitum præcipitet. Itaque securitatem, salutemque nostram, prærerquam in separatione, & fuga, invenire non possumus.

est; at simul difficilis: homo enim occafione conditionis suæ mundo irretitus eum
fugere non potest: nihilominus ab eo separare se debet. 1. à mundo corrupto.
2. à mundo periculoso. 3. à mundo vano;
& frivolo. Hæc autem separatio suos
gradus habet. Abalienare penitus se debet à mundo corrupto, ab hominibus;
quorum liberior vivendi rario, sermones

im-

pro singulis anni diebus. 171 impuri, axiomata impia, confilia scelera- Majus. ta ad nihil funt apra, nifi ad corda depravanda, & animas perdendas. Vitare debet, quoad fieri potest, mundum periculosum, ubi primas plerumque tenent sæculi pompæ, quibus in facro Baptismate renuntiavimus, domos ludorum, & continuarum animi remissionum: item congrellus illos, in queis non nili obtrecta-Deliges protiones, & facetiæ inepræ in ulu funt. mo-Bul musica derari, & coërcere debet commercium वामा क्षेत्र र उपन्ती Adares, SE. cum mundo vano, & frivolo, tórque visitationes inutiles rescindere, ut tempus, quod fibi conceditur, tribuat obeundis muneribus conditioni suæ, & dignitati Christianæ proprijs, ur subinde sacris altaribus advolvatur, vel conclavi fuo fe abdat, saluti suæ invigilaturus, & precibus navaturus operam. iolėsne hoc agere? Statue, in quocunque statu vivas, mundo penitus valedicere, téque ab eo, quantum potes, eparare. Exite de medio eorum, & separamini, dicit Dominus, & ego recipiam vos, &

ero vobis in patrem. 2. Cor. 6. v. 17. 6 18.

Non vis relinquere mundum; relinquer te mundus. Aug. Serm. 1.

DIES

Bind

opor-

a at-

trum

om-

nus,

latio.

uibus

cant,

fortis

omi-

tima-

fuas

lunt,

offef-

s,qui

irum

rém-

one,

Haria

occa-

eum

e fe-

upto.

ano,

fuos

e de-DUS 1 10nes

Me

172 Considerationes Christiana.

Majus.

DIES XXIV.

De Regulis Charitatis in Pro-

I.

Diliges proximum tuü, ficut teipfum Matth.22.

R Egula prima charitatis est, amare proximum nostrum, sieur nos iplos. Amor, quo nos iplos prosequimur, tener est. Teneri hujus amoris primus esectus est, minima etiam mala, quæ nobis obveniunt, graviter ferre; vel potius nobis persuadere, mala nostra nunquam esse levia. Charitas nostra in proximos idem in corde nostro præster necesse est. Sieos ut nos ipsos amaremus, de minimis eorum malis doleremus; vel potius, charitas ea nobis ut grandia proponeret, exemplo S. Pauli; qui, cum propria malador lorem ei non afferrent, ex omnibus tamen malis fratrum suorum non modicum do-Iorem capiebar. Qu'am Ionge ab hac agendiratione absumus, qui in malis, que proximo accidunt, tam duro fumus animo. Secundus teneri in nos amoris effectus est, proprios defectus tegere, aut curare, ut leves esse videantur. Id ipsum etiamicharitas agere debet, fi fratrum nostrorum specte. mus

profingulis anni diebus.

**D** 

TO.

mare

plos.

rener

ectus

00-

nobis

e le-

idem

Sieos

s eo-

cha-

, ex-

la do

men

1 do-

ac a

quæ

selt,

t le-

ritas

ecte-

us

173

res

mus defectus. Hæc illos velut leves no- Majus, bis proponet; si actionem excusare nequimus, intentionem excusabimus; si nec ipsam intentionem excusare possumus, imbecillitatem hominis miserabimur, no-bisque ab hoc defectu cavebimus. Quo- modo tua agendi ratio huic regulæcongruit; quantum ab hac charitate diversa est!

II. Alteracharitatis regula eft, proximum nostrum eo modo amare, quo ab iplo amari vellemus. Hanc regulam Christus ipse nobis præscribit: Quacunque vultis, ut faciant vobis homines, & hoc facite illis. regulam divinam! observemus eam, tum justi, imò, & sancti erimus. Quid facilius? fufficir legem sequi amoris nostri iplorum, quantum cunque exlex lit. ficit sequi morus ejusdem, quantumvis untinjusti, ut eis nos accomodemus. proximo justa reddere nos docebir. vis è seipso percuncterur : vellémne ego, uthunc in modumageretur mecum? vellémne, ut austeriùs tractarer, ut alij contemptim de me loquerentur, ut imperiolum in modum, si quid agendum esset, mihi præciperetur, ut meæ famæ malitiosè detraheretur, ut cavillationibus exciperer, ut ludibrio haberer, ut minimi mei erro-

Matt. 7, 12.

Majus.

174 considerationes Christiana.

res, quasi magni forent, traducerentur, ut exaggerarentur, ut innocentissimæ mez actiones summè nocentes reputarentur, ut intentiones meæ, quantumvis rectæ, in deteriorem partem malignè acciperentur; ut sinistrum judicium è levissimis indiciss de mea vivendi, & agendi ratione ferretur, ut imbecillitatibus meis nulla tribueretur venia, ut desectus mei non tolerarentur? an non optarem, ut modo prorsus contrario mecum ageretur? Eccur ego non eadem ratione cum alijs agam, cum lex charitatis præscribat, ut alijs faciam, quod seri mihi vellem?

mum nostrum amare, sicut C'iristus nos amavit. Atque hanc ipse nobis præscribit, dum ait. Mandatum novum do vobis, utdiligatis invicem, sicut dilexi vos. Si hanc Regulam consulamus, si eam sequamur, quousque nos non deducet? Quomodo les sus nos amavit? sine ullo nostro merito. Quid in nobis reperit amore suo dignum, vel potius quid in nobis reperit, quod non ipsius odium mereretur, cum ejus inimici essemus? amavit nos sine ullo suo commodo, quid enim sperare poterat a pauperibus, & miseris, quales nos sumus? amavit nos tam ardenter, ut bona, quietem, glo-

riam

Toan. 34.

pro singulis anni diebus.

175

riam, & vitam suam nobis consecraret. Majus; sie dilexit. En quantopere IEsus nos amârit! En exemplum, quod veluti charitatis nostræ regulam nobis proponit. En præceptum verè novum, quod veri Christiani observare tenentur. anne hactenus id observavi? an ad id observandum saltem deinceps paratus sum? ad hoc obtinendum necessarium foret, mi Servator, ut me minùs, & te magis amarem, quàm amem; ut proximum meum prorsus heroica charitate diligerem; cujus praxin docere me solus potes; quemadmodum solus ejus mihi præbuisti exemplum.

Assuesce potissimum in modo cum proximo agendi, secunda regula uti, & frequenter ex te quærere: vellémne, ut bunc in modum ageretur

mecum?

ntur,

e meæ

ntur,

Tæ, in

entur;

ndicijs

retur,

eretur

entur:

crario

eadem

arita-

d fieri

PIXO10

10s a

cribit,

ut di-

ic Re-

nur,

erito.

mum,

d non nimici mmo-

mavit, glo-

am

In hoc cognovimus charitatem Dei, quoniam ille animam suam pro nobis posuit, & nos debemus pro fratribus animas ponere. 1. Joan. 3. v. 16.

Omnium ille passiones suas credidit, &

tanquam suas flevit. Hilar.

器)(铝料

DIES

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN Majus.

176 Considerationes Christiana

(CONSIDERATIONES CHRISTIANA

(CONSIDERATIO

De Gradibus Consensus voluntatis nostræ cum Divina,

DRimus Gradus conformationis volunratis nostræ cum divina consistit inferenda Dei voluntate, cum difficultate quidem aliqua, fine tamen imparientia; cum horrore quidem aliquo, fine tamen adverso conaru, non quidem reipsa murmuramus, subinde tamen querimonias quasdam excidere nobis patimur. Non vellemus voluntari divinæ nos opponere, mallemus tamen, ut ea se nostræ accommodaret: potiùs id petimus immoderato, & inquieto studio, quam vero fervore; non vellemus id obtinere medijs injultis utendo, adhibemus tamen ea, quæ valde funt imperfecta; non vellemus admittere peccarum lethale, ut votis damnaremur; sed multis peccatis levioribus comittendis nos exponimus; non volumus ei resistere, turbamur tamen. Hic gradus Conformationis magnopere imperfectus est. Ve-

rum quantum cunque imperfectus sit, for-

II. Se-

san necdum eum arrigisti.

pro singulis anni diebus.

177

M. Secundus gradus est, se voluntati di-Majusi vinæ submittere. Gradus iste horrorem omnem non excludit; sed facit, ut eum supe-Affligimus nos ob jacturam boremus. norum, ob mortem hominis illius aded nobis chari; divinæ tamen voluntari acquiescimus. Commovemur quidem ab injuria quadam per inimicum nobis illata;ab illius amici perfidia; neque ramen idcirco turbamur; tantum abest, ut in murmurationes erumpamus, ut ne modestis quidem querimonijs demus locum; aut, si qua naturæ nostræ imbecillitati elabatur, eam quantocyus ejuramus, & damnamus. Si quando gemitus edimus, gemitus hi amore plenissimisfunt, & è siducia prodeunt filij, qui coram tam benigno Patre cor suum exonerat afflictum: si cordi afflicto motus quidam primo-primi excidant, qui voluntati divinæ adversari videntur, id non fit, nisi ut eos comprimar, & occasionem habeat sacrificium suum renovandi. Tantum abest, ut vel minimum errorem admittere velit, quo impedire cupiat, quò minus voluntas divina impleatur, ut ne pedem quidem eum in finem movere vellet; & si vel unico verbo opus esser ad movendum Deum, ut suam voluntatem nostræ accommodarer, id proloqui noller.

VO.

in fe-

ultate

ntia;

amen

mur-

onfas

Non

nere,

com-

rato,

ore;

juttis valde

ttere

nur; endis

tere,

rma-Ve-

for-

Ca

Majusa.

178 Considerationes Christiana.

Oquam longe ab hoc gradu abes! Ett

men hic perfectissimus non est.

III. Gradus Tertius Conformationis cum divina voluntare in eo versatur, ut etiam tunc eam amemus, cum nobis severissima videtur. Voluntatem divinam non amare, est Deum ipsum non amare Voluntas divina voluntas justa, & fancta est; ac proin eam non amare, est malum, & injustum esse. Voluntas Dei nullare, nisi nos amando, nobisque benefaciendo Iraque eam non amare lei occupatur. plum odisse est. Omnes nos è natura legibus bonum amamus; potéstne verò alle quid, quod bonum non sit, à voluntatein finite bona proficisci? maxima quæque mala, ubi per Dei voluntatem transeunt, mutată natură, evadunt bona; atque its non folum animo voluntati divinæ collsentiente, sed & læto acceptanda suns Bona ipsa, quæ accipimus, non tamproprer se, quam propter voluntatem divinam, à qua proficiscuntur, grata habere debemus; similes beatis cæli incolis, qui bus minus cordi est propria felicitas, quam divinæ voluntatis in eis impletio. Arque hoc est, quod ipsos perfecte sanctos, & beatos efficit. An non hujusmodi dispoutio illud cor, in quo ea invenitur, ve

ra

770

re

el

u

di

pro singulis anni diebus. 179
rum Paradisum, & hominem, qui eam ha- Majue,
bet, verè beatum reddit?

Examina te, ut videas, ad quem trium horum graduum perveneris?

Sicut autem fuerit voluntas in cælo, sic

Gratias agas Deo non minus in adverfis, quam in prosperis, & cum prospera funt, te non meruisse fatearis. Eucher.

## DIES XXVI. De Præsentia Dei.

DEus me intuetur. Ah grande Verbum ei, qui id comprehendit! Quantopere hoc animi nostri morus reprimere » desideria moderari, peccata prævertere animi nostri magnitudinem tueri, fervorem nostrum animare, vitam nostram ad rationis normam dirigere potest? Deus me intuetur, semper mihi præsens, semper attentus est, semper de me cogitat. Et ego eum non intueor, ei non artendo, de eo vix unquam cogito. In quantum id mihi dedecus cedit! Deus me intuetur, quantam reverentiam, quantamque modestiam ipsi præsenti exhibere me non oporter? Sera-M 2 phi-

Etta

cionis

, UC

feve-

rinam

mare.

Canda

um 1

lla re,

re seis

ò ali-

æque

eunt,

ue its

con-

funt

n pro

divi

abere

, qui

quàm

Atque

15, &

dispos

, ves

M

Majus

phini coram hac Majestate præ reverentia, ipsi humilitatis abyssose immergunt. Et ego terræ vermiculus non contremiscam Majestas regum tantam hominibus imprimit venerationem, ut insolentissimos quosque intra honestatis limites contineas, & Majestas divina me non coërcebit? Deus me intuetur. Auderémne coramoculis tam puris, qui iniquitatem ferre non possum, facinora committere, quæ coram homina non auderem? auderémne ipso præsent peccare, cum sciam, quòd odio sint Deo impius, & impietas ejus? præsente, inquam, Deo, cui ad me perdendum non nisi vo

Sap. 14 2.9.

luntate opusest?

Vider igitur, II. Deus me intuetur. quidquid boni facio, & quidem, ut id 10 muneretur, & vel minimam bonam actionem, minimum desiderium bonum felicitate infinita coroner. An non tanto Do mino languide servire forer eum content nere, tantaque remuneratione indignum se reddere? Deus me intuetur. prorfus cordis mei penetrar, omnes ejus motus observar, omnes causas, quæ meal agendum alliciunt, discernit, quanta pro in intentionis puritate omnes meas fulctiones obire debeo? Deus me intuetur; cum vehementissimè tentor, suos in me oculos colle

entia

[cami

im.

Mimos

ineat

3 Dens

funt,

omine

esente

eo illa

quam

ili vo

gitul',

id re-

actio-

felica o Do

ntem.

ignum

intimi

es ejus

mead

ta pro

as fun

r; cum

con:

convertit, ut me ad pugnandum excitet, Majuso opem suam mihi offert, qua me desendat; coronam mihi oftendit, qua me ad victoriam animet. Quanta igitur animi magnitudine pugnare me decet? possumme de victoria dubitare auxilio tam potenti sultus? possumme difficultates horrere, securus de palma, si eas superavero?

III. Deus me intuetur. In afflictionibus meis observat omnia, quæ, & quomodo patiar. Ærumnis meis haud mediocriter movetur; patientiæ, qua eas perfero, rationem haber; si ad ipsum confugio, velijs me liberare, si id ad ipsius gloriam, meamque salutem cedat, vel certe in ijs roborare me pararus est, ne illis succumbam. Cur ergo despondeam animum? Deus me intuetur, ut miserias meas specter, ut arcanis cordis mei gemitibus moveri se patiatur, ut desideria mea prævertat, ut preces meas exaudiar, ur necessitatibus meis subveniar. An igitur aliquid mihi deesse potest, quantumvis miser esse videar, modò considentia in Deum mihi non desir?

Frequenter in memoriam revoca bæc verba:
Deus me intuetur. Cum boc sit medium non
minus tutum, quam facile, ab omni tibi peccato cavendi.

M 3 Me-

182 Considerationes Christiana.

Majusa

Melius mihi est absque opere incidere in manus vestras, qu'am peccare in conspectu Domini. Daniel. 13. 23.

f

f

n

fi

Ci

q

lo

a

ti

n

f

90

t

Angelos, & angelorum Dominum, in lucta, quæ tibi cum diabolo est, spectatores habes. Ephrem.

## DIES XXVII. De Summa Dei Perfectione.

Uidest Deus? Est, inquit S. Thomas, . natura quædam adeò perfecta, ut perfectius concipinihil possit. Comprehendit enim in se, sed modo nobilissimo omnes perfectiones visibiles, & non villa biles, quæ in tota natura vel inveniuntui, vel inveniri possunt. Congere, quidquid est perfectionum, & pulchritudinum in omnibus creaturis sive corporeis, sive spiritualibus, quæ fuere, sunt, & esse possunt, fi Deus ijs in infinitum perfectiores procrearet; dic tamen cum S. Augustino: omne hoc pulchrum est, sed non sicut tu, Deus meus. Vel potius dicito: hoc pulchrum non est. Hoc turpitudo est Deo meo comparatum. Er sane, si exiguus ductus venustatis, qui in misera inventa cur

pro singulis anni diebus. 183 fur Creatura, cor meum inescare, imò fa- Majus. scinare potest, quam longè alia species fascinationis est, quòd omnium pulchritudinum congeries, quæ modo tam perfecto in Deo invenitur, cor meum lucrari, & in fui amorem trahere non possit? cur ad sitim meam extinguendam quæram aquæ cænolæ gurram, cùm inexhausto fonce aquæ vivæ fatiare me possim? II. Deus in se comprehendit omnes perfectiones fine vel minimo defectu. Bonus est fine qualitate; magnus est fine quantitate; immensus est sine extensione; æternus fine spacio temporis; in omnibus locis est, quin ijs circumfcribatur; semper agens, & in quiete semper; immutabilis, & omnia mutans; immobilis, & omnibus tribuens motum; incomprehenfus, & omnia comprehendens; prospicies omnibus, sed absque solicitudine; zelum habens, sed absque indignatione; iram habens, sed absque acerbitate; odium habens, sed absque commotione; amorem, sed absque cupiditate; desideria, sed absque indigentia. Quid perfectius? Deus nos amavit, inquit S. Augustinus, licet defectibus eslemus pleni, etfi nihil nisi turpitudo iple ellemus; fi in ipso defectum aliquem invemamus, contentus est, eth le non ame-MA 網別USA

rein

ectu

, in

ato

10.

11255

, UC

ipre-

limo

villa

ntur,

lquid

a in

e spi-

unt,

pro-

OIII+

tu)

pula

Deo

renia

ur

184 Considerationes Christiana. Verum si omne id, quod defedu Majus caret, omne id, quod perfectum est, amarimeretur, quifit, ut, cum æque parum poslimus non amare, quod amabile est, quam non videre, quod visibile est, lous camen Deus infinite amabilis non ametur, imò dicere autim, odio habeatur? III. Deus omnes has perfectiones in le comprehendit non tantum fine defectu; sed eriam modo excellentissimo possider cas fine limite, cum sit infinitus; sine indigentia, cum fit naturæ ipfius plenitudo; 1. ne permistione, cum sit actus ( ut vocant) purus; fine distinctione, & divisione, cum tit natura simplicissima; sine vicissitudine, cum lit immutabilis; fine acceptione rel cujuspiam ab alio, cum â nemine pendeal, & ab ipio pendeant omnia; fine timore eas amittendi, cum omnes ipli fint inge nitæ, ipséque sit ex essentia sua talis. Ah! Domine, quis similis tibi? Potestne igitu aliquid esse, quod tantum à me amorem, & reverentiam mereatur, quantum tu! Statue nihil amare, nisi Deum, cum isin comprehendat, quidquid amabile est, pulchrumque, & amabile nihil sit, nisi per ipsum. Ex ipso, per ipsum, & in ipso sunt o mnia. Rom, 11.36. Cur

pro singulis anni diebus. 185 Cur ergo vagaris, quærendo bona ani- Majus. mætuæ, quære implex bonum, in quo lunt omnia bona, & tibi sufficit. Anselm. 6. I. 25. Prof. FESTUM Ascensionis Domini Nostri. I. /Ysterium Ascensionis mysterium est separationis. Christus Dominus, cum terram relinquit, invitat nos ad eam pariter relinquendam. Unde sic Apostolus concludir. Si consurrexistis cum Christo, que sursum sunt, querite, ubi Christus est, in dextera Dei sedens : que sur sum sunt, sapite's Coloj. 3. 10 non quæ super terram. Spiritus Christianismi spiritus separationis est: omnia eò nos dirigunt. Si Servator noster in Cælum ascendit, id eò factum est, ut discipulos fuos ab amore nimis naturali, quo in ipsius ferebantur humanitatem, separaret. Si spiritus sanctus super eos è cælo descendit, id factum est, ut eos terram fastidire doceret. Sic primi Christiani â mundo penitus soluti terram intuebantur, veluti viatores, & advenæ, ut proin mundus ipsis exilij estet locus: corpus suum carcerem M 5 repu-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

efectu

ama.

arum

folus folus

in le

ectu;

Mider

indi

lo; li-

cant

, cum

dine, ne rei

ndeat,

imore

inge-

igitut

orem,

tu;

isinf

hrum-

unt 0

Gur

看86 Considerationes Christiana. reputabant, & inter perpetuos gemitus Majus. præstolabantur, dum ex hac misera capit vitate liberi evaderent. Hic erat communis veris Christianis animi sensus. Sumúsne etiam nos fic animo comparati? nos, qui terræ adhærescimus, quasi ætermum in ea commoraturi? an non mihi timendum, ne cælo veluti peregrinus habear; quippe qui terræ adeò affixus sum, ac si ea mihi vera patria foret? II. Mysterium Ascensionis mysterium est desiderij; Christus Dominus in Cælum ascendens nos invitat ad se desiderijs saltem nostris eò sequendum. Ipse est illa Deuter 32, aquila, quæ, ut scriptura loquitur, sele elevans nos veluti pullos suos ad volandum illuc provocat. Ubi est thefaurus noster, ibi & cor nostrum esse debet. unicus noster thesaurus in cælo est; itaque & cor nostrum ibi esse debet. Dominus caput est, cujus nos membra lumus: itaque separationem ab ipso, veluti Ratum nobis violentum, & crudelem aversari, vitamque hanc ut mortem aliquam cum dolore, & tædio tolerare debemus, idcirco, quòd unionem cum iplo, qui amoris nostri centrum, & vera vitaelt, impediat, vel certe retardet: dicamus proin fine intermissione cum Apostolo; Vi

pro singulis anni diebus. 187 nitus Vivere mibi Christus est, & mori lucrum. Hac Majus. aptienim ratione cum Christo, qui vera est vita, conjungar. Suntne hi animi tui fen- Philip.1.21 comnius. fus? si tales non funt, fignum est, te Chrirati! stum aut languide, aut penitus non amare. eter-III. Mysterium Ascensionis nobis spei, ni ti-& c onfidentiæ mysterium est. Si Chriha-Itus ad Cælum alcendit, factum id est, ut ım, viam illuc nobis sternerer, & aditum aperiret: Ego vado, inquit, parare vobis lorium cum. Is caput nostrum est: felicitati proin elum ipfius deforet aliquid, nisi denuò memfalbris suis jungeretur. Ipse est Iosephus ililla le, qui, cum in Ægypto regnaret, & profele pterea felix esset, felicitatem hanc suam dum priùs esse absolutam non credebat, quam fter, frarres sui ejus testes, & socij essent. ciftus Sic in cæna Patrem fuum hunc in modum alloquitur: Volo, ut, ubi ego sum, & illi sint 10.17.0,24. aque ristus mecum. Qui dicit velo, loquitur ut Domi-Poréstne voluntas omnipotentis a lueluti essectu suo frustrari? affert hujus rei rationem; ideò, inquit, ut gaudium meum fit m aall. plenum: ut ostendat perfectum non fore, lebenisi discipuli ejusdem secum participes esolo a Quod tunc petijt pro discipulis a est, ad dexteram Patris sedens, id ipsum quoamus tidie pro nobis petit, inquit Apostolus. tolo; Potéstne sieri, ut mediator adeò potens Tie

Majus, non

Considerationes Christiana

non exaudiatur? potéstine sieri, ut ater-

Utere praxi S. Ignatij, qui Cælum intuitus sæpiùs exclamabat: qu'am sordet mihi terra, cum Cælum aspicio!

Quæ sursum sunt quærite, ubi Christus est in dextera Dei sedens. Colos. 3. 1.

Qui non gemit, ut peregrinus, non galle debit, ut civis. August.

## FESTUM PENTECOSTES. De Causis Descensus Spiritus Sancti.

PRima ratio, quæ Deum movit ad mittendum nobis spiritum sanctum suum, est ipsius bonitas. Bonitatis propriumes se communicare, & bonitatis infinitæ instructe se communicare. Id Deus præstitit, dum proprium nobis silium donavit. An mon contentos esse nos oportuisset? sed Deus hoc non contentus, ubi donis suis nos cumulavit, fontem insuper donorum suorum, nimirum spiritum sanctum dare nobis voluit. Potustne Deus, licèt infinite dives sit, plus nobis donare? A nobis non exigit, nist modicam dispositionem. At

qua-

prosingulis anni diebus.

189

qualem? Deus omnium bonorum pleni-Majus. tudo est: plenitudo verò, nisi vacuum inveniat, effundere se non potest: cor proinde tuum temeripso, & rebus creatis vacuum implendum ei offeras necesse est. Hanc verò vacujtatem constituunt humilitas, & puritas. Atque hasce disposition nes Apostoli ad excipiendum spiritum sancum attulere. Si eum necdum accepisti, quidnam causa est, nisi utriusque hujus dis-

positionis in te desectus?

æter-

ntuitus

terra,

riftus

1 gall-

S.

ritus

I mit-

(uum)

ımelt

einh.

stirit,

An

s leq

s fuis

orum

1 dare

finite

is 11011

ua-

II. Misericordia Dei miseriæ nostræ juncta altera fuit ratio, quæ Deum ad mittendum nobis spiritum sanctum commo-Misericordia divina exercere se non posser, si miser nemo forer. calamitates nostræ, quò majores sunt, eò majorem misericordiæ ipsius præbent ansam, ejúsque gloriam magis reddunt conspicuam. Omnes nos pauperes, omnes miseri eramus; spiritus sanctus verò pauperum, & miserorum pater est, vel potiùs ipsamet charitas, & misericordia: idcirco Pater æternus eum nobismisit. Hic est ille spiritus, qui facit, ut ærumnas nostras agnoscamus, qui facit, ut eas sentiamus, qui facit, ut abijs liberari desideremus, qui facit, ut oremus gemitibus ineffabilibus, quos ipsemet exaudit, dum se ipsum nobis donat, ut nos

190 Considerationes Christiana.

Majus.

loan, 16.

in afflictionibus nostris soletur, miserias nostras sublevet ea efficacia, quæ nos vere reddere que at felices in maximis ærumnis, quibus obruimur. Si anxietate, & afflictione premeris, ad quem consugere debes, nisi ad hunc benesicum, potentem-

que consolatorem?

possessionem.

III. Preces, & merita Christitertia Patri æterno fuêre causa spiritum sanctumno. bis mitrendi: sienim, inquiebat Servator, non abiero, (ad cælum) Paraclitus non veniet ad vos: si autem abiero, mittam eum ad vos; qui vos non deseret. Christus Dominus; ut hominum Reconciliator precibus suis eum nobis obtinuit, ut Redemptor noster cruciatibus suis eum meritus est, & denique ut Deus, â quo spiritus sanctus procedit, ipsemet eum nobismist. eum mittere, sed non mereri; homo nec mittere, nec mereri eum poterat. nemo erat, nisi Homo-Deus, qui eum mittere, & mereri posset; quanta bonitatis exuberantia, mi Servator, postquam teipsum nobis donâsti, dedisti insuper spiritum sanctum, qui vices tuas ageret. flictos discipulos ob Hominis-Dei jacturam solari nihil poterat præter unius Dei

Ute-

pro singulis anni diebus.

191

Utere tribus bisce causis ad movendum Deum, Majusant spiritum sanctum tibi mittat, nempe ejus bonitate, ejus misericordia, & meritis silij sui.

An negare tibi potest, quod validis adeò rationibus nixus petieris?

ferias.

s verè

erum-

ugere

icem-

a Pa

nno.

veniet

fuis

ofter

z depro-

Deus

) 11ec

aque

eum

nita-

uam

[pin

Ala

ictu-

Dei

Ego rogabo pro vobis Patrem, & alium Paraclitum dabit vobis, ut maneat vobiscum in æternum. Ioan. 14. 16.

Repleti sunt omnes spiritu sancto, qui vacui erant. Humbert.

## FERIA II. PENTECOSTES.

De Fine, Propter quem Deus Spiritum sanctum nobis misit,

PRimus finis, ob quem Deus spiritum sanctum nobis misit; erat, ut de silio suo testimonium redderet spiritui, & cordi nostro. Spiritui quidem nostro, ut tria perfecte in Christo cognosceremus, quæ juxta Apostolum absolutam Christi notitiam comprehendunt; nempe 1. ejus divinitatem, & perfectionum ipsius amplitudinem. 2. magnitudinem obligationum, quibus ei obstringimur ob bona, quæ nobis accersivit. 3 magnitudinem spei, quam sin eo ponimus obbona, quæ nobis polli-

Considerationes Christiane. 192

Majus.

cetur. Hæc cognitio Christi perfecta procreabit in nobis amorem, ut vocant, appretiativum Majestatis ipsius; qui amot nos impeller ad omnia præ ipfo contemnenda; fincerum grati animi fenfum ergi ejus benignitatem, quæ nos excitabit ad omnia ei consecranda, & confidentiam perfectam in ipsius promissis, quæ nos animabir ad omnia ab ipso speranda. Hoc est restimonium, quod spiritus sanctus de Christo dedit spiritui nostro, dum nos eum cognoscere docuit; & cordi nostro, dumiphus nobis ingeneravit amorem, qui perfectam sanctitarem constituit. etiamne tibi spiritus sanctus hoc testimo nium reddidit? an forsan eum audire recusâsti?

bis omnia quacunque dixero vobis.

suggeret vo. Etus venit, erat, ut Apostolos veritatum, quas Christus eos docuerar, commoneres, quò eas meliùs penetrarent, & amarent 20an.14.26. Erant illæ, quas eos docuerat, veritates fublimissimæ; sed eorum captum excedentes. Et ipsi horum nihil intellexerunt. Si enim eas comprehendissent, offenfiunci Luca18. 34. lam inde accepissent, quemadmodum Per trus, cum ei Magister suus de suis crucia Denique eorum mox ribus loqueretur. fuêre obliti, aded, ut, cum Servator in

Cas

II. Alter finis, ob quem spiritus lan-

pro-

, ap.

amor

ntem-

erga

bit ad

ntiam

105 2

Hoc

tus de

s eum

lumi-

i per-

Cedo:

Aimo-

re re-

is fan-

rum,

meret,

arent

ritates

exce

xerunt.

uncu

n Per

rucia

mox

tor in

CR.

Cæna ipsis proposuisser elegantia illa de Majus. humilitare documenta, momento post eorum penitus immemores inter se disceptarent : quis eorum major effet ? sed, ut pri- Luc. 9. mum Spiritus sanctus super eos descendir, prorlus le mutatos sensêre. Is illorum mentibus ita impressit omnes illas infignes veritates, ut eas perfecte intelligerent, probarent, & exercerent, earumque præstantiam alijs etiam feliciter persuaderent. Et isti homines, qui cruciarus, & depreshones Magistri sui offensionis ansam esse judicârant, postmodum injurias, & persecutiones pro eo tolerare jucundum, & summè honorificum esse existimarunt. Quanta mutatio! hanc Spiritus fanctus operatus elt.

III. Tertius finis, ob quem Spiritus fan- ille, arguet ctus è Cælo in mundum se demisit, erat, ut eum reprehenderer, arguerer, & condemnaret, quod in Christum IEsum non cre-Is tria hominum genera infidelitatis damnabit. 1. Iudæos, dum eos v 8. 69. convincet injuriæ, quam admisere, dum è manifestis, quæ illorum Messias pro ipsis mortuus edidit, misericordiæ signis ansam offensionis, & ex opere Redemptionis occaiionem reprobationis incurrendæ lumpserunt. 2. Ethnicos, quibus often-

N

det,

Cum venerit mundum de peccato quia in me non crediderunt. 10an 16.

Considerationes Christiana. 194 der, quàm cæci, & iniqui fuerint, dum Majus. mysteria tot miraculis comprobata, ut rem faruam traduxêre. 3. Denique condemnabit infidelitatem, vel potius fidem emorruam tot Christianorum, qui, cum IEsum 30m.1.v.21. Christum Deum suum esse cognovissent , non ficut Deum suum glorificaverunt. Quia fidei suæ per mores corruptos infamiæ notam aspersêre, & per improbam vitam veritates, quas se credere profitebantur, impugnarunt. Heu! an non morum tuorum improbitas metum tibi incutit, ne magna hujus condemnationis pars in te cadat? Ora Spiritum fanctum, ut in cor tuum descendat completurus consilia, ob quæ in mundum venit, posthabitis obstaculis, quæ ipsis ponis. Cum autem venerit Paraclitus, docebit vos omnem veritatem. Joan. c. 16. 13. Credis in Christum? fac opera Christin ut vivat fides tua. Bern. in Cant.

pro singulis anni diebus.

dum

it rem

emna-

emor-Efum

, non a fidei

otam

erita-

mpu-

orum

nagna

lescen-

andum

cebit

hrifti,

13.

5.

it!

195

<del>遊遊:飯遊遊遊:遊遊遊:</del> Majus FERIA III, PENTECOSTES.

De Effectibus, quorum Spiritûs sanctiadventus est causa.

I.

DRimus effectus, quem Spiritus fanctus in Apostolorum cordibus protulit, erat lincera, & ardens charitas. Spiritus sanetus amor est Patris, & Filij. Hoc est, quo charitas Parer æternus Filium suum, & Filius Pa- diffusaest in trem suum amat, &, quô Pater, & Filius cordibus no. amant nos; quoque, ut Apostolus ait, nos stris per spi-Patrem, & Filium amamus. Deum, in ritum fanquit S. Fulgentius, amare non possumus, nisi per Deum; idcirco necessarium est, accipere priùs Deum, quam posse amare Deum. Imò Spiritus sanctus non descendit in specie ignis, nisi ut nobis indicaret, se venisse ad inflammanda corda divino hoc amore, quem Christus promiserar à se in terras mittendum, ut omnium corda accenderet. Et sanè, cum primum Apostoli spiritum sanctum accepere, divini amoris igne succensi, eundem per totum terrarum orbem propagârunt frigidissima parirer corda inflammaturi. Ah! an non frigus, & duritia cordis tui satis, supérque olten-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

considerationes Christiana. 190 ostendir, quòd flammis hisce divinis cale-Majus. fieri te non permiseris?an non ignis impurus est, quo cor tuum flagrat Spiritus sancti flammis penitus oppolito? II. Secundus effectus, qui à Spiritu san-Eto in Apostolorum corda dimanavit, erar ardens studium gloriæ IEsu Christi,quod starim eos compulir vniversum orbem peragrare adejus excellentias ubique publi-Et verò divus Petrus simul, ac Spiritum sanctum accepit, Christum tam felici successu prædicare coepit, ut bonis concionibus ad octo hominum millia, qui in Christum credidere, Ecclesiæ aggrega-Quis ignorat, duodecim piscatores, viros nullius authoritatis, nullius fcientia, nullius eloquentiæ, facultatis nullius, sed Spiritu sancto plenos totum terrarum ofbem percurrere, aufos gloriam Magistri fui Philosophis, Oratoribus, sæculi Sapientibus, & mundi Principibus, ipsísquelmperaroribus perfuadere, hominem in Cruce mortuum Deum esse ? O admirabile confilium, executioni tamen datum à duodecim Piscaroribus in seipsis revera imbecillîs, sed Divini Pneumatis virtute animaris, & charitate ferventibus, cuj impola fibile nihil est. Eheu! qui fit, ut zelus tuus progloria Dei tam sit exiguus? causaes, quòd

pro fingulis anni diebus. 197 quòd tuus in Christum amor modicus sit. Majus. Amabo, potéstne dici, eumâ te amari, cum nullus hujus amoris in te notesur effectus? potéstne dici, si ita animo comparatus es, te Spiritum fanctum accepisse? III. Tertius Spiritus fancti effectus in cordibus Apostolorum fuit animi magnitudo in maximis periculis admiranda, heroica in crudelissimis tormentis constantia. Visi sunt hiDiscipuli adeò timidi, & ignavi, qui Magistrum suum deseruerant, quorum fortissimus, & reliquorum Caput ad unius fæminæ vocem trepidarat, ita, ut Magistrum suum negaret; visi, inquam, lunt, mox, atque Spiritum fanctum acceperunt, leonum instar magnanimi evadere, & maximis periculis hilariter se obijcere, tyrannos provocare, in supplicia irruere, Christum ad extrema usque supplicia prædicare, mortem non modò cum constantia, fed & cam gaudio sabire, & testimonium, quod de Magistri sui divinitate dederant, proprio sanguine obsignare. Hic est effectus, quem Spiritus sanctus in Apostolorum cordibus procreavit. An etiam similem in te edidit? Timiditas tua palàm profirendite Christum sequi, debilitas tua, ubi de contemnendo hominum respectu agitur, ignavia tua in superandis salutis tuæ N 3

ale-

-ווקר

ıncti

fan-

erat

luod

pe-

ıbli-

Il, ac

tam

Onis

qui

ega-

ires,

ciæ,

, sed

orgiftri

ien-

Cru-

ibile

duo-

nbe-

ani-

pol-

tuus

elt,

d

Considerationes Christiana. 198 obstaculis satis produnt, fortitudinem te Majus. deficere, quæ descensûs Spiritûs sancti effectus, & signum est. Pete a Spiritu fancto, ut cor tuum accendat flammis charitatis. Hoc igne si flagras, nec zelus, nec animi magnitudo tibi deerit. Ignem veni mittere in terram; & quid volo, nisi ut accendatur? Luc. 12.49. Deum non possumus diligere, nisi pet Spiritum sanctum: amemus ergo Deum de Deo. Aug CON-