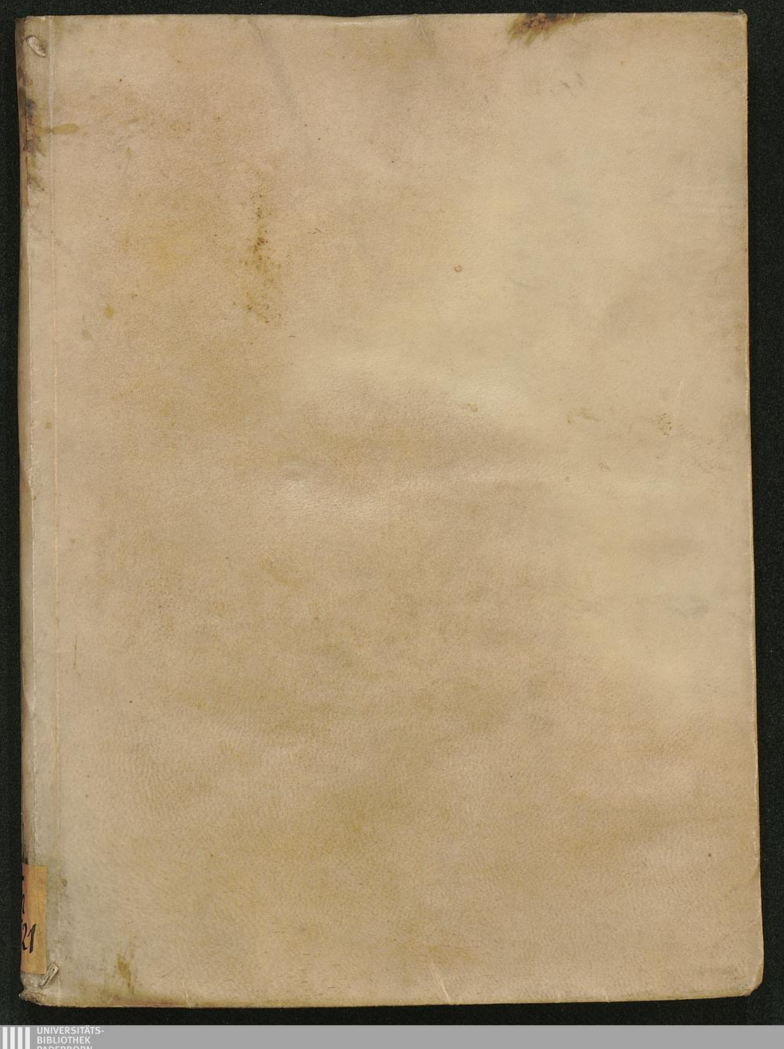


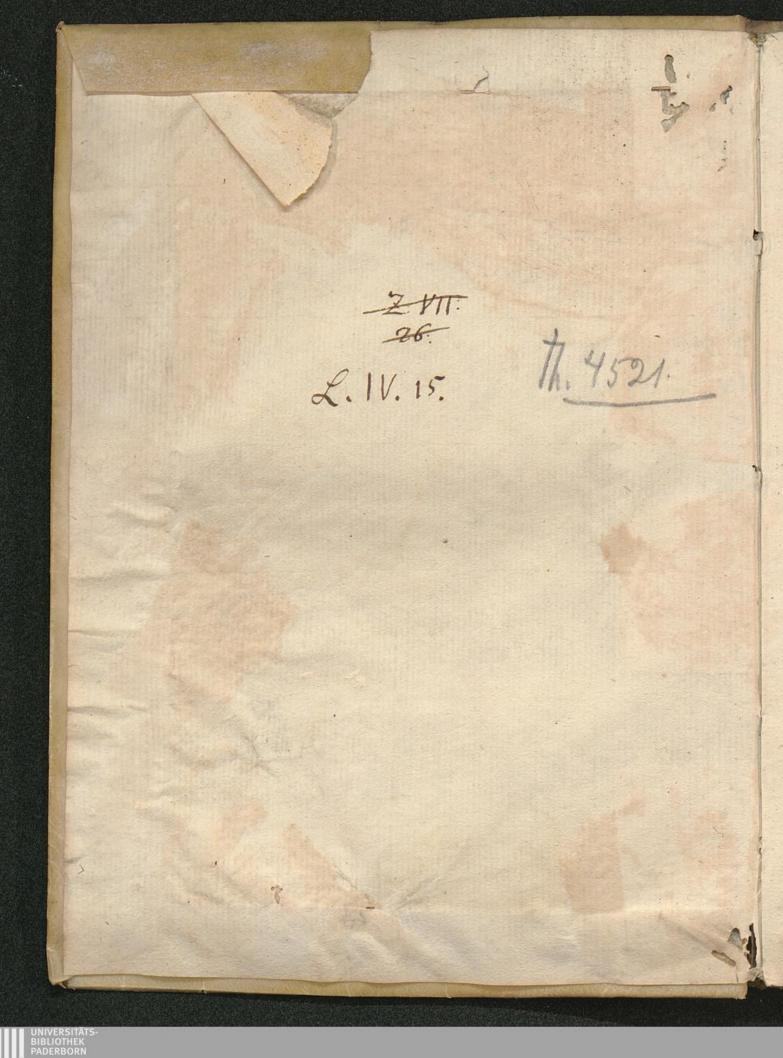
#### Universitätsbibliothek Paderborn

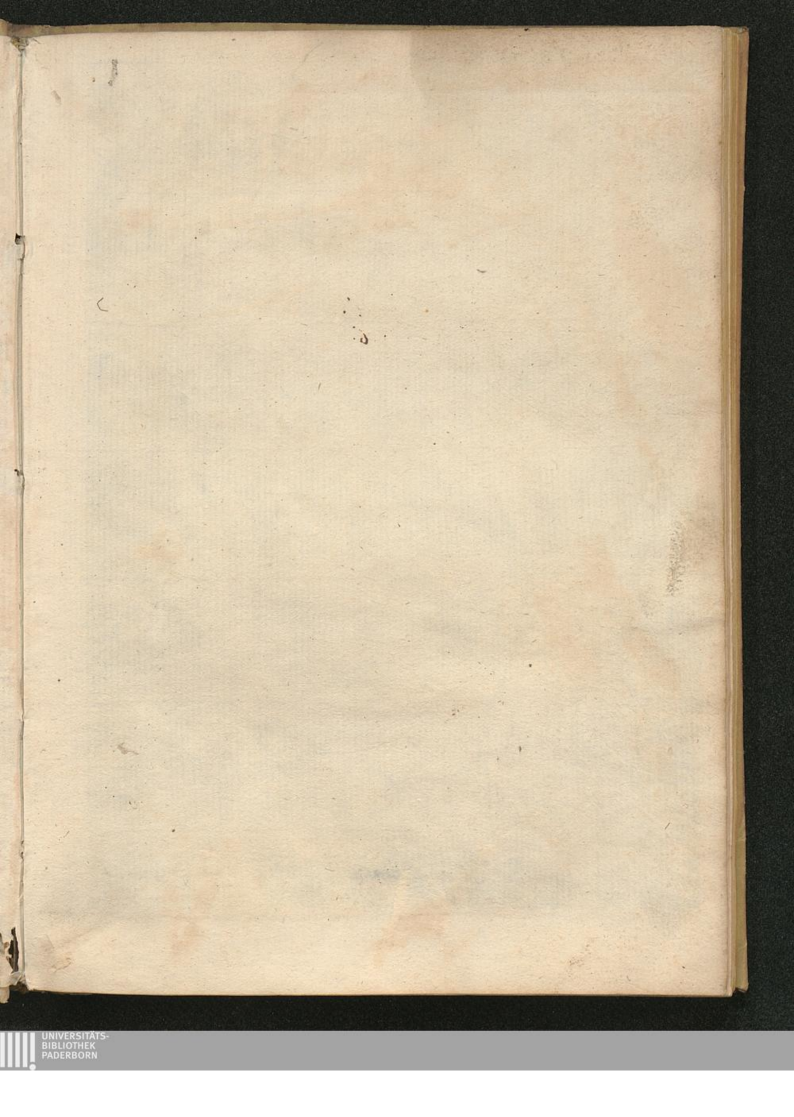
Dia Y Noche

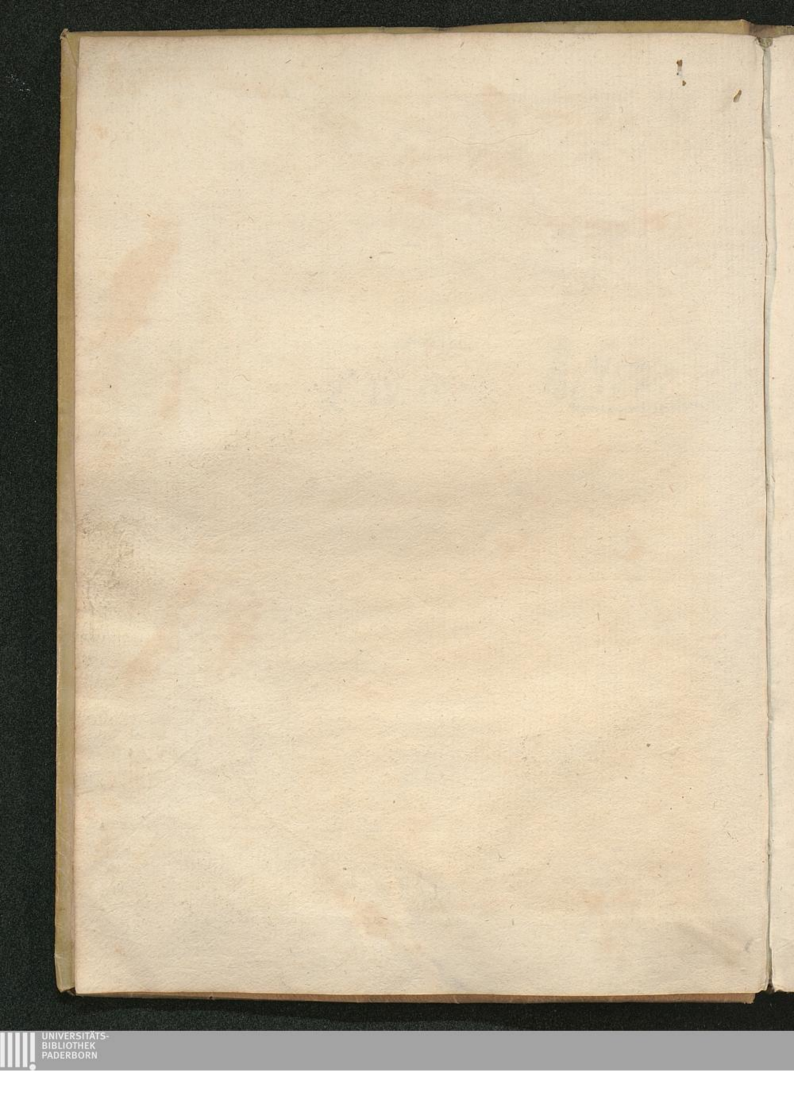
Campuzano, Baltasar Roma, 1657

urn:nbn:de:hbz:466:1-10215











# DISCURSOS MORALES. Sobre el Contagio de la Pesse de Roma.

RESERVED BY

Ala immorialidad de Nuestro Santilla Pates.

OSGIVANDRO COMITUMOS

PONTEREDE MAXEMO

Porel Dollor

DON FRANCISCO DELA CALKERA

scholate Selos estal Shares

BIROMA, Philade Engregal dela R. C. apolitica

## DIAY NOCHE.

DISCURSOS MORALES.

Sobre el Contagio de la Peste de Roma.



Pal. Apoft.

Ala immortalidad de Nuestro Sanctiss. Padre.

## ALEXANDRO SEPTIMO

PONTIFICE MAXIMO.

Ex legato Climi Principi Ferdini: Gri Laders: et Monaster. A st 83.

Por el Doctor

DON FRANCISCO DELA CARRERA YSANTOS

Academico delos Amphysilos.

En ROMA, En la Emprenta dela R. C. Apost. 1657.

Con licencia delos Superiores.

Ferdinandi Furtenbergy. Collegy Souis Geste Paders.

COMMON STORES CONFICE gion de S. Carlos de Sata Kapuna. Si videbitur Reuerendiss. Patri Magistro Sacri Pal. Apoft. 1012 Pal. A elta Corte est. M. A. Oddus Epifc. Ierap. Vicefy. Al P. Martino di Spinosa. V. P. fauorisca vedere questo libro, e dare il suo parere. Fr. Raimondo Maestro del Sacro Palazzo: fron de Christina Alexandra Reyna de Suecias y abjendo de AMAZAMA ZERAGINIE OLOGICE WAS BOS BOS BOS BOS lura. Confesso incensamente se hallò embaraçada mi unlufficiencia reconogier dosquechtata O deto para apreo barel Effudio do Theologo para cal hearda Doctona : Lo cloquente pararegadaserel elitar ela apparalitativa chimar las nouçias: lo Virnielo para apreçiar la moralidad vio Prudente para afegurar el acierro. Y fibien de estas calidades destiruido. Frado en que quien obadore es Aport. 18 leidour libro lor articlos y llor guno. L'arto que nada le fales para que la Estampa le indiciralise, como rambien.
Con licencia deles Superiores - que

## lons champ: correleta anticond ams at actuales

Del Reuerendiss. Padre Martin de Espinosa delos Clerigos Menores, Confesor del Excellentiss. Senor Duque
de Terranoba Embajador de la Magestad Catholica.
Lector de Theologia que sue en los Collegios de su Religion de S. Carlos de Salamanca, y de Santa Y nes de
Roma. Y al presente Secretario dela Probincia de España. Y Procurador de ella en los negoçios que tiene en
esta Corte esc.



N ejecuçion de lo que me a mandado el Renerendis. Padre Maestro Fr. Raimundo Capisuceu Maestro del Apost. y Sacro Palaçio abri el libro, que a conpuesto el Doctor D. Francisco dela Carrera, y Santos Academico delos Amphystilos de Roma, y antes de empeçar a leerle, acordandome de la admiraçion

en Santa Da. In 1907, In

que an causado otras dos obras del mismo Autor el Sumo Sacerdote, Panegyrico ala Sanctidad de N.S. Alexandro VII. y el Parabien ala Tglesia Catholica Romana por la combersión de Christina Alexandra Reyna de Sueçia, y abiendo de mirar este aora con obligaçion, y atenciones de quien censura. Confiesso ingenuamente se hallò embaraçada mi infussiciençia reconociendo, si necessitava lo docto para aprobar el Estudio: lo Theologo para calificar la Doctrina: Lo eloquente para reconocer el estilo, lo erudito para estimar sas noticias: lo Virtuoso para apreçiar la moralidad: y lo Prudente para asegurar el acierto. Y sibien de estas calidades destituido. Fiado en que quien obedece no y erra, he leido el libro con atençion, y con gusto. Y hallo que nada le falta para que la Estampa le inmortalice; como tambien.

que nada le sobra, para que dado ala luz le publique con aplausos la Fama, sino ajena aprobaçion: quando en el nombre de su autor, tiene la mas digna, y la mas segura, como la mas ajustada, en los discursos que se reparte; pues apenas ay linea en ellos que no sea vn Panegyrico que le

conpone su pluma.

El titulo es Dia, y Noche, y sibien ala luz que le da esse titulo su Autor, veo el argumento seguido con toda felicidad considerado a otra, pudiera llamarse dia sin sobre saltos de noche. Como lo esel dia del Cielo, o el dia que se goca en la eternidad. Porque el libro es todo luçes. y aquatas le emirado, no he visto cosa en el disonante a nuestra Santa Fe. Su doctrina si, conforme alas costumbres Christianas. Y con estilo que no se queda en palabras: Con elegançia que no pasa a afectaçion: Con agudeza que no ofende alauerdad : Y con facundia que disimula el arte, siendo toda artificiosa. De donde se dejan ver los discursos afectuolos, pero no afectados: Sublimes, pero no obscuros: façiles, pero no vulgares: grabes, pero no hinchados: y agradables, peronovanos. Ai conceptos que tienen menos alma escritos que pronunciados. (Motibo que a acobardado mas de vna vez a oradores grandes, para no fiar alaEstampa, oraçiones,que en su lengua con vna violenta dulcura,o violençiablanda, executaron aun ala misma inuidia, por los aplausos, y admiraçion) pero en esta obra veo las materias que tocastratadas co tal primor. La eloquençia co talvibeza: la agudeza afeada co tal decoro, que fe reconoce mui bien, que las voçes, con que expresa sus ideas el Autor, sabes informarlas su pluma, de tanta vida, como pudiera la. voca. La eleccion de los conceptos: la propiedad de las voces : la limpieza del lenguaje : la cadençia de las claufulas: el pelo de las fentençias: la eficaçia de las raçones: la dulcura en la exortaçion: la claridad en la enseñanza : el ardor en la perfuafiba : la variedad en la erudicion quando executan por la admiraçió al entendimiento;a elle milmo

mismo tienpo desmaian a la esperenza en la imitaçion, y la el oquençia mas enpeñada en el alabança. Pero necesitapoco de elogios quien en quantos escritos da al mundo:

goça vn Panegirico inmortal afu fama.

El fin de la obra es persuadir la enmienda, y el desengaño descubriendo nuestras dolençias, y aplicando las mediçinas, paraque logre Dios los intereses, que pretende sacar su soberania de nuestros bienes, y nuestros males, en la noche de la tribulaçion, y en el dia del aliuio: Siendo folo interes nuestro lo que pareçe q essuio. A buentiempo nos llega el abiso de este dia, y de esta noche. El dia da palabras à otro dia (decia el Propheta Rei) y la noche inspira sabiduria à otra noche. Dies diei eructat verbum, & nox nocti indicat scientiam, El dia de la misericordia, diria en esta ocasion, da palabras, yraçones de agradeçimiento, para que se llegue à goçar eldia del descanso en la eternidad, y la noche del trabajo inspira sauiduria, para que entre la lobreguez de la culpa, y la obscuridad de los males que se padeçen, sepa el pecador no perderse. Toca aquien leiere este libro saber ganarse, y a todos los que sabemos, que gasta el tiempo el Autor en empleos virtuosos; perdirle publique muchos escritos continuando la fabrica, que lebanta con ellos à su inmortalidad: sin aguardar ala mala fortuna, que han corrido honbres insignes librando a susceniças la aclamaçion de sus meritos. Que si bien es la mas segura la que se sigue ala tunba: es gloria que llega tarde. La que le aquistan las letras publicadas en vida con el aseo del molde: es gloria que viene a tiempo, y gloria que no feneze. Pues eterniçan. mejor el nombre, que quantas, contra el oluido, dictò en inscripçiones, anbiçió orgultosa, o supo grabar en marmoles, y bronçes afectaçion soberbia de poderosos; porque esto vn brebe siglo lo reduçe todo, o a lebe polbo, o a miserables ruinas. Pero contra los raios de la sabiduria, que resplandeçe en semejantes libros, no pueden las sombras del tiépo, ya si concluiendo digo que juzgo esta obra, no solo, digna de aproaprobaçion, sino tabbien mereçedora de agradeçimiento de la Estampa, de la luz, de aplauso, de eternidad. Este es mi paraçer salbo &c. Roma en S. Lorenzo en Luçina 2. de Enero de 1657.

la cribulacion, y en el des del aimo: siendo folo interes nueltro le que parece è esfujo. A buentieropo nes llega el

de los Clerigos Menores

Imprimatur : Imprimatur : I on the state of the state of

Fr. Raimundus Capifuccus Ord. Præd. S.A.P.Mag.



rainai. Pero contra los raios de la fabidinas, que relplan-

dece entiembjance libros no pueden las fomblas del

oni.O mi.O endo digo quaturgo esta obrestio los Deino.

Al Dottore D. Onici della Carrera.

## Dominus Franciscus della Carrera, et Santos.

Stas Arcanotum Arces: fis die Sol, nocte Luna

EPIGRAMA

Stas veluti Arcanorum Arces, quæ gurgite vasto
Mundi, nanti homini lumina, opem que ferunt.
Consilijs ve, tuis, scelerum quæ septa tenebris
Fis animæ splendens sol, lunaque, nocte, die.

Dominus Don Franciscus della Carriera, I

Sol die, Luna noche, ardens sancta forma discurris

Efugalombre erende Remini Sole

Pandunt Authoris, quod opus cognomina; Santos
Santta hominem forma viuere namque docet.

Et Carrera vias Ardens difcurrit in omnes
Lætitiæ que Poli, mestitiæ quæ luis.

Arcet si tenebras; Animas si lumine complet;
Non dicendus Sol, Lunaque notte die?

D. Martinus Ponçe de Leon:

ROMA

A!

## Al Dottore D. Francesco della Carrera, y Santos. MADRIGALE

Di D. Cesare Colonna de Signori di Monte Albano . A romonos A 2132

Orre con piè leggiero and moment intervent J Per le vie dizaffiro il Sol nell'Etra Notte a fugar dall vsurpato Impero, Edella ond'egli parte il Trono impetra E de Regni del Soll'ombra è l'herede Mànel Lazio hor si vede Astronouello Ibero, Che precorrendo i rai d'immensa Mole de los E fuga l'ombre, e rende i Regni al Sole,



ROMA

IA

#### Al Docto AD on Mrang Oo de A Carrera

Dalle ruine sue sorta più bella.

#### SONETTO.

Dell'istesso Don Cesare Colonna de'Signori di Monte Albano.

Al Du, y Noche adornan millerii fig

Pria consegnate, l'inuido inhumano, de la consegnate, l'inuido inhumano, de la consegnate, l'alla voltimo periglio, de la consegnate de l'Ara di Saturno il figlio.

Calcato il piè sù la Pendice Alpina
Ou erse il germe di Quirino il soglio;
Ecco il Tarpeo, senz opra sua rouina;

All hor l'artiglio, che monéa l'orgoglio Scrisse, e l'Orbe stupio, sorga Reina D'ogni tuo picciol sasso un Campidoglio:

b 2

Al

No importa, no qu

## Al Doctor Don Fransisco dela Carrera, y Santos.

De Don Manuel de Lizaraçu.

#### SONETO

Eroico asumpto, ingenio peregrino
Al Dia, y Noche adornan misteriosos,
Que en docta lid compiten generosos
Nuebos blasones con primor divino:

Don Françisco el renombre te preuino
Fama eterna, tropheos Victoriosos,
Pues que por tus estudios prodigiosos
El laurel a ti solo te conuino:

Estatua todos deben lebantarte

T tu nombre a Claudiano se prefiera,

Para que sepa el mundo venerarte:

Y aunque lede la embidia porde Cera No importa, no, que niegue elaclamarte Que Santos, eterniça, ala Carrera.

IA



Scriffe, el Orbe Jupies força

BEA-

## BEATISSIMO PADRE



ON mucha confiança confagro este libro ala grandeça de Vuestra Sanctidad por ser obra spiritual, que tanto se conforma con su genio; Que como Seneca dixo, los estu-

dios se han de ofreçer no solo a soberanos Monarchas, sino que se han de buscar escritos que sean proporcionados a sus inclinaciones, como se vio en la Antiguedad, que al Principe velicoso le consagrauan materias de guerra, y al virtuoso perfecto, las de spiritu! Mas si vuiera de haçer la applicacion refiriendo lo que todos sauen, sorçosamente dejara esta de ser dedicatoria, y pasara adilatado campo de vna Biblioteca. Pues que si huuiera de referir las proheças, y haçañas de Progenitores, y celebrar con aplauso (pues no es necessa; rio reduçirle a notiçias ) el esmero, y esplendor de su sangre, afan estudioso de los que dedican? Nadie ignora lo que Vuestra San-Etidad ha sido en sus antepassados, sino quien

Aquica

no mira lo que ha obrado, y obra siempre glorioso, que no ay ecco mejor de lo illustre en que nacen heredados los nobles, que las acçiones que executan obligados delo que fueron. Vuestra Sanctidad es tan soberano que no puede conoçer el mas despierto discurso lo que naçio, y assi se queden para otros los colores que en esto gasta la eloquençia. Esto mismo he significado en otros tres libros que he puesto a sus plantas confessando en todos, los forçosos riesgos de andar corto. Y pues el aliento del spiritu de Vuestra Sanctidad ha feruoriçado mi tibieça, aque tome la pluma en materia difficil, nunca quedaran quexosos mis estudios ni pasaran a ser alguna vez negoçiaçion. Gloria si siempre, de que Vuestra Sanctidad los Patroçine. Guarde Dios la perfona de Vuestra Sanctidad para bien vniuersal del Orbe. Roma, y Diçiembre 8. de 1656. devna Biblioseca. Pues que li haniera de re-

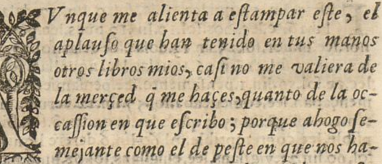
Beatissimo Padreuged y segendorq sel rirel

y celebrar con aplaulo ( pues no es necellario reduci. R.V esperantes de Vela los recella-

El Doctor Don Françisco de la Carrera, y Santos.

Aquien

### Aquien Leyere.



llamos, compunjiera almenos atento, y por humilde que sea la obra no dexera de ser piadosa la Censura. De mas que en semejante tiempo no ay Nerones que condenen antes de ver lo que se escriue, pero ami ver importa poco, pues alos ojos delos entendidos entonces es alabança, no desperçio, la calumnia. Asilo discurria yo con Tertuliano en su Apologetico cap. 5. Sed tali dedicatore damnationis nostra etiam gloriamur, qui enim illum scit intelliget, non nisi grande aliquod bonum a Nerone damnatur.

No pretendo escriuir cosas que se ignoran, sino estimagion aloque todos sauen. Doy el titulo de Noche, y Dia à aqueste estudio con la propriedad que a obras semejantes doctos Padres. Quiera Dios que si todos los viçios tienen resabios de contajioque las virtudes que pondero sean salud pegajosa. El se sirua con mis deseos, y reçina el piadeso Lector mi animo de seruirle, y si algo vuiere digno de correcçion, supplico me lo aduierta, pues todos nos hallamos

compunjidos . Vale:

#### ERRATAS.

F Ol. 5. lin. 21. qui lee, quis. fol. 9. lin. 17. dala. lee. ala. fol.ibi. lin. 26. te.lee. nos. fol. 10. lin. 19. pues. lee. por. fol. 13. lin. 7. minor.lee.maior.fol.25.lin. 13.dolas.lee delas.fol.33. lin.22. habiera. lee.vuiera.fol.41.lin.26.aquelas.lee. aquellas. fol. 53. lin. 26. Hz. lec.cz.fol.56.lin. 1. penfamento.lee. penfamiento.fol. 57. lin. 1. començaban lee començaba fol 57.lin.22.veruntamen lee. verum tamem.fol 58.lin. 15.le quifo.lee.le quiliero.fol.ibi.lin. 19. contempsible.lee.contemptible.fol.60.lin.6.derere liquit. lee. dereliquit. fol. 60.lin.23.vigilans.lee.euigilans.fol.62.lin.8.pidiendolo. lee.pidiendole.fol.73.lin.24. Horror. lee.herror. fol. 75. lin. 19. & affectumque.lce.& affectum quem. fol.76. lin. 24. pesare en el aguas. lee beber pefares en el agua! fol.ibi.lin.27. subiesen. lee. subiese. fol. 77.lin. 28.coccha.lee.cofecha.fol.89.lin. 1. para llauarme. lee. para lleuarme, fol. 93. lin. 14. offerebatur. lee. auferebatur. fol. 95. lin-13.adspiret.lee.adspirent.fol.99.lin.25. diliuio. lee. dilnuio. fol. 101. lin. vltima su effectos. lee. sus effectos fol. 102. lin. 2. suir. lee. fubir.fol.105.lin.5. Cuydad. lee. Ciudad. fol.112. lin.5. Or quanto. lee.Oyquan.fol.116.lin.11.corropcion.lee.corrupcion.fol.117. lin. 21. Cidades, lee. Ciudades, fol. 120. lin.g. nescient me. lee. nescien-Rem.fol. 112.lin. 24.el atemor.lee.el atemer.fol. 128.lin. 2. super valzitatem.lee. super vastitate, fol. 124.lin. 27. sicat. lee, suas. fol. 136. lin. I .quanto.lee quando. fol. 137.lin. 22. nos. lee. no. fol. 139. lin. 6. fædexis mei? lee, fæderis mei.

grow adoptie todos faven. Dep dirindo de Moche, y Dixà aqueste estudio can la propriedad que a chris semejantes : .; doctor Radres. Quiera Trinsique productos vicios cienem resultions de contassionque las vintuale, que tondeno sean saluad pegajosa. El sestras con mis de sors y regina el viadoso Leftermianimo de leuvile, y fi algo cuivo digno de correction, supplies me to advisering pues testos nos ballamos

companyidos. Fale:

ERRA-

DIA



## DIA Y NOCHE.

Si Dios tiene sus intereses en nuestros males y bienes imitenle los hombres.

#### DISCVRSO I.

sulpus. Quiera Dies affi fea en el apriceo, y miferie



palabras (Pfal. 91.) los intereses de Dios en nuestros bienes, y males, y en materia tan succinta se hallò tambien mi discurso (en occassion de tanto ahogo como el

presente en que se halla Roma con el contajio de peste) ancho campo para poder deçir con el Naçiançeno. O laudabilem, & admirandam Calamitatem! Pero atiendase al Propheta. Bonum est consiteri Domino, & psalere nomini tuo altissime, ad annuntiandum mane misericordiam tuam, e veritatem tuam per noctem. Quan bien està confessarte Sesior, y que tu nombre tenga su solemnidad en nuestro canto, porque tu misericordia se eche de ver por la massana, y tambien se descubra tu verdad por la noche.

A

Pero

Decen-

Pero que misericordia para por la massana es aquesta, y qual verdad para por la noche es aquella, pregunta este gran Padre? Porque quien (diçe) dejò denombrar dia suio el de su plaçer entre sus bienes, ni quien dejo denombrar noche obscura al tiempo de su tristeça entre sus males? Mane dicitur, quia nobis bene est, nox dicitur, quando tristitia tribulationis est. En estos bienes pues que el hombre nombra dia busca Dios alauanças para sus misericordias en retorno de nuestro agradeçimiento; y en essos pesares, y dolençias que suele llamar noche miserable y triste, busca Dios la gloria de su verdad enel conocimiento delas culpas. Quiera Dios assi sea el aprieto, y misericordia que oy semira en Roma, porque

El peccador suele agradeçerse assi las feliçidades imputando a Dios los males con impulso del Demonio.

#### peite ) anchal climp 18 CovoR 18 Om Is I chan ( efter

S Iempre hà pretendido el Demonio, desacreditar a Dios en nuestros bienes y males, porque se le mal logren de todo punto, los buenos dias que nos amaneçe su misericordia, y se le des perdiçien del todo las noches de tribulaçion que nos hiço tan tristes la culpa, paraque assi sequede la misericordia sin retorno en nuestros bienes y su verdad sin conoçimiento del

pecca-

peccado en nuestros males. O si entrara la consideracion en quentas con Dios en la buenas fortunas que dispone su misericordia cada dia paraque se abergonçase el agradecimiento quando se atribuie anosotros mismos ydamos el parabien a nuestra diligençia e yndustria! gratitud al fin de peccador dijo S. Ambrosio haçer la primera paga alli donde menos se debia. Ingrati quippe animi scelus est, cui minus debet primam pensionis partem dedisse, y occasionose el santo para deçirlo assi del cap. 29. de Ierem. coferido coel 1. de Abacuh Propheta. Ierem.introduce a Dios tan solicitador de Voluntades para Nabuccodonosor que hiço freir en calderas aunos prophetas mentirosos porque se amotinauan los veçinos de Ierufalen. Quos frixit Rex Babilonis in igne. Tan de veras como esto quiso Dios poner en manos de aquel Principe la Monarchia del Mundo. Però aduiertase aquien hiço los retornos, y nos dira el otro propheta que buelto a Babilonia texio Nabuccodonosor vnas redes significando en ellas sus exerçitos y esquadrones ya estas ofreçio los facrificios, y agradeçio sus prosperos successos. Propterea immolauit sagena suaset sacrificauit reti suo, quia in ipsis incrassata est pars eius. O ingratissimo, hombre! (le diçe Sant Ambrosio) pusò dios en tus manos tan prosperos suçesos, y tu ofreçes el agradeçimiento a vnas redes que tejieron ellas! Mas que mucho siya es costumbre en los hombres agradeçer asus propias industrias esso que a Dios le deben, acudiendo con las prim eras pagas alli donde menos se deuia. Agmini-A omos

bus que intexo rete fingebant vniuersas a se partas victorias respondit, Vease aqui la misericordia de Dios no solo sin dia pero ni aun con hora en las buenas, y seliçes fortunas de vn Monarcha; mas passe que al fin le aiudaron sus exerçitos en las conquistas, y puesto que Dios quedò sin sus partes lleuaron la suia los conquistadores que el Rey vio puestos asulado en los en cué-

tros apretados dela guerra.

La fina maliçia, y la prostera maldad se hallara en que la misericordia de Dios haçe asolas el beneficio sin acompañarfe de estrangera aiuda, y con todo esso pudo acauar con los hombres el Demonio que pagasen con todo su agradecimiento aquien sue imposible que la obra se debiesse « Reparolo con lagrimas S. Ysichio Ierosolimitano enel cap. 3 1. del Exodo, quando los tres meses, y dias corridos despues que Dios apoder deportentos y milagros pulo en libertad al pueblo de Israel sacandole de Egipto persuadio el Demonio alos Israelitas que fabrication aquel Beçerro de oro. No reparemos en que fue Becerro y ponderese mucho co el fancto las primeras palabras conq le faludaron los hijos de Israel en su ydolatria. Hij sunt Dij tui Israel, qui te eduxerunt de terra Egipti. Estos son O pueblo de Israel, estos son (dicen) los Dioses que te sacaron libre dela tierra de Egipto! Parad lenguas ingratas les diçe a voçes Ysichio, esse Ydolo no acabò de fundirse aora en este instante? si. No à mas de tres meses que estais vosotros libres y suera de Egipto? sitambien. Pues si esse Ydolo acaba de naçer aora como le agradeçeis a el tan del todo essa libertad en que Dios os pusso tan antes que esse Ydolo naçiera? En esso pues estudo la postrera maldad del Demonio, pues hiço que los hombres lleuasen todo su agradeçimiento adonde sue imposible deber el benesiçio. Cui libertatem debere imposibile erat totum libertatis benesitium ingratissimi homines cum gratiarum actione referebant. Esto es quitar el Demonio su dia ala misericordia entre los mismos bienes que Dios comunica al hombre. O desbario torpe de vn ingratissimo discurso lpues vino apagar los retornos aquien no pudo tener mano en los bienes.

Sin duda naçe este daño deque el Demonio tapa ala vista del hombre los bienes que deuiera agradeçer ala misericordia, para que aun viendo los no los dibise, y como no vistos, nunca los goçe, y por no goçados;nunca los agradesça. Adbirtiolo assi el gran Teodoreto Psal.4. donde introduçe el propheta vnos hombres mal agradecidos que teniendo entre las manos los bienes los andauan abuscar como no hallados. Multi dicunt qui os tendit nobis bona? No diçen,q uien nos dara los bienes, porque essos ya se los tenian buscauan si quien se los mostrasse, dando a entender que eran bienes aun no vistos. O ceguedad ingrata, y maliciosa! porque tener entre las manos los bienes yno verlos; que otra cossa puede ser sino maliçia dela ingratitud para no pagarlos? Quoniam etiam in manibus Dei munera ferentes vt nihil recipientes dicere audent quis ostendit nobis bona? Veanse aqui perdidas las ganançias

nancias de Dios, y de su misericordia entre los bienes. Quiera su dinina Magestad quite micuidado velos alos engaños del Demonio paraque en los bienes que en esta occasion nos amaneçe la misericordia logre su amor intereses, sin que pueda nuestra gratitud residen-

çiarfe.

Y aueriguemos si asu verdad le va mejor en los males como dijo el Phenix dela Yglesia q es el puto principal de aqueste escrito. Quando male est, landa veritate quia flagellat. Que au los males quiere falsear el Demonio, porque el peccador no se corrija en sus culpas, y siendo males que Dios embia para açote de peccados les busca el Demonio diferente dueño aquien los hobres atribuian la obra. O y quan pessados castigos hiço Dios enlos Philisteos! mientras le tubieron cautiua el arca dentro de sus probinçias diçe el 1. delos Reyes en su cap. 5. ia les embia exerçitos de ratones, que les talen por las Raiges las cofechas: ya los atormenta con llagas feas y dolor tan en el alma que sacauan el grito de lo mas hondo de el pecho. Percutiebantur in secretiori parte nasium. Dan voces todos que pongan el arca de Dios en su libertad, y la restituian al Reyno de Isrrael, persuaden al pueblo entonçes los saçerdotes delos Ydolos por traça del Demonio que pongan el Arca sobre vn carro aquien sin guia de carretero tiren dos bacas zerriles y reçien paridas, quedandose atados los beçerillos paraque al valido de ellos, no açierten a dar vn paso sus madres. Tollentes duas baccas que la ctabant vitulos iunxerunt ad plaustrum.

Da les voces S. Ysidoro Pelusiota en la Ep. 39. Hombres desacordados pues tan vistos teneis los castigos que Dios os haçe por su Arca, haçed que cauallos lijeros la aguijen y lleuen amas correr ? paraque vnzifteis las Bacas nunca otra vez puestas al yugo, y essas con crias alos pechos paraque noden passo? O igase la respuesta que dan ellos. Sciemus quia nequaquam manus Domini Israel tetigit nos, sed casu accidit. Queremos aberiguar (Diçen) que todos estos males y enfermedades vinieron acaso, yno por castigo del Dios de Israel. Luego no pretendeis poner breue remedio alos males, sino de tenerlos con mas espaçio en la tierra, contentando os con folo mudarles el nombre, y darles otro dueño que no sea Dios? Esse es el intento concluye este gran Padre . Non querunt vt vitent mala, sed alteri vt subscribant, vel mutationi, vel casui. Que tubieron por menor inconueniente quedarse con tantos males en cafa con titulo de males venidos a caso, que librarse de ellos atribuyendolos a Dios con nombre de Castigo por sus culpas. Vease como le trampeo el Demonio a Dios las ganançias en los males, persuadiendo alos peccadores que no eran castigo por las culpas, debiendo entonçes alabar a Dios segun dixo al principio el discreto penitente. Quando male est lauda verstatem quia flagellat. Però figuiendo el ordendel fanctorque of roquous ablab aup uqua do. Del veno e a confla encirciaba de remediar al

horsbro vihiendofede fu namaleca. Florente leli-

folgary files raya? asia create Dominas novam

Alaba

#### Alaba primero a Dios porque te amaneçio encarnado enel Dia de su misericordia.

#### 

respuelta que dan ellos. Scienzas quia nequequ ON grandissima propriedad hablò S. Augustin si se mira el cap. 31. de Ieremias, Ideo quasi de somno suscitatus, & vidi, & somnus meus dulcis mihi. Que al ruido delos grillos y cadenas que gimiendo y llorando arraftraban vnos miserables presos y cautiuos despertò Dios que dulcemente dormia. Pero aueriguese que sueño es este tá dulçe paraDios quecasi y aun sin casi sintio Dios que le recordassen? Sepase en lo que pensaba Dios de dia, que en esso sonaria de noche; que los sueños que otra cossa son sino los des velos del dia fegun dice el Philosopho? Multas curas sequntur somnia. De ahi naçe que sean nuestros sueños engaño porque lo son tambien nuestros des velos. Dios no duerme mas representasse en essa metaphora dormido, para fignificar affi el defuelo que corresponde a su cuidado. Sepamos pues en lo que pensaba Dios el dia de su eternidad que en esso soñaria de noche, (hablo de aquella que se occasionò de la culpa que desde entonçes se representa Dios dormido.) Del verso 22. consta que trataba de remediar al hombre, vistiendose de su naturaleça. V squequo delitijs dissolueris filia vaga? quia creauit Dominus nouum Super Alagen

Super Terram FEMINA CIRCVMDABIT VI-RVM. Pues que misterio tiene valerse Dios de metaphoras quando le amaneçe al hombre el dia de su mayor dicha? Ay goços que de puro grandes no se creen, y es muy proprio de amantes sonarlos, y aun fingirlos para anunçios de dichas, opruebas de desuelos: Nunca tan hermosos los campos, tan vistossas las seluas, tan olorosas las slores, tan risueños los arroyuelos, tan discretos los conceptos, tan sonoras las Aucs, y tan amorofos los abraços como quando los pinta la imaginacion dormida aun que despues se hallen burlados. Mas pauor causa vn Toro acometiendo en sueños que quando pretende haçer estrago en el despierto y de scuidado pasajero. Deseme licençia para deçir que tuuo tanto gusto Dios de darle estos buenos Dias al hombre, que pareçe faltaron corrientes prosas dala sabiduria diuina y que se valio de metaphoras para significar su contento. Llegò pues aquel dia de misericordia, aquella alegre mañana en que goçò el hombre en braços dela verdad, la gloria de aquesta representaçion. Agradeçe hombre tamaño benefiçio, no te dejes engañar del demonio. Esta es tu mañana y el dia de tu mayor feliçidad . Quando bene est lauda misericordiam. (como decia Augustino) no hechemos a perder vn benefiçio tan grande, que obligue aque el mismo Dios te diga. O desdichados que en carné por vosotros! son palabras del hijo de Dios alos ingratos, aunque las refiere Oseas con algun reboço. Væ eis (diçe enel cap. 9.) cum recessero ab eis. La trashonol O

traslaçion delos 70. interpres y Theodoreto es notable. Væ eis caro mea ex eis. O como Lyra diçe se lee enel hebreo. Quia etiam væ eis incarnatio mea de eis. Lyra citando vn cierto Raymundo que no conozco, diçe, que quando el vulgato lo traduxo estaua por la maliçia de los hebreos el Original viçiado. Por ahi se fue el Burgense en la adicion 2. aese cap. 9. del Propheta Oseas. y Guillelmo Gamero sobre aquellas palabras del 32. del Genesis, Iacob transiuit vadum. Iacobo y Galatino enel lib. 1. de arca cap. 8. pero esse sentir esta muy lejos dela verdad y essa sentençia fuera echar por el suelo la vulgata. En tiempo de S. Geronimo puro estaua el original. assi lo diçe en aquellas palabras del 6. de Isaias, Excaça cor populi huius. Y S. Augustin enel cap. 13. del cap. 6. y 15. dela cuidad de Dios. Dejando pues como es justo la vulgata en toda su autoridad, digamos sincondenar esotra traslaçion, que les infinua alos hombres el Propheta su maior des dicha en su maior felicidad, pues auer despreçiado vn Dios que se hiço hombre por ellos sera en lugar de esotro el dia mas infeliz con tan grauissina circunstançia. Væ eis caro mea ex eis. Y les pedira la muerte de su hijo como si ellos le huuieran cruçificado. Assi lo dixo S. Policarpo Obispo de Smirna alos Philipenses en aquella tan celebrada carta. Huic subiecta sunt omnia calestia, & terrestria, & Subterranea cui omnis spiritus seruit qui venturus est iudicare viuos, o mortuos, huius sanguinem requirit Deus ab eis qui non crediderunt in eum.

O fenor!

O señor! no sea assi, sino que agradeçidos atamano beneficio digamos bendita sea vuestra bondad que por solicitar en nosotros mas grande amor siendo Dios nuestro quisisteis haceros nuestro proximo. Preguntole al Redemptor vn hombre docto en la ley, supuesto que el amar al proximo es vno de sus preceptos aquien tendria por proximo. Notò Ambrosio la pregunta, y dixo, esse es el Docto, y ignora los primeros rudimentos? Como diçen que es legis perito y no entiende esse preçepto? Pero ya lo entiendo (añade) aquesse proximo es Christo y quien aun no le hallegado a conocer todo lo ha de ignorar, sin Christo quien pue de llamarse docto. At ille (dixo enel lib.7. sob. el 10. de S. Lucas.) qui nescit proximum suŭ quia non credebat in Christum, Respondit, quis est meus proximus?itaque qui Christum nescit, nescit & legem, quomodo enim potest scire legem cum veritatem ignoret, cum lex annuntiet veritatem. Propusole vna parabola de aquel herido Samaritano, y concluio, q esse es vuostro proximo que os haçe el beneficio, esse vuestro deudo que os saca del peccado, y diçe S. Ambrosio, ha hombre, quien te toca mas en sangre que el que porti derramo la suia ? el benefiçio haçe contraher parentesco. Non enim cognatio facit proximum sed misericordia. Quien te toca como el que te dio la vida? ama le pues como a tu dueño, y como a tu proximo. Ergo quoniam nemo magis proximus quam qui vulnera nostra curauit; diligamus eum quasi Dominum, diligamus, & quasi proximum. De todo nuestro amor es digno vn proximo tan piadoso.

Pregunto Christo Señor Nuestro a sus discipulos en cierta occasion que sentia el mundo del, y dijeronle:señor vnos dicen que sois Elias, otros que Ieremias. Barbaramente Iuzgaban (dice S. Ambrosio enel cap. 9. de S. Luc. ) los que le comparauan con Elias; Elias queria vengar vn defacato y haçia vaxar fuego del cielo, este Señor no solo no se ha vengado de los que le han ofendido, pero aun con su vida sana alque le hiço la offensa. Limpio fue el celo del propheta pero en Christo nada ay de rigor, todo es piedad y misericordia. Ille petitis ignibus vindicatur. Sic persecutores suos mauult sanare quam perdere. O que cruel el que con vn penitente aflixido tiene rigor! O confessores que no sauen alentar sino afligir! Pecca judas y conociendo lo horrible de su delito quiere a voçes confesfarlo, llega al templo, y diçe alos Saçerdotes: Peccani tradens sanguinem iustum. O que excelentes palabras de consession! Yluego? echose vn laço. Porque te ahorcas infeliz? de dode nace essa desesperacion? Yo os lo dire (diçe Ambrofio) fue alos façerdotes, dijoles su delito, y respondieron, que se nos da a nosotros de esso? Vierades vos lo que haciades? Quid ad nos tu videris? Quando vn Sacerdote responde al penitente con vna seueridad tan cruel, no es ponerle en occasion de desesperarse? O Señor mio que differente le huuiera acaeçido aeste discipulo insiel si os huuiera dicho el peccaui a vos? O igamos todo esto a S. Ambrosio. enel lib. de penit. cap. 5: Arbitror enim quod etiam Iudas potuisset tanta Dei miseratione, non excludi a venia, sipesi penitentiam non apud Iudeos, sed apud Christum egisset. peccaui inquit quod tradiderim sanguinem iustum: responderunt quid ad nos? tu videris? que vox alia vestra est, cum etiam minoris peccati reus vobis factum proprium confitetur? quid respondetis aliud nisi hoc, quid ad nos? tu videris? hunc sermonem. Laqueus sequitur. Eofærotior pana, quo culpa est minor. O bondad infinita! O misericordia grande! que el dia que nos amaneçio tamaño bié tuuiste Señor por motiuo que accelerasse tu encarnaçion no tanto por manifestar tu gloria quanto por remediar nuestras miserias! Alaba pues alma, confiessa tu deuda en este beneficio, sin que pueda el Demonio trampearle a Dios los intereses que tiene en la mañana que nos amaneçio su misericordia encarnando, y en los buenos dias que nos dio muriendo, paraque en sus fineças se descuelle la maior y se pueda deçir , basiler sav sas perte della citalian los meritos de Christo, y dela otra

Que en la Valança donde estaban nuestras miserias y los meritos de Christo se atribuie el triúpho no ala infinidad enel valor, sino al preçio enel dolor.

#### DISCVRSO IV.

culpas, no ala infinitad que rigiren enel calon, and

ASTA aqui puede llegar vna fineça, el ansia de padeçer, y el apreçio delas penas que por el hombre padeçe. Que gusto tubo sin sobre salto este amante? amante? si duerme en la naue. Ipse vero dormiebat. Luego le despiertan nuestros à hogos, Suscitauerunt eum. Hechase a dormir solo porque saue que le han de despertar Terrentur discipuli (dice Caietano) Et confugiunt ad suscitandum eu. Si, q siempre quiere estar padeçiendo, y es tanto el apreçio que haçe de las penas, y su tolerançia, que conociendo S. Bernardo enel esta ansia de padeçer, y la estimaçion que haçe delos dolores se atreue este doctor a affirmar, que el pesso de ellos fuesse el que preualeçio contra el de nuestras culpas, y siendo infinitos los meritos de Christo, nomide el sancto su efficaçia por la infinidad dela persona diuina, sino por la grandeça delos dolores que Christo padeçio: en la Cruz, que fue tal que puesta en vna valança pesò mas que todos los peccados del mundo, que son innumerables, e infinitos en raçon de ofensa. La Cruz (diçe Bernardo) era vna valança, y dela vna parte della estaban los meritos de Christo, y dela otra nuestros peccados, y como vnos, y otros son infinitos (aunque diferentemente) se podria finjir, y dudar qual auia de haçer ladear la valança, y por esto acabando de padeçer inclinò Christo la cabeça paraque pesase mas aquella donde estauan sus meritos, que la otra donde ponia nuestros delitos, y quiere atribuir este triumpho tã glorioso que ganaro sus obras de nuestras culpas, no ala infinidad que tienen enel valor, fino ala que tubieron enel dolor, y que se diga que este sue el que enel modo posible perficiono la redempçion, y que tengan essa gloria sus penas, y se publique que ellas

ellas fueron las que coronaron la victoria contra nuestras culpas. Cum adhuc tamen erectus staret (Diçe el Dottor Grande) vacillare videbatur statera, nec plane cognoscebatur qua cadere deberet, cum inclinato capite emissit spiritum, tunc calamitas praponderando cadens, quasi arena maris hac granior apparuit. No puede subir mas el en careçimiento; pues se atreue a deçir S. Bernardo que la mesma Cabeça de Christo antes de inclinarse muriendo, no hiço en la valança el peso que ella misma inclinada haçe contra los peccados del mundo.

O si en estas fineças hallase dechado nuestra imitaçion, y tratasemos de tratarnos como mereçen las culpas exerçitandonos en obras penales, y satisfactorias siempre, pues el hijo de Dios se trata por nosotros con tal austeridad que no quiere dar estando vnido personalmente aun Alma bien auenturada instante de descanso, y solicitando noches de tribulaçion pretende para nosotros triumphos que nos amanezcan buenos dias. In lucem sagittarum tuarum ibunt; in splendore fulgurantis hasta tua. (dice Habacuc Cap. 3. nu. 11.) Huira el enemigo del rigor de tus factas, y temera tu lança resplandeçiente. Ençierra misterio deçir que en Christo bien nuestro resplandeçe la lança quando yere el enemigo. Que misterio ençierra? mucho diçe con gran gala Drogon hostiense hablando de la lança del costado con que el ciego soldado rompio el pecho del Redemptor. Hæc est illa lancea, quam Habacuc Propheta fulgurantem hastam nominat. La lança del cnemigo

ene migo quando estubo mas resplandeciente? Quando ? quando quedo teñida en la sangre del costado de Christo: Claro està que quando mas en sangrentada rinde al enemigo, nos hauia de grangear resplandores y dia by a characteristic preponderande out. in

En nuestra alma esta la gloria dela buena conçiençia para ser agradecidos, estimese como a spiritu que tiene la bien auenturança en si misma y para conseruarla tratese el cuerpo como trata Christo el suyo, que esso es sauer conocer lo que es alma, y lo que es cuerpo. Anima mea comede, & bibe epulare (dixo el otro rico en S. Lucas cap. 16.) Alma mia come bebe, y regalate, pues tienes tantos bienes con que poder viuir muchos años acomodadamente. Este bien se vee que no conoce qual es su alma, y qual es su cuerpo, pues con vida al alma aque coma y beba, esto es haçer del alma cuerpo peruirtiendo el orden diuino para que se conozca que este hombre por ser neçiamente rico no saue lo que se tiene, y que le quitan la posession de lo que es tan propiamente suyo, y lo priuan de lo que es de su naturaleça perpetuo, y tratan a su Alma como fi fuera cuerpo, figuiendose en la pena el estilo mismo que el miserable executò en la culpa. Stulte (le diçen) hac nocte animam tuam repetunt a te. Neçio esta noche te an de quitar esa tu alma. Non dicit hac nocte morieris (aduierte Cayetano) Si lequieren intimar que aquella noche ha de ser la vltima de su vida, porque no le diçen esta noche moriras, sino, Animam tuam repetunt a te? Hante de quitar esa alma

esta noche? porque le quisieron dar a entender en esso que le han de obligar, y sorçar aque buelua essa alma que de suyo es immortal, y se priue de ella como si suera cuerpo, para que apartada de su posession estè delante del diuino juiçio. Quod significat requirere, es cogere ad redendam animam tuam immortalem ad standum iuri. Pero al contrario si mortificare el hombre su carne con ayunos y penitençias la sujeta al spiritu y esse apreçio deuido que haçe del cuerpo le eleuara Dios de manera que para gloria suya harà sea esse cuerpo eterno como si suera alma, y le dara calidades de spiritu al que de su naturaleça es fragil, y pereçedero.

Con galante emphasis nos enseña esto el Apostol S. Pablo en la cuidadosa diferençia de estilo que obserua con singular agudeça el Angelico Doctor: Esca ventri, & venter escis, Deus autem, et hunc, et has destruet, corpus autem non fornicationi sed Domino, et. Dominus corpori. La comida se hiço para coçerse en el esto mago, y para sultentar los hombres, y el vientre le crio Dios paraque enel se encierre el sustento, y asi es liçito buscar la comida, y vsar de ella para sustentar la naturaleça, pero ni el vso de el, es, ni puede ser duradero porque vno, y otro se ha de acauar en saliendo el cuerpo de este mundo; que los cuerpos resuçitados no han de comer, ni necessitan de alimento; pero el cuerpo (Añade el Apostol) no se hiço para seruir al deleite sino a Dios, y Dios le ha de premiar lo que hiçiere, y padeciere por su amor. Est aduertendum (diçe

augh (

(dice el Doctor Angelico) quod supra de escis, er ventre loquens, que pertinent ad vsum animalis vite; dixit eas a Deo destruendas; nunc autem lequens de corpore, & Domino, facit mentionem de resurrectiones quia scilicet animali vita cessante, natura corporis in melius reformabitur. Ha se de aduiertir en la diserençia de estilo que vsa el Apostol en esta clausula tan breue; quando abla de las viandas dice que Dios ha de destruir aquellas, y este, porque vno, y otro perteneçe al vso dela vida animal, y al fustento, y regalo dela naturaleça corruptible, y perecedera, y quando trata de todo el cuerpo entero, al qual perteneçe, guiado dela raçon el moderar el vso de essos instrumentos que siruen al regalo, y tomar con tal parsimonia el sustento que sirua mas ala penitençia que ala vida animal se ha de reformar, y mudar la naturaleça de nuestro cuerpo, y la que era corruptibile, y pereçedera se ha de haçer perpetua, y eterna. El vientre como su ser consiste en el vso de las viandas, y el porsi solo porque es vna parte del cuerpo no puede renunçiarlas mortificandose, este sin duda pereçera, porque siempre es, y sera carnal, pero el cuer. po todo que puede mandar a esos instrumentos, y mejorar el vío de ellos compriuarse delos regalos, y darse al ayuno, ese quando renunçia el deleyte se espiritualiça de suerte, que se haçe alma, y Dios como atal le resuçita, y le da vida eterna a la domobile mel on sob

Y es posible que aya quien se priue de tanto bien por vn deleite tan breue? Auerguençenos no saber dexar tan po co por Dios a vista de lo mucho que este señor

dexa

dexa por nosotros. Bien abenturado podia, y deuia ser el cuerpo del Redemptor del mundo, desde el dia e instante que se conçibio enel purissimo, e inmaculado vientre de Maria Señora Nuestra, y por redimir nos no solo priua esse cuerpo tan sancto de su gloria toda su vida, sino que ni por vn solo instante quiso estar impasible; y con esto nos atreuemos a tener momento de Comodidad viendo lo que haçe por nosotros Christo? digna ingratitud de castigo eterno, aun que no fue ra por la grauedad delos delitos deuiera serlo por el errado juiçio que haçemos, no sauiendo dexar el menor deleite por nuestro Dios, quando Dios se des haçe de si mismo por nosotros. Porque piensan que se condena vn hombre a pena eterna justissimamente? por vn pensamiento torpe consentido. O por vna mentira con juramento aun que sea sin perjuiçio. Pues señor por vn pensamiento que no llego a executarse ha de estar yn hombre enel infierno eternamente? Si. y aun por esso mismo. Porque siendo menor la culpa es mas graue el descuido que se tiene de la saluaçió. Pues como no se atreue el hombre a dejar tápoco por su Dios, quando Dios dexa tanto, y con tanta fi-

neça por el hombre, que ni vn instante quiso estar impassible por estar siempre padeçiendo por su Redempçion? Padeçe O hombre por Dios con fegu-

field divinutores de fix affires que colina que faben ube xan

central adachering in the his de audier correcteller festion Quan-

024.43

Quanto padeșe el hombre en esta vida no equiuale, aloque en ella comiença a goçar de gloria.

# no folo prime ele energo can fanto de fu gloria toda favida- fino V. DISCVRSON V. DISTORIANO

publics you elto not attenerous a tener moincuto TO es paradoxa el titulo de este discurso, y deuiera el hombre imitar a Christo pues desde el instante que el sierbo de Dios triumpha del Demonio paraque logre Dios sus intereses, goça su Alma de la gloria que puede goçar en esta vida, y la posce verdaderamente aunque aqui no se vea con claridad, porque acreçentando meritos, ya con la tolerançia virtuosa de las mortificaciones, ya con la que deue tener en los ahogos dela enfermedad, aumenta grados de feliçidad enla patria celestial. Y porque el oredito de esta verdad no quedase dependiente de nuestra cortesia, he de fundarla en voa doctrina de S. Pablo Rom. 8. Existimo (Dice) quod non sunt condigne passiones buius temporis ad futuram gloriam que reuelabitur in nobis. Auia dicho el Doctor delas gentes (aduierte aqui S. Thomas) que la causa de dilatarseles alos justos la possession dela bien abenturança que es la herençia delos hijos de Dios es para que imiten a Christo padeçiendo en esta vida dolençias, y penalidades, los que le han de acompañar en la gloria, y porque los demasiado amadores de si mismos, podian juzgar que es penosa esta herençia, si se ha de poseer con tanta costa; THE O diçe

diçe aora el Apostol. Yo como tan experimentado en sufrir penas, y con el juiçio que deuo haçer de la grandeça del premio que Dios tiene aparejado, por la tolerançia virtuosa de las tribulaçiones de esta vida, naçido dela contemplaçion altissima dela gloria, aseguro a todos los que padeçen en el múdo, que los maiores dolores considerados ensi, no pueden llegar a igualar ala soberania dela gloria sutura que ha de ser reuelada, y descubierta en nosotros en la celestial patria.

Notese (diçe el Angelico Doctor poniendo en este reparo la mejor prueba de este asumpto) aquel verbo, Reuelabitur, que es misteriosissimo. La gloria (diçe el Apostol) se manifestara en la otra vida a nosotros, no dice Dabitur, dara nos Dios do nuebo, la gloria por lo que padeçemos en esta vida, sino, Reuelabitur, manifeltarase, y descubrirase alla essa gloria porque aqui estaua en nosotros oculta. Luego en esta vida ya teniamos nofotros gloria? si (diçe S. Thomas) que los justos que vençen al Demonio para que logre Dios sus intereses, y estan superiores alos viçios, ya tienen la gloria dentro de su alma escondida en la buena cociençia, y asi lo enseña tambien expresamente el mismo Apostol en la 2. Corint. c. 1. diçiendo que nuestra gloria es el testimonio de nuestra conçiençia. Nunc enim gloriam quidem habent (grandes palabras) sed acultatam in conscientia, gloria nostra hæc est, testimonium conscientia nostra. Y si alos imperfectos, y poco cultibados en el spiritu les pareçiere paradoxa el de-

çir que son glorias las penalidades que en esta vida acompañan ala buena conciencia, se introduce S.Bernardo (tract. de fallacia presentis vita) explicando este mismo lugar de S. Pablo, en lo mas interior del coraçon de los que con vna sobre natural experiençia goçan de los confuelos diuinos, en ynas afliciones como las presentes, y hablandoles al alma dulçemente le diçe acadauno estas dulçissimas palabras. Essos consuelos que goças en lo intimo de tu alma, si bien los consideras reconoçeras enti mismo, que tienes ya por ellos dentro de tu spiritu aun viuiendo en este mundo, primiçias del Reyno del çielo, y que desde aora comienças agoçar de la gloria, y del poder soberano dela bien abenturança, poseiendo aqui las Arras del desposorio con que te has de vnir a tu Dios intimamente enel cielo. Primitia spiritus sunt hea, primitia Regni hac gloria pralibatio, hoc potestatis initium, & Arraa quidem hæreditatis paternæ. Declarenos mas esta verdad el Doctor Angelico con vn exemplo manual y proprio sobre la Ep. 1. Cap. 3. de S. Ioan, Charissimi nunc filij Dei sumus, & nondum apparuit quid erimus, sciuimus quoniam cum apparuerit, similes ei erimus, quia videbimus eum sicuti est. Hermanos muy amados quiero aduertiros para singular consuelo de vuestras almas, que aora aun viuiendo en esta vida somos hijos de Dios, y aunque por aora està occulta esta filiaçion, y la herençia que por ella hemos de poseer, sauemos con toda çerteça que quando se descubra en la otra vida esta gloria que aqui tenemos oculta en nues.

tra alma, seremos semejantes a Dios, porque le veremos como es en si, y en esta vista clara dela esençia diuina consiste nuestra bien auenturança, y para explicar derechamente este lugar se vale el Doctor Angelico de este exemplo declarando asi, el, Cum apparuerit . Latet (Dice) gloria modo sicut lucerna intesta, sed confracta testa apparebit. Iudicum Cap. 7. confractis lagunculis apparuerunt lucernæ. Està aora la gloria que en esta vida posce nuestra alma, en cubierta, enel varro de nuestro cuerpo como se esconde vna vela encendida en vna vasija de varro, y como enquebrando la donde estaua la luz occulta sale su resplandor, y su claridad vellissima, assi en quebrandose con la muerte esta caxa de barro que es el cuerpo, luego saldra a vistas la luz resplandeçiente de nuestra Algranjeaban has dangas, y el q'ue era archinosen rella en

Hago aora esta consequençia sundado en esta doctrina, luego assi como quebrando la visija donde estaua la luz ençendida, no sale luz nueba, assi quando se aparte, y se diuida nuestro cuerpo, y nuestra Alma no goçara en là otra vida de nueba gloria, sino manifestarase alla la misma que aqui estaua oculta, como luz enbasija que bradiça? conforme aloque el Spiritu Sancto nos enseña enel lugar citado que en tiempo de Gedeon quebrados los vasos aparecieron las luçes que estauan dentro de ellos. Y luego trahe otra comparaçion el Angelico Doctor que aun es mas vistosa, porque nos muestra en ella alguna luz dela gloria. Ita est (añade) de gloria modo, sicut de luce in manibus absendita

condita, que apparet per rimas digitorum. Tan cierto es que poseemos la gloria en esta vida, que aun aora no està, esta gloria totalmente oculta, por que està como vna bela encendida puesta en las manos, que su luz se diuisa por el vaçio que dexan los dedos. Vease aora quan sin duda es que en la buena conciençia poseen los sieruos de Dios en esta vida la bien abenturança verdadera, pues juzga el Doctor Angelico que no es necessario persuadirlo con racones sino suponiendolo, declararlo con exemplos. Pues si esto es assi, no le quite el hombre los intereses a Dios, pues tiene prompto el premio del triumpho que alcança del Demonio goçando desde luego no solo dela gloria de vençedor sino de la debien abenturado. Pero, O dolor! que la culpa lepriba al peccador dela felicidad que legranjeaban las fatigas, y el que era archiuo en esta vida de la luz que le comunica en esotra.

Peccador muere a todas las feliçidades.

#### DISCVRSO VI.

VERE el hombre a todos los bienes, luego que adoleçe de la culpa. Fee muerta, sperança muerta, charidad muerta, graçia muerta, Iusticia muerta, prudençia muerta, fortaleça muerta, templança muerta, piedad muerta, misericordia muerta, agradeçimiento muerto, conçiençia muerta; O que

de muertes siguen auna sola enfermedad! Maldita sera la tierra en sus obras, dice Dios 2 Adam; Todo sera infelicidad de des dichas quanto naciere, y brotare de ella, y tu comeras con afan, y sudor, y seran espinas las que despues de muy cultibada lleuare. Maledicta terra (Gen. 3. vers. 18.) in opere tuo: in laboribus comedes ex ea cunctis diebus vitæ tuæ, spinas er tribulos germinabit tibi, De manera que las espinas, y abrojos que descubre la tierra, son señas tristes dela culpa. Quereis sauer dixo Antipatro Obispo Bostrese, quereis saucr, que es Dios el que naçio delas entranas de Maria? Pues atended asus pasos llenos de sanctidad por el mundo, sin que las espinas delas culpas le agrauien, sin que los abrojos delos delitos le yeran, que no padeçer effectos desemejante contajio es prueba de diuinidad. Que solo aplantas sagradas no ensangrentaron heridas de culpas en tierra infame de peccadores. Quipelles in paradiso consuit (dice Antipatro. or. de Sancto Iu. Bap. apud Lipo. 24. Iunij) tegitur in vtero, inquam primum parentem ira percitus expulit, in eam misericordia commotus aduentauit. Quam execratus est terram, cum calcauit Diuino gresu latam infirmam sententiam, spinam peccati conterens impollutis vestigijs. Solo Dios que fue poderoso para desaprissonar dela sclauitud con que seruian al hombre obedientes, sin violençias descorteses los brutos, solo quien tuuo esfuerços briosos para condenar a sombras de muerte aquien poco antes auia criado entre luçes, solo quien pudo haçer pedaços su echura apreçiando mas

la justicia para executar la vengança, que el empeño para porfiar enel amor, y solo quien tiene passos de diuinidad, podra pifar las espinas del daño, y no quedar con señales feas de herida; que es tan venenosa la culpa para ofender, que sino hallara desfensas diuinas, desde las plantas subiera el tosigo hasta el coraçon. O infeliz hombre si Reina el peccado en esse cuerpo mortal! diçe S. Pablo, porque seria llegar ala vltima miseria en la de obedeçer asus deseos. Non regnet peccatum in corpore vestro mortali, vt obediatis concupiscentijs eius, Esto seria para llorar mas que las desdichas que oy se ven en Roma, Ierusalen diria mejor, lamentada en esotra por Ieremias. Pero pocas son sus desdichas mirando alo material, pues aunque falten de ella muchos de sus habitadores, no està caida, que esso es, sedet, a differençia de, stat, mejor lo discurriremos del alma poniendo la vista en nuestras culpas. La Cuidad de nuestra alma como esta tan cahida hauiendose visto en tanta alteça? La que sue criada a ymagen, ysemejança de Dios como esta hecha vna ymagen del Demonio? que bien lo dixo Sant Augustin Serm. 48. de verb. Domini. O que son ternissmas sus palabras! Dines eras ad imaginem Dei, & simillitudinem factus, perdidisti quod non habebas hoo est simillitudinem, dum arrogantiam desideras vendicare, perdidisti pecuniam, sicut Adam nudus factus es, accepisti a Diabolo debitum qued non erat necessarium, or ideo qui liber cras in Christo, fa-Elus es diaboli Debitor. Eras poderoso semejante a Dios, perdiste el caudal, porque perdiste la humildad, y affecy affectando arrogançia perdiste toda tu moneda, pues perdiste la graçia, y las virtudes que restan no tienen valor para recuperar el cielo. Quedaste desnudo como Adan, receuiste del Demonio prestado loque no hauias menester, y pagas perdiendo lo que te da ba ser y vida, y siendo libre quedas perpetuo deudor al Demonio. Quomodo seder sola ciuitas? Tan sola que aun

su voluntad no haçe por ella sino contra ella.

En la curaçion delas enfermedades corporales ay tres sujetos, enfermo, enfermedad, y medico, y siempre lidian dos contra vno; si el enfermo se haçe dela parte dela enfermedad son dos contra vno, enfermo, y enfermedad contra el medico; Mas si el enfermo se haçe del vando del Medico, son dos contra vno medico, y enfermo, y vnidos dexan vençida la enfermedad, y esto no suçede siempre; diganlo tantas muertes como vemos. No dudo quelos Medicos dessean la salud de sus enfermos, pero sin culpa quando pretenden sanar matan, y sus mediçinas mal aplicadas son nociuas, y asi son de parte dela enfermedad no contra ella. Discurriolo todo con elegançia, Nouato homilia de humilitate, & obedientia, y remata. Medicus est Chriftus agroti nos sumus, agritudinis morbus consuetudo peccati est. El medico es Christo, el enfermo es el peccador, la enfermedad es la culpa, si el enfermo se haçe de parte de ella, y no corresponde a Christo ni admite sus mediçinas de se por incurable el enfermo, y digase desu alma, Quomodo sedet sola ciuitas, plena populo? Como tan desierta el alma que estaua poblada no

20101

menos que dela SS. Trinidad! assi lo diçe S. Iuan cap. 14. Adeum veniemus, & mansionem apud eum faciemus. Pero como no se compadeçen luz, y tinieblas, Christo ni Belial teniendo este por suya lamorada, padece el alma ausençia de su Dios, y queda desierta, y la que era señora delas gentes(sino viuda)como viuda se mira, pues padeçe la misma enfermedad, Facta est quasi vidua. O pobre enfermo! O miserable peccadorlque sin esperença viues en tus fatigas corporales si buscas esta mediçina, y te quedas con el veneno dela culpa enlos labios. Faciam planetum velut draconu quoniă desperata estplaga eius.dixoMicheas cap. 1.v.7.ablădo delos peccadores, y de sus enfermedades lloraran; y lamentarse han como los Dragones que rebolcados enfu fangre no esperan remedio alguno (Ay cosa mas sea!) si encontraramos con vna serpiente herida enel campo tendriamos la stima de ella? ymajino que no, y me persuado que la huieramos sin copadeçernos de ella. porque quien acertarà acompadecerse de vn tan monstruoso animal que aun estando

ala muerte tiene el veneno en la voca? esso es lo que diçe Micheas, quien se apiadara del peccador que hallandose veçino ala muerte enlos ahogos de vna peste aun guarda el veneno de su culpa entre sus labios?

ire fire medicines de le per incuable rient. con ,

0 0

iere Como ran deferra el alma our eramerpelma

Dios se apiadara del peccador envejeçido, Pero sera menester Dios, y ayuda.

# DISCVRSOVII

ARA librar al hombre de la sclauitud del Demonio, y voluerle desde el estado dela culpa al feliçissimo dela graçia siempre aurà difficultad, y en comprobaçion de esto trahe S. Agustin vn Argumento que darà miedo aun alque fuere mas temerariamente alentado. Ideo (diçe) tot sanauit Christus febricitantes tot claudos, cæcos, & aridos, ne desperet de se peccator; ideo non scribitur aliquis nisi semel sanatus, vt timeat quisque iungi peccato. Enel modo que obseruò el Saluador en dar la falud del cuerpo hemos de juzgar como nos darà la falud del alma. Sanò (dice Augustino ) el Saluador de todas las enfermedades corporales a muchos dolientes ciegos, cojos, y tullidos, para que nadie desespere de sanar de qualquiera enfermedad spiritual, y de qualquiera peccado nos puede librar la penitençia verdadera, pero aduiertase que no se lee que Christo aya sanado dos veçes a ningun enfermo, ni resuçitado mas de vna veza ningun muerto, para que tema el peccador, enuexecido que no le dara ael dos veçes la salud del alma si vna vez la pierde por la culpa. Muchas, e infinitas veçes se puede reiterar la penitençia, y tantas fi es verdadera voluera

vn hombre al estado dela gracia (como el mismo Augustino enseña contra los herejes en este lugar) pero pone alos Christianos este exemplo delos milagros que hiço Christo dando fola vna yez salud acada enfermo, para que teman todos perder vna vez la salud, y la vida del alma por el peccado, porque no sauen si podran voluer acobrar, la que han perdido; que es tan difficultosse voluer del estado dela culpa al de la graçia que pareçe que no halla aqui Christo perdon para quien se deja poseer dela culpa; y asi mismo pareçe se da como por vencida la omnipotencia diuina porque para esto es menester Dios, y ayuda como diçe el Apostol Corint. cap. 6. Adiunantes autem hortamur ne in vacuum gratiam Dei recipiatis. Ayudandoos, os amonestamos que no recibais la graçia de Dios en vano. Este adiunantes aquien se refiere ? alos que amonestan? no se refiere sino a Dios (Diçe con grande agudeça aqui el Doctor Angelico, enseñando nos esta nouedad tan fundada para prueba singular dela propuesta) y assi quiere deçir, Adinuantes Deum, aiudando a Dios, os amonestamos, a vosotros, y es conforme esta explicacion lo que dice el mismo Apostol. Adiutores Dei sumus. Ayudamos a Dios nosotros, y para que salga mas la viueça de este concepto respondamos a esta objeçion que se haçe el mismo Santo Thomas, fundada en vn lugar de Isaias. Quis adiunit spiritum Domini? quien ayudò al spiritu de Dios? Non ergo benedicitur adinuantes Deum. Luego no se diçe bien que ayudamos a Dios? Aeste argumento responde el Doctor AngeAngelico que este verbo, Ayudar se puede entender de dos maneras, vna de suerte que signifique dar suer ças, y desta manera nadie puede ayudar a Dios, de otra ayudamos a Dios haçiendo loque el nos manda, y executando sus ordenes. Et sic sancti homines inuare dicuntur Deum exequendo eius mandata. Y desta suerte los sanctos, los predicadores, los confessores, y Maestros aiudan a Dios para la conuersion de vn peccador Ne in vacuum &c. idest (dice S. Thomas) ne receptio gratiæ sit vobis inutilis, & vacua. Para que no sea inutil en vosotros el haber reciuido la gracia si se buelue aperder. Pues si se pierde es inutil el haberla reçeuido la primera vez? No pero es tan difficultoso el boluerla acobrar que pareçe, pereçio para siempre (enel que la pierde)la vtilidad que ganò vna vez en receuirla, y para esto se ayuda Dios de sus ministros que para salir de peccado es menester Dios, y ayuda, y aun plegue a Dios que con esto se salga.

Peccata tua elemosinis redime (diçe Daniel cap. 4.) of forsitam propitiabitur Deus peccatis nostris. Redime con limosnas tus peccados, y podra ser que Dios se apiade de ellos. Con el aiuda de Dios se haçen las limosnas, y aunque estas se hagan con todas las circunstançias que las haçen meritorias, y a Dios aceptas, con todo esso no asegura el Prophota que estas limosnas hechas con esse con terceran sinduda perdon de sus peccados, sino diçe, que despues de hechas las limosnas quiça se apiadara Dios de sus delitos. Haçe vn reparo grande en aquel sorsitam. Salbiano lib. 1.

ad Ecclesiam . y dice hoc ipsum quod dicit forsitam spem indicat, non fiduciam pollicetur. Aduiertase que quando el Propheta trata del perdon delos peccados que han de alcançar las limofnas, diçe, Quiça los confeguiran, con que nos enseña, que los que hiçieren limosnas podran téner alguna esperança de verse por ellas libres de las culpas, pero no les promete Dios confiança, ni seguridad de alcançar perdon delos pecados, porque es tan difficultoso librarse el que cayo vna vez, que no ay obras tan perfectas que vasten a dar seguridad ni confiança para recobrar la graçia que se perdio. Mejor lo diçe el mismo Salbiano colijiendo delo dicho esta consequençia tremenda, y certissima. Ex quo intelligi potest (terribles palabras) quam difficile iam in Supremis positi peccatores qualibet munificientia ad perfe-Etam indulgentiam peruenire possint, quando propheta ipse qui suadet propitiationem Dei inquirendam, promittere non ausus, & promerendam, dat consilium de actu, & tamen dubitat de effectu. Destas palabras del propheta se colije con çerteça quan grande sea la difficultad, y quan insuperable al pareçer llegar a conseguir el perfecto perdon delas culpas los que estan tan dentro de los viçios, pues el mismo propheta que nos està amonestando busquemos con ansias la misericordia Diuina para salir del estado miserable dela culpa, no se atreue a asegurarnos conseguiremos el perdon delos peccados con effecto, ni que seran sin duda los maiores meritos poderosos, para alcançar remission delos menores delitos, y se contenta con aconsejarnos aqui el mas

mas efficaz medio, para este fin tan dichoso, pe ro siempre dudando de su effecto. O triste peccador si Dios se durmiera quando tu sueñas en esse miserable letargo dela noche correspondiendose sueño, y des velos! Aduierta todo Christiano que Christo no murio mas que vna vez por nuestros peccados ni morira otra vez por ellos. Christus semel pro peccatis mortuus eft. (dice mi Padre S. Pedro Ep. 1. cap. 3.) Christo murio solamente vna vez por nuestros peccados. Asi es, pero en essa sangre derramada vna vez sola ay valor infinito para satisfaçer por innumerables delitos, y para que por ella cada delito muchas veçes se perdone, y es esto tá sin duda que es Dogma de sec Catholica. Pues porque nos aduierte mi Padre S. Pedro tan cuidadosamente q Christo Señor Nuestro no murio, ni ha de morir por nuestros peccados mas de vna vez? fauen porque dice S. Thomas. Ad retrahendam falsam securitatem peccantium, qui ita peccant post Christi mortem, quasi pro peccatis eorum esset iterum moriturus. Para quitar dela imaginaçion alos peccadores la falsa feguridad con que se entregan alos viçios tan arrienda suelta como si Christo Señor Nuestro habiera de morir otra vez por los peccados de ellos, sentençia es esta del Maestro dela Theologia, y parece opuesta totalmente ala doctrina reuelada, porque la confiança dela paffion de Christo para coseguir mil veçes (co repetida contriçion ) la remisson de nuestros delitos, no puede ser falsa, porque se funda enel valor infinito de essos meritos. Pues como la llama falsa el Doctor Angelico? 118 1 E

gelico? aduiertasa que no diçe el sancto que es falsa la esperança ni la confiança tanpoco, sino la seguridad, Falsam securitatem. Peccar muchas veçes, y perder el estado dela graçia asegurandose que los meritos de Christo nos han de ayudar con efficaçia para boluer infaliblemente tantas veçes arecobrar la graçia, essa seguridad es falsa, porque aunque enel valor infinito de essos meritos ay mediçina para sanar delitos infinitos infinitamente repetidos, para fundar seguridad en esso es falsedad, y engaño: que por esto no murio Christo mas de vna vez; paraque temamos ofenderle otras, y no nos pongamos en occasion de que se nos aplique este remedio no muchas sino vna vez sola. Ad significandum (prosigue el Doctor Angelico) quod nos debemus mori semel peccato, hoc est peccato totaliter, & postmodum non committere. Que se ha de conformar el mal con el remedio fiempre, y como no se aplicò este mas de vna vez fola, Christus semel, No se ha de enfermar muchas, que es tan difficultoso voluer acobrar la graçia que se perdio, que pareçe imposible aun ala esticaçia infinita desos meritos de Christo y aun respecto del poder infinito de Dios se reconoçen enla materia no lebes, sino grabes enbaraços. O miserable pues aun la mas efficaz mediçina no te assegura la salud! Todo es dissicultades, todo riesgos, y el maior tener vn tan poderoso enemigo como el Demonio, que si Dios no le limita el poder quando juzga que conviene, podra haçernos todo el mal aque le muebe su odio. omos sons la sori sun estas

Tan grande es el poder que tubo, y tiene oy el Demonio, que siendo assi que las demas prerogativas perteneçientes alos nuebe ordenes delos Angeles las perdio por su peccado, el poder le conserua aun estando en el infierno. No se puede ponderar mas este poder que diciendo que le tienen oy como enel primero instante de su creaçion, Ynsigne prueba de esto son vnas palabras misteriosissimas de S. Pablo ad Ephesi. c. 11. Induite(dice) vos armaturam Dei vt possitis resistere aduersus insidias Diaboli, quoniam non est nobis colluctatio aduersus carnem, & Sanguinem, sed aduersus Principes, & potestates tenebrarum harum contra spiritualia nequitia in calestibus. Vestios con las armas de Dios (esto es Dios y ayuda ) para resistir, y vencer con ellas las asechanças del Demonio, que necessitais mucho de esta preuençion, y deste cuidado, porque os aduierto que no peleamos con hombres que los vemos, y podemos resistir, y huir de ellos, sino con los Demonios, que son inuisibles, y nos haçen el tiro quando menos lo imajinamos. Contra elto (dice S. Thomas) esta el texto del mismo Apostol ad Galatas cap. 5. que diçe. Caro concupiscit aduersus spiritum, Que la carne pelea contra el spiritu. Pues como diçe el Apostol que nuestra lucha no es contra la carne, si esta lucha cada vno la experimenta infelizmente en si mismo? Responde a esta duda el Angelico Doctor concordando estos dos lugares del Apostol en que diçe que no es nuestra pelea con la carne aunque la carne es la que pelea contra el spiritu, porque esta guerra que le haçe

la carne al spiritu, Principaliter est a superiori scilicet a diabolo, principalmente la hace otro mas superior enemigo que es el Demonio. De suerte que el demonio es la causa principal de todo el mal, que nos hacen

todos nuestros enemigos.

Esta lucha pues (prosigue el Apostol) es contra los Principes, y las Patestades, y llama assi alos demonios (diçe S. Thomas) porque Potentes, & magni sunt, & habent magnum exercitum. Son poderosos, y son grandes, y tienen copioso exercito, y llamanse principes delas tinieblas, porque su dominio le exercitan en peccados, y contra peccadores, como aduierte aqui la glosa citada por Santo Thomas, y llamalos Spiritualia nequitia. Porque no solo son poderosos sino assutos, Quia spirituales, & nequissimi sunt. Està en ellos lo sino dela maldad, y tambien nos haçen ventaxa para vençernos en la pelea enel sitio, porque estan in calessibus, nosotros estamos en la tierra, y ellos enel aire, y assi tienen ganado mejor puesto, Et ideo (Diçe S Thomas) habent partem meliorem.

Explicado assi este lugar con el sentido verdadero, se ofreçe luego esta duda forçosa que la mueue aqui el Angelico Doctor. Cum ex nouem ordinibus ceciderint aliqui, quare mentionem facit Apostolus solum duorum ordinum denominans demones, principatus, & potestates? Supuesto que caieron en el insierno Angeles de todos los nueue ordenes, y se hiçieron demonios porque haçe aqui mençion el Apostol de solos estos dos ordenes llamandolos principados, y potestades? Por-

que no los llama tronos, ni dominaçiones ni virtudes, ni Cherubines, ni Seraphines, ni Angeles, ni Arcanjeles? porque pierden con la caida essos nombres conseruando los de principados, y potestades ? y responde el Doctor Angelico con vna Theologia tan aguda como fundada, y juntamente tan tremenda como aguda. En los nueue ordenes delos Angeles (diçe) ay tres cosas, orden, y conuersion a Dios, ministerio executado en su seruiçio, y finalmente poder. En los nombres de Cherubin, y Seraphin se denota la conuersion a Dios, por el entendimiento, y el amor, y como los demonios estan apartados de Dios no pueden conuenirles estos nombres. Demones autem sunt auersi a Deo, & ideo eis non competunt hæc nomina. Angeles, Archanjeles, Tronos, Dominationes, y virtudes perteneçen al ministerio conque siruen a Dios estos purifimos espiritus enel Cielo, Ad ministeriu Dei, O ista etiam nomina non competunt Demonibus . Y estos nombres delos officios que significan en ellos, no les conuienen alos demonios porque no pueden seruir a Dios enel Cielo los q estan distantes de el enel infierno. Pero los nombres de Principados, y potestades. Communia funt bonis, & malis, Son comunes alos Angeles buenos, y alos malos. Terrible palabra! comun es el poder alos Angeles buenos, y alos malos, quitaronles el assistir al seruiçio de Dios, pero el poder no que esse le tienen, O si aduirtieramos, y ponderamos estas palabras! El demonio para hacer nos mal tiene oy el mismo poder que el dia en que sue criado. FalFaltale la graçia sobrale el odio que mal no nos hara, quien tanto nos aborreçe, y quien tiene tal poder para executar su aborreçimiento en nuestro daño? Temamos harà contra nosotros todo quanto suere posible, pero en solo estar entregado a su poder deuieramos quando peccamos pensar tenemos todos los tormentos juntos, pues tiene odio para intentarlos, y poder

para executarlos.

A aquel que auiendole perdonado su señor diez mil talentos queria a hogar al que le deuia folos diez, y le metio en la carcel, en Sant Math. cap. 18. hasta que le pagase queriendo el Señor castigar esta crueldad que es maior a vista de aquella clemençia, Tradidit eum tortoribus. Le entrego alos atormentadores, y no parece esse el maior castigo que podia darle, que maior fuera entregarle alos tormentos, porque aora podra ser que se libre ganando alos que le auian de atormentar paraque dejen de haçerle mal, que entre estar entregado alos atormentadores, y padeçer con effecto los tormentos ay medio, que es el querer los atormentadores exercitar su furia en el? Antes no pudo exajerar Christo Señor Nuestro la terribilidad del castigo que mereçe, y ha de padeçer este hombre ingrato, mas que condeçir està entregado alos atormentadores, porque con esto diçe padeçera todos los tormentos, y males imaginables, y posibles, porque estar entregado alos demonios, es estar sujeto a todo quanto puede padeçer el peccador, que como su odio mueue asu poder paraque nos hagan mal, siendo el poder

poder tal, que es maior que nuestra imajinaçion, el mal tambien serà maior, que el que nosotros podemos imajinar. Si dijera que el ingrato peccador estaua entregado alos tormentos, estos aun que fueran muchos se pudieran reduçir a determinado numero, pero estando sujeto alos demonios no se puede haçer (del mal que pueden causar) computo cierto como no se puede haçer de su odio, ni de su poder. Pero O poder y amor de Dios para sanar dolençias del hombre! no se dequien me admire, si de vos que con tantas ansias buscais al peccador ude que có tantas fuerças vençido del demonio se os resista el! Todo es admirable, y lo descurria enel 20. de Ezechiel donde ablando Dios en los fabores que auia hecho asu pueblo quando los Sacò de Egipto llegò a deçir, Eieci ergo eos de terra Egipti. Echelos de Egipto. Sacolos Dios o compeliolos ? que la palabra Eieci no fignifica falir con su voluntad. O igase a Nicolao de Lyra. Obligò Dios con sus portentos aque los jitanos no solo los dejasen, sino que los compeliesen, no se dauan maña airse, y ya no citaua en su voluntad quedarse. Tantum enim timorem incussit Egiptis Deus quod cogebant filios Israel exire. Señor tanta fuerça es monester paraque huian su cautiuidad? Pero que mucho vença vuestro amor su reueldia si ellos aun estandoles mal quieren estar sujetos al demonio, y sin enbargo porfiais vos para sacarlos de tamaña esclauitud ayudandoos delos titulos de vuestro ser, que esto significa el llamar a Dios señor, y altissimo en el verso de Dauid que proposimos, y nos

ha de seruir siempre de Norte, Altissimo le llama, y señor quando da libertad al peccador enla noche amarga dela culpa asentando enel la mano de su justicia enel castigo. Bonum est confiteri Domino, or psallerenomini tuo altissime ad anuntiandum mane misericordiam tuamset veritatem tuam per noctem. O que bien selo dixo Samuel a Saul enel 1. delos Reyes cap. 13. Stulte egisti,nec custodisti mandata Domini Dei tui. Necio has andado con tu señor, y Dios, no obediciendo sus preceptos. Pues no vastara decirle Dios, o señor, y no todo junto? no, que para despertar aun peccador es menester Dios, y ayuda (diçe S. Gregorio) y asi se multiplican los titulos, y renombres, y es neçessario en careçer la doctrina paraque sin fuerça de parte de Dios pueda haçer el hombre con la mejora de su vida mas façil la mediçina. (Oigafe a S. Gregorio) Saul ergo super bonum more arguitur qui Domini Dei sui mandata contempsife perhibetur, quod tale est, ac si superbien-

contempsife perhibetur, quod tale est, ac si superbientem, et contemnentem terreat Deus: et si homines despicis nunc non consilium hominum, sed Domini Dei tui mădata dissipasti. Veamos pues
que enfermedades son
estas paraque ha menester Dios, y

enull man coursis lung ayuda? mis gondomeble 201

to selutir edeb ecobenhe ye british a serior de de carrante de la companie de la

viette fer, eue che fignifica d'Hamer a Dios feion, s

alithmosen el veglo de David que proportios y vins

Siete

Siete son las enfermedades mortales de que adoleçe el peccador.

DISCVRSOVIII

Vchas dolençias padeçe vn peccador, y viendo enel los effectos del peccado deuiera el menos atento examinar que tal serà la misma culpa. Latela de la fagrada scriptura admite varios vordados, solo co variar las posiçiones, pues ya se ve en vna parte pintar vn satiro, y mostrar vn Angel- Tan secundo es el cap. 13. del Apocalipsis, que no mirado como lugar de scriptura sino como imajinaçion mia, es vn geroglifico de vn peccador bruto por la culpa segun aquellas palabras del Propheta Rey Psal. 48. Homo cum in honore effet non intellexit, comparatus est iumentis imsipientibus. Pero vamos al lugar para explicarle todo despues por sus coiunturas. Vidi de mari bestiam ascendentem, habentem capita septem, & cornua decemet Super cornua eius decem diademata, et Super capita eius nomina blasphemiæ, et pedes eius sicut pedes vrsi. Vi vna Bestia (diçe) que salia del mar, tenia siete caueças, y en ellas siete nombres de blasfemia, tenia asi mismo diez cuernos, y en ellos diez diademas, pies de Oso, y voca de leon. Formidable animal por çierto! Principe, y gobernador tirano, le llamò Theodoreto, y llegò a pensar que aquelas diez puntas eran errores opuestos alos diez preçeptos dela ley de Dios. Pero o miserable, y de todas maneras infeliçe peccador! pues nos diçe el Spiritu

angel tolos

Sancto que tenia las infamias todas sobre su cabeça, y las coronas sobre los viçios, trocando las suertes, pues las afrentas que deuieran asentar sobre los viçios, las puso todas sobre su cabeça, y las coronas que deuieran asentar sobre su cabeça estauan coronando viçios, Et super cornua decem diademata. Mas si se trata delos que adoleçe el peccador, siete enfermedades miro mortales en las siete cabeças dela Bestia, y es la

### Primera enfermedad. Soberbia.

uses policiology received one on von our-

#### DISCVRSOIX.

STA enfermedad es tan graue que aun no deja memoria desu ruina. O como no sossega ni para vn solo instante! Bien digo pues llegò aquerer destruir el ser de Dios. Quien se embarca no para hasta llegar a tierra, ni ay hombre que viua en lamar para quedarse en ella, embarcase para hir aotra parte (por esso sale la Bestia del Mar) esto es lo que haçe el soberuio, y si repugna esto asu naturaleça, harà los tiros al cielo. Pero vease que le corresponde a este achaque en la pena paraque se conozca su grauedad en la causa. Ya se acordaran de aquel primer bandido delos cielos que occupaba aquella superior jerarchia, y no cabiendo ensi mismo de soberuio metio la guerra ensagrado, haçiendo que todos se ardiessen en sangrientas dissensiones; pretendio asentar susilla sobre las estrellas, y se la estrellaron de manera que aun el lugar donde

donde estuuo no pareçe. Nec locus eorum amplius est in Celo. (Apoc. 12.) Alla dixo S. Laurençio Iustiniano que como S. Miguel fue superior delos Angeles leales, Lucifer fue caudillo delos que caieron. Sanctis Spiritibus Pralatus est Michael sicut Luciser malis. Iusto castigo! que no halle rastro desu silla el que en vez de darle el ser con sus prendas, destruie la dignidad a empeños desu lo cura. Quando vna cuidad es grande por mas que el tiempo la borre, o la guerra la destruya, siempre queda su memoria en las ruinas, y los estragos por grandes publican Aqui fue Troya. Pero Luçifer traidor, y ambiçioso contra el mismo Dios, sembrò su casa de sal, sin dexar rastro desu silla, y tan destrozada que enel cielo mismo no quedò memoria de lo que sue por dichoso, aun que si, deloque sue por traidor.

## Mediçina contra la primera Dolençia. Humildad.

### DISCVRSO X.

L grande Gregorio enel 31. Mor. c. 35. dixo, que el cielo de donde caieron los Angeles por su soberuia apostatas, tiene puerta abierta a hombres humildes. Illuc humiliati homines redeunt, unde apostate Angeli superbiendo ceciderunt. Buscando venia Natanael en S. Iu. c. 10. a Christo, y viendole su Magestad suberana venir presuroso dixo, Ecce vere Israe-

lita in quo dolus non est. Aqui viene vn hombre perfecto enel qual no ay engaño ni doblez. Señor respondio entonces Nathanael, Vnde me nosti, en que me habeis conoçido? Cum esses sub ficu vidi te, satisfaçele Christo diciendo quando estanas sentado de vajo dela higuera te conoci. Notables señas por cierto! Que importa que aya estado ala sombra de vna higuera para llamarle justo, y virtuoso? Que orden, o que concatenacion tiene con la virtud este Arbol? Laudat eum (diçe S. Augustin) de sancta, & profunda humilitate. Alauale de humilde. Pues desata esso la difficuldad? mereçe maiores elogios vna humildad reconoçida de vajo de vna higuera, que en otra qualquiera parte? Si, y la raçon la da el mismo sancto, que dandola de porque maldijo Dios aquella higuera en tiempo que no tenia obligaçion alleuar fruto, la da de esotro, pues diçe, que en su sentir sue sin duda desta espeçie el Arbol del Paraiso de cuia fruta quiso comer el hombre para ser Dios, y perderse soberuio, y altiuo, como se perdio Luzbel. Esto alude alo q sintio S. Geronimo sobre Ieremias cap. 24. hombre que ala sombra de vn Arbol, donde otros soberuios se pierden, pretendiendo ambiçiosos caminar hasta ser Dioses, Eritis sicut Di: El està humilde, y penitente; no solo no se pierdan sus memorias, sino que queden perpetuas enlos Annales de Dios. Ecce vere Israelita in quo non est dolus, sub ficu nouite.

Que soberuio mas altiuo que Acab! O si nos siruiese de exemplo el tiempo de su conuersion! Amenaçole naçole el Propheta Elias por la sangre de Nabot que auia derramado, y predixole (como enel mismo lugar) que su ambicion hauia echo aquel estrago, y llegaron alamer los perros la sangre agena, alli q darian cebados para la suya haçiendo en su descendençia el estrago que el segador en las Espigas. Detuuo este soberuio alas voçes del Propheta el passo, y llego su dolor atal estremo, qpara cauer en el pecho ropio hasta la purpura real ensanchando el coraçon: Vistiose en vez de delicada olanda vn aspero siliçio, castigando hasta su sueño con nodarle otra cama que vna jerga: entristeçio su semblante, y derribò su cabeça con humildad nunca vista. Que lo cura es la nuestra? quien haçe desuariar nuestros discursos? aquellos mueren de repente ayer, essotro de vna desgraçia, y sin confession, algunos con ac çidentes de peste tan acçelerados, que acabaron de ver fu mal no antes sino en vna sepoltura, que en la occasion presente vastara para freno de nuestra vida! O y quantos se condenan para solo escarmentar nos! donde està el escarimiento? donde esta la penitençia? que pocos intereses sacais mi Dios en la noche de nuestras tribulaçiones? O si oyessen de nuestra humildad nuestros Confessores loque delade Acab oyò el gran Propheta Elias! Nonne vidisti Acab humiliatum coram me! No satisfecho con millares de Angeles en vuestra gloria para celebrar vna humildad aun buscais en la tierra compañeros para festejar vuestros plaçeres! O bendita sea tal bondad! Nonne vidisti? Es posible Elias que no has echado de ver aquel color maçilento en aquel

aquel semblante triste? ya yo esto y desenojado, ya reboque la sentencia, no quiero que se execute. Quia igitur humiliatus est mei causa, non inducam malum in diebus eius. O torpe ceguera de nuestro diuertimiento sino aplicamos a nuestra enfermedad este remedio! No le vsurpemos a Dios en nuestra rebeldia ostos intereses, digamos todos humildes, y penitentes. Iniuste egimus, iniquitatem secimus, rees nos esse cognoseis mus.

# Segunda enfermedad. Auariçia.

#### DISCVRSO XI.

del mar dedonde sale esta Bestia; que nunca apaga la sed por mas que se beba de ella, antes viene a ser incentiuo para dessearla mas. Dixo de ella S. Gregorio Niseno enla Oracion sunebre de Placila. Quid est pecunia studium? an non vere doleum persoratum toto sundo prosluens, cui si vel totum mare essundas, ca natura est ve expleri non posse. Que es auaricia? vna tinaja sin suelo, que sile hechan dentro todo el mar, no es possible que sellene. En todos es culpable la auaricia, mas enlos supremos Principes, anathematicados siempre, porque desdice mucho dela Magestad, pues lo ostentable en ellos no es hacienda, sino justitia, obediencia a Dios, y sidelidad con propios, y con estraños. La sama de thesoros a America codicia delos enemi-

gos! y este mas arriesgo de pretendientes que la hermosura. No tendra mas gusto, ni mas descanso Midas, porque todo se le combierta en oro, antes dejarà simboliçado que castiga Dios la auariçia como semilla de todos los viçios, y contra quien Dios se arma, porque le disminuye la adoraçion; que desde que hubo Beçerros de oro enel desierto, y en Isrrael, se dio vin pregon contra los enfermos decodiçia afrentandola por somento dela Ydolatria. Cansale a Dios tanto la plata, y oro, porçebo decodiçia que no quiere lo entres en tu casa, ni en la suia, si es materia de Ydolo, v de Ydolotito: y reçiue en ella todos los pobres de hacienda, y enel cielo todos los pobres de spiritu.

San Pablo llamò ala codiçia raiz de todos los viçios, porque como dela raiz naçen el tronco, las ramas, las ojas, las flores, y los frutos, assi de esta naçen todas las enfermedades del alma, y se adora a qualquiera de ellas como a Dios. De ella naçe el Amor ala haçienda, el culto, y la fujeçion, el menos preçio dela ley, el odio de nuestros proximos, y lo mas ponderable el de nuestra misma sangre, y assi Dauid la hallò por opues. ta ala fee, y a la ley de Dios, y dixo enel Pfal. 118. vers. 36. Inclina cor meum Deus in testimonia tua, & non in auaritiam. Pues no se compadeçen ley de Dios, y auaricia? Dice que no: porque sino formal, y expresamente, por lo menos, virtualmente es el auariento idolatra como deçia S. Pablo. Et auaritia que est idolorum seruitus, Y assi se sujeta con esta enfermedad el alma a tantos viçios como preçeptos que branta poi enrriqueçerse. O que graue dolençia! pues no solo le quita el hombre a Dios los buenos dias que nos amaneçe su misericordia, sino la deuida adoraçion que por essos mismos benefiçios le deuia. Pues para tan graue mal busquemos vn essicaz remedio.

Mediçina contra la segunda ensermedad. Liberalidad.

#### DISCVRSOXII

S AN Augustin dio vn remedio contra los que adoleçen deste achaque, y hablando enel Sermon 146. De tempore, haçe vn colloquio con vn auariento vsurero. Dime hombre piensas que con dar limosna alças el trato? dexa otros, y aprouechate de solo este sin escrupulo. Noli timere ne te fæneratorem indicet Deus. Se auariento, y vsurero en hora buena, prorsus esto fanerator. Pero escucha lo que Dios te diçe. Hombre que quieres? gustas de ser logrero con vna sed insaçiable? Que trato es esse? Quid est fanerari? Pareceme que respondes dar vn tanto, y cobrar algo sobre la suerte principal del dinero: Minus dare, & p'us accipere. Pues haz esse tratò con migo, que siempre vueluo mas deloque me han prestado. Ecce mihi da, ego accipio minus, et do plus. Aquien buscas para dar aganançia tu dinero? Quem queris cui des unde crescat pecunia tua? Vn hombre? vn hombre. hominem queris! que gran desalumbramiento! Reçiuelo dandote graçias, y pagalo hechandote maldiçiones. Quando accipit gaudet, quando reddit plorat. Ruega que le prestes, y por no pagar llora, y condena el trato, y quitandote el honor descubre el secreto, y a lega en su dessensa el logro. V taccipiat precatur; ne reddat calumniatur. Bendito seais señor mio que sois tan siel alos que tratan con vos que sin dispendio desu honor creçe de suerte el caudal que le tiene el hombre para sanar no solo esta sino quantas enfermedades se originan de ella. Pues haçe mas el Baptismo? no por cierto, antes es el limosnero remedo de vn reçien bautiçado, y la limosna vna como emulaçion del Baptismo.

No valga nada el discurso sino se prueba con vn texto prodijioso. Habla Zacheo con el Redemptor en S. Lucas cap. 19. 8. Ecce dimidium bonorum meorum Domine do pauperibus, & si quid aliquem defraudaui reddo quadruplum. No tengo por tan cierto el sentido de S. Cipriano lib. 2. Ep. 3. y lib. de opere, & elemosinis, que diçe que es esta vna relaçion delo que este hombre solia haçer, como el que dan otros grauissimos autores. Tertuliano enel lib.4. contra Marçion, Euthimio, y Theophilato enlos commentarios aeste lugar. San Chrisostomo en la homilia de Zacheo, S. Ambrosio, Beda, y S. Fulgençio en la Epi. ad Gallam diçen, que aquello no era referir cossa que hubiesse hecho; sino dispuesto haçer desde aquel punto en adelante, y deçir su resoluçion. Señor ya pienso desde oy dar alos pobres lamitad de mi haçienda, y por-

FILE

que es neçessario ygualar primero la Iusticia, que disponer la limosna, con el quatro tanto quiero restituir asus dueños lo que les he robado. Ha diçe el Redemptor, ya aseguraste tu salud, pues que imitas las liberalidades del Patriarcha Abrahan. Ait IESVS ad eum quia hodie salus domui huic sacta est, eo quod ipse si-

lius sit Abraha.

Quien le puso tan breue en tal alteça? la limosna. Ha la hecho? aun no. Pero como la liberalidad, y el dar es vn cierto remedo delBaptismo (digamosso assis) vease el essecto que obra vn vehemente deseo. S. Laurençio Obispo Nouariense en la hom. 1. de penitençia diçe, que Zacheo naçio ala graçia siendo quien era, solo por la resoluçion de dar limosna. Flagitiosus conceptus falix subito de elemosina nascitur. Quereis salir dela culpa por atajo? quereis sanar de todas las dolençias? sed limosneros. Y que aya quien en tiempo del castigo cierre las puertas al pobre! O quam singulare salutis compendium, erogare pauperibus, est ablui de peccatis!

# Terçera enfermedad. Luxuria.

#### DISCVRSO XIII.

EL mar sale esta siera, y en las propriedades de aquel, se reconoçe que al hombre que reçiue viuo le despide muerto alos tres dias, hieroglisico deloque passa enel mundo con gente de vaja suerte; dura

dura el amor lo que duran los dineros. Lo mortal de esta dolençia reparò el Chrisologo enla resurreccion de Laçaro, Oieronle a nuestro Redemptor los Iudios aquellas palabras (despues de largos coloquios con fus hermanas ) Vbi posuistis eum? donde le pusistis? y respondieron ellos neciamente. Veni et vide. Ygnorantes (exclama el sancto) alque lo saue todo quereis mostrarie el sepulchro? Et Iudei ad ignorantiam responderunt, Domine veni, & vide, No es lo q pregunta esso, sino vna reprehension disfraçada lo que alli pareçe duda los ojos en vn hombre aquien la muger pulo enla vltima desdicha. Eua cuia persuasion quitò asu Espofo la vida, vio la desdicha aque vino el hombre porel loco gusto de vna muger, y ablando con todas a nuestro intento dice. O mugeres! mirad a aquel aquien yo puse en vn Paraiso delicitos deleites enel miserable estado aque lo condujo el apetito! mirad aquellas hermosas luçes eclipsadas entre palidas, y maçilentas mejillas! el color delos labios, barba, y frente, que apenas goça ecos demomentaneos visos! los pelos dela barba pareçen verdinegras obas que despues dela tempestad dela muerte quedaron como reualfadas al pie del risco de aquella casi calabera fria! Y finalmente mirad a aquel hombre aquien yo crie principe, y lleno de dones, hecho vil estrago dela culpa! Nam cum dixit vbi posuistis eum? mulieres increpat, mulieres arguit, hoc est, quem ego posui in Paradiso in regione vita, ecce vbi posuistis eum? O dolençia miserable, y fatal donde la maior pefecçion dela muger es el vltimo estrago dela vida del varon! veamos pues que remedio puede auer para enfermedad tan graue.

# Mediçina contra la terçera enfermedad. Castidad.

#### DISCVRSOXIV.

nar deste mal es conservar castidad angelica en carne humana. Variamente, y con mucha subtileça han escritto de esto doctissimos Varones sanctos, y muchos han llegado a deçir que si es sina castidad vençer, que es mejor el no tener que pelear. S. Prospero enel lib. 3. de vita contemplativa cap. 7. diçe, que en la tentaçion la costumbre del vençer en tabla la castidad, y que estos triumphos, suben ala perfecçion los sanctos. Sed execratione peccati refrenent inquietos carnis assectus quod est castitatis consumata fastigium non quod animus vnquam desinat in hac carne cum vitis habere constitum, sed cum eum alat, at provehat, en quantum sieri potest in prasenti vita persiciat ipsa numerositas triumphorum.

Pedro Damiano enel sermon 74. de spirituali certamine, diçe, que es alta prouidençia de Dios que los spirituales padezcan tentaçiones, y que las victorias o no sean muy ordinarias, o sean muy trauajosas, porque vn repentino vençer es lo que mas los auia de

engreir.

engreir. Que no pareçe que ay valor como sauer resistir los asaltos que haçen ala Castidad. Nec conqueramur fratres mei si ad votum mox cuncta non vincimus, si in huius conflectatione certaminis ærumnas, labores, anguftias, & grauissimum sepe fluctuantis anima tadiu sustinemus, in hoc enim diuma nobis dispensatione prospicitur; ne de repentina victoria in arrogantiam noster animus extollatur; & de altitudine sua profundius corruat. Y suçede de ordinario al que vençio vna tentaçion fortifima contra la Castidad, no sauerse resistir a vna ligerissima imperfecçion. y ahi tambien (diçe Damiano) anda solicita la diuina prouidencia, para que el spiritual se acaue de persuadir, que no es el, dueño delas victorias pasadas, pues no es suporior a essas tentaçiones pequeñas, y conozca que si sale bien dela pelea, es porque Dios quiere vençer la vatalla, y que si sele rinde vn enemigo feroz, no es por su propria virtud, y en essa conformidad no blasone de su valor, Hinc est etiam quod sepe mens que multa in se, & fortia superat, vnum, quid fortasse minimum quamuis solerster inuigilet, non expugnat. Quod diuina nimirum dispensatione agitur. ne humana conditio undique virtutibus splendens, in elatione subleuetur; vt in eo quod se superasse fortia quæque considerat, dum paruum non potest diu conando subigere non sibi sed illi victoriam tribuat cuius munere potuit que sub acta sunt superare, unde illic dicitur, Hæ sunt gentes quas Dominus dereliquit, vt erudiret in eis Israelem . Israelnamque reservatis gentibus eruditur, dum mens nostra in paruis sibi resistentibus discit quia nequanequaquam ex se maiora subiecit.

Con esta doctrina enseñan aque estè siempre el alma en uela atenta alas traças del enemigo, maiormente la que tuuiere horror al peccado. Pero para este punto es raro yn consejo del mismo Damiano. Quereis, (diçe) sauer vn atajo para la cumbre de la Castidad? quereis llegar asu perfecçion? Atended mas a no pelear, que al vençer; Estimad en mas que la victaria, no experimentar ella guerra. No es tan glorioso sujetar la carne habiendole reuelado como disponer que nunca se reuele: No es mas reputaçion que no le vante cabeça el apetito, que quebrarsela habiendola leuantado? todo es cierto. Pero como se puede effectuar? con vna discreta mortificacion, traher la carne tal, que no se sepa engreir, aflijirla de manera que el dolor no la deje ensoberueçer. Excelentes son las palabras con que nos lo diçe este admirable Doctor. Immo ad perfectionem tendentibus, hoc totis est viribus annitendum vt salubriter rigidi magis discant ista nescire, quam vincere. Pudeat hos qui se mortuos profitentur esse cum Christo renelles motus carnis, es passiones animorum adbuc in se procraciter vinere; aduersus que velut sub ipso congressionis initio necesse sit repugnare, ne cum sit tempus vt iam iure quiescere permittantur emeriti adhuc versentur inter bella tirones.

He visto apoiado este discurso con varias agudeças, y la que mas me admira es la de vn moderno que reparò enel desasso que el Apostol Pablo hiço a todos los males, y bienes asegurandose sirmeça tanta que ni eslo diçe el Santo en la Ep. ad Rom. 8. v. 35. Quis nos separabit a charitate Christi. Reta a todos los trabajos por sus nombres, y pasa aun aretar alos Angeles. Neque Angeli, si suera posible que estos pudieran apartarme del amor de Dios no consiguieran su intento. Veo (diçe este autor) muchos enemigos desassados, pero no miro entre ellos ala muger! es verdad responde porque si los demas enemigos se vençen peleando, este enemigo se vençe solo huiendo, al modo que conseguian, y cantauan los Parthos sus victorias, Fidentemque sugam Parthuum versisque sagitis

# Quarta enfermedad. Yra.

## DISCVRSO X V.

Siguiendo la Metaphora del mar de donde fale esta fiera hallo que es propriedad de aquel alborotarse con qualquiera viento contrario. Quien ha nauegado que no aya visto las olas, ya andar por las Estrellas, ya vajar echadas por tierra sobre las arenas? propio peccado dela Yra, que apenas se oie vna palabra, y ya se enpuña el açero. Que es ver a vn hombre airado lleno demouimientos sieros, deseos visajes, de voçes descompuestas, el semblante palido, las raçones colericas, el sufrimiento a vergonçado, la osadia prompta, la libertad sin rienda, el ceño vorrascoso, la voz alterada, las palabras sin medida, las acciones descompues-

tas, el pensiamento vengatiuo, y en fin todo el vn caos de confusiones! con quien le va a lamano se indigna, y aun con sigo mismo, si se dilatò la vengança: Mira al çielo, vnde la tierra, y es su rostro vn bolcan de suego, indigna pasion de pechos nobles porque solo trata de haçer a otros desdichados! maior achaque en los poderosos quando los gouierna la souerbia. Con solo Mardocheo esta indignado Aman, y trata luego de quitar la vida a toda la naçion hebrea. Como puede ser Gouernador el que se priua con esta passion de juiçio, y no se contenta con menos que destruir grandes Prouinçias. Los estragos de vna palabra injuriosa siempre sueron desdichados. O quantos poderosos se arrojan a injuriar porque no los pueden reconuenir! El peligro que trahen consigo los dichos que el mundo llama picantes, es que el degidor si le alaban ha de exceder, y como dijo Seneca enel lib. de constançia sapientis al fin. del cap. 16. Iocis temperatis delectamur, immodicis irascimur. Que si ay moderaçion siruen essos sales de entretener, y sino crian vna grande enemistad. Tambien altera este mar el que se metio abuson. Admirase mucho Seneca enel cap. 17. que hombres sesudos, y doctos se corran tanto de dichos leues, pero essa es la grauedad de esse achaque. Diçe que Vatinio hombre que mereçia que todos se riyesen del, y no huuiese quien no le quisiese mal, sue vn Truan de grandissimo primor. Vatinium hominem natum, & ad rifum, et ad odium scurram fuisse venustum, ac dicacem, memoriæ proditum est. Tenia muy malos pies, y mil

y mil horidas en la cara. Començauan sus dichos contra sus proprios dessectos, y con esso ninguno de sus enemigos (sino es Ciceron que le queria muy mal, y era mordaz con grande discreçion) pudieron jamas haçerle colorear. In pedes suos ipse pturima dicebat, & in fauces concisas: sic inimicorum quos plures habebat, quam morbos, et in primis Ciceronis vorbanitatem effugit. Estos son ministros dela yra. Y luego haçe el Philosopho este argumento. Si pudo acabar con sigo no correrse vn Bufon, y sano de sentimientos de Yra solo con escuehar oprobios, porque no ha de aprender ano sentir, el que llegò a sauer ya conseruar seso, y autoridad? Cur his non possit qui studijs liberalibus, et sapientia cultu aliquem profectum peruenerit? Yo diria que por esso mismo, pues vemos que si es ordinario decir vn dicho al amigo, tambien es ordinario el perderlo. Tiene raçon de sentirlo dixo Aelrredo libro 3. de spirituali amicitia. Que diran es verdad el deffecto pues lo patrocino su amigo. Tanta enim est hominum malitiaset quidquid ira instigante ab amico iaculatum fuerit in amicum, quasi a secretorum suorum probatum conscio se non credatur, verumtamen esse clametur. O que la palabra es ligera! No ay palabra de poca importançia si el proximo se siente de ella.

Dirasme diçe ablando en essa disculpa S. Baleriano enla homil. 6. de otiosis verbis. Estos donaires son muy lijeros, no ay que sentirlos. Sed dices forte satis leuia esse ista, et facile portanda, Dices bien, pero si en el tocado de vna hermosa dama ingirieses vnas plu-

I ma

mas entre las trenças del cabello,o fobre la caueça pusieses ayron volante de lijeras flores deseda llenandolo deceniça no harian carga de consideraçion, pero por muchas feria horrible su fealdad. Ves como las palabras para ofender aquien tiene calidades de Mar, no ha menester graue peso? Verum est., Nam talia sunt ista genera vocabulorum, ac scalienis crinibus leues plumas insenas vel si per totum verticem inventutis primæ honore fulgentem liquentes cineres aut puluerulenti aliquid candoris asperseris, non quidem caput oneras sed deformas. Esta es enfermedad mas para temida que otra, mirando que de leue causa se siguen effectos las timolos, bien se echa de ver suceguera pues por vna palabra que jonatas in aduertido abio en fabor de Dauid le quiso clabar vna lança. O quanto deuc huirse de enfermedad que haçe tan torpes effectos que en vn puncto deshoniro asu muger llamado al hijo adultero,

y aeste le pretende matar. O breue insania que todo lo atro pellas, y haçes contempsible al que pretendes, y de ves respetar!

Vusquemos pues el remedio

a enfermedad tan no-

labra de ligera l. No ay pa chiş de poca in portançin fi

Medi-

# Mediçina contra la quarta enfermedad: oup establica de la Templança la suprodi suprodi establica de de la contra con establica de la contra con establica de la contra co

### ab subst DISCVRSOFX VI Lobot on

crusic raves. Lebu non recellit a tracceptis Le OS generos de yra hallò S. Augustin, vna que nos deja vençidos, y otra que nos saca vençedores. Et est ira vincens nos, et est ira qua vincimus nos. Entonçes quedamos Victoriosos quando encendemos la ira en desagrauios de Dios, y entonçes nos perdemos miserablemente, quando asentamos la mano vengando proprias injurias. Pero o dolor! que ya las causas de Dios andan a rrastradas por el suelo, y no ay colera que se embrabezca contra los insultos; esta ira nos deja miserablemente vehçidos, pues el seruiçio de Dios no suele seruir mas que de sombra para vengar devajo de ella passiones proprias; habrà en vna Republica Atheistas, y hirase esotro a zelar la honrra de Dios, acasa de su enemigo, desseoso de hallarlo delinquente para darle ala vengança el Christiano titulo dezelo. O y que buenos imitadores de jehu! de quien diçe la scriptura enel 4. delos Reyes cap. 10. que encontrandose con vn su amigo le lleuò por testigo del zelo desu Yra enel seruicio de Dios. Veni mecum, et vide zelum meum Domino. O y que destroços hiço aquella Yra a titulo de vengar la Ydolatria! No dejò siquiera vno viuo, de quantos pudieran cobrar de sus manos el Reyno por derecho dela sangre. Ingulauit eos, et non reliquit ex eis quemquam. Porque mata aesorios es H tos

tos que son hijos, y hermanos de Acab, y de Oçocias? Porque? porque ydolatraron. Detente Rey detéte, que diçe deti la scriptura que eras tu tambien ydolatra como todos ellos, y que adorabas veçerros dorados de jeroboan? Verumtamen Iehu non recessit a præceptis Ieroboam, nec derereliquit vitulos aureos, O maldito zelo! O iniqua yra! vengas la ydolatria de aquellos que tienes por enemigos, y quedaste tu con la ydolatria encassa. Esse zelo te dejarà miserablemente vençido, por que no es zelo fino enemistad, no es zelo fino ambiçion, no es zelo fino defacato, que no trata con mucho respecto la honrra deDios, quie no se pudo sufrir a si mismo aun en ofensas no echas del todo sino sonadas . Sono el Patriarcha Ioseph.dice el Genes.cap. 37. que el sol, y once estrellas le adorauan, Vidi per somnium quasi solemset stellas undecim adorare me.y hechando de ver (dice S. Ambrosio primo offi. cap. 17.) que en aquel sol arrodillado se figuraua su Padre, como en las onçe estrellas sus onçe hermanos, doblaba Ioseph la obediençia que asu Padre deuia, porque no pudo sufrir despierto el menoscabo que ala authoridad de su Padre hiço sonando . Cum somniasset quod sol adorasset eum, vigilans Ioseph sedulum obsequium deferebat Patri. Desta manera saliera el hombre vençedor, pero solo fauen los hombres doblar pessares, romper por fueros, atropellando leyes que deuieran seruir de muro, y de defensa. Dixolo bien Ysaias en su cap. 25. Spiritus robustorum quasi turbo impellens parietem, et sicut astus insiri. El animo del que con poder se vençe de la yra es echo

es echo asi como torbellino furioso que a empellones derriba el muro, y es así como el estio en tiempo de la sed. Entenderase de esta manera. Buscando sombra se amparò vn hombre del muro que le cubria con la suya, quien lo quisiesse ver sin amparo, no tenia sino derribarle el muro: Estaua con la voca enjuta, y seca otro buscando o fuente lisonjera que le brindasse o despeñado arroyo que le siruiesse, quien le quisiesse doblar lapesadumbre no tenia mas sino ponerle en mas ençendido calor encampaña arida, y seca; juntese la yra con el poder que essos danos haçe (diçe Ysaias) derribarate el muro con vn empellon de toruellino, Quasi turbo impellens parietem, Y encenderate en calor en las congojas de tu sed. Erit quasi astus insiti. Si se ampara con las leyes que son muro del hombre, el poder, y la yra rompera por ellas, Quasi turbo impellens. Y si en medio de essas fatigas creçe la sed, porque siempre abrasa el agrabio, la yra hara que el pobre beba caliente, Quasi astus insiti. Si se ayuda de sus abogados porque declaren su justicia temiendo al poder de su enemigo, no hallarà quien le ayude aunque pague sus dineros, que este es sinduda el vltimo desamparo, turbo impellens, y siya empobreçio, y muere de ambre, la enemistad hara que entonçes le armen pleito, estus insiti. Monstruosidad es ver soberuio vn pobre, pero es malo, para si, maior vn rico inchado, pues lo es para si, y para todos. Cozes tira Nabal de grueso, y de olgado contra Dauid, effecto propio de la haçienda enel que es neçio. Por esso coto Salomon entre quatro €ofas

cosas que alborotan la tierra irritado animos, vn hecio bien a fortunado, verle contento causa ensado; que sera verle furioso? cierta es la sentençia de Quintiliano que quando la felicidad abraça al necio, le hace loco. Muchos diçen lo estubo con Dauid Nabal, pues embiandole vn recaudo bien cortes pidiendole, refresco para sus soldados nombrandole hermano suyo, y a sus soldados hijos, deprecandole paz, y pidiendo lo q le socorriesse atitulo de hauerle defendido sus ganados, y de ser en su cassa dia de vanquete esplendido por serlo tambien del esquilmo, responde, Quien es Dauid? (con mil oprobios el barbaro) para embiarme recaudo con soberania pudiendo el llegar amis puertas? Es mas que vn hijo de Isai labrador pobre, que no se atreuera a tomar mi lado, y podra viuir con los saluados de mi cassa? quien son sus soldados sino vnos sugitibos que debiendo seruir de esclavos a sus acrehedores como dispone la ley, huiendo deste yugo se han hecho vandoleros? Quien puede tolerar que se oluide de sus principios aquel aquien dos dias li songea la fortuna? No muda este linaje, pues quanto menos la presumpçion sin fortuna, si cansa vn pobre por importuno quanto mas cansara vn soueruio? mi hacienda es para mis off çiales, no quiero gastarla con bagabuninfini. Monterofidad es ver foberaio yn pobre cob

Raçon tuuiera Nabal si embiara Dauid con los espiritus que el piensa, mayor es su modestia, y vendra a ser su fortuna. Dos agrauios le hiço Nabal, tenerle por vil, y presumido, y negarle lo que le pidio; que agrauio

agrauio es negar lo que se pide con raçones de congruençia aun que no de justicia. Por esso se llama en la Scriptura el negar vna peticion, confundir el rostro, y el concederla honrrarlo. Refiriole vn criado a Abigail (Reg. 2. cap. 2. num. 16.) lo que auia respondido Nabal, las obligaçiones que tenia su cassa a Dauid, y la indignaçion que el tendria dela respuesta. Todo lo remedio vna muger. No reprendio asu marido dando lugar ala yra por entonçes, y al mundo este documento, de que es mediçina la paçiençia, para los que adoleçen de este achaque. Dispuso tambien cuerda, y prudente vn regalo raçonable, y fue alleuarle a Dauid. Dichoso es Nabal a todas luçes, pues faltandole meritos goça tal conforte, que sus obras sean de misericordia, y sus palabras sanen el coraçon, y mitiguen en otros la yra. Saue ella quan apresurada es la yra, y va amitigar la de Dauid, maior fue que la de Rebecca, y con ventaja. Vio indignado a Esau (por el robo dela bendiçion) con su hermano, diçele a Iacob que ponga tierra en medio, y huia a Mesopotamia (tambien es este remedio contra la yra). Pues Esau respectoso assu Padre no le hara dano mientras viuiere? Asu muerte apela porque no se puede asegurar delos impulsos de la yra, verale Esau delante, y oluidarase tal vez dela veneraçion, y amor paterno. A todo esto quedò obligada Rebecca, por hauerle inçitado al hurto de la primogenitura, sin essa obligaçion lo remedia Abigail, y va ella asosegar al doliente; No es dichosa sino desgraçiada pues le cupo tal marido en fuerte, 300

suerte, mas no es sino dichosa, pues puede haçer dichosos, y escusar suçesos desgraçiados. Sacara el triumpho de espadas sino vbiera vna Abigail pues ilegò a deçir ayrado vean mis enemigos su goço cumplido en mi, y hagan el estrago que yo voy a haçer, si dejare persona con vida en casa de Nabal. Muy airado està este enfermo, mas me pesa de verle assi que perseguido de Saul, porque con esto mereçe, y desmerece con aquello. Terrible està Dauid, pero que importa que se arma contra el vna muger conpieças muy finas, hermosura, discreçion, y donatiuo, vastante qualquiera de ellas a rendir fuertes jayanes. Que de Arneses açerados de justiçia a pasado vna vala de hermosura! O vn buen regalo, aun desacompañado de discreçion! quien lo lleua todo que no conseguira? son tres ladrones del alma que escalan la cassa por las ventanas: la hermosura, y don, por los ojos, la discreçion, y prudençia por los oidos. Quien abrà que se defienda? Armado estaua vn valiente con Iupiter, y Iupiter con vn Rayo para salir contra su enemigo, cerrò las puertas vna hermonsura tierna recelosa del daño, cayosele de las manos jupiter, y a jupiter el Rayo. Anadio alas tres armas otra no menos fuerte, postrose en tierra quando llegò a Dauid, y venerole para que realçasse la humildad lo que disponia la prudençia, y hiço vna oraçion desta manera.

Cayga sobremi señor la maldad de mi consorte pues somos los dos vno. Yo me constituyo deudora en la culpa para pagar la pena, castiguese en vno por-

que

que no alcança a tantos; No importa Señor el juramento execratorio que haueis echo: Yo me dispongo a pagar el daño que os puede venir por faltar a su cumplimiento, Executele en mi Dios porque sin riefgo vueîtro consiga yo lo que pido; No ay que haçer casso delo que Nabal dixo, que su naturaleça es muy conforme asu nombre, Neçio se llama, y lo es pues se atreuio a vos; dadme licencia como a esclaba le disculpe por marido; como escusa la ygnorançia puede escusar la stulticia quando les naturaleça. Que el que alaba la velogidad del Cieruo, no culpa la tardança del Buey, porque es forçofa; No vi a vuestros criados que si los viera ni el encendiera la yra ni quedarades vos tan quejoso; Asi viuais señor que es assi, y como es verdad que tenemos vn Dios viuo, y no muerto (qual los simulacros delos gentiles) este os ha librado para no pereçer a sus manos, el os los entregara en las vuestras para quitarles la vida como podeis a Nabal, el os ha estoruado derramar su sangre, haçed esto segundo porquien os ha obligado en lo primero porque el no haçerlo seria ingratitud; reçeuid esta ofrenda, y perdonad mi culpa como Dios quando se le ofreçe sacrifiçio expiatorio. Hecho por Dios esto descuidad de vos que el edificara vuestra casa, y familia, y lo serà Real pues sois el capitan que pelea sus batallas, y criandoos para Rey, como ha de Reynar en vos vengança viçio ajeno de coraçones nobles? El ha tomado acargo vuestra custodia, y quando los enemigos os quisieren adoçenar co los muertos os pondra en su guardajoyas DELL

en el Ramillete de los viuos, y andaran vuestros contrarios inquietos como piedra en onda, que antes que la tiran esta dando bueltas, y la arrojan muy lejos quando la despiden; Haçe d señor lo que os pido que mas de vna vez os acordareis de mi, muy gustoso de haber cedido ala ira pagando os de mi paçiençia. Quien quisiere ver todo esto lea a S. Augustin enel Sermon 234. de tempore; dificultofa es la mediçina porque ni todos pueden tener vna Abigail, y ay muchifimos poderosos como Nabal. El fancto se valo de las cosas que siruen de purificar el oro, como son crisol, paja, oro, fuego, y oficial, el oro la paja el fuego dentro del crisol, el orifice cerca los ojos en la obra. El mundo (diçe)es crisol, los malos paja, los buenos oro, la tribulaçion el fuego, Dios el orifice; Pues la injuria, o mala palabra que te diçen es el fuego; no es posible purificarse este, si la paja no se quema, sirua pues de mediçina quando vieremos airado al que nos injuria (que espaja) que enel suego desu ira se quema, y que si tenemos paçiençia templando nuestras passiones nos acrifolamos de perfectos recenitarion and ofregan

# expiatori al Como Dios quando se le ofreçe sacrificio expiatori Quinta enfermedad. Gula vos cue el edificara yuestra casa, y tamilia, y lo ser Real

### soob Do I Sa Cat V R IS O DIPX V I Land and

Ambien es propriedad del mar donde sale esta Bestia tragarse con voraçidad Nabes, nauegantes, y thesoros sin que jamas se halle arto, calidad propria

pria de glotones que tienen su Dios en su comer, y beber. O que estragos ha echo contra la castidad, y el honor! dixolo S. Augustin en breues palabras en el sermon 77. de tempore. Fames amica virginitatis, inimica lasciuiæ: saturitas castitatem prodit, nutrit ille cebram. La hambre amiga de la virginidad enemiga de la lasçiuia; la artura traidora que entrega la castidad a su enemigo, y cria, y sustenta la sensualidad. Sale de Sodoma Loth, dexa enel camino a su muger en vna statua de sal, echa padron delos castigos de Dios; ven sus dos hijas despues abrasada toda la region, y juzgando que solo aquello era el mundo resueluen entresi celosas dela propagaçion del linaje humano continuarla desportillando la castidad del viejo; juzgaron que el Padre no vendria en ello, valense de la gula, y refueluense a embriagarlo, y có esta dilijençia, quedaró en breue espaçio Madres las dos de dos hermanos suyos. La consulta, y los effectos de ella refiere la scriptura largamente enel cap. 19. del Genesis desde el nu. 30. hasta el fin de esse capitulo, pero reducido el caso con breuedad a sola vna proposicion està en el nu. 36. así. Conceperunt ergo dua filia loth de Patre suo. Mugeres esle embelco no suçedio en despoblado? No tubisteis esta noche por posada vna desierta cueba? si, que lo dice la scriptura, Ascenditque Loth de segor, (vease el nu. 30.) & mansit in monte, due quoque filie eius cum eo (timuerat enim manere in segor) & mansit in spelunca ipse, & due filie eius cum eo. Pues quien les dio vino para vn caso tan diabolico? quien se le dio diçe

dice S. Gregorio Niseno?en la homilia tercera sobre el Ecclesiast. De sodoma lo sacaron ellas, ojala (añade el sancto,)que con lo demas se vuiera el vino abrasado, y no vuiera sido causa de vna tan triste trajedia. O que infame viatico para tan infame incesto! O quam malæ mulieris ille, cum ijs quæ Sodomis sportarunt secum vinum tulerunt! O quam malum amicitiæ potum ex malo cratere Patri suo infuderunt! Quam longe erat melius cum omnibus illud quoque vinum interire Sodomi priusquam talem suppeditarent tragediam. Parece que fue castigo de esta preuençion de gula dejarlas Dios caer en vna tan sea desonestidad. Pues si esso es vituperable en quié se va aun monte huiendo de Sodoma, que se podra deçir de quien dejando vn dia el mundo quiere retraherse a vna Yglesia? Si es tan graue culpa vna preben çion deliçiosa en quien ya esta libre de la justiçia diuina, que serà en los que oy quando esta amenaçando el castigo, no solo tienen la gula en su cassa sino en la eassa de Dios! Ynfeliges deuogiones las que despues se distieluen en combites! desdichado siglo aquel que en sus fiestas los fieles resuçitan Saturnales!

Deseme liçençia para haçer vn cotejo, y versi a nuestras siestas les ajusta lo que dixo Tertuliano en su Apologetico alos gentiles, en las siestas alos asos nuebos de sus Emperadores. Iuzgaisnos injustamente por mal affectos a nuestros Cesares porque no somos aduladores porque el dia en que se festejan sus asos haçemos la siesta no con lascibia sino con buena eonciençia, grandesineça manchar en essos dias la re-

publica.

publica. Sacar ala plaça las mesas, y aun las camas, comer en tropas, y haçer vnas portatiles tabernas, que corra el vino por las calles, y que las injurias, y desonestidades se descuellen. Propterea igitur publici hostes Chtistiani quia imperatoribus, nec vanos, nec mentientes, nec temerarios honores dicant, conscientia potius, quam lascinia celebrant. Grande videlicet officium, Phocos, & toros in publicum educere vicatim epulari Ciuitatem tauerna habitu abollere facere, vino lutum cogere cateruatim, cursitare ad iniurias ad impudentia, ad libidinis illecebra. O que hauian de estamparse estas palabras en la minas de oro! No ay otro camino de manifestar vna general alegria sino professar vna publica desonrra, Siccine exprimitur publicum gaudium per publicum dedecus. Es buena fama haçer vn dia festiuo, lo que fuera indecençia en vno delos ordinarios? Hæccine solemnes dies Principum decet, que alios dies non decent? Es el viçio, la religion, el obsequio ala deshonestidad? Occasio luxuria religio deputabitur? O con quanta racon nos condonais a nosotros, porque vn dia que los Cesares cumplen años somos buenos! Que en vna tan publica alegria, ya se que tuuierais por açertado que hiçiera cada marido de su familia, y su cassa, vna cassa publica esse dia. O, nos merito damnandos! cur enim vota, & gaudia Cefarum casti, & sobrij, & probi expungimus? cur die læto non laureis postes obumbramus? nec lucernis diem infringimus? Honestares est solemnitate publica exigente induere domui tuæ habitum alicuius noti lupanuris. Que desdicha silas delos Catholicos huuiesfen

sen ya tomado el color de aquellas siestas que tan mortales essectos causaron en los Varuaros gentiles! Vusquemos pues la contra a aquella enfermedad para que el alma sane de tal culpa

Mediçina contra la quinta enfermedad.

Abstinençia.

#### DISCVRSO XVIII

I la gula es camino para que el hombre se pierda, el ayuno lo es compendioso para restituirle al paraiso. Con arta propriedad lo dijo S. Gregorio Niseno en la Oraçion 2. In hominis pro creationem. Donde a excelençias del ayvno anadio deuoto estas. Caterum homo reuertitur ad pristinum statum, inprobam erumnosam, seruilem que in vietu solicitudinem ommittens. Sic enim ad vitam redet eius similem quam degebat in Paradiso a carnis per turbationibus remotam, securam, or liberam, or cum Deo adque Angelis coniunctam. En este caso la maior desdicha es que auiendo de tener vn despertador que nos estè trayendo ala memoria aquella infelicidad, auiendo deacordarnos de lo que enel Paraiso perdimos, inuentamos tantos manjares, haçemos tantos conuites, para no hechar menos aquel bien, dilatando la gula vn Paraiso artificial. Todo lo dixo con gala este Doctor. Qualis ea vita fuerit, quam tranquilla, quam dines, quam paucis in victu rebus homines indignerint, quomodo cum varijs generibus Epularum peccandi cause simul ingresse sucidimus. Postquam
enim a veris illis paradisi delicijs excidimus, nec amplius
vita lignum intuemur, nec honestis illis praclaris que voluptatibus frui gloriari ve possumus, adulterinas nobis delitias excogitamus: Coquos & pistores inuenimus, varia bellariorum sussimentorum que genera, ve lapsus illius
solatia compararemus. Ygnorançia grande huir el ayu
no mediçina que sutiliça la carne de manera que pareçe venga a pesar mas el spiritu tal vez que el cuerpo

graue.

Orgamosle al Crisologo lo que diçe enel sermon 166. Moises ipse dierum quadraginta ieiunio ita humano desecatus, & exinanitus a corpore, vt totus diuinitatis mutaretur in gloriam adhuc in nostris corporis obscuro toto fulgeret lumine deitatis. Et nec intucri eum mortalium vissus posse, qui subleuantia Dei viui pastus, tota mortalis ciui oblitus fuerat adiumenta. Pues ala efficaçia del no comer le conçede tanta actiuidad que acaua con todo lo corporal de vn hombre, y le reduçe a vn linaje de espiritu puro. En esse andar estaua Moises a sus ojos entre los resplandores a que impaçiente la vista delos suios, por incapaz de diuinidad senegaua en confusiones de su flaqueça. No es la culpa del pueblo, grandeça si del que ayuna, que con abstinençia se alçò al diuino spiritu el visible capitan, y en transformaçion misteriosa se trocò en vn como Dios aquien no se atrauen ojos humanos por no anocheçer en tanto golfo de luz. 39 A to which was to som the

No solo es mediçina para sanar el achaque, pero auentajandose aotras, saue a creditar vna inocençia del todo; Matò Ioab al capitan Abner con notable alebofia diçe el segundo de los Reyes cap. 3. Derramose vn falso rumor en los corrillos contra el Rey Dauid, y pudo sospecharse por ser loab tan supribado, y hasta pocas horas antes el capitan Abner tan su enemigo: Llorò Dauid la muerte de Abner (prosigue la scriptura ) siendo el exercito entero testigo de las lagrimas de Dauid . Leuauit Rex Dauid vocem suam, of fleuit super Abner, y no diçe el texto que creieron la inociencia del Rey por entonçes. Rasgò Dauid sus vestiduras, y ropas Reales, y mandò a todos que se vistiesen siliçios, y jergas por la muerte de Abner. Dixit que Dauid ad omnem Populum; scindite vestimenta vestra, & aecingimini saccis propter exequias Abner. Y no nos diçe el texto que creieron la inociencia del Rey por entonçes. Presentase Dauid a Dios, y haçele testigo que ni primero pensamiento tubo en aquel peccado. Mundus ego sum apud Dominum vsque in sempiternum a sanguine Abner . Y tanpoco nos diçe el texto que creieron la inociencia del Rey por entonçes. Ayuna Dauid, y no quiere desayunarse hasta que se ponga el sol, ofreciendo aquel ayuno por Abner . Iurauit Dauid dicens hec faciat mihi Deus, et hæc addat si ante occassum solis gustauero panem. Y luego añade la scriptura que creieron todos la inoçençia del Rey, Et cognouit vniuersus Israel in die illa quoniam non actum fuisset a Rege quod occidetur Abners

Abner, O fidelissimo aiuno dice la glosa, restitucion sagrada de aquel felice siglo, pues tan presto acreditalte la inoçençia del Rey, hasta entonçes no creida, dejando como embago la eficaçia de otras mediçinas, Ieiunium ostendit Regis inocentiam, & quod eius consilio non fuisset extinctus Abner. Esta mediçina aprouecha quando trata el peccador de su exerçiçio. Y si Christo impecable por naturaleça, quando ha de ser tentado del Demonio aiuna quarenta dias, y quarenta noches, y tiene ambre credito de su pureça; quanta raçon serà que aiunemos, y hagamos penitençia quando Dios con tantas calamidades como se ven oy en Roma castiga nuestros peccados? que neçios se muestran aqui los herejes que diçen Christo aiunò por mi, vastame essa mediçina, mal entiende el ignorante la pregunta del cap. 7. delos cantares, Que est ista que ascendit de deserto delitijs affluens innixa super dilectu suum? Quien es esta que sube tan llena de gustos spirituales, fauoreçida de su amado? Donde diçe que ella, y su esposo van por aspereças del desierto. No diçe la espossa mi amado va al desierto, y no me puedo ir alos Iardines pues el vapor los dos; sino mi amado va al desierto, yo tambien; es deçir mi esposo aiuna yo tambien. Horror fuera grande quando està la dolençia en cassa tratar del deleyte, y no aplicarle esta tan essicaz mediçina.

## Sexta enfermedad. Imbidia.

## DISCVRSOXIX.

STA es la enfermedad mas noçiba para el hombre pues no solo pierde el que la tiene, pero es vniue sal peligro para todos los que pueden ser imbidiados; es vna dolençia que creçe al passo que el merito con el digno, y no se descubren los emulos, hasta que està gloriosamente aumentado. O que de cosas descubrio S. Pedro Crisologo sobre el cap. 13. de. S. Matheo? Notò que quando estauan las espigas llenas entonçes se descubrio la ziçaña, y Pascasio dixo, que en sembrandola se sue sin boluerla acojer el enemigo; porq no pretedia su probecho, sino el ajeno daño. O que retrato tan al viuo de vn enemigo imbidioso! Nec igitur curat, vt acquirat zizania, sed vt triticu perdat. No me detengo en ponderar que aya quien quiera creçer por manos de Satanas, siempre serà buen consejo quando se hubiere de seguir parçialidad, llegarse no ala que tiene mas poder, sino ala que tiene mas virtud. Que deshonor! llegar apromober a vno la parte que se tiene por mas ruin! Clodio vio a Scipion que yua ala elecçion de Censor que pretendia rodeado del vulgo que le auia de aclamar, y para que hiçiese asco de dexarse elejir hiço a voçes esta exclamaçion (Plutar. in vit. Scip.) O Paule Aemilli nonne etid apud inferos si quis illic nostrarum rerum sensus est indignaris quod filium tuum, Nullius tonsor, & Lissinus decla-

micus

declamator ad censuram perducunt, O Paulo Emilio es possible que aun en la sepultura (si es que alla cauen sentimientos en los que ya son disfuntos) no has de sentir mucho Ver electo en censor tu hijo, por mano de vn Barbero, y de vn aprendiz de Abogado? assi entiendo la palabra declamator, porque los que se exerçitauan en cassa, y aprendian el arte dela oratoria se llamauan de Clamatores; Vulgar estilo de Ciçeron. Non declamatorem aliquem deludo, sed persectissimum oratorem quarimus. Pero mucho me divierto del intento principal. Discurramos pues con el Crisologo ser. 96. por varios acaeçimientos en que la imbidia acredito sus tiros.

Introdoçe pues el Santo al primer imbidiofo hermano, y dice, Quereis ver la violencia que hace a vn coraçon la imbidia? saued que hollando sus fueros ala naturaleça se puso de pies sobre los affectos del deudo, y hiço que vn hombre sesudo matase a su mesmo hermano, Et affectumque carni Deus inseruit per naturam inimicus in fratricidium per inuidiam commutauit. Cain probat hoc qui primus germano sanguine terram tinxit. El primero que a tanta costa se declarò ydolatra dela imbidia haçiendole sacrifiçio de la sangre de su hermano. No es menester recurrir alas propriedades del mar sino ala fiereça dela Bestia, Et in exitum fraternum, mortis dignus extitit dedicator. No hiço Dios de hombres como demieses vna cosecha? Si . Y el dilubio fue para regarla, o para destruirla? El Demonio acauo tanta velleça instigado dela imbidia, Sed inimicus mox homines in vnum redegit omnes, & superseminando mala quod bene satum fuerat, deleuit dilunio,

non rigauit.

sie os en los enje va fon di Contentase esta enfermedad si se ve ensangrentada con las criaturas? todo lo que no es sacar contra Dios la cara, lo juzga por cobardia. Dudan muchos de los expositores sagrados si es Dios, o Angel solo, el soldado que apereçio terçiado el pecho con vn talabarto de oro (al cap. 1. del Apoc.) Vnos diçen le tienen por Christo, otros le tienen por Angel; el que lo es de la Theologia siente que es Angel pero en persona de Christo. Angelum scilicet in persona Christisqui dicitur similis filio hominis, quia fuit similis talis in persona, & in natura; non tamen in culpa. Aunque la nieue del cabello le acredita de sin mancha enel menor pensamiéto, en la mormuraçion no le falta fuego alos pies al obseruarle los passos, Desaogado habla si bien està con el fuego alos pies, y con elagua ala voca. Et vox illius tanquam vox aquarum multarum. Sin duda que tiene o ser de Dios, o comission de Dios, quien en la espada saue jugar la pesadumbre en los labios, y saue nadar sobre todo aun con el agua ala voca. Felicidad de aquel ser pisar en el fuego agrauios, tragar en la espada injurias, beber pesare; en el aguas así es que quien saue nadar sobre toda emulaçion, ni entre las ondas se anega, ni entre las llamas se abrasa. Hiço Dios las criaturas como vna escala por dode subiesen al trono dela diuinidad la contemplaçion del hombre, y siendo su officio darla a conocer, la ofusca, y finge imbidiosa su echura:

echura: Dioses sonados porque no doblen al verdadero la rodilla, Ad agnitionem cognita creatoris, vt nesciretur Deus, Deos esse mentita est. Pues en essa tragedia el primer papel hiço la imbidia, y en conclusion des. pues que de Angel se combirtio en Demonio, asesta toda la Artilleria contra las almas; Que esta imbidioso de quantos mira en pie auiendo el miserable caido. Postea quam ipse in Demonem conuersus est ex Angelo nequa creatura in suo statu consisteret arte, dolis, machinis, fraude contendit, Tiene contra si el imbidiado segun pondera el Crisologo serm. 97. sobre la parabola de San Math. cap. 13. referido, Que el Demonio esperò que hiçiese obscuro para acometer al trigo saçonado. Hurtose (diçe) alos rayos de la luz, para lastimar la mies: Esperò para arrojar aquella mala semilla, a que la noche tendiese sus tinieblas. Pues vn ladron tan sutil neçessita dela obscuridad? Aun enemigo espiritual puedele descubrir el sol? claro esta que no. Pues para que espera aquella hora ? mas ya lo entiendo (dice el Crisologo) esse fue discurso de vn enemigo imbidioso. Hiço el lançe, sin que vastase el cuidado que tenian los ministros, y como esta imbidioso de ellos qui so cargarles el daño. Fraudis author in Dominum non committis, sed in seruos dum facis, vt negligentia illorum quod tuæ fraudis est adscribatur.

Pues aun otra rara circunstancia tiene la imbidia en esta Bestia; que juzga por medra suya no lo que puede esperar de la cojecha, sino que llegue aperderse la semilla. Gran desdicha del embidioso peccar sin emo-

lumen-

lumento! Nequitiam (diçe el Santo Ablando del Demonio) gratis serere consueuit, non ve acquirat zizaniam, sed ve triticum perdat. Essa es condiçion notoria de la imbidia, y me admira quepa en vn coraçon aquesta siera, y que en el trabajo ajeno libre vn hombre su descanso. No se aquien le entra en gusto el que se compra acosta de su proximo, por esso no bebio Dauid del Agua dela Zisterna de Bethlen. Fuera el

imbidioso, y no repara en Riesgos.

Mas tiene la imbidia para quien se vençe de ella, que es vn eculeo la medra del imbidiado, y tiene el miserable todo lucimienio ageno, por tormento propio. Abrafauanse los Iudios (en cierta junta) del glorioso Leuita sant Esteuan, y en medio de su furor vañale Dios el hermoso rostro de luz, abreles los ojos a ellos de par en par, y ven enel vn Angelico resplandor, San Lucas lo diçe affi enel cap. 6. delos hechos de los Apostoles. Viderunt faciem eius tanquam faciem Angeli. Señor a delinquentes se manisicstan tan dulçes, y hermosas visiones? Aquien està cometiendo tamaña iniquidad se haçe testigo de tan soberana luz? A tan malos hombres se descubren las glorias delos Angeles? No fuera mas a proposito que vn conçilio tan iniquo viera el horror del infierno? Alos que cometen tan a troz peccado no era mejor representarles el rostro de vn preçito? Que an de ver vn rasgo de la gloria en medio de tan graue culpa! Que bien lo entendeis (diçe el Galicano en la homilia deste protomartir glorioso que es entre las suya la 3.)

tan lejos de darles Dios con ella gusto, que antes por esse camino les castiga sus peccados. Non suit cu illis gratia meriti, sed pena peccati. Aquel resplandor era vna viua señal de lo que el sancto yba a poseher, y ver la gloria del enemigo es el maior tormento del imbidioso. Nam dum morientis proditur gloria; persequentis torquetur inuidia. Quien estarà seguro de vn imbidioso so si tanto se asusta, si tan pessadamente se irrita contra quien rebosaua en la cara el resplandor de la gloria? O desdichado! pues tienes por pena propria lo que es gloria en el que imbidias. Grauissimo achaque! enfermedad insusrible! pues no solamente padeçe el imbidiosso, sino que es estrago cierto, el que suelen padeçer los imbidiados.

# Mediçina contra la fexta enfermedad. Charidad.

## DISCVRSO XX.

coe le leganda dantotohan legandar deponenta

A LA enfermedad dela imbidia han de corresponder dos mediçinas, vna que sane al imbidioso del achaque, y otra que libre al imbidiado delos riesgos. Para la primera es menester summa virtud, que sola esta, està ajena de toda emulaçion. Frasis es Española para dar a entender toda la exajeraçion del dar Diera lo que no tengo. Y en vn coraçon sin imbidia, ve-

mos

mos esso puesto en pratica. Viendo Eliseo que haura Dios de lleuarse a Elias quiere que le deje algo en su testamento, y es muy para admirar tal genero de petiçion (enel 4. delos Reyes 2.) señor habeis me de dejar otro tanto spiritu mas del que teneis. Fiat in me duplex spiritus tuus, Y allà con cierta condiçion le otorgò el Propheta lo que pedia. O herençia (exclama S. Ambrosio enel serm. 2. de Eliseo) con resabios dela gloria! como da tanto desi la haçienda de aquel Propheta? Al heredero puede venirle mas deloque posehia el testador? Si que es thesoro celestial. O hareditas prætiosa in qua plus hæredi relinquitur, quam habetur, plus consequitur qui accipit quam possideret qui largitur. El desseo de dar al discipulo mas delo que te. nia, mereçio que se le duplicase, y aquella magnanimidad con que hollando la embidia desseo quesele abentajase Eliseo, Vastò para que en vn puncto le concediesse Dios doblado spiritu. Pratiosa plane hareditas, que dum a Patre transfertur ad filium fenore meritorum quodam duplicatur. Aprendan los que imbidiosos en cubren sus estudios, a repartirlos para creçerlos. Y el que se llega ala Antorcha a lleuar luz deponga la emulaçion, que Eliseo con alcançar la graçia se labò denota de competençia. Diganoslo S. Ambrosio. Dum enim a Patre plus exigit quam habebat, facit cum meritis suis plus præstare quam poterat. Mediçina es esta esficaz, pero donde se hallarà virtud que acredite nuestros deseos como los de tal discipulo, y maesea va coraçon da antiNo es menos difficultosa Mediçina que vn hombre grande conprendas relebantes se hurte ala rabia infernal del imbidioso; descollarse, y no ser imbidiado, es vn prodijio. Sydonio Apolinar lo dijo a selix vn Amigo suyo, que juzga esto por milagro en el. Que sea (le diçe en la Ep. 3. del lib. 1. de sus cartas) in imitable su virtud, y alcançe sin embargo immunidad para euadirse de la emulaçion? Es caso que puede tirar gajes de portento. Tamaña dicha no la alcanço jamas otra persona. Illud peculiare tuum est, illud gratia singularis, quod tam qui te emulentur, non habes,

quam non inuenis qui sequantur.

Yo diria que vn hombre enemigo, y imbidioso es vn Demonio. Discurrialo sobre el Inimicus homo hoc fecit de S. Math. cap. 13. Por esso pone lo que hiço aquel spiritu maligno en caueça de vn hombre enemigo. Aun enemigo imbidioso, y soueruio que le falta para demonio? de S. Augustin lo colijo enel lib. de S. Virginitate cap. 35. Super via inuidentia Diabolus est; cosa rara que llame S. Pablo al fuego del infierno Emulaçion, y alos Hebreos les diçe enel cap. 10. de su carta, Voluntarie enim peccantibus nobis post acceptam notitiam veritatis iam non relinquitur pro peccatis hostia, terribilis autem quadam expectatio Iuditijes ignis emulatio, que consumptura est aduersarios. Por hablar encareçidamente llama emulaçion a esse fuego. Fue deçir, saueis que tanto abrasa? Tanto que pareçe tiene con el preçito alguna competençia. Pareçe que tiene con el, enemistad que se orijina de emulaçion.

O como la temen los que son cuerdos! de Pompeyo diçe Plutarco en su vida. Que temiendo vn grande acompañamiento al entrar en Roma se hurto al reciuimiento que le estaua preuenido, y se entrò en la ciudad de noche, y difimulado, y que con esta traça declind los golpes de la imbidia . Noctu in V rbem redut inuidiam ex incredibili multitudine quæ sibi obuiam fieret vitans. Vençer los imbidiosos es cederles el lugar, es conseruar la reputaçion Scipion Africano (dice Plutarco en su vida ) que calumniado, y sumamente sentido trato de retirarse del pueblo, y se fue a vna viña juzgando el valoroso capitan que no hauia tal vençer como escusar la emulacion, Seu quia satietate gloria captus generosius duceret sponte inimicorum imbidiæ cedere, quam vizarmis, magnitudinem suam tueri. El imbidiado viua cuidadofo que esse es vno delos Elogios. con que autoriça S. Geronymo a Nepociano, y anfi en su Epitafio le dice a Heliodoro Sutio. Bien pesò el difunto el clericato; conoçio luego, que en el hauia mucho de honrra, pero mucho tambien de Carga. No quiso desfrutarle lo que tenia de honor, abraçole en lo que podia grauar su primer estudio, vençer con humildad al imbidioso. Portose tan atento ala castidad. que no salio del ni aun vn rumor, paraque el que se abrasaua en imbidia viendole tan moço, y tan autoriçado, quedase con tan rara virtud mas confundido. Igitur clericatum non honorem intelligens, sed onus, prima cerona habuit, vt humilitate superaret imbidia, deinde vt nullam obsceni in se rumoris famulam daret, vt quo mordebandebantur ad atatem eius stuperent ad continentiam. Asi lo ponderaua yo en vn trabajo quedi ala stampa; grande le tiene el que embidia, que por lo menos se consiessa sin aquellas prendas que emula. Plauto diço que es consessarse falido deloque imbidia enel otro.

Qui inuident, Egent .

Gran fortuna diçen otros que es despertar la imbidia . S. Chrisostomo en la homil. 52. sobre el 26. del Gen. hablando del S. Patriarcha Iacob, para ponderar quan bien lecumplio Dios su palabra de que le haria celebre en todo el mundo diçe. Tam clarum eum fecit, vr non multo post inuidiosus fuerit. Que mas authoridad que tener quien le haga emulaçion ! Es pequeño fabor que lleguen a imbidiar? esse estado apeteçia vn cortesano. Inuidus esse nolo, inuidiosus esse laboro. Bueno es tener prendas que puedan emular, pero ami entender es vna gran pension; si se consultasen los discretos se allaran tan pareçidos ala emulaçion, que pafaran oluidados del mundo en vna gruta, y no eligieran viuir sobre los hombros dela fama. Desdicha es que celebren al otro en la plaça, y que en su rincon no tenga ora segura. Los aplausos seoien, los desonores palpanfe, la estimaçion que de vos se haçe, es vn ente de raçon que sequeda enel veçino, los golpes que encamina la imbidia se reçiuen enel alma. No alegran tanto mil alauanças, como entriflece vna injuria. O mil veçes bien abenturado el que oluidado del mundo pasa en su retiro! Desdichado tusi tienes atencion al juicio que el vulgo hace deti! Vine tibi

quia uni soli morieris tibi. Atengome esta mediçine para escusar los golpes dela imbidia.

# Enfermedad septima. Pereça.

#### DISCVRSO XXI.

TO es menester recurrir alas propriedades del Mar, que no transuierte; propria condiçion del hombre ocioso, porque mejor se significa esta enfermedad en los pies de Oso, pues corresponden dos solos alas siete cabeças dela Bestia Apoc. 13. Et pedes eius tamquam pedes Vrsi. Deuiendo ser al contrario, pues menos que fiendo Monstruo auian de ser mas los pies que las cabeças. Qui non laborat non manducat, Diçe el Apostol Epist. 2. ad Thesalonicenses cap. 3. El que no trabaja no coma, y explica esto en la Ep. 4. S. Paulino diciendo, el que no trabaja no comulgue. Qui non laborat non manducet panem super substantialem. Pues porque no ha de comulgar aunque este oçioso? si se confesò, y se arrepintio de sus peccados, no vasta para que comulgue bien? Si . pero no se puede juzgar que fue verdadero el arrepentimiento, ni perseuerante en el la graçia sino la conserua sin dar tregua a algun exerçiçio delas buenas obras, y asi sino trabaja no comulgue, porque el que esta ocioso se puede presumir que boluio acaer enel peccado; Que la ociosidad por si sola tiene todo lo malo que se halla en todos los viçios, y lo mas malo que tiene cada viçio, lo tiene enfi

ensi el que esta ocioso. O que graue enfermedad! pues no tiene solo la maliçia propria, sino lo peor de ella en todos los demas viçios. Gran prueba de esto es una ponderacion de S. Anselmo lib. de commensuratione crucis. Tres danos tiene qualquiera peccado (Diçe el Sancto) priuale al que le comete de la vida eterna, y condenale apena igual, y estos dos no son los maiores daños que ay en los peccados, porque tienen otro maior, y es, que aquel tiempo, o instante que se gasto en peccar, no se ocupò enel seruiçio de Dios. Y este es el maior daño por esta raçon? Si, porque los otros dos daños fon males del peccador, y penas de su delito. Pero este vitimo mal es de Dios, dela suerte que Dios puede tener algun mal, o reçeuir algun daño, y como el daño de Dios (digamoslo asi) por la grandeça infinita del señor que le reçiue es infinito, viene a ser maior dano este, que los dos primeros, porque le pribamos a Dios del derecho que tiene aque gastemos aquel tiempo en su seruiçio. Prima duo (dice Anselmo) pertinent ad Dominum, tertium vero, ad te pertinere videtur Deus meus de la constol

Hago aora la ponderaçion a mi intento. En este daño terçero, comuienen el peccador, y el oçioso, porque aquel rato ni el vno ni el otro le occupa enel seruiçio de Dios, luegobien se colije que el oçioso tiene por serlo, lomas malo que se halla en todas las enfermedades del alma. Tertium pessimum est (prosigue el sancto) quod tempus non in laudem nostri creatoris expendimus. Esto que es lo mas malo que tiene el peci-

cador

ardidas

cador se alla enel ocioso por serlo. Alos Herejes Masalianos los llamana San Epiphanio Enchetes. Que
quiere decir, peccadores, y la herejia de estos era desender que los Christianos no tenian necessidad de satigarse, ni trabajar, sino esperar estandose ociosos, que
Dios les imbiase el sustento milagrosamente. De suete que alos ociosos por antonomasia se les da el nombre de peccadores. Pues no son peccadores los demas herejes que se dejan llebar del vicio, y enseñan salsas doctrinas? Si, pero como el ocioso riene lo mas
malo que ay en todos los peccados, al que persuade
la ociosidad es muy proprio el nombro que se le da de
peccador:

San Math. enel cap. 3. hablando de la predicación de S. Iuan añadio vnas palabras a su Sermon que callò despues S. Lucas; reconocio los males dela culpa, y tratando dela mediçina exorta ala penitençia, porque el Reyno delos cielos feles auia venido a cafa. Appropinquauit Regnum Calorum. Yes muy denotar el estilo, quando fuera mejor decirnos, no que el cielo se nos entraua por las puertas, sino que sueramos alla nosotros en su vusca. Nicolao de Lyra solo halla diferençia de esta alas demas profeçias, en que otros Prophetas, prometen cosas criadas, y Iuan ofreçe el cielo alos que guardan la ley. Pero la glosa ordinaria responde mas ami intento. Quereis sauer (Dice) porque se nos vino a nuestras puertas el cielo? porque estando los hombres ciegos con el oçio de la culpa, era imposible andar esse camino sin ojos, que quando mas cadet ardides

ardides forja la malicia humana, no tiene pies aun para buscar la mediçina. Nisi appropinquaret nemo redire posset: quia infirmi, & caci via (qua est Christus) carebunt, quam parans Ioannes penitenti anteponit; Yo no cargaria essa diligençia, tanto alo slaco de nuestro poder, como alotibio de nuestra voluntad; abrà muchos que no vayan al cielo por no dar un folo passo, y no le buscaran si el no se les viniera. No se echa de ver en aquella admirable prebençió que ingirio Christo en las palabras en que nos enseño a pedir? Adueniat Regnum tuum. Señor venga vuestro Reyno a nosotros. Pues señor mio no suera mejor que os pidieramos que fuesemos nosotros alla? O que lo dispuso asi, conociendo nuestro humor. Es tanta nuestra per reça, y flogedad, que no quifieramos hir sino viniera a bufcarnos, y así quiere que digamos venga señor vuestro Reyno aca, Adueniat Regnum tuum: Todo lo abraço Pascasio enel lib. 2. explicando a S. Math. Quod nisi appropinguasset nemo nostrum ad eum redire quiuisset, quoniam prinati pedibus, & cacati lumine, etiam viam que Christus est male sani perdideramus.

O lastima! O dolor! O achaque! pues eres lo peor de los viçios. Despiertenos, quando no el torçedor del benesiçio, elaprieto dela enfermedad presente, para que aesta se busque la mediçina en la virtud que seña-lò la Yglesia.

pondole of Sichland me can walter age, out orbi qual

Medi-

Potester

## Mediçina contra la septima ensermedad Diligencia.

#### DISCVRSO XXII.

I el daño dela dolençia espereça, diligençia serà la mediçina, y leria espeçie de brutalidad horrible, que viniendo Dios a buscar nos, nos faltasen pies para salir a reciuirle. Este afecto de Dios nos publicò Zacharias, y S. Matheo; despues abla enel cap. 21. de nuestra dichosa felicidad con la venida del hijo de Dios, y de aquel celebre triumpho con que entrò en Ierusalem el domingo delos Ramos; Ecce Rex tuus venit tibi; Mira hombre tu Rey que te ha venido a buscar, como ya que no tuuiste pies para hirle a ver, te faltan siquiera para salirle a reçiuir? Entendio en toda esta propriedad el tibi Drogo obispo enel Sermon de Sacramento Dominica passionis . donde dixo, Venit tibi mansuetus, O tu non vadis ei? Egredere de terra carnis tua, & de Domo, idest de memoria Patris tui. O alma dormida vusca diligente a tu dueño. Pero como le ha de vuscar si se duerme si sele despareçe al que solo caueçea? Porque les dijo a sus discipulos Christo nuestro bien que velasen la noche de su prision? Vigilate, & orate. Porque quando temais que os aparten de Dios, todo ha de ser diligençia enel velar. Pediale Eliseo asu Maestro Elias que le alcançase de Dios vna señalada merçed, Fiat in me duplex spiritus tuus. Le deçia, y respondele el . Si videris me cum tollar a te, erit tibi quod petisti

petisti. Ya se preuiene vn carro para llauarme entrefuego. Si al arrebatarme me vieres hir tendra des pacho esla tu peticion. Pues porque le libra en aquella repetida diligençia tã de desuelo la merçed q le ha pedido? la causa es, que se le quitan de delante, y quiere que en mirarle se desuele, que ya que no le puede seguir con los pasos, no quite del ni por vn instante los ojos. O alma vela que tu Dios se huie de quiense duerme! Como le ha de conseruar el que se saue dormir? Resuscitò el Redemptor dela vida quando dormian las guardas, y coechadas despues delos Iudios dixeron que estando en vn profundo sueño sele hurtaron, y que los discipulos auian lleuado el cuerpo estando ellos dormidos. Asi corrio el conçierto. Dicite quia Discipuli eius nocte venerunt, & furati sunt eum vobis dormientibus. Y dixo hablando de este punto Drogo, enel sermon citado. Delo que deçis se que es verdad que dormidos no pudistes guardarlo bien. Que vn sonoliento como puede guardar a Christo? con que graues palabras se lo diçe. Nobis (aiunt) dormientibus venerunt discipuli eius, et furati sunt eum. O mendaces verum dixistis mentita est iniquitas sibi dormientes enim Christum custodire non possunt, sed qui mane (inquit ) vigilauerint ad me inuenient me. Deloque pasa en la humana se puede sacar doctrina para la spiritual disciplina. Siguio Dauid el alcançe alos ladrones, y hallolos celebrando fiestas asu dicha, y brindando con descuido a su buena suerte, las armas en los carros, y Camellos, y tan descuidados, como si los escoltara vn OTHER S

grande exerçito, dieron los Hebreos en ellos de improbiso, y quitaron les presa presos, y las vidas. O que mala disciplina! cuidar de si menos quando tienen mas que perder. Coman, y beban los que tiené enemigos como los foldados de Gedeon que no bebieron con la mano de timidos, fino por valerosos, pues padeçiendo el mismo trabajo que todos no se postraron como ellos; Beben como prouidos recelosos diligentes al modo que los perros bebian, diçe el texto, y no ay animal mas vijilante pues vale para custodia de si, y de otros. Derecha justicia es que nos acometa la vengança de Dios de sobresalto, y sin tocar caja en tiempo desprebenido donde no nos aprobechen los passos, ni las armas que la fee nos puso en las manos, pues en la vida fueron tan ociosas, y tan sincorte como suelen serlo las degente nada aperçeuida. Que aun de ahi vino a deçir Dios por Ecechiel cap. 3 2.que se hallaran los peccadores sumidos de repente enel infierno, con las espadas puestas por almoadas como si de hecho se las uniesen dado para el sueño. Descenderunt ad infernum, & posuerunt gladios suos sub capitibus suis. En ygual descuido se halla el ocioso entregado profundamente ala confiança, y al sueño sin espias, sin centinela, y sin ronda. O que bien habla en esta materia el Beato Thomas de Villanueua, In expedit. ad turc. Si notassemos las fineças que ha hecho por su Yglesia Dios, y por qualquiera de sus fieles fuera mas que aquella Bestia fiero, el que con la diligençia no pretendiesse imitar tanto cuidado! El sue el que murio ghande

murio por nosotros en yn sacro Sancto leño, su amor le orijino tanto açote, su charidad dura muerte de cruz, y su encendido suego dejò patente su costado, y aun le señalò con su cabeça, para que aquella cruel lança rompiera su amoroso pecho, de donde se destilò su Yglesia en raudales de sangre, y agua. Son estas fineças de vn señor despierto? Si . pues quien aura que le presuma dormido? No se, aun que ya lo se mejor, porque sueño yo, y si nuestra alma delira, no sera mucho que se duerma Dios en su remedio. Nuestra es la culpa, si a caso se duerme Dios, pues es nuestra la ofensa contra el, Assi lo enseña este deuoto Padre hablando con los ociosos de Ytalia. Tu oblita es mei diebus innumeris, tu dormis, tu disimulas, quid me dormire conquereris? Ytalia tu eres la desatenta, y la menos aduertida, y si Dios te dexa, y pareçe que se duerme, es porque tu sueñas en deleites excusados. Pues si tu de esta suerte deliras, que mucho que Dios muestre su castigo haçiendote pensar que duerme deteniendo la mano a sus soccorros? Despertemos todos. Surgamus ergo a somno, & properemus ad Dominum, & ipse liberauit nos de manu inimicorum nostrorum. Desenojemos a Dios, y no le ofendamos mas, demosle voçes de penitençia en este graue conflicto, que su diuina Magestad nos res pondera, con las suyas de misericordia, y vençidos estos siere sieres enemigos co las virtudes contrarias tengamos por cierto que, ( pues cujen labe por vna escala que lloga el ciclo no

pu de presender mas quo lubir allas porque en ellamo

W.C.

Los viçios vençidos con la penitençia seruiran de escala para llegar hasta Dios.

# in tyle I. I. I. XI. X. do 2 R. N. D. 2 I. I. d. s fine-

ças de va señor despierto? Si . pues quien aura que le IXE que la penitençia por los viçios, olos viçios vençidos por la penitençia, eran escala firme para que el alma suba ala grandeça de goçarse con Dios, y buscando prueba q ajustase al titulo me acordè dela escala de Iacob (Genes. 28.) por donde subian, y vajauan Angeles. Esta tocaua en la tierra, y en el Cielo, y Dios al extremo de ella cuidando de su firmeça. Vidi in somnis scalam stante super terram, & cacumen illius tangens Calum, Angelos quoque ascendentes, & descendentes per eam, & Dominum innixum scala. Enel modo có que se sube la escala halla mi cuidado el misterio. Comiençase a subir, y para llegar al extremo, forçosamente se a sientan los pies donde antes se ponian las manos. Ninguno ignora que en esta se significan los descos desordenados dela criatura, tantos como los que en los discursos pasados se encerrauan en las siete caueças dela fiera; que es como deçirnos, que si pusieremos nuestros deseos deuaxo de nuestros pies, esto es la soueruia, la auaricia, la luxuria, la yra, la gula, la imbidia, y la Pereça, hollando lo terreno (pues quien sube por vna escala que llega al cielo no puede pretender mas que subir alla, porque en ella no ay

ay que apeteçer ni aque pararse) llegaremos seguramente a Dios, que no saue resistirse ni retirarse quando humilde, y contrita le busca vn Alma penitente quando de la companyone de la companyone

Fue Maria Magdalena al fepulcro a buscar el cuerpo de su querido, y viendo que no estaua enel, no se sauia hir, assi lo diçe S. Ioan cap. 20. Maria autem stabat ad monumentum foris plorans. Señor tened piedad de esta muger penitente, porque os ocultais de ella quando con tantas ansias os busca? Tal vez afecta Dios el retiro, porque crezca nuestro cuidado, assi lo discurre Drogo enel Serm. de Sacram. Dominica passionis. Corpus erat sublatum, & a monumento recedere non valebat, quo plus de manibus, et oculis offenebatur, eo ardentius animus insequebatur. Ya hauia visto que no estaua el cuerpo enel sepulcro, y sin embargo no quitaua del los ojos. Dum ergo fleret (añadio Sant Iuan) inclinauit se, or prospexit in monumentum. O que traça para hallarlo (diçe Drogo) mirar la sepultura, solo con esso creçeran las lagrimas, que no ay tal remedio para hallar a Christo como llorarle vn penitente mucho. Ipse te locus ad plorandum inuitat, dum eius cum quæris absentiam tibi representat. Ea llore que a esse titulo ha de descubrirse su amado . O piffimi Angeli! Quid ploraret, et quem quæreret, quare illam commemorando iterum infletus excitatis, et properat insperatæ consolationis gaudium, ideo tota vis doloris, et plorationis succurrat. O estos dolores de la diuina ausençia, que dulçes son! Mientras ella nos ducle mas, es mas dulçe esse dolor. Drogo nos

-0010

nos dixo del aquesa propriedad. Et presentia absentie tua (le dixo a Christo nuestro bien ) dolorem eius semper, et augendo liniat, et liviendo augeat . Pero que digo quando no espera el ciclo tardanças del penitente, y se nos viene ala tierra buscando en ella sus riquepo de sinco de su viendo que no estana enclaro ! cas

Sea prueba desta verdad llana, el cap. 21. del Euangelista Propheta, Et ego Ioannes vidi ciuitatem sanctam nouam descendentem de Calo: Yo Ioan vi vna ciudad sancta, y nueua que vajaua del cielo. Para su explicaçion me vali del versi. 10. Et sustulit me in spiritu in monte magnum, et altum, et oftendit mihi ciuitatem fan-Etam Hierusalem descendentem de Calo ... Subiome aun monte grande, y alto para que viese vajar del cielo ala ciudad fancta de Ierufalem. Hasta aqui no hallo soluçion ala duda, sino mas difficultad, porque ya que esta cuidad sancta queria haçer este fabor ala tierra porque andubo tan limitada, y corta? porque no vajo a lo profundo, y hasta las con cabidades dela tierra? Que quando la materia del fabor es grande, no se ha deregatear. la cortesia? Este reparo es del Padre Alcaçar in Apocalip. Quando celestis ciuitas mortalibus oculis sese in terris obiecit, cur non in infima telluris planitia, sed inaditissimo montis culmine visa est? Y para responder, diçe, que el venirsenos el Cielo ala tierra no es mas que manifestar el comerçio, y contrataçion que ay entre los dos. Viene a haçer sus ferias, viene alleuar lo bueno que ay en la tierra para enrriquecerse, y assi no vaja alas campiñas, ni alas vegas, sino que se queda en la 1103 aspe-

aspereça de los montes altos. Las vegas, y campos eltan hermoseadas con las flores, con las azuçenas, y con los lirios - Lilium conuallium . Adornadas y a la vista enriqueçidas con las Espigas de oro delas mieses y con la hermosura delos Arboles. Pues no vaje alas vegas, fino quedefe en la altura delos montes, donde no ay riqueças ala vista, y donde ya pareçe que el alma se halla superior alos deleytes, y alos viçios. Digamos las palabras de este author, que son muy graues. Dum calestis hac ciuitas in sublimi montis vertice collocatur, innuitur hominibus opus effe vti se se excitent, et imflament, atque omni virium contentione, ad cliuosi tramitis difficultatem superandam adspiret. Pareçe que aun vinieran mejor estas palabras aloque discurriamos al principio dela escala. Estos intereses de Dios son conueniencias del hombre: quitese pues el deleyte, laço con que repetidamente le trampeamos asu bondad los buenos dias que nos amaneçio su misericordia, aduirtiendo que quando pierde en ellos sus vsuras

Embia Dios trauajos en la noche de la tribulaçion donde tiene el hombre grandes intereses.

DISCVRSO XXIV.

Rauajos ay para todos los hombres, que paratenellos el ser hombres nos vasta, que no sin mistemisterio estan las lagrimas con nosotros tan a vna con el naçer, Dixolo S. Augustin en la hom. 10. Nascitur; et statim plorat, lacrimæ enim testes miseriæ sunt, nondum loquitur, et iam prophetat. O balgame Dios! miserias que aun no se ven, y ya se comiençan allorar! aun no sauen ablar los Nisios, y ya son Prophetas de sus pesares ! siendo sus lagrimas los primeros testigos de su calamidad! Bien està que si el primero paso de nuestra naturaleça en su concepçion sue culpa; el segundo passo de nuestra naturaleça enel naçer sea llanto. Bien esta Señor, y Dios mio que padezcamos en esta cuidad, y en las demas del mundo comunmente trauajos los hombres, puesto que tan delinquentes somos desde el vientre de nuestras madres. In peccatis concepit me mater mea. Pero tantos justos, tantos hombres virtuosos. que se arrebatan sobre su misma naturaleça, y que ya la perfecçion de la vida pareçe que los maso de otra pasta, como viuen rodeados de fatigas ya proprias porque se padeçen, ya ajenas porque duelen mucho tribulaçiones de subditos. Porque senor? Ea (dice el gran Padre Cipriano) que no lo entendeis, pues antes a tener los trauajos habla se querellaran a Dios viendose destribuidos entre hombres im. perfectos. Si loquendi laboribus esset facultas, quastus vtique dedissent suos, quod etiam inter insustos distribuantur. Pudieranse traher adoçenas exemplares cerca delos intereses delos justos, y del buen gusto delos trauajos, pero vaste el suçesso del gloriosissimo Apostol S. Pablo, dequien diçe S. Lucas en los hechos Apposto-

postolicos cap. 28. que desembarcandose el Gloriosissimo Apostol S. Pablo en la Yssa de Melita, era destempladissimo el frio, y los de mas pasajeros ençendieron vna hoguera para calentarfe; llegose ala lumbre el Apostol, y de entre los sarmientos saltò vna vi uora, y mordiole vna mano, Vipera inuasit manum eius. Y dentro de breue rato derramose vn rumor entre todos los hombres dela Ysla, que S. Pablo era Dios, trahenle todos sus enfermos para que el S. Apostol se los cure, Conuertentes se dicebant, Paulum esse Deum, omnes qui in Insula habebant infirmitates accedebant, O curabantur. Dales voçes el Chrisostomo; y diçe, hombres quien sepamos os dixo que era Dios el Apostol? Quien os persuadio tan aprisa que era poderoso a haçer milagros, y sanar vuestros enfermos? de donde le vino esta repentina diuinidad al Apostol que nunca otra vez conoçisteis? Ea que ya se dedode(concluie el Sancto ) que le mordio vna viuora al Apostol; y vn grano solo vasta para testigo de vna diuinidad entera, Istusa vipera Paulus spiritus sancti virtutem que in ipso inhabitabat oftendit, vipera teste. Y no es esto lo mas ponderable, pues toda la comodidad hasta aqui parò a solas en los que padeçen sin salir de ellos, y asi la grandeça delos trauajos, està en que le vengan sus vsuras, y sus ganançias a Dios, a sombra de los trauajos de quien ya ha padeçido, como pareçiendole que es bien sacar de alli sus gajes, porque es demasiada haçienda vn trabajo paraquedarse a solas el sieruo de Dios con todos los intereses.

N

Pon-

Ponderalo bien S. Ambrosio en los trauajos grillos, y cadenas que le pusieron al Apostol S. Pablo en las carceles de Roma. Pero atiendale antes al mismo Apostol que açerca de sus trauajos escriue alos Philipenses cap. I. Soire autem vos vollo fratres. Sepan todos que para dibulgarse Christo en Roma, y darse a conocer en su Euangelio, puso antes en prisiones a Paulo. Que circa me sunt magis ad profectum venerunt Euangelij. Sepan todos que deseando Christo que en todos los tribunales le conociesen puso antes entre cadenas a Pablo, Vt vincula mea manifesta sterent in Christo in omni Pratorio. Sepan tambien todos que para tener Christo mas seruorosos, y alentados Predicadores de su doctrina, pufo antes entre los grillos a Pablo, Vt plures confidentes vinculis meis abundantius audirent verbum Dei loqui. Entra aqui S. Ambrosio, y pleiteando con Dios le diçe, por ventura Señor es mas a proposito para haçeros conocido en Roma tener al Apostol preso? Es mas a proposito para extender vuestro Euangelio enel mundo, tener el Doctor en la carçel? Es mas a proposito para el aliento de vuestros Coronistas, y Predicadores, tener al Maestro de ellos entre cadenas? Ea que si (concluie el Sancto) que asombras del trauajo de vn justo asegura Dios ganançias, y vna liçion de Pablo le vasta a Dios para ser muy rico. Vinculis Paulus detinetur nec perfrenatorijs quident oberionum potius ex onius Pauli Vinculis fructum se colecturum spectans.

No me admira que los justos que se hallan enel

monte

monte de la penitençia se occasionen tantos intereses de vn trauajo que aya para repartir de ellos, entre Dios, y el hombre. Lo que me causa es panto, es ver a Dios foliçitador de trauajos, para sacar intereses de los que viuen en los campos, y valles donde està el deleite, y suban con a hogo delas fatigas, aprietos, y enfermedades, al monte dela perfecçion donde el habita. Hallo vn gran exemplar cuios lejos seran prueba de este intento. Fabricò Noe el Arca para hauitar en ella mientras el dilubio passaua, fabricola en los llanos de los campos donde estaua la amenidad, y el deleite. Vienen las llubias, muebenla y las aguas, fubenla, enpinanla, trahenla de vna parte aotra; y al cauo quando se abrio el cielo se enjugò la tierra, y se serenò el ayre, la dejaron sobre los montes altissimos de Armenia. De manera que la que antes estaua en el llano, dieron con ella las aguas en las cumbres mas descolladas de los empinados Montes. No es esto lo que pasa quando embia Dios trauajos? Esto es . Y se pudiera hablar con los hauitadores de Roma, y de mas lugares donde la tierra es incentiuo a sus deleites. Viuen en los campos, y valles amenos, donde el entretenimiento los tiene en vn letargo; pretende despertarlos Dios, embia el auenida de trauajos en los ahogos de vna peste. En hauitando enel dilibio de males, leuantaranlos las ondas, traheranlos de vna parte a otra hasta que passando golfos de congojas, suban alas cumbres altas dela virtud que pretende en nosotros para haçernos compañia en nuestras enfermedades, y en la no-

che.

che de miserias que oy se ven en Roma.

No es esto lo que nos enseña el Rey Propheta quando dixo enel Pfal. 28. Dominus diluuium inhabitare facit. Haçe Dios a listar al dilubio, explicome de esta suerte. El mundo prepara a sus amadores en los valles amenos del deleite, palaçios ricos sumptuosos, Alcaçares, y entretenidas Quintas. Pero Dios alosque quiere por amigos en medio de vn dilubio de males, y enfermedades, y en vn Golfo de ahogos les preuiene lamorada. Y el en medio de estas tribulaçiones que haçe con ellos? Diluuium inhabitare facit. Del Hebreo trassadò S. Geronimo, S. Augustin, Arnobio, puesto en tiempo presente, que pareçe naçio la inte-Ilijençia de estos Padres para lo que pasa en Roma. Dominus diluuium inhabitat . Està, viue, y habita Dios enel dillubio que al presente se padece. Pues Dios no viue enel Cielo segun aquello que esta scrito. Calum mihi sedes est. La gloria, y la bien abenturança sera asiento de su grandeça? Pareçe claro. Pues como diçe que habita enel dillubio? esse el misterio que voy vuscando, para q entendamos que si con las enfermedades del Hermano, del Amigo, del Pariente, del bienhechor, y del criado fiel, estamos en medio de vn dilubio de trauajos; que viue Dios con nosotros, y que con nosotros mora, para que nos persuadamos de vna los los ecodestroherenlos de venecimente vez que palated police do congoja aliman entro militallo, l'iri

debat ind que accorde en no oras partir de but

La enfermedad de Peste que padeçe Roma no es acaso de los tiempos, sino voluntad de Dios, y teniendole en casa seria ignorançia no conformarse con sus mediçinas.

#### DISCVRSOXXV.

folshoras, yay muchos Aurores que lo dicentra en A verdad que corresponde ala primera parte del discurso, se verà enel castigo que en la noche de la tribulaçion quiso Dios executar contra todos los tribus en tiempo de Dauid; diosele a escojer, y le señalo el tiempo. Siete años de hambre; tres meses de guerra; o tres dias de Peste. Elixe esta, teniendo por mejor caer en las manos de Dios airados en las delos hombres, aun quando fon varios los sucesos dela guerra, y pudiera darse tregua en los aprietos dela habrel Sed melius est (dice Reg. 24. 14.) vt incidam in manus Domini (multæ enim misericordiæ eius sunt,) quam in manus hominum. Por esso escojio peste, que naçe solo del poder de Dios, que puede corromper el ayre, y tiene potestad en todos los elementos. La hambre puede causarla el reuendedor de trigo; y la guerra la indignacion de vn poderoso soueruio. Mas yo diria que auiendo de embiar Dios en tiempo de A L E-XANDRO VII. alguno destos castigos, se hallò Dios como necessitado a embiar solo el de la Peste, ya porque el celo es tan grande que se veran su effectos con

la paz de los Principes catholicos, y ya porque su prouidençia es tal, que auiendo de suir de preçio en estos ahogos el mantenimiento, no solo no sube sino que sequita enel principal, lagauela que tanto aflijia alos Ricos, y alos pobres. Mas o misericordia diuina! que no fueron tres dias (aliente esto nuestra esperança) No sufrio el coraçon de Dios ver padeçer su pueblo tanto tiempo, poco menos duraria la peste de seis horas, y ay muchos Autores que lo diçen, y a esto Hama el texto. De mane vsque ad tempus constitutum. Desde la manana hasta la hora del comer, asi Theodoreto. Trium dierum mortem minabatur, sex autem horis solum mortem intulit, si dies autem numerentur cum noctibus inuenitur pars solum duodecima minarum illata esse populo. La duodecima parte del tiempo amenaçado durò el castigo. Y quando Dios dura tanpoco enel castigar, dura el hombre noches, y años en la culpa b Bien se cchade ver que està con nosotros en tiempo de la tribulaçion, y scria ignorançia, no conformarse el enfermo con los trauajos que Dios le embia, ya impaçiente o ya ignorante atribuiendo los males alos acafos del tiempo, en la corrupció del ayre, en la demalos alimentos, o enel transito que haçe las mercançias del vnosa otros Reynos, de vnas a otras Prouincias, de vnos a otros lugares, y de vna comunicacion a otra o O tristes de nosotros si tal pensasemos pues quedaran en nofotros como ociosas las traças de nuestro Dios, el qual có animo de abladar al peccador le quiso poner en fatigas estando en su compañía; enhallandose el pobre malo, ignorante vuelue a estar peor.

Cum sanare vellem I frael, reuelata est iniquitas Ephraim, or malitia samaria. Sanar quise a mi pueblo (dice Dios por Osea cap. 7.) curalle queriayo hasta darle sano del todo: Mas ay que entre las manos del medico les creçio la enfermedad! Quiera Dios no se verifique aquesta Doctrina en Roma! Que sino esto le aconteçe a Dios con nosotros, que amaneçemos mas achacosos quando el se puso a curarnos, y en vez de quedar sanos del todo nos quedamos mas enfermos! Con animo de sanar la cudiçia le quita Dios la haçienda al hombre, y entonçes en vez de sanar del todo, amaneçe mas enfermo, porque alguno se haçe ladron, o vende el falso testimonio apreçio de Dineros, granjerra que en algunas cuidades fuele correr por las plaças. Diganme, es esto sanar? No, sino auer empeorado, Cum sanare vellem Ifrael renelata est iniquitas Ephraim, & malitia &c. Por ventura aflige Dios al hombre con animo solo de aflijirle? No. Aflije Dios alliuiano, y al adultero por fatigarle no mas? no. Aflije Dios al ambigioso, y al tibio por solo quitarle el sosiego? no por cierto. Que solo es aplicar la mediçina con deseos de sanarle, y tal vez acaeçe, que es im. posible la cura, sino es haçiendole sangre, y dandole, al pareçer herida como el Cirujano, que para sanar la postema el carbunco, o el bubon le obliga a padeçer nueua llega donde antes no la auia. Si es imposible fanarle de soueruio, y altibo sin haçer herida en la opinion, que mucho que Dios permita le lastime en la sama? si es imposible sanalle de sus codiçias, y logros, sino es dandole herida enel caudal, que mucho que Dios le quite la haçienda? Si es imposible sanarle de sus liuiandades sino es haçiendo herida en la salud, que mucho que Dios le ponga en la enfermedad, y rigores de vna peste? Mas ay (diçe Sant Augustin) que tiene el miserable hombre por costosa la cura que ha de començar con herida! Nolis curari quia times secari, & forsitam cum vulnus non possit curari, nisi medi-

cus secet.

Y aun es lo peor, que despues de hecha la llaga en que estubo la difficultad de la cura, en vez de sanar entonçes, echa al medico de cassa quando mas le hauia menester. Quiso haçerse conocido Dios entre los Gentiles para sanarlos de su Ydolatria, y con este animo deja que los Philisteos le cautiuen el Arca (diçe el prim. lib. delos Reyes cap. 5.) y aduirtiolo ponderadamente S. Gregorio Naçiançeno, Philistim autem tullerunt Arcam Dei . Ya primero lançe derribales Dios el Ydolo en tierra, y haçele pedaços. Iacebat Dagon in terra truncus ante Arcam Domini. Entran en consejo los Philisteos, y salen de acuerdo, que hechen de la ciudad al Arca del Dios de Isrrael. Non maneat Arca Dei Israel apud nos. Que traça pues pudiera dar el medico (diçe Naçiançeno) para no falir desterrado dela cuidad sino herir con enfermedades, y peste alos veçinos para que asi todos le lleuasen a sus casas? Quid

Quid callidius prudens medicus si possit, nisi instrmos facere multos, ne in exilium mittatur, sed potius auocetur? Qual maña pudiera salirle al medico mas bien lograda para escusar el destierro que herir con enfermedades de peste la cuidad para que de nuebo le llamen essos mismos que le hechan? Oigase pues aora la scriptura, Agrauata est manus Domini super eos, es percussit eos in secretiori parte nasium, Apestoles Dios la tierra, y enfermolos a todos con llagas, porque la enfermedad los forçase ano hechar al medico de su tierra. Entran otra vez en consulta, y salen de acuerdo que se vaya Dios. Non maneat apud nos Arca Dei Israel, quia dura est manus eius. Vaya fuera diçen, porque el Dios de Isrrael es muy pessado de manos. Hombres (pudieramos decirles) mirad que andais poco aduertidos; si echarades el medico de casa antes de estar llagados, no nos admiraramos, pero aora despues de heridos de tened le porque oscure, que con esse animo os embio la enfermedad? esso no dicen ellos. Dura est manus Domini Dei Israel. Vayase, dicen, por que es muy costosa la cura que ha de empeçar con Bubones, Carbuncos, llagas, y heridas. Post vulnus aceptum medicum eiecerunt (diçe Naçiançeno). Esso es ala letra lo que haçe el hombre que despues de hecha la llaga despide al medico que le pudiera sanar. Si lo costoso de la cura estubo en solo darle la herida, y ya essa se le ha dado, no sera grande desacuerdo no proseguir con la cura? No me admirara mucho se huiese el enfermo, y escusase el llamar el cirujano por no padeçer el golpe de:

la nabaja mas despues del golpe hecho que escusa tendra si le despide ignorante? Que huia de Dios temiendo que la cura de sus dolençias le ha de entrar en costa de mucha sangre hiriendole en la sama, de quitarle la haçienda, y de lastimarle en la salud, que es lo que vemos en Roma, pase con escusas de couardia, Pero tras golpe ya hecho, despues que le hirio en la sama, que le dejo sin haçienda, y le quebrò la salud, que

escusa tendra el alma que le despide!

Que piensa que haçe el Christiano quando tras hacienda perdida pierde tambien la paçiençia? mas que sino hechar al medico de casa tras la llaga ya hecha. Post vulnus acceptum Medicum eiecisti. Que piensa que haçe quando tras fama perdida se enciende por la vengança, y el desagravio? mas q sino echar al medico de casa? Que piensa que haçe desesperandose con las enfermedades, y trauajos que a su despecho le tienen en vna Cama, le ponen en vn Lazareto mirando proprias, y ajenas desdichas? mas que sino hechar el medico de cassa . Post vulnus acceptum Medicum eiecisti . O tristes de nosotros! No hechemos de casa a Dios quando estamos, o heridos, o amenaçados de muerte, aduirtiendo que si el medico tal vez no responde, es porque afi se cure nuestra obstinación, para que nos humillemos, y roguemos; que grandes dolençias nunca se sanan sin mucha costa. Sino hauenido conformemonos con los trabajos para que venga, y si està en nuestra compañia segun Dauid asegura, detengamosse con la tolerançia de ellos, pues lo contrario seria ignorançia vil de Philisteos. Esperemos despues de la noche de la tribulaçion vn claro dia pues siempro

Los trabajos que hieren son indicio de vida, y los que pasan por alto indicio fiempre de muerte.

#### DISCVRSO XXVII.

TO les parezca alos viuos mas faborable la Doctrina que corresponde al titulo del discurso, porque ayan de conseguir con los trauajos vida, pues la tienen superior los que con estos de Peste, padeçieron el trançe amargo de muerte. Ay una ponderaçion rara açerca de aqueste punto, y es de S. Pedro Chrisologo sobre aquel goço que dixo Christo Señor Nuestro que reçiuio con la muerte de Laçaro, Lazarus mortuus est, & gaudeo. Señor mio (dice Chrisologo enel Serm. 73.) y con esso deçis que era vuestro amigo? Es indicio esse de que le quisiestes bien? Hoc est amasse? O que esto fue (responde el sancto) matar al amigo para darle con la refurrecçion mayor goço que si le hubiera sanado. Gaudet Christus quia meror mortis vertendus, mox erat resurrectionis in gaudium. No quiere menos alosque pereçieron en esta occasion de peste, que alos queyere con la muerte de aquellos, representandoles, tanta tribulaçion, tanto ahogo, tanto trabatrabajo, para que las memorias de esto fixas enel coraçon sean mediçina que asegure vida y Ramo de oliua

Dixole Ionatas a Dauid que se escondiesse en vna cueba en tanto que se informaua del semblante que el Rey tenia para con el; vendre yo (diçe 1. Reg. 22.) y despidire vnas saetas del arco, y si dijere que las saetas estan dentro de ti, Pax tibi est. Di vida eres: Mas si yo te dijere que las faetas te pasaron por alto juzgate por perdido, Dimissit te Dominus. Las señas pareçieran mejor trocadas, pues saetas, que pasan por alto nunca executan herida, Y con todo quiere Ionatas, que las factas dentro de Dauid, sean indiçio de su bien, como las saetas voladas, triste indicio de su mal. Mas porq no si las saetas del temor de Dios fixas en su alma son indicio de su vida como las que le pasan por alto triste indiçio de su muerte? si el temor solo en estos aprietos de peste, ya con lo que se mira en Roma, ya con lo que suçedio en Napoles, y otros lugares de Italia, solamente nos amaga, y buela sin haçer sangre enel pecho, tengamo nos perdidos, mas si a vista de la tribulaçion del desconsuelo, y amargura de los trabajos le fijaremos en el alma para enmendar nuestras costumbres, y correjir nuestros viçios, tendremos vida. O! y que bien, y quan de memoria tubo las señas el Propheta Rey quando despues dixo enel Psal. 37. Domine ne in furore tuo arguas me; neque in ira tua corripias me quontam sagitætuæ infixæ sunt mihi. Acuerdome Senor que conforme las señas dejonatas el tener saetas dentro

dentro de mi, me aseguraua la vida: Alto Señor, ni me castigues ni te me enojes que tus sactas no me pasaron por alto, fijas estan en mi alma. O si enel dillubio de los trabajos en que nos hallamos reconuinieramos con los nuestros, como Dauid a Dios con los suyos, paraque purgadas, y purificadas las culpas goçasse de feliz ra Dios que si por la colpa el amila la babilliupnart

Dilubio son los trabajos;esotro limpio la tierra, purificola, siruio de vna lejia fuerte que sacò las manchas, lo mismo haçen los ahogos en el alma; que la limpian, la adornan, y hermosean. El dillubio ojas son, pero berdes, y frutos apacibles, y agradables, allà la pa-Ioma trajo vn Ramo de oliua, porque los trabajos teniendo a Dios co nosotros no muelen, no quebrantan, no matan, sino que son vn soberano regadio co que las plantas, y Olibas de las virtudes naçen, medran, trascienden, y se empinan . Y se deue aduertir, que el ramo que despues del dillubio la paloma trajo, era de oliua como se ve enel Genes. cap. 8. Portans ramum Olina. Pues no hauia otros arboles? no estaua mas cerca la vid? y mas amano el pimpollo del Almendro? No trahe sino Ramo de oliua, para que entendamos la gloria de las fatigas, y enfermedades, y que en medio de ellas se crian tambien Oliuas, De quien dice Balerio que fue simbolo de la paz, y asi Virgilio la llamò paçifica. Paciferæ que manu, ramum pretendit Oliue. Iuntese esta paz con la que poco antes aseguraua aDauid Ionatas. Si dixero sagitæ intra te sunt, pax tibi erit; Para que entendamos que en medio de las pe-

nas, apreturas, trabaxos, desconsuelos, afflicciones, desdichas, ahogos, enfermedades, y peste, que oy padeçemos en Roma, ay Paz, tranquilidad, y sosiego; teniendo a Dios con nosotros. Las aguas de las tribulaçiones aguas son que humedeçen las virtudes, regadios que haçen florecer el Arbol de la Paz. O quiera Dios que si por la culpa se hallaban las virtudes mortificadas, o en vna como enfermedad, o Estio; con los trabaxos reuerdezcan de manera, que tenga sus intereses Dios en la noche de nuestras tribulaçiones, como deciamos al principio con S. Augustin, Nox dicitur quando tristitia tribulationis est. Y que siruan de -saetas que despierten no solo nuestro temor, sino tambien nuestro agradecimiento, mayormente quando vemos quan templadamente se ha portado el rigor con Roma, pues and columnia asi ob and le compinan. Y fe dene aduertity que el ra-

Si embia Dios trauaxos para castigar nuestras culpas, en todos se diuisan listas de grande misericordia.

odomDISCVRSOXXVIII.

TO se si comiençe este Discurso ponderando las grandes misericordias que Dios ha obrado con Roma, o los rigores con que le ha amaneçado, y castigado de seis meses a esta parte! Pero si estos se encaminan a atemoriçarnos con trauaxos, por aqui se ha de

ha de començar si queremos despues experimentar dulçuras de su mansedumbre, porque desde el temor de su justicia ha de empeçar sus jornadas quien quisiere llegar a ver sus misericordias, para que se verifique el transito desde la noche de la tribulaçion que ta amarga nos hiço la culpa, ala mañana que esperamos nos amanecera su piedad, y misericordia. Aberigue esta verdad el gran Padre Augustino, pero atiendase antes a vna voz que oio en los Cielos en su Apocalipsi San Ioan enel cap. 5. V nus de senioribus dixit, vicit Leo de tribu Inda, Victoria, Victoria, que vençio el Leon del tribu de Iuda. La voz afi lo diçe, y lo afirman los oidos, Pero examinemos la vista: Vidi, es ecce in medio troni Agnum stantem tanquam occisum. Vi pues, puesto en vn trono vn cordero que estaua como herido. O misterios admirables de Dios, diçe S. Augustin, este no era el Leon, y esse asombrado poco antes los oidos? Et dixit, vicit Leo. Pues como me diçen le hallaron despues hecho cordero los ojos? esse es el misterio (concluie el sancto) porque es segurissimo passo del alma començar por los afombros de la Iusticia, parato parse la mansedumbre de la misericordia, que quien busca a Dios, y quiere verle hecho cordero, temale antes si quiera de oidas en el estilo de quien escriue hecho Leon . Sibi viique agnum inuenit parcente, qui Leonem timuit contra peccata seuientem, nam fimor Iustitiæ punientis securitas est misericordia remittentis. Oy quan bien le reparò S. Isichio Ierosolimitano, aduirtiendo el preçepto de Dios del cap. 11. del deuteron. Oygafe lo

que diçe la ley al estableçer la Monarchia de Isrrael en la tierra sancta. Cum introduxerit Dominus Deus tuus in terram ad quam pergis habitandam, pones benedictionem Super Montem Garisim, maledictionem Super Montem Hebal. O y quanto embaraçado me hallò aqui entre estos misterios! pero lease el capitulo 27. del mismo libro donde se topara la historia : Luego pasado el Iordan, se encontraron dos montes muy veçinos nombrados Garisim, y Hebal, dioles horden Moises que los Sacerdotes; y leuitas se repartiessen tantos, en el vno, como en el otro monte, y que de los doçe tribus de Isrrael se pusiesen sos seis enel Monte Garisim, y los otros seis enel monte Hebal. Isti stabunt ad benedicendum populo super montem Garisim, Los vnos paraque refieran las bendiciones que la misericordia de Dios asegura alos que le siruen. Y los otros que han de haçer en essotro monte? Hij stabunt ad male dicendum in monte Hebal. Estan para publicar las maldiciones que se ocasionan los que ofenden a su Dios. Contemplese aora aquella tan creçida multitud de gente, (que solos los que podian tomar armas quando quarenta años antes salieron de Egipto, pasauan deseiscientos mill Soldados) aun mismo tiempo començar los Sacerdotes aqui en este monte sus bendiçiones, y sus maldiçiones esotros alli, respondiendo todos Amen. Mas porque en vn mismo tiempo se oieron estas Iusticias, y aquellas misericordias en Montes que estauan tan veçinos? Ea diçe S. Isichio, porque en el monte de la Iusticia retumben los eccos dela

dela misericordia, y en aquel monte de la misericordia retumben tambien los golpes de la Iustiçia; que es bien que el hombre no escuche a solas misericordia sin Iusticia, ni a solas Iusticia sin misericordia, Benedictiones, & maledictiones, eidem temporis momento vehemens clamor divisi populi pronuntiat, ne misericordias Domini audirent sine Iustitia, ne ve Iustitiam sine miséricordia. Porque de esta manera, ni la misericordia quitase alos hombres el temor con la mucha esperança, ni la Iusticia le desauciase la sperança del todo con el mucho temor, que las virtudes del hombre se han de saçonar entre el temor da la Iusticia, y la esperança de la misericordia, porque si nos quitasen la esperança pereçieramos desesperados, a manos del temor, y si nos quitasen del todo el temor, nos dieramos muchas liçençias para peccar a manos de la misma espedel aima. Guardate pues del Demonio, que nad agnar

Ynterpretaron al intento con alteça la ley de Dios Deuteron. 24. los dos PP. Sanctissimos de la Yglesia S. Gregorio Papa, y S. Ysidoro Arçobispo; pero adusertase primero la ley. Non accipies loco pignoris inferiorem, & superiorem molam proximi tui, quia animam suam apposuit tibi. No hagas prenda ni le quites a tu proximo vna piedra de su molino dejandole la otra, no le quites la piedra que està debajo, mira que le va a deçir no menos que el alma, y la vida. Que piedras son estas gloriosissimo Padre S. Gregorio, que el cuidado de Dios no se parò en ellas sin pasar al misterio? El temor de Dios no es vna virtud que tiene al hombre.

P quedo

quedo porque no de vn passo para peccar? Si. Vease ay la piedra vaja del molino que siempre se està queda (dice S. Gregorio.) Non accipies inferiorem molam idest timorem, qui quasi pigra mola iacet immobilis. La esperança no es vna virtud que esfuerça el animo, y aprefura los mouimientos para las obras ? Si Digalo nuestra diligençia. Vease ahi la piedra alta, y superior del Molino que siempre se esta mobiendo ya para creçer en puestos, ya para preseruar, y conseruar la falud. Non accipies superiorem molamidest spemique mira celeritate voluitur, & acceptas fruges ad vsum hominum mollit, & minuit. Entra aora S. Ysidoro diçiendo, Christiano aduierte que ala misma traça que entre las dos piedras mueles el trigo, y preuienes el pan en que te va la vida del cuerpo, entre el temor, y la esperança has de saçonar tus obras que son la vida del alma. Guardate pues del Demonio, que nada procura tanto como quitarte la vna de essas piedras dejandote la otra; Ya te quita el temor, y te dexa la esperança, O, y quan perdido te quedas pues no ay temor que te detenga, Tollet molam inferiorem cui peccatum peccanti dicit, age malum quantum vis; Deus enim pius est ad ueniam paratus. Ya te quita la esperança, y te deja el temor; O triste de ti que te haçe morir sin esperança amanos de los asombros! Ille tollet superiorem molam cui peccatum flenti dicit, no habebis veniam, de commissis. Mira pues (profigue) si te va menos que el alma en las dos piedras, quando por falta de alguna pereçes tan sin remedio? Que aquien pecca sin temor obaup dela

de la Iusticia, y sin esperança en la misericordia, dale por condenado, porque al tiempo de la muerte le quitaran la esperança que le sobrò en la vida, y le haran morir desesperado con solo el temor que le faltò viuiendo. Oigase que abla Christo por su Euangelista S. Lucas cap. 17. Expedit ei si lapis molaris imponatur circa collum eius, & projeiatur in mare. Atenle (diçe) al cuello vna piedra de molino, y arronjele al mar. Porque sera piedra de molino mas que de otro peñasco? y porque no lleuara su cuello todo el molino con entrambas piedras? Ea diçe S. Pedro Chrisologo que quien tubo solo vna piedra en su molino, atenle essa sola a su cuello, para que le anegue. Quien solo tubo esperança con essa esperança le arrojen; Quien solo tubo temor, con esse temor le ahoguen, V t illum ad mortem trahat qui illum trahere debuisset ad vitam. Pero adonde me divierto? Ya me acuerdo que en los rigores presentes la Iusticia de Dios hiço sus golpes, pero

nunca se quedò a su vista la misericordia sin
sus exemplares; y sino vamos ala practica
desta theorica con lo que todos han
visto en Roma desde el prinçipio dela peste con que
se queda como acauado aqui el
discur-

fo.

P 2 Pra

### Pratica de aquella Theorica.

#### DISCVRSO XXIX.

Vdiera castigar Diosa esta como ala Ciudad de Napoles con vna tan repentina, cruda, y fiera peste, que apenas supimos de ella quando tubimos tristes nuebas de muchas repentinas muertes. Començose a pronosticar que dentro de vn cierto tiempo la tendriamos en Roma, hiçieronse las diligençias para que se euitase el comerçio de aquella, y esta Cuidad, por si el contajio occasionaria el daño, o la maliçia de la ensermedad vendria en la corropçion del ayre, o sino interuiniesen estas dos raçones, que era derechamente rigor de la Iusticia diuina. Assi melo discurria yo,quando me acordè de lo que Dios le dixo a Moyses, Exodo 9. Queriendo castigar a Pharaon. Dic ergo Pharaoni, congrega iumenta tua, & omnia que habes in agro: Pues paraque? Pluam cras, ac ipsa hora grandinem multam nimis. Pues si auisa que no quede ganado, ni hombre que no se ponga en seguro, noua desperdiçiada toda essa municion de rigores diçe Theodoreto? El mismo responde lo que pareçe pudiera yo buscar para comprobaçion de mi intento. Vide temperamentum diuina correptionis nescit verberare cum silentio. Luego quien viene diçiendo guardense todos, bien quisiera no executar golpe en ninguno.

Llegò la peste a Roma por castigo de nuestras culpas para despertar el temor, y enfrenar nuestra con-

fiança,

fiança, pero con tantas listas de misericordia, que casi se pudiera replicar (de la manera que esto se puede deçir, y puede ser) ala misericordia de Dios al modo que Philon discurria contra el presidente Graco en desquite de vna crudelissima matança que executò contra los Iudios en Alexandria, (como si agrauios que quitan vidas quedasen bien compensados con palabras que quitan honrras) Quid rudius Graco? Qua addiscerat non meminit, qua sapit explere nescit. Pintò bien vn injenio tardo, y extremadamente rudo. Oluida presto lo que aprendio, y no executa lo que saue. Alto Dios, y Señor mio, dadme liçençia pues vuestras misericordias la permiten para deçir de vos que en los castigos deRoma sois al pareçer tan rudo que se os oluida oy, el modo que tubistes de castigar a Napoles, y aotras ciudades ayer. Habla por Oseas cap. 11. hallandose congojado entre las ofensas, y culpas de los Israelitas, y diçe. Quomodo dabo te Ephraim? quomodo dabo te sicut Adama? Quomodo dabo te sicut Seboim? Sepase primero para que mas a nuestro plaçer se aperçiba este lugar, que las dos Cidades que aqui nombra el Propheta Seboin, y Adama, passaron por aquel espantosissimo estrago que las ciudades de Sodoma, y Gomorra, ministraron como diçe en su Canonica S. Iudas, Thadeo, Alquitran, açufre, y fuego para encenderlas. Ignis æterni pænam sustinentes. Y aun pondera S. Ambrosio, que alas ciudades de Seboin, y Adama, les vino aquella ruina por la veçindad de esotras. Sus palabras diçen assi lib. 1. de penitentia cap.4.

cap. 4. Que due V rbes ex vicina Sodomorum parilis erady traxere consortium. Dios nos libre de vn mal veçino, que el serà peste para todo el varrio. Pero vengamos alas palabras de Dios repetidas por su Propheta. Quomodo &c. Pueblo mio Ephraim como y de que manera te pondre? Quomodo dabo te? Que manera tendria yo para ponerte como ala ciudad de Adama? Quomodo dabo te sicut Adama? Que traça podre darme para ponerte como ala ciudad de Seboin? Quomodo dabo te sicut Seboin? No se repara enel Quomodo, Repetido por tres veçes. Quomodo dabo te? quomodo dabo te? quomodo dabo te? Aqui entra a mi proposito la replica de S. Ambrosio; Señor ved que modo tubisteis en castigar essas dos ciudades, que deçis, y con esso sabreis de que manera podreis castigar el pueblo que amenaçais? Mas ya lo entiendo (concluie Ambrosio) que como en las materias de castigar se diuisan siempre listas de misericordia, es tan oluidadiço que no se acuerda del modo que tubo en castigar entonçes, las Ciudades de Adama, y Seboin, para castigar aora, y así se anda preguntado la manera. Patrio quodam affectu nescit quomodo ad pænam trahat. Luego bien pareçe le pudieramos deçir en esta occasion con Philon. Que didiscerat non meminit, qua sapit explere nescit. Rudissimo sois señor (perdonadme) pues en materias de rigor no os acordais oy en Roma, del modo conque ayer castigasteis otras cuidades veçinas.

Este preuenir con el castigo despertando nuestros temores de lejos, este cerrar las puertas con el cuida-

do, y prouidençia que en Roma, este opinarse si entiò la peste por otro accidente quando trata Dios de castigarnos, es vn argumento grande de la misericordia diuina, pues pareçe no açertara Dios a executar sus venganças, si nuestras culpas no le façilitaran los caminos. Amenaça a Ierusalem por Zacharias en su cap. 11.Y diçele que se aperçiua arreçeuir sus castigos. Aperilibane portas tuas, & comedat ignis Cedros tuos. Abre tus puertas Ierufalen para que el fuego las halle de par, en par, y abrase tus edificios. Pues Señor no podreis entrar vos? Quien ha de quemar las torres, y edificios, no podra quemar tambien las puertas? Para que es esparar aquelas abran los que de fuerça (pena deneçios) deuian añadir mas candados, y multiplicar las guardas? Mas yo diria señor que por ningun otro camino pudiera mostrarse mas bien, que pone mas el -pecador para cumplimiento de sus males, que no vuestra vengança, y enojo, pues llegando vuestra yra hasta las puertas de Roma, la maldad de algunos toma a su cuidado el abriroslas para que se executen los casti-Lie dans of re

Salio de Napoles el contajio a algunos lugares circunueçinos haçia el camino de Roma, y habiendo de continuarle por sus jornadas aca, le torçio diuirtiendo se demanera, que pareçe no açertaua Dios a castigar nos, primor el maior ami entender de sus infinitas misericordias. Aduertençia es del gran Padre Theodoreto sobre el cap. 18. del Gene. quest. 23. Venian los Angeles diçe el texto a destruir aquellas cinco ciuda-

- reighton

des infeliçes. Et Abraham simul gradiebatur deducens eos. Por ventura señor diçe Theodoreto teniades neçessidad de guia para vuestros caminos? Aque proposito pues viene Abrahan endereçando vuestro viaje haçiendo ossiçio de guia? Mas ya os entiendo pues menos que lleuando guia, no açertarades tan presto a proseguir la jornada quando vais a executar vuestros rigores. Miserationis commendatio est, ducentem quarere quasi nescientme viam. O bendito seas señor que teniendo tan a vista el vniuerso pareçes nueuamente venido ala tierra, y que has menester que te industrie la codiçia de los hombres para no perderte en los viajes que haçe tu Iustiçia, quando quiere castigar en Roma.

Fundose Roma sobre Montes, y diçen Libio, y Dionisio Alicarnasio, que vnos Pastores pusieron la primera piedra, sean en hora buena Pastores, pues fundan Ciudad para el Pastor vniuersal de la Yglosia. Libio decada prima Refiere que al tiempo que vnos offiçiales abrian vna Zanja enel Monte Tarpeio, hallaron en ella vna calabera humana, por lo qual al Edificio llamaron Capitolio, buena Doctrina, que sean las Zanjas muerte que atemoriçe alos hombres, y juntamente pronostico de que ha de ser caueça del Imperio, mejor si lo ha de ser de la Yglesia, y que esta comiença no destruiendo, sino con la muerte de vno edificando. Cansada pareçe llegò hasta este monte la peste, como se ve en los effectos, pero si en estos montes retumban algunos ecos de la Iusticia diuina que despier-

mas

despiertan el temor, en otros suenan eccos de las misericordias de Dios? ya en esse monte de piedad socorriendo con mano franca la necessidad de los vecinos, ya en los montes de vn Pontifice Alexandro donde se

hallan todas las piedades juntas.

O quantos rigores se veen en qualquiera de estos de pelte, aun que sea leue, porque siendo asi que causa horror la muerte, le haçe maior de marca el aparato que trahe como dixo Seneca en la Epi. 14. Con algunos pudiera poco el morir si viniera la muerte sin oftentaçion. Non est itaque mirum si maximum huius rei timor est, cuius, & veritas magna, & aparatus terribilis est. No es esto lo que passa en Roma? començaron a morir algunos, preuinieronse para cautelar el mal en otros, y las piedades en muchos carros, que los lleuasen a tantos, y tan diferentes lazaretos, que cafi faltan prosas para descriuirlos; aque se junto la forma de vestirse los ministros, el encierro de las casas, el quar las ropas sospechosas, los suspiros quado los padres se apartauan de sus hijos, entregandolos alos comisarios, para que los condujesen alos lugares destinados, y estos alos que en abito, y forma decente, con el astio que ocasion-a tanto mal los arrojasen en los carros, dandosele tan grande alos demas este manejo, que sin reparar en fuero humano, la sangre huia de la sangre, el amigo del amigo; y todos de la cuidad dejando la viuda de sus abitadores. No fueron las muertes tantas como las que se vieron otros años, sin tanto terror, y es panto, de donde se infiere claramente, vino a ser el aparato

mas ahogo de los veçinos que la misma muerte al principio del conflito. Mucha juuentud ha perecido continuandose el contajio, y esto segun Quintiliano dice, quando la muerte no causara horror le tubieran quantos viesen marchita vna loçania y agostada en slor la velleça. Damnata pulcritudo miseros facit circunstantes. O que de lastimas! O que de perdidas selloran en aquestas muertes! Pero dicha feliz que retumban los eccos de estos trauaxos en los montes de Alexandro, para que suenen los eccos de su piedad en los montes del rigor, del conflito, y del aprieto, y todos tengan en su liberalidad amparo, ya para las neçessidades del alma, ya para remediar las que padeçen los Pobres, sin reparar en los gastos, con mano tan liberal que pareçe se agotan todos los thesoros asi espirituales como temporales de la Yglesia; Y lo que mas es, que fin reparar en riesgos sale a consolar el pueblo, discurriendo a pie por el, para detener con su presençia el rigor de la diuina Iusticia. Fuego viuo abrasaua el pueblo en castigo de Zismaticos como consta del cap. 16. enel lib. de los numeros. Vn Angel es ministro del fuego, y Angel bueno, segun desienden grauissimos Autores. Va Aron arremediar el incendio, y apenas le ve el Angel, quado comiença el atemor, y el fuego a minorarse; que la presençia de vn Pontiçe obliga a que los rigores se vaian poco a poco. Catorçe mil, y seteçientos murieron entonçes, menos han muerto en Roma en muchisimo mas tiempo quando sale Nuestro Alexandro VII. a dolerse por las calles de sus obejas

obojas, y hijos. Y si atento a tantos negoçios que miran al todo de la Yglesia sostituie en los deudos que le asisten el remedio de los pobres, Estos se haçen lenguas agradeçidos al benesiçio, y todos viendolos antes que en su grandeça, ocupados en tan pios ministerios, ala-uan con sinçeridad el que su Sanctidad (despues de tantas instançias como le hiçieron soberanos Reyes, y

Monarchas) los tenga en su compañía.

Acuerdome hauer ponderado aqueste punto en otro libro manuscrito que he consagrado ala grandeça de estos Principes intitulado con alguna propiedad, Alma, y Cuerpo; y que lo son para que la Caueça de la Yglesia mire con mas piedad por los pies que son los pobres, y que no tiene integridad, ni salud constante, y firme aquesta, mientras se oluidan los mendigos, y necessitados que son ordinariamente el objeto del rigor, porque suele en estos afilar mas sus açeros la Iustiçia. Allà se lee en el 25. de los Nu. Quando el suçesso de los Madianitas vna clausula con vn lejos al intento. Occidat vnusquisque proximos suos! Mandolo asi Moises, Et occisi sunt viginti quatuor milia hominum. Y no se aplaca Dios. Llega Fines, y da solo vn golpe a Zambri que era, Dux de cognitione, or tribu Simeonis . Ya Cosui , filia nouilissimi Principis Madianitarum. Y dixo Dios a Moises, pare, suspendase la Matança. Fines auertit iram meam. Para que teman los grandes en occasion que se miran tantas muertes en los pobres. De esto se cuida con tanta prouidençia que podemos prometernos salud entera para la ciudad

de Roma. Dieronsela dos Apostoles al pobre que estaua al portico del templo, admiranse los ciudada nos, y preguntan alos gloriosos sanctos como han obrado este portento, y quien es el dueño de tamaña marauilla; ellos respondieron, Fides que per Christum est dedit ei integram sanitatem, in conspectu omnium vestrum. Reparese en el, integram sanitatem. Dieronle entera salud, esto tiene gran difficultad porque el enfermo no lo estaua no de todo el cuerpo, los pies solos eran los listados. Vease lo que en esto diçe la Scriptura. Consolidate sunt vases eius, & plante. Pues como llama salud entera, la que reçiuen los pies? Sin duda abla alli el Apostol dando norma alas costumbres. Esta es entera salud, que no la ay en la republica, si estan los pies de ella maltratados; porque estos son en la realidad las vasas de ella. Siruan pues Parientes al lado del Pontifice con propriedades de Alma, paraque viuiendo el cuerpo, la caueça se incline a mirar por ellos? Trate de su remedio embiandoles en carros llenos el pan no folo alos Hospitales, y casas cerradas con todos los demas alimentos mejores para su curaçion, y regalo; sino repartiendolo por Parrochias, para que no les falte, y que llore como se ha visto los traba. jos de los pies, que essa es la diferençia de vn cuerpo viuo, o muerto, pues si a este se le da vn golpe en los pies, se està queda la caueça aun que los hagan pedaços. Sirban pues deudos con calidades de Alma, y cuiden con tanto affecto delos Pobres, que se pueda deçir son Alma del Principe supremo. Que quando vieremos

vn Señor cruel con los que padeçen necessidades, y les cierran las puertas alsocorro, podremos deçir justifsimamente que no tiene alma, pues no tiene ministros que le aconsejen, ponderen, y executen sus obligaçiones. Dichoso cuerpo pues tienes tales ministros para consuelo de los Pobres que como si tubieran yndultos de alma sin temor de mal tan contagioso, en seruiçio de ellos, generosa, y christianamente han querido entrarse por los riesgos! Retumben pues estos eccos de los Montes de Alexandro en los montes de Roma quando Dios la castiga con los rigores de peste, y por vno, y otro como decimos enel primero Discurso de este libro, demosle graçias, pues son proprios nuestros, los intereses de Dios. Muy con admiraçion de las primeras plumas de la Yglesia le pudieramos preguntar, que si ama tanto ala cuidad de Roma aquien para sus enfermedades preuiene tantas medi-

çinas, que pareçe seria mejor, no dejarla caer en tantos males que librarla de ellos despues de hauerlos sufrido lastimosamente? Pero respondera a esta duda el titulo del discurso que se sigue.

Masaperçebida materia halla Dios en los malos para descubrir su Bondad de muchas maneras, que en los que jamas enfermaron.

#### DISCVRSOXXX

Highedeless, generally vicinim memoria the legicy Questa duda es el batallon donde los Thomases, y Augustinos de mas alto injenio, y sauiduria, derriban sus pareçeres alos pies de la diuina prouidençia. Y aunque parezca ofadia entrarme yo en este Caos he de interpretar vnas palabras del gloriofo Padre S. Augustin en su Enchiridion cap. 27. que ami entender han de rastrear algo de tamaña dificultad a nuetro intento. Melius enim iudicauit Deus de malis bene facere, quam nulla mala effe permittere. Por menos costoso tuboDios el haçer de males bienes, que permitir del todo que enel mundo no hubiefe males;porque si bien se adbierte (este es el titulo deste discurso) mas aperçibida materia halla Dios en los malos para defcubrir su bondad de muchas maneras, que no en solos los buenos. (Discurrase lo mesmo en las enfermedades del cuerpo ) porque en el bueno que nunca fupo ser malo, solo descubre Dios la bondad de sus largueças, y de los dones de su graçia, mas en los malos manifiesta Dios, su misericordia haciendolos buenos, O la equidad de su justiçia castigandolos como malos. Y no se imajine no, que lleuado de estos doblados intere-

ses (que han sido el objeto de esta obra) aya Dios de desear sus ofensas ni mostrar ganas de que sus criaturas pequen, o enfermen, como del virtuoso juez, que tiene inclinaçion a mostrarse compasiuo, y juntamente Iusticiero, no podra licitamente decirse, que desea delinquentes, o que los haçe aposta con animo de luçir en ellos, dirase pues que tiene inclinaçion de castigar, malhechores, y de perdonar a muchos quando los aya, que asi entiendo yo aquella palabra de S. Lucas cap. 19. Quando el otro Iornalero le dixo a su Señor, Tollis quod non posuisti, er metis quod non seminasti. Coxes (diçe) esto que nunca pusiste, y nunca sembraste. Verdad que ala letra se verifica de Dios, que saca sus intereses, y medras de viçios, de culpas, y enfermedades donde nunca puso la mano. Ya saca sus rentas la misericordia sanando enfermedades, y perdonando maldades que no puso en los hombres. Tollis quod non posuisti. Ya saca la Iusticia sus cosechas metiendo la hoz en la vida, y fegando en los viçios, que nunca sembrò. Metis quod non seminasti. Y de aqui le naçen ala diuina misericordia vnos como celos, y querellas, quando vee que la justiçia se lleua a solas los intereses, y prouechos de las ensermedades, y las culpas . a abidity from Tobaria to

Dos lugares encontrados nos dibujan esta verdad en Isaias, Determinose Dios diçe el Propheta cap. 22. a castigar sin misericordia alos dolientes de la culpa. Venit dies intersectionis, & conculcationis Populi mei dicit Dominus. Oygase pues como abla entonçes la mi-

seri-

sericordia. Recedite a me, amare flebo, nolite incumberes vt consolemini me super vastitatem populi mei . Apartaos alla, dejen me solo, dejad que llore amargamente, nadie busque consuelo para aliuiar mis pesares. Yo quisiera preguntarle a Dios de donde nace tan profunda melancolia? Super vastitate populi mei. Ay, diçe que se ha de arruinar mi pueblo! Pasemos pues al cap. 1. para que salga con mas viueça el picante del discurso. Determinose Dios (dice el Propheta) alimpiar, y purificar peccadores, y acendrar su oro con fuerça de fuego. Excoquam ad purum scoriam tuam, auferam omne stannum tuum. Oigase pues de la manera que abla entonçes. Consolabor in hostibus meis, & vindicabor de inimicis meis, dicit Dominus. Confolareme, diçe Dios, y tendre mis plaçeres librados en castigar peccadores. Notable encuentro de palabras es efte! No decia Dios poco ha, que nuestras tibieças yuan desafuçidas de todo consuelo, porque castigaua enfermos, y peccadores? Nolite incumbere vt consolemini me? como pues diçe agora que naçen sus consuelos de las entrañas de su castigo? Consolabor in hostibus meis, &. vindicabor. Quiere deçir; quando la Iusticia abueltas de la piedad se alça con toda vna cosecha de enfermedades, y culpas, desconsuelase la misericordia, y querellase porque pierde asi su parte. Amare flebo super vastitate populi mei. Mas consuelase quando descubre sus intereses, y ganançias entre los incendios de aquellos rigores. Consolabor in hostibus meis. Que es lo que deçia el Phenix Augustino al principio del discur-

so. O si nuestro dolor le diese a Dios en esta occasion tantos intereses que fuese la Celosa, no la misericordia, sino la Iusticia, y que embelasado (digamoslo assi) de nuestra virtud, y penitençia presente, no pasase a hechar de ver las maldades que suele occasionar vna grande indulgençia, como acaeçe quando enbebido en mirar la velleça que robò la vista, no se repara en los que estan muy cerca, ni en los muchos que pasan por delante, porque no es todo vno, el mirar, y el hechar de ver lo que se mira, como a otro proposito aun que pudiera traherse bien al nuestro dixo el Propheta Ieremias, ablando con Dios en nombre de fu ciudad . Vide Domine, & considera quia facta sum vilis, Ved mi vileça señor, vedla, y vedla hechandola de ver, Vide, & considera. Quiera Dios mirar nuestras culpas, y que no las heche de ver, porque nuestra humildad, y lagrimas no le den liçençia ni lugar a diuertirse a otra cosa, y que se verifiquen en nosotros, y en Dios vnas palabras del Padre Theodoreto. lib. de diuinis decretis: Sanctitas quandiu, viget in nobis omnes diuinos ita allicit obtutus, ve superstitem intueri quasi non sinat, dicente Propheta; oculi Domini super instos, quasi dixerit omnem intuitum Dei super se sanctitates sistere fecisse. Valgome de estas vltimas palabras para ponderar el non plus vitra de la largueça de nuestro Sanctiss. Padre, y en ella vna circunstançia, y documento politico Christiano, donde aprenda el hombre, que lorina delicado de la fangre. Pues coda que le cuefca

facque como le falere bances el pobrel Andeura on

R

Es

CHESS

Es neçessario purificar la conciençia para que no reberdezca el mal, y se haga como imposible la cura despues de vna grande indulgençia.

#### DISCVRSOXXXI

TO se si empieçe este discurso (que ha de ser Epilogo de todos los de este libro ) ponderando la libertad que se diuisa en los montes de Alexandro, o discurriendo por esta vltima de hauer mandado publicar, y publicado el que quiere aliuiar alos Pobres, y alos Ricos de los gastos grandes que se han de haçer en la expurgaçion de la ropa que ha sido manchada con el contajio, para que despues de la noche de tan amarga tribulaçion nos amanezca el dia de la falud fin peligro de que reuerdesca mal que va segando tantas vidas. Ara començemos por aqui. La maior liberalidad diçen doctas plumas, es aquella que fin facar colores alque la reçiue, viene a ser preuenida en la consideraçion del que la haçe, segun nos enseñaDauid Pfal. 40. Beatus qui intelligit super egenum, er pauperem. Si, que la liberalidad no le ha de salir costosa al que reçiue, y mas si es persona honrrada, y de suerça si mendiga, ha deser con colores enel Rostro, que son lo mas delicado de la sangre. Pues cosa que le cuesta sangre como le saldra barata al pobre? Andauan en

otros siglos los pobres costeando apreçio de sudor, y de fatigas vna corta limofna entre los fieles, y oy anda por las calles acarretadas la limosna sudando en busca del pobre. Hasta aqui llega lo primeroso del dar en oppinion de Augustino, como lo ponderò sobre el Psal. 102. conforme la lecçion que sigue del Eclesiastico cap. 19. Desudet elemosina in manu tua donec inuenias cui eam tradas. No diçe el spiritu sancto, que sude el pobre; la limosna diçe que sude. Y està bien diçe este gran Padre, porque ella es quien ha de dar todos los pasos en busca de los mendigos. Et si diu non inuentetur, diu quere pauperem, & inuenies. No es esto lo que haçe la liberalidad de Alexandro? Muchissimo mas es, pues no aguarda (quando es neçessario el socorro) a considerarlo la raçon, sino que dà con raçon, y sin raçon. No se si me explicare de esta manera. Simon Ioannis diligis me plus his? Diçe el Saluador, y sagrado Maestro a San Pedro mi Padre en S. Ioan cap. 15. quieresme bien? Señor vos saueis que os tengo amor. Tu scis quia amo te, Enel estilo tropieça, siendo del amor, assi el amo, como el diligo, quando el Señor pregunta vsa del verbo diligo, y quando S. Pedro responde vsa del verbo amo. Es que Pedro es de veras enamorado. El diligere (diçe Ciçeron, Orat. ad Brutum) es amar conjuiçio, con ellecçion, y raçon. El amare, es querer sin ella, antes conçiego impetu de la voluntad. Sie igitur facies: & me aut amabis: aut quo contentus sum diliges. Pues para satisfaçer Pedro como enamorado ala pregunta, adelanta terminos en la respuesta en creditos de su amor. Vos señor me preguntais si os amo con juiçio, con cordura, y con raçon, y como vos teneis tantas que me obligan aquereros: yo digo señor, que sin ella os amo, y para que yo os quiera me sobran todas las raçones que ay para amaros, y que para amaros yo no he menester raçon. Que hare en amaros cuerdo auiendo tanta raçon para quereros? Os amo ciego porque yo para quereros no he menester mas raçon que amaros. Da Nuestro Sanctiss. Padre limosna, y vsa de liberalidad con el pobre porque obliga la raçon. Pero soccorrer al Rico es dar quando no la ay; que de este liberalissimo Alexandro la liberalidad es sin exemplo, siendo el solo exemplo de la liberalidad, y la raçon.

Todo es enseñança nuestra! En otros siglos pagaua su estipendio al saçerdote el ensermo que reciuia salud. Vade ostende te Sacerdoti, es osser le dixo Christo
en S.Math.cap.8. al leproso, despues de hauerle sanado, y acà les haçe nuestro Alexandro la costa no solo
para curarlos, sino para euitar despues la recaida. Pudiera Christo no registrar el milagro en casa de sus
enemigos pues no observo la ley en auer tocado al leproso, mas enseño entonçes Christo, que los Saçerdotes de aquel tiempo no reparavan en que se que brantase la ley de Dios en todo, como no se quebrantase
en materia de oblaçiones, y que en la ley de graçia
avia de sostituirse enel summo Saçerdote Alexandro
que trataria de la salud del pueblo con tanta liberalidad, que no solo haria la costa al pobre sino al rico re-

parando mas que en intereses humanos, enel cumplimiento de la ley diuina; esso es expurgar la ropa del mal que pudiera reberdeçer en ella. O estas recaidas! Peores sueluen ser que las enfermedades! Aun las preuençiones que su Sanctidad haçe para la salud del cuerpo, son instrucçion importante para la salud del Alma.

El mal que nos molesta mas, son aquellas siete enfermedades. Ojala las conoçieramos para librar nos de ellas, pues siempre nos estan haciendo guerra como deçia Dauid Psal. 50. Iniquitate meam ego cognosco, & peccatum meum contra me est semper. Tengo por infalible que es imposible conoçer el peccado como es en si, y no arrepentirse del, por esso le pintò el Apocalipsi en lo horrible de vna fiera, para que no perseuere en el, y tema la recaida desterrando de la memoria toda occasion de deleites. O si mereçiesemos que nos amaneçiesse este dia de misericordias que ponderaua Dauid, Secundum multitudinem miserationum tuarum dele iniquitate meam. Amplius laua me ab iniquitate mea, et a peccato meo munda me . Sefior mio segun vuestra gran misericordia borrad mi peccado, pero no me contento con que le borreis, que al fin que daran señales, y podra reuerdeçer. Lauadme señor mas, y mas, expurgadle diuino dueño para que del todo salga la mancha, porque yo conozco mi peccado, y quisiera librarme del, no folo como quien se limpia de la mancha, sino como quien jamas la ha contrahido. Hallo este genero de mediçinar en S. Ioan cap. 13. en aquel Capit -MAND

Capit lauare pedes Discipulorum, et extergere linteo que erat precintus. Para que nos diçe que los limpio, que no es humildad maior, limpiallos lauados, que lauallos suçios? Miraua este lauatorio a culpas, encaminabase a mediçinar el alma, y los que sanaren de ellas, han de quedar de suerte limpios, que no solo mancha de peccado, pero ni rastro ha de quedar de hauerle contrahido, como la tienen los pies mojados. Que de cosas se le mandaban purificar ala esclaua alienigena que se casaba con hombre hebreo diçe el Deut. cap. 2. Radet Cesariem, circumcidet unques, deponet vestem in qua capta est, sedensque in Domo fleuit Patrem, et Matrem sua. Su Padre, su Madre, los piensamientos las obras, y la ropa, esso es deponet vestem. Mas piedad ay en la generosidad de Nuestro Sanctiss. Padre, pues porque no la pierdan, la expurga a expensas proprias estendiendo su liberalidad no solo a Pobres, sino a Ricos. O como importarà apliquen esta doctrina al alma los que reservare viuos la misericordia! que suele vn grande perdon subir vna culpa dequilates, sin dexar puerta ala indulgençia.

Ay algunos peccadores, aquienes S. Iudas compara a vnas nubes sin agua, que como no lleuan pesso qualquiera viento las muebe Nubes (diçe en su Ep. Catholica num. 12.) Sine aqua, qua a ventis circumferuntur. Diçe tambien que son como la resaca del mar. Fluctus feri maris dispumantis sicat confusiones. (De alli salio la siera) viene suriosa, y como huiendo del mar, pareçe que quiere a veçindarse en la tierra, y

quan-

quanto apaçible se ofreçe a reçeuirla la playa vuelue con la misma furia burlandose de la Arena, dexando por señas de su retirada vnas breues ampollas, vnas poco limpias espumas. Que importarà que dando arcadas el peccador entre las tempestades de esta noche trifte en que se halla oy esta ciudad, muestre que se reduce al seguro puerto, y que le tiene fixo la piedra del temor de Dios, en el seguro de la penitençia, si rindiendose a vna fantastica difficultad, que oppone el Demonio al viuir bien, conformado con su antigua perdicion, dexa el camino de la falud, y aun hecha al Medico de casa a tento solo a su liuiandad, dexa vnas señas afrentosas que son las que Sant Iudas llama espumas de confusion, en que leen todos aquella mutabilidad tan vil. O lo que deue temerfe en tales ocafiones el castigo de nuestro Dios! Que es alcançar, oy el perdon, y dejarnos con salud, y vida, y de nuebo delinquir, sino burlarse vna criatura del? Que apenas enjugue el peccador las lagrimas con que se mobio Dios a perdonarle sus culpas quando ingrato a fabor tan poco mereçido mal hallado enel dia que le amaneçe la misericordia, se buelua ala antigua noche de la culpa. Persuadamonos que el alma que llega a tantas desdichas que la esta esperando vna muy horribile pena.

Saca Dios de entre las llamas a Loth, a su muger, y a sus hijas, mandales al salir que no bueluan el rostro ala cuidad, y la muger, o por curiosa, o por afficionada ala tierra que perdia, sin embargo del precepto tan recientemente intimado voluio la cara a ver como se ar-

dia

dia, y castigola Dios quitandole la vida, y haciendo de ella vna statua; asi lo dice el Coronista Moises enel 19. del Genes. Respiciensque vxor eins post se versa est in statuam salis. Parece peccado lijero para vn tamaño castigo. Y aun parece que desdice de la piedad quitarle a esta mujer la vida porque voluio la caueça. San Chrifostomo en la homil. 46. sobre esse lib. no halla otra circunstançia del peccado, sino vna simple transgresion de aquel precepto. Nam quoniam audiuit Angelos præcipientes insto, ut ne se converterent retror-Sum; sed cum magna festinatione secederent; Neglexit que verba, & præceptum non custodiuit; Propterea sua negligentia dedit penam. Pues yo conformandome con la Doctrina deste Sancto hallo al intento vna gran. de circunstançia del delito. Esta muger no tenia virtud, porque essa se hallaua solo en sus hijas, y en Loth, auia de pereçer en vn castigo tan general, y mereçiole su marido la dispensacion, Vio que auia de acauar, y que por entonçes se le dio perdon reservandosele la vida para que hiçiese vna grande penitençia, y como despues de vna indulgençia tan reciente, oluidò con nueba culpa aquel fabor; ofendido Dios de vna culpa con tamaña circunstançia, quiso quitarla la vida, y de Piedra sal hiço lebantar vn Padron en que leyese el mundo aquella ingratitud. Oygafe a S. Chrisostomo que en aquella homilia ayudò mi pensamiento. Nullus inuentus illic ab iniquitate alienus nisi solus Loth instus, et eius dua filia, vxor enim propter ipsum forte pan am Ciuitatis efugit, postea tamen panam dedit propter Yngra-Suam malitiam.

Yngratitud, y brutalidad fiempre fueron vna misma cossa, assi lo discurren doctas plumas, Allà se presiere Dauid a quitar la vida al Gigante enel primero de los Reyes cap. 15. assegurandose la victoria por hauerscla quitado alos animales enel campo: Nam ego seruus tuus Vrsum, & Leonem interfeci, Y parece no se infiere bien de que quitò la vida alos brutos, que se la quitarà al Gigante, asombro de las fieras, espanto de los hombres, que con vna voz haçe temblar los montes, y estremeçer la tierra? Pero muy bien lo discurre Dauid (diçe vn Moderno) y sacaua la consequençia porque el Gigante reciuio el beneficio de las fuerças, con cargo de empleallas en seruiçio de Dios, y oluidando el beneficio no solo no le corresponde con ellas sino que cruel quiere executar las contra Dauid, y los sieruos del Señor, Blasfemabat in Dauid, & seruis eins, Pues bien se discurre, y consequentemente, quite la vida a vn animal luego se la quitare al Gigante porque vn animal, y vn ingrato biene a ser vn tanto

Ya no me admira se representen los viçios capitales en aquella seroz vestia del Appocalipsi, ni tanpoco me haçe Nobedad que quando el peccador hecho vn bruto por la culpa no agradezca el benesiçio de la encarnaçion, ya el de nuestro rescate en la redençió, ya tantos como cada dia reciuimos, eleuando nuestra gratitud alli donde nos podemos deuer los benesiçios. No sea asi mi Dios, sino que solemnicemos vuestras misericordias celebrando tambien vuestras sustigias, todos

los que quedaren con vida despues de vna tan amarga noche como se va viendo en los ahogos de esta Peste con muertes tantas, y tan apresuradas. Pareçe hablò con los que asisten en Roma el gran Padre Augustino quando dixo. Nemo sibi ad impunitatem blandiatur de misericordia Dei, æque enim Dominus bonitatem suam in miséricordia, & in iuditio demonstrat. Esto es ya juntar el fin conel principio, y parece justo q si le empeçò Augustino le perficione tambien. Nadie, y majine, dice este gran Padre, sobre aquellas palabras de Dauid Psal. 100. Misericordiam, & inditium cantabo tibi Domine. Nadie imajine que se regoçija Dios quando los hombres le apartan la misericordia de la Iusticia, porque es darle partida en pedaços la bődad q es de vna pieça, quitandole en sus alauanças la mitad de aquellas glorias. Si unus misericos, & iustus, lauda misericordem, & iustum, nec enim est Domino integra laudatio, si canitur sine Iustitia miseratio. Tanto debemos dar alauanças a Dios, por los rigores que ha executado su Iustiçia en la noche amarga de nuestra tribulaçion, como en los buenos Dias que les amaneçe alosque deja con vida, y con salud. No le defraudemos los intereses (como al principio decia este gra Padre, hablando de la noche que nos hiço tan amarga la culpa, y de el dia que nos amaneçio, tan alegre la misericordia.) Mane dicitur quia nobis bene est. Nox dicitur quando tristitia tribulationis est. Esta es la gloria de Dios, como dixo Ezechiel cap. 19. Vidi, et ecce vifsio similitudinis gloriæ Domini. Vease que tal se mostrò effa

essa gloria? Vidi virum quasi speciem ignis, qua si aspectum arcus, cum fuerit in nube in die plubia. Nadie ygnora que el arco que se mueltra en las nubes es indiçio, y lenal que puso Dios en el Genesis cap. 9. para descubrirse desenojado. Ponam arcum meum in nubibus, et erit signum fæderis mei? Nadie ygnora tanpoco que el fuego es indiçio de vn encendidissimo rigor como tantas veçes le repite la scriptura sacra amenaçando con fuego. Veniet Dominus in igne. Voluamos al lugar. Ecce vissio similitudinis gloria Domini, Vi, en estampa la gloria de Dios (diçe el Propheta) Pues como se manisiesta? Como vn Varon echo de fuego, y hecho como el Arco que se pareçe en las nubes . O valgame Nuestro Señor, y que cosas tan opuestas? fuego, rigor dice, y asombro; Arco entre nubes mansedumbre, y paz significa. Pues si experimentamos en esta noche, y dia, Iusticia, y misericordia, no le quitemos a Dios los intereses quando pretende que anden juntos el temor, y la confiança, aquel para que nos tenga quedos, sin dar vn passo ala culpa,y esta para no morir a manos de los asombros que occafionan las desdichas . O company habita salam ob boo

Buen exemplar son para esto aquellos montes Garisin, y Hebal. Subamos de la planiçie de los valles al monte de la penitençia, y conformemonos con los trabajos que Dios embia pues suben al peccador al mismo puesto; y si Dios habita con el hombre entonçes, no le heche nuestra ignorançia de nuestra compania, aun que comiençe la mediçina hiriendonos el co-

S 2 raçon,

raçon, pues son saetas enel, indicio de nuestra vida, co mo saetas que pasan por alto indicio de nuestra muerte. Valgamonos de la Nube Maria q aun que los Rayos diuinos los pienfe el peccador inaccesibles, con esta ayuda no tiraran a matar. Al pueblo antiguo le puso Dios ala vista vna columna de Nube para el dia, y de fuego para la noche como se ve en el Exodo cap. 13. num. 2 I. Dominus autem precedebat eos ad oftendendam viam, per diem in columna nubis, et per noctem in columna ignis; Que es muy de vna Magestad templar sus raios, y no hechar teda el agua a sus luçes. Si ha experimentado Roma el rigor del fuego en esta enfermedad tan noçiba, tambien confessara viendo en si menos estragos que en otras ciudades y lugares, que en los rigores de Dios para con ella se diuisan siempre listas de grande misericordia. Sea en todos los peccadores tan estable la virtud, y penitençia, que no hagan en la pena mas desdichadas nuestras culpas despues de la indulgençia que se espera. Nube es Maria que entibia los Rayos que despide de si su hijo Dios, Y sol en significaçion del suego que pone en la soliçis tud de nuestra salud, y remedio, que esto parece quisieron deçir S. Bernardino de Sena sobre aquel celebre lugar del Apocalipsi . Signum magnum, Mulier amicia sole. Vestis eum substantia carnis, et ille te gloria sua Maiestatis. Vestis solem nube, et sole ipso vestiris. Dos officios tiene, el vno de aplacar a Dios, paraque no fulmine su ira rayos contra peccadores, y de medianera de nuestras miserias el otro. Y asi vistio al sol de Ius-(HOOR) tiçia

tiçia de la nube inmaculada, e intacta de su carne. Y este sol a Maria comunicandola sus Raios. Vestis solem nube, et sole ipso vestiris, En significaçion de que teniendo a Maria por abogada en nuestros trabajos, casi no ay que temer a Dios, y que nos amaneçera despues de la noche de la tribulaçion el claro Dia de su fabor, y de su graçia, copiando en nueltros socorros las prebençiones que Dios hiço ala noche de la culpa que pudiera entristeçerla, para que debiendola en la noche de la tribulaçion los beneficios que todos claman en las mejoras de la peste, ya en Roma, ya en otras ciudades, lleuemos alli el agradecimiento, y celebrando nuestra dicha sea el mismo reconocimiento parte de prueba, de que nunca la mancharon obscuridades de la culpa porque el fol la preuino claro dia. Guiaba Dios alos Hebreos en aquel farol lucido siempre en las sombras, en aquella nube hermosa contra los ardores del sol (que es lo que antes ponderaba) Faraon temerario acomete al pueblo. Salele al encuentro Dios, y aduierte el texto. Exodi cap. 4. vers. 19. se fue la nube con el. Tollens que se Angelus Domini abijt post eos: et cum eo columna nubis. Pues para que es menester Angel, Nube, y Dios? No fuera mejor quedase la frente del exerçito guarneçida con la nube, y defendida con el Angel, o con Dios la retaguardia? Esso no, que ni açertarà a viuir sin la nube el Angel, ni podia estar vn instante sin la nube Dios. Antes dice Ruperto conocio el pueblo que se hauia quitado de la vanguardia, y puestose en la retaguarda el Angel; Porque vieron 1413

vieron se auia quitado de aquella parte, y puestose en la otra la Nube, no podian los ojos percebir a Dios quando se ausentaua, ni ver si haçia rostro a Faraon. Pero como ven que la nube les fale al encuentro conocen que sale Dios, porque sauen que nunca pudo viuir sin Dios la Nube, ni estar sin la Nube Dios; Ex motu Columna (Dice Ruperto in cathena) agnosci potuit, quod Angelus Dei, qui pracedebat Castra Israel post eos abierit. Tan cierto es estar Dios donde estubiere la nube, que por el sitio donde està, se conoce donde està, o donde falta Dios, que ni este señor, saue viuir sin Maria, ni Maria Nube hermosa se vio vn instante sin Dios en la noche de la culpa. O si viesemos quitadas las nieblas a esta duda, para que el sol diese ala Yglesia enella vn claro dia, con vna nueba excelencia que la acredita, y apoia; consequençia hermosa hallada por el Doctor Angelico en vn discurso que hace sobre el cap. fol (que es lo que antes ponderabai) i aro 3. de Iob.

Pereat dies (diçe Iob. lamentando su desdicha) in qua natus sum, et nox in qua dictum est conceptus est homo, dies ille vertatur in tenebras. Perezca el dia en que yo naçi, y la noche en que sui concebido, vueluase el dia de mi nacimiento, y la noche de mi concepçion en tinieblas, salteles la claridad que es su dignidad maior. Sino se compadeçen luz, y tinieblas, y donde esta la nube estubo siempre Dios, la que sue noche amarga para todos, sue para Maria claro dia. Pero oigamos al Angelico Doctor. Hae sententia quantum ad supersitiem videtur friuola, et vana, dies enim natiuitatis perie-

rat, et iam non erat, quod autem præterijt, immutabile eft, quomodo ergo poterat dies que preterierat in tenebras verti? Si en estas palabras de Iob se atiende solo ala superficie de la letra, parece fribola, y vana, esta sentençia, porque el dia del nacimiento de Iob ya se hauia passado, y lo que passò es immutable, porque no ay ser en lo que ya passò en quien pueda sujetarse la mudança. Pues como puede comuertirse en tinieblas? Si fue claro no puede ya ser obscuro? y si fue tenebroso tubo la obscuridad independente desta imprecaçion. La respuesta que da a esto el Angelico Doctor no pareçe hallada sino imuentada para mi intento. Muchas cosas ay (diçe) que implican, y se habla de ellas como si fueran posibles, para manifestar nuestros deseos conformando en nuestro affecto lo presente con lo passado; deçir pues Iob vueluase en tinieblas el dia de mi naçimiento fue lo mismo que si dijera; El dia en que yo naçi sin duda sue tenebroso, y obscuro, para conformarse con las tinieblas, y la miseria que aora io padeçio. Ac si diceret, dies nativitatis mez debuisset esse tenebrosus, vt congrueret tenebris, et miseria quam patior. Y ecreçienta el S. Iob. la imprecaçion del dia de su nacimiento diciendo. Non requirat Deus de super. Quiere deçir (como explica aqui S. Thomas) no sanctifique con la celebridad Dios esse Dia. Quasi diceret non exigat Deus ab hominibus vt hunc diem celebrem agant. No les obligue Dios alos hombres a que celebren esse dia, y añade, que la noche de su concepcion sea solitaria. Sit nox illa solitaria. Esto es (dice S. Thomas)

no se junten a celebrarla en comunidad como celebran los sieles en la Yglesia la noche dela Concepcion. Hominum congregatio in aliqua nocte sit in laude, et celebritate illius noctis. Que prompta parece que estaua para mi la aplicacion al misterio de la Concepcion de Maria, si hubiera de dilatarme en el Pero si de nuestros obsequios le resulta a Maria accidental gloria, a ella le toca a suer de agradecida solicitarnos continuacion en la salud, mejoras en el alma, para que tenga su hijo, sus intereses, ya en los males que nos occasiono la culpa, ya en los bienes que nos amanecio su gracia.

# cofas ay (dice) Que inplication of haba de ellas como fi fueran posibles para manifestar nue stros deseos con-

#### ivan im ob and Protestaçion Catholica dol souq ripob

formando en nuestro aficho lo presente con lo passido;

Odo lo que escriuo, asirmo, y suppongo en los discursos de este libro se entienda, y aya de entenderse deuajo de la correcçion de la S. Madre I glesia Catholica Romana, y de lo que està dispuesto, y se dispusiere por la Santa Sede Apostolica, y enel sentido que por ella se permite, y
por otros Authores Catholicos, y aprouados, se ha vsado, y
vsa, y no en otro, sin apartarme como no me aparto de lo que
como Catholico deuo creer, seguir, y asirmar. I todo lo que
digo sea para maior honrra, alabança, y gloria de Dios N.
S. y de la Immaculada Consepsion de su Sacratissima
Madre la Virgen Maria S. N. consebida sin mancha de
peccado original. Amen.

### TABLA

## De los lugares de Escriptura:

Genesis.

Acob transinit vadum'. cap. 32.vers.22.fol.10.

Maledicta terra in opere tuo; in laboribus comedes cuctis diebus vitatua spinas, & tribulos germinabit tibi. cap. 3. vers. 18. fol. 25.

Vidi per somnium quasi solem, & stellas undecim adorare

me . cap.37.verf.9.fol.60.

Gonceperunt ergo duæ filiæ Loth de patre fuo. cap.16.verf.36.

Afcendit que Loth. de Segor. & mansit in monte, duæ quoque filiæ eius cum eo (timuerat enim manere in Segor) & mansit in spelunca ipse, & duæ filiæ eius cum eo. ibi.ver-fic.30.fol.67.

Vidi in somnis scalam stantem super terram & cacumem illius tangens Calum, cap. 18. vers. 22, fol. 92.

Portans ramum oliue. cap. 8. verf. 11. fol. 109.

Respiciensque vxor eins post se versa est in statuam salis. cap. 19. vers. 26. fol. 36. tennestans vaccas que la con-

Dic ergo Pharaoni, congrega iumenta tua, & omnia que habes in agro. cap. 9. vers. 19.fol. 116.

Dominus auté precedebateos, ad ostendendam viam, per diem in columna nubis, & per no-ctem in columna ignis. cap. 13.vers.21.fol.

Tollensque se Angelus Domini abyt post eos, & cum eo cotumna nubis cap.4.vers.19.

Et pluam cras hac ipfa ora gradinem multam nimis. cap. 3. verf. 18. fol. 116.

Hy sunt Dy tui Israel qui te eduxerunt de terra Egipti cap. 32. vers. 4. fol. 4.

Deuteronomi.

Cum introduxerit Dominus
Deus tuus in terram ad qua
pergis habitandam, pones benedictionem super montem
Garisim maledictionem super montem Hebal. cap. 11.

Radet cesariem circuncidet ingues, deponet vestem in qua T capta

capta est, sedens que in domo fleuit patrems matre suam, cap.21.verf.12.fol.134.

Regum I.

Et posuerunt aream Dei, & tollentes duas Vaccas que lactabant vitulos innxerunt ad plaustrum. cap. 6. verf. 10. fol.6. 6 to and are

Mam ergo feruus tuns Vrfum, & Leonem interfesi. Btafphemabat in Danid, & fernis Domini . cap. 15. ver 64. 6 5-fol.137.

Percutiebantur in fecretiori parte nafium . verf. 12.fol.6.

Philistim autem tulerunt arca Dei. cap. 5. fol. 104. ibi. Non maneat area Deiverf. 7.fol. e abuses cras has tole traidis

Si dixero sagita intrate funt pax tibi &c. rap. 20. fol. 108.

Stulie egifti, nec cuftodifti mandata Domini Dei tui . cap. 13.verf.13.fol.40.

2. Regum.

Fiat in me duplex spiritus tuus. cap. z. verf. 9. fol. 80.

Hecfaciat mibi Dens, & hee addat si ante ocasum solis qu. stabero panem cap. 3. verf. -35-fel-720 100 minutes

Leuauit Rex Danid voce fuam fuper Abner. cap. 3. verf 32. fol. ibi . Mundus ego fum

apad Dominum. ibi. Sed melius est ve incidam in manus Domini.cap.24.verf. 14. fol. 101.

De mane vique ad tempus con-Stitutum. cap.ibi.vers.15.fol.

Regum a doch

Non ne vidisti Acab humiliatu coram me? cap.21. verf. 29. fol.45 ... Asses shirted

4. Regum.

Veni mecum vide Calum meum Domino. cap. 10. verf. 16.fol. 49. Ingulanit eass & non reliquit, ex eis quemquam. ibi. me . cap. 77. dof 9. fol. 60.

Pereut dies in qua natus fum? & nox inqua dictum est, coceptus est homo, dies ille vertatur intenebras.cap.3.vers. 3.6 4. fol. 142.

Sit nox illa falitaria, nec laude digna. vers.7.fol.ibi. che file cialmais sill anh

Benum eft confiteri Domine, & pfulere nomini tuo altiffime, ad annuntiandem mane misericordiam tuam, & veritatem per noctem. Pf. 91. verf. I. fol. I.

Beatus qui intelligit super egenum, & pauperem . Pfal. 4. verf.1.fol.130.

Demine ne in farore tue arquas

PME

Somequeinira toa corripias me, quoniam fagitte tue infixa funt. wihi.Pf.37. verf.1. fol. 108.

Dominus dilunium inhabitare facit.Pf. 28. verf. 10. fet. 100. Homo cum in honore effet non intellexit comparatus est iu-

mentis insipientibus. Pf. 48. verf. 13.0 2 1. fol. 41.

Inclina cor meum Deus in testimonia tua, or non in anaritiam.Pf.118.verf.36.fol.47. In peccatis concepit me mater

mea. Pf.50.verf.7.fol.96. Iniquitatem meam ego cognosco, & pecatum meum contra me est semper. Ps. ibi vers. 3. fol. 133 sallos esquisas oq

Secundum multitudinem miserationum tuarum dele iniquitatem meam, Amplius laua me ab iniquitate mea, o a peccato meo munda me. ver [2.ibi.

Misericordiam, & inditin cantabo tibi Domine. Pf. 100. verf.1.fel. 138.

Canticorum.

Hium conualium . cap. 2. ver [.1.fol.95.

Le est ista qua ascendit de deserto delitys affluens . cap. 8. werf. 5. fol. 73.1. and fo non

27-54 - CON

1800

nis glorie Tablini. cab. 8.

Exceca cor populi buins. cap. 6. vers.10.fol.10.

Spiritus robustorum quasi turbs impellens parietem, & ficus aftus in fiti cap. 25. werf. 4. 6 5. fol. 60. I signed 40 14

Icremias .

Facta est quasi vidua. cap. 1. ver [.2. fol. 22.

Ideo quasi de somno suscitatus, & vidio formus meus dulcis mihi . cap. 31. vers. 23. fol.8.

Quomodo sedet sola ciuitas plcna populo? Tren.cap. 1. verf. s 1.fol.27. at oanh chamans

Quos frixit Rex Babilonis in igne. cap.29.verf.22.fol.3.

Vsquequo disolneris filia vaga? quia creanit Dominus nonio super terram Femina circundabit wirum . cap. 31. ver [. 2 2 fol. 8.

Vide Domine, or considera quo-. niam facta sum vilis Tren. cap. I. verf. II. 201.28.

Ezechiel

Eiest ergo cos de terra Egipti. cap.20.ver.5.fol.39.

Descenderunt ad infernum, & posuerunt gladios suos sub ca. pitibus fuis . cap. 32 ver. 27 fol. 90. 38 10 5 . NOUS F 903

Vidi & ecce viffic fimilitudi-

mis

nis glorie Domini . cap. 8. werfiz fold

Daniel . . .

Peccata tua elemofinis redime, forsitam ignoscet debitis . tuts. cap.4. Derf. 24. fol. 31.

Non accipies loco pignoris inferiorem, & superiorem mola proximitui, quia animam Juam apposuit tibi . cap. 24. · ver 6.6. fol. 113.

while control were the

Cum sanare vellem Israel reuelata est iniquitas Ephraim - Emalitia samaria. cap. 7. verf. 1. fol. 103.

Quomodo dabo te Ephraim? Quomodo dabo te sicut Adama? Ponam te sicut Seboin? cap. 11. verf. 8. fot. 11.

We eis cum recessero ab eis. cap. - 9.verf. 12.folg.

cundabit candidadio 31.

Faciam planetum velut Draco-- num quoniam desperata est plagaeins. cap. 1. vers.7. sap. r. verf. it. fob. 28.

Habacuc.

In luce fagittarum tuara ibunt in splendore fulgurantis hafarme.cap.3.verf. 11.fol. 15. . Euangelij S. Matheo

Aprapinquanit Regnum Geloru cap.3. ver. 2. fol. 86. . co.

2355

fuetus cap. 21. verf. 5. fol. 88. Dicite quia discipuli eius nocte venerunt &c. cap. 22. vers. 13.fol.89. fel. ros.

Inimicus homo hoc fecit cap. 13 verf. 28. fol. 81.

Vade oftende te Sacerdotis offer. cap. 81. vers. fol. 132. S. Lucas

Anima mea comede , & bibe epulare . cap. 12. verf. 19. fol. 16. new to care minore

Ecce dimidium bonorum meoru do pauperibus, & si quid aliquem defrauduni redo quadruplum. cap. 19. verf. 8. ch pecasam menta . 1940

Expedit ei si lapis molaris imponatur super collum eius, & probiciatur in mare.cap. 17. ver. 2. fol. 1 15.

Stulie has note animam tuam repetunt a te.cap. 12. ver. 20. . fol. 16. seem with others a

Quisest meus proximus?cap.10 -verf. 19.fal. 11.

Vbi posuistis eum? veni & vide cap. 11. verf. 34. fol. 51. San Ioan

Adeum veniemus, & mansionem apud eum faciemus cap. -14. ver. 23. fol. 28.

Ecce vere Ifraelita in que dolus non eft. cap. I. ver. 47. fol. 43. Ecce Restuns venit tibi man- 1 Vnde me nofti? cum effes sub fiers

ficu vidi te . ibi . verf. 48.

Lazarus mortus est, & gaudeo. cap. 11. vers. 14. fol. 107.

Maria stabat ad monumentum &c. cap.20.vers.11.fol.93.

Vbi posuistis eum? veni, & vide. cap. 11. vers. 34. fol. 51.

Simon loannis diligis me plus his? Tustis quia amo te cap. 15.ver.17-fol.131.

Capit lauare pedes discipuloru, & extergere linteo &c. c. 13 Vers.; fol. 134.

Act. Apost.

Viderunt faciem eius tamquam faciem Angeli, cap. 6. verf. 15. fol. 78.

Vipera inuasit manum eius cap. 28. vers. 4. fol. 97.

Connertentes se dicebant Paulu esse Deum, & omnes qui in insula habebant insirmitates accedebant, & curabantur. ibi ver.6.

Epist. Beati Pauliad Rom.
Non funt codigne passiones huist temporis ad futuram gloriam, que reuelabitur in nobis, cap. 8. ver. 18. fol. 20.

Non ergo regnet peccatu in corpore vestro mortali ve obediatis concupiscentis eius. cap.6. ver. 12. fol. 26.

Quis nos separabit a charitate

Christi? Neque Angeli. cap. 8.ver.35.fol.55.

Ad Corinth.

Adiuuantes autem hortamur ne
in vacum gratiam Dei recipiatis. cap. 6. verf. 1. fol. 30.

Esca ventris venter eseis Deus autem, & hunc, & has destruct. Corpus autem no fornicationi sed Domino. cap. 5. vers. 13. fol. 17.

Nunc enim gloriam quide habent sed occultatam testimonium conscientia vestra cap. 1.vers.13.fol.31.

Ad Galat

Garo concupiscit aduersus spiritum.cap.5.ver.17.fol.35.

Ad Ephess.

Induite vos armaturam Dei
vt possitis resistere aduersus
insidias Diaboli quonia non
est nobis colluctatio aduersus
carnem, & sanguinem, sed
aduersus Principes, & Potestates tenebrarum harū, constra spiritualia nequitia in
calestibus.cap. 6. versic. 11.
fol. 35.

Et auaritia que est idoloru seruitus. cap.5.ver.5.fol.26. Ad Philippens.

Scire autem vos volo fratres.
cap. 1. ver. 12. fol. 98. ibi.
Quia que circa me funt ma-

gis ad profectum venerunt Euangely, ita vt vincula mea manifesta sierent in om. ni pratorio - vi plures confidentes vinculis meis abundantius audirent verbu Dei toqui. ver. 14.

Ad Thefal.

Qui non laborat non manducat. tap. 3. verf. 10. fol. 84. Epist. B. Petri.

Christas semel pro peccatis mor. tuns est.cap.3.ver.18.fol.33. Epist. B. Ioannis.

Chariffimi nunc fily Dei fumus, & nondu apparuit quid erimus, scimus quoniam cu apparuerit, similes ei erimus, quia videbimus en sicuti est . cap. 3. verf. 2. fol. 22.

Epist. B. Iuda.

Nubes sine aqua, que a ventis circunferuntur . verf. 12.

fol. 134. 1 - 11 1210 40 h

Apocalipfis.

Ego Ioannes vidi ciuitatem sa-Ham Ierufalem nouam descendentem de calo. cap. 21. verf. 10.fol.94.

Nec locus eorum ampius inuentus est in calo. cap. 12.ver.8.

fel.43.

Vidi de mari bestiam ascendetem, habentem capita septe, & cornua decem &c. cap. 13. verf. I.fol.4 I.

Vnus de senioribus dixit, vicit Leo detribu Iuda.c.5.ver.5. fol. III.

Vidi, & ecce in mediothroni agnum stantem tanquam ocsifum . ibi . ver.6.

Signum magnum apparuit in calo &c. Mulier amicta sole. cap. 12. ver. 1. fel.

accedebane of curabanese.

Epith Beats Poland Hors had renebarian haris con

ered forestraine medicine in casefiling . Ap. 6. winfic. 12. \$25.103 Et uneritin quiet Adder Eler 211115 5ap. 5 - Der-5 John 2 E. Ad Philippens

Scire autem dus dels barres. eap. 1. wer. 12. fel. 98. res. Dura qua circa me funt ma-

Non funt conlience par tomes husuit rereports da furniram cto--on at antiquismos entiques the up.8.ver. 18. fil. 20. than ergo regard proceeds in corforg veffer mintale ve obedicein concephiences eins. sep.6, cer. 12, 61.26. Ques vos separahis a charinass

