
Psychologische Studien zur Sprachgeschichte

Bruchmann, Kurt

Leipzig, 1888

2. aus dem Rig-Veda, Soma. Indische Urteile über die Veden. Drei
Bestandteile der Soma-Poesie zu unterscheiden, der irdische Saft, das

Wolken-Nass, der Gott. Seine Taten, sein Brüllen, Rauschen, ...

urn:nbn:de:hbz:466:1-62226

https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:hbz:466:1-62226


212

kennen . Aber gerade diese Gewissenhaftigkeit müsste uns,
selbst wenn wir sonst keine Neigung dazu hätten , zu einer

Nachprüfung jener Meinung veranlassen . Sie wird uns jedoch
recht leicht , da wir in jener Ansicht ein starkes Körnchen
Wahrheit zu finden glauben.

Dies veranschaulicht uns z . B . die religiös -dichterische Be¬

handlung des Soma , deren Ausdauer uns über die dem
Soma beigelegte Bedeutung nicht im unklaren lässt , deren
Eintönigkeit zwar leider seltner als es sonst Eintönigkeit zu
bewirken pflegt , uns den Eindruck des Erhabenen gewährt,
deren Gewebe aber mitunter widerspruchsvoll genug ist , um
unsere Aufmerksamkeit zu fesseln . Die Soma - Poesie oder

Mythologie ist ein Beispiel von der Entwickelung eines Dinges
und Wortes zu persönlicher Geltung , von der durch die Über¬

lieferung bewirkten Nebeneinanderstellung alter und junger,
widerspruchsvoller Aussagen , von der Zähigkeit der religösen
Formel und der Neigung der Menschen , ihr Gefühl auf Kosten
ihres klaren Verständnisses zu befriedigen.

Anschauungen von irdischen und himmlischen Tatsachen
stehen friedlich bei einander , Soma , der Saft der Pflanze , welche
vor unsern Augen gepresst wird , erscheint unmittelbar da¬
neben als Gott , ohne dass der Sänger über den ungeheuren
Unterschied stolpert . Diese drei Bestandteile Soma als irdi- J
scher Saft , als himmlischer Saft und als Gott haben wir also j
ins Auge zu fassen . *) I

Der indische Soma wurde hauptsächlich aus einer Pflanze j
(asclepias acida) gepresst ; unter fest vorgeschriebenen Ge - ,
brauchen wird er zur Feier des Opfers zubereitet . Wir hören
oft , dass er durch ein Sieb laufen muss , dass er in Holzkufen
aufgefangen wird , dass er durch die Haare eines Schafs-

1) Über Soma Kuhn , Herabkunft 2 S . 106 f . 110 . 129 . 134. 141 £

171 . u . K . Z . I 521 f . Roth Z . D . M . Gr. 35 , 608 f . 38 , 143 f . Aus dem

B . Y . s . bes , No . 792—899 = M . M . IX , 1—IX , 109. Spiegel , Die arische

Periode Lpzg . 1887 S. 168 f.



213

Schweifes durchgeseiht wird . Dies also sind , anschauliche,
irdische Tatsachen . Während dies aber vor unsern Augen
sich vollzieht , hören wir auch von einem ganz andern Soma.

Lauf doch hervor in die Kufe , nimm deinen Platz ein
(877, 1 ) , von den Männern geläutert fliess zur Krafttat her.
Dieser Soma ins Läutersieh gepresst ist wie ein losgelassener
Lauf, der Renner , geronnen (877 , 7 ) . Nun plötzlich 877, 8:

Dieser ist herangekommen , heraus aus dem höchsten Berge,
er fand die irgendwo in einem Stalle befindlichen Kühe ; wie
des Himmels durch die Wolken donnernder Blitz , läutert , o
Indra , sich dir des Soma Strom . Wenn nicht alles täuscht,
ist hier auf einmal vom himmlischen Soma die Rede ; denn er
kommt aus dem höchsten Berge , er findet Kühe (Wolken ) , seine
Läuterung erfolgt , wie der Blitz , am Himmel . So mag man,
an das himmlische Ereignis denkend , oft gesungen haben.
Schliesslich wurde das zur Formel und fand seinen Platz unter
Wendungen, welche nur irdische Ereignisse zum Inhalt haben.

878, 1 : Dieser Soma , Indra , ist dir gepresst , dir läutert
er sich . Aber 878 , 4 : wie Indra , der grosse Taten verrichtet,
hist du , Soma, Töter der Vrtra , Sprenger der Burgen ; denn
wie Päidva derer , die Drachen heissen , bist du , Soma , aller
Dasyu Töter . Hier muss man entweder anerkennen , dass der
Vrtra -Töter nicht der irdische Soma ist , oder dass er nur un¬
eigentlich oder mittelbar so genannt wird , insofern er den
Indra , der ihn trinkt , zu jenen Taten begeistert.

Diese Soma über die Haare des Schafsschweifes hin , wie
die himmlischen Kufen, die aus Wolken regnenden , haben sie
sich rasch, wie abwärts laufende Flüsse , gepresst , in die Becher
ergossen (878, 6) . Dies „ wie abwärts laufende Flüsse “ er¬
innert wieder an Soma - Regen , von welchem dies natürlicher
ausgesagt werden kann , als von dem jetzt vor unsern Augen
gepressten. Soma . . . der zum Mahle des himmlischen Volkes
von den opferkundigen Nahusya gepresst , der Indu (Soma) ,
der von sterblichen Menschen der Unsterbliche schön gemacht



mit Schafhaar , Milch und Wasser (881 , 2) . Gepresst der gelbe,
der Stengel , ins Läutersieb , ward er wie ein Wagen los¬
gelassen zum Gerinnen entsandt ; Lied und Kraft erlangte er,
indem er geläutert ward , der Götter erfreute er sich mit der
Bewirtung (882 , l ) . Wie , hat sich denn der eben rite be¬
reitete Soma der Götter erfreut mit der Bewirtung ? Oder
war dies jener im Wolkenreich entstandene Soma, von dessen
nektarischer Wirksamkeit uns etwas erzählt wird?

Zusammen regnend sollen ihn schön machen die Schwestern,
die zehn , die rasch fliessen machen , des Weisen Denkerinnen,
der gelbe ist herangeflossen 1) , der Stirya (Sonne) Kind , wie
ein kräftiger Renner ist er zur Kufe gekommen (883, l ) . Wie
ein Junggeselle , zur Frau zum Stelldichein gehend , kommt im
Becher er mit der Milch zusammen (883 , 2) . Ihn , der wie
ein Stier sich schön macht auf dem Berge , den Stengel melken
sie , den auf dem Gebirge weilenden Stier , ihn den brüllenden
suchen auf die Lieder , (als Trita erhält er Varuna im Meere ).

Soma, welcher aus dem höchsten Berge herankommt , Soma
der Vrtratöter ist doch nicht der Soma , welcher jetzt gepresst
wird und über die Schafshaare läuft ins Läutersieb . Wenn es
also heisst (808 , 1 = M. M . IX, 18 ) herausgepresst bist du,
der auf dem Gebirge wohnende Soma , in das Läutersieb ge¬
flossen, im Rauschtrank verleihst du Alles , so wird man ge¬
neigt , diesen Gebirgswohnsitz trotz seiner Luftigkeit auf den
Wolken zu suchen , wenngleich Kuhn erwähnt (p . 107) , dass
der eigentliche haoma auf den Höhen der Berge wächst.

Dass .Soma, dieser irdische Saft , schliesslich zu einer gött¬
lichen Macht geworden ist , in dessen Preise die Sänger mit
nicht immer holdem Wahnsinn taumeln , ist nicht undenkbar.
Aber viel leichter begreifen wir es , wenn die feste Überzeugung
in uns Wurzel schlägt , dass es auch einen Wolkensoma gab>
welcher schon um seines überirdischen Ursprungs willen ein

1) Unter den zehn Schwestern haben wir die zehn Finger der Hand
zu verstehen.



215

Aroma von Heiligkeit mitbrachte . Daran lässt sich nun gar
nicht zweifeln . Und ein Teil der dem himmlischen Soma ur¬
sprünglich gewidmeten Ehrenbezeugungen wurde formelhaft,
nach der mechanisch wiederholten Überlieferung , auch seinem
durch einen bedeutenden Rangunterschied von ihm getrennten
irdischen Namensbruder zu Teil.

Märchen , noch so wunderbar,
Dichterkünste maehen’s wahr.

Wir hören nämlich , dass die Schöpfung des Soma (viel¬
mehr eines Soma) dem höchsten Gotte beigelegt wird (No . 958
= III , 48 . 959 = IV , 18) , Kuhn , p . 110 ; er verleiht Unsterb¬
lichkeit . Dieser unsterblich machende Soma, himmlisches Ur¬
sprungs , ist aber nichts andres als das Nass der unvergäng¬
lichen, wenn auch oft scheinbar ganz verschwundenen , dennoch
immer wiederkehrenden Wolken des Himmels (Kuhn p . 129) ;
er führt auch den Namen amrta . Der irdische Begeisterungs¬
trank, der Soma, ist erst Stellvertreter des himmlischen , Soma
und amrta sind Benennungen des Wassers , welches die Regen
und Segen spendenden Wolken in sich tragen . Wird dort
oben Soma gemacht , so ist es begreiflich , dass ein Vogel ihn
herabbringt . Hat Indra dort oben bereiteten Soma getrunken,
so ist die Redensart , dass er Freund des Indra ist ( 189, 9) ,
sehr nahe liegend . Später wird dann der irdische Soma in
ein besonderes Freundschaftsverhältnis zu Indra gesetzt.

Hervorbringend des Himmels Glanzflächen, in den Wassern
die Sonne (832 , 1 = M . M. IX, 42) sieht ganz so aus, wie die
Schilderung des Naturvorganges, dass durch Herabfallen
des himmlischen Soma, des Regens , der Himmel glänzend wird
und die Sonne hervortritt 1) ; fährt dagegen der nämliche Vers
fort : in Milch und Wasser sich kleidend , der gelbe , so denkt
man an den vor unsern Augen in die Kufe rinnenden und
dort sich rite mischenden Soma . Der zweite Vers (832, 2) :

1) 897 , 7 Soma lässt die Sonne am Himmel aufsteigen. 26 . 886 , 3.



216

nach alter Erfindung wird der Gott von den Göttern her ; im
Strome der Saft geläutert . Der Gott von den Göttern her —
sind wir nicht sofort wieder am Himmel ? Yers 4 : von sich
gebend das uralte Nass wird er ins Läutersieb gegossen
brüllend hat er die Götter geboren . Ins Persönliche spielt
Soma, wenn es weiter heisst Y . 6 : Besitz an Rind , an Helden,
an Rossen , an Kräften , Soma , here Speise verschaffe uns —
gepresst durch deine Läuterung.

Als aus der irdischen Anschauung herrührend ist schwer
begreiflich die Schilderung von Somas Brüllen ; wir richten,
um es zu „vernehmen “

, vielmehr unsre Aufmerksamkeit auf
die Wolken . Indu (Soma) wie ein nach Beute gehendes Ross
brüllt im Siebe ( 853,5 = IX, 43) , wenn er , der fromme,
durchfliesst . 833,6 : Soma schenke starke Heldenkraft . Yon
den Strömen , diese Übersetzung ist unsicher ; anders Grass¬
mann und Holzman , haben die Becher gesungen (855,14 =
IX , 65 ) Indu mit Gewalt ; komm’ dem Indra zu trinken [in
dieselben ] . In die Kelche taucht er sich ein der Falke (857,14 ),
in die Umhüllungen wühlt er sich ein , in die Holzgefässe
rauschend. Du gepresst mittels der Steine ( 857,3) ströme
heran laut brüllend, glänzende , höchste Kraft . Wie ein Stier
(861,9) , der die Herde umwandelt , hat er gebrüllt, angenom¬
men hat er die Helle der Sonne ; der himmlische Adler hat
auf die Erde herabgeschaut ( !) , er besieht mit Weisheit die
Geschöpfe. Fernhin (861,7) hat der ausgezeichnete Weise , der
rote , vom Himmel der Stier der drei Rücken , den Kühen
( Wolken ) zugesungen. Der als des Himmels tragende Säule
(864,2) gross ausgedehnt ganz voll der Stengel nach allen
Seiten herum sich bewegt , der soll u . s . w . Als Rindererbeu¬
ter (868,4) läutert sich aus Soma , Wagenerbeuter , Golderbeuter,
Lichterbeuter , Wassererbeuter , Tausenderbeuter , den die Götter
als Rauschtrank zum Trinken schufen . V. 5 Soma töte den
Feind.

In tausend Strömen (876,7 ) fliesst er in den Kufen herum,



217

brüllend als Stier geht er über die Seihe . 26 , 27 = IX,
86 , 26/27 : der sich läuternde Tropfen dringt durch die Feinde,
lauter glückliche Pfade dem Frommen schaffend , die Kühe *)
zu seiner Hülle nehmend , der liebliche Weise fliesst er spie¬
lend wie ein Ross durch den Schweif. Endlich 886,3 = IX,
96, 3 so läutere dich o Gott , zu hoher Speise du Soma , den
Indra trinkt , Wasser schaffend , regnen lassend den Himmel
da und die Erde aus weitem Raume her , dich läuternd erweise
uns Liebes. Soma hat das Attribut Wasser schaflend.

Wenn Soma Wasser schafft, wenn er den Himmel regnen
lässt und wenn er aus weitem Raume her sich läutert , so
sieht dies wiederum ganz so aus , als wenn der himmlische Soma
d . h . das Nass der Wolken gemeint ist. 2) Voll Kraft ist er
im Luftraum geflossen (817,6) der Sjäer , der Falbe , der Indu
(Soma) , der geläutert worden , Indra zu (vgl . 827 , 1 u . 3 ) . Dieser
Soma hat die Sonne glänzen gemacht (815,5) , Pavamäna der
übermenschliche.

Er steht da über allen Wesen oben (844,3) , indem er ge¬
reinigt wird , der Gott wie Sürya ( Sonne) . Daher soll dich,
den König über Reichtum , vom Himmel , o sehr Weiser , un¬
versehrt bringen der starke Falke . Dass ein Jeder sehe das
Licht , hat den Allgemeinsamen , den Überwinder des Raumes,
den Hüter der Ordnung der Vogel gebracht (838, 3 u . 4) .

Wird hier Soma vom Falken gebracht 3) , so scheint er
selbst , wenn wir nicht hier ein „gleichsam “ zu denken haben,
Falke genannt zu werden 851,21 als Falke dich an die Wohn¬
stätte setzend (vgl, 852 , 4) . Die Redensart „ schon bei deiner

1) Grassmann : die Milch zu seiner Hülle nehmend ; dann wäre es
kein himmlischer Ansdruck . Sonst wären Kühe = Wolken.

2 ) Soma als Gott s . No . 180 , 4 . 186 . 188 , 3 . 189 . 191 , 3 . 227 , 2 . 241,
4. 795 . 809. 813 , 5 . 822 , 4 . 826 , 6 des Himmels Rücken ersteigst du , Rosse
und Rinder suchend.

3) Vgl . 460 , 2 . 508 , 7 . 656 , 5 . 668 , 7 am Himmel steht das amrta.
867 , 2 Soma, den vom Himmel her der Falke riss . 876 , 24 dich hat vom
Himmel der Falke gebracht.



w
w

nT
^

r̂
iia

rr
i gT

ra
K

r>r
.- |i* - t- —

- --
—

- .—
• ,r

“*

fl r

— 218 —

Geburt wardst du gross “ begegnet uns zwar öfter 1) , könnte aber
von Sorna gebraucht (849 , 4) ursprünglich anschaulichen Sinn

gehabt haben , wenn Soma als das herab triefen de Wolkennass
gedacht wurde . Ebenso könnte es einst anschaulich gewesen
sein , wenn von ihm ausgesagt wird 876, 14 in einen Panzer
dich kleidend , der zum Himmel reicht , steht unter den
Wesen der heilige , der den Luftraum erfüllt . Er entdeckt
( 876,3 ) das Lichtreich , des Himmels Kufe , die von Stein ge¬
borene.

In mystischem Taumel heisst er dann schliesslich (886,5)
Erzeuger der Lieder , des Himmels , der Erde , des Feuers , der
Sonne , Erzeuger Indras und Visnus . Er ist (877,2) der Vater,
der Götter Erzeuger , von grosser Tüchtigkeit , des Himmels
Strebesäule , der Träger c êr Erde.

Diese Beispiele werden genügen , um zu beweisen , dass
unter Soma dreierlei abwechselnd zu verstehen ist , das himm¬
lische Nass , der irdische aus der Pflanze gepresste Saft und
Soma als Gott . Sie zeigen zugleich , dass in Folge steter
Wiederholung dieser Formeln eine Nebeneinanderstellung sehr
alter und sehr junger Wendungen erfolgte , wobei sehr frag¬
lich erscheint , ob die ursprüngliche anschauliche oder mytho¬
logische Bedeutung wirklich gedacht wurde. Vielmehr macht
es den Eindruck , dass die religiöse Empfindung der alten

Wendungen sich bediente , um das Gefühl in herkömmlicher
Weise zu befriedigen . Bezeichnet man aber die Verwendung
jener vefmeintlich alten Formeln als Poesie , so haben wir
hier eben ein Beispiel , dass gewisse Erscheinungen der Poesie
nur verständlich werden durch Mythologie , wovon Cohens
übertriebene Behauptung wol zu unterscheiden ist , welcher
alle Personifikation der Poesie als Erbteil aus der mythologi¬
schen Zeit her verstanden wissen will.

Es ist irrig , für den Mythos nur von Worten,
' Homonymien

1 ) Von Indra 603 , 4 . 615 , 1 . 649 , 4 . 651 , 1 . 626 , 16.



— 219

und Missverständnissen auszugehen ; die Anschaulichkeit ist
das erste, was wir zur Erklärung heranziehen müssen . *) Dass
auch für andere Gestalten als für Soma mehrere Arten der
Betrachtung im ß . V . durcheinandergehen , legt E . H . Meyer
dar für die Gandharven . Er schliesst auf drei verschiedene
Richtungen ; die eine strenge altpriesterliche der Familienbücher
behandelt die G. mit Stillschweigen oder entschiedener Miss¬
gunst, die zweite, modernere , aber auch theologische , der My¬
stik verfallende, sucht die G. möglichst zu idealisieren , wie die
meisten Stellen des R . V. bezeugen , und endlich die dritte ist
eine derbere und volkstümlichere , welche das dämonische Wesen
der G . verehrt und anbetet , aber mit Zittern und Zagen . Es
liegt die Vermutung nahe (p . 11)

1

2) , dass diese dritte Auffassung,
obgleich jünger bezeugt , von den dreien die älteste ist , aus
der sich die beiden andern priesterlichen folgerichtig ergaben
u . s . w.

Nicht alle personificirten Wesen jedoch , die uns entgegen¬
treten, haben wir Neigung aus einer mythischen Wurzel abzu¬
leiten . Was Jac . Grimm behutsam andeutet (Myth . II 734) ,
dass jene grammatische , dichterische Allbelebung sogar in einer
mythischen Prosopopöie ihren Ursprung suchen dürfe , wird
uns kaum glaublich erscheinen , wenn wir die Beispiele auch
schon mhd. Dichter uns vergegenwärtigen . Frau Minne könnte
vielleicht mythologisches Blut in den Adern haben ; aber Frau
Zucht, Frau Ehre , Frau Nequitia , Ignorantia , Patientia sehen
ganz aus wie falsche Analogiebildungen.

1) So deutete ich , allerdings etwas kurz , an in der Recension von
E . Siecke „Beiträge zur genaueren Kenntnis der Mondgottheit “

, Berlin.
Phüol. Wochenschrift 1885 No . 31/32 p . 1011 . Anders scheint Kuhn die
Sache zu betrachten , über Entwicklungsstufen der Mythenbildung p . 123
der Abh . d . Berl . Akad . 1873 , gelesen am 15 . Mai 1873.

2) E . H . Meyer, Indogermanische Mythen I . Berlin 1883 . über Soma
und Somahüter ib . p . 242 Register . Über den Somacultus der Arier
Dr . Fr . Windischmann , Abhandl . d . Bayr . Akad . Bd . 4 p . 127 f.
(1844— 1847 ).

¥


	Seite 212
	Seite 213
	Seite 214
	Seite 215
	Seite 216
	Seite 217
	Seite 218
	Seite 219
	Die Gandharven (nach E. H. Meyer) als Analogon.
	Seite 219


