
Psychologische Studien zur Sprachgeschichte

Bruchmann, Kurt

Leipzig, 1888

Zusammenfassung. Der Wille, Sprache und Sitte.

urn:nbn:de:hbz:466:1-62226

https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:hbz:466:1-62226


339

sie mausetot vorgefunden wurde , obgleich auch eine Maus nicht
toter als tot sein kann.

Schluss.

Der Wille zum Lehen ist körperlich an den Magen als an
sein wichtigstes Organ gebunden . Die Bearbeitung der Pflan¬
zen - und Tierwelt , die Wahl des Wohnsitzes , der Gang der für
den Lebensunterhalt nötigen Erfindungen , die Benutzung des
Feuers stehen in seinem Dienst . Auch die Fortpflanzung ge¬
hört insofern zu ihm , als sie sich im allgemeinen als natur-
gemässe Folge reichlicher Nahrungs -Aufnahme darstellt (Rolph,
Biologische Probleme , zweite Auflage , 1884 , p . 55f . 121 f.) 1) .
Geistig sind wir so organisiert , dass wir Neigung haben , uns
selbst geltend zu machen und dass wir Metaphysik (Religion,
Ethik ) brauchen . Die erstere Neigung schliesst in sich ein
Bedürfnis sich mitzuteilen , ein Bedürfnis Sympathie zu erfahren,
ein Bedürfnis andere Meinungen , wenn sie uns nicht ganz
gleichgiltig sind , zu bekämpfen.

Die Überlieferung umfasst ausser der Sprache , zum Teil
in ihr beruhend , Religion , Kunst , Wissenschaft , Recht , Sitten
und Gebräuche , mechanische Fertigkeiten der Arbeit . In dieser
Überlieferung , da sie Gegenstand der Be- und Verarbeitung,
der Änderung oder Aneignung ist , müssen uns also gewisser-
massen dieselben Nervenstränge begegnen , welche das allge¬
meine formale Schema des menschlichen Verhaltens darstellen.

Sitten und Gebräuche stehen , wie schon bemerkt (oben
p . 2 ) , der sprachlichen Überlieferung analog zur Seite . Sie
sind uns so unentbehrlich , wie die Sprache . Ihr Ursprung ist
uns vielfach dunkel , ihr früherer Sinn verloren gegangen , ihre
stellenweise Sinnlosigkeit wird gewohnheitsmässig , im Zusam-

0 Anders Sfceinthal, Ztschr . f. Yps. XIII p . 190.
22 *



340

menhang des Lebens , entweder nicht empfunden oder still¬
schweigend geduldet . Ihre Zähigkeit ist erstaunlich , sodass es
oft lange Zeit und viel Mühe kostet , sie zu ändern . Kunst¬
formen werden Jahrhunderte lang benutzt , weil sie einmal da
sind , aber mit sehr verschiedenem Inhalt ausgestattet . So in
der Musik z . B . die Form der Sonate . Wie dürftig erscheint
uns einer der ältesten Vertreter dieser Kompositionen neben
Beethoven ! Übrigens scheint jetzt die Neigung Sonaten zu
komponieren sehr in Abnahme gekommen . Wappen und Siegel
sind versteinerte Symbole geworden , deren Enträtselung eine
besondere Gelehrsamkeit erfordert und trotzdem zuweilen nicht
gelingen will. Aber sie sind eine zu teure Überlieferung ! Das
Recht fliesst bei uns aus gar reichlichen Quellen . Welcher
Wust von Bestimmungen überfällt das Gehirn des Rechtsbe¬
flissenen ! Aber wir kommen von der heiligen Überlieferung
des römischen Rechts nicht los 1) . Im kleinen , gibt es öffent¬
liche Einrichtungen , welche nicht ungesetzlich sind , aber trotz¬
dem aufs schneidendste dem Rechtsgefühl Hohn sprechen . Sie
sind nun einmal da , also bleiben sie . Man sollte glauben,
dass Hegel recht hat , wenn er sagt (Werke IX , 9 ) , Erfahrung
und Geschichte lehren , dass Völker und Regierungen niemals
etwas aus der Geschichte gelernt oder nach ihren Lehren ge¬
handelt haben . Wenn er nun behauptet (ib . p . 15) : Wer die
Welt vernünftig ansieht , den sieht sie auch vernünftig an,
beides sei Wechselbestimmung , so schiene mir dabei nötig,
dass wir um jeden Preis Alles , was wir sehen , vernünftig
nennen müssen , sonst sind wir an der Unvernunft der Welt
schuld. Und wenn seine Meinung von dieser Wechselbestim¬
mung richtig ist , so muss auch jene Ungelehrigkeit der Völker
vernünftig sein . Da nun endlich so viele Menschen mit der
Welt unzufrieden sind , sie gern anders haben möchten , so
müssen wir diese Unzufriedenheit als vernünftig bezeichnen.

1 ) Das freilich s . Z . eine grosse Kulturleistung gewesen ist und voll¬
bracht hat.



341

Folglich haben die Menschen recht , unzufrieden zu sein , folg¬
lich sehen sie die Welt richtig an , wenn sie sie vielfach un¬

vernünftig finden.
Hegels Anweisung hat ja ihre sittliche Bedeutung und

ihren erkenntnis -theoretischen (Kantischen ) Wert , aber sie kann

nur mit einem granum salis genossen werden . Die Religion
lehrt uns , hoff o du arme Seele , hoff und sei unverzagt ; sie

vertröstet uns darauf , die rechte Zeit zu erwarten : dies ist eine

unfehlbare Anweisung , wenn sie genau befolgt wird . Denn

schliesslich nehmen wir bei stets wiederholter Enttäuschung
die Hoffnung mit ins Grab , nachdem wir das zarte Pflänzchen
mühsam am Leben erhalten haben , und der Tod ist ein treff¬

liches Heilmittel wie für Krankheiten , so für unerfüllte Hoff¬

nungen.
Das Bedürfnis sich mitzuteilen und Sympathie zu erfahren

muss in der Sprache naturgemäss am klarsten hervortreten.
Ist es gestattet , eine Analogie aus einem niederen Gebiet an¬

zuführen ? Fortpflanzung wäre vermutlich nicht ein , wie die

Erfahrung lehrt , so mächtiger Trieb , wenn sie ohne eigentlich
stoffliche Mitteilung vor sich ginge , durch blosses Ansehen

oder Berühren . Sondern stofflich will der Organismus sich be¬

tätigen . So macht reden vielen Menschen ein unsägliches Ver¬

gnügen , sodass vielleicht die unglücklichen Taubstummen um

dieses materielle Element des Vergnügens der Mitteilung zu

kurz kommen . Dies scheint mit der Empfindung von Fries und

Waitz übereinzustimmen.
Fries ( System der Logik , zweite Aufl. 1819 p . 4081 bemerkt:

„ Ebenso nahe wie der Sinn des Gehörs dem Mittelpunkt meines

Lebensgefühls in der Musik liegt , so verwandt ist mit dem

Innersten meiner Lebenstätigkeit diese aus dem Atem gebil¬
dete Sprache , daher die tiefe Bedeutsamkeit ihres Ausdruckes .

“

Th . Waitz (Anthropologie , zweite Aufl. I p . 333 ) glaubt , dass

der Unterschied zwischen Mensch und Tier beruhe auf einer

ursprünglich verschiedenen Art des Interesses , das Interesse



342

aber sei bedingt durch das Lustgefühl . Es würde also dieser
Ansicht gemäss der Unterschied des Menschen vom Tiere , wie
der einzelnen Tierarten untereinander in psychologischer Rück¬
sicht zuletzt abhängen von den leisen Lustgefühlen , welche in
verschiedener Weise die einzelnen Arten ihrer Empfindung
von Natur begleiten . Beim Menschen wären Warnehmungen
der höheren Sinne mit solchen angenehmen Gefühlen verbun¬
den, und eben dies wäre es, was ihn veranlasste , den Gesichts¬
und Gehörsvorstellungen eine weit grössere unwillkürliche Auf¬
merksamkeit zu schenken und sie in einer Vielseitigkeit aus¬
zubilden , durch welche sie zur Grundlage seiner gesammten
Weltauffassung würden, während die Lustgefühle der Tiere , fast
ausschliesslich an die andern Sinnesempfindungen geknüpft,
es nur zu einer einseitigen und lückenhaften Warnelimung
der Dinge und darum überhaupt zu keiner höliern geistigen
Ausbildung bei ihnen kommen liessen.

In gesteigerter Sprachfunktion wollen nun auch 'die Dich¬
ter den Überschwang ihrer Empfindung los werden und unter
allen Umständen Sympathie erringen . Mag ein Gedicht zu¬
nächst nur für den Dichter entstanden sein, wie es Goethe oft
an sich erfuhr , sobald er es vorliest oder drucken lässt , sucht er
einen Resonanzboden , will er Sympathie finden . Dieser Wunsch
beeinflusst , oft gewiss unwillkürlich , die Form der Darstellung
insofern , als sie starke Mittel verwendet , um die gewünschte
Wirkung zu erzielen . Von der Naturwissenschaft werden wir
belehrt (R. Falb , die Umwälzungen im Weltall , 1881 p . 48 f.) ,
dass der Centralkomplex unseres Weltsystems eine Kugel aus
Sternen ist , um welche sich ein frei schwebender Doppelring
zieht . Die Milchstrasse ist nicht nur scheinbar , sondern in
Wahrheit ein Doppelring , aus achtzehn Millionen Sonnen zu¬
sammengesetzt . Unsere Sonne mit ihren Planeten befindet
sich innerhalb der Centralkugel , nicht ganz in der Mitte . Wir
stehen dem Teile der Milchstrasse zwischen den Sternbildern
Skorpion und Centaur näher als den entgegengesetzten und



343 —

sehen diese Partie derselben daher auch viel glänzender . . .
Ferner ergibt sich, dass im Centrum des ganzen Systems , also

unsrem Sonnensystem verhältnismässig nahe , sich der schöne

grosse Orion-Nebel befindet , woraus sich auch der besondere

Glanz und die scheinbare Grösse dieses Gebildes erklärt . Diese

zwanzig Millionen Sonnen waren vermutlich dereinst in einem

einzigen Riesennebel vereinigt , der sich durch zunehmende

Abkühlung mit immer grösserer Geschwindigkeit um seine

Achse drehte.
Aus dem Schwingen und Wogen dieses Nebelmeeres hat

sich der ungeheure , von uns bis jetzt nur sehr mangelhaft er¬

kannte , Reichtum aller Erscheinungen des Himmels und der

Erde geboren , und unser gesammtes Sein ist nur eine Fort¬

setzung der Schwingungen , bewegt sich in Schwingungen.

Bewegung , das eine Attribut des Seins, glauben wir also ohne

Zögern der Welt zeitlich und räumlich überall zugestehen zu

können . Das andere Attribut , die Empfindung , beginnen

„ exakte “ Forscher der Welt gleichfalls allgemein beizulegen,

wenn sie auch wohl wissen , dass dies nur eine logische Forde¬

rung ist (C . v . Nägeli , Mechanisch-physiologische Theorie der

Abstammungslehre , München , 1884 p . 594 , 598 , 649 , 676 ) . In

der Tat scheint uns das ungeheure Wunder der Entwickelung
nur dann einigermassen begreifbar , wenn wir ihre Keime im

Chaos ruhend denken , dessen geheimnisvoller Schoss für die

körperliche Welt das Licht , für die geistige die Empfindung

gebar , sodass unser Sprechen und Denken , die Bebungen

unseres Körpers , unser Wünschen und Wähnen , unser Hoffen

und Wollen , Lust und Schmerz nur eine Fortsetzung und

Steigerung jener Gewalten sind , welche einst dumpf und trübe,

aber zukunftsvoll , die Welt ausschliesslich beherrscht haben. 1)

1) Ygl . Fechner , Vorsch . d . Ästhet . I 79.



344

Wenn die vorliegende Untersuchung Sinn hat , so lässt
sie sich erweitern . Zunächst rein geschichtlich . Dahin wäre
zu rechnen die analoge Betrachtung dichterischer und volks¬
tümlicher Überlieferung in andern Literaturen , wie in der fran¬
zösischen und englischen . Denn die Verarbeitung z. B . der
Bibel , insbesondere des Alten Testaments , wird dort auch ihre
wechselnden Schicksale gehabt haben . Sie lässt sich ergänzendurch Heranziehung weiterer Zeugnisse der Volkspoesie oder
der volkstümlichen Poesie , besonders der epischen . Sprich¬
wörter und volkstümliche Redensarten , Sprachformeln stehen
allerwärts in reichen Halmen.

Theoretisch wäre sodann an die lehrreichen Untersuchun¬
gen über Sprachmischung anzuknüpfen . Th . Waitz , Anthropol . I 2
p . 421 meint , dass Mischung stammfremder Elemente durch¬
aus in umfangreicher Weise notwendig sei , wenn es zu einer
hohem Kultur kommen soll . Die Wahrheit dieses Gedankens
wäre für die Sprache zu erproben . Denn auf den ersten Blick
stellen sich z . B . die Griechen nicht als Bestätigung dieser Ansicht
zur Verfügung . So weit wir urteilen können , sind die Gedan¬
ken , welche sie selbst von andern Völkern entlehnt haben,
sehr unbedeutend und verschwinden in dem glänzenden Strom
griechischer Entwickelung , ohne merklich seine Färbung zu
beeinflussen . So könnte man auch meinen , dass etwa wir
Deutsche es viel herrlicher weit gebracht gebracht hätten ohne
„ Fremdtümer .

“ Kämen wir dagegen zu der andern Überzeu¬
gung , dass sich Denken am besten entwickelt durch feindliche
und freundliche Berührung mit anderem Denken , so würden
wir diese Gedankenmischung als notwendig für den Haushalt
des geistigen Lebens (auch in der Geschichte) ansehen müssen.
Dies leitet zu der Frage nach dem geschichtlichen Fortschritt,
insbesondere nach seiner Form , hinüber . Oder sollte die*
Mischung stammfremder Elemente nur für den Austausch des
Blutes von Wichtigkeit sein?



345

Was ich mir unter Form denke , sei kurz angedeutet.
Sind Wille und Erkenntnis (oben p . 3 ) die Grundfähigkeiten
des Menschen , so muss ihre Wirksamkeit in der Entwickelung
durch ein stetes Verhältnis gegenseitiger Abhängigkeit be¬
stimmt sein . Zu dem gehaltvollen Gegensatz zwischen Glauben
und Wissen sehen wir jedoch dieses Verhältnis nicht von An¬

fang an und nicht immer vertieft . Aber die Geschichte wird

ja auch allmählich reicher . Wir kennen zwar keine mensch¬
liche Gemeinschaft , welche ganz ohne Metaphysik ist , allein,
so weit die höchst dürftige Kenntnis der Vergangenheit
unseres Geschlechts uns zu urteilen gestattet , sind doch die
Menschen zuweilen so lediglich sinnlich , dass sie stumpfsinnig
sind und man nur sehr schwachen Spuren einer Beschäftigung
mit dem Übersinnlichen begegnet . Der Hunger und die Ver¬

teidigung des Lebens nehmen ihre gesammte Spannkraft fast
ausschliesslich in Anspruch . Nicht einmal den Begriff des

Eigentums finden wir überall mit derjenigen Deutlichkeit aus¬

gebildet , welche für die Entwickelung des Rechts Bedin¬

gung ist.
Auf diesen niederen Stufen wird also die Erkenntnis fast

ausschliesslich dem Willen insofern dienstbar gemacht , als sie
die Lebensbedürfnisse , welche er fühlt , durch Erfindung von
Mitteln zu befriedigen sucht . Da ist also kaum etwas vom

Zwiespalt der beiden Triebe zu merken . Wird die Metaphysik
reicher , sodass die überirdischen Mächte grössere Rücksicht

verlangen , so ist zunächst noch kein Grund für eine Verschie¬

bung des alten Verhältnisses . Sondern was der Wille ver¬

langt , sucht die Erkenntnis gehorsam zu beschaffen . Der

Glaube befindet sich zwar mitunter mit einigen natürlichen

Empfindungen in Widerstreit , wird aber ohne Skepsis respek¬
tiert . Erst dann ergreift die Tragik der Geschichte den Men¬

schen , wenn die Erkenntnis ihre Aufgaben nicht mit dem als

selbstverständlich gedachten Zielpunkt bearbeitet , dass alles
Wissen nur den Glauben bestätigen kann . Die Forderungen



346

des Glaubens stellen zuweilen die natürliche Empfindung auf
eine harte Probe , indem er ihr Sündhaftigkeit vorwirft , ihre
Bekämpfung verlangt , den Glanz und die Mannichfaltigkeit
dieser Welt als nichtig und wertlos verurteilt . Die Erkenntnis
ihrerseits geht ihre eigenen Wege und sucht eine Metaphysik,
welche sich nicht um die Metaphysik des Glaubens kümmern
will . Daraus ergibt sich dann eine Disharmonie , welche das
Gewissen des Einzelnen peinigt und die Völker auf die Dauer
ohne Befriedigung lässt . Wird so der Inhalt der Geschichte
reicher und lichtvoller , so fehlt es ihr dafür jetzt nicht an
tiefem Schatten.

Ausser diesem Gegensatz belebt ein zweiter das Getriebe
des menschlichen Lebens : Die Forderungen des Willens er¬
strecken sich nur auf diese Welt . Sie werden ja doch immer
verwickelter und mehren sich. Die Menschen erkennen oder
glauben zu erkennen , dass ihr Leben , so wie es ist , jämmer¬
lich ist , dass sie Unrecht leiden . Da soll denn die Erkenntnis
die Mittel ausfindig machen , um das Erdenlos zu verbessern.
Trotz alles Mühens will ihr das nicht gelingen . Jene Unzu¬
friedenen lassen sich nicht mit der einstmals zu erhoffenden
Gerechtigkeit im Himmel trösten.

Betrachtet man nun den einzelnen Lebenslauf , so wird man
an die unsägliche Wahrheit von Goethes Ausspruch erinnert
(Epigr . Venedig 1790,10)

Warum treibt sich das Volk so und schreit? Es will sich ernähren,
Kinder zeugen und die nähren, so gut es vermag.
Merke dir, Reisender, das und thue zu Hause desgleichen!
Weiter bringt es kein Mensch , stell er sich , wie er auch will.

Die Geschichte dagegen verblüfft uns durch ganz andern
Inhalt des Treibens und Schreiens der Menschen . Da dies
kein leerer Schein ist , so müssen die von Goethe geschilderten
Bemühungen doch nicht den ganzen Inhalt menschlicher Be¬
strebungen ausmachen , sondern mehr die Form bezeichnen.



347 —

welche zwar die Bedingung , aber nicht letzter Zweck der Ge¬
schichte ist . Denn in ihr scheinen uns ganz andere Dinge als

Kinderzeugen und Kinderernähren die Hauptsache . Dies ist

an sich nicht selbstverständlich . Denn man sollte meinen , dass
der Kampf ums Dasein heftig genug ist , um bei der grossen
Mehrzahl der Menschen alle andern Gedanken zu verscheuchen.
Gleichwol bringt er die Ideen hervor , welche den Inhalt der
Geschichte bilden . Sie müssen also für den Haushalt des

geistigen Lebens insofern einen Sinn haben , als sie ein
Bedürfnis befriedigen . Der Mechanismus ihres Ursprungs,
Wachstums und Kampfes gehört also zur formalen Betrach¬

tung der Geschichte . Sie müssen als ein vom Menschen ent¬

zündetes Licht gelten , welches bis in die Tiefen seiner nicht

immer erfreulichen Willensregungen leuchtet und dessen Ur¬

sprung bis in diese Tiefen zu verfolgen ist.
Dann muss sich zeigen , dass unsere altmodischen Lebens¬

formen (oben S . 292) Bedingungen sind , ohne welche wir doch

nicht leben können , ja dass auch die Scheidung nach Völkern

uud Nationalitäten für den Gang der Geschichte , wie sie nun
einmal ist , nicht entbehrt werden kann . Diese Betrachtung
scheint wiederum eine ethische , und als die eigentliche Vor¬

halle zur Ethik (sagt Wundt , Ethik 1886 , III ) ist die Völker¬

psychologie zu betrachten , der neben andern Aufgaben insbe¬

sondere auch die zukommt , die Geschichte der Sitte und

sittlichen Vorstellungen unter psychologischen Gesichtspunkten
zu behandeln r) .

Die Ideen sind also Organe , welche sich allmählich heraus¬

bilden , um menschliche Bedürfnisse zu befriedigen , um die

1) In dieser Abhandlung- wird hier das erste und einzige Mal die

Völkerpsychologie genannt . Also braucht wol kein Philologe einen reg-
lementsmässigen Schauder zu empfinden , als ob die vorliegende Arbeit

es mit Völkerpsychologie zu tun hätte . Auch habe ich einen exakten
Forscher dafür citiert , nicht sie proprio Marte herangezogen. Über die

Sache selbst vgl . Lazarus , Ztsehr . f. Yps . III , 1 — 94 ; 385 —486.



— 348 —

Wirksamkeit des menschlichen Geistes zu erhöhen . Aber die
Erkenntnisse , welche er gewinnt , sind seinen Wünschen nicht
immer angenehm , sodass sie scheinbar , obgleich Fortschritte
seines Denkens , für ihn nicht erbauend , sondern zerstörend
wirken . Der Gedanke von Gott findet sein herbes Widerspiel
in dem Gedanken der Leugnung Gottes , der Gedanke einer
moralischen Weltordnung sein Widerspiel in dem des er¬
barmungslosen Zufalls, welcher weder gut noch schlecht , son¬
dern nur so ist , wie er ist . Scheint uns dieser Zwiespalt nicht
eine ungeheure Kraftverschwendung in der Geschichte zu sein?
Entspricht dies unserer Vorstellung von einem vernünftigen
Haushalt des geistigen Lebens , unserem Ideal davon , dass die
Wirkungen in der Welt nach dem Princip des kleinsten Kraft-
masses zustande kommen ? Betrachtungen dieser Art scheinen
weder für die kausale noch für die ethische Ansicht gleich-
giltig zu sein . Wir stehen ratlos still vor den erbitterten
Kämpfen auch nur innerhalb der christlichen Kirchengeschichte
und schaudern bei dem vor unserem Geiste aufsteigenden
Bilde der Scheiterhaufen , auf denen Ketzer schwälten , der
Folterkammern , in denen Ketzer ihre Glieder von blutdürstigen
Menschenschlächtern mussten zerreissen lassen , der Schafotte,
auf denen das Haupt der Ketzer unter dem brutalen Gebrüll
der Menge und den von gierigem Hass funkelnden Blicken
der Wahrheitsbesitzer abgeschlagen wurde . Mit der Beob¬
achtung , dass die physikalische Wahrheit , nach welcher dem
Lichte nie der Schatten fehlt , auch auf die moralische Welt
ihre Anwendung findet , sind wir schwer zu versöhnen . Ent¬
weder lassen wir unsere Gedanken in Resignation untergehen,
oder wir suchen diese und andere gesell ichtliclfen Vorgänge
als Mechanismus der Geschichte zu begreifen . Wäre dies ein¬
mal der Fall , so würden wir zwar nicht zufrieden , aber
ruhiger sein.

Wir glauben einzusehen , dass die Römer (Ranke , Weltgesch.
III, . 4) eine universalhistorische Aufgabe von weitestem Um-



349

fang zu erfüllen hatten . Diese bestand in der Vereinigung der

ursprünglich von einander sehr verschiedenen Nationalitäten,
wie sie sich uni das Mittelmeer her entwickelt hatten , zu einer

homogenen Gesammtheit . Ein langes stetiges Ineinandergreifen
der feindlichen Interessen dieser Völkerschaften gehörte dazu,
wenn die schon begonnene Verschmelzung derselben vollendet
und der gräkorömische Geist, der die Oberhand bereits gewonnen
hatte , im Occident zu voller Herrschaft gelangen sollte . Das
aber bedingte wieder die Bildung einer konsistenten Kultur¬
welt , deren Bestehen für das menschliche Geschlecht von un¬
endlicher Bedeutung gewesen ist . Sie musste stark genug sein,
um den entgegengesetzten Weltkräften Widerstand zu leisten
und zugleich im Innern noch weitern Entwickelungen Raum zu

geben . . .
Ist nun Alles , was entsteht , wert , dass es zu Grunde geht

und waren auch jene von den Römern verarbeiteten Völker
und Staaten wert , zu Grunde zu gehen , so fragt man weiter,
ob uns dieser Process des Entstehens und Verbraucht Werdens
in doppeltem Sinne vollständig scheint . Wir verlangen nämlich
von der Geschichte , welche Entwickelung ist , Kontinuität . Sie
würde darin bestehen , dass alle menschlichen Leistungen auf
der Erde in einen gemeinsamen Strom der Entwickelung sich

vereinigen . Wir verlangen zweitens , dass nichts Wertvolles
verloren geht und unbenutzt wieder vergeht , ohne auf die

grosse Heerstrasse einzubiegen , dass auch keine Kultur einer
weltfremden Insel sich nur im Ocean bespiegelt und still in
ihm wieder versinkt.

Die Überzeugung der Kontinuität ist oft genug ausge¬
sprochen worden ; allein in zu allgemeiner Form , um zu über¬

zeugen . Tous les äges (sagt Turgot , oeuvres , Paris 1844 , II

p . 597 ) sont enchaines par une suite de causes et d ’effets qui
lient l’etat du monde ä tous ceux, qui l’ont precede . Nun
wissen wir wol , dass an jeder einzelnen Stelle der Erde die

Gegenwart von der Vergangenheit abhängt , nicht aber , ob die



350

Arbeits -Ergebnisse ganzer Geschlechter nicht zum Teil wieder
verloren gegangen sind und ob sie mit möglichstem Nutzen
für die gesammte Menschheit verwertet worden sind . Wer,
wie Hegel , die Geschichte logisch zu begreifen versucht , hat
freilich ein Schema bereit , ihre Vernunft zu erweisen (doch
vgl . Werke IS , 25 f., Philos . d. Gesell . Zweite Aufl. 1840) und
mir scheint gegen solchen Versuch gar nichts einzuwenden;
allein die Kategorien , welche er benutzt , sind unzureichend.
Hegel kannte Amerika zu wenig (S . 100 f. 1. c .) und bleibt im
übrigen in dem alten Schema stecken , welches von unsrer
asiatisch -europäischen Geschichte hergenommen ist . Da gibt
es denn einen Stufengang vom Orient zu den Griechen ; von
ihnen zu den Römern , von diesen zu den Germanen.

Aber auch innerhalb unserer asiatisch -europäischen Ge¬
schichte ist der Zusammenhang keineswegs herzustellen . Denn
wir haben 1) verschiedene Typen , welche ohne nachweisbare
oder genügende Berührung neben einander gewesen sind , wie
die Chinesen und Babylonier ; 2) müssen wir bezweifeln, dass
die Errungenschaften der einzelnen Völker allemal von dem
stärkeren , siegreichen Volke vollständig aufgenommen und
benutzt worden sind . Oder wäre dies bei den Babyloniern
gegenüber den Assyrern , bei den Persern gegenüber den Ba¬
byloniern u . s . w. der Fall gewesen?

Die Arbeit der Kultur wurde ferner mit unsäglichen
Mühen an verschiedenen Stellen der Erde gesondert unter¬
nommen . Wenn auch die Rothäute von den Mongolen ab¬
stammen , also aus Asien eingewandert und somit der alten
Welt verwandt sind 1) , so bestand doch nach jener Abzweigung
kein geschichtlicher Zusammenhang zwischen amerikanischer
und asiatisch - europäischer Geschichte und die Wunder von
Mexiko und Peru haben erst durch ihre Trümmer das euro-

1) Peschei , Völkerkunde, dritte Auf! ., S. 415 , 428 f ; Klein , Geseh.
d . Dramas III S . 569 hat weitere Literatur darüber.



— 351

päische Auge in Erstaunen , den europäischen Geist in Bewe¬

gung gesetzt .
°

Geistiger Besitz geht ferner auf Jahrhunderte verloren und
muss erst wieder entdeckt werden , um genossen zu werden
und zu wirken . Da wir doch aber durch unsern Planeten zu
einer Einheit zusammengefasst werden , so können wir uns der

Vorstellung nicht entschlagen , dass unsere Entwickelung eine
einheitliche sein sollte . Das Schiff des Kaufmanns und der

Zug der Karawane breiten die Erzeugnisse der Natur und
menschlicher Kunstfertigkeit aus ; allein so lange unser Planet
nicht hinreichend erforscht war, fehlte die Hauptbedingung
des Austausches der Gedanken und damit die Annäherung an
eine Gemeinsamkeit der Arbeit und der Entwickelung . Da
wir nun die Erde genau genug kennen und ihre ungeheuren
Weiten durch die Dampfmaschine und den Telegraphen über¬
winden , so lässt sich wol denken , dass sich die Form des ge¬
schichtlichen Lehens insofern ändert , dass wir uns der Univer¬

salgeschichte annähern , während wir bisher nur asiatisch - euro¬

päische oder Altewelts -Geschichte gehabt haben.
Das Problem von den Wirkungen in der Geschichte scheint

sein Gegenstück zu finden in einer Tatsache des Einzel -Seelen¬
lebens , welche Lotze (Metaphysik , 1879 , S . 602) folgender-
massen schildert : „Wenn wir einmal von den Seelen als Wesen

sprechen , so reden wir nun auch von ihren Zuständen und

wagen selbst von solchen zu reden , in denen sich von der
wesentlichen Natur dessen , dem wir sie zuschreiben , nichts
mehr verrät . So lag uns , und aller Psychologie bis jetzt , kein

Arg in der Annahme unbewusster Vorstellungen oder solcher
unbewussten Zustände , die aus Vorstellungen zurückgeblieben
sind und zu Vorstellungen wieder werden können . Mussten
sie wirklich so zurückgeblieben sein ? und können wir diesem
Ausdruck irgendein Verständnis abgewinnen , wenn wir nicht,
wie es natürlich und unvermeidlich immer geschah , unsere
Zuflucht zu den gröbsten Bildern von Eindrücken nehmen , die



352

eine Raumgestalt verändert haben oder von Bewegungen , die
nur in einem Raum denkbar sind ? Nichts nötigt uns zu
solchen Versuchen , als die Beobachtung der Wiederkehr der
früheren Vorstellungen in das Bewusstsein ; aber kann das
einst Gewesene auf keine andere Weise der bestimmende
Grund des künftigen sein als dadurch , dass es nicht vergangen
ist , sondern fortdauert ? Und wenn die Seele in völlig traum¬
losem Schlafe nichts vorstellt , fühlt und will, ist sie dann und
was ist sie ? Wie oft hat man geantwortet , dass sie dann nicht
sein würde , wenn dies jemals geschehen könnte ; warum hat
man nicht vielmehr gewagt zu sagen , dass sie dann nicht ist;
so oft dies geschieht ? Gewiss , wenn sie allein in der Welt
wäre , dann könnten wir einen Wechsel des Seins und Nicht¬
seins nicht verstehen ; aber warum sollte nicht ihr Leben eine
Melodie mit Pausen sein , während der ewige Urquell fortwirkt,
aus dem , als eine seiner Taten , ihr Dasein und ihre Tätigkeit
entsprang ? Aus ihm würde sie wieder entspringen , in folge¬
rechtem Anschluss an ihr früheres Sein , sobald jene Pausen
vorüber sind , während deren andere Taten desselben Urgrundes
die Bedingungen ihres neuen Eintritts herstellten .

“
Lotze vermisst also die Kontinuität des Seelenlebens , wir

die der Geschichte , sowol der Geschichte nur eines Stromes,
wie des asiatisch -europäischen , als besonders der Universal¬
geschichte des ganzen Planeten . Sie scheint mir genau den
Eindruck einer Melodie mit Pausen zu machen , sowie den
eines Orchesters , an dessen einem Ende ein paar Instrumente
tönen , während am andern Ende Alles schweigt . Dann tun
sich hier und da ein paar für einige Zeit zusammen , ver¬
stummen , um von andern abgelöst zu werden . Aber das Zu¬
sammenrauschen des ganzen Orchesters zum Schluss erwarten
wir, vielleicht immer vergeblich , noch von der Zukunft.

Schliesslich regen die Erscheinungen der Sprachgeschichte
die Frage an , ob die Einteilung in geschichtliche Epochen sich
mit Tatsachen ausgedehnter Gedankenmischung oder Ge-



353

danken -Umformung in ein Verhältnis gegenseitiger Aufklärung
bringen lässt.

Hierbei werden wir durch Lotzes Misstrauen gegen die ge¬
schichtliche Betrachtung uns nicht beirren lassen . Wie er

(Metaphysik S . 465 ) gegen die yon Darwin angeregten Gedanken
sich sehr kühl verhält , so sagt er (Grundzüge der praktischen
Philosophie , Leipzig, 1882 S . 42 , § 43) , man habe den Inhalt
der Gesellschaftswissenschaft von drei Seiten her zu gewinnen
versucht ; die gewöhnliche Psychologie , die nur den inneren

Gegenwirkungen in der einzelnen Seele gilt , solle zu einer
Lehre über die geistigen Wechselwirkungen zwischen einer
Vielheit von Personen erweitert werden . Wissenschaftlich
sei dies gar nicht gelungen . Was wir wissen, seien nicht
sehr tief geschöpfte Resultate der Menschenkenntnis oder fast
immer etwas zweideutige Analogien der Geschichte . Gänzlich
zurückzuweisen sei die zweite Manier, das Ideal des geselligen
Lebens mit Natureinrichtungen zu vergleichen , welche formell
dieselben Zwecke verfolgen und aus deren Organisation man
nun auch die Mittel zur Erreichung jenes geselligen Ideals
zu lernen hoffe . Ganz nutzlos sei daher der Vergleich der
Gesellschaft mit dem tierischen Organismus , (Hierin ist Lotze
beizustimmen .) Durchaus schädlich sei endlich die dritte Manier,
Probleme der praktischen Philosophie durch Naturgeschichte
zu lösen und anstatt zu überlegen , was der Mensch , nachdem
er ist und so ist , wie er ist , sittlich auszuführen hat , lieber
davon zu sprechen , wie er im Laufe einer naturgeschicht¬
lichen Entwickelung entstanden und nach und nach zu dem

geworden ist , was er jetzt ist.
Wir meinen dagegen , dass dieses „jetzt “ kein fester Ter¬

minus ist . Sondern es zerlegt sich innerhalb der Geschichte
in Epochen . Wir wissen freilich nicht , wie Menschen gewor¬
den sind und gestehen gern zu, dass die Anknüpfungen ihrer

geistigen Regsamkeit an das Tierreich dürftig , ja ungenügend
sind ; aber trotzdem haben die geistigen Leistungen des

Bruebmami , Psyehol . Stud . z . Sprachgeschichte . 23



354

Menschen ihre Geschichte , und der Sinn der Welt , der durch
Metaphysik und Logik sich noch nicht hat entschleiern lassen,
muss durch geschichtliche Betrachtung uns näher gebracht
werden , ein Surrogat für den Weltweisen , aber ein unent¬
behrlicher Unterbau für viele seiner Gedanken.

Indessen ist das Urteil Anderer abzuwarten , ehe eine Fort¬
setzung dieser Arbeit nach den angedeuteten Richtungen hin
angestrebt werden kann.


	Seite 339
	Seite 340
	Seite 341
	Seite 342
	Seite 343
	Seite 344
	Inwiefern sich diese Untersuchung erweitern lässt, historisch und theoretisch
	Seite 344
	Seite 345

	Völkermischungen. Form des geschichtlichen Fortschritts
	Seite 345
	Seite 345
	Seite 346

	Der Einzelne und die Geschichte
	Seite 346
	Seite 347

	Die Ideen
	Seite 347
	Seite 348
	Seite 349
	Seite 350
	Seite 351
	Seite 352
	Seite 353
	Seite 354


