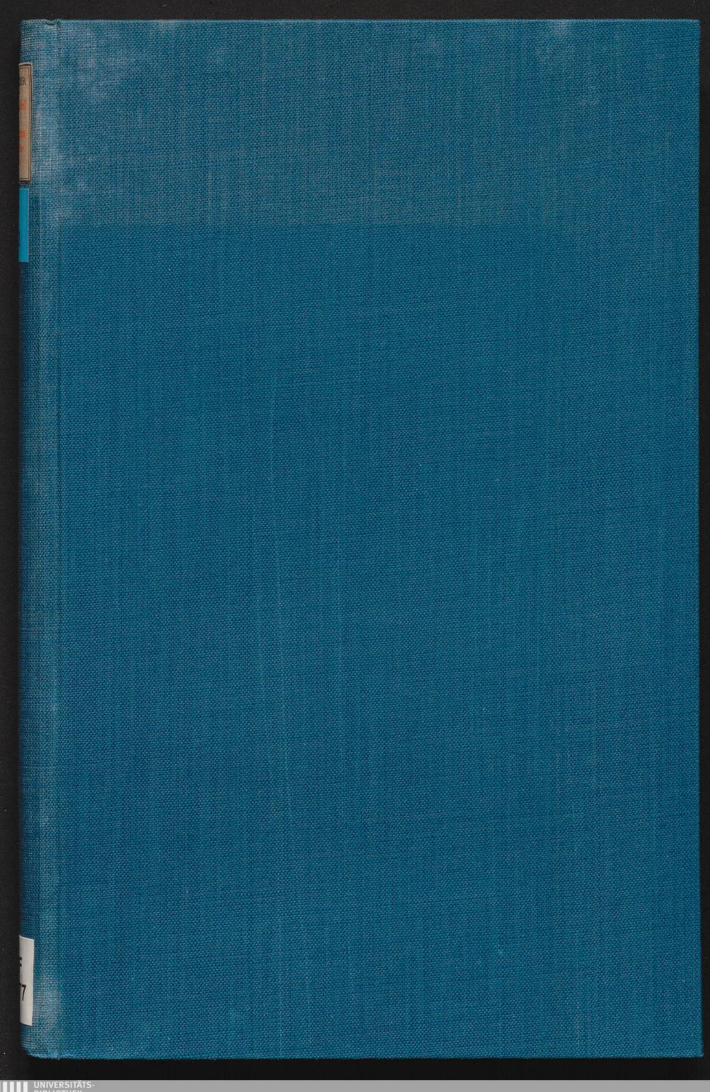


## Die Bibel im deutschen Kulturleben

Vollmer, Hans Salzburg ; Leipzig, 1938

urn:nbn:de:hbz:466:1-68697





Forschungsbibliothek Prof. Dr. Hans-Hugo Steinhoff

Bd. Nr. 2377



8.50 82/8 9

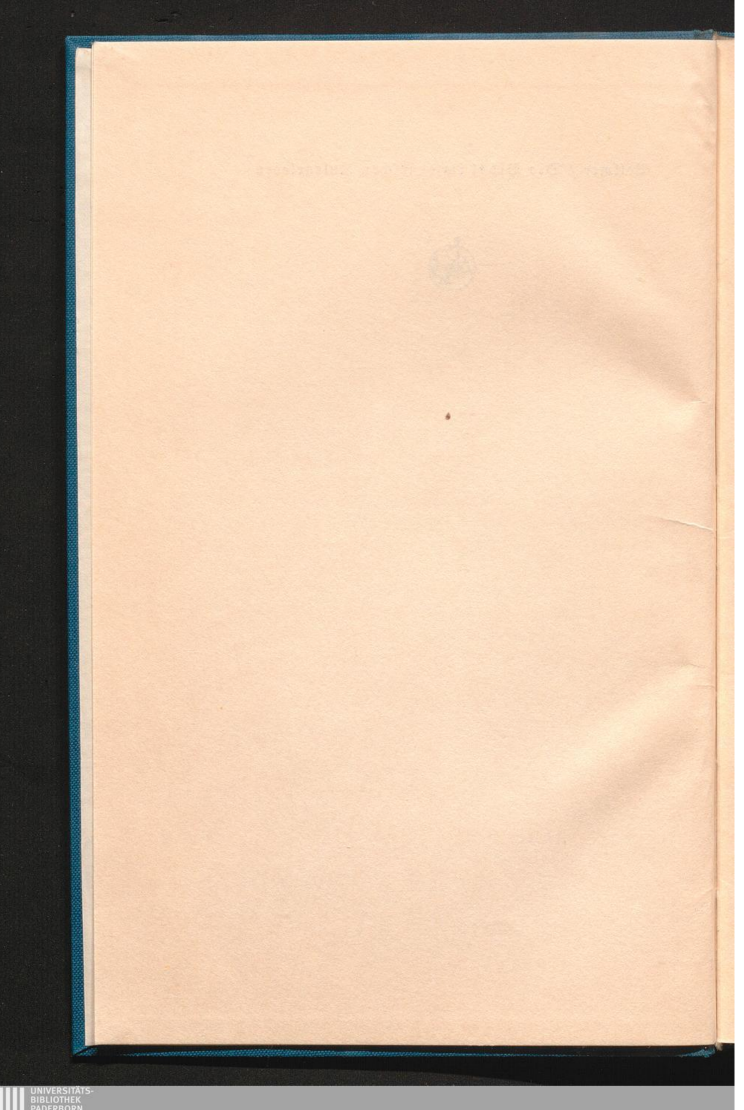
hi LM 1982





Bollmer / Die Bibel im deutschen Rulturleben







# Die Bibel im deutschen Kulturleben

Mit vier Bildtafeln

Von Hans Vollmer Leiter des Deutschen Bibel-Archivs in Hamburg

Verlag Unton Puftet . Galzburg/Leipzig

Coppright 1938 by Berlag Anton Puftet, Salzburg, Leipzig

03 SF 2377



Schutumschlagbild: Biedergabe des Reichsdruckes Dr. 247 "Sans Sebald Beham, Titelblatt gur Deutschen Bibel"

Sat und Drud: Friedrich Puftet, Graphischer Großbetrieb, Regensburg

## Inhaltsverzeichnis

| · Se                                                               | eite |
|--------------------------------------------------------------------|------|
| Vorwort                                                            | 7    |
| Ein führung                                                        | 9    |
| i.                                                                 |      |
| Der biblische Einfluß auf Namengebung,<br>Brauchtum und Schrifttum | 13   |
| II.                                                                |      |
| Der biblische Einfluß auf Dichtung, Musik und darstellende Kunst   | 13   |

## Die nationale Aneignung der Bibel . . . . . . 71

Die "Biblia pauperum". Die Bibel als Predigtgrundlage / Das "Speculum humanae salvationis" / Die Historienbibel / Die Stellung des Volkes zur Bibel / Das erwachende geistige Bedürfs nis der Laienschaft; sein erds und naturkundliches Wissen aus biblisch fundierter Literatur geschöpft / Die anregende Wirkung der Bibel auf wissenschaftliche Studien.

#### IV.

## 

Die Anfänge der Bibelübersetungen / "Plaudite manibus" / Wortgeschichtliche Bergleiche und Übersichten / Der Anteil des Kunsthistorikers an den Bibeluntersuchungen / Die Bibelillusskration und ihre Entwicklung / Die Evangelienhandschrift K. F. M. im Vergleich mit der Beheimschen Evangelienübersetung / Wortgeschichtliche Entwicklungen und Variationen / Die niederzländischen Bearbeitungen der Evangelienharmonie / Die Frage der Herfunft der Texte und ihrer deutschen Verwandten / Verzgleiche mit der Evangelienhandschrift B. H. / Zweck und Verbreiztung der mannigsachen Verdeutschungen / Der Sathau und die Wortstellung / Die Übersetungstradition / Notker — Luther / Das sprachliche Empfinden und Können des Überseters / Die Bezeinssungen / Luthers durch die bereits vorhandenen Bibelüberssetungen / Luthers Vibelübersetung als geistesgeschichtlich bedeutzsame Tat / Zusammenfassung.

### Borwort

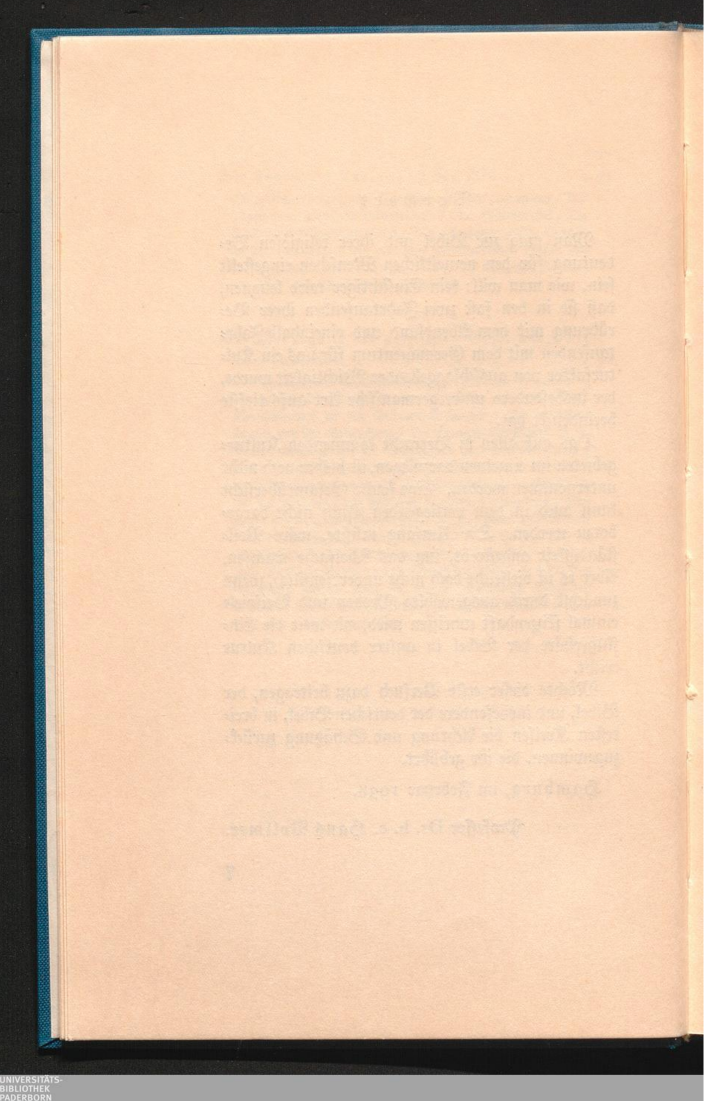
Man mag zur Bibel und ihrer religiösen Besteutung für den neuzeitlichen Menschen eingestellt sein, wie man will: kein Einsichtiger wird leugnen, daß sie in den fast zwei Jahrtausenden ihrer Bestührung mit dem Abendland und eineinhalb Jahrstausenden mit dem Germanentum für uns ein Kultursaktor von ausschlaggebender Wichtigkeit wurde, der insbesondere unsre germanische Art aufs tiefste beeindruckt hat.

Das auf allen in Betracht kommenden Kulturgebieten im einzelnen darzulegen, ist bisher noch nicht unternommen worden. Eine solche Gesamtübersicht kann auch in dem vorliegenden Buch nicht dargeboten werden. Der Umfang müßte, wäre Vollsständigkeit angestrebt, um das Vielfache wachsen. Aber es ist vielleicht doch nicht unverdienstlich, wenn zunächst durch ausgewählte Proben und Beispiele einmal stizzenhaft umrissen wird, wie weit die Einsslußsphäre der Bibel in unster deutschen Kultur reicht.

Möchte dieser erste Versuch dazu beitragen, der Bibel, und insbesondere der deutschen Bibel, in breiztesten Kreisen die Achtung und Schätzung zurückzugewinnen, die ihr gebührt.

Hamburg, im Februar 1938.

Professor Dr. h. c. Sans Vollmer.



## Einführung

"So stellt sich die Wirkung der Bibel auf Kunst und Literatur als unermeßlich dar; man streiche aus ihnen, was von jener angeregt ist, und man steht vor einer unsermeßlichen Lücke, ja Leere.

Was immer aber von der starken Wirkung der Bibel auf das Leben und Schaffen gesagt ward, das gilt im besonderen von der deutschen Art und dem deutschen Volk."

Rudolf Eucken (1916).

Das Wort Euckens entstammt einer Rede<sup>1</sup>, die er zur Feier des 100jährigen Bestehens der Hamburg- Altonaischen Bibelgesellschaft gehalten hat. Während Eucken nach seiner Art in allgemein und philossophisch gehaltenen Erwägungen und Betrachtungen über das Wirken der Bibel auf das menschliche Seelenleben und auf das Verhältnis von Mensch zu Mensch, darüber hinaus auch auf das geistige Schaffen sich ergeht, soll hier im einzelnen dargetan werden, wie die Entwicklung des deutschen Geisteslebens und das Werden der deutschen Vibel auf weite Strecken innigst zusammengehen, und wie von allmählich gereiftem und noch heute lebendigem deutschen Geistessgut her helles Licht fällt auf die geschichtliche Mission der Vibel im Hinblick auf unser Deutschtum.

Das Material zu diesen Darlegungen bietet das Deutsche Bibel-Archiv (D. B. A.). Dieses ist zunächst und vornehmlich in Absicht auf eine künftige

<sup>1</sup> Die geistesgeschichtliche Bedeutung der Bibel. Leipzig (Kröner) 1917.

Geschichte der deutschen Bibel ins Leben gerufen worden. Darum steht in seinen bisherigen Veröffentslichungen die mittelalterliche deutsche Bibelüberssetzung und sbearbeitung durchaus im Vordergrund; hat ja doch die Wissenschaft, keineswegs nur Theoslogie, sondern auch Germanistik, Literargeschichte und Volkskunde ein brennendes Interesse daran, daß die Fülle des bis dahin brachliegenden Tertmaterials

der Forschung erschlossen werde.

Aber unser D. B. A. nennt sich in seinem Untertitel "Forschungeinstitut zur Erfas fung des biblischen Ginschlags in die deutsche Rultur" und geht demgemäß auch der Auswirkung der Bibel in deutscher Kunst und Literatur, im deutschen Lied und Brauchtum nach. Seine bisherigen Sammlungen auch auf diefen Gebieten berechtigen schon jest zu dem Anspruch. von den Spezialforschern mehr als bis heute beachtet zu werden. Go ift es z. B. im D. B. A. zum erstenmal unternommen, die biblischen Darstellungen deutscher Runft nach Motiven zu ordnen. Will also der Runfthistoriker den mannigfachen deutschen Bildern etwa zum Kampf Jakobs mit dem Engel oder zur Erwekfung des Lazarus nachspüren, so wird er zur Bermeidung überflüssigen Aufwandes gut tun, sich zunächst einmal zu vergewissern, was zu seinem Thema das D. B. A. in feinen Sammlungen bereits zusammen= getragen hat. Auch die Registrierung deutscher Haussprüche und sonstiger Inschriften ist zuerst durch unser Institut zentralisiert worden. Zwar war es dabei zunächst auf Texte biblischen Inhalts abge=

sehen. Doch wäre es unwirtschaftlich gewesen, das außerbiblische Material auf diesem Gebiete von der Erfassung auszuschließen und es einer späteren Erkundung zu überlaffen, zumal da bekanntlich von den alten Haussprüchen und Inschriften Jahr für Jahr immer mehr der Vernichtung anheimfällt. Go wäh: len wir unter den eingehenden Sprüchen und Inschriften aus, mas für unsere engeren Zwecke in Betracht kommt. Alles andere legen wir zurück im Sinblick auf ein künftiges "Corpus inscriptionum Germanicarum", das als nationales Postulat sicher ein= mal geschaffen wird. Daneben war es uns eine Freude, schon wiederholt aus dieser Sammlung solchen, die für ihr Beim nach markanten Sinnsprüchen suchten, viel Paffendes zur Auswahl stellen zu können. In den Bereich unseres Archivs gehört auch die Sammlung der zahlreichen familiengeschichtlichen Eintragungen in alten Bibeln, Postillen und sonstigen Erbauungsbüchern.

Woran wir bei dem Titel der vorliegenden Arbeit denken, läßt sich nur zum Teil unter dem von Konrad Burdach geprägten Wort von der "nationalen Aneignung der Bibel" zusammenfassen. Es soll in den nachstehenden Darlegungen im einzelnen gezeigt wer-

den:

1. zunächst, wie die Bibel heute noch im Volke lebt, vielfach auch von denen benutzt und im Munde geführt, die da glauben, sich ganz von ihr gelöst zu haben. Schon dabei, sodann in den Werken unserer Klassiker, bekundet sich der ungeheure Einfluß der Vibel auf unsere Sprache, auch auf die niederdeuts

sche, der freilich noch mehr im letten Teile dieses Aufsatzes hervortreten wird;

2. wie unsere Literatur, die deutsche Musik, die darstellende Kunst und das Gewerbe durch die Bibel, und namentlich die deutsche Bibel, befruchtet sind:

3. wie sie weckend und belebend auf Predigt und Redekunst, auf Schule und Volksbildung, nicht zusletzt auch auf die Wissenschaft einwirkte. — Erst dann soll an Hand der bisher erschienenen 7 Bände von "Bibel und deutsche Kultur" ihrem Entwickslungsgang nachgespürt und dargetan werden;

4. wie die deutsche Bibel bis auf Luther gewor=

den ist.

Luthers Verdeutschung bedeutet zwar keinen Abschluß, aber fraglos einen entscheidenden Höhepunkt in der "nationalen Aneignung der Bibel". Nicht nur daß sie ihre mittelalterlichen Vorgängerinnen, insbesondere auch die gedruckten, verdrängte und bis heute die eigentliche Volksbibel blieb: wo in Literatur, Inschrift und Volksbrauch Biblisches auftritt, begegnet es uns fast immer in Luthers Wortlaut oder doch von diesem beeinflußt.

Besonders überrascht vielleicht der Nachweis, wie stark die bei und üblichen Vor- und Zunamen durch die Namen biblischer Personen beeinflußt sind, auch wo eine solche Ableitung nicht ohne weiteres sich dartut. Die Enders, Drews, Dreefen, Bartels, Bartsch, Mewes, Niehl, Mehlsen, Denis, Sintenis, Niese, Miffen, Jeckel, Röpke, Janisch, Jentsich, Merr, Mat, Thies, Deißmann, Claußen, Rlasing, Rlages, Pahl, Pagel, Petsch, Pietsch, Lippmann, Siemsen, Stef= fen, Thomfen, Maas und viele andere erfahreng. T. hier gewiß zum ersten Male, daß ihr Name biblischer Berfunft ift, und daß sie einen Undreas, Bartholomaus, Cornelius, Dionnsius, Jakobus, Johannes, Markus, Matthäus, Nikolaus, Paulus, Petrus, Philippus, Simon, Stephanus oder Thomas zum Paten has ben. Man kann an Hand der wissenschaftlich zuverläffigen Verzeichniffe bei Bahlow2 errechnen, daß etwa 9 Prozent unserer Personennamen biblischer Abstammung sind; nimmt man die von kirchlichen Beiligen abzuleitenden bingu, fo werden es an die 24 Prozent sein. Und es ift gewiß nicht unintereffant, zu erfahren, daß Brahms feinen Namen von Abraham ableitet, oder daß Börries von Münchhausen seinen Vornamen dem heiligen Liborius verdankt.

<sup>2</sup> Hans Bahlow, Deutsches Namenbuch. Neumunster i. H. 1933, bef. S. 57 ff.

— Den Angaben bei Bahlow sei noch hinzugefügt, daß die biblischen und Heiligen-Namen auch zu neuen Wortbildungen geführt haben. Erwähnt sei nur das bei Reuter begegnende und in Mecklenburg heute noch nicht vergessene Tätigkeitswort "dynsen" = am Dionystag als Termin Stellung oder Woh-

nung wechseln.

Aber auch in volkstümlichen Pflanzen: und Tier: namen sowie in Bezeichnungen von Ortschaften und Häufern, besonders von Gaststätten, tauchen häufig biblische Reminiszenzen auf. Heinrich Marzell hat fürzlich über den Aronstab (Arum maculatum)3 ge= handelt und erwähnt die volksetymologische Deutung des Namens auf Stab oder Bart des ersten jüdischen Hohenpriesters, des Bruders Mose. 4 Dabei weist er auch auf die in Schwaben verbreitete Deutung hin, daß Josua und Kaleb, als sie ins Gelobte Land zogen, den Stab des Naron mitnahmen und daran die große Weintraube aus Kanaan heimtrugen. Dann hätten sie den Stab in die Erde gesteckt und an der Stelle sei das Urum gewachsen; das gelte seit= dem als Sinnbild des Fruchtreichtums, von dem Josua und Kaleb berichteten.

Solcher aus der Bibel abzuleitender Pflanzen: namen gibt es viele. Wenn wir nachstehend einige Beispiele geben, so sind dabei Bezeichnungen nach Heiligentagen, kirchlichen Festen oder christlichen Symbolen wie Johanniskraut, Pfingstrose, Kreuzdorn usw. nicht berücksichtigt.

<sup>3</sup> Zeitschrift für Wolkskunde N. F. VI (1936), S. 36 ff.

<sup>\*</sup> Zeitschrift für Volkskunde M. F. VI (1936), S. 45 f.

- Ad am und Eva für den Blauen Eisenhut (Aconitum napellus) in Schleswig-Holstein, nach der Stellung der Staubgefäße; für das Knabenkraut (Orchis maculata) in Bayern und Kärnten.
- Adamsapfel für Zitrone oder Apfelsine.
- Urch e Noah für den Blauen Eisenhut (Aconitum napellus) in Schlesien, nach der schiffartigen Gestalt der Blüte.
- Aronsbart für die Zentifolie (Rosa centifolia); für die Moosrose (Rosa muscosa) nach dem aromatischen Balsamduft, vgl. Ps. 132 (133), 2.
- Bethlehemstern für den Milchstern (Ornithogalum umbellatum).
- Christus dorn für die Stechpalme (Ilex aquifolium); für die Christusakazie (Gleditschia thriacanthos).
- Christusrohr für den Rohrkolben (Typha), nach Matth. 27, 29 f., besonders in den östlichen Alvenländern vorkommend.
- Christusschweiß für den Mauerpfeffer (Sedum), in Bayern und Österreich gebräuchlich.
- Eliaswagen für den Eisenhut (Aconitum napellus und variegatum), nach der wagenartigen Gestalt der Blüte, in Nordwestdeutschland gebräuchlich.
- Feuriger Busch oder Feuerbusch für den Feuerdorn (Crataegus pyracantha), nach den brennendroten Beeren, vgl. Erod. 3, 2, in der Schweiz üblich.

Gideonswurz für den Sonnentau (Drosera rotundifolia), nach dem Tau, der sich in den feinen, dichten Haaren der Blätter lange und reichlich hält wie auf Gideons Fell, vgl. Richt. 6,38.

Himmelbrand für Königskerze (Verbascum thapsus), vgl. Offenbar. Joh. 13, 13, in Bayern und Österreich gebräuchlich; für die Goldrute

(Solidago).

Him melsbrot für den Rotklee (Trifolium pratense); für den Sauerklee (Oxalis acetosella); für Nelkenwurz (Geum); für den Wegerich (Plantago), nach den duftigen oder honighaltigen Blüten, vgl. Erod. 16, 4.

Him melsleiter oder Jakobsleiter für das Blaue Sperrkraut (Polemonium caeruleum), nach den wie Leitersprossen am Stengel ans

steigenden Blättern.

Hiobstränen für Coix lacrima, vgl. Hiob 16, 20.

Jakobsstab für Alcea rosea, nach dem schlanken Stengel so genannt, in Erinnerung an Genes. 32, 10 (11) oder an Genes. 30, 37 (Luther).

Johannishaupt für den Aronstab (Arum maculatum), schon im 16. Jahrhundert nache weisbarer Name, dem wohl ein Vergleich des aus der Blütenscheide hervorragenden Kolbenteils mit dem auf der Schüssel liegenden Haupt Joshannes des Täufers zugrunde liegt.

Jonaskürbis für Cucurbita lagenaria, vgl.

Jona 4, 6.

Judassilberling für das Silberblatt (Lunaria rediviva).

Lebensbaum für Thuja occidentalis, vgl.

Genef. 2, 9.

Lilienkon falljen u. ä. für das Maiglöckchen (Convallaria maialis); der Name ist entstellt aus dem lateinischen "lilium convallium", Hohes-lied 2, 1 (Bulgat.).

Paradiesapfel für Pirus paradisiaca.

St. Petersschlüsselblume (Primula veris und elatior), in Oberösterreich, Tirol und Steiermark; für die Mondraute (Botrychium lunaria), in Niederösterreich und Tirol.

Rose von Jerich o für Geißblatt, Jelängerjelieber (Lonicera caprifolium), in der Schweiz

gebräuchlich, vgl. Sirach 24, 18.

Rühr mich nicht an! Noli me tangere! Joh. 20, 17, für das Springkraut (Impatiens, noli tangere); für die Mimose (Mimosa pudica).

Steh auf und wandle! Staup un ga weg! Matth. 9, 5; für den Ehrenpreis (Grundheil, Veronica officinalis), wegen der Heilkraft, in Hamburg, Schleswig-Holstein, Mecklenburg und anderswo üblich.

Die mundartliche Abwandlung der biblischen Bezeichnung für das Maiglöck chen "Lilium convallium" war in der Hamburger Ausstellung des D. B. A.s "Deutsche Frucht aus fremder Saat" auf einer Kartenstizze des deutschen Sprachgebietes übersichtlich eingetragen. In der Gegend um Riga

beißt es "Lilienkonfalljen", der Name läuft dann ähnlich an der Ostseeküste entlang und taucht in Schleswig-Holstein als "Lilienconvall" auf, westlich der Elbe zu " Hillgenkummveilchen" entstellt, in den Niederlanden als "Lelieken uit den dale". Die wunderlichsten Formen begegnen im Gudosten: bei Innsbruck heißt die Blume "Liliumfallum", das wird in der Gegend um Salzburg zu "Fillumfallum", füd= lich davon zu "Fildronfaldron" und bei Graz zu

"Fillifaliblüh".

Ergiebiger noch sind die Hausnamen, wenn es gilt, der Bibelkenntnis im Volke nachzuspüren. Im Anschluß an die Zusammenstellungen bei Ernst Grohnes feien z. B. aus Erfurt, dem 16. und 17. Jahrhundert entstammend, folgende biblische Hausbezeichnungen aufgeführt: Zum schwarzen Naron, Bum guldenen Naron, Adam und Eva, Bur großen Arche, Zur kleinen Arche Noae, Zum Engel, Zum bunten Engel, Bu den drei Engeln, Bur Engelsberberge, Zur Engelswaage, Zum beiligen Grabe, Zum Gottesfaal, Zur Himmelspforte, Zum Apostel Jatob, Zum kleinen Jakob, Zum großen Jonas, Zum Johannes, Zum kleinen guldenen Relch, Zum Rinnbacken (Eselskinnbacken), Bu den beiligen drei Könis gen, Zum blauen (oder bunten, großen, boben, fleinen, roten, weißen) Rreug, Bum Ofterlamm, Bum kleinen (großen) Paradies, Zum Propheten.

Von anderen Hausnamen biblischer Herkunft feien noch einige bergesett:

<sup>5</sup> Ernft Grobne, Die Hausnamen und Hauszeichen, Göttingen 1912, S. 148 f.

Aus Bamberg: Flucht nach Ägppten (mit entsprechendem Bild);

Basel: Zu St. Peter, vom Jahre 1418; Zur Megede 1460;

Frankfurt: Betlehem, modo zum gulden Engel

1338; Freiburg: Zum Andreaskreuz 1558; Zum heis ligen Geist 1565; Zum Lämmlein 1565; Zum

Ronft ang: Zum guten Hirten 1686 (mit bild:

wilden Samson 1565;

licher Darstellung); Zum Esel (mit Bild von der Flucht nach Agypten);

Mainz: Zum David um 1350;

Nürnberg: Zum Ofterlamm 1450 (mit Darstellung); Himmelskron;

Regensburg: Zum Goliath 1360;

Straßburg: Zu dem Tempel 1303; Zu dem großen Gotte 1319; Zu dem heiligen Lichte 1371;

Wien: Zur heiligen Dreifaltigkeit 1350; Zu den Himmelsporten 1409; Bei den heiligen drei Kösnigen; Bei Jesu, Maria und Joseph 1749; Imblauen Herrgott 1730; Beim Pater Abraham

1705.

Wir fügen noch einige für Gaststätten besonders beliebte Bezeichnungen an, die ihren biblischen Ursprung ohne weiteres verraten: Jum Walsisch; Ju den drei Kronen; Jum Mohren; Jum Mohrentopf; Jum schwarzen Mann; Jum Stern; Jur Taube; Jum Engel; Jum Löwen; Jum Ochsen; Jum Adler (als Sinnbilder der Evangelisten nach Ezechiel 1, 10).

Aber deutlicher als solche bloße Benennungen reden die überaus zahlreichen Saussprüch e und fonstigen In schriften zu uns, von denen hier begreiflicherweise nur eine bescheidene Auswahl gegeben werden kann. So hat man febr sinnreich in Agnetheln (Siebenbürgen) über das Schulhaus geschrieben: Es werde Licht! — In Albaren (Kreis Hörter) ist als Hausspruch vom Jahre 1721 Phil. 1, 23 in der Übersetzung von Caspar Ulenberg zu les fen: D Herr, ich begehre aufgelöset zu werden und bei Dier, o Christe Jesu, meinen Berren zu fein; ebenda heißt es in einer Aufschrift von 1695: Wer mit Zaren faet, schneidet mit Freuden ein (Pf. 125 [126], 5). — In Altenburg schreibt man 1573: Wenns Gott nicht geit (gibt), hilft fein Arbeit (nach Pf. 126 [127], 1) und in Alverdiffen (Lippe) 1574: Dhelp Gott ut not / Afgunst de is so grot (Pf. 118 [119], 86). — Un einer alten Mühle in Bilken bei Herborn steht die Warnung: Nem nicht zum Pfand den Mühlenstein / Jehova hats verboten / auf daß fein Hunger stell sich ein; vgl. Deuteron. 24, 6. -In Blomberg schrieb man im 16. Jahrhundert in Erinnerung an Sirach 20, 31 und 11, 9 ans Rathaus: Geschenke unde Gave verblenden de Wysen unde doen en einen Thoem in den Mundt, dat se nicht straffen konnen. — Menge dy nicht in fromde Sake unde sitte nicht beim unrechten Ordel. - In Braunschweig mabnt ein Hausspruch nach Sirach 7, 40: All wat du deist / bedenck den End / Grypt wißlich an / und wes behend. — Und in Goslar schärfte man 1550 mit Proverb. 11, 26 den Ein-

tretenden ein: Woll sin korne inholt in der noedt / deme floken de lude den dodt / De segen des Heren kompt over den man / dede sin korne den luden mit= delen kan. — Un Genef. 3, 23 erinnert ein Hausspruch in Pruden (Siebenbürgen) v. 3. 1822: Was Adam tat / das tu auch ich / und baue Gottes Erde / Die gute Mutter nähret mich / mit Weib und Kind und Herde. — Oft sind in solchen Hausauf: schriften auch mehrere Bibelstellen vereinigt, so wenn es in Reichesdorf (Siebenburgen) beißt: Schaff, weil es Tag noch ist / steb auf, weil du fest noch bist / bilf da, wo Not entsteht / gib, wo die Armut fleht / bet', wo auch Not dir drobt / trau stets auf deinen Gott! Hier handelt es sich um eine Zusammenstel= lung aus Joh. 9, 4; 1. Kor. 10, 12; Matth. 5, 42; Pf. 49 (50), 15 und Pf. 36 (37), 5. — Eine ähn= liche Häufung findet sich in einem alten Spruch zu Rosenau (Siebenbürgen): Wär ich weis' wie Salo: mon / war ich schön wie Absalon / war ich stark wie Simson / hätt ich aller Menschen Adel / war ich doch nicht ohne Tadel.

Nicht immer aber gibt sich die biblische Herkunft gleich auf den ersten Blick zu erkennen. Verfasser ist vor einigen Jahren einer Reihe von solchen Haussprüchen, die besonders verbreitet sind, im einzelnen nachgegangen.<sup>6</sup> Dahin gehört das bis ins 15. Jahrhundert zurückzuverfolgende Wort: "De Waerheit is to Hemmel abetoegen / De Trouwe is ower dat

<sup>6</sup> Hans Vollmer, Deutsches Bibel-Archiv, Hamburg. Bericht Herbst 1931 mit einer Beigabe: Bibel und deutsche Volksweisheit, einige alte Hausinschriften. Athenaion, Potsdam 1931.

Meer gefloegen / De Gerechticheit is allenthalven verdreven / De Ontrouwe is in de Werldt gebleven. / Godt, min Heer, woe feer geit Gelt voer Ger / Ge= walt voer Recht! / Dat klaege ick arme Knecht" fo lautet es nach H. Draheim? als Hausspruch zu Dl= dersum in Oftfriesland, datiert v. J. 1580. Für die mannigfachen Abwandlungen aus früherer oder spä= terer Zeit muß auf die Ausführungen in dem erwähn= ten Jahresbericht von 1931 verwiesen werden; bier sei nur noch gesagt, daß Stellen aus den alttestamentlichen Propheten wie Jesaia 59, 14 ff. und So= sea 4, 1 f. bei diesen beweglichen Rlagen von Einfluß waren. Noch älter und noch verbreiteter ist der Spruch: "Wir bawen hir alle feste / Und seind doch fremde geste / Da wir sollen Ewig sein / Da bawen wir gar wenig ein." Das ift eine Berbindung von Hebr. 13, 14 und 2. Kor. 5, 1. — Gleichfalls schon im 15. Jahrhundert nachweisbar ist der schwermütige Ausdruck grüblerischen Sinnens: "Ich leb und waiß nit wie lant / 3ch stirb und waiß nit wann / 3ch far und waiß nit wahin / Mich wundert das ich so fröhlich pyn." In ähnlicher Fassung läßt sich das Wort noch heute als Hausspruch belegen. Heinrich von Kleist las es an einer Wohnung nahe beim Thuner See; es wirkte in feiner " Herrmannsschlacht" bei der Begegnung des Varus mit der Alraune nach. Luther, zu deffen Zeit der Spruch sehr verbreitet gewesen sein muß, suchte durch Umgestaltung die gegenteilige Stimmung auszulösen, indem er schrieb:

<sup>7</sup> H. Draheim, Deutsche Reime, Inschriften des 15. Jahrhunderts und der folgenden, Berlin 1883, S. 88.

"Ich lebe und weiß wol wie lang / Ich sterbe und weiß wol wie und wenn/ (nemlich alle tage und stunden für der welt) / Ich fare und weiß wol wohin / Mich wundert daß ich noch traurig bin."8 Aber diese Anderung hat sich im Volke nicht durchgesett. Und man muß fagen: der duftere Ernft, der über der ur: sprünglichen Fassung liegt, ist gut biblisch, man vergleiche nur z. B. unter anderen Stellen Pf. 38 (39) 6, auch in Luthers Übersetzung. Für die Forms gebung in unserem Wort kommen andere Bibelstellen in Betracht wie etwa Hiob 32, 22: Nescio ... quamdiu subsistam, Sirach 13, 16: Cum subversione tua ambulas und Soh. 12, 35: qui ambulat in tenebris, nescit quo vadat. — Endlich sei noch auf einen Spruch eingegangen, der manchem Leser aus Reuters "Stromtid" bekannt sein wird und in einer neueren niederdeutschen Form lautet: "De sin kinner gift Brot / Und litt dabi felbst Not / Den flat mit duffe Kül dod / Drüm treck die nich eher ut / Us du to Bett geihft!" Diefer Ausdruck ferniger Bolksweis: beit war einst sehr beliebt als Aufschrift an Häusern und Toren; man kann ihm nachgeben bis auf Gebastian Brants "Narrenschiff" (1494), wo es in Nr. 90 mit Bezug auf törichte Eltern beißt: "Der ift enn narr der kynden gytt / Do er syn zyt solt leben mytt / ... Doch im geschicht wol halber recht / Worlich ist er an wyten schlächt/Das er mit wortten im loßt klusen / Des soll man im mit kolben lusen." Es scheint aber bisher allgemein übersehen zu sein, daß

<sup>8</sup> Wgl. die Auslegung des XIV. und XV. Kapitels im Johannessevangelium, Wittenberg 1538.

dies so volkstümlich gewordene Wort letzten Endes auf die Bibel zurückgeht; denn Sirach 33, 20—24 liest man ganz verwandte Gedankengänge, wenn es heißt: "Dem Sohne und Weibe, dem Bruder und Freunde räume keine Gewalt über dich ein, so lange du lebst; auch übergib keinem anderen dein Vermösgen, damit es dich nicht reue und du darum betteln mußt... Denn es ist besser, daß deine Kinder dich bitten, als daß du auf die Hände deiner Söhne blicken mußt... Erst am Tage, wo es mit deinem Leben zu Ende geht, und in der Todesstunde verteile dein Erbe."

Es seien hier ferner noch einige Inschriften auf Grabsteinen, Münzen und Geräten mitgeteilt. Besonders reich sind bekanntlich die Friedhöfe an Inschriften biblischen Inhalts. Aber nicht alles ist der Beachtung wert; endlos sind die Wiederholungen befonders beliebter Sprüche in geläufiger Form, meift der der Lutherschen Übersetung. und selten ist, was nach Inhalt oder Fassung aus diefem Rahmen herausfällt. Davon mogen bier einige Proben Plat finden. In Anklam mahnt 1628 ein Grabstein mit Girach 41, 15: "Siehe zu, das du deinen gutten Nahmen behaltest." Es sei bei dieser Gelegenheit darauf hingewiesen, daß das jest soviel zitierte Wort der Lieder-Edda: "Besit stirbt, Sippen sterben, du selber stirbst wie sie; doch Nachruhm stirbt nimmermehr, den der Wackere gewinnt" (Sprüche Hars, Hovamol) seine nächste Parallele, wenn nicht seine Quelle in Sirach 41, 15 f. hat, denn dort heißt es: "Siehe zu, daß du einen guten Namen behaltest; der bleibt dir gewisser denn taufend große Schäte Goldes. Ein Leben, es fei wie aut es wolle, fo währt es eine fleine Zeit; aber ein gu= ter Name bleibt ewiglich." — In Gammertingen (Württemberg) setzte man 1525 die Worte aus Biob 14, 14 f. auf einen Grabstein: "Ich warte teglich, weil ich streite / bis daß meine Verenderung fombt / das du mir rufest und ich dir antworte." — Ein Gemisch aus Jesaia 66, 14 und Pf. 125 (126), 5 war seit Ende des 16. Jahrhunderts in Ruddewörde (Holstein) als Grabinschrift zu lesen: "Unsere Bene werden gronen wie dat Graß / De Liff werdt mit Trenen geseet / so schüllen se mit Froden was= sen." — Die Grabschrift Adolphs I. von der Mark in der Karthäuserkirche zu Wesel v. J. 1488 fagt mit Bezugnahme auf Matth. 5, 37: "Syn Nyn was Nyn gerechtig / Syn Ja was Ja vollmächtig / Hen was sins Ja gedächtig/Son Grondt syn Mondt ein= trächtig." Auch unter den derbehumoristischen Grabsprüchen fehlt es nicht an solchen mit biblischen Anklängen. So hat man in Eberschutz bei Hofgeis: mar einem alten Gemeindehirten auf den Leichen: stein gesett: " Sie lig de olle Oldenbrink / Sin Lebelang bet be gehinkt / Ber nimm em up int himmel= riek / Un mak em sine Beene gliek / Du nimmst ja alle Schope an / Lot auf den ollen Bock met gahn." (Wal. Matth. 25, 32 f.)

Auch auf Münzen und Medaillen ist manches Bibelwort in deutscher Sprache zu lesen. So prägte man 1701 in Preußen Ps. 98 (99), 4: "Im Reich dieses Königs hat man das Recht lieb", und 1676 in Sachsen Deuteron. 33, 25: "Dein Al-

ter sen wie deine Jugend!" Nicht selten sindet man auch auf Glock en und auf Wafen deutsche Bibelsprüche. So steht in Arnstadt auf einer Glocke von 1576 Jesaia 40, 8: "Gotts Wort ist und bleisbet ewig." Eine Glockeninschrift zu Oberköllnbach (Bayern) von 1551 gibt Joh. 1, 29 so wieder: "Nim war, das ist das Lam Gottes, das da hin nimt die Sind der Welt." Und in Wetteborn (Hannover) ladet eine Glocke von 1562 mit Matth. 11, 28 ein: "Romet her to mi alle de gi bemoet unde beladen sint, if wil ju erquicken."

Auf einer Schwertklinge aus der Zeit um 1535, jest im Historischen Museum zu Dresden, ist Sirach 28, 3 f. zu lesen, und zwar, wie meist, wo wir nichts anderes notierten, im Anschluß an Luthers Übersetzung: "Ein Mensch halt gegen dem anderen den Zorn unnd wil ben dem Herrn Genad suchen? Er ist unbarmhertigk gegen seins gleichen unnd wil für seine Sunde bitten?" Und auf einem Breitschwert ebendort v. J. 1552 steht geschries ben: "Laß mir die Nache / ich wills vergeltenn"

(Deuteron 32, 35).

Auf einer Silberschale des 17. Jahrhunsderts in Gelnhausen heißt es nach Apokal. Joh. 2, 10: "Wer beständig bleibt bis in den Todt/bekompt des Lebens Eron von Gott"; auf einem Brunnen in Basel aus dem Jahre 1539 nach Joh. 6, 35: "Fass Christi göttlich Wort und Lehr/So wird dich dürsten nimmermehr"; auf einem Ofen in Bülach (Schweiz) v. J. 1673 im Anschluß an Röm. 12, 12 und 8, 39: "Geduld das Beste ist in allem Kreuz und

Leiden / macht, daß von Gottes Huld kein Trübsal uns mag scheiden", und auf einer Schrankt ür aus der Zeit um 1580 im Museum für Kunst und Gewerbe zu Hamburg nach der niederdeutschen Ausgabe der Lutherbibel (Lübeck 1534): "Den Heren kennen is eine fullenkamen Gerechticheit, unde sine Macht weten is eine wortel des ewigen Levendes (Weish. 15, 3).

Das sind natürlich nur spärliche Proben aus einem überreichen Material, die veranschaulichen sollen, wie fromme Volkssitte auch Gebrauchsgegenstände des täglichen Lebens zu Trägern des Bibel-

wortes machte.

Wenden wir uns nun den zahlreichen Sprich= wörtern und Redewendungen zu, die unsere Sprache aus der Bibel sich aneignete. Wie die Personennamen werden sie von den Sprechern vielfach im Munde geführt, ohne daß diese sich des Ursprungs bewußt sind. "Der Arbeiter ift feines Lohnes wert" sagen wir so oft mit Luk. 10, 7; "Wer nicht arbeiten will, soll auch nicht effen" mit 2 Thes= fal. 3, 10. Wir hüten etwas "wie unseren Augapfel" und denken nicht daran, daß das Bild aus Deuteron. 32, 10 stammt; wir reden von einem "Glauben, der Berge versett" mit 1. Korinther 13, 2. "Bis hierher und nicht weiter!" rufen wir aus mit Hiob 38, 11; "Bleibe im Lande und nähre dich redlich!" mahnt man so oft — das Wort ging aus Pf. 36 (37), 3 in den Bolksmund über; "fich nach der Decke zu strecken" verlangt sehon Jesaia 28, 20; "der Rest den Gottlosen!" zitiert man jetzt vielfach scherzhaft, aber das Wort hat im originalen Zussammenhang Ps. 74 (75), 9 einen recht ernsten Sinn. "Die Hände in Unschuld waschen" stammt aus Ps. 72 (73), 13; "herrlich und in Freuden les ben" aus Luk. 16, 19; "Ein Herz und eine Seele" aus Apostelgesch. 4, 32. "Wes das Herz voll ist, des geht der Mund über" ist erst durch Luthers Anwensdung in Matth. 12, 34 zum geflügelten Wort gesworden.

Um einen Begriff zu geben von der Fülle dessen, was wir in der täglichen Umgangssprache aus dieser Quelle schöpfen, sei hier nur aus zwei biblischen Büschern einiges zusammengestellt, was uns durch den häusigen Gebrauch fast zur abgegriffenen Münze geworden ist: aus dem Buche Sirach und aus dem Matthäusevangelium:

"Wer sich in Gefahr begibt, kommt darin um"

stammt aus Girach 3, 27.

Die Redewendung "wider den Strom schwimmen" aus Kap. 4, 31.

"Das Werk lobt den Meister" heißt es ebenda 9, 24.

"Wer Pech angreift, besudelt sich" 13, 1.

"Seine Worte auf der Goldwaage wägen" sagen wir mit Sirach 28, 29.

"Alle Wasser fließen ins Meer" steht ebenda 41,

Weit reicher noch quillt es uns aus dem Matthäus: evangelium entgegen:

Man soll "sein Licht nicht unter den Scheffel stellen" heißt es dort 5, 11.

"Die linke Hand soll nicht wissen, was die Rechte tut" 6, 3.

"Niemand kann zwei Herren dienen" 6, 24. "Jeder Tag hat seine eigene Plage" 6, 34.

Der "Splitterrichter" stammt aus 7, 5; die "Persten, die man nicht vor die Säue werfen soll", aus 7, 6; "Steine statt Brot" aus 7, 9; die "Wölfe in Schafskleidern" aus 7, 15.

"Seid klug wie die Schlangen und ohne Falsch

wie die Tauben" heißt es 10, 16.

"Der Prophet gilt nichts in seinem Vaterlande"
13, 57.

" Sier ift gut fein, bier wollen wir Butten bauen"

17, 4.

Das Wort von der "elften Stunde" steht 20, 6 und 9; von "des Tages Last und Hiße" 20, 12; daß "viele berufen sind, wenige auserwählt", sindet sich 20, 16; die Redewendung "das eine tun und das andere nicht lassen" liest man 23, 23; vom "Aas, um das sich die Geier (Adler) sammeln" 24, 28; vom "willigen Geist, aber schwachen Fleisch" 26, 41.

Damit sind die Entlehnungen allein aus diesen beis den Büchern bei weitem noch nicht ausgeschöpft.

Dazu kommt eine Unmenge allgemein übslich gewordener Ausdrücke und Bezeichen ungen, die der Bibel entlehnt sind. Nur zur Verdeutlichung dessen, was gemeint ist, seien auch das von noch einige Proben gegeben. Dahin gehören z. B. "A und D" (im Sinne von "Anfang und Ende". Apokal. Joh. 1, 8), "in Abrahams Schoß" (Luk. 16, 22), "der alte Adam" (nach Eph. 4, 22 u. a.),

"ägnptische Finsternis" (Erod. 10, 22), "Unsehn der Person" (Apostelgesch. 10, 34), "Stein des An= stoßes" (Jesaia 8, 14, vgl. 1. Petr. 2, 8), "Augen= dienerei" (Eph. 6, 6), "Balken im Auge" (Matth. 7, 5), "Dorn im Auge" (Num. 33, 55), "Buch mit sieben Siegeln" (Apokal. Joh. 5, 1), "elfte Stunde" (= höchste Zeit. Matth. 20, 6. 9), "Ende mit Schrecken" (Pf. 72 [73], 19), "Erdenkloß" (Genef. 2, 7), "Feigenblatt" (= notdürftige Bedeckung. Genes. 3, 7), "Feuerprobe" (Sprüche Sal. 17, 3, vgl. 1. Petr. 1, 7), "Fleischtöpfe Ugpptens" (Erod. 16, 3), "Gewiffensbiffe" (Hiob 27, 6), "guten Willens" (Luk. 2, 14 Bulgata), "Hausehre" (für Chefrau. Pf. 67 [68], 13), "himmel= schreiend" (Genes. 4, 10), "Hiobspost" (Hiob I, 14-19), "der wahre Jakob" (Genes. 27, 36), "Rainszeichen" (Genef. 4, 15), "Rind des Todes" (1. Sam. 26, 16), "Rrethi und Plethi" (2. Sam. 8, 18), "Lazarett" (Luk. 16, 20), "Leidenskelch" (Matth. 26, 39), "Für ein Linsengericht" (Genef. 25, 29 ff.), "Mammonsdiener" (Matth. 6, 24), "Menetekel" (Dan. 5, 25), "Mördergrube" (Mat: thäus 21, 13), "Pfahl im Fleische" (2. Kor. 12, 7), "Prediger in der Wüfte" (Jefaia 40, 3), "Saul un= ter den Propheten" (1. Sam. 10, 10 ff.), "in Sack und Asche" (Jefaia 58, 5), "zur Salzfäule erstarrt" (Gen. 19, 26), "Samariterdienst" (Luf. 10, 33 ff.), "Schale des Zorns" (Apokal. Joh. 15, 7), "Scherf= lein der Witme" (Mark. 12, 42), "Schiboleth" (Richt. 12, 6), "Simonie" (Apostelgesch. 8, 18 ff.), "Sündenbock" (Levit. 16, 20 ff.), "Tang ums gol=

dene Kalb" (Erod. 32, 8), "Tohuwabohu" (hebräsisch) = wüste und leer. Genes. 1, 2), "übertünchte Gräber" (Matth. 23, 27), "ungläubiger Thomas" (Joh. 20, 29), "Uriasbrief" (2. Sam. 11, 15), "Salomonisches Urteil" (1. Kön. 3, 16 ff.).

Rein Beurteiler, der sehen will, wird sich dem überwältigenden Eindruck entziehen können, wie stark die deutsche Bibel in den Zeiten, als sie tatsächlich ins Volk drang, auf unsere Umgangssprache und unser Brauchtum eingewirkt hat. Auf dies letztere wird noch zurückzukommen sein, wenn wir von Bibel und Kunstgewerbe reden. Die Einwirkung auf die Sprache konnte unmittelbar und mittelbar erfolgen, mittelbar auf dem Umwege über die Literatur.

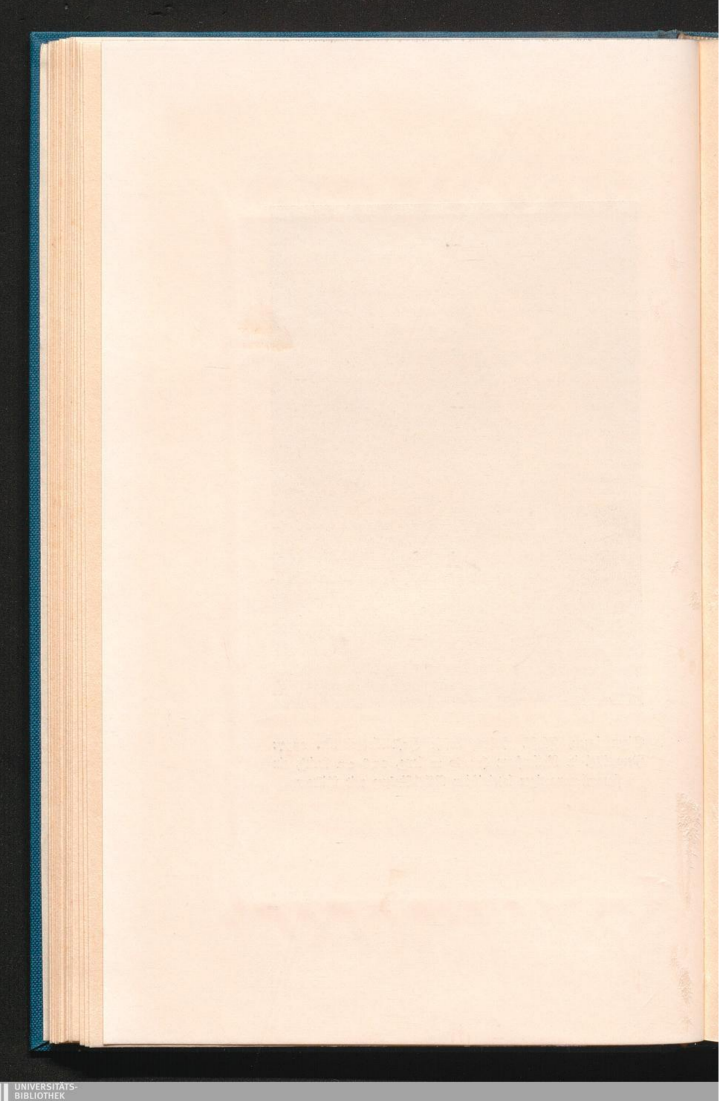
Die frühere Meinung, Luthers Bibelübersetzung sei die Quelle der neuhochdeutschen Schriftsprache gewesen, ist von der Wiffenschaft eingeschränkt und berichtigt worden. Der Leser wird sich im Verlauf unserer Darlegungen durch dargebotene Proben aus vorlutherischen Bibelverdeutschungen selbst überzeugen, daß diese keineswegs durchweg so hölzern und unbeholfen waren, wie man es früher fast allgemein darstellte und auch noch heute vielfach darstellt. Mancher treffende Ausdruck, manche glückliche Wendung wird uns dort begegnen, die man noch vor wenigen Jahren nur Luther zugetraut hätte. Und doch besteht das Urteil von Ernst Moris Arndt zu recht, daß Luther durch seine Bibel unserer Sprache "den kurzen Schritt der Kraft, den trauten Ton der Einfalt gab, den sie wohl wird behalten muffen, wenn sie deutsch bleiben foll". Mit seinem Feingefühl für das Bildhafte, Urwüchsige, Volkstum: liche behielt er im Ohr, was ihm an guter deutscher Wiedergabe, namentlich in den sonntäglichen Episteln und Evangelien, im einzelnen begegnete, und brachte es bei der eigenen Übertragung vielfach in Unwendung, aber reichlichst vermehrt durch neue Einfälle, Gedanken und persönlichstes Gestaltungs: vermögen. Daß dies auch für ihn bei aller Begabung kein müheloses Geschäft war, das zeigt dem aufmerksamen Betrachter ein Einblick in die erhaltenen Reste der eigenhändigen Niederschriften, die von Paul Pietsch in der Weimarer Luther-Ausgabe, "Die deutsche Bibel", 1. Band,9 herausgegeben find, und in die Revisions-Protofolle, die Karl Drescher ebenda im 3. und 4. Bande ans Licht brachte. Indem Luther durch Anpassung des Fremden an deutsche Verhältnisse und Vorstellungen die Bibel auch dem kleinen Manne schmackhaft machte, schuf er ein Volksbuch, das die darin zur Herrschaft gelangte veredelte und bereicherte Sprache in weiteste Kreise trug. Auch die niederdeutsche Bearbeitung, die sogenannte Bugenhagen-Bibel, 1533/34 bei Ludwig Diet in Lübeck erschienen, steuerte zu dieser Wirkung bei, war sie doch nichts als wortgetreue Ubertragung der Lutherbibel ins Miederfächsische.

Daß die weiteren Gestalter unserer Sprache auf Luthers Schultern stehen, ist schon oft genug dargestan worden. Hier soll es uns an einigen hervorragens den Erscheinungen in Erinnerung gebracht werden.

<sup>\*</sup> Weimar 1906. Man beachte besonders die vier Beilagen mit Nachbildungen aus der Zerbster und der Berliner Handschrift.



Sigmaringen, Fürstl. Hobenzollersche Hofbibliothek Nr. 2997: Perg.-Mf. in Rollenform (11,60 m lang, 10,8 cm breit), ein stammbaumartiger lateinischer Bibel-Auszug mit Vildern





In der Reihe "Barock" der bei Philipp Reclam erscheinenden Sammlung "Deutsche Literatur" ist fürzlich der Band "Vor: und Frühbarock" heraus: gekommen.10 Bier heißt es in der Einleitung (S. 16 f.): "Luthers Sprache gibt unserer Barock dich tung unabsehbare Anstöße. Nicht nur ungählige Worte und Fügungen, auch eine ungekannte Würde und Weihe der Rede dankt Opit dem Reformator." Und "nicht nur der Sprach= schat Luthers bildet einen Stock der barocken Dichtung, die dem Lutherischen Schritt zur Bereinheitlichung der Schriftsprache manchen Schritt zur Bereinheitlichung der Grammatik und Rechtschreibung, den entscheidenden Schritt zur Begründung unserer Dichtersprache, unseres neueren Schrifttumsbetriebes hinzufügt. Undenkbar bliebe auch die Barockdichtung ohne die biblischen Motive. Das Hohelied, die Sprüche, besonders die Psalmen, durch Luther zu deutschem Gemeingut geworden, bergen Lieblings: gleichnisse auch des Barock". Dies Urteil wird durch die bei Enfarz folgende Auswahl von Gedichten voll: auf bestätigt. Man lese etwa aus den "Geistlichen Poemata" des Martin Opis die Bearbeitung von 1. Korr. 13, 1. Petr. 5 und Ephes. 6 oder den Lobgefang zum Geburtstage des Beilandes,11 die Berfe

11 Wenn es hier übrigens zur Verherrlichung Bethlehems heißt (S. 145): Die Insel Creta selbst / des Jovis Vaterland / soll kunfftig

<sup>10</sup> Herausgegeben von Herbert Cysarz, Leipzig 1937. Auch Hoch: und Spätbarock, sowie Schwund: und Kirchenbarock sind inzwischen erschienen. — Dazu vergleiche man auch den Aufsatz von Cysarz "Deutsche Fragen der barocken Lyrik" in dem Doppelheft vom 10. und 20. August 1937 der "Forschungen und Fortschritte".

von Simon Dach über Sirach 25, 13 ff. und Ps. 127 (128), Christoph Kaldenbachs Dichtung zu Luk. 7, 37 f. oder die Dichtungen des Jesaias Rompler von Löwenhalt oder Johann Wilhelm Simlers "Vermahnungsgesang zu rechtmäßigem und hershafftem Streit" (S. 192):

... Es sol euch nicht erschrecken des Feindes macht und trutz: dann Gott / zu ewerm schutz / wird seinen arm ausstrecken usw.

Ganz eigentümlich berührt in August Augspurgers "Der verzweifelnde Verräter Judas" die Vermisschung griechisch-römischer Vorstellung mit Biblisschem in Luthers Fassung, so am Schluß (S. 197):

Ach/nimm ein Erebus! vmbschlossen ohne Mawer/ Den / der dein Recht gekaufft vmb drenßig Silling.

Das wird noch überboten durch Philipp Z e s e n, der in seiner Klage um Leiden und Sterben Christisagt:

gegen dir seyn gänklich vnbekandt. / Die ewige Stadt Rom wird neigen ihre Krone / And ihres Ablers Macht / vor deinem großen Sohne: Wird ben Apollo nicht mehr suchen Prophecen / And sagen / das in dir ihr Gott gebohren sey usw. —, so erinnert das stark an die Art, wie in der "Ecloga Theoduli" (Gottschalk?) Biblisches und Heidnisches vergleichend gegeneinander gestellt wurde. Recensuit Joannes Osternacher, Urfahr prope Lentiam 1902, 1907 (er programmate Collegii Petrini). — Eine aussührliche Inhaltsangabe und Würdigung bei Hans Vollmer, Monatsschrift für die kirchliche Praxis 1904, S. 321 bis 333 und 472 st. Diese Ecloga blieb bis in nachreformatorische Zeit ein beliebtes Schulbuch und ist noch im 17. Jahrhundert mehrsach neu gedruckt worden.

... Fahr fort, Melpomene, mit mir zu trauern hier,

Und Titan decke zu der Wangen rothe Zier!

Rlopstock, "der "Sänger", der eine neue Gesmütswelt eröffnete und ein neues Ideal des Dichsters schuf, der uns in seinen freien Rhythmen eine neue Musik der Sprache gab",12 hat den Dank, den er dabei Luther schuldete, in einer seiner Oden bestundet.

Rein Kenner der deutschen Literatur wird den starten Einfluß unterschäten, den Rlopstocks gestal= tende Kraft auf unsere Sprache gewann. Mag auch der "Meffias" durch feine Breiten und die Gefühlsseligkeit seiner lyrischen Partien unserem Geschmack mehr oder minder ungenießbar geworden sein, seine sprachbildende Bedeutung darf deshalb nicht ver= kannt werden. Und Luthers Bibeldeutsch ist dabei die Grundlage. Gleich der erste Gesang kennzeich= net die ganze Dichtung. Erinnern manche apokryphe Erweiterungen z. B. im Anklang an das Ni= kodemus-Evangelium an die ausschmückende Art der mittelalterlichen Hiftorienbibeln, so fallen die von Empfindsamkeit bisweilen geradezu triefenden Zuta= ten aus dem Eigenen — man denke nur etwa an Benjamin und Jedidda — uns Kindern einer an= deren Zeit oft stark auf die Nerven. Aber dem Ein= druck eines ungeheuren Fortschrittes der Sprache kann niemand ausweichen, der die deutsche Literatur der Vorzeit zum Vergleich heranzieht. Und doch

<sup>12</sup> Karl Sell, Die Religion unserer Klassiker, Tübingen und Leip= 3ig 1904, S. 2.

lugt überall aus diesen Rhythmen Luthers Bibelsprache bervor, nicht nur in einzelnen Ausdrücken wie "Tiefen der Gottheit" (1. Kor. 2, 10), "Säufeln der Gegenwart Gottes" (1. Kön. 19, 12), "der Erst' und der Lette" als Bezeichnung für Gott (Apokal. Joh. 1, 11. 17 vgl. Jesaia 41, 4 u. ö.) oder Wendungen wie "euch hat herzlich verlangt" (Luk. 22, 15), sondern auch in Zitaten oder Anspielungen wie "Werdet wie Kinder, sonst könnt ihr das Reich des Vaters nicht erben" (Matth. 18. 3, Mark. 10, 15). Und an Luthers versinnlichender Sprachkunst hat sich der Dichter geschult, zu eigener Schöpfung erstarkend; das zeigt sich vor allem auch in den Oden. Man vergleiche den "Pfalm" überschriebenen Sang von 1789, in dem er die einzelnen Gäte des Vater: unsers verbindet mit dithprambischer Lobeserhebung und Anbetung des Höchsten, oder die prachtvollen Strophen aus der "Frühlingsfeier":

Umwunden wieder, mit Palmen Ist meine Harf' umwunden! ich singe dem Herrn! Hier steh ich. Rund um mich Ist alles Allmacht und Wunder alles!

Mit tiefer Ehrfurcht schau ich die Schöpfung an, Denn du, Namenloser, du Schufest sie!

Lüfte, die um mich wehn und sanfte Kühlung Auf mein glühendes Angesicht hauchen, Euch, wunderbare Lüfte, Sandte der Herr, der Unendliche. Aber jetzt werden sie still, kaum atmen sie, Die Morgensonne wird schwül. Wolken strömen herauf. Sichtbar ist, der kommt, der Ewige! . . .

Seht ihr den Zeugen des Nahen, den zückenden Strahl?

Hört ihr Jehovas Donner? Hört ihr ihn? hört ihr ihn, den erschütternden Donner des Herrn?

Herr, Herr, Gott! Barmherzig und gnädig! Angebetet, gepriesen Sei dein herrlicher Name!

Herders Kauptverdienst im Hinblick auf die Bibel liegt weniger auf dem Gebiet ihrer "nationaslen Aneignung" im engeren Sinne als in der Erschlies zung ihres menschlichen, das will hier sagen: ihres philologisch-geschichtlichen Verständnisses. Mit seisnem von Hamanns Geist befruchteten Sinn für alles Ursprüngliche, Bodenständige lehrte er die bisblischen Bücher aus der Umwelt und Eigenart ihrer Versasser verstehen. Freilich hat er sie gerade das durch auch vielen nahegebracht, denen sie bei andrer Auffassung fremd blieben oder fremd wurden; zu diessen gehörte auch Goethe, wie unter manchem andern auch dessen Beschäftigung mit dem Hohenlied besweist.<sup>13</sup>

<sup>18</sup> Ngl. Karl Habersaat, "Das Hohelied Salomonis bei Goethe" in Deutsches Bibel-Archiv: Sechster Bericht, Hamburg 1936, S. 14 bis 16.

In Herders eigenen Übertragungen blickt bei allem Fortschritt der Sprache und des Verständnisses doch vielfach Luthers Vorbild durch. Man vergleiche zur Probe Ps. 45 (46):

Gott ist uns Zuversicht und Macht, Eine Hilf', in Nöten stark und treu erfunden! Darum fürchten wir uns nicht, und wankte gleich die Welt, Und sänken Berge in des Meeres Grund. Laß seine Fluten schallen, laß sie brausen, Laß Berge zittern seiner Majestät! Noch werden seine Ströme Erfreuen Gottes Stadt, Des Hocherhabnen Wohnung. Gott ist in ihr, sie wanket nicht! Gott hilft ihr . . . zu rechter Zeit usw.

Wenden wir uns nun G o e th e zu, so sagen wir gewiß nichts Neues mit der Behauptung, daß seine Sprache ohne Luthers Bibeldeutsch undenkbar ist. Man vergleiche etwa die Klage des jungen Werther: "O Gott, du siehst meine Tränen! Mußtest Du, der Du den Menschen arm genug erschufst, ihm auch Brüder zugeben, die ihm das bischen Armut, das bischen Vertrauen noch raubten, das er auf Dich hat, auf Dich, Du Alliebender! — Vater, den ich nicht kenne! Vater, der sonst meine ganze Seele füllte und nun sein Angesicht von mir gewendet hat, ruse mich zu Dir! Schweige nicht länger! Dein Schweigen wird diese dürstende Seele nicht aufhalten. — Die Welt ist überall einerlei, auf Mühe und

Arbeit Lohn und Freude; aber was soll mir das? Mir ist nur wohl, wo Du bist, und vor Deinem Angesicht will ich leiden und genießen." — Das ist fraglos Nachdichtung in Erinnerung an Pfalm= stellen wie 42 (41), 4; 13 (12), 2; 28 (27), 1; 73 (72), 25; 90 (89), 10, und zwar in Luthers Berdeutschung. Im "Göt" fehlen solche biblischen Unklänge ebensowenig wie in den beiden Teilen des "Faust". Und was der Dichter in "Wilhelm Meisters Wanderjahren" als Inhalt echten Betens zusammenfaßt: "Große Gedanken und ein reines Herz", das ist sicher in bewußter oder unbewußter Anlehnung an Pf. 51 (50), 12 gesagt. — In der verdienstlichen Heidelberger Differtation von Gertrud Janzer14 gibt die Verfasserin am Schluß eine "Aufstellung der von Goethe verwerteten Bibel= stellen", die sie nach den biblischen Büchern geordnet hat. "Sehr viele Stellen wurden öfters zitiert; aber dies ungerechnet, kommt man auf 353 Bibelzitate." Es überrascht bei dieser Aufstellung, daß dem Neuen Testament mehr Stellen zufallen als dem Alten; denn es herrscht sonst der Eindruck, daß der Dichter dem Alten Testamente mehr Interesse abgewann als dem Neuen. Es kann gar nicht zweifelhaft sein: die deutsche Bibel hat Goethe durch sein ganzes Leben und Schaffen begleitet und seine eigene Ausdrucksweise aufs stärkste beeinflußt.

Nicht gleich ergiebig ist die Ausbeute bei Sch i le ler. Aber es fehlt auch bei ihm keineswegs an deutelichen Spuren guter Bibelkenntnis. Gleich in den

<sup>14</sup> Goethe und die Bibel. 1929.

"Räubern" begegnen sie, und zwar keineswegs nur bei dem Auftritt der Räuber mit dem Pater oder in dem Gespräch zwischen Franz und Pastor Moser, wo es u. a. nach Pf. 139 (138), 8 ff. in Luthers Ubertragung beißt: "Und führet 3hr gen Simmel, fo ift er da! und bettetet Ihr Euch in der Hölle, fo ift er wieder da! und sprächet Ihr zu der Nacht: ver= hulle mich! und zu der Kinsternis: birg mich! so muß die Finsternis leuchten um Euch und um den Verdammten die Mitternacht tagen." Im Eingang des Stücks, in der ersten Szene zitiert der alte Moor Erod. 20, 5: "Die Gunden feiner Bater werden beimgesucht im dritten und vierten Glied", und Franz führt außer der Anspielung auf die Geschichte des buffertigen Tobias an: "Argert dich dein Auge, fagt die Schrift, so reiß es aus. Es ist beffer, ein= äugig gen Himmel, als mit zwei Augen in die Hölle" (Matth. 18, 9). Mehrfach begegnen Erinnerungen an das Gleichnis vom verlorenen Sohn, und in dem fingierten Fluchbrief des Vaters an Karl heißt es mit Dan. 4, 30: "bis deine Haare machfen wie Adler: federn und deine Nägel wie Vogelklauen werden". In der Szene aber, wo Amalie dem Alten aus der Geschichte des um Joseph trauernden Jakob vor: liest — in Luthers Wortlaut natürlich —, ruft der scheinbar Sterbende mit Hiob aus (1, 21): "Du hast sie gegeben, hast sie genommen — dein Name fei - - "

Aber auch sonst sind bei Schiller biblische Anklänge keineswegs selten. Das Wort der "Glocke" von dem "köstlicheren Samen", den wir "trauernd in der

Erde Schoß bergen", mahnt an 1. Kor. 15, 36 ff.; und ebenda erinnert "der Gestirne helle Schar, die ihren Schöpfer wandelnd loben", an Hiob 38, 7. Wenn es in den "Worten des Wahns" heißt:

Was kein Ohr vernahm, was die Augen nicht sahn, Es ist dennoch, das Schöne, das Wahre!

so ist das unverkennbar Zitat aus 1. Kor. 2, 9; und lautet es dann weiter:

Es ist nicht draußen, — da sucht es der Tor, Es ist in dir, du bringst es ewig hervor,

Der biblische Einfluß auf Grillparzers Schrifttum wurde noch nicht näher untersucht. Doch ist der Einfluß sehr stark. Grillparzer kannte die Schrift genau und ließ ihr Wort bewußt in seine Dichtung eingehen. Der Stoff des Esther-Dramas ist ganz der Bibel entlehnt. In vielen seiner Dramen sinden sich wörtlich eingefügte Schriftstellen, so in "Weh dem, der lügt", "Libussa", "König Otto-kars Glück und Ende".

Nur noch an einem unster Sprachgewaltigen aus neuerer Zeit, an Friedrich Nießsche, soll gezeigt werden, wieviel er der deutschen Bibel verdankt. Sein "Zarathustra" ist nach Inhalt und Form ohne Luthers Bibel nicht zu denken. Das ist für die Sprache eingehend im "Sechsten Bericht" des D.B.A.s (1936, S. 6—13) dargetan. Für "biblische Bilder und Wendungen" im "Zarathusstra" werden hier 44 Belege gegeben; dazu kommen

drei "allgemein gehaltene Anspielungen". In sieben Fällen handelt es sich um "positive Verwendung besstimmter Bibelstellen in Zitat oder Anspielung", in 26 um "spielende, kritische, ablehnende Verwensdung"; 25 mal zeigt sich ein "höhnender und travestiesrender Gebrauch des Bibelworts". Man wird zusgeben: 105 Stellen, in denen man die Einwirkung der Lutherbibel deutlich spürt, das ist viel für eine Schrift von verhältnismäßig so geringem Umfang.

Bisher ist dargetan, wie nicht nur unser literarissches, sondern auch das volkstümliche Deutsch in Wortschaß, Benennungen, Bildschmuck, Saßbau, Redewendungen und Sprichwörtern auf Luthers Bibelsprache sich gründet. Des weiteren soll davon die Rede sein, wie deutsche Dichtung, Musik und darstellende Kunst inhaltlich durch die Bibel angeregt und befruchtet wurden. Es versteht sich von selbst, daß bei der fast unübersehbaren Fülle des einsschlägigen Materials auch hier nur Ausgewähltes geboten werden kann, zumal wir bei der darstellenden Kunst das Kunstgewerbe miteinbegreifen.

Da voraussichtlich im nächsten Bande von "Bibel und deutsche Kultur" (B.d.K.) eine umfassende Überssicht über die de u t sich e B i b e l d i ch t u n g des Mittelalters, für die es eine zureichende Zusammensstellung bis heute nicht gibt, vom Deutschen Bibelz Archiv herausgebracht wird, soll hier darüber hinzweggegangen werden. Inzwischen sei auf Gustav Ehr i s m a n n s "Geschichte der deutschen Literatur bis zum Ausgang des Mittelalters" verwiesen. Wessobrunner Gebet, Muspilli, altsächsische Genessis, Heliand, Otfrids gereimte Evangelienharmonie, Christus und die Samariterin, Psalm 138, das alles gehört hierher. Aber des weiteren wird man bei

<sup>1 2.</sup> Aufl. München 1932 ff.

Ehrismann doch mancherlei vermissen und vielfach Busammengehöriges erft ordnen muffen, um einen Überblick zu bekommen. In der von unserem Inftitut vorbereiteten Zusammenstellung wird der gewaltige Stoff in drei Gruppen geordnet sein: nach Stücken, die den gangen Bibelinhalt oder doch deffen größeren Teil in poetischer, bzw. gereimter Faffung darbieten, sodann folchen, die einzelne Teile im engeren Anschluß an die Bibel behandeln, und endlich freieren Bearbeitungen, die aber durch umfangreiche Zitate und Unspielungen von Bedeutung find oder in hervorragendem Maße die Wirkung des Bibelwortes im deutschen Empfinden bekunden. Innerhalb der zweiten und dritten Gruppe ist nach den biblischen Büchern geschieden. Es darf noch erwähnt werden, daß in den bisherigen Beröffentli: chungen des Deutschen Bibel-Archivs, besonders in B.d.K. I und VI2 eine Reihe von neuen Texten ans Licht kamen, die hier einzugliedern sind.

Im einzelnen ist man seit einiger Zeit auch der dramatischen deutschen Bibeldichtung mit besonder rer Aufmerksamkeit nachgegangen. Von den geistlichen Spielen des Mittelalters kommen für unsere auf die Bibel bezogene Darstellung in erster Linie die Mysterien in Betracht, Dramatisserungen, die Christi Geburt, Auferstehung und Himmelsahrt zum Gegenstande haben oder sonst zur Heilsgeschichte in Beziehung stehen, also vornehmlich Weihnachtszund Osterspiele, wobei wir unter die Weihnachtszund Osterspiele, wobei wir unter die Weihnachtszspiele auch die Prophetensprüche, das Auftreten der

² Lgl. I, S. 35 ff., VI, S. 230 ff.

Magier und den bethlehemitischen Kindermord, unster die Osterspiele auch die Passion und die Mariensklage miteinrechnen. Die erweiterten Passionss und die Fronleichnamsspiele, die den ganzen Verlauf des christlichen Heilsplanes, seine Vorgeschichte und seinen Abschluß im Weltgericht zur Darstellung brachsten, bezeichnet man als Kollektiv-Mysterien. Doch sehlt es auch nicht an biblischen Spielen mit begrenzterem Inhalt, die etwa von Isaak und Rebekka mit ihren Söhnen, Jakob und Esau, Joseph, Simson, dem Jesusknaben oder von der Verfolgung der Apossel handeln. Die dramatische Behandlung des Gleichnisses von den zehn Jungfrauen gehört ebenso wie die des Antichristes und des Weltgerichts in die besondere Gattung der reinseschatologischen Spiele.

Über Tert und Literatur all dieser Dichtungen orientiert gut und übersichtlich das Buch von Marimilian J. Rudwin, A historical and bibliographical survey of the German religious drama. Bemerkenswert ist, daß von den Versassern all dieser mittelalterlichen dramatisierten Dichtungen nur ein Name auf uns gekommen ist, der des Arnoldus Jmme sisen von Einbeck; von ihm stammt der sogenannte Wolfenbüttler Sündenfall, der bei seinen fast 4000 Versen vielleicht nur den ersten Teil eines Passions oder Fronleichnamsspiels bildete. Dagegen sind vom 16. Jahrhundert an die Namen der Versasser meist bekannt.

<sup>3 –</sup> University of Pittsburgh, Studies in language and literature, Pittsburgh 1924. Bei englischem Titel ist übrigens das Buch deutsch geschrieben.

Mehrfach hat man in neuerer Zeit auch der Behandlung einzelner biblischer Personen oder Motive in deutscher Dichtung, namentlich im Drama nach: gespürt. Go schrieb Frit Cullmann in den Gießener Beiträgen zur deutschen Philologie, herausgegeben von D. Behaghel (XXII), über den "Apostel Petrus in der älteren deutschen Litera= tur, mit besonderer Berücksichtigung feiner Darftellung im Drama".4 Die Arbeit untersucht zunächst die Rolle des Apostels im geistlichen Schauspiel, so= dann seine Stellung in der volkstümlichen Uberliefe= rung, schließlich im Drama der Reformationszeit. Mit Jakob Grimmwird hier die Beobachtung gemacht, daß in der volkstümlichen Überlieferung die Gestalt gerade dieses Apostels mit Vorliebe ins Romische gezogen wird. "Man zieht ihn gleichsam von dem hohen Piedestal, auf das ihn die Kirchentradition erhoben hat, herunter ins eigene, wohlvertraute und derb-zugreifende Leben." Das gilt keineswegs nur für Schwänke und Kastnachtsspiele — wer denkt hier nicht an Hans Sachs —, sondern auch in Ofterspielen, wie z. B. bei dem Wettlauf zum beiligen Grabe. Das protestantische Tendenzdrama der Reformationszeit schwankt in der Darstellung des Upostels. Man läßt ihn entweder in urchristlicher Einfachheit als Ankläger gegen Prunk und Pomp des herrschenden Papsttums auftreten, oder man bekämpft, wie in der Schulkomödie des Martin Hans n e c c i u s " Hans Pfriem oder Meister Rocks", ge= rade in der Person des Petrus das Papstum. Da=

<sup>4</sup> Gießen 1928.

zu ist auch die Frankfurter Dissertation von Heinrich Tapper zu vergleichen: "Die Gestalt des Petrus in der Literatur des ausgehenden Mittelalters und

des 16. Jahrhunderts" (1935).

In der Sammlung "Stoff- und Motivgeschichte der Deutschen Literatur", herausgegeben von Paul Merker und Gerhard Lüdtke, hat Wilhelm Emrich zu Cullmanns und Tappers Arbeiten eine Urt Gegenstück geschaffen unter dem Titel "Paulus im Drama".5 Zwar beschränkt er seine Untersu= chung auf das Drama; dafür dehnt er sie aber ander= feits bis in unsere Zeit aus und behandelt in seinem letten Abschnitt "Paulus als symbolischer Hintergrund zu modernen Stoffen" am Schluß August Strindbergs Trilogie "Nach Damaskus". Emrich sieht darin "das erschütternde Schauspiel des Zusammenbruchs reiner Ichvollendung und reiner Subjektivität" des ausgehenden 19. Jahrhunderts. Was dieses Paulus-Heft in Ubereinstim= mung mit dem Programm der ganzen Sammlung auszeichnet, ist, daß man es nicht bei einer bloßen Aufzählung oder nur äußerlichen Charakterisierung der zum jeweiligen Thema gehörigen einzelnen Stücke bewenden läßt, sondern bestrebt ist, sie zu den geistes= geschichtlichen Strömungen der verschiedenen Zeis ten in Beziehung zu setzen. Unter der Uberschrift "Quellen" gibt dann Emrich noch eine Zu= sammenstellung, in der er, nach Zeitaltern geordnet, auch Außerdramatisches und Außerdeutsches berücksichtigt.

<sup>5</sup> Berlin und Leipzig 1934. Nr. 13 ber Sammlung.

In der gleichen Schriftenreihe und nach denselben Gesichtspunkten sind dann bisher noch zwei weitere biblische Motive behandelt, Judith sowie Rain und Abel. Otto Balber bebt, entsprechend der schon im Titel zum Ausdruck kommenden weiteren Faffung seiner Aufgabe, mit den beiden epischen alt= deutschen Judith-Dichtungen<sup>6</sup> des 11.—12. Jahrhunderts an und läßt weitere erzählende Behand: lungen des Stoffes im Mittelalter folgen. wäre mancherlei zu ergänzen, so bei Erwähnung der deutschen Historienbibeln der deutsche Auszug aus der Historia scholastica des Petrus Comestor, der schon seit 1927 gedruckt vorlag?, und der betref= fende Abschnitt aus der Meininger Reimbibel; das Deutsche Bibel-Archiv hat Proben daraus 1936 veröffentlichts, nachdem ich schon 20 Jahre zuvor auf diese Dichtung hingewiesen hatte9. Unter den Schuldramen des 16. Jahrhunderts tritt die deut: sche Behandlung von Sirt Bir ck (1534) hervor. Aus der langen Reihe dramatischer Bearbeitungen der Judith, die Balber an uns vorüberziehen läßt, greifen wir nur weniges beraus. Mit Recht urteilt er: "Den Höhepunkt aller dramatischen Verwertungen des Judith-Stoffes hat Sebbel mit seiner Tragödie von 1840 geschaffen." Ausgehend von dem Worte Treitschkes, daß Hebbels "Judith" "ihren Erfolg vor allem ihrer Wahlverwandtschaft

<sup>6</sup> Judith in der deutschen Literatur. 1930. Nr. 7 der Sammlung.
7 Hans Wollmer, Materialien zur Bibelgeschichte usw. II2. Bers
lin 1927, S. 693 ff.

<sup>\*</sup> Bibel und deutsche Kultur VI, S. 249 ff.
\* Materialien I2 (1916), S. 27 ff. u. 107 ff.

mit gewissen krankhaften Verstimmungen der Zeit verdankte", sucht Balker darzutun, daß der Dichter im Banne der gewissermaßen in der Luft liegenden He gelche en Vorstellung stehe vom beständigen Werden und von der unausgesetzten Notwendigkeit, welche die Entwicklung des Universums beherrscht. "Wenn Judith in das Lager des Holosernes geht und aus der heroischen Jungfrau, die ihr Volk befreien soll, ein schwaches, der Stimme des Blutes und der Leidenschaft folgendes Weib wird, das nur noch aus Rache den Schänder seiner Ehre vernichtet, so läßt der Dichter ganz konsequent, seiner Weltansschauung folgend, das Individuum durch die Gewalt des Weltwillens, dem es sich zu widersetzen wagte, zugrunde gehen."

Aus der Zahl der volkstümlichen Spiele neuerer Zeit, die unserem Gegenstande gewidmet und teils weise nur als geistlose, rohe Hanswurstpossen zu wersten sind, ragt die Parodie auf Hebbels Drama von Johann Nepomuk Nest ron durch scharfen Wiß

hervor.

Unter den jüngsten Bearbeitungen wird Georg Kaisers, Biblische Komödie" vom Jahre 1911 "Die jüdische Witwe" verdientermaßen als drama»

tische Groteske abgetan.

Für die Darstellung der Motive, die sich um das erste Bruderpaar bewegen, ist eine ähnliche Durchsprüfung der deutschen Literatur durch Auguste Brieger vorgenommen. Wir wollen ihr dabei auf ihrem Wege nicht ins einzelne folgen. Nur sei darauf hingewiesen, wie neben Opfer und Mord hier

49

4 Bollmer, Die Bibel

als drittes das typologische oder, wie Auguste Brieger lieber sagt: das präsigurative Moment hinzutritt: Abels Opfer wird dem Meßopfer gleichgesett, d. h. der "Repraesentation" der Opferung Christi; das gilt z. B. für den erwähnten "Sündenfall" des Arnold Immessen in den Worten Melchisedets. Nachedem er von dem Opfer Abels gesprochen, dem gedultigen Lamm, "dat van Abel to dode quam" und "dat dat lemmeken al gewisse... heft geistlike bedutnisse", erwähnt er Isaaks Opferung und fährt dann fort:

Dar bi dem volke bekantnisse werde des amptes der hilgen misse. Her, dut offer dat schal sin in dussem kelke brot unde win usw.

Dann schreitet die typologische Deutung zur Gleichsetzung Abel-Christus fort, wie es noch im "Cherubinischen Wandersmann" des Angelus Sielesius heißt:

Gott ist nicht das erste Mal am Kreuz getötet worden,

denn schau: er ließ sich ja in Abel schon ermorden.

Dem Rationalismus des barocken Zeitalters blieb es vorbehalten, das erotische Moment in den biblisschen Stoff hineinzutragen durch die leidenschaftsliche Liebe Kains zu seiner Schwester Calmana. Demgegenüber wirkt wie erfrischender Wind die gesmütvollshumoristische Seite, die Hans Sachs bei mehrfacher Behandlung und unter Verbindung des biblischen Verichtes mit der Legende von den ungleis

chen Kindern Evas dem Stoffe abzugewinnen gewußt hatte. 10

Eine Vorstellung von der Fülle des Materials, das es hier zu sichten und einzureihen gilt, erhält man durch Einblick in die fleißige Arbeit von Kurt Bauerhorst "Bibliographie der Stoff: und Motivgeschichte der deutschen Literatur".11 S. 25 bis 30 werden hier unter der Uberschrift "Bibel" 114 Nummern aufgeführt, zu denen sich dann aber aus dem Abschnitt "Legenden", S. 30 ff., noch manche hinzusinden. Und die hier angegebene Lite: ratur beschäftigt sich keineswegs nur mit biblischen Einzelthemen wie Efther, Jephta, Jeremias, Sim= son, Tobias, Jesus, Johannes der Täufer, Judas, Maria Magdalena, Pilatus, Salome, der reiche Mann, der verlorene Sohn, sondern weist vielfach auch allgemeinere Titel auf wie "Das biblische Epos in der neueren deutschen Literatur", "Die Verarbeitung biblischer Stoffe im deutschen Roman des Barock" usw.

Die oben eingehender besprochenen Monographien über die Behandlung des Kain-Abel-Motivs, der Judith und des Apostels Paulus berücksichtigen nun übereinstimmend auch die musikalischen Bearbeitungen ihrer Stoffe. Zu Paulus sei daraus außer den Oratorien von Mendelssohns "Paulus" an die "Symphonia Sacra" von Heinrich Schützüber den Text "Saul, Saul, was verfolgst du mich?" hervors

<sup>10</sup> Kain und Abel in der deutschen Dichtung. 1934. Nr. 14 der Sammlung.

<sup>&</sup>quot;Berlin und Leipzig 1932.

gehoben. Vertonungen zum Kain-Abel-Stoff werden von Auguste Brieger nur gelegentlich erwähnt, so die musikalische Bearbeitung des Dresdner Hofkapellmeisters Constantin Christian De dekind, dessen Kompositionen von Schütz gerühmt sein sollen. Dagegen widmet Baltzer den musikalischen Behandlungen des Judithmotivs einen besonderen Abschnitt (S. 22—31).

Die hier aufgezeigten Spuren mögen uns hinüberleiten zu dem Thema Bibel und deutsche Musik. Hier gebührt der Vertonung der Psalmen die erste Stelle. Daß zum Psalter die Harse gehört, kommt in ungezählten deutschen Darstellungen des musizierenden David zum Ausdruck.

Beim Beginn der Reformation besaß das deutsche Wolk schon einen ganzen Schaß geistlicher Gefänge in der Muttersprache, die zum Teil aus den lateinisschen Hymnen und Sequenzen der alten Kirche hersvorgegangen waren, teilweise auch auf selbständiger Dichtung und Vertonung beruhten. Ein Blick in Müllenhof poesse und Prosa aus dem VIII.—XII. Jahrhundert<sup>112</sup> genügt zu der Erkenntnis, daß schon in althochdeutscher Zeit und Textgestalt eine Reihe hierher gehöriger Dichtungen vorhanden sind. Als Probe sei hier nur der "Bittgesang an den heiligen Petrus" hergesetzt, der in einer Münchener Handsschrift des 9.—10. Jahrhunderts erhalten und mit Neumen versehen ist:

<sup>12</sup> Dritte Ausgabe von E. Steinmener. Erster Band: Terte. Berlin 1892.

Unsar trobtin hat farsalta sancte Petre giuualt, daz er mac ginerian zu imo dingentenb man.

Knrie elenson, Christe elenson.

Er hapet ouh mit uuortun himilriches portun dar in mach er skeriane den er uuili nerian.

Knrie elenson, Christe elenson.

Pittemes den gotes trut alla samant upar lut daz er uns sirtanen<sup>a</sup> giuuerdo ginaden.

Anrie elenson. Christe elenson.

Ob und wie etwa die in der gleichen Sammlung mitgeteilte ahd. Bearbeitung von Ps. 139 (138)<sup>13</sup> vom Ende des 10. Jahrhunderts und was sonst erhalten ist von ältester Verdeutschung der Psalmen, gessungen wurde, wissen wir nicht. Hingewiesen sei in diesem Zusammenhang auf das handschriftlich ershaltene Hymnarium des 14. Jahrhunderts, eine Sammlung lateinischer und deutscher Kirchengessänge mit fortlaufender Beifügung der Musiknoten in der Fürstl. Fürstenbergischen Bibliothek zu Dosnaueschingen (Cod. 882, Pergam. 340 Bll. 120).

Jedenfalls war es ein weiter Weg von der altkirche lichen Psalmodie bis zu Luther & Truplied "Ein' feste Burg ist unser Gott", Bach schen Arien wie "Buß und Reu" oder "Geduld! wenn mich falsche Zungen stechen" aus der Matthäus-Passion, Beetehoe etchen" der Mendelssohns Komposition aus dem "Elias" "Hebe deine Augen auf", deren Terte sämt-

a übergeben. b Zuversicht habend.

c einordnen. d verdorben, verloren.

13 Der Text ist auch in B. d. K. III, S. 97 ff., zu finden.

lich aus dem Pfalter hervorgingen. Un diesem Wege liegen gleichsam wie Stationen einige hervorragende Sammlungen von Liedern und Weisen, die wir fennen, katholische wie evangelische. Dahin gehören das sogenannte kleine Enchiridion (Achtliederbuch): Et= liche christliche Lyeder, Lobgesang und Psalm dem reinen Wort Gottes gemeß auß der b. geschrifft durch mancherlan Hochgelerter gemacht, in der Kirchen zu singen, wie es denn zum tail berent zu 2B i t= tenberg in yebung ift. Wittenberg 1524 (wahrscheinlich in Nürnberg gedruckt), die beiden Erfurter Enchiridien vom gleichen Jahre mit 25 Liedern, sowie das Chorbuch "Genstlich Ge= sangbüchlein", seit 1524 mehrfach herausgegeben und erweitert durch Johann Walther, Luthers musikalischen Berater. Erwähnt seien ferner Michael Ve be, Ein New Gesangbüchlein Genstlicher Lieder, vor alle gutthe Christen nach ordenung Christ: licher kirchen . . . Gedruckt zu Leipzigck durch Nickel Wolrab 1537, von Hoffmann von Fallersleben als ältestes katholisches Gesangbuch neuerer Zeit herausgegeben; Johannes Le i= fentrit, "Geiftliche Lieder und Pfalmen der alten Apostolischer recht und warglaubiger Christlicher Kirchen, so vor und nach der Predigt, auch bei der heili= gen Communion, und sonst in dem haus Gottes, zum theil in und vor den Heusern, doch zu gewohnlichen zeitten durchs gante Jar, ordentlicher weiß mögen gefungen werden", 1567 (1573, 1584). Caspar Ulenberg, bekannt namentlich durch seine deutsche Bibelausgabe, ließ seine "Pfalmen Davids" in

Reimen und mit Melodien zu vier Stimmen 1590 in Düssel el dorf erscheinen, wohl in beabsichtigter Gegenwirkung gegen die reformierten Psalmensgesänge. Auß den Niederlanden sollen hier noch die "Souterliedekens ghemaect ter eeren Gods op alle die Psalmen van David" von Willem van Zuylen van Nijevelt angeführt sein, die seit 1540 mehrfach zu Untwerpen aufgelegt wurden.

Dutendweise könnten hier nach der bibliographi= schen Kartothek des D. B. A.s die Ausgaben vertonter Pfalmenbearbeitungen aufgezählt werden, und es würde dabei allerlei Intereffantes zu beobachten fein, wie z. B. die gegenseitige Befruchtung französischer und deutscher Vertonung und die Spiegelung des Zeitgeistes in den Titeln der Ausgaben. Bum Beweise seien nur wenige noch herausgegriffen. "Da= vidische Hert-Lust, d. i. singender Harfen-Rlang", oder "Klingender Pfalter: Gefang, nach den gewöhn: lichsten Melodien" nennt sich eine Sammlung von Constantin Christian De de find (Leipzig 1680); "Sulamitische Seelen Harmonie, d. i. einstimmiger Freudenhall etlicher geiftlicher Pfalmen", eine 1662 in Samburg erschienene Ausgabe von Kapell: meister Martin Coler, Mitglied des Schwanen: ordens. Auf Befehl des Landgrafen Morit zu Heffen wurde 1607 in Raffel gedruckt: "Pfalmen Davids, nach französischer Meloden und Reimenart in Teutsche reymen artig gebracht durch Ambrosium Lobwaffer ... Und haben Ihre F. Gn. die übrige Pfalmen, so nicht eigene Melodias gehabt, mit andern lieblichen Melodiis per otium gezieret und mit vier stimmen componiret", 1616 zu Frankfurt an der Oder: "Jan Peter Swelincks, deß weitberühmbten Musici und Organisten zu Ambsterdam vierstimmige Psalmen, aus dem ersten, andern und dritten Theil seiner außgangenen Frankössischen Psalmen absonderlich colligirt und mit Lobwasserischen Text underlegt."

Und mit solchen Psalmenbearbeitungen ist die Vertonung des Bibelworts keineswegs erschöpft. Was ist nicht alles vertont worden! Zehn Gebote, Vater unser, die sonntäglichen Evangelien und Episteln, auch die alttestamentlichen Leseabschnitte wurden in Musik gesetzt. Dazu kommen die auf biblisscher Grundlage sich bewegenden freieren Kompositionen: die Singspiele, Oratorien und Passionen. Hier genügt es, an die Namen Schütz, Händelund Bach nur zu erinnern.

Statt oft Ausgeführtes zu wiederholen, sei lieber auf die weniger beachtete Tatsache hingewiesen, daß auch in dem fröhlichen Singen und Spielen unserer Kinder oft genug Biblisches mit anklingt. Manche mal sind es nur biblische Namen, wie in dem Nache ahmespiel "Adam hatte sieben Söhne", oder in dem andern in Ham bur güblichen "Auf dem Berge Sinai", oder im Abzählreim:

Eins zwei drei . . . sieben Petrus und Johannes schrieben an Maria aus Paris nach dem schönen Paradies.

<sup>14</sup> Wgl. hierzu die Sammlung von Friß Jöde "Ringel Rangel Rosen", Volkskinderlieder usw. 5. Aust. Teubner, Leipzig 1931.

Nicht selten schweben aber auch bestimmte biblische Motive vor. Wir wollen hier absehen von den Weihnachtsliedern, den Krippen- und Dreikönigssspielen — sie haben bekanntlich Goethe zu seinem launigen Epiphaniasliedchen und Ludwig Richter zu mehreren humorvollen Zeichnungen begeistert — und halten uns nur an solche Gesänge, die nicht an bestimmte Festzeiten des Jahres gebunden sind. Dahin gehört z. B. der niederrheinische Ringelreihn:

Rlopfe, klopfe, Ringelchen! Da stehn zwei arme Kinderchen, Sib sie was und laß sie gehn, die Himmelstür wird offen gehn, kommt Jesus aus der Schule, kocht Maria ihm Apfelbrei, seg'n sich alle Engel bei, klein und groß, nackt und bloß, alle auf Mariens Schoß!

Ein folches Reihenspiel ist auch der Sang: Es kommen sechs Propheten, die woll'n das Kind anbeten usw.

In einem Hamburger Brückenspiel "Holl op de Brügg!" oder "Die Meyersche Brücke", bei dem die beteiligten Kinder in zwei Gruppen geschieden und dann je nach dem auf der durch die Armpaare zweier Mitspielenden gebildeten Brücke geschaukelt oder aber hin= und hergestoßen werden, singt man ihnen:

Das sind die Engel! Das sind die Teufel! Die Engel werden gewogen, Zum Himmel hinein! Die Teufel werden gerüttelt, Zur Hölle hinaus, das Feuer geht aus!

Das ist unverkennbar Erinnerung an Schilderungen des Weltgerichts wie Matth. 25, 31 ff., wo man die Böcke von den Schafen scheidet, damit jene eingehen in die ewige Pein, die andern aber in das ewige Lesben. Dagegen dürfte bei dem folgenden Holsteinischen Laternenlied wohl eher an vorchristliche Vorsstellungen zu denken sein:

Kumm, wi wulln nan Manschin gahn, wo de heil'gen Geister stahn usw.

Sind wir so dem gefungenen Bibelwort bis in seine volkstümlichsten Niederschläge nachgegangen, so muß doch betont werden, daß mit solchem Gefang und seiner Begleitung die musikalische Auswirkung der Bibel keineswegs restlos erfaßt ist. Man denke nur an Präludium, Zwischenspiel und das zum Ornament des Gottesdienstes gehörige Orgel- und Orchesterkonzert. In diesem Zusammenhang ist an die Bedeutung der Orgel im besondern zu erinnern. Das mag hier durch Hinweis auf das von der Nordischen Gefellschaft in Lübeck fürzlich herausgegebene "Lübecker Orgelbuch"15 geschehn. "Ein Zufall, fast ein Wunder, wie es sich kaum an anderer Stelle wiederfinden läßt" - fo heißt es in der Einführung von Walter Kraft - "Sieben Türme, aufgebaut in der Blütezeit der Dombaukunst, prägen das

<sup>15</sup> Mordischer Verlag, Lübeck.

Untlig & ü be ck s. Gieben Orgelfaffaden, entftanden in der Blütezeit des Orgelbaues, stehen in den fünf Kirchen der inneren Stadt . . . Daß in Lub e ck, ganz oder teilweise, noch mehrere gotische Prospekte vorhanden sind, ift wiederum ein Ausnahme= fall ... So befindet sich & ü b e ck in dem glücklichen Besitz von Orgeln fast aller Klangstil-Perioden seit dem ausgehenden 15. Jahrhundert. Lübecksun= vergleichlicher Orgelschatz sind jedoch die beiden alten Werke in St. Marien und St. Jakobi. Sie gablen mit den Orgeln in St. Jakobi-hamburg, St. Cosmae: Stade und einigen anderen zu den wenigen erhaltenen Werken der norddeutschen Schule, zu deren Meistern unter den Orgelspielern Dietrich Burtehude, Nicolaus Bruhns, Frang Eunder, Matthias Wedmann, Beinrich Scheidemann, Bincent & übeckund un: ter den Orgelbauern ... Jakob und Hans Scherer, Friedrich Stellwagen und Arp Schnitger gehören.

Das wenige bis auf unsere Tage Bewahrte zeugt von verschollenem, ungeahntem Klangreichtum früherer Jahrhunderte. . Herb wie die Landschaft des Nordens, reich an wechselnden Stimmungen

sind diese Klänge."

Durch Erwähnung der Dome und ihrer Orgeln sind wir schon in das Gebiet von Kunst und Geswert und Sweifel gehören Kirchenarchitektur und Orgelbau eigentlich mit in den Bereich unseres Themas. Indessen müssen wir uns angesichts der geradezu unübersehbaren Fülle

des Stoffes, wie auch in den anderen Teilen der vorliegenden Ausführungen, auf charakteristische Einzelheiten gewissermaßen als Stichproben beschränken und sehen daher von Orgel- und Kirchenbau hier ganzlich ab. Die kunstgeschichtliche Sammelarbeit des D. B. A.s ging aus von der Buchillustration, d. h. also hinsichtlich der Handschriften von der Miniatur. Aus dem reichen Material, das hier durch uns zusammengetragen wurde, ift manches Einzelstück schon in den vier Bänden der "Materialien" und den bisher sieben Bänden von B. d. R. ans Licht gebracht. Es läßt sich an ihnen schon einigermaßen der Entwicklungsgang der deutschen Handschriften= illustration verfolgen. Der Weg führt etwa von den schlichten, aber keineswegs unkünstlerischen Personenzeichnungen in der berühmten Millstätter Handschrift (Genesis und Erodus) zu Klagen= furt aus dem 12. Jahrhundert16 über die Wen= zel bibel vom Ausgang des 14. Gäkulums17, die recht ungleichwertigen Darstellungen aus Diebolt Laubers Werkstatt in Sagenau, der eine ganze Reihe von Rudolf Kautsch noch übersehener Handschriften zugewiesen werden konnte18,

16 Material. I2, Tafel IV, S. 48/49.

<sup>17</sup> Man vgl. besonders auf Taf. VIII, ebenda S. 112/113, die noch unkolorierte Federzeichnung mit der Anweisung des Schreibers für den Zeichner: "Hic ponas quomodo esdras sacerdos prædicat filiis israel in ambone stans et sub eo magnam tribum et generationem filiorum israel."

<sup>18</sup> Material. I Taf. V, S. 32/33, X, S. 92/93, XII, S. 112/113; bazu Hans Vollmer, Repertor. f. Kunstwissensch. XXXIII, S. 235 f. (Name des Miniaturisten Hans Ott) und Material. II 2, S. 842.

die ebenfalls dem 15. Jahrhundert angehörenden il= luminierten Federzeichnungen der Historienbibel in Coethen19 und die aus derfelben Zeit stammen= den, gleichfalls kolorierten kleinen, aber feinen Zeichnungen einer Zürich er Historienbibel20, aus denen auch diesem Buche Proben beigegeben sind, bis zu der vortrefflichen Krönung Salomos des Mi= niaturiften Staub in einer Samburger Sistorienbibel aus Wiener = Neustadt21 und zu der vollendeten bildnerischen Ausstattung niederländischer Historienbibeln in Brüffel, München und Mürnberg22, die alle im 15. Jahrhundert entstanden. Zusammenfassend sind auch bereits einige Sondergebiete wie die Psalmenillustration (B. d. R. III)23 und die Darstellung der Zehn Gebote (B. d. R. V)24 von uns behandelt worden.

Angespannte Aufmerksamkeit wird bei unseren Beobachtungen dem Hervortreten spezisisch deutsscher oder doch germanischer Züge bei der Darstelzung biblischer Personen und Motive gewidmet. Es ist doch bezeichnend, wenn in einem farbigen Initial einer in der Arnamagnaeanischen Sammlung der Universitätsbibliothek zu Kopenhagen aufsbewahrten altisländischen Handschrift "Stjorn" aus der Zeit um 1375, die eine Bibelbearbeitung

<sup>19</sup> Material. I, Taf. VI, S. 38/39 und Taf. XX, S. 194/195

Material. I², Taf. VII, S. 96/97.
 Material. II², Taf. III, S. 496/497.

<sup>22</sup> Material. I<sup>2</sup>, Taf. VI, S. 80/81, Taf. II, S. 16/17, Taf. I, S. XII/1.

<sup>23</sup> S. 24 ff.: Über Mustration und Einteilung des Pfalters.

<sup>24</sup> S. 283 ff.: Deutsche Bilder zum Dekalog.

zum Teil im Anschluß an die Historia scholastica des Petrus Com est or enthält25, der Opfergang des Abraham mit seinem Sohne Isaak dargestellt und dabei dem Vater nicht etwa ein krummer Tür: tenfabel, wie auf so vielen Bildern gleichen Inhalts, sondern ein germanischer Jagdspieß in die Kaust gegeben wird26. Art von unserer Art ist es, wenn van Dyck bei der Wiedergabe der Verhöhnung Christi den roben römischen Söldnern die Prachtgestalt des germanischen Kriegers gegenüberstellt. der, äußerlich unbeteiligt, in tiefem Sinnen auf die Szene blickt, oder wenn Rembrandt in feiner bekannten Radierung zur Tempelreinigung Christi den Glorienschein, der sonst das Haupt zu umgeben pflegt, um die geißelschwingende Rechte legt. Hierber gehört es auch, wenn biblische Gestalten, wie etwa St. Michael, zu Trägern nationaler Tugenden oder Eigenheiten werden, wenn Rünftler wie Dürer oder van Dn ck27 ihre Apostels und Evangelistens köpfe mit jenem Ausdruck tiefster Innerlichkeit und Ergriffenheit ausstatten, der so wohltuend absticht von dem Bug felbstsicheren Machtbewußtseins, wie er in nichtgermanischer Kunst vorherrscht. Um über allzu Bekanntes hinwegzugehen, sei noch auf die wundervolle plastische Figur des Johannes unterm

<sup>25</sup> Ngl. Material. II1, S. XXI f.

<sup>26</sup> Agl. die farbige Wiedergabe des Initials bei Einar Munks: gaard, Die altisländischen Handschriften. Sonderdrucke der Norbischen Gesellschaft, Band I. Lübeck 1937, Tafel 2, S. 10/11.

<sup>27</sup> Erinnert sei an seine Darstellung des Evangelisten Markus. Grissaille-Malerei aufhellem Grund. Öl auf Holz. Gute Abbildung im Kastalog von Paul Graupe, Versteigerung 155 am 20. u. 21. Okt. 1936.

Kreuz von Claus Berg vom Jahre 1527 hinge= wiesen, jest im Nationalmuseum zu Ropenhagen. Eine treffliche Reproduktion findet man in dem Auffat von Karl Schaefer: "Der Lübecker Bildhauer Claus Berg"28. "Mit rück: sichtslosem Temperament", fagt Schaefer29, "er= scheint die schmerzdurchwühlte Gestalt dieses 30= hannes . . . Wundervoll und voller Leben spricht die Gebärde der ineinandergepreßten Hände. Und der zur Schulter geneigte, von Trauer gepreßte und zum Gekreuzigten aufblickende Kopf mit der wilden, erregten Lockenmähne ist eine der kostbar= sten Schöpfungen dieses deutschen Barock vom Ende des Mittelalters. Hier ift, erhaben über alles Stilschema, ein Mensch, der, von tiefem Schmerz ergriffen, kampft um seinen Glauben." — Man betrachte in dem gleichen Heft die Reliefbildwerke der Apostel aus dem Dom zu Güst row von demfelben Meister. "Wildeste Bewegung ist ihr Element. Einige nur stehen dem Beschauer zuge= wandt, andere schreiten weit aus wie zum Kampf stürmende Kriegsknechte, sie schütteln drohend ihre Attribute in den Händen; andere endlich wenden uns gar den Rücken zu. Die Tracht ist ganz verwelt= licht; wenig findet sich mehr von dem Idealgewand, das den Aposteln in allen anderen Epochen der Kunst als Auszeichnung zustand." Hätte Goethe diese Gestalten gekannt, würde er vielleicht weniger all=

<sup>28</sup> Der Wagen, Ein lübeckisches Jahrbuch. Lübeck 1937, S. 26 ff.

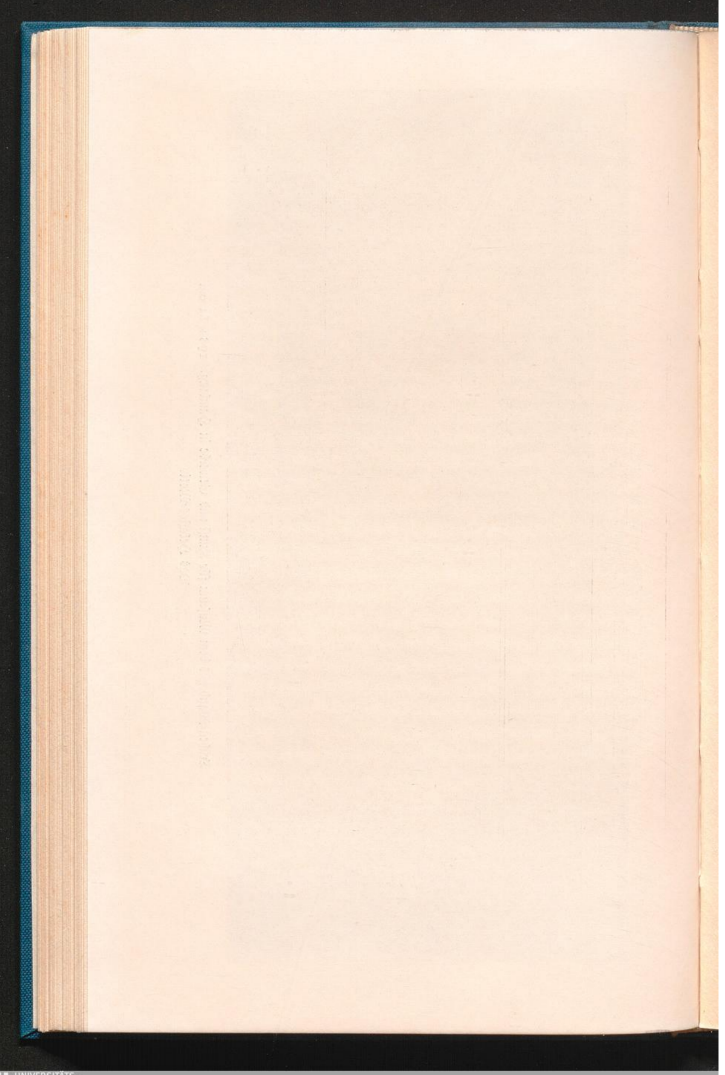
<sup>29</sup> Ebenda S. 40.

gemein über das "Geistlose solcher Figuren als Gegenstände der Darstellung für den Bildhauer" ab: geurteilt haben. "Der eine Apostel ist immer ungefähr wie der andere", sagt er in einem glaubwürdig bezeugten Gespräch mit Eckermann, "und die wenigsten haben Leben und Taten hinter sich, um ihnen Charafter und Bedeutung zu geben." Dem stellte er in einem Auffat gegenüber, wie er selbst sich eine entsprechende Gruppe biblischer Fiquren dachte: "Christus nebst zwölf alt- und neutestamentlichen Aposteln den Bildhauern vorge= schlagen." In die Mitte stellt er den auferstehenden Chriftus, zu seiner Linken Gestalten des Alten Bundes, rechts die durch sie vorbedeuteten des Neuen. Zusammenfassend äußert er sich darüber so: "Hier haben wir das Alte und Neue Testament, jenes vorbildlich auf das Christentum deutend, sodann den Herrn selbst in seine Herrlichkeit eingehend und das Neue Testament sich in jedem Sinne auf ihn beziehend. Wir sehen die größte Mannigfaltigkeit der Gestalten und doch immer gewissermaßen paarweise, sich aufeinander beziehend, ohne Zwang und Anforderung: Adam auf Noah, Moses auf Matthäus, Jesaias auf Paulus, Daniel auf Johannes; David und Magdalena möchten sich unmittelbar auf Ehris stus selbst beziehen, jener stolz auf einen solchen Nach: kommen, diese durchdrungen von dem allerschönsten Gefühle, einen würdigen Gegenstand für ihr liebevolles Herz gefunden zu haben. Christus steht allein im geistigen Bezug zu seinem himmlischen Bater. "30

<sup>30</sup> Weimarer Ausg. I 49, 2, S. 97.



Truhen:Wand aus dem Museum für Kunst und Gewerbe in Hamburg. 198 × 81 cm Das HefascMotiv



Man sieht: Goethes Gedanken bewegen sich hier zum Teil in den Bahnen der alten Typologie, die uns fogleich wie auch im nächsten Hauptteil noch eingehend beschäftigen wird.

Es ift bekannt, daß im Runft hand werk des Nordens die Holzschnitzerei und die Teppichwirkerei bis ins 17. Jahrhundert hinein eifrig betrieben wurde, und in beiden spielte die Darstellung biblischer Motive eine Hauptrolle. Im besonderen herrscht bei den zahlreich erhaltenen Schnitssachen der Renais= sancezeit die Wiedergabe von Szenen religiöser Bedeutung durchaus vor. Das Fockemuseum in Bremen z. B. besitt etwa 30 Truhenplatten aus den Jahren 1550—1650. Die hier vorkom= menden Bildvorwürfe sind durchweg religiöser Urt, und zwar ist es eine verhältnismäßig kleine Zahl immer wiederkehrender Bildmotive, die zur Darstellung gelangen: die Esthererzählung, Salomos Urteil, oft mit dem Besuch der Königin von Saba vereint, das Gleichnis vom verlorenen Sohn, feltener die Tobiasgeschichte, die Verkündigung an Maria, die Geburt Jesu und die Bekehrung des Paulus. Die im Spätmittelalter so beliebte Wurzel Jeffe ift nicht vertreten.

Mehrfach begegnet man auf solchen Truhen: wänden einer Komposition, die uns hier etwas einsgehender beschäftigen mag, weil sie erst in unseren Tagen verstärkte Beachtung gefunden hat. Ernst Grohne schrieb in den "Abhandlungen und Vorsträgen", herausgegeben von der Bremer Wissen:

schaftlichen Gesellschaft<sup>31</sup>, über "Die bremischen Truben mit reformatorischen Darstellungen und der Ursprung ihrer Motive". Es handelt sich bier im besonderen um das sogenannte Hekastosbild, die Darstellung des Homulus oder Jedermann. Bei aller Mannigfaltigkeit der erhaltenen Ausführungen im einzelnen läßt sich doch als Typ oder Idee des Ganzen etwa folgendes feststellen: Um Ruß eines Baumes, deffen Wipfel zur Balfte durr, zur Balfte belaubt ift, sitt ein nackter Mensch. Ihm zur Linken steht Moses oder ein anderer Vertreter des Alten Bundes und weist auf das durch den Gundenfall, den Empfang der Gesetzestafeln und die Aufrichtung der ehernen Schlange gekennzeichnete Alte Testament hin, und ihm zur Rechten deutet Johannes der Täufer auf das Neue Testament, dessen Bildmerkzeichen in genauer Gegenstellung die Verkundigungs: fzene, die Weihnachtsbotschaft an die Hirten, die Rreuzigung Christi, seine Auferstehung und die Niederwerfung von Tod und Teufel sind.

Die bekannteste Darstellung dieser Art ist wohl das Titelbild in der niederdeutschen Lübe cker Bibel von 1533 (Ludwig Die H). Die Kompossition dieses Holzschnittes weicht eigentlich nur in der durch das stehende Format bedingten Anordnung von den oblong gestalteten Truhenbildern ab. Der Name des Künstlers, der ihn fertigte, Erhard Altz dorfer, Bruder des bekannteren Regensebund

<sup>31</sup> Jahrgang 10, Heft 2. Bremen (Arthur Geist-Verlag), Ausgust 1936.

seine Schule als mögliche Quelle der Idee. Und in der Tat finden sich in dem reichen Vergleichsmaterial, das Grohne zusammenträgt, allerlei Berührungen, die auf diese Werkstatt hindeuten. Aber wichtiger als diese Nachweise im einzelnen scheint mir die Tatfache, daß der leitende Gedanke des Ganzen, die Gegenüberstellung von Altem und Neuem Testament, Gesetz und Evangelium, Tod und Leben sich bis weit ins Mittelalter hinein zurückverfolgen läßt. Es sei nur an die so überaus beliebte Kontraftierung von Kirche und Synagoge unter dem Kreuz erinnert, die in ungezählten Darstellungen begegnet, auch an verschiedene Gruppen der "Biblia pauperum", auf die wir im nächsten Hauptteil zurückkommen werden. Auch hier tritt z. B. der Sündenfall der Verkündi= gung an Maria, die Errichtung der ehernen Schlange in der Wifte der Kreuzigung Christi gegenüber, wenn auch dabei mehr die topologische als die gegen= fätliche Bedeutung der alttestamentlichen Szenen in Betracht kommt.

Leider hat Grohne bei sonst eifriger Berücksichtisgung der Literatur über seinen Gegenstand, auch besüglich der Hekastosspiele, einen nicht unwichtigen Beitrag übersehen, den Julius Schwietering gab unter dem Titel "Ein Kaminstein des 16. Jahrshunderts mit dem Hekastusbilde".32 Hier wird nicht nur eine vortreffliche Wiedergabe des erwähnten Titels in der Lübe cker Bibel dargereicht, sonsdern vor allem in einem Hamburger Ramins

<sup>32</sup> Im Jahresbericht des Museums für hamburgische Gesschichte für das Jahr 1910, Hamburg 1911, S. 32 ff.

stein des 16. Jahrhunderts ein wertvolles neues Denkmal unseres Gegenstandes beigesteuert. Mitten in die Szenerie gestellt, finden sich hier zwei paletten= artige Inschriftenschilder mit den Angaben "Dat Olde — Und Niig Testament". Die von Schwie: tering wie von Grohne nur erwähnte Truhenwand des Hamburger Museums für Kunst und Gewerbe vom Jahre 1578 fügen wir diesen Mittei=

lungen im Bilde bei.

Wenn wir hier endlich noch auf Teppiche und Stikfereien furz eingeben, so deshalb, weil auch auf diesem Gebiet der Reichtum des Erhaltenen ungeahnt groß ist, weil auch bier neben schlichter Darstellung biblis scher Szenen die wechselseitige Beziehung zwischen alt: und neutestamentlichen Personen und Begeben: heiten oft stark hervortritt, und weil wir Stellung nehmen möchten zu einem Versuch unserer Tage, die alte Kunst in bewußter Unlehnung an die Leistungen früherer Zeiten wieder aufleben zu laffen. Von der Külle des erhaltenen Stoffes erhält man eine annähernde Vorstellung, wenn man neben dem treff: lichen Werk von Marie Schuett e33, durch das un= ter anderem die kostbaren Schätze der Rlöster & ün e und Wienhaufen erst bekannter geworden sind, etwa den Versteigerungskatalog von Paul Graupe (September 1937)34 durchsieht. Die hier in recht erheblicher Zahl in guten Reproduktionen vor das Muge tretenden Riffen, Tapifferien ufw. find zu einem

<sup>33</sup> Gestickte Bildteppiche und Decken des Mittelalters I, Leipzig 1927; II 1930.

<sup>34</sup> Die Sammlung Frau Emma Budget, Hamburg.

außerordentlich großen Teil mit Darstellungen biblisschen Inhalts geschmückt, überwiegend aus der Zeit vom 15.—18. Jahrhundert. Was übrigens unter Nr. 447 allgemein als "biblische Episode" bezeichs net wird, hat ohne Zweisel den Tod Sauls zum Gesgenstand; man vergleiche nur das Bild mit den Ansgaben 1. Sam. 31, 8 ff.

Unter den neuzeitlichen Versuchen, dem alten Bild- und Wandteppich seine frühere Stellung und Bedeutung in der Ausstattung unserer Wohnungen zurückzuerobern, ist kürzlich die lange Zeit in der Stille gebliebene Arbeit einer Werkstatt in Celle herausgestellt worden.35 Der Name der Meisterin hat einen besonderen Klang, sie ist die Tochter des rühmlich bekannten Begründers des hambur: ger Museums für Kunst und Gewerbe, Justus Brinck mann, dem die textile Kunft des Mittel= alters besonders am Herzen lag. Dazu kam, daß Brinckmanns Töchter im Jahre 1898 von Berlin den Auftrag erhielten, einen der Wie n= hausener Teppiche für die Marienburg nachzuweben. Die Berührung mit diesen Sticke: reien scheint richtunggebend für die Entwicklung dies ser Werkstatt geworden zu sein. Es kann daher nicht wundern, daß auch hier das biblische Moment sehr stark hervortritt. Rusch e sagt darüber: "Daß das bei immer wieder die alten biblischen Stoffe in den Blickpunkt des Schaffenden rücken, beweist, daß in

<sup>25</sup> Neue Bildteppiche, Bericht aus der Arbeit einer niedersächsischen Werkstatt, von Horst Kusch e. In "Der Wagen" 1937, S. 87 bis 110.

ihnen Endquiltiges über menschliches Leben in seinen Boben und Tiefen, in Aufschwung und Scheitern, Treue und Verfagen ausgesagt ift." Stimmen wir ibm darin mit Einschränkung zu, so konnen wir nicht beipflichten, wenn er urteilt: "So ift das direkte Un= knüpfen an gotische Teppiche, insbesondere an die Wienbäufer Arbeiten, fein Rückfall in archais sche Formen: und Farbenwelt, sondern ein neuer Durchbruch zum Wesen der Bildwirkerei entgegen dem Abfall, der Jahrhunderte hindurch geübt mar." Hier mochte ich in Bezug auf die "Formenwelt" jedenfalls entschieden widersprechen. Man betrachte zur Probe den bei Rusch e G. 93 abgebildeten Adams und Evateppich. Sicher wird man hier die mit einfachsten Mitteln zum Ausdruck gebrachte, zum Teil originelle Auffaffung und Symbolik aner: kennen, um so entschiedener aber die primitiv gehaltenen, verzerrten Gestalten ablehnen. Rein Bernünftiger wird bestreiten, daß für Wirkerei und Stickerei nicht ohne weiteres Malerei oder Plastik das Vorbild abgeben kann. Aber die Berstellung einer verlorengegangenen Verbindung mit früherem Schaffen bedingt gewiß nicht die Preisgabe eines seitdem entwickelten Geschmacks und fortgeschritte= nen Könnens in der Darstellung des menschlichen Körpers. Die Betrachtung der übrigen von Ru= sch e beigebrachten Proben wird dieses Urteil nur befräftigen.

Die schon mehrfach erwähnte "Biblia pauperum" foll uns hinübergeleiten zu unserem dritten Saupt= abschnitt. Predigt und sonstige mündliche oder bildnerische Unterweisung waren die Hauptmittel vor und neben der Übertragung in die Muttersprache, durch die sich die nationale Aneignung der Bibel voll= zog. Das Deutsche Bibel-Archiv besitzt in seiner umfaffend angelegten Sammlung der Bibelzitate innerhalb der deutschen Literatur auch ein reiches Material zur richtigen Ginschätzung der Bedeutung, die die Bibel für die deutsche Predigt hat. Es sind ja doch keineswegs nur die zugrunde gelegten bibli= schen Predigtterte, die hier in Betracht kommen; von jeher haben die Prediger auch ihre Ausführungen mehr oder minder reichlich mit Zitaten aus den heili= gen Schriften durchsett. Ein Blick in das Verzeichnis der Bibelstellen in den von Anton E. Schön= bach herausgegebenen "Altdeutschen Predigten"1 wird das bestätigen. Über die biblischen Un= führungen und Anspielungen in den deutschen Predigten des Berthold von Regensburgist im III. Bande meiner "Materialien"2 gehandelt. Nach Berthold gewinnt man den Eindruck, daß die Laien seiner Zeit nur soviel vom Bibelinhalt er-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 3 Bände. Graz 1886. 1888. 1891. <sup>2</sup> Berlin 1927, S. XIX ff. und 93 ff.

fuhren, als ihre Prediger und Seelenhirten ihnen mitzuteilen für gut befanden. Ausdrücklich nimmt Berthold die heiligen Schriften für die Geistlichkeit in Anspruch:

"Der almehtige got hat uns geben zwei gröziu buoch uns pfaffen, da wir an lernen unde lesen unde singen . . . daz ein ist von der alten e unde daz ander von der niuwen e, und einez lesen wir bi der naht unde daz ander bi dem tage . . . Und also hat uns got disiu buoch gegeben ze wisunge, wie wir in daz geheizen lant suln komen, daz ist daz himelriche, daz er uns sit anegenge der werlte bereitet hat.

Wan nu iu leien himelrîches alse not ist als uns pfassen, dar umbe hat iu got zwei groziu buoch gegesben, da ir an lernen unde lesen sullet alle die wisheit der iu not ist, unde diu iuch in das himelrîche wîsen sullen: daz ist der himel und diu erde. Dar an sult ir lesen unde lernen allez daz iu not ist an libe und an sêle. Un der erden bi dem tage, an dem himel bi der naht. "3

Es erhellt aus solchen Stellen, daß Berthold die Bibel in den Händen seiner Zuhörer nicht vorausssetzt und auch nicht wünscht. Diesem Standpunkt begegnet man auch später noch öfters bei Predigern, und manche Übersetzer von biblischen Büchern klagen über den Widerstand, den sie gerade von dieser Seite erfahren; gewöhnlich wird dabei die Vermutung gezäußert, die Prediger fürchteten eine Abnahme des Interesses an ihren Darlegungen, wenn die Laien sich selbst über den Inhalt der Bibel unterrichten

<sup>3 &</sup>quot;Von den siben planeten." Ausg. v. Pfeisser-Strobl I, S. 48, vgl. auch 505, II 24 und 233.

könnten. Gerade daraus geht ja aber auch hervor, daß die Mitteilungen aus diesem Inhalt einen wessentlichen Bestandteil der Predigt ausmachten.

Bei seinen Hinweisen auf das Alte Testament bevorzugt Berthold entschieden dessen erzählende Teile. Die Beilige Schrift des Alten Bundes ist ihm offen: bar in erster Linie ein volkserziehliches Geschichten= buch, eine reiche Beispielsammlung, die er zur Belehrung des Volkes auszuschöpfen sucht. Die Auswahl erinnert einigermaßen an die Urt der Hiftorien= bibeln, auch durch die Beimengung von allerlei Apo: kryphem. Doch fehlt es auch keineswegs an Zitation einzelner Bibelftellen, auch aus den Propheten. Ein immer wiederkehrender Gedanke Bertholds aber ist es, wenn er im Anschluß an 1. Kor. 10, 11 sagt: "Smaz uns kriftenliuten endehafter dinge kunftic was an unsern selen, daz hat uns got allez erziuget in der alten ê an der liute leben"4, oder wie er es an anderer Stelle ausdrückt: "Die schale die nagent die juden, der fern ift uns kriftenliuten ze teile worden." Das ist die Grundidee aller typologischen Ausdeutung und Ausbeutung des alttestamentlichen Geschehens. Im übrigen tritt natürlicherweise das gro-Bere Interesse an dem Neuen Bund hervor, auch in der gesteigerten Anzahl von Anführungen aus den neutestamentlichen Büchern.

Daß auch die Predigten der großen deutschen Mysstiker viele Spuren der Vertrautheit mit den heiligen Schriften aufweisen, ist für Johannes Tauler und Meister Eckhart unter Beschränkung auf die Uns

<sup>4</sup> Pfeiffer:Strobl I, S. 9.

führungen aus den alttestamentlichen Propheten gleichfalls im III. Band der Materialien<sup>5</sup> dargetan. Das Deutsche Bibel-Archiv besitzt in seiner Zitaten= kartothek an Nachweisungen biblischer Anführungen aus deutschen Predigten des Mittelalters bisher 4760 Karten. Sie umfassen "Deutsche Predigten des 12. und 13.46 sowie "des 13. und 14. Jahr= hunderts"7, die Sammlung "Speculum ecclesiae"8, "Altdeutsche Predigten", herausgegeben von Wil= helm Wackernagel9 und von Anton Schönbach10, "Kölner Klosterpredigten des 13. Jahrhunderts"11, "Altdeutsche Predigten aus St. Paul in Kärnten" (um 1300)12, den "St. Georgener Prediger"13, 26 Predigten des Meifter Eckart14, Predigten und Sprüche deutscher Mystiker15, Predigten des Marquart von Lindau16, von Geiler von Reisersperg17, des Johannes Beghe18, eine ndd. Predigtsammlung von

- 6 Herausgegeben von Karl Roth 1839.
- 7 Herausgegeben von H. Lenser 1838.
- 8 Herausgegeben von Joh. Kelbe 1858.
- 9 Basel 1876.
- 10 Teil I—III, 1886—91.
- 11 Herausgegeben von Phil. Strauch, Mdd. Jahrb. 37.
- 12 Herausgegeben von Adalb. Zeitteles 1878.
- 13 Herausgegeben von Karl Rieder. DEM X 1908.
- 14 Herausgegeben von Ed. Sievers, 3. f. d. A. 15.
- 15 Herausgegeben von Franz Pfeiffer, Z. f. d. A. 8.
- 16 Herausgegeben von Phil. Strauch, P B 54, 2.
- 17 Das Buch Granatapfel, herausgegeben bei Joh. Knoblauch, Straßburg 1511; Die Emeis, herausgegeben bei Joh. Grieninger, Straßburg 1516/17.
  - 18 Franz Jostes, ein deutscher Prediger des 15. Jahrhunderts, 1883.

<sup>5</sup> S. XXVII ff.

1470<sup>19</sup>, "mnd. Predigtmärlein"<sup>20</sup>, "ungedruckte Predigten des Johann Sylvius Egranus"<sup>21</sup> und auch die Reimpredigt des Armen Hartmann

(f. XII).22

Wie die mittelalterliche und fast noch mehr die spätere deutsche Predigt, so zeugen auch Schriften wie die "Biblia pauperum", das "Speculum humanae salvationis" und was zu ihrer Verwandtschaft geshört, von der nationalen Aneignung des Bibelinshalts und von seiner Einwirkung auf die deutsche Phantasie und Gedankenwelt. Im Prolog des Speculums wird die Tendenz des Werkes mit solzgenden Versen umschrieben:

In praesenti autem vita nihil aestimo homini

utilius esse

quam deum creatorem suum et propriam condicionem nosse.

Hanc cognitionem possunt litterati habere ex Scripturis,

rudes autem erudiri debent in libris laicorum

id est in picturis.

Das ließe sich ebenso auch für den Inhalt der "Biblia pauperum" sagen. Beide Schriften sind ganz außerordentlich verbreitet gewesen. Aber zum mins desten der begleitende Text war zunächst sicher nicht für Laien bestimmt; denn er war ja lateinisch gesschrieben. Man wird sie auch nicht zu den für den

<sup>19</sup> Herausgegeben von Dora Bergner, Ndd. Jahrb. 55.

<sup>20</sup> Herausgegeben von Rich. Brill, Ndd. Jahrb. 40.

<sup>21</sup> Herausgegeben von G. Buchwald 1911.

<sup>22</sup> Fr. v. d. Lepen, Des armen Hartmanns Rede vom glouven. 1897.

Schulbetrieb geschaffenen Büchern nehmen dürfen wie etwa die "Historia scholastica". Um mahrschein= lichsten ist die Annahme, daß sie ursprünglich für den Gebrauch der Geistlichen vorgesehen waren, die daraus Stoff und Anregung für volkstümliche religiöse Unterweisung schöpften. Möglicherweise sollten sie auch Richtlinien und Muster sein für figürliche Darstellung der heiligen Überlieferung, sei es in Minia= turen oder in sonstiger Bildnerei. Dann aber murden sie durch Übertragung ihrer Texte ins Deutsche Gemeingut, und unter andern Erscheinungen zeigt 3. B. die Vereinigung des verdeutschten Speculum= Textes mit der Übersetzung der sonn= und feiertäg= lichen Spisteln und Evangelien, daß sie nun wirklich ins Volk drangen.

Wir wenden uns zunächst der sogenannten "Ur= menbibel" zu und laffen dabei den Streit um den Namen, an dem sich übrigens schon Leffing beteiligt hat, ganz beiseite; sicherlich ware die Bezeichnung "Biblia picta" flarer und einleuchtender gewesen. Die zugrunde liegende Idee ift diefelbe, die schon in älteren Bildwerken begegnet, so namentlich in dem berühm= ten Email-Altar-Auffat in der Stiftskirche zu Klosterneuburg bei Wien von Meister Nicolaus von Berdun. Dies bedeutsame typologische Stück mag sehr wohl auch Walther von der Vogelweide während feiner Wiener Jahre gesehen und dabei die Unregung zu Gedanken erhalten haben, wie er sie in feis nem Leich niedergelegt hat. In 15 Gruppen werden hier ebensoviel neutestamentlichen Szenen, meift aus dem Leben Jesu, je zwei alttestamentliche Typen gegenübergestellt, und zwar in vertikaler Ordnung, so daß über und unter jeder neutestamentlichen Darsstellung sich je ein alttestamentliches Gegenstück bestindet; fast durchweg ist dabei unter den alttestamentzlichen Bildern eins aus der Zeit der Gesetzgebung (ante legem), das andere aus der Zeit sub lege geswählt. So behandeln Gruppe I—3 Ankündigung, Geburt und Beschneidung bei Isaak, Jesus und Simson, Gruppe 8 Kains verräterischen Mord an Abel, Judaskuß und Joabs Meintat an Abner usw. Jeder dieser auf Kupfer aufgetragenen Emailmalezeien ist ein leoninischer Herameter beigegeben, der über die Bedeutung unterrichtet.

Bei der "Armenbibel" nun ist die Anordnung hos
rizontal, so daß die alttestamentlichen Typen rechts
und links von dem neutestamentlichen Bilde stehen.
Jeder Bildgruppe sind vier Prophetenköpfe beigeges
ben, zwei oberhalb und zwei unterhalb der neutestas
mentlichen Hauptdarstellung. Einem jeden dieser Pros
pheten ist auf Spruchband, in Ums oder Beischrift,
ein ihm zugeschriebenes und auf das eben behandelte
Motiv bezogenes Bibelwort beigefügt. Der Tert ist
in den zahlreich erhaltenen Handschriften und alten
Drucken teils lateinisch, teils in der Landessprache
gegeben, teils auch gemischtsprachlich. Ich bes
schränke mich hier darauf, den deutschen Tert eines
Blattes aus der um 1350 geschriebenen Weimarer
Pergamenthandschrift<sup>23</sup> mitzuteilen. Hier ist, wie

<sup>23</sup> Herausgegeben von Hans von der Gabelent: Die Biblia pauperum und Apokalppse der Großherzogl. Bibliothek zu Weimar, Straßburg 1912. — Die Handschrift gehörte früher dem Peterskloster in Erfurt.

auch sonst oft, das zentrale Vild mit den zugehörigen Prophetengestalten immer in Medaillonsorm gegesben; man mag sich dabei an das Mustervieler Glasmaslereien erinnern. Rechts und links sieht man in grösserer, nicht umrahmter Ausführung die beiden altzestamentlichen Typen. Aus dem gewählten Blatt handelt es sich um den Lanzenstich, den Longinus dem Gekreuzigten beibringt; links davon formt Gott Eva aus Adams Rippe, rechts schlägt Moses Wasser aus dem Felsen. — Der eigentliche Tert, wenn wir von den Prophetensprüchen und drei erläuternden Herametern absehen,24 steht rechts und links am Rande und lautet in seinem ausgesprochen mittelz deutschen (thüringischen) Dialekt:

"In dem erstin buch Monses liesit man: Du Adam entslief daz got vz siner siten ein rippe nam vnd machte davon daz wiep. Adam slasinde bedütit Christum dot an dem cruce. von des siten flozz blüt vnd wazzir zu bezeichine daz wir versten, daz alle sacrament vz Cristes siten flozzen du der riter mit sime

spere sin siten vffinte."

Man wird diese Deutung zu ergänzen haben: Die aus Udams Seite hervorgehende Eva stellt die Kirche dar, die Verwalterin der Sakramente. Und auf der anderen Seite steht zu lesen:

anderen Seite steht zu lesen:

"In dem andern büche Monses ist geschriebin: Dü her daz volg durch die wüstenunge fürte und sie ablege<sup>25</sup> wordin durch brestin des wazzirs, her Monses

25 = matt.

<sup>24</sup> Sämtliche Prophetensprüche der Weimarer Handschrift, lateinisch und deutsch, sindet der Leser zusammengestellt Material. III, S. XXXII—XXXVII.

mit der rûten die er hatte in der hant slüg den stein und giengen wazzir dar vz mildeclicke als vz dem abgrunde. Der stein bezeichnit Christum der vns heilsam wazzir vz siner siten gozz du er sich mit des riters sper an deme cruce liez vffenen.<sup>26</sup>

Dieser "Armenbibel" nabe verwandt, aber doch in manchem recht verschieden von ihr und noch verbrei= teter als sie, ist das "Speculum humanae salvationis" oder mit dem deutschen Titel der "Spiegel mensch= licher behaltnis", d. h. Erhaltung oder Erlösung. Die große Ausgabe von J. Lut und P. Perdrizet27 zählt 200 lateinische Handschriften, 5 lateinisch= deutsche, 21 mit deutscher Prosa, 10 in deutschen Reimen und 2 niederländische. Heute kennt man schon erheblich mehr; und dazu kommen die zahlrei= chen Frühdrucke.28 Einer handschriftlichen Notiz zufolge ist das Werk im Jahre 1324 entstanden, wohl sicher in Dominikanerkreisen, vielleicht in Straßburg. Daß Ludolph von Sachsen, der berühmte Verfasser der Vita Christi, auch das "Speculum" schuf, ist nicht mit Sicherheit erwiesen. Vom

<sup>26</sup> Das Hauptwerk über diesen Gegenstand ist jest Henrik Cornell, Biblia pauperum, Stockholm 1925. — Ergänzendes in Bibel und deutsche Kultur I, S. 16, Anm. 5. Besonders interessant ist das 1934 von Adolf Deißmann und Hans Wegener herausgegebene Eremplar "Die Armenbibel des Serai (Rotulus Seragliensis Nr. 52)", aus der Zeit um 1450, ohne Tert.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> I 1907, II 1909. Ergänzungen Material. I<sup>1</sup>, S. 182 f. Unm. und bei E. Breitenbach, Specul. hum. salv. 1930.

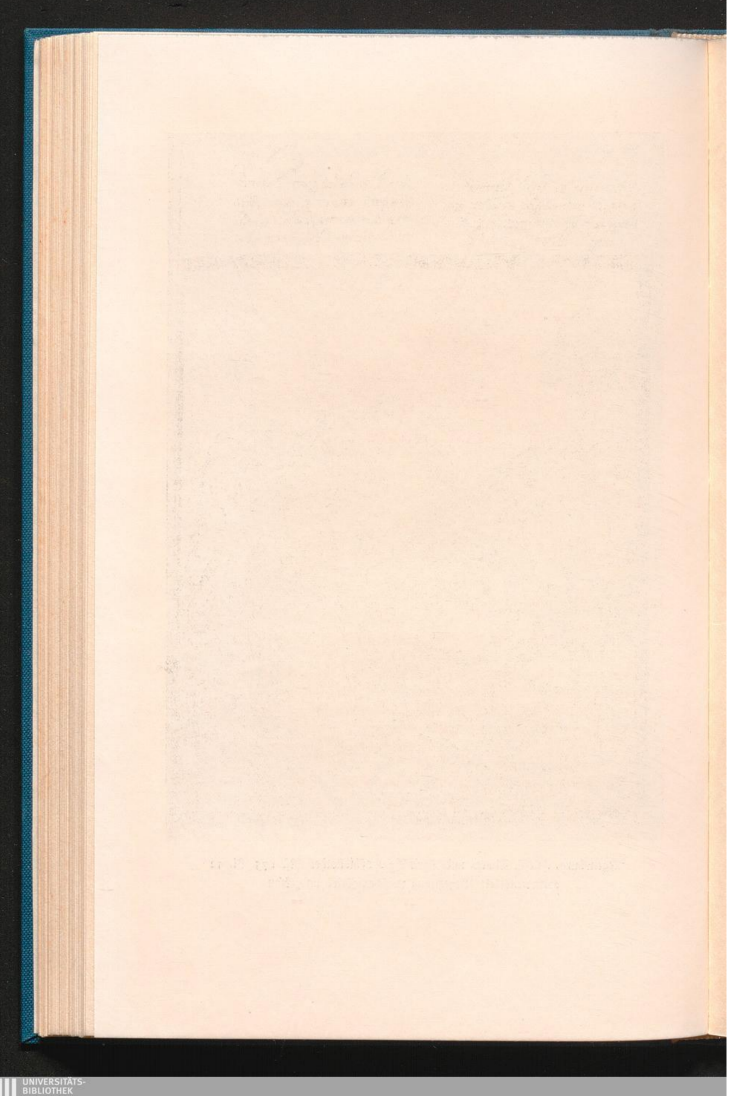
<sup>28</sup> Dazu vgl. besonders Paul Pietsch, Ewangeln und Epistel Teutsch usw. 1927, S. 51 ff. und 101 ff.; zu den rylographischen Ausgaben Schreiber, Manuel IV 114 ff. und die zugehörigen Tafeln tom. VII und VIII.

Inhalt interessieren uns hier nur die 40 topologischen Kapitel der Urgestalt, freilich der Hauptbestandteil des Ganzen. Biel stärker als in der "Armenbibel" tritt hier der begleitende Text bervor; er umfaßt in den erwähnten Kapiteln je 100 lateinische Verse in Reimpaaren. Gottes Walten und des Menschen Kall und Erlösung sollen hier behandelt werden fo fagt uns der Prolog — und zugleich, wie diese ganze Heilsentfaltung schon vorher durch "Figurae", also durch typisches Geschehen angedeutet wurde. In der schon erwähnten Vorrede heißt es unter anderem, die Heilige Schrift sei wie weiches Wachs, das jedes eingedrückte Siegel getreulich wiedergibt. Go kommt es auch, meint der Verfasser, daß die gleichen Gestalten ganz verschiedene typische Bedeutung haben können: David als Mörder und Chebrecher ift ein Enpus des Teufels; fofern er aber seinen Feinden vergibt und wohltut, ist er ein typischer Vorläufer Chrifti. Und so können auch Absalon und Samson gelegentlich als typische Vertreter Christi erscheinen, wenn auch vieles in ihrem Leben zu diesem Vergleich nicht paßt.

Mit Luzifers Sturz beginnt die Darstellung. Von der dritten Gruppe an erscheint immer links das betreffende Hauptbild aus der Heilsgeschichte, rechts davon drei "Figurae". Diese "Figurae" sind nun aber keineswegs ausschließlich dem Alten Testament entlehnt; sie sind vielmehr bisweilen neutestamentlich, häusiger überhaupt außerbiblisch, d.h. außerbiblisch nach unseren Begriffen. Daß damals vieles als biblisch galt, was wir in unserer Bibel vergeblich



Regensburg, Fürstl. Thurn- und Taxissche Hofbibliothek Ms. 175 Bl. 52 v Historienbibel: Begegnung zwischen Jakob und Esau





suchen würden, das lehren uns insbesondere die Historienbibeln, von denen noch zu reden sein wird.

Gruppe 3 also zeigt uns im ersten Bilde, wie dem Joachim, dem Vater der Gottesmutter, durch den Engel die Geburt der Tochter angekündigt wird; da= neben ist der Traum des Astwages dargestellt: aus der Seite seiner Tochter Mandane entsprift ein sich weit ausdehnender Weinstock, der bedeutet zunächst den Knros, den Befreier des judischen Volkes; darüber hinaus aber weist er auf Christus hin, der die ganze Menschheit aus der Gewalt des Teufels erlöste. Es folgt das dem Hohenlied entlehnte Bild vom verschlossenen Garten und vom versiegelten Brunnen, auf die Jungfräulichkeit der Maria bezogen; und in der vierten Kolumne endlich wird auch der Stern aus Jakob, deffen Aufgang Bileam verhieß, auf Maria gedeutet. Wie sehr nun auch solche Deutelei unse: rem geschichtlichen Sinn widerstreben mag: wir wollen nicht vergeffen, welche Fülle religiöser Erbauung und künstlerischer Anregung vergangene Zeiten aus solcher Schriftbetrachtung geschöpft haben.

Als weiteres Beispiel außerbiblischer Typen sei nur noch auf den goldenen Sonnentisch hingewiesen, dessen Widmung im Heiligtum des Apollo neben der Opferung der Tochter des Jephta im 5. Kapitel des "Speculum" als Gegenstück zur Darstellung der dreisährigen Maria im Tempel erscheint; das vierte Bild in dieser Gruppe zeigt eine aus fernen Landen stammende Königin von Babylon, die nach Petrus Comestor von ihrem hochschwebenden Garten aus sehnsüchtig nach ihrer Heimat ausschaut.<sup>29</sup> Jener goldene Tisch aber wurde nach der bei Valerius Maximus (IV, I, 7) erhaltenen Überlieferung aus der Meerestiefe aufgesischt und nach langem Streit um den rechtmäßigen Besitz auf den Rat der sieben Weisen Griechenlands dem Apollo als dem

Gipfel alter Weisheit geweiht.

Wiederholt begegnete uns schon die "Historia scholastica" des Petrus Comestor, des berühmten "Cancellarius Beatae Mariae Parisiensis" (um 1175)30. Es ist bestimmt nicht zuviel behauptet, wenn wir fagen, daß dieses Buch und seine manniafachen lateinischen und landessprachigen Bearbeitungen nicht nur im Schulbetrieb, sondern auch in breiten Maffen des Volkes bis in die Zeit der Reformation und dar= über hinaus eine Hauptquelle der durchschnittlichen Kenntnis vom Bibelinhalt bildeten. Micht die ein= zige Quelle, wie wir schon saben; es sei hier noch auf die katechetische Belehrung hingewiesen; so zeigt im früheren Mittelalter das Glaubensbekenntnis, besonders der zweite Artikel, vielfach Erweiterungen, die dem Bedürfnis elementarfter Belehrung über das Leben des Erlösers entsprachen; auch gehören Schriften wie der an Beichtkinder sich richtende, im 15. Jahrhundert sehr beliebte "Seelentrost" hierher, der übrigens unter den Quellen zu feinen "Erempla" auch unsere "Historia scholastica" benutt. Viel

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Historia scholastica, liber Danielis Cap. V. Migne SL 198, 1453 A.

<sup>30</sup> Über seine Person sowie über die Verbreitung und die Quellen seiner "Historia scholastica" vgl. Material. II2 (1925), S. XIV bis XXIX.

weiter aber reicht deren Einfluß in anderen Werken. Die bekannte niederländische "Rijmbijbel" des Sakob von Maerlant, die Weltchronik des Rudolf von Ems und zahlreiche andere Chroniken in Versen oder in Prosa gründen sich in ihren die Zeiten des Alten Testamentes umfassenden Teilen vornehmlich auf die Schulbibel des Petrus Comestor. Vor allem kom= men hier auch die deutschen Historienbibeln in Betracht, für die ich summarisch auf meine "Materia= lien"31 verweisen darf. Die dort als Gruppe IIIa be= zeichnete Klasse ist geradezu ein deutscher Auszug aus der "Historia scholastica"32. Aber auch die nicht so eng mit ihr zusammenhängenden Gruppen zeigen ihre nahe Verwandtschaft schon durch die ursprüng= liche Beschränkung auf die "geschichtlichen", erzählenden Teile der Bibel und in der Durchsetzung dieser Berichte mit apokropher, legendarischer Ausschmükfung. Die findet sich bei Petrus Comestor keines: wegs nur in den eingestreuten "Additiones" und "Incidentia" — diese enthalten hauptsächlich Un= gaben aus der jeweis gleichzeitigen Profangeschichte, jene zumeist erläuternde oder erweiternde Notizen: auch den Text selbst bereichert er mit und ohne Quel= lenangabe durch mancherlei Hinzufügungen, teils er= klärender, teis ergänzender Art. Ebenso verfahren auch die Historienbibeln, und es ist keineswegs die Regel, daß, wie in niederländischen Texten dieser Gattung, durch saubere Scheidung der biblische

83

<sup>31</sup> Bd. I—IV (in 6 Teilen), Berlin (Weidmann), 1912—1929.
32 Zum ersten Male bekannt und herausgegeben Material. I,
S. 14 ff., 137 ff., II<sup>1</sup> und II<sup>2</sup>.

Grundstock und die Zutat der "Historia scholastica"

voneinander abgegrenzt werden.

Handschriftlich sind die verschiedenen deutschen Historienbibeln alttestamentlichen Inhalts reichlich vertreten, am stärksten Gruppe Ia. Von diesem Typ ist wenigstens ein Teilstück auch gedruckt worden in den 1462 von Albrecht Pfister in Bamberg hersausgebrachten "Vier Historien" (von Joseph, Daniel, Judith und Esther), reichlich mit Holzschnitten ausgestattet. Towe Soweit bisher bekannt, sind von diessem deutschen Druck nur noch zwei Eremplare ershalten, jest beide im Ausland, eins in Paris, das anzbere in Manchester.

Es gibt auch neutestamentliche Historienbibeln, und zwar verschiedener Art. Zeitlich gehen sie freilich meist über den durch die biblischen Bücher gegebenen Rahmen hinaus, und die apokryphen Zutaten drängen sich hier womöglich noch stärker vor als in dem altztestamentlichen Teil. Der handschriftlich besonders stark vertretene Typ dieser neutestamentlichen Historienbibel ist auch in mehreren Drucken, oberz und niez derländischen, überliesert. Neuerdings ist dieser Tert im IV. Bande der "Materialien" herausgegeben worden (1929).

Es sollen hier noch zwei Proben aus deutschen Hisstorienbibeln folgen, ein alts und ein neutestamentslicher Text. Der erste ist aus einer Züricher Handsschrift des 15. Jahrhunderts genommen. Er soll

<sup>33</sup> Ugl. Albert Schramm, Der Bilderschmuck der Frühdrucke I, Leipzig 1922. Daß es sich um Teile von Historienbibel Ia handelt, hat Schramm nicht erkannt.

beweisen, daß auch die Historienbibeln vielfach Beisträge zur Geschichte der eigentlichen Bibelüberssetzung enthalten; so ist z. B. oft eine vollständige Psalterübertragung eingefügt. In der erwähnten Züricher Handschrift sind die Bücher Tobias, Judith und Esther Verdeutschungen aus der Vulgata. Der alemannische Wortlaut von Tob. 4, 21 ff. ist hier:34

Min sun ich tun dich a(u)ch wissen daz ich hab X silber geben Gabelo in Rages der statt Medorum vn ich hab einen brief vn sin handfesti dar vmb vn daz gab ich im do du noch den ein klein kindli wert. vn dar vmb min sun so bis fragen wie du zü im komest vn von im enpfachest daz vorgenant silber vnd gib im wider sinen brief. vn nut fürcht dir min sun won wir su(e)rrend hie ein armes leben aber sil güz werdent wir besizen ob wir got su(e)rchtent vn ob wir vns vor sünden hu(e)ttent vn wol tünt.

Daz V. cappittel. Do antwort der jung Thobias sünem vatter vn sprach: vatter alle die ding die du mir gebotten hast die wil ich behalten. wie ich aber daz sülber gesüch daz weis ich nut waz zeichens sol ich geben dar zu kan ich den weg nut der dar get. do antwort im der vatter vnd sprach: ich hab doch bi mir sin hand festi wen du im die bist zeigen gern git er dir den daz sülber gang du nun vn süch dir einen getruwen man der mit dir gange vmb sinen lon vnd sum dich nut daz du daz gelt enpsachest die wil ich noch leben won ich stirb schier.

Also gieng der jung Thobias vs vn wolt süchen einen geferden der mit im gienge vnd ze hand do

<sup>34</sup> Soweit bier bekannt, bisber noch nicht gedruckt. Für "on" lies "on".

fand er einen scho(e)nen jungling do(e)rt stan ge= scurpet als einer der bereit ist ze gan. Thobias be= kant (!) daz es der engel gottz waz vnd gruft in ond sprach ze im: wannen har kumst du gutter jungling. und der engel in der gestalt eins junglingz ant: wort im vn sprach: ich bin vs den sunen Ifrahel. vn der jung Thobias fragt in vnd sprach: ist dir ieht erkant der weg der da gat in die gegin Medo= rum. der engel sprach: ich beken den weg wol vn han in flisklich gangen und bin bi Gabelo unfrem brüder gewesen der da wonet in Rages Medorum der stat die da lit vf dem berg Egbetanis. Thobias sprach ze im: beit min hie des bitten ich dich bis daz ich dise ding minem vatter gesag. also gieng Thobias baldze sinem vatter vn seit im alle dife ding. dar vber wundert sich der vatter und bat daz der jungling zu im in gienge. also gieng der engel in ze dem alten Thobias vn grust in vn sprach: fro(e)id si dir alweg usw.

In der erwähnten "Neuen Ee" wird bei den Verhandlungen über Jesus vor dem Richterstuhl des

Pilatus erzählt:35

Damit sandt Pilatus nach Jesus und hieß in pringen. Der laufel gie zu Christo da er in gepunden fand er hieß die Juden in ledig lassen er siel im zu den süeßen und grüeßt in und sprach: Pilatus hat mich her nach dir gesandt gê dan mit mir zu im. Der laufel trueg ein weiß tuech umb sein hals als noch enhalb<sup>36</sup> meres sit ist wenn er swist daß er sich

36 = jenseit.

<sup>35</sup> Material. IV, S. 106 f. — Vgl. dazu das Nikodemus-Evangelium, Bib. und deutsche Kultur VI (1936), S. 206 ff.

damit truckent wann es ist beiß. Der knab legt sein tuech auf die erd und hieß Christum darauf gen mit im für Pilatum. Das versmakt den Juden das er so erleich gieng. sie kriegten mit dem richter warumb er in so schon für in precht . . . Da sprach Pilatus zu dem laufel: weis Jesum her nach deins herzen gir. Des was der laufel bereit. Bei den zeiten was in allem roemischen reich der sit wo sie zu gericht saßen so trueg man den fan zu der schrannen das man die schuldigen mit des keisers gewalt mocht zwingen. Damit preitt der laufel das tuech Jesus paß auf die erd denn er vor het getan. Und do man Jesum her füert do nigen sich die beiden mit sambt den schaften da die fan des gerichts anhiengen. Des niden die Juden Jesum und sprachen es wer zaubrer lift und mert sich ir haß und ir geschrei: ei Pilate ze weu gestatestu das sich dis volk neigt gen Jesu dem trügner. hastu mit dem keiser phlicht so la dirs leid sein. Pi= latus sprach: lobt ir nicht das im die leut neigent. ir habt darumb haß gen im? er tuet solich zeichen darumb pilleich euer herz weich würden. Damit kert er sich zu den die der sperfanen wartten und sprach warumb sie Jesu mit den haubten nigen. Sie sprachen: ir wist wol das wir heiden sein und an Jesum nicht gelauben. es ist uns an danks geschehen wir mochten uns nicht wider haben. Des wurden die Juden betruebt Pilatus erschraf von dem wort. Die Juden wanten es wer der knecht schuld und heten es willigleich getan. Do sprachen die knecht: her schafft ander zwelif zu den speren die sie mit all ir kraft haben. piegent sie sich nicht so betrieg wir euch.

neigent sie sich und erzeigent sie sich der welt so ent= lat uns pos argwans frei. Sie giengen all auß der schrann. do erwelten sie ander zwelif der sterksten die sie funden und sprachen das sie Jesu kein er er: zeigten oder man flüeg in ir haubt ab. Gie stellten zu ieglichem fan zwen man des wolten sie nicht erwinden. nu hießen sie Jesum zu dem dritten mal dar weisen. der knab lie das durch kein forcht und preitt Jesu sein tuechel zu dem dritten mal under. Wie fast sich die zwelif widerhabten do zugen sie die schaft nider das sie gestrackt auflagen zu eren dem kenig von himel. Nu hueb sich aber ein neus geschrei von den Juden und sprachen Jesus wollt sein leben mit zauberei friften und sein leben damit lengen. Di= latus erschrak ser von disen dingen. zehand kom ein pot von seiner wirtin die hieß Gratalia und sprach: dir enpeut dein frau das du dich keins gerichts underwindest gen disem unschuldigen menschen wann sie hat heinacht in dem traum großen ungemach von im gehabt er ist unschuldig und ist ein beilig man. Da schrien die Juden all: das hat er mit zauberei zue= pracht das ir von im getraumbt ist usw.

Es darf uns nicht überraschen, daß wir für ein Buch voll solcher Fabeleien und Ausschmückungen den Namen "Neue Ee" = Neues Testament in Gebrauch sinden, werden doch die Historienbibeln gemeinhin als Biblia, Bibel der alten Ee, Bibel zu deutsch u. ä. bezeichnet.<sup>37</sup> Man unterschied eben noch nicht so genau zwischen kanonisch und apokryph

<sup>37</sup> Wgl. den Abschnitt "Alte Bezeichnungen der Historienbibeln" Material. I<sup>2</sup>, S. 176.

und nahm keinen Anstoß daran, wenn z. B. die Alexsandersage mit allerlei Phantastereien sich innerhalb

biblischer Bücher breitmachte.

In der Einleitung zum I. Band von "Bibel und deutsche Kultur" sind mancherlei gereimte und ungereimte Schriften behandelt, die dazu bestimmt waren, der gedächtnismäßigen Einprägung des Bibelinhalts zu dienen. Dahin gehört unter anderem die deutsche Bibeldichtung des Meistersingers Hein= rich von Mügeln, bekannt besonders durch seine Pfalterbearbeitung. In einem kurzen Vorspruch zu jener Dichtung beißt es: " Sie fest der meifter nun dreißig lieder, in den er hat begriffen die Bibele und die propheten fürglichin und befloffen. Diefelben lieder singen sich in some hofetone, der hie stet ge= schr. (iben)." Also man stellt auch den Gefang in den Dienst dieser mnemotechnischen Hilfsmittel; und die Noten dazu sind uns sogar erhalten. Zu Jesaia heißt es hier:

Psaias der sal stehn darnach sunder tzwisels val. Sin buch und siner lere schal von straffe sait der Jödischeit, wie Christ enphangen wart von einer maget unverschart, und wie sin lyden was oberhart, die er durch menschen kune leyd; von Juda und von Israhel den richen wie ir gewalt durch sunde muste blichen Sechs und sechsig in glichen capitel ich dem buche maß.

Erheblich höher nach seinem poetischen Wert steht ein im gleichen Bande unferer Veröffentlichungen zuerst ans Licht gebrachtes, aus lateinischen und deut= schen Versen gemischtes Gedicht. Karl Bartsch hatte es in seiner Beschreibung der deutschen Handschriften in Heidelberg verkannt. Bei näherer Untersuchung stellte es sich als deutsche Bearbeitung des "Roseum memoriale" oder "Rosarium biblie" des Petrusvon Rosenheim heraus.38 Die= ses war eine im ausgehenden Mittelalter sehr verbreitete und beliebte lateinische Dichtung, die in funft= und sinnvoll aufgebauten Distichen den Inhalt der biblischen Bücher furz kapitelweise zu skizzieren suchte. Dem gleichen Zweck dienen die in der Beidelberger Handschrift jedem Distichon beigefügten deutschen Strophen. Jedes lateinische Verspaar zeigt mit der zugehörigen deutschen Strophe denfelben Anfangs: buchstaben. In alphabetischer Folge entsprechen nun diese Anfangsbuchstaben A bis V (= U) den Zahlen 1-20, bzw. 21 bis 40, bzw. 41 usw. und bezeichnen genau die Ziffer des Kapitels, über deffen Inhalt die betreffenden Berse berichten. Uns interessieren bier in erster Linie die deutschen Strophen. Sie sind für den alt= und den neutestamentlichen Teil von ver= schiedener Struktur. Das mogen die folgenden Proben veranschaulichen, die zugleich von der relativen

<sup>38</sup> Dazu vgl. man besonders: Petrus von Rosenheim O. S. B., Ein Beitrag zur Melker Resormbewegung. Studien und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktinerordens und seiner Zweige. Bd. 45, München 1927, S. 94—222. Auch separat erschienen. — Ferner auch Zentralblatt für Bibliothekswesen 46 (1929), S. 533 ff.

Gewandtheit und von dem dichterischen Empfinden des Verdeutschers zeugen. Zu Genesis 8 heißt es:

Hinc redit ad Noe cum ramo missa columba; pax insedit aquis; obtulit egrediens.

Hab syn, gedenck das sumer schin, ouch winter, tag und nacht werdt sin. Das tu(e) blin bracht ein zwig, Noe ging uß der archen; deß sundsluß sind wir quit furhin zu aller zit.

Humor verrät es, wie zu Deuteron. 24 die trocken aufzählenden lateinischen Verse in der deutschen Strophe belebt werden:

Dimitti fedam nuptam dat, bellaque, sponsum; non vendes fratrem, redde sibi pretium.

Durch geschrift kumm diner frouwen ab; benm wib ein jar din krieg selbs hab; 39 verkouf niemans, gib lon, ler, wie du gottlich pfendest; laß frucht und truben stan, der armen damitt schon.

Johannes 20 wird folgendermaßen behandelt:

Ut videant tumulum, currunt duo; flet Magdalena, pax clausis datur et neuma, fides Didimo.

Umb iren herren weinte bym grab die sünderin;

<sup>39</sup> Mit Bezugnahme auf die Bestimmung V. 5, daß der Jungverheiratete für ein Jahr vom Heeresdienst befreit sein sollte.

bald sah sie in und meinte, des gartens pflag wer sin. Johannes lief sant Petren für; Thomas gloupt nit, do Jesus kam durch beschloßne thür.

Und bei Römer 2 lesen wir:

Blasphemat nomen faciens, que iudicat ipse, factores legis iustificantur ibi.

(B) is nit, o mensch, verschmohen die richtumb gottes güt; din herz soll ru empsohen; urtail vor din gemüt; hör das gesat und leb darnach; dem gsat glich tünt die heiden; der nam gots lidet schmoch.

Auf die mittelalterlichen Katechismen soll hier nicht näher eingegangen werden. Es sei für dies Gebiet neben dem grundlegenden, vor mehr als 80 Jahren erschienenen Werk des Hamburger Predigers zu St. Michael Johannes Geffcken<sup>40</sup>, den Arbeiten von Franz Falk<sup>41</sup> u. a. auch auf des Verfassers Beitrag zur Geschichte des Religions: unterrichts in Teubners Handbuch für

40 Der Bilderkatechismus des fünfzehnten Jahrhunderts usw. I (Leipzig 1855).

Al Bgl. befonders "Die Bibel am Ausgange des Mittelalters, ihre Kenntnis und ihre Verbreitung". Vereinsgaben der Görres-Gesellschaft. Köln 1905, S. 22 f. Einzelne Aufsätze von ihm und andere Arbeiten auf diesem Gebiet findet man zusammengestellt bei L. A. Veit, Volksfrommes Brauchtum und Kirche im deutschen Mittelalter, Freiburg i. Br. 1936, S. 215, Anm. 1.

Lehrer höherer Schulen (1906) sowie auf den schon erwähnten Auffat über Deutsche Bilder zum Dekalog42 verwiesen. Statt dessen soll noch eine Probe aus dem in Handschriften und Drucken außeror= dentlich verbreiteten Volksbuch des deutschen "Lucidarius" mitgeteilt werden, weil es ein charakteris stisches Denkmal dafür ist, wie das erwachende geistige Bedürfnis der Laienschaft sein erd= und na= turkundliches Wissen aus biblisch fundierter Literatur bezog. Es soll um 1190 auf Veranlassung Heinrichs des Löwen zu Braunschweig verfaßt sein. Der folgende Abschnitt ist der Ausgabe von Felix Heidlauf43 entnommen, die den Text in nieder= alemannischer Fassung nach einer Berliner Hand= schrift des 13. Jahrhunderts bietet. In dem Kapitel "Wie die welt geteilt ist" heißt es bei Beidlauf G. 9:

... Do sprach der junger: "nu sage mir von dem

teile daz da heizet Asia."

Der meister sprach: "Usia hebit sich da die sunne uf gat unde gat nordenthalben unz an daz mer. in deme deile ist daz paradis rehte da die sunne uf gat. in paradise entspringet ein burne dar uz rinnent vier wasser. daz eine heizet Phison in dem paradiso; so ez denne druz cumet so heizet es Ganges. daz ander heizet Gyon; so ez denne uz dem paradise cumet, so heizet ez Nilus. daz drite heizet Tygris, daz vierde

<sup>42 23.</sup> d. R. V, S. 283 ff.

<sup>43</sup> Deutsche Terte des Mittelalters, Bd. XXVIII. Berlin 1915: Lucidarius, aus der Berliner Handschrift herausgegeben von Felix Heidlauf.

heizet Eufrates; die zwei verwandelent ires namen nith."

Do sprach der junger: "rinnent die wazer durch das paradise?"

Der meister sprach: "zwei wazzer sint so groz unde runnen sie durch daz paradis so verderbiten su sin ein michel teil. da von sagent uns die büch daz die wazzer rinnent in dem paradiso under der erde, so sie denne druz coment so brechen sie uber die erde..."

"Von India unde von ir ynfelen." Der meister aber sprach: "in daz paradise mac nieman comen wen mit güten werken, wen da got ein furine mure umbe die reichet in den himel... da nach lit ein lant aller nahest daz heizet India. daz lant heizet nach eineme wazzere daz heizet Indus. daz springet uz eineme berge heizet Cavcasus. daz wazzer rinnet sunder in daz Rote mer" usw.

Auch das geschicht ich tliche Wissen jener Zeit geht allemal von der Bibel aus. Das gilt nicht bloß in dem Sinne, daß die Chroniken mit dem biblischen Schöpfungsbericht anzuheben pflegen, und daß die übliche Einteilung nach Weltaltern sich auf biblische Daten gründet: auch die Anlage der Chroniken gestaltet sich vielsach nach biblischem Vorbild und Schema. Denn oft tritt neben dem annalistischen Moment, das letzten Endes aus antik-römischem Muster abzuleiten sein mag, ein genealogisches oder doch ein Sukzessichseinteresse hervor, wie es des öftern in der Bibel begegnet. Der Einfluß von hier zeigt sich z. B. recht deutlich in einem chronikartigen

Werk, das mit dem oben besprochenen Heidelberger Gedicht über den Inhalt der biblischen Bücher in Verbindung trat. Darüber heißt es in der deutschen Vorrede zu dem Gedicht:

Sant Lucas meldt wie Joseph kam von Help här biß uf Adam. Verwundert hat es manchen seer wa(0) pedes nam geschribeen weer. Ich "bibel kurz" dichs underricht. ouch laß ich underwegen nicht zu sagen welche priester waren, propheten ouch zu welchen jaren usw.

Darnach bätte also den Verfasser ein besonderes genealogisches Interesse geleitet: der mitgeteilte Bibelinhalt foll sich um die Vorväter Christi, bzw. 30= sephs gruppieren. Demgemäß begleiten den Text stammbaumartig gereihte Namenschilder. Der bezeichnete Rahmen wird dann aber doch gesprengt, nicht nur durch die neutestamentlichen Teile der Dich= tung, sondern auch schon innerhalb der alttestament= lichen Stücke durch manche Zutat. Den Stoff zu dieser Beigabe entnahm das Werkchen einem weit= verbreiteten Bibelauszug, den die Überlieferung auf Peter von Poitiers oder Poitou zurückführt. Huld= reich Zwingli Junior, Professor des Neuen Testaments zu Zürich und Enkel des Reformators, hat einen Druck besorgt (Basel 1592) unter dem Titel "M. Petri Pictaviensis Genealogia et Chronologia sanctorum Patrum, antehac non excusa". Diefe, Ge: nealogie" ift uns in lateinischer und in neusprachiger,

Fullis de Att.

auch deutscher Fassung erhalten; aber sie ist im Laufe der Zeit nicht nur sehr verbreitet, sondern auch stark erweitert worden. Darüber ist in der Einleitung zu der erwähnten Ausgabe in B. d. K. I, S. 18—31, eingehend berichtet; so darf hier darauf verwiesen werden.

Es kann gar nicht daran gezweifelt werden, daß die Bibel in hohem Maße anregend auf das naturwifsenschaftliche, geographische und geschichtliche Wissensbedürfnis der deutschen Menschheit eingewirkt hat. Daß sie auch die Sprachstudien außerordentzlich förderte, ist zu bekannt, als daß darüber viel gessagt zu werden brauchte. Doch ist dabei nicht nur an den Aufschwung in der Kenntnis der alten Sprachen, einschließlich der semitischen, zu denken, der seit dem spätmittelalterlichen Humanismus in Deutschland sich geltend macht, sondern auch an die ungeahnte Steigerung unseres linguistischen und ethnographischen Wissens, das vielfach mit der Bibelpropaganda neuerer Zeit zusammenhängt.

Eine auszeichnende Hervorhebung aber verdient hier das aufschlußreiche Buch von Konrad Burst dach: "Die nationale Aneignung der Bibel und die Anfänge der germanischen Philologie"44. In überzeugender Weise wird hier dargetan, wie die Anfänge germanistischer Wissenschaft sich um den gotischen Bibelkoder bewegen und wie insbesondere Diesderich von Stade, während seines Aufenthaltes in Upsala und Stockholm (1661—1668) durch die in Schweden auf Grund der Bibelübersetzung des

<sup>44</sup> Halle 1924.

Wulfila auflebende germanische Sprach: und Alterstumsforschung angeregt, sich dem Studium Otfrieds und anderer althochdeutscher Literaturdenkmäler zuswandte und die gewonnene Kenntnis und Erkenntnis durch Erläuterung der veralteten und unverständlich gewordenen Worte der deutschen Lutherbibel zugute kommen ließ.

Nachdem in den vorhergehenden Hauptteilen in mannigfaltiger Beleuchtung die Bedeutung der Bibel, insbesondere der deutschen Bibel, für die gesamte deutsche Kultur dargetan ist, möchte ich nun dazu übergeben, das Werden dieser deutschen Bibel durch die Jahrhunderte zu verfolgen. Von einer lücken= losen Kenntnis dieser Entwicklung sind wir noch sehr weit entfernt. Und doch ist nicht nur der Theologe und chriftgläubige Laie daran interessiert, das Bibelbedürfnis und Bibelverständnis in ihrem allmähli= chen Wachsen gewissermaßen mitzuerleben: auch für den Historiker ist es von Bedeutung, zu seben, aus welchen Kreisen die mannigfachen Verdeutschungen kommen und wo sie im Gebrauch sind. Dem Germanisten vollends strömt aus diesen Texten, die zum großen Teil ihrer Veröffentlichung noch erst harren, eine unschätzbare Bereicherung seines wortgeographischen sowie wort: und stilgeschichtlichen Wissens zu. Und gerade auch der germanische Philologe, der, wie Karl Weinhold einmal von sich sagte, "die Worte um der Sache willen"1 treibt, wird hier auf seine Rechnung kommen: er kann hier die Erfahrung machen — um nochmals mit Weinhold zu reden —, daß in der Geschichte eines einzelnen Wortes oder in

<sup>1</sup> Brauch und Glaube, Weinholds Schriften zur deutschen Volkskunde, herausgegeben von Carl Puetsfeld. Gießen (1937), S. 5.

der verschiedenen Wiedergabe der gleichen fremd= sprachigen Vorlage oft mehr volkskundliche Erkennt: nis steckt als in einem ganzen Haufen alter Geräte und Gefäße.2 Ein Beispiel statt vieler. Wenn der Leser sich die Mühe macht, im III. Bande von "Bibel und deutsche Kultur" S. 148 ff. die Tabellen zu Ps. 47 (46), 2 einzusehen, so wird er die mannig= fachen Übersetzungen des plaudite manibus (Κοοτήσατε χείρας) durch 34 verschiedene Versionen verfolgen können. Das "hantslagot" der Mondseer Fragmente (althochd. Isidor s. VIII/IX) geht durch Notter, die Windberger (f. XII) und die Trierer Interlinear=Version (s. XII/XIII) in die Tradition über und taucht im niederl. Westfälischen Pfalter (f. XIV), in der gleichfalls nd. Weimarer Interlis near-Version (um 1500) und in einer Würzburger Handschrift (f. XV)3 wieder auf. Daneben aber er: scheinen auch ganz andere Worte. Das in Walthers 30. Pfalter (nd.) begegnende "cloppente myt hen= den" kehrt bei Amman und Nachtgal wieder, zwei Augsburger Drucken von 1523 und 1524. "klappen mit den henden" gehört zu Luthers verworfenen Übersetzungen von 1523/24. Das "frolocket mit henden", wofür er sich dann entschied, war schon in der ersten gedruckten Bibel von Mentel in Straß: burg (um 1466) zu finden. Die wichtige Hambur: ger Handschrift in scrinio 142 (s. XIV)4 sagt in

2 Ebenda S. 13.

4 Diefe wie viele andere durch das D.B.A. in die Forschung erst ein:

<sup>3</sup> Diese gebort mit dem handschr. Psalter in Innsbruck, dem in Donaueschingen und einem Fragment aus dem Besitz des D.B.A.s aufs engste zusammen. All das fehlt bei Walther.

mitteldeutscher Fassung "spilet mit den henden", während der aus der gleichen Zeit stammende Trebenizer Psalter in schlesischer Mundart hat: "schrekit mit den henden". "pleschet mit den henden", bzw. "pr sollet hantblaezen", wie zwei handschriftliche Würzburger Psalterien des 15. Jahrhunderts lesen, erinnern an den angelsächsischen Text in dem Interslinearpsalter zu Cambridge (s. XI): "plegad mid handum".

Wen solche wortgeschichtliche Übersichten interessieren, der vergleiche die in Band II—VII zahlreich vertretenen weiteren Belege dieser Art, etwa II 59 die mannigsachen Verdeutschungen von "in lacum" Ps. 143 (142), 7; II 74 f. von "passer" Ps. 102 (101), 8; III 51 von "luna persecta" Ps. 89 (88), 36; IV 23 die wechselnden Ausdrücke für "connubium" Hebr. 13, 4; V 54 f. für "architriclinus" Soh. 2, 8 f.; VII 40 für "in circuitu" Jesaia 60, 4 u. v. a.

Daß auch der Kunsthistoriker an der Erschließung der vielfach ja mit Miniaturen, Holzschnitten usw. versehenen Bibelhandschriften und strucke interesssiert ist, versteht sich von selbst. Wie nahe oft Text und Illustration zusammengehören, zeigt sich z. B. deutlichst in den schon erwähnten Untersuchungen von Rudolf Kaußschnier Diebold Lauber

geführte H. stellt ein besonders wichtiges Bindeglied dar in der durch das D.B.A. aufgewiesenen Kette, die von den altsächsischen Psalmensfragmenten (s. IX) über die Schleizer Bruchstücke (s. XII?) zu Walsthers 19. Psalter und der schon berührten westfälischen Psalmensübersetung führt.

und seine Werkstatt in Hagenau. Auch auf Adolf Goldscheimer Albanipsalter (1895) und den Beitrag "Über Illustration und Einteilung des Psalters" und die beigefügten Bildtafeln B.d. K. III, S. 24 ff., darf hier verwiesen werden. Mehr und mehr dringt die Erkenntnis durch, daß die Behandlung von Tert und Bildschmuck unbedingt Hand in Hand zu gehen haben.

Die Arbeit unseres Institutes zur möglichst voll= ständigen Erfaffung, Sichtung und Wertung der mittelalterlichen Bibelübersetzung ift, wie gefagt, noch keineswegs abgeschlossen. Da es schon wegen des zur Verfügung stehenden Raumes unmöglich ift, die bisherigen Teilergebnisse im einzelnen darzutun, möchte ich dem Leser lieber zunächst etwas ganz Neues vorführen, die Untersuchung einer eben erst ans Licht getretenen mitteldeutschen Evangelien: handschrift; dabei wird sich von selbst Gelegenheit ergeben, auf frühere Beobachtungen und Feststel: lungen einzugehen. Es handelt sich um Nr. 15 im neuesten Auftionskatalog XV von Karl und Kaber in München. Durch besondere Vergünstigung der Firma konnte ich die Handschrift vor der Versteige: rung einige Tage lang bier im D. B. A. untersuchen. Es sind 169 Blätter neuer Zählung zu 14½ × 10 cm teils Papier, teils Pergament. In der Schrift find, wie mir scheint, zwei Hände s. XIV/XV zu unter: scheiden, das Matthäus: Evangelium stammt von der ersten, alles übrige von der andern Hand. Die Besitzernotiz auf Blatt 21: "Item dys boch gehort de arme broder by sent helleroem bene meng" stimmt zu der Mundart des Tertes. Dessen Untersuchung erzgab sogleich nächste Verwandtschaft mit der sog. Beheimschen Evangelienübersetzung<sup>5</sup> und namentzlich mit dem von Friedrich Maurer herausgegebenen Bensheimer Evangelienzbruchstück.<sup>6</sup> Das zu beweisen, sei hier zunächst der Wortlaut von Luk. 16, 1—9 nach den drei genannten Terten nacheinander abgedruckt, wobei M. K. F. die neue Handschrift des Münchener Untiquariats bezeichnet.

## Fragment Bensheim

Er sprach aber ouch zu sinen iungern. Ein mensche waz riche der hate einen meiger<sup>6a</sup> vn divre ist verlumdet bi ime also er zirstro(v) wet hete sin gut bi ime. vn in hiesch sin herre vn saide ime. waz ho(e) re ich diz von dir. wider gip rechenunge diner meijerschaft. want iezunt maht tu nit mer meiierscheften. Aber der meiier sprach binnen ime. waz tun ich. want min herre benymmet von mir die meiierschaft. zügrabene endoug ich nit. zu bettelenne schammen ich mich. ich weiß waz ich tün. also wanne ich ab geweget werden von der meiierschaft daz si mich nement in ir huz. vn also zu samen gerüfen ieklichen schuldigern sines herren er saide dem ersten. wie vil soltu mime herren. vn er

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Des Matthias von Beheim Evangelienbuch in mitteldeutscher Sprache, herausgegeben von Reinhold Bechstein = Mitteilungen der deutschen Gesellschaft zu Leipzig, Bd. III (1867). — Diese Überssetzung, erhalten in einer Leipziger Hs. (s. XIV), wurde für den Klaussener Matthias Beheim zu Halle gefertigt.

<sup>6</sup> Schriften der Hessischen Hochschulen, Univers. Gießen, Jahrg. 1925, Heft 4. 6 Für "vn" ist im folgenden immer "vn" zu lesen.

sprach hundert chados oleps, on er saide ime Nim dine sicherheit vn site balde schrib funfzig.

Darnach saide er dem andern. aber wie vil solt du. Er saide hundert cho(e)re weizses. er saide ime. nim dine brieve vn schribe achzig. In der herre lobete den meiier der vngerechtikeit wand er klu(e)klichen hate getan wand die [su(e)ne] dirre werlte sint kluger wanne su(e)ne dez liehtes in irre geburte. vn ich sa= gen uch machent uch frunde von dem gyrgute der vngerehtigkeit uf daz wanne uch gebrichet daz sie uch nemen in ir ewige gezelte usw.

## Mf. M. K. F. Lucas 16, 1—9

Her sprach aber ouch zu sinen iungeren. Gin mensche was riche der hatte einen mener vn dirre ist ver= lumundit bi ime alse her zustrouwed hette sin gut bi ime. on en hisch sin herre on saite ime. was hore ich diz von dir. wider gip rechenunge diner meierschaft want igunt macht du nit (!) meyerschaften. Aber der mener sprach binnen ime. was tu ich. want min berre benimit von mir di meperschaft. zu grabine in touck ich nit. zu betelene scheme ich mich. ich weiz was ich tu also wane ich abe gewegit werde von der meyerschaft daz si mich nemen in ir hus. vn also zu samene gerufen iclichen sculdeneren sines berren ber sagite dem ersten. wi vile saltu mime herren. vn her sprach. hundirt chados oleng. vn ber sagete ime. nim dine sichereit vn sieze balde ferib funfezic.

Auf dem Rand unten in roter Umrahmung als

Gloffe von gleicher Hand:

Cados hiez in ienen landen ein groz maz fluzziger

dinge alse win ader olen.

Darnach sagete her dem andern. aber wi viele saltu. her sagete hundirt chore weizis. her saite ime. nim dine brive vn scrib achczic. vn der herre lobite den meyer der vngerechtikeit wand er kluchlichen hette gestan. want di sone dirre werlde sint kluger wanne sone des lichtes in irre geburt. vn ich sage uch macht uch funde (!) von dem gyrgute der vngerechtikeit of daz wan uch gebrichit daz si uch nemen in ire ewige zelt usw.

Glosse (wie oben): Chorus ist ein groz maz des getregedis.

Beheim

Her sprach ouch zů sinen jungern. Ein mensche was riche der hatte einen meier und dirre was beseit vor ime daz her sin gut zůstrowit hette, und en hisch sin herre und sprach zů ime, was hore ich diz von dir, gip rechenunge wider diner meierscaft wan du macht iczunt nicht gemeierscheften. Abir der meier sprach in ime selbir, waz tů ich wan min herre von mir nimet di meierscaft, zů grabine touk ich niht zů betelne scheme ich mich, ich weiz wol waz ich tů also wan ich genumen werde von der meierschaft und daz si mich nemen in ir hus, und her ruste also zů samene einen iclichen sculdigeren sines herren, her sprach zů dem erstin, wi vile saltu mime herren, und her sprach, hundert masz oleis, und her sprach zů ime, nim dine sicherheit und size balde und scrib sunszic.

Abir darnach sprach her zu dem anderen. wi vile saltu. her sprach hundert masz weiszes. und her sprach

zů ime, nim dine brife und scrib achzig, und der herre lobite den meier der ungerechtikeit daz her kluglichen getan hatte wan di sune dirre werlde sint kluger in ire geburt wan di sune des lichtes, und ich sage uch, machit uch vrunde von dem girgute der ungerechtikeit uf daz wan uch gebrichet daz si uch nemen in ire

ewige geczelt usw.

Daß diese drei Texte zusammengehören, wird jedem, der die Zusammenstellung überfliegt, sofort ein= leuchten; es sei nur auf die übereinstimmende Wiedergabe des "redde rationem villicationis tuae" (V. 2) und besonders auf den gemeinsamen auffälli= gen Ausdruck "apraut" für "mammon" (V. 9) bin= gewiesen. Aber ebenso deutlich wird auch, daß das Bensbeimer Fragment und M. R. F. gegenüber Beheim untereinander erheblich näher rücken. Von leichteren Abweichungen bei Beheim wie das durch= geführte "fprach" statt "faite, faide, fagite, fagete", oder das hinzugefügte "selbir" (V. 3) sehen wir hier ab. Gravierender ift "beseit" im 1. Berse für "verlumundit (verlumdet)" und "genumen" statt "abe gewegit" (amotus, V. 4), befonders aber die Auflösung der Participal-Konstruktion V. 5 in das gefälligere "und her rufte" und die Einsetzung des farb: losen "masz" für die aus der Bulgata übernom= menen Fremdwörter "cadus" und "cor" (V. 6 f.). Man gewinnt den bestimmten Eindruck, daß in Bensheim und M. K. F. die ursprünglichere Textgestalt vorliegt, die bei Bebeim zugunsten eines glatteren Verständnisses überarbeitet wurde. Es fragt sich nun, ob der Bearbeiter des Beheimschen Textes felbständig vorging, oder ob er durch eine andere Rezenssion beeinflußt wurde.

Wir notieren hier zunächst einige abd. Gloffen und Übersetungen zu einzelnen Worten unseres Tertes: Für "diffamatus" V. I: firleidot, bifprobban und bei Tatian: unliumunthaft; für "villicatio" V. 2 Tatian: ambaht; für "centum cados olei" und "centum coros tritici" V. 6 f. Tatian: zehenzug mezzo oles und zehenzug mezzo uueizzes; für "cautio" V. 6: geziuch.-Unter diesen entspricht die Glosse "bisprobban" dem "beseit" bei Beheim, Tatians "unliumunthaft" dem "verlumundit (verlumdet)" in M. K. F. und Bens: heim; das zweimalige "mezzo" Tatians aber begegnet uns bei Beheim wieder. In den Wien-Münchener Evangelien-Fragmenten aus dem 12. Jahrhundert? finden wir auch einige Bruchstücke unserer Stelle: Luc. 16, 4-8: ... [mei]gertum daz si mih enphabent in ir husir. Bnt er ladite ze samine alle die gelten sinis herren. Bnt sprah ze dem erstin. Wie uil folt du minim herren. Unt er sprah. Cehingic sume olis. Unt er sprah zim. Nim dine thintin unt size schiere unt scrip uivnzig. Dar nah sprah er zeime andern. Wie uil solt du. Bnt er antworte im unt sprah. Cehinzic mez weizin. Bnt er sprah zim. Nim dinin brief unt scrip abzic. Ant der herre lobite din mei . . . (hier bricht unser Text ab).

Dies Bruchstück gibt zu allerlei Beobachtungen Anlaß. "Cehenzic" für hundert, das uns bei Tatian begegnete (vgl. auch Wulfila zu unserer Stelle.

<sup>7</sup> Deutsche Bibelfragmente in Prosa des 12. Jahrhunderts von Horst Kriedte, Halle 1930, S. 108.

"taihuntaihund kase alevis" und "taihuntaihund mitade faurnis"), ift hier noch beibehalten; später geht es verloren. "meigertum" statt "ambaht" (Tatian) erinnert uns an die drei Texte, von denen wir ausgingen ("meierschaft"). Neu ist "sume" (also Saumtierlasten) für "cados", während "mez" für "coros" an Tatian und Beheim mahnt. — Auch in den von Schönbach herausgegebenen altdeutschen Predigten kommt unsere Lukasstelle verschiedent: lich vor. Der "villicus" begegnet hier, wie bei Tatian, als "schultheize" oder auch als "amman" oder "scheffer"; "diffamatus" ift mit "vormerit" (= ver: maeret, ins Gerede gebracht; "vermert" hat auch die erste gedruckte Bibel [Mentelin] und ihre Gefolg: schaft), ein andermal mit "geru(e)get" oder "verruget" übersett; die "centum cadi olei" und "centum cori tritici" erscheinen als "cehencic ainber (emmer) oles" und "cehenzic malter waizes" oder "zehenzech chorn weitzes (daz ist ein grozzes mos)", oder als "hundirt eimere oleies" und "hundirt scheffele weizis"; "de mammona iniquitatis" wird wieder: gegeben mit "von deme richtume der uch zun sunden leitet".

Diese Vergleichsergebnisse sind hier mitgeteilt, weil sie das Suchen und Tasten nach dem rechten Ausdruck oder auch die zeitlich und landschaftlich bez dingte Verschiedenheit in der Wiedergabe der lateiznischen Vorlage beispielsweise illustrieren. Für die aufgestellte Frage nach der Herkunft der Abweischungen bei Beheim gegenüber M. K. F. und Benssheim tragen sie wenig aus, eigentlich nur die Tatz

sache, daß die unbestimmte Bezeichnung "masz" V. 6 f. schon seit alter Zeit (Tatian, vgl. auch das gotische "mitade") an unserer Stelle öfters vorzkommt.

Weiter führt uns in der berührten Frage die Beranziehung einer Hamburger Handschrift, die erst 1926 bekannt geworden ift.8 Willy & ü d t f e führte damals zwei bis dahin so gut wie nicht beachtete Handschriften aus dem Besit der Hamburger Bibliothek in die Literatur ein: neben der Uffenbachschen mitteldeutschen Evangelien-Harmonie (U) = Cod.theol. 1066 Fol. v. J. 1411, die niederdeutsche Pergamenthandschrift in scrin. 95b 40 v. 3. 1390 (O), Epistel und Evangelien enthaltend. Lüdtke hat schon auf die Beziehungen dieser neugewonnenen Terte zu dem Fragment von Bensheim und zu Beheims Evangelienbuch hingewiesen, und Friedrich Mau= rer ift dem in seinen "Studien" weiter nachge= gangen. Beide gaben auch Proben aus U und O; so finden wir unsere Lukasstelle bei Maurer S. 109 und 117 f. wieder.

Hält man diese Texte mit den drei oben mitgeteile ten zusammen, so wird man über die allgemeine Vers wandtschaft hinaus sofort die besondere Zusammens gehörigkeit von O, also dem nd. Perikopenbuch, mit

<sup>\*</sup> Bgl. B. Lüdtke, "Die Uffenbachsche Evangelien-Harmonie" in den "Orientalia Hamburgensia", Festgabe, den Teilnehmern am 4. Deutschen Orientalistentag, in Hamburg 28. September bis 2. Okstober 1926, überreicht von der Hamburger Staatss und Universitätss Bibliothek (jest "Bibl. der Hanselfadt Hamburg").

<sup>9</sup> Studien zur mitteldeutschen Bibelübersetzung vor Luther. Beidelberg 1929.

dem Wortlaut bei Beheim bemerken; man vergleiche nur die übereinstimmende Wiedergabe von "diffamatus", "redde rationem villicationis tuae", "convocatis itaque singulis debitoribus", "cados" und "coros". Doch fehlt es keineswegs an beachtlichen Unterschieden ("nicht gemeierscheften / nicht meyer gesin; wan ich genumen werde / wan ik vordreven werde; di sune dirre werlde / de kindere differ werlde; in ire ewige geczelt / in de ewigen wonungen"). Maurer kommt auf Grund anderer Texte zu dem Schluß (Studien S. 51), daß die Vorlage von O ein Zwischenglied darstelle zwischen seinem Bens: heimer Fragment und dem Bebeimschen Tert, fo indessen, daß O gelegentlich auch selbständig geneuert habe. Dem steht auch nach unserm Befunde nichts entgegen, und statt des Bensheimer Bruch: stücks dürfen wir jetzt die neue Evangelienhandschrift M. R. F. einsetzen.

Die Abweichungen bei Beheim gegenüber dem Fragment—wir fügenhinzu: und gegenüber M. K.F.
— erklärt Maurer aus Beeinflussung des Beheimsschen Textes durch eine Evangelienharmonie, die letzlich auf Tatians Diatessaron zurückgeht und unster vielen andern Textzeugen auch in der erwähnten mitteldeutschen H. U vorliegt. Käme nur diese eine H. in Betracht, so würde wohl niemand darauf verfallen, sie für die berührten Abweichungen verantswortlich zu machen, wenn man nicht etwa das "in sich selber" (V. 3) dafür ins Feld führen wollte. Allenfalls ließe sich für O noch auf das "nit me meyer gesin" in U hinweisen, was dann aber bei Bes

heim zugunsten der älteren Lesart wieder gefallen ware. Und die gleiche Beobachtung ware mit Bezug auf "die kinder dirre werlet" zu machen. Man wird sagen muffen, daß mit U allein der Frage nach den Varianten des Beheimschen Textes nicht beizukommen ist. Auch die niederländischen Bearbeitungen der Evangelienharmonie10 bringen uns in diesem Punkte kaum weiter. Das Berhältnis dies ser niederländischen und der verschiedenen deutschen Texte untereinander ist sehr umstritten. Maurer fab in feinen "Studien" (S. 63 f.) die Sache fo an, daß die ursprüngliche Ubersetzung der lateinischen Vorlage im 13. Jahrhundert in Kölner Dominikanerkreisen entstand und von hier aus in die ganze Or: densproving Teutonia verbreitet wurde: "nach Hol= land wie nach Alemannien, Schwaben und Bavern gelangte sie, ebenso nach Mittel: und Niederdeutsch: land" (S. 102). Dagegen wandte sich mit Ent= schiedenheit der Hollander C. C. de Bruin in seinem Werk "Middelnederlandse vertalingen van het Nieuwe Testament"11 und nahm die Originali= tät für die Niederlande in Anspruch. Nach ihm ist der Urtert in einer Hs. der Universitätsbibliothek Lüttich aus dem 13. Jahrhundert zu suchen, und er glaubt auch die Person des Ubersetzers in dem Brabanter Willem van Affligem ermittelt zu haben, der zuerst Abt von Affligem, später von der Benediktinerabtei St. Trupen war und in Beziehung

<sup>10</sup> Agl. J. Bergsma, De Levens van Jezus in het Middelneders landsche. Bibliotheef van middelnederlandsche letterkunde 54, 55, 61.

11 Groningen 1934. Agl. bes. S. 227 ff. und S. 525 ff.

zur Brabanter Mystik stand; so würde sich auch uns gezwungen die Vorbereitung seiner Arbeit durch die

mnstische Bewegung erklären.

Neuerdings hat Theodor Frings in einer Besprechung des de Bruinschen Buches 12 gegen die Zuweisung an Wilhelm van Uffligem zwar Bedensten erhoben, im übrigen aber zugestimmt: "Die deutsschen Tertehaben eine niederländische Vorgeschichte." Doch hört man durch ihn von demnächst aus Holsland zu erwartenden neuen sprachlichen Untersuchungen zum "Leven van Jezus". Um so mehr wird man gut tun, die Frage der Herkunft dieser Terte und ihrer deutschen Verwandten zunächst offenzuslassen, zumal uns das Beispiel von M. K. F. wieder einmal gezeigt hat, wie uns jeder Tag neue Überzraschungen bringen kann.

Inzwischen sehen wir lieber zu, ob unser M. K. F. vielleicht auch noch zu andern deutschen Evangeliensterten Beziehungen hat. Zu dem Zweck sei ein weisterer Text aus der Handschrift mitgeteilt, die Gesschichte vom Kranken am Teiche Bethesda, zu der in den Tabellen des V. Bandes von B. d. K. ein ums

fangreiches Vergleichsmaterial vorliegt.

M.R.F.

Beheim

Evang. Johannes 5, 1—92

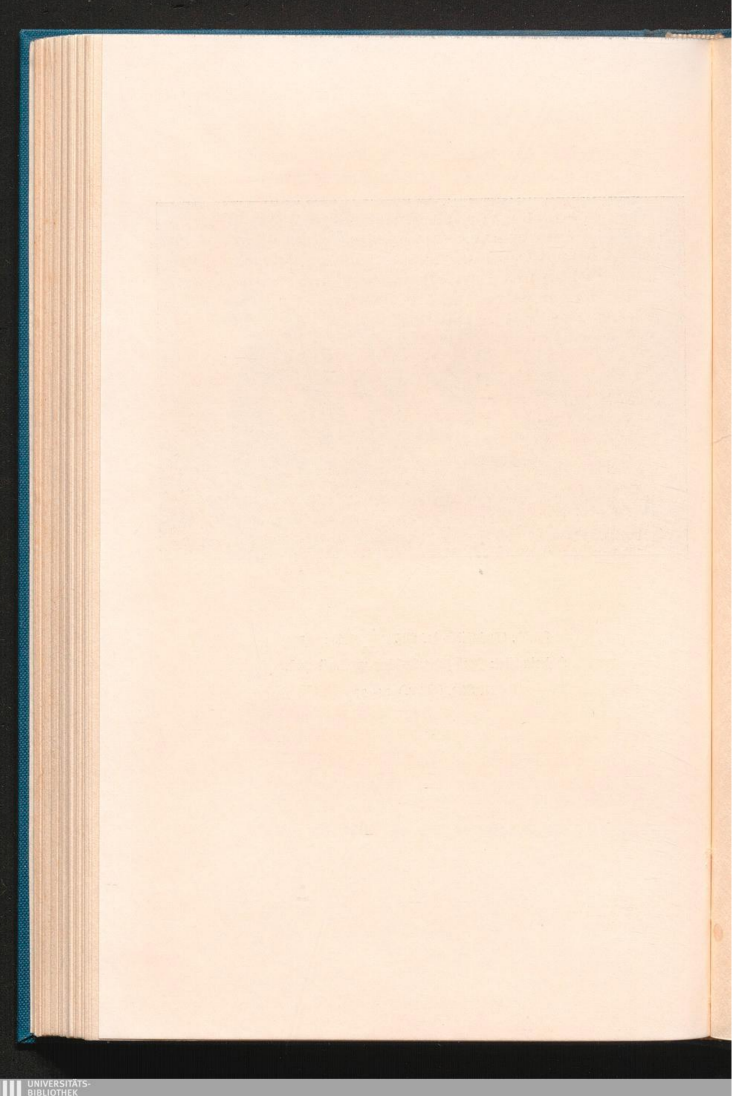
Dar nach was der tac Abir dar nach was des festis der Juden vn hochzittag der Juden und Jesus ginc vf zu Iheru: Ihesus ginc uf zu Jeru:

12 Anzeiger für deutsches Altertum und deutsche Literatur LVI 1/2 (Juni 1937), S. 71 ff.

falem. sundern zu The: rusalem ist ein prufeliche vischen tich der heizit in ebreschen bethsaida funf vor gehuse habende. in den lac eine groze menige sicher blinder lamer dor= rer beitende der bewegun= ge des wazzeres. sundern der engel gotis nach der zit steic nider in den tich on daz wazzer wart bewegit. vn der aller erst nider steic na der bewegunge des wazzeres der wart gefunt von welicher suche he (!) inthalden was. Sundern do was ein mensche der batte in der suche achte vn drizic iar. do en Jesus sach legende vn bekante daz her lange zit hatte do sprach er zu ime. wilt du gesunt werde(!). do ant= worte ime der siche. berre ich en habe nit menschen der mich sende in den tich sowanne daz wazzer be= wegit wirt. want so= wanne ich kome so ist falem. abir zu Jerufalem ist ein prufelich tich der genant ist ebreisch Betsaida funf schopfin ha= binde. und in difen lac groze menige der siechen blinden und lamen und dorrer beitende des max= zeres bewegunge. wan der engil des herren steic nider undir gezeiten in den tich und daz wazzir wart bewegit und wer von erst nider steic in den tich nach der bewegunge des wazzeres der wart gefunt von welchem siech= tume her begriffen was. Abir da was ein mensche acht und drizec jar has binde in siner siecheit. und do difen Ibesus sach ligende und bekante daz ber iczunt vile zeit hatte ber sprach zu ime. wiltu gesunt werden, und ime antworte der sieche. herre ich inhabe nicht menschin also wan daz wazzir bewegit wirt der mich laze in den tich. wan swanne



Zürich, Stadtbibliothek Mf. C 70 Bl. 162 r Historienbibel: Joab führt Absalom zu David zurück II. Reg. (Sam.) 14, 33





INIVERSITÄT BIBLIOTHEK PADERBORN

ein ander vor mir nider gegangen. do saite ime Jesus. stant vf bore vf din houbit bette vn wan: dele. vn alzu hant wart der mensche gesunt vn nam vf sin houbit bette vn wandelte usw.

ich kume so ist ein ander vor mir nider gestigen. Thesus sprach zu ime. ste uf und hebe uf din houptsbette und wandere. und zühant ist der mensche gestunt worden und hub uf sin bette und wanderte usw.

Die Verwandtschaft der beiden hier nebeneinandergestellten Übersetzungen springt gleich anfangs durch das auffällige gemeinsame "prufelich" ins Auge. Das ist offenbar durch Mißverständnis der lateinischen Vorlage entstanden, indem man das "probatica" (ἐπὶ τῆ προβατική) irrtümlich von "probare" ableitete. Der Ausdruck fehrt in unsern Sabellen nicht wieder; nur das ebenso fehlerhafte "bewert" findet sich u. a. bei Mentelin. Auch "houbit bette (houptbette)" für "grabatum" haben M. R. F. und Bebeim übereinstimmend. Diese Lesart nun teilen sie mit andern Übersetzungen. Zwar U (Hamburg 1066) hat einfach "bete" und verrät auch sonst wieder keine näheren Beziehungen zu M. K. F. oder zu Beheim.13 Dafür bekunden aber bier andere Versionen eine unverkennbare Verwandt= schaft; so finden wir "beuftbette", bzw. "haupt= pette" in dem mittelfrankischen Perikopenbuch v. J. 1464, Trier, Cod. 810, und in der etwa gleich:

<sup>13</sup> Um so klarer tritt die Zusammengehörigkeit von U mit der Münchener Evangelien-Harmonie (Egm 532) und mit niederländ. Terten, besonders dem von Lüttich (Bergsma L) hervor.

zeitigen Stuttgarter oberdeutschen Bibel H. B. II 7/8, deren neutestamentlicher Teil dem von Wilhelm Walther14 so gezählten 14. Übersetzungszweig zuzu= rechnen ist. Beide Handschriften weisen nun auch sonst noch Spuren dieser Verwandtschaft auf, namentlich vom 3. Verse an und insbesondere der Trierer Coder im Verhältnis zu M. K. F.; man vergleiche mit diesem Texte die Trierer Lesarten "van wilcher suechten he inthalden was. sunder da was enn mensche" (V. 3/4), "do desen Thesus sach ligende ond bekante dat he lange zot hatte do sprach he zo nme: wiltu gefunt werden, do antworte nme der sieche: here ich in haen nit menschen der much sende in den weper<sup>15</sup> wan dat wasser beweget wirt. want als ich komen so ist enn ander vur mir nedergegangen. da sade nme Thesus: stand uff bore uff dyn bette vnd wandel. und alle zo hant wart der mensche gesunt und nam uff syn heuftbette und wandelde." — Man sieht: Fast decken die Texte einander.

Nun ist im IV. Bande von "Bibel und deutsche Kultur" u. a. nachgewiesen, daß die Trierer H. 810 in ihrem Epistelteil in nächster Beziehung zu dem alten rheinfränkischen Berliner Fragment 70616 steht (vgl. bes. S. 22 f. und 113 ff.), das dem 13. Jahrhundert angehört und nach unserer bisherigen Kenntnis das älteste deutsche Perikopenstück darsstellt, von dem wir wissen; Trier 810 teilt übrigens

<sup>14</sup> Die deutsche Bibelübersetzung des Mittelalters II, Braunschweig 1891, Sp. 427 ff.

<sup>15</sup> So schon bei Tatian: in den wiwari.

<sup>16</sup> Berlin, Preuß. Staatsbibl. Ms. Germ. Fol. 706.

diese Verwandtschaft mit einer Reihe anderer Text= zeugen, zu denen auch die beiden Hamburger Sand= schriften 1066 und 95b (also U und O) gehören. Kerner ergab sich aus den Zusammenstellungen in B.d. R. Bd. VI (S. 1—20), daß das deutsche Meß: buch Berlin 1845 und sein Doppelgänger Erfurt 148 17 in den Epistelterten mit dem alten Berliner Fragment durchweg übereinstimmen und in den Evangelien teilweise; hier ist Berlin 1845 öfters nach einer Evangelienharmonie verbessert und ergänzt, so indessen, daß man immer noch nahe Verwandtschaft spürt. Da das Berliner Fragment un= fern Text aus Joh. 5 nicht enthält, geben wir ihn hier aus Berlin 1845, zumal er in die entsprechenden Tabellen von B. d. K. V nicht aufgenommen wurde. Er lautet:

In der czeit was eyn grosir seyer tag der Juden vnde vnsir herre Thesus gink off czu der hochczeit vnde gwam czu Therusalem, vnde do was czu Therussalem eyn teych der was ebrayschen genant Bethsaida vnde der hatte funiss phorten, in den phorten lagen allewege eyne grose menige siechin blinde vnde krume lame vordorrete vnde gichtige dy nicht vertig woren, die alle beiten der bewegunge des wassirs, wenn der engil gotis phlag czu komen in der czeit her nedir in den teych vnde bewegete das wassir, vnde wer denne czum irsten gwam in den teych noch der bewegunge des wassirs der wart gesunt von seyner seuche waz zeuche her ok hatte, vnde do lag eyn mensche der waz zeuche her ok hatte, vnde do lag eyn mensche der waz

<sup>17</sup> Berlin, Preuß. Staatsbibl. Ms. Germ. Qu. 1845, f. XV. — Erfurt. Stadtbibl. Amplon. Fol. (v. J. 1404).

acht vnde drenssig ior siech gewest. Do vnsir herre Ihesus desen do sach legen vnde bekante das her lange czeit siech was gewest do sprach her czu em: wilt du gesunt werden. do antworte em der sieche: herre ennen menschen en han ich nicht als die bewegunge des wassirs were der mir helse das ich in den teich kome, vnde wenn ich kome so ist enn andir vor mir in gegangen. Do sprach vnsir herre Ihesus czu em: stant off vnde hebe off denn bette vnd gank, vnde czu hant wart der mensche gesunt vnde hub off senn bette vnde gink.

Hält man diesen Wortlaut mit dem in M.R.K. und bei Beheim zusammen, so hat man stellenweise wohl den Eindruck einiger Berührungen, die aber zufälli= ger Art sein können. Ganz anders fällt der Vergleich aus, wenn man aus den Tabellen in B. d. R. V die verschiedenen Vertreter der schon mehrfach berührten Evangelienharmonie heranzieht, namentlich Sam= burg 1066 (U), Egm. 532 und den niederland. Text Bergsma L; hier herrscht, wenn auch nicht vollständige, so doch weitgebende Übereinstimmung. Man wird schließen dürfen, daß der ursprüngliche Text des alten Perikopenbuches, von dem uns leider nur Bruchstücke in Berlin 706 erhalten sind, in Handschriften wie Berlin 1845 und Erfurt 148 teilweise nach einer Evangelienharmonie aus der Verwandtschaft von U überarbeitet ist, daß dagegen M. K. K. und Trier 810 in stärkerem Maße jenen alten Text repräsentieren.

Fast gleichzeitig mit M. K. F. kam noch eine andere Evangelienhandschrift ans Licht, die am 16. No-

vember 1937 aus der Bibliothek Graf Springenstein durch die Firma H. Gilhofer und H. Ranschburg U.= G. zu Luzern versteigert wurde und in den Besit des Heß-Antiquariats in Bern überging. Gine Beschreibung der Handschrift, die ich im folgenden mangels einer andern Signatur mit B. H. bezeichne, gibt der Auktionskatalog, der namentlich auch die ornamentale Lederschnittarbeit des Einbandes würs digt. Durch außerordentliches Entgegenkommen der jetigen Besitzerin konnte der Freund und Mitar: beiter unseres Institutes, herr Univ. Prof. Dr. Ris chard New ald, Freiburg i. d. Schweiz, auf meine Bitte Einblick in die Handschrift nehmen, dabei die Ungaben der erwähnten Beschreibung ergänzen und vor allem unsere beiden Texte aus Lukas 16 und 30= hannes 5 abschreiben. Newald schließt aus Mundart, Wasserzeichen und Besitzernotizen auf Galgburger Herkunft und nimmt als Zeit der Entstehung f. XIV/XV an.

Hier folgen zunächst nach Newalds Abschrift die

beiden Texte:

Lucas 16, 1-9:

IX. suntag [nach Dreifaltigkeit] lucas

In illo t[empore] dixit Jesus d[iscipulis] s[uis] similitudinem hanc: homo quidam erat diues qui habebat villicum. Thefus sprach zu seinen iungern dise geleichnüzz: es waz ein reicher man der het ein mair vnd wart der verniert<sup>18</sup> ben im daz er verwüchst het sein gut. vnd sant nach nm vnd sprach zu nm: waz

<sup>18</sup> Man lese vermert.

ist daz ich höre von dir. antwort mir von meinem aut. du macht nicht mer mein mapr gesein. do sprach der mair wider sich selben: was tun ich. wann mein herre nymt mir den manrhof. ich mag nicht reiten, des als musens scham ich mich. ich wais wol waz ich tun so ich von dem manchof genomen wirt das si mich enphohen in ir hewser, und lud ngleichen gelter seines herren und sprach zum ersten: wie vil solt du meinem herren. er sprach: hundert samm öles. do sprach er zu pm: nu nym dein beraitschaft und schreib drat funft= zig, do sprach er zu dem andern: wie vil solt aber du. er sprach: hundert mutt 19 waiczes. nym dein berait= schaft und schreib achtzig, und lobt der herr den mayr daz er weisleich het getan wann der chind der welt wenser sind an ir geburte dan dev chind des liechtes vnd sag ich ew: macht ew frewnd von dem schadze der ubeltate swenne so ew gebreste daz si ew enphaben in die ewigen bewfer.

Johannes 5, 1—9 a:

Des frentags [nach dem 1. Sonntag in den Kasten] s. Math. [!]

Erat dies festus Judeorum. Es was der Juden hochzeit und gie Jesus ze Jerusalem. es was ze Jerus salem ein stat die hiezz ebraischenn Betsaida. die hett fumf hebe. in der lenge<sup>20</sup> ein menig sicher und chrumper plinter halczer und piten der webegunge des wazzers. der gotes engel fur zerechter zeit in denn wepr und petruebt das wazer. welich sicher des erstenn

<sup>19 =</sup> modius.

<sup>20</sup> Man lefe: in den legen.

chom in denn weir nach der wegunge des wazzers der wart gesundt mit was siechtum er bevangenn was. da was ein mensch der was acht vnd dreyzigk iar siech gewesen. do denn Jesus sach ligenn vnd das er lang zeit denn siechtum gehabt het do sprach er zu im: wildu gesundt werdenn. do antwurtt im der siech: herre ich han nicht ein menschen so das wazzer peruret werde der mich in denn weir lazze. wenn ich dar chom so ist ein ander vor mir dar cho(e) menn. do sprach Jesus zu im: heb auf dein pette vnd ging. sazehannt wartt der mensch gesundt vnd hueb auf sein pette

ond gie.

Man halte diesen letteren Text neben unsere Tabellen zu Joh. 5 im V. Bande von B. d. R. und die oben abgedruckten Übersetzungen der Stelle in M. R. F. und bei Bebeim; so zeigt sich schnell, daß hier ganz andere Berwandtschaftsverhältnisse obwalten als bei M. K. F. Ganz klar tritt die Zusammengehörigkeit unserer neuen Handschrift mit Egm. 58 ins Licht, einer Münchener Perikopenhandschrift des 14. Jahrhunderts. Nur einige Lesarten seien daraus zum Vergleich mit unserm neuen Text her: ausgestellt: "der hat funf hab in den lagen ein michel tail sieher haltztener21 vnd blinder vnd chrumber vnd piten der wegung des waser" (V. 2/3); "der fur ze rechter zeit in den weiar vnd betrubt das wazzer" (V. 4); "berr ich han nicht einen menschen so das wasser betrubt werd der mich in den weiar lazze" (V. 7). Nun steht aber auch ohne den neuen Ge-

<sup>21</sup> Ngl. Tatian: halzaro u. die angelf. Texte "healtra (haltra)" für claudorum.

fährten Egm. 58 nicht allein. Nach Ausweis der Tabellen in B. d. K. V zu Johannes 2 stellen sich die Münchener Codices germ. 66, 744, aber auch 4357 und ein Plenar des 13. Jahrhunderts in der Studienbibliothek zu Olmüt in die gleiche Reihe. Und zieht man auch die Tabellen zur Weihnachtsgeschichte Luk. 2 hinzu, dann erweitert sich diese Gruppe noch erheblich. Unter den genannten Handschriften reicht außer Olmüt auch Egm. 66 in ziemlich hohes Alter hinauf. Und gerade diefer Coder spielt nach den Hus: führungen von Wilhelm Walther22 eine für seinen 4. Übersetzungszweig entscheidende Rolle, in dem nach dem Münchener Perikopenbuch der sinnlos in das Alte Testament der Maihingener Bibel von 1468 eingefügte Abschnitt Matth. 1—5, 44 zum Teil bearbeitet sein soll. Ich habe Walthers Untersu= chung durch Vergleichung zweier weiterer Sandschriften aus unserer neu gewonnenen Gruppe mit dem Maihingener Matthäustert ausgedehnt und die Berührungen auch für diese bestätigt gefunden; es handelt sich um Egm. 4357 und das bisher hier noch nicht erwähnte Wiener Evangeliar Mr. 2741 aus der Zeit um 1300, das neben einer von ihm abhängi= gen niederdeutschen Bearbeitung in einer Hamburger Handschrift im VI. Bande von B. d. R. gang zum Abdruck gelangte. Diese Wiener Handschrift ift aber schließlich auch geeignet, uns vor übereilten Schlüssen auf Abhängigkeit und Verwandtschaft zu warnen. Vergleicht man nämlich ihre Texte mit den beiden oben aus der jett in Bern befindlichen

<sup>22</sup> a. a. D., Sp. 346 ff.

Handschrift B. H. mitgeteilten Stücken, so ergibt sich für Johannes 5 zwar fast wörtliche Übereinstimmung, aber bei Lukas 16 zeigen die beiderseitis

gen Texte erhebliche Abweichungen.

Daß die angeführten Handschriften und dazu noch manche andere alle irgendwie zusammengehören, ist sicher; um die Verbindungsfäden aber gang zu ent= wirren, bedarf es noch mancher Einzeluntersuchung, wobei auch die Frage zu klären wäre, ob wirklich, wie Walther meint, der Maihingener Text zum Teil aus einem Perikopenbuch gefloffen ift, oder um= gekehrt die verwandten Perikopenterte aus einem vollständigen Neuen Testament hervorgingen, von dem uns in dem Maihingener Bruchstück ein junge= rer Rest erhalten ist. Auch ist zu prüfen, wie weit etwa die Verschiedenheit der Quellen in den einzelnen Stücken derselben Handschrift dadurch zu erklären ift, daß ein ursprünglich vielleicht auf die Sonntags= evangelien und sepistel beschränktes Perikopenbuch nachträglich aus einer andern Vorlage für die Mitt= woche und Freitage ergänzt wurde.

Diese manchem Leser vielleicht zu eingehenden Ausführungen sollten nicht nur die erst jüngst bekannt gewordenen Handschriften M. K. F. 23 und B. H. in die Literatur einführen, sondern zugleich eine Vorstelzlung vermitteln von der Fülle und Schwierigkeit der Probleme, die aus der durch immer wieder auftauchende überraschende Funde sich ständig mehrenden handschriftlichen Überlieferung der mittelalterlichen

<sup>28</sup> Sie ist, während dies geschrieben wurde, in den Besitz der Bibliothek der Hansestadt Hamburg übergegangen.

Bibelverdeutschung erwachsen. Es ware zur Zeit ein törichtes Unterfangen, etwas einigermaßen 216: schließendes über die Geschichte der deutschen Bibelübersetzung sagen zu wollen; denn täglich können ganze Codices oder Fragmente auftauchen, die unsere bisher als gesichert geltenden "Ergebnisse" wieder in anderem Lichte erscheinen laffen. Gabe es Gefete, durch die der Privatbesit aller Länder dazu angehal= ten würde, über seine handschriftlichen Schäte an amtlicher Stelle genaue Angaben zu machen, fo wäre damit allerlei, aber noch keineswegs alles gewonnen; denn es bliebe immer noch die Möglichkeit, daß aus Bucheinbanden oder sonstiger Verborgenheit ein Material zutage tritt, das bisher ganz übersehen wurde. Immerhin steht zu hoffen, daß bei weiter zu= nehmender Sehschärfe und Wachsamkeit in nicht allzu ferner Zeit der in Betracht kommende Robstoff im wefentlichen erfaßt sein wird, aus dem sich der stolze Bau einer Geschichte der deutschen Bibel gestalten soll. Mit dem Sichten und Ordnen wird man aber freilich nicht warten, bis alles beisammen ist, sondern schon jest durch eifriges Vergleichen offensichtliche Beziehungen einzelner Textzeugen untereinander feststellen, bei Varianten den wortgeschichtlichen, wortgeographischen oder sonstigen Motiven der Anderung nachspüren, scharf beachten, was auf Herkunft, Zweck und Verbreitung der mannigfachen Verdeutschungen schließen läßt. Go kann man auch wohl schon jett manches Teilresultat erzielen, das später ohne wesentliche Abanderung der Gesamtdarstellung wird eingefügt werden konnen.

Fest steht z. B. heute schon, daß die Tendenz zur deutschen Bibel keineswegs vorwiegend in hare: tischen Kreisen wahrzunehmen ist: sehr vielen der in Betracht kommenden Arbeiten des Mittelalters ift der Stempel gut-kirchlicher Herkunft ganz deutlich aufgedrückt. Daß es ein allgemeingültiges Bibelverbot im Mittelalter nicht gegeben hat, ist von allen Quellenkundigen längst zugegeben. Das Dekret Innocens III. ift gegen die mit dem Bibellesen der Laien verbundene Mißachtung kirchlicher Personen und Institutionen gerichtet. Wer diefer viel eror: terten Frage der sogenannten Bibelverbote eingehen: der nachspüren möchte, findet jest die hierher gehöris gen Texte bequem bei M. Reu, Luthers German Bible24, zusammengestellt. Über die Beteiligung bestimmter bürgerlicher und geistlicher Kreise sowie einzelner Orden und Klöfter an Herstellung, Besit und Verbreitung deutscher Bibelübersetzungen und sbearbeitungen ist mancherlei in dem schon erwähnten Buch von Franz Falk "Die Bibel am Ausgange des Mittelalters" gefagt. Vieles ist von andern seit: dem nachgetragen.25 Wir gehen über diese Dinge hier hinweg, weil sich der VIII. Band von B. d. K. auch über diese Fragen ausführlich verbreiten wird.

Nur die merkwürdige Tatsache sei hervorgehoben, daß unter den Vorkämpfern für die deutsche Volksbibel so wenige persönlich zu erfassen sind. Sehen wir

<sup>24</sup> Columbus, Ohio, The Lutheran Book Concern 1934, S. 90\* bis 94\*; dazu S. 68 ff.

<sup>25</sup> Pgl. z. B. Vollmers "Materialien" I2, S. 167 ff. — Maurers "Studien" passim (Dominikaner).

bier von den Namen ab, die nur für die Unregung zu Übertragungsarbeiten in Betracht kommen, wie Martin Rotlev, der die berühmte Wenzels bibel in Auftrag gab,26 oder Matthias von Bebeim, für den das nach ihm benannte Evangelien= buch gefertigt wurde, so treten neben die Alten wie Notker, Otfried, Williram im Mittelalter auch nur vereinzelte Übersetzer, deren Namen wir kennen, auch sie sämtlich nur Verfertiger von Teilbearbeitungen. Dahin gehören aus dem 14. Jahrhundert Claus Cranc, der Minoriten: kustos in Preußen, der auf Anregung des Ordens: marschalls und Königsberger Komturs Gieg= fried von Dahefeld die Propheten verdeutschte, wie denn überhaupt der Deutsche Orden in der Geschichte der deutschen Bibel eine hervorragende Rolle spielt; ferner Seinrich von Mügeln, von dem schon wiederholt die Rede war, und unter den Niederländern der um Bibelstudium und Bibelverbreitung hochverdiente Geert Groote fowie sein Schüler Johann Scutten, Rlerikus des Windesheimer Konvents. Rechnet man auch die Verfaffer von gereimten Bibelbearbeitungen mit, so kommen noch einige Namen hinzu wie Rudolf von Ems, Jacob van Maerlant u.a.

Ein gut Teil der Gegnerschaft gegen die Bibelvers deutschung leitet sich aus persönlichen Gründen ab. Davon zeugt unter anderm die "Vorrede" eines Übersetzers, die uns mehrfach überliefert und nach

<sup>26</sup> Bgl. Hans Vollmer in Wolfgang Stammlers Verfasserlexikon unter Rotlev.

einer Handschrift der Schlierbacher Stiftsbibliothek in den "Materialien"<sup>27</sup> veröffentlicht ist. Es handelt sich um die Selbstverteidigung eines "ungelehrten und ungeweihten Laien", der mit seiner Bibelübertragung Neid und Eifersucht bei der Geist-

lichkeit erregte. Darin heißt es u. a.:

.... Ru sind aber ander aufgestanden dy hat ir tumleich hochfart darczu precht das sew chrankche widerred furziehent und sprechent was sull wir nu predigen seind man dy heilig schrift list auf purgen und in stuben und in heusern in dewscher sprach. den: selbigen wil ich mit der heiligen geschrift antwurten vncz das wir selber czu sam chomm. wann ich wais wol das ir wider red zu vodrist von nend wegen chumbt. wann also stet geschriben an dem puch der weishait: neid der des teufels tod und val ist der ist in alle welt gangen und all die dem nach volgent die sind an des teufels tail.28 davon wer dye sein die durch neid hochvart oder geitichait disew sach wider redent due sind offenleich an des teufels tail. wann der teufel durch der drein sund willen von himmel gestossen ward. Un den worten "was sull wir predigen" ist neid offenbar wann sy neident ob jemant dy heilig schrift verstet. es ist geitichait dapen zu ver-

27 I<sup>2</sup> (1916), S. 54 ff., vgl. auch S. 102 f. Dazu auch Jos. Klapper, Im Kampf um die deutsche Bibel, Zwei Traktate des 14. Jahrhunderts, Breslau 1922.

<sup>28</sup> Sap. 2, 24 lautet die lateinische Vorlage: Invidia autem diaboli mors introivit in orbem terrarum, imitantur autem illum, qui sunt ex parte illius. Nach dieser Probe wird man unsern wohlmeinenden Laien nicht eben für einen Meister der Übersetzungskunst halten können.

sten wann jemant dy heilig schrift verstünd das man in durch ir vppigen predig vnd chunst icht gab geb vnd habent doch allen irn lon vor got verlorn ob sp es ze ruem tun . . Davon ob ainem vngezweihten layn nicht empholhen ist zu predigen vnd czu lernen so ist auch nicht verpoten dy heiligen geschrift zu schreiben oder czu lesen wann in der alten ee David vnd auch chunig Salomon dy vngeweihten laien waren gots wunder vnd sein gewalt den leuten mit zer geschrift chunt gemacht habent usw."

Sieht man von der gotischen Bibelübersetzung des Wulfila ab, so dürften die berühmten Mondseer Fragmente — jetzt Cod. 3093 in der Wiener Nationalbibliothek — das Ülteste sein, was uns von deutscher Bibelübersetzung erhalten ist. Das bei handelt es sich nicht nur um die Bruchstücke des Matthäus-Evangeliums, sondern außerdem um eine stattliche Reihe biblischer Zitate aus der althoche deutschen Übertragung der Schrift "De side catholica" von Isidorus dem Spanier — für dieses Stücktritt noch eine Pariser Handschrift hinzu — und der Homilie "De vocatione gentium". Unter diesen Zitaten besindet sich z. B. auch die älteste erhaltene Verdeutschung des Bibelanfangs in folgendem Wortlaut:

In dhemu eristin chiteda (— fecit) got himil endi aerdha endi gotes gheist sweiboda oba wazsserum... dhar ir quhad: duoemes mannan (— faciamus

<sup>29</sup> Bgl. Rud. Sonnleithner, Die Mondseer Bruchstücke usw. = Festschrift der Nationalbibliothek in Wien . . . 1926, S. 795—804.

hominem) uns anachiliihhan endi in unseru chiliihnissu... endi got chiscuf mannan anachizliihhan endi chiliihhan gote chifrumida dhen (creavit illum).

Das D. B. A. hat seine eingehende Beschäftigung mit der eigentlichen Bibelverdeutschung des Mittelal= ters beim Pfalter begonnen. Die bevorzugte Stellung, die er von jeher im Rultus der Rirche einnahm, bat eine überaus reiche Überlieferung deutscher Texte zu diesem Buche gezeitigt. Es ist noch heute so, wie Bischof Michael Wittmann 1834 schrieb: "Die Kirche übt keinen Ritus, zelebriert keine Meffe, weiht feine beiligen Orte, beruft feine Stationen, kommemoriert keine Beilige, feiert keine Feste, kurg: begeht kein feierliches Geheimnis, wo sie sich nicht der Pfalmen Davids bedient."30 Und unter den Pfalmen wiederum ragen die sieben sogenannten Bußpsalmen — 6. 31. 37. 50. 101. 129. 142 nach der Zählung der Vulgata — an Beliebtheit und Verbreitung ganz besonders hervor; das wird jeder zugeben, der die mittelalterlichen Gebetbücher fennt. Diese besondere Wertschätzung hat auch im Protestantismus bis weit über die Tage Luthers hinaus nachgewirkt, der bekanntlich die sieben Buß= pfalmen in deutscher Sprache wiederholt herausgab. Das D. B. A. konnte bei seiner Ausgabe von Ps. 6 in tabellarischer Form über 90 deutsche oder doch germanische Texte beibringen.

Zum Altesten, was wir von der Verdeutschung

<sup>30</sup> Über den moralischen Nuten des Breviergebets. Landshut 1834, S. 26.

des Pfalters wiffen, gehören die betreffenden Zitate in den Mondseer Fragmenten. Denn was aus dem Briefwechsel des Hieronymus mit den gotischen Priestern Sunja und Krithila bezüglich einer gotischen Psalmenübertragung gefolgert worden ift, gehört ins Reich der Kabel.31 Nicht minder die Sypothese einer altfriesischen Pfalmenparaphrase, die durch den wunderbar von Blindheit geheilten Rhapsoden Bernlef verbreitet worden sei. 32 Sichern Boden geben uns erst die erwähnten Zitate sowie die alten Gloffen und Fragmente unter die Füße. In der Sammlung althochdeutscher Glossen von Steinmener und Sievers findet sich eine ganz statt: liche Reibe von Verdeutschungen charakteristischer Einzelworte, auch aus den sieben Bußpfalmen. Un= ter den Bruchstücken zusammenhängender Übertragungen ragen die seit 1923 bekannt gewordenen altsächsischen Psalmenfragmente aus der Karolingerzeit hervor, von Ludwig Zalewsti aufgefunden und von Adam Kleczkowski näher untersucht. Dazu gesellen sich aus älterer Zeit noch altalemannische und altostniederfränkische Psalmenfragmente, beide wohl dem 9. Jahrhundert angehörig, angelfächsische Texte aus dem 9.—12. Jahrhundert, Notkers Pfalmenbearbeitung, die Pfalmenzitate im jungeren deutschen Physiologus, die verschiedenen von Horst Kriedte zusammengestellten Psalmenfragmente des 12. Jahrhunderts (die Wiggertschen, Wiener, Schlierbacher, Sonnenburger, Leipziger und Schlei-

<sup>31</sup> B. d. R. II, S. 2 f.

<sup>32</sup> Ebenda S. 3.

zer Bruchstücke), sowie die Interlinearübertragungen von Windberg, Wien<sup>33</sup> und Trier. Was an späteren Handschriften und Drucken für die Gesschichte der Psalmenübertragung in Betracht kommt, kann hier unmöglich alles angeführt werden; man wolle dazu Bd. II und III von B. d. K. vergleichen.<sup>34</sup>

Aus Notkers Pfalmenwerk und dem Windberger Pfalter findet man in vortrefflicher Reproduktion je eine Probeseite in Wilhelm Walthers erwähntem Werk über die deutsche Bibelübersetzung des Mittelalters. Das Titelbild in B. d. K. III aus einer kunftvoll ausgestatteten Weimarer Psalterhandschrift, die um 1500 wohl im Bistum Verden entstand, zeigt uns, daß es auch noch in späterer Zeit Interlinearversionen gab, d. h. Handschriften, in denen zwischen die Zeilen der lateinischen Vorlage die Übersetzung Wort über Wort eingetragen war. Man kann diese Art der Übertragung als fortgesetzte Gloffierung ansehen und sich wohl vorstellen, daß daraus eine mehr oder minder steife und unbeholfene Berdeutschung hervorgeben mußte, in der sich der Sathau nach der Wortstellung des lateinischen Tertes richtete statt nach den Gesetzen eines eigenen Stiles. Wir stellen bier als Beispiel den Unfang von Pf. 51 (52) nach der Windberger und der Weimarer (niederdeutschen) Übersetzung nebeneinander.

<sup>33</sup> Ngl. jest Mils Törn quist, Cod. Pal. Vind. 2682. Eine frühmhd. Interlinearversion aus dem ehemal. Benediktinerkloster Millsstatt in Kärnten. Zum ersten Male herausgegeben Malmö 1934.

<sup>34</sup> II, S. 6—15; III, S. 2—9 und 265—272.

Wax quotliches du in der vbile du der mabtich oder qualtich bist an dem oder mit unrebte. allen den tach daz unrebt dabte zunge din also daz schar= fah wahfe taeti du die un= chust. du liebtes die vbile uber die guotgerne die unrebticheit mere denne chosen die rebticheit. du liebtes elliu diu wort der besturzunge o zunge un= chustigiu (in daz) durh dei got zestoeret dib an den ente usw.

Wat verromestu dik an der boshent de du moldich bist an der boshent. alle daahe de vnrechtichent dachte de tunghe din. alse de schermeste scherpe dedest den droch haddest lef de boshent vp de mol= willichent de boshent meer wan spreken die li= chent. haddest lef alle de worde der vellinghe. de tunghe drogbenaftighe. dar vmme got wel ver: storen dif an den ende uiw.

Die vorstehenden Texte sind den erwähnten Bildztafeln entnommen. Vergleicht man diese selbst, so fällt die inhaltliche Verwandtschaft der Zeichnung im Initial des Quid gloriaris in die Augen. Windzberg zeigt nur den Drachen im Schwanz des Buchzstabens, während Weimar den Erzengel Michael im Rampse mit diesem Drachen vorführt. Adolph Goldschmidt diesem Drachen vorführt. Adolph Goldschmidt der durch besonderes Ornament oder durch bildliche Darstellungen ausgezeichnet werden. Es ergibt sich daraus aufs deutlichste eine verschiedene Einteilung des Psalters, auf die hier nicht näher eingegangen werden kann. Denkt

man an Vers 7 in dem zitierten Psalm, so wird auch klar, daß hier die Darstellung des Drachen und des Drachentöters eine Bezugnahme auf den Inhalt des nachfolgenden Tertes erkennen läßt. Der Weimarer Psalter seßt über die mitgeteilten Verse auch eine der beliebten Gebrauchsanweisungen oder "Nußbarzteiten", von denen ausführlich in B.d.K. III, S. 10—21, die Rede ist. Die Gebrauchsanweisung lautet für den Weimarer Tert: "Dessen psalmen sprik dat di god verlene dine ghesunt. dat du eme myt truwen wedder antwerdest dine kunst de he di ghaf do he dy dine sele ghaf vnde dine sinne vntfan let."

Wie schon gesagt, läßt sich zur Zeit eine Geschichte der deutschen Bibelübersetzung noch nicht schreiben; ein solches Unternehmen würde das Schicksal von Walthers Werk teilen und schnell veraltet sein. Im= merhin läßt sich neben wichtigen Teilresultaten doch schon jett auch einiges Grundsätliche sagen. Vor allem ist der Übersetzungstradition eine größere Wirs kung beizumeffen, als früher geschah. Bleiben wir zunächst einmal beim Pfalter. Bei Walther sind der Klassen und Zweige zu viele. Obschon wir im Deutschen Bibel-Archiv das Material erheblich vergrößerten, nicht nur durch bisher unberücksicht gebliebene Pfalterien, sondern auch durch eine Fülle von Gebetbüchern, die Walther grundsätlich außer acht ließ, schrumpfte die Zahl seiner Gruppen in un= ferer Betrachtung erheblich zusammen. Was gelegentlich schon Mois Bernt über die Zusammens gehörigkeit einiger von Walther auseinandergehal-

131

91

tener Psalterien beobachtet hatte,35 das erweiterte sich uns, und zwar nicht nur bezüglich der von Bernt ins Auge gefaßten Familie. Befonders wichtig erscheint die aufgewiesene Linie, die von den altsächsi: schen Bruchstücken über die Schleizer Fragmente zu Walthers weitverzweigtem 19. Psalter und der durch eine Wolfenbütteler Handschrift vertretenen westfälischen Übersetzung36 führt; und in dieser Rette stellt die neu in die Forschung eingeführte Hamburger md. Handschrift des 14. Jahrhunderts in scrin. 142 ein besonders wichtiges Bindes glied dar. — Ein starker Einfluß ging von Geert Groote und der Windesheimer Kongregation auf eine umfangreiche Gruppe niederdeutscher Pfalterien und Gebetbücher aus. — Die durch eine ripuarische Historienbibel und deren Miniaturen schon bekannt gewordene Berliner Handschrift des 15. Jahrhundetre Ms. Germ. fol. 51637 enthält auch einen Pfalter einschließlich Cantica. Dieser nun hängt aufs engste mit einer jett in der Stiftsbibliothek zu Linköping befindlichen kölnischen Psalmenhandschrift zusammen; und damit ist ein wichtiger neuer Texts zeuge gewonnen für die zunächst um die in Rölner

<sup>35</sup> Mitteilungen des Vereins für Geschichte der Deutschen in Böhmen. 39. Jahrg. (1901), S. 23—52, 155—170. Dazu B. d. K. II, S. 93.

<sup>36</sup> Erik Nooth, Eine westfälische Psalmenübersetzung aus der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts, Uppsala 1919.

<sup>37</sup> Materialien I<sup>2</sup>, S. 22 u. 77 ff. — Ngl. jest auch Tage Robert Ahld én, Die Kölner Bibel-Frühdrucke usw. Lund 1937, Kap. 2, Illustrationen S. 12 ff.

Mundart gedruckte Kölner Bibel sich gruppierende Überlieferung. Es hieß oben, daß sich manches in Walthers Gruppierung des ihm bekannten Materials vereinfache. Anderseits ergaben sich aber auch ganz neue Gruppen, von denen sich bei Walther noch gar keine Spur sindet, so z. B. eine, die uns bisher in vier Vertretern bekannt wurde, je einer Handschrift in Donaueschingen, Innsbruck und Würzburg sowie einem als freundliche Gabe von Geheimrat Ehrismann in den Besitz des Deutschen Vibel-

Archive übergegangenen Fragment.

Die primitive Form der Interlinearversion wurde nach dem sprachlichen Empfinden und Können des jeweiligen Bearbeiters mehr oder minder gefällig und richtig durch freiere Gestaltung ersett. Nachweis: lich aber ging aus jenen ersten Versuchen viel altes Sprachaut weiter von Hand zu Hand bis auf Luther. Bisweilen wird die Spur der Überlieferung infolge Verdrängung eines veralteten oder dialektisch gefärbten Wortes durch ein anderes verwischt; aber plöglich tritt dann doch unverkennbar der alte Text wieder hervor. Und so berechtigt auch ein glatterer Sathau keineswegs immer zur Annahme eines felb: ständigen Übersetzers. Oft fällt in dem gewandteren Satgefüge ein charakteristischer Ausdruck auf, der deutlich die Beziehung zu einer älteren Übertragung verrät. Es hat sich als ein durchaus fruchtbares Bemühen bewährt, die zur Verfügung stehenden Texte daraufhin durchzusehen, welche unter ihnen z. B. das "dirigere" in Pf. 7, 10b und Pf. 44 (45), 6 mit "schicken" wiedergeben. Es sondern sich auf diese Weise Gruppen und Familien von Tertzeugen, die dann in vielen Fällen sich auch noch durch andere Bande (dialektische, lokale Zusammengehörigkeit u. a.) verknüpft zeigen. Durch das mehr und mehr verstärkte Vergleichsmaterial sind wir im D. V. A. zu der Vermutung gekommen, daß auch zwischen den angelsächsischen, bzw. altenglischen und den altdeutsschen Psalmenübersetzungen Verührungen bestehen, die nicht lediglich aus der Verwandtschaft der Sprache zu erklären sind.

Es ist bei diesen durch den liturgischen Gebrauch besonders geläusigen und bekannten Texten von vornherein wahrscheinlich, daß sich in bestimmten Zeiten und Gegenden ein Wortlaut festsetzte, der dann nach sprachlichen Bedürfnissen oder durch andere Einslüsse sich abwandelte. Das gilt nicht nur für die Psalmen, sondern tritt auch bei den Peris

fopentexten sehr deutlich in Erscheinung.

Auch Luther Übersetungstradition. Es ist nicht nur die lateinische Psalmenbearbeitung des Augustiners Felix Pratensische Spalmenbearbeitung des Augustiners Felix Pratensischen Spuren wir bei Luther seit 1517 verfolgen können. 38 Ps. 138 (139), 17 z. B. lautet bei Luther bekanntslich: "Aber wie kostlich sind fur myr gott denne gesdancken" in Abweichung von LXX und Bulgata, die das "reah" des hebräischen Tertes als "amicus" nahmen; hier hat Felix: "quam preciose suerunt

<sup>38</sup> Theodor Pahl, Kritisch-historische Untersuchungen zu Luthers Psalmenübersetzung (Berliner Dissertation) 1931. — Und dazu B. d. K. II, S. 57 ff.; III, S. 69.

cogitationes tue." Auch von deutschen Vorarbeiten hat Luther zweisellos gewußt. Und Walthers These (Sp. 206), daß Luther "allein von den Druckwersten deutscher Bibelübersetzung, nicht aber von den älteren Handschriften etwas kannte", ist nicht zu halten. Mehrfach ist die Tatsache bezeugt, daß er eine altdeutsche Evangelienharmonie aus der Zeit Ludwigs des Frommen besaß und "sorgfältig las".39

Mehrfach kann man die Nachwirkung von Not: fers Psalmenbearbeitung bis auf Luther verfolgen. So ift z. B. im letten der Bufpfalmen Pf. 142 (143), 6 das "expandi manus meas ad te" bei Not: fer übersett: "mine hende rahta ih ze dir"; das gebt nun weiter über die Wiener Interlinearversion (M8. 2682), den Trebniger Pfalter auf viele jungere Terte, auch niederländische und niederdeutsche wie die Kölner Bibel in niederfachfischer Ausgabe, und auch auf Luther in seiner Ausgabe der Bußpfalmen von 1517; erst später änderte er: "ich breite meine hende aus zu dir". Neben "recken" und "breiten" finden sich viele andere Ubersetzungen wie "spreiten, strecken, beben, zerspannen, intlochen", die lette in dem Pfalter zu Linköping und in der Rölner Bibel in Kölner Mundart. Beiläufig fei zu diefer Stelle noch eine andere Beobachtung notiert. Not: fer ließ in Vers 6b das "anima mea" unüberfett und verband die oben zitierte erste Hälfte des Berfes unmittelbar mit der folgenden: "also mazzerlos erda gagen (regene was ih gagen) dir"; und wiederum

<sup>39</sup> Zentralblatt für Bibliothekswesen XXXVI (1919), S. 256ff. Dazu B. d. K. III. S. 5.

folgen ihm darin eine Reibe von späteren Texten, zum Teil dieselben wie in der ersten Vershälfte, dar: unter die Kölner Bibel in beiden Rezensionen: "It vthrekede mone hende to do als erde sunder water" (ndf. Ausg.). Hier wird man eine Nachwirkung Notkers anzunehmen haben, solange nicht eine gemeinsame lateinische Vorlage nachgewiesen ist, in der das "anima mea" fehlt. Auffällig ist die Wiedergabe der Stelle in der ersten gedruckten deutschen Bibel (bei Mentelin) und ihrer Gefolgschaft: "Mein sel ich trackt mein hende zu dir: es ist dir als das land on wasser." Dazu hat sich zulet Friedrich Te u= de loff40 geaußert. Seine Erklarung wird durch unsere Beobachtung hinfällig, die vielmehr Wilhelm Walthers Unsicht bekräftigt.41 "Die sinnlose von dem lat. Text abweichende Ubersetzung läßt sich nur daraus erklären, daß dem Drucker eine Handschrift vorgelegen hat, in welcher . . . anfänglich , mein sel' ausgelassen, später aber als Korrektur so ungenau nachgetragen war, daß unklar blieb, an welcher Stelle es seinen Plat finden sollte." Umgekehrt hat die Handschrift von Linköping "mone sele" zunächst im Text gehabt, dann aber gestrichen. Luther hat hier von vornherein mit der richtigen Vorlage gear: beitet; schon in den "Dictata super Psalterium (1513-16) beißt es: "Expandi toto affectu prius expasso manus meas in vehementi oratione ad te: anima mea pre nimio desiderio

<sup>40</sup> Beiträge zur Übersetzungstechnik der ersten gedruckten deutschen Bibel auf Grund der Psalmen. Berlin 1922, S. 171.

<sup>41</sup> a. a. D., Sp. 45.

gratie et misericordie tue sicut terra sine a qua, i. e. sitiens tibi i. e. ad te." - 3m folgen: den Vers dagegen tritt Luther bei "descendentibus in lacum" wieder in die von Notker ausgehende Reihe der Ubersetzungen ein; man vergleiche Notker: "dien farenten nider in dia hellagruoba" und Luther 1517: "den die nn die helle (später: nnn die gruben) faren". Und es fehlt durchaus nicht an weiteren Zeugnissen eines solchen Zusammengehens. Man vergleiche bei Pf. 6, 9 die auffällig übereinstimmende substantivi= sche Wiedergabe des lateinischen Relativsates bei Notker und Luther (nach 1517): "alle ubeltatige" und "alle ubelthetter". Ahnliches läßt sich bei Pf. 31 (32), 1 f., 6 f. feststellen (B. d. R. II, S. 32 f.); Pf. 37 (38), 20 (B. d. R. II, S. 43); Pf. 50 (51), 3 (3. d. R. II, S. 52); Pf. 101 (102), 3 (B. d. R. II, S. 72); ebenda V. 11b (B. d. R. II, S. 75); Pf. 138 (139), 6. 14 (B.d. R. III, ©. 35 f.).

Aber auch andere Überlieferungsströme münden bei Luther ein. Das schon erwähnte Psalmenwerk des Meistersingers Heinrich von Mügeln war auch nicht ohne Einfluß; dafür hier nur ein Beispiel der Berührung: Ps. 129 (130), 4 f. haben Heinrich von Mügeln und Luther (1517) das "sustinui" des lateinischen Textes übereinstimmend mit "warten"

wiedergegeben.

Sehr wohl bin ich mir bewußt, im Vorstehenden dem Leser allerlei an Einzelbeobachtung zugemutet zu haben. Aber es ging kaum anders, sollte unsere Annahme einer Übersetzungstradition im allgemeis

nen und die These von der Nachwirkung Notkers bis auf Luther einigermaßen überzeugend dargelegt werden. Zugleich wird dabei klar geworden fein, wie verschlungen hier vielfach die Beziehungen und wie verwickelt dadurch die Probleme sind. Wenn von mehrfacher Beeinflussung eines Übersets oder Bearbeiters, z. B. Luthers, von verschiedenen Seiten her die Rede ist, so ist das ja freilich nicht so zu verstehen, als ware nun in jedem einzelnen Falle diefer oder jener Vorgänger oder auch eine Mehrheit von folchen zu Rate gezogen worden. Was vorging, wird meist so zu denken sein, daß von früheren Ubersetzungen dem neuen Bearbeiter durch Auge oder Ohr manches ins Gedächtnis gedrungen war, was nun bei der eigenen Übertragung angesichts der lateini= schen oder sonstigen Vorlage daraus wieder hervor= trat.

So müssen wir es uns auch vorstellen, wenn wir nach der Ursache fragen, warum Luthers neutestamentlicher Text mehrfach in so auffälliger Weise mit früheren Perikopenverdeutschungen übereinstimmt.

Den Anfang mit der gründlicheren Erforschung der deutschen Perikopenbücher, dieser Plenarien, Evangeliarien und Epistolarien, hat Paul Pietsch gemacht mit seinem sehr dankenswerten Buch "Ewangely und Epistel Teutsch"<sup>42</sup>. Leider hat er seine Untersuchungen nicht mehr selbst auch auf die hochdeutschen Handschriften und die gesamte nies

<sup>42</sup> Die gedruckten hochdeutschen Perikopenbücher (Plenarien) 1473 bis 1523. Göttingen 1927.

derdeutsche Überlieferung ausdehnen können. Was sich für eine solche Ergänzung seines Werkes an vorsbereitenden Notizen in seinem Nachlaß fand, ist durch Vermächtnis seiner Witwe in den Besitz des Deutschen Bibel-Archivs übergegangen, und unsere Arbeit hat schon manchen Gewinn daraus ziehen können. Es stellt sich immer klarer heraus, wie wichtig gerade diese von Walther gleich den Historiensbibeln so gänzlich vernachlässigten liturgischen Büscher für die Geschichte der Bibelverdeutschung sind. Wiederholt schon war ich mit ihrer Hilfe in der Lage, einen deutschen Bibeltert rund 100 Jahre höher anzusehn, als es nach der sonstigen Überlieferung mögslich war. 48

Ganz besonders aber haben diese Terte dazu beigetragen, für gewisse Partien der Bibel sich eine Art deutscher Vulgata herausbilden zu lassen, von der sich fraglos auch Luther beeinflussen ließ. Ich möchte vorliegendes Buch mit dem Beweis dieser These schließen, indem ich zunächst die Epistel des 3. Sonntags nach Trinitatis (1. Petr. 5, 6 ff.) und das Evangelium des folgenden Sonntags (Luc. 6, 39 ff.) nach Luthers Septembertestament von 1522 und nach einer Stuttgarter Plenarhandschrift aus dem Beginn des 15. Jahrhunderts zum Vergleich nebeneinandersetze; in Klammern sind bei Stuttzgart wichtige Varianten aus andern Plenarien, bei Luther die späteren Abweichungen datiert hinzugessigt.

<sup>43</sup> Bgl. B. d. R. IV, S. 25 und VI, S. 171.

1. Petr. 5 ... Des muetigen uch vnder die gewaltig hant gotez, uf daz er uch erhoehe in der zit . . . alle uwer forge werffen in in, wan er for= get fur uch. sint messig (nuechter) vn wachent, wan uwer widerwertiger (widersag, widersacher) der tufel (gat vmb) alz ain (brummender) lewe luegende vn suechende (loewo und fuechet), wen er verslinde. dem wider= stant (starck kreffteclich) in dem glauben usw. —

1. Petr. 5 . . . Go nndriget (feit 15272: de= muetiget) euch nu onter die gewaltige hand Got= tis, das er euch erhohe zu senner zent. Alle enre forge werfft auff phn, denn er sorget fur euch. Sept nuchtern vnnd was chet, denn ewer widder= facher der teuffel geht omb her wie enn brulen= der lewe und sucht, wil= chen er verschlinde, dem widderstebet fest om glawben usw. —

Luc. 6... Er seit in ein gelichnisze: Mag der blinde den blinden leiten (fueren). vallent sie nit beid in ain (die) grube. Der iunger ist nit uber den menster. aber ain ieglicher wirt vollekumen, ob er ist alz sin menster. Waz sistu ain gestuppe (ag, dorn) in dins bruez der augen, aber den balz

Luc. 6... Er saget phn epn gleychnis: Mag auch epn blynder epnem blinden den Weg wersen. werden sie nicht alle bepde ynn die gruben sale len. Der iunger ist nicht ober den menster. wilcher aber volkomen wirt, der wirt wie sein meysster senn (seit 15301: wenn der juenger ist wie

ken sistu nit in dim augen, oder wie maht du gesprechen zu din bruedern (dinem brueder) usw. fein meister, so ist er volz komen). Was sühestu aber eyn splitter ynn denz nes bruders auge vnd des balcken ynn dennem auge wirstu nit gewar. odder wie kanstu sagen zu denz nem bruder usw.

Diese Gegenüberstellung gab ich schon vor vier Jahren in einer kleineren Arbeit<sup>44</sup> und konnte ihr kurze Zeit darauf<sup>45</sup> einen weiteren Beleg aus den Perikopen für Luthers Beeinflussung durch die Trazdition folgen lassen. Heute sei dem hier ein neues Vergleichsstück hinzugefügt, das mehr noch wie irzgendein Leseabschnitt von jeher zum eisernen Bestand der kirchlichen Praxis gehört: das Paternoster. Es folgt hier in einer Übertragung, die sich in der Predigt des Nicolaus von Cues über das Vaterunser sindet, und zwar in der Handschrift 401 des Schotztenklosters zu Wien aus dem 15. Jahrhundert. Mach dortiger Angabe hielt der Eusaner diese Prezdigt zu Wien i. J. 1451. Der Tert des Herrenzgebets lautet hier:

[V]Ater vnser der du pist in den hymeln Geshepligt werd dein nam zue kom vns dein reich dein will geschech alls in hymel vnd in erd. vnser tagleich prat gib vns heut vnd vergib vns vnser schuld alls vnd wir vergebn vnsen schuldigern vnd

<sup>44</sup> Forschungen und Fortschritte. 9. Jahrg. Nr. 31, S. 448 f.

<sup>45</sup> B. d. R. IV, S. 25 f.

<sup>46</sup> Bl. 671-74V.

fuer vns nit in versuchung sunder erloz vns vo vbel Amen.

Wer Luthers Bibel oder auch die neueren katholi= schen Übersetzungen kennt, wird ohne weiteres den ihm daraus vertrauten Text schon bei dem Cusaner erkennen. Nach einer Beischrift der hölzernen Ge= bettafel zu Hildesheim, jest im Romermuseum, früher in der Lambertikirche, gab der Kardinal aus Cufa 1451 Befehl, daß in den Gotteshäufern folche Tafeln zur Einprägung der Gebete aufgebängt merden sollten.47 Und in der Tat können wir seitdem mehrere solcher Tafeln bis beute nachweisen. Näher noch als der niederd. Paternostertext zu Hildes: heim steht der Fassung des Cusaners der Wortlaut einer Steintafel in St. Zeno zu Reichenhall v. 3. 1521. In unsern Tabellen zum Vaterunser48 tann man ferner noch mehrere andere ganz nah verwandte Texte feststellen. In dem Münchener Egm. 690 40 (f. XV) handelt es sich um ein Blatt, zu deffen Ausstattung man die Beschreibung bei 3. Roethe49 nebst unsern Ergänzungen vergleichen wolle. 50 Auch Mentelin zeigt sich in dem ersten deutschen Bibeldruck schon von dem durch den Cufaner herrschend gewordenen Wortlaut beeinflußt.

Es kann füglich nicht mehr bezweifelt werden, daß Luthers geistesgeschichtlich so ungeheuer bedeutsame Bibelverdeutschung nicht ohne Einfluß seiner Vor-

<sup>47</sup> B. d. R. III, S. 64.

<sup>48</sup> Ebenda G. 257 ff.

<sup>49 3.</sup> f. d. A. 44, S. 190.

<sup>50</sup> B. d. R. III, S. 65.

gänger zustande kam. Aber was will das besagen? Wäre es nicht geradezu unerklärlich, wenn es anders wäre?!

Das Herrengebet büßt von seiner einzigartigen religiösen Innigkeit und Kraft nichts ein durch den Nachweis, daß diese oder jene Bitte schon in älteren jüdischen Gebeten anklingt. So tut es ganz gewiß auch Luthers Bibel als Ganzem feinen Abbruch, wenn sich ergab, daß er in einzelnen Stücken bewußt oder unbewußt an Vorhandenes sich anlehnte. Seine Übersetzung ift und bleibt preisgekrönte Siegerin im Bettbewerb aller Bibelverdeutschung und hat die= sen hohen Rang bewährt nicht nur durch gänzliche Berdrängung ihrer gedruckten Vorgängerinnen, sondern auch durch die ungeheure eigene Verbreitung und den nachgewiesenen Umfang ihrer Wirkung. Zu allem, was darüber in den früheren Abschnitten diefer Darlegungen ausgeführt wurde, fei hier nur beispielsweise daran erinnert, wie durch Luther auch der Laienwelt das Verständnis der alttestament: lichen Propheten sich erschloß, deren Schriften zu= vor als ein Buch mit sieben Siegeln erschienen, ohne theologische Leitung und Deutung nicht zu enträt: seln. Ein bündiger Beweis dieser Wandelung stellt sich u. a. in der Külle poetischer Bearbeitungen gan= zer Kapitel aus den Propheten durch Hans Sach s dar, wofür auf die eingebenden Mitteilungen im III. Bande meiner "Materialien"51 verwiesen werden darf. Und daß dem Dichter diese Seher nicht bloße Schemen waren, nicht nur Träger einzelner

<sup>51</sup> S. XLVI ff.

losgerissener Verheißungen, das ersieht man am besten aus seinen mehrfachen Versuchen dramaztischer Gestaltung, und ganz besonders seinem Jeremia merkt man an, wie ihn dieser Charakter packte. Überall fühlt man dabei die Vertrautheit mit Luzthers Text heraus, der ihm das Verständnis erschloß. Wo ist vor Luther in Laienkreisen eine auch nur annähernde Kenntnis der prophetischen Schriften des Alten Testaments bekundet?

