

## Die Bibel im deutschen Kulturleben

Vollmer, Hans Salzburg ; Leipzig, 1938

II. Der biblische Einfluß auf Dichtung, Musik und darstellende Kunst. Die dramatische deutsche Bibeldichtung / Das Petrus-Motiv im Drama / Paulus im Drama / Das Judith-Motiv / Das Kain-Abel-Motiv / ...

urn:nbn:de:hbz:466:1-68697

Bisher ist dargetan, wie nicht nur unser literarissches, sondern auch das volkstümliche Deutsch in Wortschaß, Benennungen, Bildschmuck, Saßbau, Redewendungen und Sprichwörtern auf Luthers Bibelsprache sich gründet. Des weiteren soll davon die Rede sein, wie deutsche Dichtung, Musik und darstellende Kunst inhaltlich durch die Bibel angeregt und befruchtet wurden. Es versteht sich von selbst, daß bei der fast unübersehbaren Fülle des einsschlägigen Materials auch hier nur Ausgewähltes geboten werden kann, zumal wir bei der darstellenden Kunst das Kunstgewerbe miteinbegreifen.

Da voraussichtlich im nächsten Bande von "Bibel und deutsche Kultur" (B.d.K.) eine umfassende Überssicht über die de u t sich e B i b e l d i ch t u n g des Mittelalters, für die es eine zureichende Zusammensstellung bis heute nicht gibt, vom Deutschen Bibelz Archiv herausgebracht wird, soll hier darüber hinzweggegangen werden. Inzwischen sei auf Gustav Ehr i s m a n n s "Geschichte der deutschen Literatur bis zum Ausgang des Mittelalters" verwiesen. Wessobrunner Gebet, Muspilli, altsächsische Genessis, Heliand, Otfrids gereimte Evangelienharmonie, Christus und die Samariterin, Psalm 138, das alles gehört hierher. Aber des weiteren wird man bei

<sup>1 2.</sup> Aufl. München 1932 ff.

Ehrismann doch mancherlei vermissen und vielfach Busammengehöriges erft ordnen muffen, um einen Überblick zu bekommen. In der von unserem Inftitut vorbereiteten Zusammenstellung wird der gewaltige Stoff in drei Gruppen geordnet sein: nach Stücken, die den gangen Bibelinhalt oder doch deffen größeren Teil in poetischer, bzw. gereimter Faffung darbieten, sodann folchen, die einzelne Teile im engeren Anschluß an die Bibel behandeln, und endlich freieren Bearbeitungen, die aber durch umfangreiche Zitate und Unspielungen von Bedeutung find oder in hervorragendem Maße die Wirkung des Bibelwortes im deutschen Empfinden bekunden. Innerhalb der zweiten und dritten Gruppe ist nach den biblischen Büchern geschieden. Es darf noch erwähnt werden, daß in den bisherigen Beröffentli: chungen des Deutschen Bibel-Archivs, besonders in B.d.K. I und VI2 eine Reihe von neuen Texten ans Licht kamen, die hier einzugliedern sind.

Im einzelnen ist man seit einiger Zeit auch der dramatischen deutschen Bibeldichtung mit besonder rer Aufmerksamkeit nachgegangen. Von den geistlichen Spielen des Mittelalters kommen für unsere auf die Bibel bezogene Darstellung in erster Linie die Mysterien in Betracht, Dramatisserungen, die Christi Geburt, Auferstehung und Himmelsahrt zum Gegenstande haben oder sonst zur Heilsgeschichte in Beziehung stehen, also vornehmlich Weihnachtszund Osterspiele, wobei wir unter die Weihnachtszund Osterspiele, wobei wir unter die Weihnachtszspiele auch die Prophetensprüche, das Auftreten der

² Lgl. I, S. 35 ff., VI, S. 230 ff.

Magier und den bethlehemitischen Kindermord, unster die Osterspiele auch die Passion und die Mariensklage miteinrechnen. Die erweiterten Passionss und die Fronleichnamsspiele, die den ganzen Verlauf des christlichen Heilsplanes, seine Vorgeschichte und seinen Abschluß im Weltgericht zur Darstellung brachsten, bezeichnet man als Kollektiv-Mysterien. Doch sehlt es auch nicht an biblischen Spielen mit begrenzterem Inhalt, die etwa von Isaak und Rebekka mit ihren Söhnen, Jakob und Esau, Joseph, Simson, dem Jesusknaben oder von der Verfolgung der Apossel handeln. Die dramatische Behandlung des Gleichnisses von den zehn Jungfrauen gehört ebenso wie die des Antichristes und des Weltgerichts in die besondere Gattung der reinseschatologischen Spiele.

Über Tert und Literatur all dieser Dichtungen orientiert gut und übersichtlich das Buch von Marimilian J. Rudwin, A historical and bibliographical survey of the German religious drama. Bemerkenswert ist, daß von den Versassern all dieser mittelalterlichen dramatisierten Dichtungen nur ein Name auf uns gekommen ist, der des Arnoldus Jmme sisen von Einbeck; von ihm stammt der sogenannte Wolfenbüttler Sündenfall, der bei seinen fast 4000 Versen vielleicht nur den ersten Teil eines Passions oder Fronleichnamsspiels bildete. Dagegen sind vom 16. Jahrhundert an die Namen der Versasser meist bekannt.

<sup>3 –</sup> University of Pittsburgh, Studies in language and literature, Pittsburgh 1924. Bei englischem Titel ist übrigens das Buch deutsch geschrieben.

Mehrfach hat man in neuerer Zeit auch der Behandlung einzelner biblischer Personen oder Motive in deutscher Dichtung, namentlich im Drama nach: gespürt. Go schrieb Frit Cullmann in den Gießener Beiträgen zur deutschen Philologie, herausgegeben von D. Behaghel (XXII), über den "Apostel Petrus in der älteren deutschen Litera= tur, mit besonderer Berücksichtigung feiner Darftellung im Drama".4 Die Arbeit untersucht zunächst die Rolle des Apostels im geistlichen Schauspiel, so= dann seine Stellung in der volkstümlichen Uberliefe= rung, schließlich im Drama der Reformationszeit. Mit Jakob Grimmwird hier die Beobachtung gemacht, daß in der volkstümlichen Überlieferung die Gestalt gerade dieses Apostels mit Vorliebe ins Romische gezogen wird. "Man zieht ihn gleichsam von dem hohen Piedestal, auf das ihn die Kirchentradition erhoben hat, herunter ins eigene, wohlvertraute und derb-zugreifende Leben." Das gilt keineswegs nur für Schwänke und Kastnachtsspiele — wer denkt hier nicht an Hans Sachs —, sondern auch in Ofterspielen, wie z. B. bei dem Wettlauf zum beiligen Grabe. Das protestantische Tendenzdrama der Reformationszeit schwankt in der Darstellung des Upostels. Man läßt ihn entweder in urchristlicher Einfachheit als Ankläger gegen Prunk und Pomp des herrschenden Papsttums auftreten, oder man bekämpft, wie in der Schulkomödie des Martin Hans n e c c i u s " Hans Pfriem oder Meister Rocks", ge= rade in der Person des Petrus das Papstum. Da=

<sup>4</sup> Gießen 1928.

zu ist auch die Frankfurter Dissertation von Heinrich Tapper zu vergleichen: "Die Gestalt des Petrus in der Literatur des ausgehenden Mittelalters und

des 16. Jahrhunderts" (1935).

In der Sammlung "Stoff- und Motivgeschichte der Deutschen Literatur", herausgegeben von Paul Merker und Gerhard Lüdtke, hat Wilhelm Emrich zu Cullmanns und Tappers Arbeiten eine Urt Gegenstück geschaffen unter dem Titel "Paulus im Drama".5 Zwar beschränkt er seine Untersu= chung auf das Drama; dafür dehnt er sie aber ander= feits bis in unsere Zeit aus und behandelt in seinem letten Abschnitt "Paulus als symbolischer Hintergrund zu modernen Stoffen" am Schluß August Strindbergs Trilogie "Nach Damaskus". Emrich sieht darin "das erschütternde Schauspiel des Zusammenbruchs reiner Ichvollendung und reiner Subjektivität" des ausgehenden 19. Jahrhunderts. Was dieses Paulus-Heft in Ubereinstim= mung mit dem Programm der ganzen Sammlung auszeichnet, ist, daß man es nicht bei einer bloßen Aufzählung oder nur äußerlichen Charakterisierung der zum jeweiligen Thema gehörigen einzelnen Stücke bewenden läßt, sondern bestrebt ist, sie zu den geistes= geschichtlichen Strömungen der verschiedenen Zeis ten in Beziehung zu setzen. Unter der Uberschrift "Quellen" gibt dann Emrich noch eine Zu= sammenstellung, in der er, nach Zeitaltern geordnet, auch Außerdramatisches und Außerdeutsches berücksichtigt.

<sup>5</sup> Berlin und Leipzig 1934. Dr. 13 ber Sammlung.

In der gleichen Schriftenreihe und nach denselben Gesichtspunkten sind dann bisher noch zwei weitere biblische Motive behandelt, Judith sowie Rain und Abel. Otto Balber bebt, entsprechend der schon im Titel zum Ausdruck kommenden weiteren Faffung seiner Aufgabe, mit den beiden epischen alt= deutschen Judith-Dichtungen<sup>6</sup> des 11.—12. Jahrhunderts an und läßt weitere erzählende Behand: lungen des Stoffes im Mittelalter folgen. wäre mancherlei zu ergänzen, so bei Erwähnung der deutschen Historienbibeln der deutsche Auszug aus der Historia scholastica des Petrus Comestor, der schon seit 1927 gedruckt vorlag?, und der betref= fende Abschnitt aus der Meininger Reimbibel; das Deutsche Bibel-Archiv hat Proben daraus 1936 veröffentlichts, nachdem ich schon 20 Jahre zuvor auf diese Dichtung hingewiesen hatte9. Unter den Schuldramen des 16. Jahrhunderts tritt die deut: sche Behandlung von Sirt Bir ck (1534) hervor. Aus der langen Reihe dramatischer Bearbeitungen der Judith, die Balber an uns vorüberziehen läßt, greifen wir nur weniges beraus. Mit Recht urteilt er: "Den Höhepunkt aller dramatischen Verwertungen des Judith-Stoffes hat Sebbel mit seiner Tragödie von 1840 geschaffen." Ausgehend von dem Worte Treitschkes, daß Hebbels "Judith" "ihren Erfolg vor allem ihrer Wahlverwandtschaft

<sup>6</sup> Judith in der deutschen Literatur. 1930. Nr. 7 der Sammlung.
7 Hans Wollmer, Materialien zur Bibelgeschichte usw. II2. Bers
lin 1927, S. 693 ff.

<sup>\*</sup> Bibel und deutsche Kultur VI, S. 249 ff.
\* Materialien I2 (1916), S. 27 ff. u. 107 ff.

mit gewissen krankhaften Verstimmungen der Zeit verdankte", sucht Balker darzutun, daß der Dichter im Banne der gewissermaßen in der Luft liegenden He gelche en Vorstellung stehe vom beständigen Werden und von der unausgesetzten Notwendigkeit, welche die Entwicklung des Universums beherrscht. "Wenn Judith in das Lager des Holosernes geht und aus der heroischen Jungfrau, die ihr Volk befreien soll, ein schwaches, der Stimme des Blutes und der Leidenschaft folgendes Weib wird, das nur noch aus Rache den Schänder seiner Ehre vernichtet, so läßt der Dichter ganz konsequent, seiner Weltansschauung folgend, das Individuum durch die Gewalt des Weltwillens, dem es sich zu widersetzen wagte, zugrunde gehen."

Aus der Zahl der volkstümlichen Spiele neuerer Zeit, die unserem Gegenstande gewidmet und teils weise nur als geistlose, rohe Hanswurstpossen zu wersten sind, ragt die Parodie auf Hebbels Drama von Johann Nepomuk Nest roy durch scharfen Wiß

hervor.

Unter den jüngsten Bearbeitungen wird Georg Kaisers, Biblische Komödie" vom Jahre 1911 "Die jüdische Witwe" verdientermaßen als drama»

tische Groteske abgetan.

Für die Darstellung der Motive, die sich um das erste Bruderpaar bewegen, ist eine ähnliche Durchsprüfung der deutschen Literatur durch Auguste Brieger vorgenommen. Wir wollen ihr dabei auf ihrem Wege nicht ins einzelne folgen. Nur sei darauf hingewiesen, wie neben Opfer und Mord hier

49

4 Bollmer, Die Bibel

als drittes das typologische oder, wie Auguste Brieger lieber sagt: das präsigurative Moment hinzutritt: Abels Opfer wird dem Meßopfer gleichgesett, d. h. der "Repraesentation" der Opferung Christi; das gilt z. B. für den erwähnten "Sündenfall" des Arnold Immessen in den Worten Melchisedets. Nachedem er von dem Opfer Abels gesprochen, dem gedultigen Lamm, "dat van Abel to dode quam" und "dat dat lemmeken al gewisse... heft geistlike bedutnisse", erwähnt er Isaaks Opferung und fährt dann fort:

Dar bi dem volke bekantnisse werde des amptes der hilgen misse. Her, dut offer dat schal sin in dussem kelke brot unde win usw.

Dann schreitet die typologische Deutung zur Gleichsetzung Abel-Christus fort, wie es noch im "Cherubinischen Wandersmann" des Angelus Sielesius heißt:

Gott ist nicht das erste Mal am Kreuz getötet worden,

denn schau: er ließ sich ja in Abel schon ermorden.

Dem Rationalismus des barocken Zeitalters blieb es vorbehalten, das erotische Moment in den biblisschen Stoff hineinzutragen durch die leidenschaftsliche Liebe Kains zu seiner Schwester Calmana. Demgegenüber wirkt wie erfrischender Wind die gesmütvollshumoristische Seite, die Hans Sachs bei mehrfacher Behandlung und unter Verbindung des biblischen Verichtes mit der Legende von den ungleis

chen Kindern Evas dem Stoffe abzugewinnen gewußt hatte. 10

Eine Vorstellung von der Fülle des Materials, das es hier zu sichten und einzureihen gilt, erhält man durch Einblick in die fleißige Arbeit von Kurt Bauerhorst "Bibliographie der Stoff: und Motivgeschichte der deutschen Literatur".11 S. 25 bis 30 werden hier unter der Uberschrift "Bibel" 114 Nummern aufgeführt, zu denen sich dann aber aus dem Abschnitt "Legenden", S. 30 ff., noch manche hinzusinden. Und die hier angegebene Lite: ratur beschäftigt sich keineswegs nur mit biblischen Einzelthemen wie Efther, Jephta, Jeremias, Sim= son, Tobias, Jesus, Johannes der Täufer, Judas, Maria Magdalena, Pilatus, Salome, der reiche Mann, der verlorene Sohn, sondern weist vielfach auch allgemeinere Titel auf wie "Das biblische Epos in der neueren deutschen Literatur", "Die Verarbeitung biblischer Stoffe im deutschen Roman des Barock" usw.

Die oben eingehender besprochenen Monographien über die Behandlung des Kain-Abel-Motivs, der Judith und des Apostels Paulus berücksichtigen nun übereinstimmend auch die musikalischen Bearbeitungen ihrer Stoffe. Zu Paulus sei daraus außer den Oratorien von Mendelssohns "Paulus" an die "Symphonia Sacra" von Heinrich Schützüber den Text "Saul, Saul, was verfolgst du mich?" hervors

<sup>10</sup> Kain und Abel in der deutschen Dichtung. 1934. Nr. 14 der Sammlung.

<sup>&</sup>quot;Berlin und Leipzig 1932.

gehoben. Vertonungen zum Kain-Abel-Stoff werden von Auguste Brieger nur gelegentlich erwähnt, so die musikalische Bearbeitung des Dresdner Hofkapellmeisters Constantin Christian De dekind, dessen Kompositionen von Schütz gerühmt sein sollen. Dagegen widmet Baltzer den musikalischen Behandlungen des Judithmotivs einen besonderen Abschnitt (S. 22—31).

Die hier aufgezeigten Spuren mögen uns hinüberleiten zu dem Thema Bibel und deutsche Musik. Hier gebührt der Vertonung der Psalmen die erste Stelle. Daß zum Psalter die Harse gehört, kommt in ungezählten deutschen Darstellungen des musizierenden David zum Ausdruck.

Beim Beginn der Reformation besaß das deutsche Wolk schon einen ganzen Schaß geistlicher Gefänge in der Muttersprache, die zum Teil aus den lateinisschen Hymnen und Sequenzen der alten Kirche hersvorgegangen waren, teilweise auch auf selbständiger Dichtung und Vertonung beruhten. Ein Blick in Müllenhof poesse und Prosa aus dem VIII.—XII. Jahrhundert<sup>112</sup> genügt zu der Erkenntnis, daß schon in althochdeutscher Zeit und Textgestalt eine Reihe hierher gehöriger Dichtungen vorhanden sind. Als Probe sei hier nur der "Bittgesang an den heiligen Petrus" hergesetzt, der in einer Münchener Handsschrift des 9.—10. Jahrhunderts erhalten und mit Neumen versehen ist:

<sup>12</sup> Dritte Ausgabe von E. Steinmener. Erster Band: Terte. Berlin 1892.

Unsar trobtin hat farsalta sancte Petre giuualt, daz er mac ginerian zu imo dingentenb man.

Knrie elenson, Christe elenson.

Er hapet ouh mit uuortun himilriches portun dar in mach er skeriane den er uuili nerian.

Knrie elenson, Christe elenson.

Pittemes den gotes trut alla samant upar lut daz er uns sirtanen<sup>a</sup> giuuerdo ginaden.

Anrie elenson. Christe elenson.

Ob und wie etwa die in der gleichen Sammlung mitgeteilte ahd. Bearbeitung von Ps. 139 (138)<sup>13</sup> vom Ende des 10. Jahrhunderts und was sonst erhalten ist von ältester Verdeutschung der Psalmen, gessungen wurde, wissen wir nicht. Hingewiesen sei in diesem Zusammenhang auf das handschriftlich ershaltene Hymnarium des 14. Jahrhunderts, eine Sammlung lateinischer und deutscher Kirchengessänge mit fortlaufender Beifügung der Musiknoten in der Fürstl. Fürstenbergischen Bibliothek zu Dosnaueschingen (Cod. 882, Pergam. 340 Bll. 120).

Jedenfalls war es ein weiter Weg von der altkirche lichen Psalmodie bis zu Luther & Truplied "Ein' feste Burg ist unser Gott", Bach schen Arien wie "Buß und Reu" oder "Geduld! wenn mich falsche Zungen stechen" aus der Matthäus-Passion, Beete hoven der Mendelssohns Komposition aus dem "Elias", Hebe deine Augen auf", deren Terte sämt-

a übergeben. b Zuversicht habend.

c einordnen. d verdorben, verloren.

13 Der Text ist auch in B. d. K. III, S. 97 ff., zu finden.

lich aus dem Pfalter hervorgingen. Un diesem Wege liegen gleichsam wie Stationen einige hervorragende Sammlungen von Liedern und Weisen, die wir fennen, katholische wie evangelische. Dahin gehören das sogenannte kleine Enchiridion (Achtliederbuch): Et= liche christliche Lyeder, Lobgesang und Psalm dem reinen Wort Gottes gemeß auß der b. geschrifft durch mancherlan Hochgelerter gemacht, in der Kirchen zu singen, wie es denn zum tail berent zu 2B i t= tenberg in yebung ift. Wittenberg 1524 (wahrscheinlich in Nürnberg gedruckt), die beiden Erfurter Enchiridien vom gleichen Jahre mit 25 Liedern, sowie das Chorbuch "Genstlich Ge= sangbüchlein", seit 1524 mehrfach herausgegeben und erweitert durch Johann Walther, Luthers musikalischen Berater. Erwähnt seien ferner Michael Ve be, Ein New Gesangbüchlein Genstlicher Lieder, vor alle gutthe Christen nach ordenung Christ: licher kirchen . . . Gedruckt zu Leipzigck durch Nickel Wolrab 1537, von Hoffmann von Fallersleben als ältestes katholisches Gesangbuch neuerer Zeit herausgegeben; Johannes Le i= fentrit, "Geiftliche Lieder und Pfalmen der alten Apostolischer recht und warglaubiger Christlicher Kirchen, so vor und nach der Predigt, auch bei der heili= gen Communion, und sonst in dem haus Gottes, zum theil in und vor den Heusern, doch zu gewohnlichen zeitten durchs gante Jar, ordentlicher weiß mögen gefungen werden", 1567 (1573, 1584). Caspar Ulenberg, bekannt namentlich durch seine deutsche Bibelausgabe, ließ seine "Pfalmen Davids" in

Reimen und mit Melodien zu vier Stimmen 1590 in Düssel el dorf erscheinen, wohl in beabsichtigter Gegenwirkung gegen die reformierten Psalmensgesänge. Auß den Niederlanden sollen hier noch die "Souterliedekens ghemaect ter eeren Gods op alle die Psalmen van David" von Willem van Zuylen van Nijevelt angeführt sein, die seit 1540 mehrfach zu Untwerpen aufgelegt wurden.

Dutendweise könnten hier nach der bibliographi= schen Kartothek des D. B. A.s die Ausgaben vertonter Pfalmenbearbeitungen aufgezählt werden, und es würde dabei allerlei Intereffantes zu beobachten fein, wie z. B. die gegenseitige Befruchtung französischer und deutscher Vertonung und die Spiegelung des Zeitgeistes in den Titeln der Ausgaben. Bum Beweise seien nur wenige noch herausgegriffen. "Da= vidische Hert-Lust, d. i. singender Harfen-Rlang", oder "Klingender Pfalter: Gefang, nach den gewöhn: lichsten Melodien" nennt sich eine Sammlung von Constantin Christian De de find (Leipzig 1680); "Sulamitische Seelen Harmonie, d. i. einstimmiger Freudenhall etlicher geiftlicher Pfalmen", eine 1662 in Samburg erschienene Ausgabe von Kapell: meister Martin Coler, Mitglied des Schwanen: ordens. Auf Befehl des Landgrafen Morit zu Heffen wurde 1607 in Raffel gedruckt: "Pfalmen Davids, nach französischer Meloden und Reimenart in Teutsche reymen artig gebracht durch Ambrosium Lobwaffer ... Und haben Ihre F. Gn. die übrige Pfalmen, so nicht eigene Melodias gehabt, mit andern lieblichen Melodiis per otium gezieret und mit vier stimmen componiret", 1616 zu Frankfurt an der Oder: "Jan Peter Swelincks, deß weitberühmbten Musici und Organisten zu Ambsterdam vierstimmige Psalmen, aus dem ersten, andern und dritten Theil seiner außgangenen Frankössischen Psalmen absonderlich colligirt und mit Lobwasserischen Text underlegt."

Und mit solchen Psalmenbearbeitungen ist die Vertonung des Bibelworts keineswegs erschöpft. Was ist nicht alles vertont worden! Zehn Gebote, Vater unser, die sonntäglichen Evangelien und Episteln, auch die alttestamentlichen Leseabschnitte wurden in Musik gesetzt. Dazu kommen die auf biblisscher Grundlage sich bewegenden freieren Kompositionen: die Singspiele, Oratorien und Passionen. Hier genügt es, an die Namen Schütz, Händelund Van del und Vach nur zu erinnern.

Statt oft Ausgeführtes zu wiederholen, sei lieber auf die weniger beachtete Tatsache hingewiesen, daß auch in dem fröhlichen Singen und Spielen unserer Kinder oft genug Biblisches mit anklingt. Manche mal sind es nur biblische Namen, wie in dem Nache ahmespiel "Adam hatte sieben Söhne", oder in dem andern in Ham bur güblichen "Auf dem Berge Sinai", oder im Abzählreim:

Eins zwei drei . . . sieben Petrus und Johannes schrieben an Maria aus Paris nach dem schönen Paradies.

<sup>14</sup> Wgl. hierzu die Sammlung von Friß Jöde "Ringel Rangel Rosen", Volkskinderlieder usw. 5. Aust. Teubner, Leipzig 1931.

Nicht selten schweben aber auch bestimmte biblische Motive vor. Wir wollen hier absehen von den Weihnachtsliedern, den Krippen- und Dreikönigssspielen — sie haben bekanntlich Goethe zu seinem launigen Epiphaniasliedchen und Ludwig Richter zu mehreren humorvollen Zeichnungen begeistert — und halten uns nur an solche Gefänge, die nicht an bestimmte Festzeiten des Jahres gebunden sind. Dahin gehört z. B. der niederrheinische Ringelreihn:

Rlopfe, klopfe, Ringelchen! Da stehn zwei arme Kinderchen, Sib sie was und laß sie gehn, die Himmelstür wird offen gehn, kommt Jesus aus der Schule, kocht Maria ihm Apfelbrei, seg'n sich alle Engel bei, klein und groß, nackt und bloß, alle auf Mariens Schoß!

Ein folches Reihenspiel ist auch der Sang: Es kommen sechs Propheten, die woll'n das Kind anbeten usw.

In einem Hamburger Brückenspiel "Holl op de Brügg!" oder "Die Meyersche Brücke", bei dem die beteiligten Kinder in zwei Gruppen geschieden und dann je nach dem auf der durch die Armpaare zweier Mitspielenden gebildeten Brücke geschaukelt oder aber hin= und hergestoßen werden, singt man ihnen:

Das sind die Engel! Das sind die Teufel! Die Engel werden gewogen, Zum Himmel hinein! Die Teufel werden gerüttelt, Zur Hölle hinaus, das Feuer geht aus!

Das ist unverkennbar Erinnerung an Schilderungen des Weltgerichts wie Matth. 25, 31 ff., wo man die Böcke von den Schafen scheidet, damit jene eingehen in die ewige Pein, die andern aber in das ewige Lesben. Dagegen dürfte bei dem folgenden Holsteinischen Laternenlied wohl eher an vorchristliche Vorsstellungen zu denken sein:

Kumm, wi wulln nan Manschin gahn, wo de heil'gen Geister stahn usw.

Sind wir so dem gefungenen Bibelwort bis in seine volkstümlichsten Niederschläge nachgegangen, so muß doch betont werden, daß mit solchem Gefang und seiner Begleitung die musikalische Auswirkung der Bibel keineswegs restlos erfaßt ist. Man denke nur an Präludium, Zwischenspiel und das zum Ornament des Gottesdienstes gehörige Orgel- und Orchesterkonzert. In diesem Zusammenhang ist an die Bedeutung der Orgel im besondern zu erinnern. Das mag hier durch Hinweis auf das von der Nordischen Gefellschaft in Lübeck fürzlich herausgegebene "Lübecker Orgelbuch"15 geschehn. "Ein Zufall, fast ein Wunder, wie es sich kaum an anderer Stelle wiederfinden läßt" - fo heißt es in der Einführung von Walter Kraft - "Sieben Türme, aufgebaut in der Blütezeit der Dombaukunst, prägen das

<sup>15</sup> Mordischer Verlag, Lübeck.

Untlig & ü be ck 8. Gieben Orgelfaffaden, entftanden in der Blütezeit des Orgelbaues, stehen in den fünf Kirchen der inneren Stadt . . . Daß in Lub e ck, ganz oder teilweise, noch mehrere gotische Prospekte vorhanden sind, ift wiederum ein Ausnahme= fall ... So befindet sich & ü b e ck in dem glücklichen Besitz von Orgeln fast aller Klangstil-Perioden seit dem ausgehenden 15. Jahrhundert. Lübecksun= vergleichlicher Orgelschatz sind jedoch die beiden alten Werke in St. Marien und St. Jakobi. Sie gablen mit den Orgeln in St. Jakobi-hamburg, St. Cosmae: Stade und einigen anderen zu den wenigen erhaltenen Werken der norddeutschen Schule, zu deren Meistern unter den Orgelspielern Dietrich Burtehude, Nicolaus Bruhns, Frang Eunder, Matthias Wedmann, Beinrich Scheidemann, Bincent & übeckund un: ter den Orgelbauern ... Jakob und Hans Scherer, Friedrich Stellwagen und Arp Schnitger gehören.

Das wenige bis auf unsere Tage Bewahrte zeugt von verschollenem, ungeahntem Klangreichtum früherer Jahrhunderte. . Herb wie die Landschaft des Nordens, reich an wechselnden Stimmungen

sind diese Klänge."

Durch Erwähnung der Dome und ihrer Orgeln sind wir schon in das Gebiet von Kunst und Geswert und Sweifel gehören Kirchenarchitektur und Orgelbau eigentlich mit in den Bereich unseres Themas. Indessen müssen wir uns angesichts der geradezu unübersehbaren Fülle

des Stoffes, wie auch in den anderen Teilen der vorliegenden Ausführungen, auf charakteristische Einzelheiten gewissermaßen als Stichproben beschränken und sehen daher von Orgel- und Kirchenbau hier ganzlich ab. Die kunstgeschichtliche Sammelarbeit des D. B. A.s ging aus von der Buchillustration, d. h. also hinsichtlich der Handschriften von der Miniatur. Aus dem reichen Material, das hier durch uns zusammengetragen wurde, ift manches Einzelstück schon in den vier Bänden der "Materialien" und den bisher sieben Bänden von B. d. R. ans Licht gebracht. Es läßt sich an ihnen schon einigermaßen der Entwicklungsgang der deutschen Handschriften= illustration verfolgen. Der Weg führt etwa von den schlichten, aber keineswegs unkünstlerischen Personenzeichnungen in der berühmten Millstätter Handschrift (Genesis und Erodus) zu Klagen= furt aus dem 12. Jahrhundert16 über die Wen= zel bibel vom Ausgang des 14. Gäkulums17, die recht ungleichwertigen Darstellungen aus Diebolt Laubers Werkstatt in Sagenau, der eine ganze Reihe von Rudolf Kautsch noch übersehener Handschriften zugewiesen werden konnte18,

16 Material. I2, Tafel IV, S. 48/49.

<sup>17</sup> Man vgl. besonders auf Taf. VIII, ebenda S. 112/113, die noch unkolorierte Federzeichnung mit der Anweisung des Schreibers für den Zeichner: "Hic ponas quomodo esdras sacerdos prædicat filiis israel in ambone stans et sub eo magnam tribum et generationem filiorum israel."

<sup>18</sup> Material. I Taf. V, S. 32/33, X, S. 92/93, XII, S. 112/113; bazu Hans Vollmer, Repertor. f. Kunstwissensch. XXXIII, S. 235 f. (Name des Miniaturisten Hans Ott) und Material. II 2, S. 842.

die ebenfalls dem 15. Jahrhundert angehörenden il= luminierten Federzeichnungen der Historienbibel in Coethen19 und die aus derfelben Zeit stammen= den, gleichfalls kolorierten kleinen, aber feinen Zeichnungen einer Zürich er Historienbibel20, aus denen auch diesem Buche Proben beigegeben sind, bis zu der vortrefflichen Krönung Salomos des Mi= niaturiften Staub in einer Samburger Sistorienbibel aus Wiener = Neustadt21 und zu der vollendeten bildnerischen Ausstattung niederländischer Historienbibeln in Brüffel, München und Mürnberg22, die alle im 15. Jahrhundert entstanden. Zusammenfassend sind auch bereits einige Sondergebiete wie die Psalmenillustration (B. d. R. III)23 und die Darstellung der Zehn Gebote (B. d. R. V)24 von uns behandelt worden.

Angespannte Aufmerksamkeit wird bei unseren Beobachtungen dem Hervortreten spezisisch deutsscher oder doch germanischer Züge bei der Darstelzung biblischer Personen und Motive gewidmet. Es ist doch bezeichnend, wenn in einem farbigen Initial einer in der Arnamagnaeanischen Sammlung der Universitätsbibliothek zu Kopenhagen aufsbewahrten altisländischen Handschrift "Stjorn" aus der Zeit um 1375, die eine Bibelbearbeitung

<sup>19</sup> Material. I, Taf. VI, S. 38/39 und Taf. XX, S. 194/195

Material. I², Taf. VII, S. 96/97.
 Material. II², Taf. III, S. 496/497.

<sup>22</sup> Material. I<sup>2</sup>, Taf. VI, S. 80/81, Taf. II, S. 16/17, Taf. I, S. XII/1.

<sup>23</sup> S. 24 ff.: Über Mustration und Einteilung des Pfalters.

<sup>24</sup> S. 283 ff.: Deutsche Bilder zum Dekalog.

zum Teil im Anschluß an die Historia scholastica des Petrus Com est or enthält25, der Opfergang des Abraham mit seinem Sohne Isaak dargestellt und dabei dem Vater nicht etwa ein krummer Tür: tenfabel, wie auf so vielen Bildern gleichen Inhalts, sondern ein germanischer Jagdspieß in die Kaust gegeben wird26. Art von unserer Art ist es, wenn van Dyck bei der Wiedergabe der Verhöhnung Christi den roben römischen Söldnern die Prachtgestalt des germanischen Kriegers gegenüberstellt. der, äußerlich unbeteiligt, in tiefem Sinnen auf die Szene blickt, oder wenn Rembrandt in feiner bekannten Radierung zur Tempelreinigung Christi den Glorienschein, der sonst das Haupt zu umgeben pflegt, um die geißelschwingende Rechte legt. Hierber gehört es auch, wenn biblische Gestalten, wie etwa St. Michael, zu Trägern nationaler Tugenden oder Eigenheiten werden, wenn Rünftler wie Dürer oder van Dn ck27 ihre Apostels und Evangelistens köpfe mit jenem Ausdruck tiefster Innerlichkeit und Ergriffenheit ausstatten, der so wohltuend absticht von dem Bug felbstsicheren Machtbewußtseins, wie er in nichtgermanischer Kunst vorherrscht. Um über allzu Bekanntes hinwegzugehen, sei noch auf die wundervolle plastische Figur des Johannes unterm

<sup>25</sup> Ngl. Material. II1, S. XXI f.

<sup>26</sup> Agl. die farbige Wiedergabe des Initials bei Einar Munks: gaard, Die altisländischen Handschriften. Sonderdrucke der Norbischen Gesellschaft, Band I. Lübeck 1937, Tafel 2, S. 10/11.

<sup>27</sup> Erinnert sei an seine Darstellung des Evangelisten Markus. Grissaille-Malerei aufhellem Grund. Öl auf Holz. Gute Abbildung im Kastalog von Paul Graupe, Versteigerung 155 am 20. u. 21. Okt. 1936.

Kreuz von Claus Berg vom Jahre 1527 hinge= wiesen, jest im Nationalmuseum zu Ropenhagen. Eine treffliche Reproduktion findet man in dem Auffat von Karl Schaefer: "Der Lübecker Bildhauer Claus Berg"28. "Mit rück: sichtslosem Temperament", fagt Schaefer29, "er= scheint die schmerzdurchwühlte Gestalt dieses 30= hannes . . . Wundervoll und voller Leben spricht die Gebärde der ineinandergepreßten Hände. Und der zur Schulter geneigte, von Trauer gepreßte und zum Gekreuzigten aufblickende Kopf mit der wilden, erregten Lockenmähne ist eine der kostbar= sten Schöpfungen dieses deutschen Barock vom Ende des Mittelalters. Hier ift, erhaben über alles Stilschema, ein Mensch, der, von tiefem Schmerz ergriffen, kampft um seinen Glauben." — Man betrachte in dem gleichen Heft die Reliefbildwerke der Apostel aus dem Dom zu Güst row von demfelben Meister. "Wildeste Bewegung ist ihr Element. Einige nur stehen dem Beschauer zuge= wandt, andere schreiten weit aus wie zum Kampf stürmende Kriegsknechte, sie schütteln drohend ihre Attribute in den Händen; andere endlich wenden uns gar den Rücken zu. Die Tracht ist ganz verwelt= licht; wenig findet sich mehr von dem Idealgewand, das den Aposteln in allen anderen Epochen der Kunst als Auszeichnung zustand." Hätte Goethe diese Gestalten gekannt, würde er vielleicht weniger all=

<sup>28</sup> Der Wagen, Ein lübeckisches Jahrbuch. Lübeck 1937, S. 26 ff.

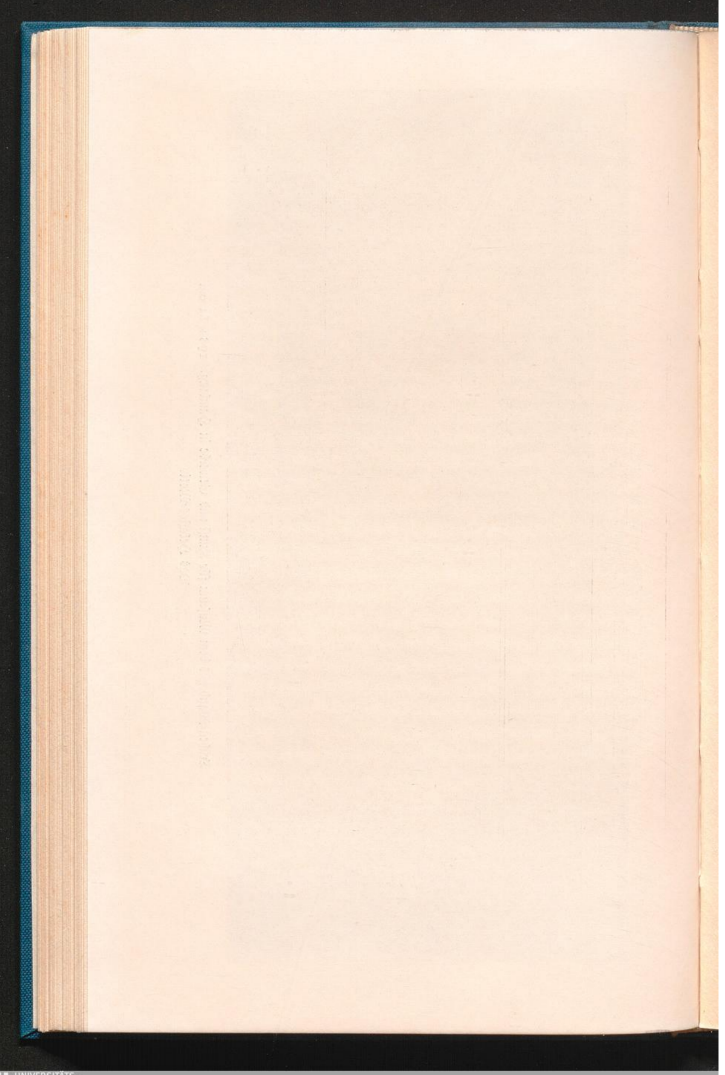
<sup>29</sup> Ebenda S. 40.

gemein über das "Geistlose solcher Figuren als Gegenstände der Darstellung für den Bildhauer" ab: geurteilt haben. "Der eine Apostel ist immer unges fähr wie der andere", sagt er in einem glaubwürdig bezeugten Gespräch mit Eckermann, "und die wenigsten haben Leben und Taten hinter sich, um ihnen Charafter und Bedeutung zu geben." Dem stellte er in einem Auffat gegenüber, wie er selbst sich eine entsprechende Gruppe biblischer Fiquren dachte: "Christus nebst zwölf alt- und neutestamentlichen Aposteln den Bildhauern vorge= schlagen." In die Mitte stellt er den auferstehenden Chriftus, zu seiner Linken Gestalten des Alten Bundes, rechts die durch sie vorbedeuteten des Neuen. Zusammenfassend äußert er sich darüber so: "Hier haben wir das Alte und Neue Testament, jenes vorbildlich auf das Christentum deutend, sodann den Herrn selbst in seine Herrlichkeit eingehend und das Neue Testament sich in jedem Sinne auf ihn beziehend. Wir sehen die größte Mannigfaltigkeit der Gestalten und doch immer gewissermaßen paarweise, sich aufeinander beziehend, ohne Zwang und Anforderung: Adam auf Noah, Moses auf Matthäus, Jesaias auf Paulus, Daniel auf Johannes; David und Magdalena möchten sich unmittelbar auf Ehris stus selbst beziehen, jener stolz auf einen solchen Nach: kommen, diese durchdrungen von dem allerschönsten Gefühle, einen würdigen Gegenstand für ihr liebevolles Herz gefunden zu haben. Christus steht allein im geistigen Bezug zu seinem himmlischen Bater. "30

<sup>30</sup> Weimarer Ausg. I 49, 2, S. 97.



Truhen:Wand aus dem Museum für Kunst und Gewerbe in Hamburg. 198 × 81 cm Das HefascMotiv



Man sieht: Goethes Gedanken bewegen sich hier zum Teil in den Bahnen der alten Typologie, die uns sogleich wie auch im nächsten Hauptteil noch eingehend beschäftigen wird.

Es ift bekannt, daß im Runft hand werk des Nordens die Holzschnitzerei und die Teppichwirkerei bis ins 17. Jahrhundert hinein eifrig betrieben wurde, und in beiden spielte die Darstellung biblischer Motive eine Hauptrolle. Im besonderen herrscht bei den zahlreich erhaltenen Schnitssachen der Renais= sancezeit die Wiedergabe von Szenen religiöser Bedeutung durchaus vor. Das Fockemuseum in Bremen z. B. besitt etwa 30 Truhenplatten aus den Jahren 1550—1650. Die hier vorkom= menden Bildvorwürfe sind durchweg religiöser Urt, und zwar ist es eine verhältnismäßig kleine Zahl immer wiederkehrender Bildmotive, die zur Darstellung gelangen: die Esthererzählung, Salomos Urteil, oft mit dem Besuch der Königin von Saba vereint, das Gleichnis vom verlorenen Sohn, feltener die Tobiasgeschichte, die Verkündigung an Maria, die Geburt Jesu und die Bekehrung des Paulus. Die im Spätmittelalter so beliebte Wurzel Jeffe ift nicht vertreten.

Mehrfach begegnet man auf solchen Truhen: wänden einer Komposition, die uns hier etwas einsgehender beschäftigen mag, weil sie erst in unseren Tagen verstärkte Beachtung gefunden hat. Ernst Grohne schrieb in den "Abhandlungen und Vorsträgen", herausgegeben von der Bremer Wissen:

schaftlichen Gesellschaft<sup>31</sup>, über "Die bremischen Truben mit reformatorischen Darstellungen und der Ursprung ihrer Motive". Es handelt sich bier im besonderen um das sogenannte Hekastosbild, die Darstellung des Homulus oder Jedermann. Bei aller Mannigfaltigkeit der erhaltenen Ausführungen im einzelnen läßt sich doch als Typ oder Idee des Ganzen etwa folgendes feststellen: Um Ruß eines Baumes, deffen Wipfel zur Balfte durr, zur Balfte belaubt ift, sitt ein nackter Mensch. Ihm zur Linken steht Moses oder ein anderer Vertreter des Alten Bundes und weist auf das durch den Gundenfall, den Empfang der Gesetzestafeln und die Aufrichtung der ehernen Schlange gekennzeichnete Alte Testament hin, und ihm zur Rechten deutet Johannes der Täufer auf das Neue Testament, dessen Bildmerkzeichen in genauer Gegenstellung die Verkundigungs: fzene, die Weihnachtsbotschaft an die Hirten, die Rreuzigung Christi, seine Auferstehung und die Niederwerfung von Tod und Teufel sind.

Die bekannteste Darstellung dieser Art ist wohl das Titelbild in der niederdeutschen Lübe cker Bibel von 1533 (Ludwig Die H). Die Kompossition dieses Holzschnittes weicht eigentlich nur in der durch das stehende Format bedingten Anordnung von den oblong gestalteten Truhenbildern ab. Der Name des Künstlers, der ihn fertigte, Erhard Altz dorfer, Bruder des bekannteren Regensebund

<sup>31</sup> Jahrgang 10, Heft 2. Bremen (Arthur Geist-Verlag), Ausgust 1936.

seine Schule als mögliche Quelle der Idee. Und in der Tat finden sich in dem reichen Vergleichsmaterial, das Grohne zusammenträgt, allerlei Berührungen, die auf diese Werkstatt hindeuten. Aber wichtiger als diese Nachweise im einzelnen scheint mir die Tatfache, daß der leitende Gedanke des Ganzen, die Gegenüberstellung von Altem und Neuem Testament, Gesetz und Evangelium, Tod und Leben sich bis weit ins Mittelalter hinein zurückverfolgen läßt. Es sei nur an die so überaus beliebte Kontraftierung von Kirche und Synagoge unter dem Kreuz erinnert, die in ungezählten Darstellungen begegnet, auch an verschiedene Gruppen der "Biblia pauperum", auf die wir im nächsten Hauptteil zurückkommen werden. Auch hier tritt z. B. der Sündenfall der Verkündi= gung an Maria, die Errichtung der ehernen Schlange in der Wifte der Kreuzigung Christi gegenüber, wenn auch dabei mehr die topologische als die gegen= fätliche Bedeutung der alttestamentlichen Szenen in Betracht kommt.

Leider hat Grohne bei sonst eifriger Berücksichtisgung der Literatur über seinen Gegenstand, auch besüglich der Hekastosspiele, einen nicht unwichtigen Beitrag übersehen, den Julius Schwietering gab unter dem Titel "Ein Kaminstein des 16. Jahrshunderts mit dem Hekastusbilde".32 Hier wird nicht nur eine vortreffliche Wiedergabe des erwähnten Titels in der Lübe cker Bibel dargereicht, sonsdern vor allem in einem Hamburger Ramins

<sup>32</sup> Jm Jahresbericht des Museums für Hamburgische Gesschichte für das Jahr 1910, Hamburg 1911, S. 32 ff.

stein des 16. Jahrhunderts ein wertvolles neues Denkmal unseres Gegenstandes beigesteuert. Mitten in die Szenerie gestellt, finden sich hier zwei paletten= artige Inschriftenschilder mit den Angaben "Dat Olde — Und Niig Testament". Die von Schwie: tering wie von Grohne nur erwähnte Truhenwand des Hamburger Museums für Kunst und Gewerbe vom Jahre 1578 fügen wir diesen Mitteis

lungen im Bilde bei.

Wenn wir hier endlich noch auf Teppiche und Stikfereien furz eingeben, so deshalb, weil auch auf diesem Gebiet der Reichtum des Erhaltenen ungeahnt groß ist, weil auch bier neben schlichter Darstellung biblis scher Szenen die wechselseitige Beziehung zwischen alt: und neutestamentlichen Personen und Begeben: heiten oft stark hervortritt, und weil wir Stellung nehmen möchten zu einem Versuch unserer Tage, die alte Kunst in bewußter Unlehnung an die Leistungen früherer Zeiten wieder aufleben zu laffen. Von der Külle des erhaltenen Stoffes erhält man eine annähernde Vorstellung, wenn man neben dem treff: lichen Werk von Marie Schuett e33, durch das un= ter anderem die kostbaren Schätze der Rlöster & ün e und Wienhaufen erst bekannter geworden sind, etwa den Versteigerungskatalog von Paul Graupe (September 1937)34 durchsieht. Die hier in recht erheblicher Zahl in guten Reproduktionen vor das Muge tretenden Riffen, Tapifferien ufw. find zu einem

<sup>33</sup> Gestickte Bildteppiche und Decken des Mittelalters I, Leipzig 1927; II 1930.

<sup>34</sup> Die Sammlung Frau Emma Budget, Hamburg.

außerordentlich großen Teil mit Darstellungen biblisschen Inhalts geschmückt, überwiegend aus der Zeit vom 15.—18. Jahrhundert. Was übrigens unter Nr. 447 allgemein als "biblische Episode" bezeichs net wird, hat ohne Zweisel den Tod Sauls zum Gesgenstand; man vergleiche nur das Bild mit den Ansgaben 1. Sam. 31, 8 ff.

Unter den neuzeitlichen Versuchen, dem alten Bild- und Wandteppich seine frühere Stellung und Bedeutung in der Ausstattung unserer Wohnungen zurückzuerobern, ist kürzlich die lange Zeit in der Stille gebliebene Arbeit einer Werkstatt in Celle herausgestellt worden.35 Der Name der Meisterin hat einen besonderen Klang, sie ist die Tochter des rühmlich bekannten Begründers des hambur: ger Museums für Kunst und Gewerbe, Justus Brinck mann, dem die textile Kunft des Mittel= alters besonders am Herzen lag. Dazu kam, daß Brinckmanns Töchter im Jahre 1898 von Berlin den Auftrag erhielten, einen der Wie n= hausener Teppiche für die Marienburg nachzuweben. Die Berührung mit diesen Sticke: reien scheint richtunggebend für die Entwicklung dies ser Werkstatt geworden zu sein. Es kann daher nicht wundern, daß auch hier das biblische Moment sehr stark hervortritt. Rusch e sagt darüber: "Daß das bei immer wieder die alten biblischen Stoffe in den Blickpunkt des Schaffenden rücken, beweist, daß in

<sup>25</sup> Neue Bildteppiche, Bericht aus der Arbeit einer niedersächsischen Werkstatt, von Horst Kusch e. In "Der Wagen" 1937, S. 87 bis 110.

ihnen Endquiltiges über menschliches Leben in seinen Boben und Tiefen, in Aufschwung und Scheitern, Treue und Verfagen ausgesagt ift." Stimmen wir ibm darin mit Einschränkung zu, so können wir nicht beipflichten, wenn er urteilt: "So ift das direkte Un= knüpfen an gotische Teppiche, insbesondere an die Wienbäufer Arbeiten, fein Rückfall in archais sche Formen: und Farbenwelt, sondern ein neuer Durchbruch zum Wesen der Bildwirkerei entgegen dem Abfall, der Jahrhunderte hindurch geübt mar." Hier mochte ich in Bezug auf die "Formenwelt" jedenfalls entschieden widersprechen. Man betrachte zur Probe den bei Rusch e G. 93 abgebildeten Adams und Evateppich. Sicher wird man hier die mit einfachsten Mitteln zum Ausdruck gebrachte, zum Teil originelle Auffaffung und Symbolik aner: kennen, um so entschiedener aber die primitiv gehaltenen, verzerrten Gestalten ablehnen. Rein Bernünftiger wird bestreiten, daß für Wirkerei und Stickerei nicht ohne weiteres Malerei oder Plastik das Vorbild abgeben kann. Aber die Berstellung einer verlorengegangenen Verbindung mit früherem Schaffen bedingt gewiß nicht die Preisgabe eines seitdem entwickelten Geschmacks und fortgeschritte= nen Könnens in der Darstellung des menschlichen Körpers. Die Betrachtung der übrigen von Ru= sch e beigebrachten Proben wird dieses Urteil nur befräftigen.