

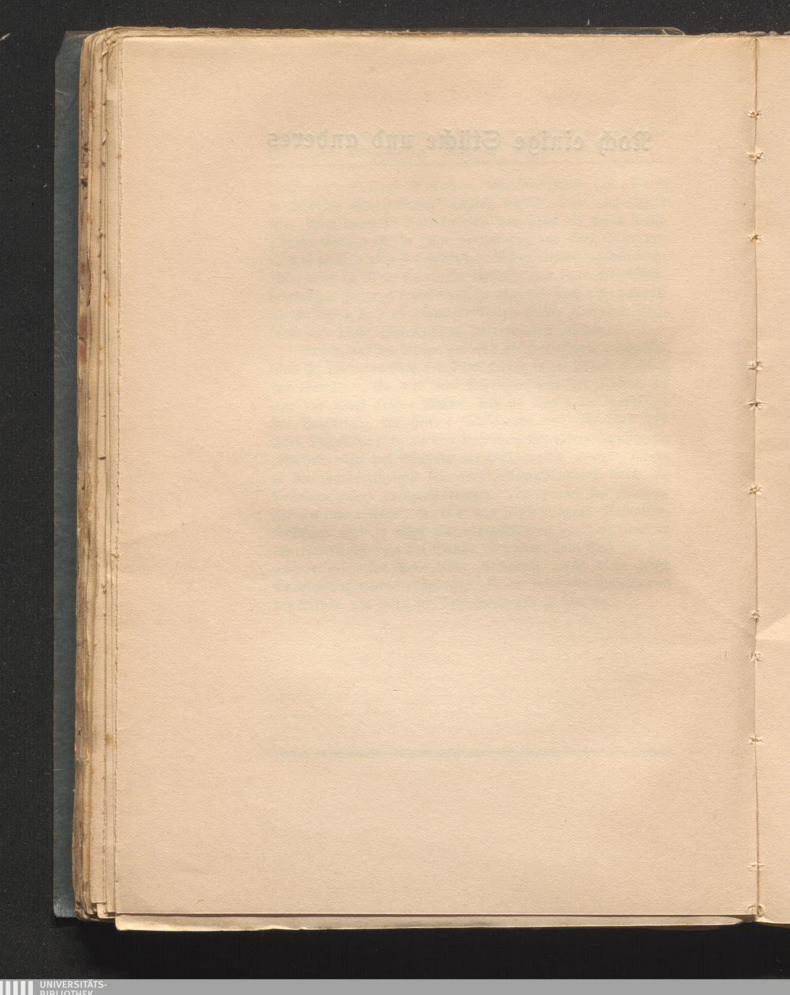
## Literatenstücke und Ausstattungsregie

Goldmann, Paul Frankfurt, 1910

Noch einige Stücke und anderes

urn:nbn:de:hbz:466:1-71764

Noch einige Stücke und anderes



## "Raiser Rarls Geisel"

Bon Gerhart Sauptmann

Berhart Hauptmanns Drama "Raiser Rarls Geisel", das im "Leffing-Theater" aufgeführt wurde, behandelt die Liebe eines alten Mannes zu einem gang jungen Madchen. Es foll eine Tragodie des Alters sein, und der Dichter hat sich anscheinend Erlebtes von der Geele schreiben wollen. Er ift zwar noch lange fein alter Mann; aber bas Alter wirft feine Schatten schon um Jahrzehnte voraus, und seine Tragit macht sich jedem fühlbar, nicht erft, wenn er alt ift, sondern bereits, wenn er beginnt, zu altern. Gerhart Sauptmann befindet sich in jenen fritischen Bierzigerjahren, in benen man zum erstenmal sich por die Aufgabe gestellt sieht, sich bamit abzufinden, daß man nicht mehr jung ift, - eine Aufgabe, beren Lösung gerabe in dieser Lebensperiode besonders schwierig ift, weil man sich noch voll Kraft fühlt, weil man das Land der Jugend eben erst verlassen hat und weil man anscheinend nur einen Schritt zu tun brauchte, um es wieder zu erreichen, - jenen einzigen Schritt nach rudwärts, den das Leben niemals gestattet. Roch nicht alt sein und doch nicht mehr jung sein durfen - ein schwer zu lösendes Problem. Und wenn in das Dasein des Mannes, ber bemüht ift, die Lösung zu finden, die Jugend selbst tritt, wenn sie in der Gestalt erscheint, die alle Sehnsucht wedt, in ihrer herrlichsten Gestalt, in der Gestalt eines jungen Beibes, — dann kann das Problem wohl auch zum tragischen Erlebnis werden.

Aus einem Erlebnis von dieser Art scheint Gerhart Hauptmanns Drama hervorgegangen zu sein. Wenigstens wird in bem Werke hie und da ein Ton angeschlagen, der echten Klang hat, — den Klang, den nur das, was er selbst empfunden, den Worten des Dichters zu geben vermag. Aus diesem Grunde namentlich steht "Kaiser Karls Geisel" höher als die dramatischen Arbeiten Hauptmanns in den letzten Jahren. Das Stüd ist ferner nicht so läppisch wie "Die Jungfern vom Bischofsberg" und nicht so unsinnig wie "Und Pippa tanzt". Aber auch "Kaiser Karls Geisel" ist leider ein versehltes Werk.

Es ist zunächst als Drama miglungen. Schon die Wahl des Stoffes deutet auf ein undramatisches Empfinden des Autors. Zu zeigen, daß jemand alt ist, ist doch wahrhaftig fein dramatisches Thema. Immerhin, ein echter Dramatifer hatte es vielleicht verstanden, auch diesem Stoffe Buhnenwirfungen abzugewinnen. Gerhart Sauptmann fteht ihm hilflos gegenüber. Er bringt nicht mehr aus ihm heraus als die Szene zwischen dem alten Mann und dem jungen Mädchen. Der erfte Aft enthält biefe Szene, bann fommt fie im zweiten Aft von neuem, im britten Aft abermals und im vierten Aft noch einmal. Und fie hat in ber Sauptsache ftets ben gleichen Inhalt: Der alte Mann ift sentimental und bas Mädchen fed; nur im vierten Att ist bas Thema ein wenig variiert, indem der alte Mann zwar immer noch sentimental, bas Mädchen aber nicht mehr ted ist, da es auf ber Totenbahre liegt. Ein Stud, das statt einer lebhaft fortschreitenden Sandlung nur ewige Wiederholungen bietet, entbehrt natürlich jeder Buhnen= wirkung; auch sind die Gespräche, mit denen statt ber Handlung die vier Atte ausgefüllt find, von einigen Stellen abgesehen, wenig intereffant, und eine Langweile geht von ihnen aus, die von Aft gu Aft immer schwerer, immer brudender auf bem Zuschauer lastet. Es ist unter diesen Umständen nicht einzusehen, warum bas Drama vier Afte haben mußte, beren Aufführung breieinhalb Stunden dauert. Wenn Gerhart Sauptmann fic

bamit begnügt hätte, die Szene zwischen dem alten Mann und dem jungen Mädchen einmal auf die Bühne zu bringen, so wäre vielleicht ein hübscher Einakter herausgekommen. Sein dramatisches Können hat aber nicht dazu ausgereicht, aus dem Stoff ein großes Drama zu machen; und er überschäht, wie schon manchmal vorher, so auch diesmal seine Leistung, wenn er glaubt, er habe ein Drama in vier Akten gedichtet, wo er im wesentlichen doch nur viermal dieselbe Szene geschrieben hat.

Berfehlt sind ferner die Gestalten. Raiser Rarl, der Seld bes Dramas, ift als eine tragische Figur gedacht; und seine Tragit foll barin bestehen, bag er, ber Mann über Gechzig, Gersuind, ein Mädchen von Sechzehn, liebt. Raifer Rarl begehrt Gersuind zur Geliebten. An der Sinnlichkeit dieser Greisenliebe liegt es vor allem, daß ber Raiser nicht die tragische Figur geworden ift, die ber Autor beabsichtigt hat. Tragisch ist nur das Menschliche; je echter, je typischer die Menschlichfeit, um fo größer die Tragit. Menschenschicfal aber ist im Alter die Entsagung. Ein alter Raiser Rarl, bessen Berg nicht mitgealtert ift und immer noch nach Jugend verlangt, ber jedoch weiß, daß er entsagen muß, und mit schmerzlicher, wurde= voller Resignation sein Schidsal trägt, hatte eine tragische Figur sein können; ein alter Raiser Rarl, ber begehrlich einer Sechzehnjährigen nachläuft, ift es nicht. Gerhart Sauptmann, ber als ein großer Menschenschilderer gepriesen wird, beffen Blid jedoch in Wirklichkeit sich nie ins Allgemeine erhebt, sonbern stets am Besonderen, mit Borliebe sogar am Absonderlichen, am Abnormalen haftet, und in beffen Werken man feinen einzigen Bollmenschen, hingegen eine ganze Galerie von förperlichen und moralischen Migbilbungen findet, hat also auch hier statt einer Gestalt von allgemein menschlicher Bebeutung eine Miggestalt geschaffen, die Miggestalt eines lufternen Alten. Allerdings gehören im wirklichen Leben bie alten Herren mit verspäteten Trieben, mit Gelüsten, die nach möglichst unreisen Früchten verlangen, nicht gerade zu den Seltenheiten. Aber als echt menschlich können sie doch wahrshaftig nicht gelten. Ein verliebter Greis kann darum nicht der Held einer Tragödie sein; und der Raiser Karl in Gershart Hauptmanns Drama wirkt nicht tragisch, sondern nur unangenehm. Greisenerotik hat immer etwas Peinliches. Das tritt im konzentrierten Licht der Bühne noch ganz besonders hervor. Man fühlt sich abgestoßen von diesem Graubart, der keuchend vor Gier um ein junges Ding herumstreicht; und besonders widerwärtig ist die Szene im zweiten Akt, wo es sogar zu Zärtlichkeiten kommt, wo die kleine Dirne den alten Herrn zu "animieren" such, ihn mit ihren Armen umschlingt und an seinem Halse hängen bleibt.

Raiser Karl möchte Gersuind besitzen und klagt, daß ihm dies verwehrt ist. Das ganze Stück hindurch klagt er. Dieser Greis ist ein Jammergreis. Sein Freund Alcuin charakterisiert ihn treffend: "Seine Sinne bettelten, ich möchte sagen, winselten nach ihr." Vier Akte lang hört man den Kaiser Karl also winseln, was wirklich kein Vergnügen ist. Auch bleibt man bei seinen Klagen gänzlich ungerührt. Denn man sagt sich immer, daß der Sechzigjährige gar nicht befugt ist, ein junges Liebchen zu beanspruchen, und daß Gersuind ganz recht hat, wenn sie den Alten nicht mag.

Hätte Gersuind aber gar keinen anderen Grund, so würde schon seine Geschwätigkeit es begreiflich machen, daß sie ihm immer wieder davonläuft. Raiser Rarl redet nämlich unaufbörlich. Er samentiert nicht allein, er philosophiert auch. Er neigt zur Weltweisheit in jeder Lebenslage. Zu Beginn des Stückes beispielsweise sehen wir ihn bei der Toilette und hören, wie sogar ein reines Hemd, das er anzieht, ihm zu philosophischen Betrachtungen Anlaß gibt. Nun ist es gewiß ein

guter Einfall des Autors gewesen, den Raiser Rarl als einen Philosophen darzustellen, und zwar als einen pessimistischen Weltbetrachter, der, wenngleich er fein Leben auf der höchsten Sohe der Menschheit verbracht hat, doch zu feinem anderen Resultat gelangt ist als zu der Weisheit Salomonis, daß alles eitel ift. Das Schlimme ift nur, bag Gerhart Sauptmann, wenn er in einem seiner Werte jemanden philosophieren läßt, immer von neuem beweist, wie unbedeutend er als Denker ist. So flingen zwar die Reflexionen des Raisers Rarl über sein reines Semd sehr tieffinnig - "Lass" in seinem Schrant bas Semb - laff' mir mein Berg mit feinem Pferdefuß," fagt Raifer Rarl (Man fragt sich, was das nur sein mag: ein Berg mit einem Pferdefuß?) — wenn jedoch ber Raiser die Resultate seiner pessimistischen Weltanschauung in Maximen faßt, so bringt er nichts heraus als Plattheiten. "Feindesland ist für den Mann und Menschen überall, wo Manner find und Menschen," außert er einmal. Ein anderesmal ruft fein Rangler: "Berbrechen! Unheil ! Buhlschaft! Schmach!" Und Rarl antwortet: "Wahrhaftig, ja, das gibt es, gab es immer." Das mag alles seine Richtigkeit haben. Nur rechtfertigt der banale Inhalt dieser Aussprüche, die nichts sagen, als daß die Menschen schlecht find und immer gewesen sind, nicht ben Ion profunder Beis= heit, in dem sie vorgetragen werden. Ein anderes Wort des Raisers: "Wer tot ist, ist des Lebens ledig." Auch diese Wahrheit wird niemand bestreiten wollen. Aber selbst wenn man ben Sinn bes Wortes etwas tiefer faßt und annimmt, ber Raifer habe gemeint, daß ber Tod jedenfalls den Borteil habe, vom Leben zu befreien, so ist auch dieser Gedanke bereits einigemale gedacht worden, ehe ihn Gerhart Hauptmann Rarl bem Großen in den Mund legte, um ben Raifer dadurch als Philosophen zu fennzeichnen.

Immerhin foll nicht geleugnet werden, daß die langen,

"Raiser Rarls Geisel"

langen Reden des Kaisers hie und da auch Stellen von wirklichem Wert enthalten. So die poetische Schilderung, die Karl von dem Eindruck entwirft, den er empfangen, als er Gersuind zum erstenmal gesehen. Er spricht von seinen Augen, die von Jugend auf ohne Urlaub ihm gedient, und von deren Blick, der deshalb manchmal stumpf vom Sehen ist:

> Wenn dieser Blick auf einen Scheitel trifft Wie den des Kindes, das wir eben sah'n, So tut's ihm wohl: er schmilzt, er löst sich auf, Wird jung im Schwelgen auf der blonden Weide, Taut das vereiste Herz mir in der Brust.

Wenn ferner oben gesagt wurde, daß in dem Stüde manchmal ein Ton angeschlagen wird, der den echten Klang des Selbsterlebten hat, so gilt dies namentlich von den Versen, in denen Kaiser Karl beschreibt, wie das Gespenst des Alters ihn beschleicht:

> Es hüftelt An meiner Seite, kriecht mir unters Deckbett Zur Nacht, berührt mich kalt, droht nörgelnd mir, Bon unten auf in Stein mich zu verwandeln! Bon unten auf in Stein und nach und nach Lebendigen Leid's! . . .

Es ist manches befremdlich an der Hauptsigur in Gerhart Hauptmanns Drama; aber die seltsamste der Seltsamseiten ist, daß sie Karl der Große sein soll. Kein Zweisel: Gerhart Hauptmann hat die Geschichtsbücher studiert und hat es sich angelegen sein lassen, seine Lesefrüchte zu verwerten. Mancherlei aus der Geschichte Karls des Großen kommt in dem Stücke vor. Bon den Sachsenkriegen wird viel gesprochen, die Sachsenherzoge Bidukind und Grimoald werden erwähnt, ferner die Avaren, auch Gottsried, der Länenkönig. Der Sendgrafen

wird gedacht, dieser von Karl geschaffenen kaiserlichen Statthalter auf Reisen, mit beren Silfe er die Berwaltung seines weiten Reiches fortwährend unter Kontrolle halten konnte. Bon Pipin, dem Sohne Karls, der sich gegen ihn auflehnte, ist die Rede; und der weise und gelehrte Alcuin, den Karl aus England ins Frankenreich berief, tritt sogar persönlich auf — eine blulteere, körperlose Schattengestalt, die wieder einmal beweist, wie sehr, neben anderen dramatischen Fähigkeiten, den modernen Bühnenschriftstellern auch das Talent für Episoden sehlt. Auf den gelehrten Berein wird angespielt, den Karl auf Alcuins Anregung gründete, und sie reden sich in dem Drama mit den Ordensnamen an, die sie als Mitglieder dieses Bereins führten. Karl nennt den Alcuin Flaccus und wird von diesem mit dem Namen Davids, des königlichen Sängers, angesprochen, den der Kaiser sich beigelegt hatte.

Das alles ist historische Wahrheit — allein die dichterische Wahrheit fehlt. Trot aller Daten aus der Geschichte Rarls des Großen, die in dem Drama angebracht sind, wird man auch nicht einen Augenblid in die Illusion versetzt, Rarl den Großen vor sich zu haben. Gerhart Sauptmann hat nach seinem Maß Rarl den Großen geformt — und dieses Maß des klein= lich denkenden und dichtenden Epigonen reicht nicht aus für eine so gewaltige, eine so erhabene Gestalt. Wohl wird in bem Drama Raifer Rarl mehrfach als Weltherricher angesprochen und spricht sich auch selber so an. "Wenn ich beiner Majestat, dem herrn der Welt, ins Antlig blide," fagt gu ihm Graf Rorico, sein junger Freund. "Das Roß der Welt ist ohne Zügel," heißt es, weil Karl eine Zeitlang sich um die Staatsgeschäfte nicht mehr gefümmert hat. Und von sich selbst äußert Rarl: "Die Welt ist Wachs, und ber sie formt, bin ich." Alle diese Aussprüche muten wie Versuche des Autors an, die allzu fleine Gestalt fünstlich emporzureden. Es ift vergebens 12 Goldmann, Literatenftude.

— sie bleibt klein. Gerhart Hauptmann mag in seinem Drama noch so oft von dem Beherrscher der Welt sprechen lassen — es ist ihm nicht gelungen, einen Weltbeherrscher zu schaffen; er mag den Namen Karls des Großen auf den Theaterzettel sehen lassen — die Figur, die den Namen trägt, ruft nun und nimmer den Eindruck des Kaisers Karls des Großen hervor, weil diesem angeblichen Kaiser alles Kaiserliche, weil diesem angeblichen Großen alle Größe, alle innerliche, alle dichterische Größe mangelt.

Mit den Frauen pflegte der historische Raiser Rarl der Große nicht viele Umftande zu machen. Wenn er eine wollte, so nahm er sie sich; und wenn er zufällig gerade mit einer anderen verheiratet war, so ließ er sich durch eine solche Rleinigkeit nicht stören, sondern schidte seine Gemahlin fort und heiratete diejenige, die ihm besser gefiel. Er war ein Virtuose der Chescheidung, was immerhin eine Leistung war im frühen Mittelalter. Daß er einmal auch eine Gemahlin hatte, von der er sich nicht scheiden ließ, — es war die Alemannin Silbegardis, und sie war die einzige Frau, der Raiser Rarl treu blieb, wenigstens so lange sie lebte, - rechnen ihm seine Biographen als ein besonderes Berbienft an. Ginen Mann, den die Überlieferung mit solchen Bügen zeichnet, läßt Gerhart Hauptmann vier Atte lang ohne Resultat ein blondes Fräulein anschwärmen. Aus einer ber fraftvollsten Berfonlichkeiten, einem ber marfigften Selben ber beutschen Geschichte und Sage macht Gerhart Sauptmann einen sentimentalen Schmacht= lappen, einen larmonanten Rührstüd-Vater. Bei Verden an der Aller ließ, wie man weiß, Rarl der Große 4500 Sachsen niederhauen, die sich ihm ergeben hatten. In dem Drama wird biese greuliche Menschenschlächterei erwähnt, und es wird berichtet, daß Raiser Rarl — dabei weinte. Go stellt sich Gerhart Hauptmann das Verhalten eines Mannes vor, der einen

Mord, einen Massenmord begeht. Kaiser Karl ließ einige tausend Sachsen umbringen, stand dabei und weinte. Der Armste! Wahrscheinlich konnte er kein Blut sehen.

Die Art, wie Gerhart Hauptmann den großen deutschen Raiser verunstaltet hat, hat etwas Verlegendes auch für den, der nicht als deutsch-nationaler Chauvinist empfindet. Und man sagt sich: Wenn schon Gerhart Hauptmann durchaus einen alten Hern auf die Bühne bringen mußte, den nach einem kleinen Mädchen gelüstet, so hätte, um nicht zu sagen die Pietät, doch wenigstens der gute Geschmad ihm verdieten sollen, diesen alten Herrn als Kaiser Karl den Großen vorzuführen.

Da nun aber einmal Raiser Rarl in bem Drama auftreten und ba es zwischen ihm und einem Sachsenmabchen spielen sollte, bas als von ihrem Bolte gestellte Geisel am frantischen Sofe weilte, so war der dramatische Konflitt eigentlich von selbst gegeben. Nichts hätte näher gelegen, als zu zeigen, wie Raiser Rarl, nachdem er sein ganzes Leben lang als driftlicher Raifer gegen die beibnischen Sachsen gefämpft hatte, nachdem er seine ganze furchtbare Kriegsmacht baran gesetht hatte, den Sachsen das Christentum mit Mord und Brand aufzunötigen, - wie also am Schluß seines Lebens dieser unbezwingliche Bortampfer des Chriftentums von einem Seidenmadden bezwungen murbe. Der ewige Gegensat zwischen Christentum und Seidentum konnte hier in seiner ganzen welthistorischen Größe aufgerollt werden. Auch konnte eine reizvolle Rontrastwirfung erzielt werden, wenn dem driftlichen Raiser Rarl das Sachsenmädchen Gersuind so recht als Seidin gegenübergestellt wurde, und Gersuind tonnte eine ichone und originelle Figur werben, wenn ber Dichter es vermochte, sie als ein liebenswertes Mädchen zu schildern, trothem ihre Anichauungen, ihr ganges Wesen bem Christentum widerstrebten. 12\*

Gerhart Hauptmann scheint unter anderem auch etwas Derartiges vorgeschwebt zu haben. Einmal wenigstens tritt Gersuind dem christlichen Kaiser als Heidin gegenüber. Der Kaiser fragt sie, was Sünde sei, "Nun, Sünde gibt es nicht," antwortet Gersuind, und weiter spricht sie:

Ich bin ein Kind von eurer Eva nicht Und eurem Adam; meine Urureltern Ahen von eurem Sündenapfel nicht! D'rum weiß ich also nicht, was gut und böse!

Das ist hübsch gesagt, wenngleich man die Kenntnis Nietzsches, die aus den Worten Gersuinds über gut und böse hervorgeht, bei einer jungen Dame im neunten Jahrhundert wohl etwas auffällig finden darf.

In dieser Gestalt einer Heidin, die dem christlichen Bekenntnis ihr unchristliches entgegensetz, erscheint Gersuind aber
nur in einer einzigen Szene, und auch in dieser nur einen Augenblick lang. Sonst weiß Gerhart Hauptmann mit dem Gegensawischen Christentum und Heidentum nichts anzusangen.
Auch hier vermag er nicht den Blick ins Große, ins Allgemeine
zu richten, sondern er modelt sich einen Spezialfall zurecht,
einen Spezialfall nach seiner Art; auch hier vermag er nicht
eine Gestalt von allgemein menschlicher Bedeutung zu schaffen,
und statt einen Typus edlen Heidentums zu bilden, statt ein
junges Wesen zu schildern, dessen Uenken und Empfinden keine
christliche Erziehung, sondern die freie Natur entwickelt hat,
macht er aus Gersuind eine weibliche Abnormität.

Gersuind hat das Äußere einer holdseligen Jungfrau; doch diese Jungfrau ist schamlos. "Was faselt ihr nur von Schamhaftigkeit?" Das Gewand, das sie einhüllt, erscheint ihr als etwas Widernatürliches. "Bin ich vor Gott nicht nacht?" In Gegenwart von Karl und Alcuin macht sie Anstalten, sich

die Rleider vom Leibe zu reigen; Rarl muß ihr schleunigst Halt gebieten. Was dieses Fraulein, dem seine Rleider so antipathisch sind, auf bem Gebiete ber Erotik leiftet, fann man sich vorstellen. Doch die Erwartungen werden weit übertroffen. Die sechzehnjährige Gersuind, die wie ein unschuldiges Rind aussieht, ist mannstoll. Karl schenkt am Schluß des erften Attes der Geisel die Freiheit. Der erfte Gebrauch, den Gersuind von ihrer Freiheit macht, ift ber, daß sie dem jungen Grafen Rorico zuflüstert: "Schöner! Nimm mich mit!" Dann siedelt sie sich im Dirnenviertel von Aachen an. Aus bieser Tiefe hebt sie Rarl wieder empor. Er spricht ihr väterlich zu; er bietet ihr an, sie zu verheiraten. "Für alle einen mag ich nicht," antwortet die liebliche Gersuind, die inzwischen auf den Geschmad gekommen zu sein scheint. Rarl weist ihr seinen Landsit zur Wohnung an. Aber von dem faiserlichen Landgut aus unternimmt Gersuind heimliche Ausflüge in die Stadt; und eines Nachts hat sie der Kanzler Ercombald beobachtet. Er hat sie in einer Spelunke gesehen. Dort führte sie nadt einen Tang auf; und nach dem Tange gab fie fich ben Fischern und Maurern hin, die ihr zugeschaut hatten.

Ungeheuerliche Brunst ist der eine Zug dieses Mädchenbildes; auf daß es noch anmutiger sich gestalte, hat es als zweiten Zug die Hysterie erhalten. Gersuind hat einen hysterischen Widerwillen gegen das Essen. Sie sieht Karl und Mcuin bei Tische. "Ihr eßt! Pfui! — Wenn Leute essen, ekelt's mich." Sie hat den Hang, zu lügen, unnötig zu lügen, der ebenfalls ein Rennzeichen der Hysterie ist, und scheut sich nicht, ihn einzugestehen: "Ei, ich sage manchmal Lügen." Auch die hystero-epileptischen Krämpfe und Ohnmachten sehlen nicht. Ercombald berichtet: "Da lag sie mit verrenkten Gliebern, lag steif wie ein Leichnam, eisig anzufühlen."

Um die Charafteriftif Gersuinds zu vervollständigen, wird

bann noch die Frage aufgeworfen, ob sie nicht vielleicht doch eine Heilige ist? Jawohl, eine Heilige! Für eine Heilige hat sie, wie wenigstens die Szene in der Spelunke zeigt, allerbings wohl ein etwas zu lebhaftes Temperament. Allein in solchen Momenten, meint Raiser Karl, ist sie eben vom Dämon besessen: Gewiß, sie hat sich Fischern und Maurern hingegeben; aber könnte sie nicht, so grübelt Kaiser Karl, trot alledem keusch sein? Er sieht sie von der Glorie der Unschuld umgeben; und er hat nicht übel Lust, sie zum "Gott des Frankenreichs" zu machen.

Gerhart Hauptmann hat also eine Frau zeichnen wollen, die zugleich verworfen wie eine Dirne und keusch wie eine Heilige ist. Er hat damit wieder eine dankbare Aufgabe für die Hauptmann-Philologie geliesert, die auch bereits allerlei tiessinnige Interpretationen gefunden hat. Gersuind ist "das Weib, ganz als Geschlecht gesaßt, immer Lüge und immer Wahrheit" und ähnliches. Wer jedoch ohne eine solche Ansleitung der Fachwissenschaft im Theater sitzt, der empfängt dort, wo die Interpreten einen tiesen Sinn finden, nur den Eindruck gänzlicher Verworrenheit. Und so bleibt die weibliche Hauptsigur des Dramas auf der Bühne noch wirkungsloser als die männsliche. Denn wo man sie versteht, ruft sie Antipathie hervor, und wo sie spmpathisch sein soll, versteht man sie nicht.

Über die Borgänge des Dramas ist nur noch wenig nachzutragen. Aus dem Gesagten geht bereits hervor, daß Gersuind eine von den Sachsen gestellte Geisel ist, daß Kaiser Karl
ihr die Freiheit gibt, daß sie diese Freiheit benützt, um sich
zu prostituieren, daß Kaiser Karl sie trotzem wieder bei sich
aufnimmt und ihr seinen Landsitz zur Wohnung anweist, den
er ihr sogar zum Geschenk macht, daß jedoch Gersuind dessenungeachtet ihr Dirnenleben heimlich sortsett. Durch den Kanzler
Ercombald erfährt der Kaiser, was Gersuind in der Spelunke

getrieben. Zuerst will er sie toten; bann verzeiht er ihr und begnügt sich bamit, sie bavonzujagen. Sie foll in ihre Beimat, ins Sachsenland, gurudfehren. Aber Gersuind bleibt in Aachen und sucht Buflucht in einem Rlofter, demfelben Rlofter, in bem fie gu Beginn bes Studes gefangen gehalten wurde und aus bessen Saft sie ber Raiser befreit hat. Dort stirbt sie an ben Folgen eines Gifttrunkes, den ihr wahrscheinlich — es bleibt im Ungewissen — der Kanzler Ercombald hat reichen laffen. Rarl trauert an ihrer Bahre. Dann erinnert er sich wieder seiner Berricherpflichten, die er bes Madchens wegen lange vernachlässigt hat, zieht fein Schwert und fündigt an, daß er sein Schlachtroß besteigen wird, um in ben Krieg gegen ben Danenkönig gu reiten.

Sauptmann, der sich so oft icon an einen Großen angelehnt hat, hat in dem letten Att Grillparger das Finale der "Jüdin von Toledo" nachempfunden. Im übrigen zeigt diefer Aft eine gewisse Bewegtheit ber Aftion, ein gewisses Streben nach Theaterwirfung, das man um so mehr anerkennen muß, je weniger man es sonst bei hauptmann gewohnt ift. Allerlei fenische Effette werden aufgeboten: vor ben Mauern bes Rlosters tobt das emporte Bolt, und auf der Buhne sieht man Gersuinds Leichenzug vorüberwandeln. Gin stimmungs= voll insgenierter Leichengug, dem Rinder mit brennenden Rergen poranschreiten. Aber auch bie Rinder mit ben Rergen fonnen bem Drama nicht mehr aufhelfen. Die Sauptgestalten sind verfehlt, insbesondere Gersuind ift unmöglich, und hat der Autor eine unmögliche Seldin geschaffen, so nütt es ihm nichts, wenn er fie jum Schluß auch noch fo icon begraben läßt. \*)

<sup>\*)</sup> In der höchst lesenswerten Essan-Sammlung "Zeitgenossen" von Josef Hofmiller, auf die bereits fruher hingewiesen wurde, sind auch einige Aufsätze über Gerhart Sauptmann enthalten. Am Schlusse einer vernichtenden Kritit von hauptmanns "Griechischem

Frühling" findet sich eine Art persönlichen Bekenntnisses über Hofmillers Verhältnis zu Hauptmann. Es sei gestattet, sas Bekenntnis hier teilweise zu zitieren, weil in ihm einer der ganz wenigen wirklichen Kritiker, die Deutschland gegenwärtig besitzt, seine Meinung über Gerhart Hauptmann formuliert und weil dieser Kritiker, bei aller Klarheit, bei aller unbestechlichen Schärfe seines Urteils, gleichzeitig ein warmer, ein wohlmeinender Freund des Dichters ist.

Josef Hofmiller schreibt: "Darf ich zum Schlusse etwas Perfonliches vorbringen? Ich denke noch daran, wie ich seinerzeit etwas vor Weihnachten die eben erschienene "Bersuntene Glode" taufte, sie mit in eine stille Beinftube nahm, eine Flasche alten Chambertin por mich hinstellte und mich freute auf die Dichtung wie ein Rind. Rach dem ersten Aft schmedte ber Chambertin fabe, nach dem letten wie Essig. Das Gedicht war geschmiert, nicht der Bein! Eben damals begann die Mache einer ffrupellofen Anhängerschaft: Deutschland sollte und mußte um jeden Preis einen führenden Dramatiter haben, und so zerrte man hauptmann auf den Triumphfarren, obgleich er weder ein Führender noch ein Dramatiker war. Wert auf Wert erschien, enttäuschte, wurde zum Erfolg gefälscht. Jedes neue ließ die früheren in einem fataleren Lichte erscheinen. Er aber ging seinen Weg mit der Unbeirrtheit des Nachtwandlers: unempfänglich für jede Rritit, taub für jeden anderen als bewunbernden Buruf. Gehr empfänglich, nicht taub, leider für allerlei Reportergeschmeiß. Er ward zum Objekt literarhistorischer Untersuchungen, da die neueste philologisch-fritische Richtung nur Quellen und Entlehnungen, Anklänge und Berwandtichaften aufspüren konnte, nicht aber ein Werturteil sich zu fällen getraute: Hauptmanns Unselbständigkeit in der Erfindung machte ihn gum pradestinierten Dissertationsthema für fleißige Germanisten. Mit der Zeit wird so= gar das rein Technische, das Sandwerk im alleräußerlichsten Sinne immer nachlässiger. Hauptmann kehrt seinen Papierkorb um, wirft dem Publikum Fragmente, halbvollendete, kaum begonnene Stude, erfte Niederschriften bin: Will er nichts mehr ordentlich fertigmachen, oder tann er nichts mehr fertigmachen? Gleicht er einer armen Frau, die kein Kind mehr austragen kann?"

Josef Hofmiller schließt, indem er folgende Mahnung an Gerhart Hauptmann richtet: "Er trete heraus aus dem Wall von Weihrauch und fange wieder an solid zu arbeiten! Er lerne stillehalten und warten, bis das Werk, gesund und ganz, ihm schimmernd vor der Seele steht; warten auf die vielen, vielen Stunden der Geduld und der Arbeit, die allein das intuitiv Erschaute langsam, langsam schaffen und bilden; warten auf den himmlischen Augenblick, da abermals das Werk vor ihm stehen wird, aber als ein fertiges, und aller sehnsuchtsvolle Glanz der ersten Konzeption matt und arm sein wird vor dem ruhigen und heiteren Leuchten der Bollendung. Das ware der Sauptmann, den ich möchte, den ich hoffe, trot alledem noch hoffe. Darum tenne ich feine Schonung gegen ben Sauptmann, ber ihm im Bege steht. Gegen den Sauptmann, ber sich interviewen läßt, der bei Premieren unentwegt vor dem Publitum tnixt, auch wenn fast ber gange Saal gischt, ber sich an jeden Strohhalm von Offentlichkeit klammert, der den gestürzten Bulow antelegraphiert, der den Protest gegen die Erschiehung Ferrers unterzeichnet, ber mit schlechten Fragmenten als Borleser in gang Deutsch= land herumreift, der alle Jahre, alle Jahre sein Stud herausgibt, und beinah selber nicht mehr weiß, was überhaupt an ihm noch echt und was unecht ist."

## "Moral" Von Ludwig Thoma

In seiner Romödie "Moral", die im "Aleinen Theater" zur Aufführung gelangte, wendet sich Ludwig Thoma gegen den Mißbrauch, der mit dem Worte "Moral" getrieben wird. Immersort hört man im öffentlichen Leben von Moral sprechen. Dem Bolke muß die Moral erhalten werden, erklärt der Staat, und mit dem Staat um die Wette besleißen sich angesehene Bürger in Sittlichkeitsversammlungen und Sittlichkeitsvereinen die Unmoral auszurotten und die Moral zu heben. Dieser Moraleiser, sagt Thoma, bedient sich des Wortes "Moral" zu Unrecht. Die Motive, die Gesinnungen, von denen er ausgeht, sind keine sittlichen. Den Moralbeslissenen selbst fehlt dassenige, was sie unablässig im Munde führen: die Moral.

Seine These sucht der Komödiendichter zu beweisen, insem er staatliche und private Förderer der Sittlichkeit auf die Bühne bringt, die allerlei moralische Ungeheuerlichkeiten reden oder tun. Wir sehen einen Polizeipräsidenten, der seinem Untergebenen in den Arm fällt, welcher eine Rupplerin hat verhaften lassen. Die Verhaftung droht einen Standal hersvorzurusen, der zahlreiche angesehene Bürger kompromittieren würde. Das jedoch muß, nach Ansicht des Polizeipräsidenten, unter allen Umständen vermieden werden. "Es gibt eine Moral," sagt er, "über die man sich privatim sehr anregend unterhalten kann. Die darf meinethalben unbegrenzt sein.

187

Aber es gibt auch eine öffentliche Moral, die wir zu überwachen haben. Die hat sehr präzise Grenzen. Zum Beispiel: den Standal." Das heißt also: die Polizei soll die Unmoral bekämpfen, darf aber keinen Skandal provozieren. Da nun stets ein Skandal entsteht, wenn die Polizei gegen die Unmoral angesehener Bürger einschreitet, so ist vom polizeilichen Standpunkt die Unmoral der unteren Schichten als die allein unmoralische anzusehen.

Auch der Prafident des Sittlichkeitsvereines in der Romödie von Thoma bekennt sich zu ähnlichen Anschauungen. Auch er, der selbst bei der Rupplerin verkehrt hat, ift emport barüber, daß die Polizei mit den geheimen Gunden angesehener Bürger zu befassen sich herausnimmt. Denn durch beren Enthüllung erschüttert sie die Autorität der herrschenden Rlassen, des Staates. Die Wahrung dieser Autorität aber ist die Sauptsache, und diese Autorität zu wahren ift auch der einzige Zwed ber Moral. Darum muß sich jeder angesehene Bürger zu moralischen Grundsähen bekennen; allein es ist doch wirklich eine Zumutung, von ihm zu verlangen, daß er auch danach handelt. "Was ist wichtiger: daß man Moral besitt oder daß man Moral zeigt?" fragt dieser treffliche Prasident des Sittlichkeitsvereines, und er gibt selbst die Antwort auf seine Frage: Es ist wichtiger, daß man Moral zeigt. "Die Hauptsache ist, daß man sich öffentlich zu moralischen Grundsätzen bekennt. Das wirkt günstig auf die Familie, auf den Staat."

Auf der einen Seite stehen also in dieser Komödie die Vertreter der öffentlichen Moral, die als durchaus unmoraslisch gezeigt werden. Ihnen werden — leider nur im Gespräche — Personen gegenübergestellt, die wirkliches moralisches Empfinden zum Ausdruck bringen, in Anschauungen allerdings, welche die öffentliche Moral als unmoralisch verwirft. Kurzs



um, diese Moralkomödie hat sich die Aufgabe gestellt, darzutun, wie unmoralisch die Moralischen und wie moralisch die Unmoralischen sind.

Die Frage, ob Ludwig Thomas Schilderung ber Wahrheit entspricht, darf wohl im wesentlichen bejaht werden. Gewiß gibt es in Deutschland Polizeiprafidenten, die ohne Ansehen der Berson ihres Amtes walten, und sicherlich ist es nicht die Regel, daß die Prafidenten der Sittlichkeits= vereine bei Rupplerinnen verkehren. Ludwig Thomas satirische Schilderung ist also wohl übertrieben. Doch bas gilt von jeder Satire; und gerade barauf beruht ein Teil ihrer Wirfung. Der Satirifer übertreibt, um lächerlich zu machen; und er macht lächerlich, weil er übertreibt. Im wesentlichen aber, wie gesagt, hat Thomas Romödie recht. Es ist richtig, daß die Bestrebungen zur "Sebung der Sittlichkeit" in Deutsch= land gegenwärtig wieder einmal eine große Rolle spielen und daß diesen Bestrebungen auch sehr viel Pharisaertum, sehr viel Heuchelei und Muderei beigemischt ist. Und man kann sich nur darüber freuen, daß ein deutscher Dramatiker ein= mal diese Seuchelei entlarvt, daß ein deutscher Satirifer ein= mal die ganze Sittlichkeitsbewegung dem Gelächter preis= gibt, die sich im beutschen öffentlichen Leben viel gu breit macht und die, wenngleich zugegeben werden foll, daß auch sehr viel ehrliche Leute sich an ihr beteiligen, doch viel mehr Schaden als Nuken stiftet.

Heben ließe! Moral! Als ob die Moral überhaupt sich heben ließe! Moral ist Empfindung, und Empfindung läßt sich nicht lehren, läßt sich nicht heben. Moral kommt nur von innen und niemals von außen. Die Frage ist lediglich, ob im Bolke sittliches Empfinden lebt. Wenn diese Frage für Deutschland nicht zu bejahen wäre, so würden alle Sittlichkeitsvereine, so würde der Staat mit allen seinen Schuk-

189

leuten die Moral nicht heben können. Da aber das deutsche Bolt in seiner großen Mehrheit ein Bolt von startem und gefundem sittlichen Empfinden ift, fo find die Bemühungen aller staatlichen und privaten Moralpädagogen recht überfluffig. Sie sind überdies gefährlich. Denn die Sittlichkeitsagitation bedroht die Freiheit, weil sie überall hemmen und verbieten, weil sie der literarischen, der fünstlerischen, der wissen= schaftlichen Betätigung überall im Namen ber Moral Schranfen ziehen will. Es hat seinen guten Grund, daß gerade die reaftionaren Parteien, die Rlerifalen und die Ronservativen, bei den Bestrebungen gur Sebung der Sittlichkeit am eifrigsten mitwirken. Und die große Gefahr dieser Bestrebungen beruht eben barin, daß sie reaktionaren Anschlägen gegen muhsam errungene Freiheiten die Möglichkeit gewährt, sich "Sebung der Sittlichkeit" zu nennen. "Reaktion" heißt es, und "Moral" wird es ausgesprochen. Dant sei also bem Satiriter für seine Polemit gegen eine Bewegung, die, indem fie ein Bolt erziehen und bessern will, das nicht erzogen, nicht gebessert zu werden braucht, die Freiheit dieses Bolfes bedroht! . . .

Ludwig Thomas Romödie spielt in Emilsburg, der Hauptstadt des rühmlichst bekannten Herzogtums Gerolstein. Der Rentier Fritz Beermann hat einige Gäste zum Diner. Nach dem Essen versammelt sich die Gesellschaft im Rauchzimmer, und es beginnt ein großes Gespräch über Moral, das fast den ganzen ersten Akt ausfüllt. Zwei Parteien streizten gegeneinander. Auf der einen Seite stehen vor allem Beermann, der nicht nur Reichstagskandidat der vereinigten Liberalen und Konservativen ("Früher war das doch ein Unterschied?" fragt eine Dame, verwundert über diese Bereinigung. "Ja, früher!" wird ihr geantwortet), sondern auch Präsident des Sittlichkeitsvereines ist, und der deutschnationale Oberlehrer Otto Wasner, für dessen äußere Erscheinung der

Autor folgende Borschriften gibt: "Blonder Germane, tiefer Baß, großer Bollbart, trägt Zwider, die Schnur über das rechte Ohr geschlungen." Das ist die staatserhaltende Partei, die Partei der Autorität und der Moral. Die Opposition, welche der offiziellen Moral gegenüber die wirkliche zur Geltung bringt, bilden Frau Lund, eine achtundsechzigiährige Dame, eine nahe Berwandte der alten Herzogin aus Pailelerons "Welt, in der man sich langweilt", und Doktor Hausser, ein steptischer Advokat.

"Warum sind Sie eigentlich Präsident des Sittlichkeitsvereines geworden?" sagt Frau Lund zu Herrn Beermann.
"Das ist nicht nett." — "Jede Frau muß glücklich sein,
wenn sie den Aufruf des Sittlichkeitsvereines liest," bemerkt
jemand von der Beermann-Partei. — "Meinen Sie?" erwidert Frau Lund. "Ich sinde die Bereinsmeierei nur komisch.
Sie treffen sich also nicht bloß zum Regelschieden. Sie müssen
auch miteinander moralisch sein?"

Der Oberlehrer Wasner erklärt die Pflege der Sittslichkeit für die nationale Pflicht jedes Deutschen und zitiert Stellen aus der "Germania" des Tacitus, in denen die Tugend der Germanen gefeiert wird. Auch hat er, um aus eigener Anschauung die Gefahren kennen zu lernen, denen die Sittslichkeit ausgeseht ist, seit vier Jahren sich eine Sammlung obszöner Abbildungen angelegt. Mit Abscheu hat er sich dieser Aufgabe unterzogen. "Herr Professor," wirft der steptische Rechtsanwalt ein, "ich habe noch keinen Menschen gessehen, der freiwillig vier Jahre lang etwas tut, was ihm unangenehm ist." Frau Lund aber spricht ein kühnes Wort: "Ich sage Ihnen nur, daß mich das schmutzigste Bild nicht stärker abstohen könnte, als die Art, wie Sie in Ihren Verssammlungen reden." Und mit derselben herzerfrischenden Rühnsheit und mit viel Geist zugleich fährt sie fort: "Die sees

191

lischen Nuditäten sind ekelhaft, nicht die körperlichen. Rein Laster ist so widerwärtig wie die Tugend, die sich vor der Öffentlichkeit entblößt. Das Laster hat doch wenigstens die Scham, sich zu versteden!"

"Stellen Sie sich vor," sagt Beermann zu Frau Lund, "Sie hätten einen Sohn, und dieser geriete in die Hände eines schlechten Geschöpfes!" Die alte Dame läßt sich nicht irre machen. "Schlimmer wäre es, wenn er mit der Gläubigsteit der Jugend bei Ihrem Sittlichkeitsverein mittäte. . . . Ein junger Mann kommt vielleicht doch dazu, daß er für das "schlechte Geschöpf" Mitleid empfindet. Dann hat er etwas Wirkliches für seine Moral gewonnen. Und bliebe ihm das als tieser Eindruck, dann hätte ihm das Geschöpf eine bessere Lehre gegeben als irgend wer mit schönen Worsten."

Es ist wirklich kein verlorener Theaterabend, an dem man auf der Bühne solche Aussprüche hört.

Im weiteren Berlause des Gespräches erzählt der Rechtsanwalt Dr. Hauser, daß die Polizei eine Dame verhastet hat, die ein "sehr gastsreies" Haus geführt und sehr gutes Publikum bei sich gesehen hat. Die Polizei hat auch ein Tagebuch beschlagnahmt, in dem die Dame alle ihre Besucher zu verzeichnen pflegte. Beermann springt auf. Man wundert sich über seine Erregung. "Ja, din ich Präsident des Sittlichkeitsvereins oder bin ich es nicht?"

Dieser erste Att hat mancherlei Schwächen. Bor allem sieht man hier schon, was die folgenden Atte immer deutslicher zeigen, daß es dem Autor an Kraft, Gestalten zu bils den, mangelt. Eine echte, wohlgelungene Bühnenfigur ist eigentlich nur der deutschnationale Oberlehrer. Die übrigen, auch die Hauptsiguren, sind nicht kräftig genug herausgearbeitet, haben kein volles Leben, und ein paar Episodens

figuren, die im ersten Atte auftreten, führen ein ganglich schattenhaftes Dasein. Die Bersonen in diesem Drama sind nur Ausdrucksmittel für die Gedanken des Autors, sind nur bagu ba, seine Pointen zu bringen und bem Publitum seine Unsichten befanntzugeben. Bu lebendigen Menschen fehlt ihnen noch viel. Ein solcher Mangel an gestaltender Rraft ist bei dem Dramatiker Ludwig Thoma um so erstaunlicher, als ber Prosaiker Ludwig Thoma sie in hohem Mage besitt. Bon Leben, von echtem, lebendigem Leben erfüllt find feine Bauerngeschichten. Erst in ber jungften Zeit wieder hat er auf diesem Gebiet eine tostliche, der Wirklichkeit mit Meisterhand nachgebildete Figur geschaffen, den bäuerlichen Centrums=Abge= ordneten aus dem banrischen Landtag, den in gang Deutschland popularen Josef Filser, deffen Briefwechsel Ludwig Thoma herausgegeben hat und anscheinend auch weiterhin herausgeben wird. Man darf wohl hoffen, daß ein Autor, dem solche Gestalten in seinen Buchern gelingen, es auch einmal fertig bringen wird, sie auf der Bühne zu zeigen, — obwohl natürlich die alte Erfahrung zu berücksichtigen ist, daß die plastische Arbeit für das Theater eine ganze andere Art von Begabung voraussett, als die zeichnende und malende Arbeit für die Prosadichtung.

Aber der Dialog entschädigt reichlich für alle Mängel der Figuren. Dieser Dialog, im ersten Att wie in den folgenden, ist ein tüchtiges Stüd Arbeit und erfreut durch seine witzigen, manchmal geistreichen Einfälle, durch seine Lebendigsteit, seine Frische, seinen Freimut. Und der Habitus des Theaters ist nicht wenig überrascht, daß er da im Parkett sitz, bei der Aufführung des Stüdes eines deutschen Autors, und mit Interesse zuhört. Ein deutscher Autor, der sich weder der nüchternen Redeweise der Naturalisten noch der schwülsstigen der Asthensprachen

trot ihrer verschiedenen Art doch immer die gleiche Gedankenarmut zugrunde liegt, — ein deutscher Autor, der etwas zu sagen hat und es sein und mit Wirkung zu sagen weiß, — ein deutscher Autor, der einen wirklichen Dialog schreibt, — das ist ein seit Jahren ungewohntes Erlebnis!

Der zweite Aft spielt auf dem Polizeibureau. Wir lernen den Uffeffor Strobel fennen, einen fehr eifrigen und fehr schneidigen jungen Polizeibeamten, icarf im Sandeln, icarf im Ion. Ströbel war es, der auf Grund eines anonymen Briefes die Rupplerin Sochstetter, genannt Madame Ninon de Hauteville, hat verhaften lassen. Das beschlagnahmte Tage= buch liegt auf seinem Schreibtisch. Der Bolizeiprasident tommt in das Bureau des Affessors, um sich nach den näheren Umständen der Berhaftung zu erfundigen. Er ist offenbar mit dem Borgehen des Affessors gegen die Madame de Sauteville gang und gar nicht einverstanden, hütet sich aber wohl, dies ausdrücklich zu sagen; und es ist ein amusanter, bem Leben abgelauschter Zug, daß der Präsident dem Afsessor immer wieder ertlärt, er befehle ihm nichts und laffe ihm volle Freiheit, während er natürlich in Wirklichkeit den dentbar stärksten Drud auf seinen Untergebenen ausübt.

Sieran schließt sich das Berhör der Madame de Hauteville durch Asselfessen. Die gastfreie Dame wird in der Romödie durchaus nicht als vulgäre Rupplerin, sondern —
auch das ist ein guter und wirksamer Einfall — als Weltdame geschildert, elegant in ihrer Rleidung und vornehm
in ihrem Benehmen. Sie behandelt den Asselfssor Ströbel,
der sie anschreit und sie nicht mit Madame de Hauteville,
sondern ohne Zusat von "Frau" einsach mit "Hochsteter"
anredet, mit unerschütterlicher Ruhe und mit fühler Überlegenheit — mit der Überlegenheit einer Dame der guten
Gesellschaft über einen Menschen von schlechten Manieren.

13 Goldmann, Literatenftude.

Much hier ift ferner ein Gegensatz geschaffen zwischen ber öffentlichen Moral und der eigentlichen, und hier besonders erhält diefer Gegensat eine start satirische Farbung baburch, daß, während die öffentliche Moral als Phrase und Seuchelei bezeichnet wird, die Bertreterin der Unmoral, die Rupplerin, als die eigentlich moralische hingestellt wird. Es wird scharfe Rritik an der öffentlichen Moral geübt, und als Rritikerin fungiert Madame be Sauteville, die gewiß alle nötige Rompeteng besitht, ba sie mit ber öffentlichen Moral, mit ber Moral, die öffentlich gezeigt wird, fortwährend "beruflich" zu tun hat. "Und daß es eine wirkliche Moral gibt, ist Ihnen unbefannt?" fragt fie der Affeffor Strobel, überzeugt, sie mit dieser Frage niederzuschmettern. Madame de Sauteville antwortet fühl: "Sie meinen die Moral, in der man über die Straße geht? Ich tenne sie gut. Man gibt sie bei mir in ber Garderobe ab, und ba fann ich sie genau mustern. Es ist merkwürdig, daß man mit Rostumen, die fo oft geflidt find, auch noch Staat machen tann!" Diefer geflidten öffentlichen Moral hält Madame de Sauteville ihre unversehrte eigene Moral entgegen, das, was sie ihre "anftandige Gesinnung" nennt. Gie meint damit ihre Berichwiegenheit. Jeder, ber heimlich zu ihr tommt, vertraut ihr eigentlich ein Geheimnis an; und es ist in ber Tat ein burchaus moralisches Berhalten, wenn man anvertraute Geheim= niffe nicht preisgibt. "Wir hören jeden Tag," fagte Madame de Hauteville, "die Beichte von Leuten, die uns öffentlich Berachtung zeigen. Wir miffen, wie verlogen die Rebensarten sind, mit benen man uns verurteilt, - aber wir schweigen." Rurzum, der Satirifer feiert die Damen von der Art der Madame de Sauteville als eine Gewähr der Moral, indem er bartut, bak, wenn es für unmoralisch gilt, bei solchen Damen zu verfehren, die Geltung bieses Moralgebotes nicht ..Moral"

195

etwa dadurch gesichert wird, daß es befolgt wird, sondern allein dadurch, daß die Rupplerinnen in der Regel moralisch genug sind, zu schweigen.

Was Madame de Hauteville von ihrer Verschwiegenheit sagt, beweist sie durch die Tat. Als die Polizei in ihr Haus drang, um sie zu verhaften, mußte jemand sich in den Kleiderschrank flüchten. Sie braucht nur zu sagen, wer es war, — so versichert sie — und man wird sie sofort in Freiheit sehen und sich bei ihr entschuldigen. Aber sie sagt es nicht.

Wer der zeitweilige Insasse des Kleiderschranks war, ersfährt die Polizei erst durch den herzoglichen Kammerherrn und Adjutanten Freiherrn v. Schmettau, der sich zum Polizeipräsidenten begeben hat, welcher mit dem Kammerherrn zussammen dei dem Asselsen erscheint, um alle amtslichen Donnerwetter auf dessen unglüdseliges Haupt herniederschren zu lassen. In den Kleiderschrank hat sich nämlich niemand Geringerer flüchten müssen als — man erzittere! — Seine Hoheit der Erbprinz Emil. Der Kammerherr hat Seine Hoheit zu Madame de Hauteville geführt, aus pädagogischen Gründen natürlich. Er hat es für das Richtige gehalten, daß Seine Hoheit der Bebeit das Leben kennen lernen solle. Und als seine Hoheit gerade mitten im besten Kennenlernen des Lebens war, drangen die Polizisten ins Haus, und der Erbprinz mußte in den Kleiderschrank flüchten.

Zu erwähnen ist noch, daß, bevor der herzogliche Kammersherr kam, Herr Beermann, der Präsident des Sittlichkeitsvereines, dem Assessand, der Besuch abgestattet hat. Beermann sühlt sich ganz und gar nicht wohl, seitdem er weiß, daß das Tagebuch der Madame de Hauteville beschlagnahmt worden ist, in dem sein Name mehr als einmal vorstommt. Er bietet alles auf, um den Assessand vorhaße er die Affaire der Madame de Hauteville nicht weiter 13\*

verfolgt. Er legt mit aller Eindringlichkeit dar, wie der Riesenstandal, der entstehen müßte, die Autorität erschüttern würde. In Berzweiflung ruft er aus: "Die Zungen reden wir uns aus den Hälsen, um eine regierungsfreundliche Wahl zu ermöglichen. Nichts wie Vaterland und Staat und Religion seit drei Wochen! Und das ist der Dank!" Da alle Vorstellungen nichts fruchten, greift er zur Selbsthilfe und benüht den Moment, wo der Asselfor am Telephon steht und ihm den Rücken zukehrt, um das Schrecken erregende Tagebuch von dessen Schreibtisch zu stehlen und in seiner Brusttasche zu verbergen.

Dieser zweite Akt weist gleichfalls mancherlei Mängel auf. Die Szenen sind stellenweise zu breit geraten, die Handlung ist nicht straff genug zusammengefaßt. Aus dem Verhör der Madame de Hauteville hätten sich stärkere dramatische und komische Wirkungen gewinnen lassen. Immerhin ist Madame de Hauteville eine originelle und charakteristische Gestalt. Von den anderen Gestalten kann man das nicht sagen. Assenden Ströbel ist eine Neuauflage des Amtsvorstehers Wehrhahn aus dem "Biberpelz", und seine Charakteristis beschränkt sich im wesentlichen darauf, daß er näselt und "Neh Aeh" sagt; der Präsident ist blaß und farblos, der herzogliche Kammersherr eine Karikatur. Doch troh seiner Mängel ist dieser Akt der amüsanteste, den man seit Jahren in einem deutschen Stücke gesehen hat.

Mit den Mitteilungen des herzoglichen Kammerherrn ist die Affäre der Madame de Hauteville für die Polizei natürlich beendet. Sie soll sofort in Freiheit gesetht werden. Allein jeht macht die Dame Schwierigkeiten. Sie besteht darauf, eingesperrt zu bleiben, wenn man ihr nicht eine Entschädigung zahlt. Der herzogliche Kammerherr, der Assells und der Präsident des Sittlichkeitsvereines halten im dritten

197

Akt eine sorgenschwere Konferenz, und es wird beschlossen, daß der Sittlichkeitsverein die von Madame de Hauteville verlangte Entschädigung aufzubringen hat.

Diesen Schluß hat der Satiriker, der satirische Erzähler ausgedacht — der Dramatiker hätte ihn nicht verwenden dürfen. Es zeigt sich wieder einmal, wie ganz anders Erzähler und Dramatiker ihre Wirkungen berechnen müssen. Daß der Sittlichkeitsverein selbst die Entschädigung für die Ruppslerin ausbringt, ist ein guter Witz, eine wirksame Pointe als Abschluß für eine Humoreske. Auf der Bühne jedoch ist dieser Schluß unmöglich, weil es in Wirklichkeit allzu unswahrscheinlich ist, daß der Sittlichkeitsverein die Entschädigung zahlt, und weil auf dem Theater, auf dem doch eben die Wirklichkeit zur Darstellung gelangt, auf dem solch eine satistische Pointe die Gestalt eines Ereignisse annimmt, das sich tatsächlich vollzieht, — weil also auf dem Theater die Unswahrscheinlichkeit dieser Pointe so augenfällig hervortritt, daß sie sogar ihre Romik verliert.

Auch sonst ist der dritte Akt, mit Ausnahme einer drolligen Szene zwischen dem geängstigten Sittlichkeitsvereinspräsidenten und dem skeptischen Advokaten, der schwächste von allen und zeigt, daß der Autor nach dem zweiten Akte nicht mehr recht weiter gewußt hat.

All ihrer Schwächen ungeachtet ist aber die Komödie von Ludwig Thoma nicht nur aus den politischen Gründen, die oben erwähnt wurden, sondern auch aus fünstlerischen Gründen ein erfreuliches Ereignis. Endlich einmal hat sich wieder ein deutscher Autor bemüht, ein Drama in der alten Art zu schreiben, die alte und bewährte dramatische Technik anzuwenden; er ist noch etwas unbeholsen in ihrer Anwendung, doch er wird sie schon meistern Iernen. Und endlich wieder einmal hat ein deutscher Autor mit kedem Griff ein

Thema aus dem deutschen Leben der Gegenwart herausgeholt, hat Probleme und Ideen unserer Zeit auf der Bühne behandelt. Der große Erfolg, den Ludwig Thomas Komödie in Berlin und nach der Berliner ersten Aufführung auf fast allen deutschen Bühnen gefunden hat, hat erwiesen, wie sehr er in seinem dramatischen Streben auf dem rechten Wege ist, — hat allen denen recht gegeben, die seit Jahren die deutschen Dramatiker auf das Leben der Gegenwart und auf die Technik der Dramen der Vergangenheit verweisen und ihnen empsehlen, die alte dramatische Form mit neuem Inhalt zu erfüllen.

Es ist sicher, daß auch die moralische Entrustung, von ber Ludwig Thomas Romodie erfüllt ist, an dem Erfolge, ben das Stud gefunden, ihren Anteil hat, wie ja überhaupt das Ansehen, das Ludwig Thoma beim deutschen Publikum genießt, nicht nur durch sein Talent sich erklärt, sondern auch baburd, daß man in allen seinen Schriften ben Mann von Charafter und Uberzeugung fpurt. In einer Zeit, in beren Literatur ein weichliches und weibisches Afthetentum vorherricht, weiß man erft recht einen Schriftsteller gu ichagen, der ein Mann ift. In einer Zeit, beren Produktion von Systerie und Perversität erfüllt ist, fühlt man sich wohltuend berührt durch das gesunde, wenn auch zuweilen etwas derbe Wesen dieses Bajuvaren. In einer Zeit, in der die dramatische Dichtung so vielfach erklügelt und erkünstelt ist, und in der es fast gar nicht mehr vorkommt, daß ein Dra= matifer gur Feber greift, weil ein moralisches Empfinden ihn bazu brängt, — in einer solchen Zeit ist mit besonders herzlicher Sympathie ein Drama zu begrüßen, das geschrieben worden ift, um eine Uberzeugung auszudruden.

## "Strandfinder"

Bon Bermann Gubermann

Das Schauspiel "Strandkinder", von Hermann Subermann, das im "Königlichen Schauspielhause" aufgeführt wurde, zeigt den Autor, diesen tüchtigsten Meister des dramatischen Handwerks unter den modernen deutschen Bühnenschriftstelstern, im Bollbesich seines technischen Könnens. Bom Standpunkte der Technik aus ist es, mit Ausnahme des allzu breiten und nicht sonderlich klaren Expositionsaktes, eines der bestgearbeiteten Dramen Sudermanns. Es hat eine Handslung, die sich leicht vorwärts bewegt. Jeder Akt dringt neue Bühnenefsekte, die sich bis zum stärksten des Schlußaktes steigern. Der Dialog steht ganz im Dienste der dramatischen Wirkung und ist zur äußersten Knappheit kondensiert.

Ein gut gearbeitetes Stüd also — und trozdem ein schlechtes Stüd. Das zeigt sich schon darin, daß die mit allem Auswand von technischem Können angestrebte dramatische Wirkung ausbleibt. Nur der zweite Akt, der beste unter den vier, interessiert und spannt. Im übrigen bleibt man gleichgültig, so sebhaft es auch auf dem Theater zugeht. Die Bewegung auf der Bühne greist in den Zuschenschaft schreiben wollen. Nur eines hat dazu gesehlt: die Leidenschaft. Diesenige, die auf der Bühne gezeigt wird, ist gar zu unecht, gar zu fünstlich; und so sieht man der Plöhlich ausbrechenden Liebe der Tochter zum Mörder ihres Baters, des Bruders zur Frau seines Bruders ohne Glausben, ohne Teilnahme zu.

Es kommt dazu, daß das Drama sich in den ausgefahrensten Geleisen ber Theaterkonvention bewegt. Nun mischt sich allerdings auch in Sudermanns besten Studen bas Individuelle mit dem Konventionellen. Geine ichriftsteller= ische Persönlichkeit sett sich aus Originalität und Banalität. seine Leistung aus Eigenem und Abgebrauchtem seltsam genug zusammen. Bielleicht tann man das Resultat seines Wirkens in die Formel fassen, daß er es verstanden hat, mit einer gewiffen Originalität banal zu fein. Gein neues Werk aber erweist, daß die Originalität nabezu gang geschwunden und nur die Banalität geblieben ift. Es verwendet lediglich die ältesten und vulgärsten Motive, die seit Jahrhunderten in der erzählenden und in der dramatischen Literatur bis zum Überdruß abgehandelt worden sind. Es zeigt, wie Sag sich in Liebe verwandelt, welche Berwandlung bereits die Serzen von Generationen empfindsamer Buschauer ober Leser bewegt hat, denen sie in ungezählten Rührstüden und nicht minder tührenden Romanen geschildert worden ift. Es zeigt, daß, wie schon erwähnt, die Tochter in Liebe zum Mörder des Baters entbrennt, welche fündhafte Neigung bereits von Corneille im "Cib" mit solcher Bollendung bargestellt worden ift, daß feinerlei Bedürfnis nach einer Wiederholung diefer Darstellung durch Sudermann vorliegt, um so weniger, als wohl bereits den Theaterhabitués in der Première des "Cid" das Sujet der Tragodie allzu befannt vorgekommen sein durfte. In dem neuen Werke Sudermanns wird einem fogar bas geraubte Mädchen nicht erspart - nicht blond, wie gewöhnlich diese Mädchen sind, sondern eigenartigerweise brunett, so daß sie von dem Manne, der sie liebt, schlicht aber innig "mein Braunkind" genannt wird, — also auch das geraubte Madden wird einem nicht erspart, bas an einer Munge, die es um den Sals trägt, im lekten Afte als Fürstenkind

erkannt wird. Nein, wirklich: darf ein moderner Autor, darf der Verfasser des ersten und dritten Aktes der "Ehre" noch mit solchen Mitteln arbeiten? Darf es auf unseren heutigen Bühnen noch geschehen, daß Mädchen geraubt werden und daß sie Münzen um den Hals tragen zum Zweck ihrer Wiederserkennung als Mitglieder fürstlicher Familien?

Auch mit der Abgebrauchtheit dieser Themen könnte man sich schlieflich noch abfinden, wenn nur in der Art ihrer Behandlung irgendwelche Originalität sich zeigte. Auch die Entstehung von Liebe aus Sag könnte wieder einmal den Gegenstand eines Dramas bilden; nur mußte der Autor sich bemühen, durch die psychologische Motivierung dieser Entstehung bem alten Stoff einige Reuheit zu geben. Subermann hat sich diese Mühe nicht genommen. Sag verwandelt sich in Liebe, weil es eben ein alter Theaterbrauch ift, daß Liebe aus Saf entsteht. So ungefähr sieht die Psychologie des Subermannichen Dramas aus. Wie der Gang der Sandlung, so ist nach der Schablone auch das Seelenleben der handelnden Personen gezeichnet. Reine von ihnen hat Ge= banken ober Empfindungen von individuellem Gepräge. Statt Menschen mit eigenem Leben zu schaffen, hat der Autor nur ein paar längst bekannte Theaterpuppen wieder hervorge= holt.

Gelungen hingegen sind dem Autor das Historische und das Landschaftliche. Das Stück spielt in der Nähe von Danzig zur Zeit der Ordensherrschaft, in jener Epoche also, als der Deutsche Ritterorden in Danzig, das ihm die Pommernherzöge hatten abtreten müssen, seine Macht ausübte und das umliegende Land für die Rultur gewann. Es war die Zeit, als von Deutschland aus Preußen kolonisiert wurde, dessen heutige Nordostprovinzen damals so eine Art Togo oder Kamerun an der äußersten Ostgrenze Deutschlands bildeten.

Das Stüd versetzt uns demgemäß etwa ins vierzehnte Jahrhundert; und der Autor hat es verstanden, die Stimmung einer fernen Zeit hervorzurufen. Manchmal klingt es von der Bühne wie eine alte Sage. Wie hätte diese Stimmung die dramatische Wirkung steigern können, hätten seine Erfindungsgabe und Gestaltungskraft Sudermann nicht so gänz-

lich im Stich gelaffen!

Auch die Sprache foll bagu bienen, ben Gindrud bes Mittelalters zu erweden. Wilbenbruch aber und auch Gerhart Sauptmann in "Florian Gener" haben es beffer verstanden, die Redemeise ber alten Chroniten für ben Buhnen= bialog nugbar zu machen. Bei Subermann tommt es im wesentlichen barauf hinaus, daß die Personen des Studes es nach Möglichkeit vermeiben, die Dinge bei ihrem natur= lichen Namen zu nennen, und bafür Ausdrude anwenden, die nicht im Gebrauche sind und zum Teil wohl auch niemals im Gebrauche waren. Das ist alles recht erfünstelt und erzwungen. Statt "Ihr glott mich an" heißt es: "Ihr glupt mich an." Man lugt nicht durch eine Zaunlude, sondern man "gielt". Man geht nicht abseits, sondern "schlägt sich wegwarts". Man wird nicht mit einem Meffer getotet, son= bern "zu Tobe gemeffert". Man flattert nicht, sondern man "flodert und flattert". Man "speilzahnt", man "farmuffelt", man "ftrabungt". Der Sturm heult nicht, sondern er "rort". Die Leute wollen von der Dammerung sprechen. Gie befinnen sich jedoch, daß sie im Mittelalter sind, und reden daher vom "Schummerlicht".

Der Schauplatz des Dramas ist die Halbinsel Hela bei Danzig; zwei Atte gehen auf der Düne am Strande vor sich. Die landschaftliche Stimmung ist besonders gut getroffen; und es ist nicht bloß eine Wirkung der schönen Dekorationen des "Königlichen Schauspielhauses", sondern es ist sicherlich

auch das Berdienst des Autors, wenn man spürt, daß das Stüd am Meere spielt, dessen Wogen vom Anfang bis zum Ende in die dramatische Handlung hineinrauschen.

Die Halbinsel Hela ist eine langgestreckte Landzunge, die sich wie eine schmale Barriere zwischen der Danziger Bucht und dem offenen Meere vorschiebt und jenen Teil der Bucht bildet, der das Puhiger Wied heißt. Am äußersten Ende der Landzunge liegt das Dorf Hela, ihm gegenüber auf dem Festlande das Dorf Puhig.

In der Zeit, in der das Stud fpielt, find Bela und Bukig Kischerdörfer, in benen ein Wohlstand herricht, beffen sich Fischer sonst nicht erfreuen. Der Wohlstand rührt auch daher, daß die Leute von Sela und Puzig manchmal Fische von gang besonderer Art gefangen haben. In duntlen Rächten haben sie oft auf der Lauer gelegen und haben Schiffe ausgeplündert, die von fremden Gestaden gur Bernfteinfufte ber Oftsee fuhren. Bei einem solchen Raubzug gerieten die Manner aus Sela und die aus Putig in Streit, weil Rynke, ber die Sela-Mannichaft befehligte, dem Falfner, dem Führer der Buhiger, die Beute wegnahm. In derfelben Racht brannten in der Bucht von Sela die Schiffe, an welche die Bugiger, um sich zu rächen, Feuer gelegt hatten. Die Bukiger behiel= ten ihre Schiffe nur eine Racht länger als die Bewohner von Sela. Denn ichon in der nächsten Racht brannten auch in der Bucht von Putig die Schiffe, von den Sela-Leuten angezündet.

Die Runde von all diesem Zwist und Brand wurde dem Romtur des Ordens hinterbracht, dem Oberherrn über Hela und Puhig. Der Romtur lud Rynse nach Danzig vor seinen Richterstuhl. Seit dem Abend aber, an dem Rynse aus Hela abfuhr, um diesem Ruse zu folgen, wurde er nicht mehr gesehen. Auf der Fahrt nach Danzig war er von den Puhigern ermordet worden. Und seitdem herrschte Blutrecht zwischen Hela und Puzig. Die Söhne des alten Rynke, Gregor und Seimeringk, schwuren, sich aller Lebensfreuden zu enthalten, bis sie durch den Tod des Anführers der Puziger, des Falkner, den Mord ihres Vaters gesühnt haben würden. Der Komtur jedoch, der bei der Untersuchung des Streites zwischen Hela und Puzig erkannte, daß die Fischer sowohl in dem einen Orte als in dem andern Seeräuber waren, verbot denen von Hela wie denen von Puzig, jemals wieder Schiffe zu halten, bei Strafe der Ausrottung.

Die Leute von Sela durfen also nicht mehr aufs Meer hinaus, um nach fremden Schiffen gu jagen. Sie leiden fehr unter dem Bergicht auf diese liebgewordene Gewohnheit, und sie haben schlieglich einen Ausweg gefunden. Da sie nicht mehr gur Gee an die Schiffe heranfahren tonnen, muffen die Schiffe zu ihnen ans Land kommen. In dunklen Rächten nämlich sind die Bela-Leute verpflichtet, durch einen auf ber Dune brennenden Solsstoß ein Leuchtzeichen zu geben, nach bem die Schiffe ihre Fahrt richten. Die Männer von Sela kommen ihrer Pflicht getreulich nach. In jeder dunklen Nacht tonnen die Ordensritter in Danzig sehen, daß auf Bela ber Holzstoß brennt. Was sie aber nicht sehen konnen, das ift, daß er manchmal an der falschen Stelle brennt, so daß die Schiffe, wenn sie diesem Feuerzeichen folgen, aufs Land fahren muffen, statt den Weg daran vorbei zu finden. Den Schiff= brüchigen tommen dann die Bewohner von Sela gu Silfe; bei welcher Hilfeleistung sie allerdings eine besondere Methode verfolgen, die das Ergebnis hat, daß Ladung und Mannschaft spurlos verschwinden.

Und eines Nachts lodt das falsche Feuerzeichen auch ein Boot aus Putig an den Helastrand; und als das Boot an den Steinen zerschellt ist, wird von den Wogen der alte

205

Falkner ans Land geworfen. Er lebt noch — aber nicht mehr lange. Die Rynke-Söhne Gregor und Heimeringk eilen herbei und verrichten das Werk der Rache, auf das sie vierzehn Jahre gewartet haben. An einer verborgenen Stelle wird der Leichnam verscharrt.

Das hat sich unmittelbar vor Beginn bes Studes begeben; wir erfahren es zugleich mit der ganzen Geschichte der Blutfehde zwischen Sela und Putig aus den Gesprächen im ersten Afte. Diejenigen, die zumeist die Gespräche führen, find die Strandfinder, Anaben und Madden, die von den Mannschaften der Selaschiffe auf ihren Piratenfahrten geraubt worden sind und die nun auf Hela als leibeigene Rnechte und Mägde Dienst tun muffen. Unter ihnen ift Melide, in deren Wesen, wie der Autor sich ausdrudt, "gebenwollende Weichheit und icheues Fremdfein" gemischt find. Diefes "gebenwollende" Madden, zu beffen Rennzeichnung aus dem Infinitiv und dem Partigip zweier Zeitwörter ein Eigenschaftswort eigens zusammengesett worden ift, ist nicht nur in grammatitalischer, sondern auch in seelischer Beziehung etwas nicht Gewöhnliches. Schon ist Melide natürlich auch. Sie ist im Sause ber Rynte-Sohne aufgewachsen, und Seimeringt, ber weichere, beffere, blondere ber beiden Bruder, ift ihr Beschützer. Obwohl sie beiben gemeinsam gehört, was recht= lich, nicht erotisch zu verstehen ist, bittet sie im ersten Att Beimeringt, er folle sie von seinem Bruder Gregor sich allein zu eigen geben laffen. Der ahnungsvolle Zuschauer glaubt zu erkennen, daß Melide den Seimeringt liebt, und er glaubt richtig, da ja für das Stud in allem der Theaterbrauch maßgebend ift und ba es diesem Brauche entspricht, bag Dienerin und herr fich lieben, wenn fie ichon und edel, er aber edel und schön ist.

Brigolla, die Tochter des Falfner, hat in Danzig beim

Romtur gegen die Rynke-Söhne Klage erhoben wegen der Ermordung ihres Baters, und im zweiten Akt kommt der Romtur selbst nach Sela und hält hier Gericht im Hofe des Rynkeschen Hauses. Gregor und Heimeringk erscheinen vor dem Ordensfürsten und leugnen die Tat. Das ganze Dorf ist versammelt, allein das Dorf weiß von nichts. Auf Befehl des Komturs werden auch die Strandkinder geholt; sie haben gleichfalls nichts gesehen. Nur Melide stockt und zögert. Der Komtur befragt sie mit aller Eindringlichkeit und läßt das Kreuz über sie halten; und nun berichtet Melide, daß sie in der Sturmnacht drei Männer gesehen habe, die einen Toten trugen. Melide kann nämlich nicht die Unwahrheit sagen. Alles andere kann sie, nur das nicht. Welch eine Zeit, dieses Mittelaster, da es noch solche Mädechen gab!

Der Komtur behandelt Melide mit väterlicher Güte, fragt sie nach ihrer Herkunft, und da sie selbst nicht weiß, woher sie stammt, läßt er sich eine Münze geben, die sie um den Hals trägt. Die Ordensgelehrten in Danzig werden die Inschrift des fremden Goldstüdes entziffern.

Die Sache der Rynke-Söhne aber steht schlimm; sogar ihr alter Knecht Kaspar verrät sie. Er weiß, wo der Tote begraben liegt, und wird Brigolla hinführen. Die Rynke-Söhne sind verloren.

Nein, sie sind es nicht. Der Theaterbrauch, dem Sudersmann auch hier folgt, schreibt vor, daß alte Knechte treu bis in den Tod sind. Man kann dem Verrat eines altem Theaterknechts ohne jede Aufregung zusehen, weil es sich zweifellos herausstellen wird, daß dieser Verrat kein Verrat, sondern vielmehr die höchste Treue gewesen ist. Und richtig — Kaspers Verrat ist nur ein scheinbarer, — eine List, um seine Herren zu retten. Er führt Brigolla zu einer

Stelle, wo man in ber Erde einen Begrabenen findet; doch ber Leichnam ist nicht ber bes alten Falkner.

Der Romtur sieht, daß es ihm nicht gelingen wird, die Schuldigen zu überführen. Go will er wenigstens ben Blutstreit zwischen Sela und Putig beenden. Er wählt bagu ein seltsames Mittel. Befehl ergeht an die Rynke-Sohne, daß einer von ihnen die Faltners-Tochter heiraten muß. Auf der Stelle haben sie sich zu entschließen — bei Todesstrafe. Bon allen Unwahrscheinlichkeiten bes Dramas ist diese noch die glaubhafteste. Eine absolutistische Laune — vielleicht so= gar, in jener gewalttätigen Zeit, eine Magnahme hoher Staatsweisheit. "Was steht ihr so verwundert, liebe Brüder?" sagt der Romtur zu seinen Rittern. "Entweder sie vertragen sich ober sie fressen einander auf. Mir gleichviel — das Land hat Gottesfrieden." Ein Schimmer von humor umgibt die Greisengestalt des Komturs, die, wenn auch nur mit wenigen Strichen gezeichnet, doch die einzige unter ben Figuren des Studes ift, die eine eigene Physiognomie aufweist.

Das Natürliche wäre, daß Gregor, der ältere Bruder, sich der Zwangsheirat unterzöge. Die Brüder machen jedoch aus, daß Heimeringk die Brigolla zum Altar führt. Ein vernünftiger Grund dazu liegt nicht vor. Aber Gregor muß es tun, weil er ja sonst ganz einfach Melide heiraten könnte und es kein Drama gäbe, wenn man nicht darum bangen müßte, daß er am Ende vielleicht Melide nicht heisten wird.

Im übrigen ist der zweite Akt geschickt geführt und bühnenwirksam, wie eben eine Gerichtsverhandlung mit ungewissem Ausgang auf der Bühne selten ihre Wirkung verfehlt.

Die Che zwischen Seimeringt und Brigolla wird natur-

lich zum Unglud für beide; namentlich die Frau verabscheut den ihr aufgezwungenen Mann und findet ihre einzige Freude darin, ihn zu qualen. Seimeringt hat Brigolla versprochen, daß er ihr als Morgengabe gewähren wird, was sie von ihm verlangt, und Brigolla verlangt Melide. Seimeringt fleht sie an, alles von ihm zu fordern, nur nicht Melide; allein Brigolla bleibt unbeugsam, und Seimeringt muß ihre Forderung erfüllen. Raum ift Melibe ihr eigen, fo ichentt Brigolla fie bem Gregor jum "Buhlichat". Noch am felben Abend foll Melide in Gregors Saus gehen; nun will es bas Unglud, daß gerade in diesem Augenblid Beimeringt von zwei Ordensrittern zum Komtur nach Danzig geholt wird. Melide barf er nicht mitnehmen. Rur bis gum Strand barf sie ihn geleiten. Aber Rasper, ber treue Rnecht, verspricht, daß er sie bort verbergen wird bis zu Beimeringts Wiederfunft am nächsten Morgen. Brigolla bleibt allein mit Gregor gurud, mit Gregor, den fie als Morder ihres Baters haßt und doch zugleich liebt; und kaum hat Seimeringk bas Saus verlassen, so sinten die beiden sich in die Arme.

Das ist alles genau nach der Theaterschablone. Und wenn es auch gänzlich unnatürlich und unglaubwürdig scheint, daß Heimeringk das Mädchen, das er liebt, der Frau ausliefert, die ihn haßt, und daß Brigolla den Mann liebt, der ihren Bater ermordet hat, so wissen wir doch aus manchem früheren Theaterstück, daß es nun einmal so zugeht. Wir wissen, daß deutsche Männer, die ihre "Worthand" gegeben haben, ihr Wort immer halten und es um so sicherer halten, je selbstverständlicher es wäre, daß sie es nicht hielten, — und wir wissen, daß Frauen mit ermordeten Bätern in der Regel nicht umhin können, deren Mörder zu lieben.

Gregor und Brigolla haben die Ehe gebrochen. Was nun, wenn Seimeringt zurückfehrt? Er barf nicht zurückfehren!

Wenn er nachts übers Meer von Danzig nach Sela fahrt, muß bas faliche Feuerzeichen fein Boot jum Scheitern bringen. Der Holgstoß ist an der richtigen Stelle aufgeschichtet. Gregor und Brigolla tragen ihn ab und schleppen das Holz nach dem falichen Ort. Doch Melide, am Strande verborgen, entdedt den teuflischen Anschlag. Sie ruft die Strandfinder Bu Silfe, die eiligst einen neuen Scheiterhaufen bauen. Bugleich mit dem falschen flammt auch das richtige Feuerzeichen auf. So kann das Boot die verderbliche Klippe vermeiden. (Man sollte freilich meinen, daß zwei Leuchtfeuer ben Steuermann erst recht verwirren mußten.) Und schon landet Beimeringt und eilt herbei, in ritterlicher Ruftung. Der Romtur hat ihn zum Ritter geschlagen, weil er Meliden treu war, bie als Fürstenkind erkannt worden ist. Gregor und Brigolla springen in einen Rahn und ertrinfen auf ber Flucht. Der Romtur hat befohlen, daß das Seeräubernest Bela niedergebrannt wird. Den Strandfindern aber gibt er die Freiheit. Seimeringt wird jett Melide nach ihrer Seimat geleiten. Doch Melibe will lieber bei Beimeringt bleiben. Gie blidt ihn flehend an, und er erhebt bas Schwert, mit bem er eine neue Seimat bauen will für sie beibe.

Und nun erscheint ein mächtiger Sultan und erkennt an einem Muttermal Melide als seine Tochter, die er verloren geglaubt hat. Doch nein, das kommt nicht mehr in dem Stüde vor; aber wenn es vorkäme, würde es durchaus hineinpassen; und man durfte nach allem, das vorangegangen war, zum Schlusse auch noch den mächtigen Sultan und das Muttermal erwarten.

<sup>14</sup> Goldmann, Literatenftude.

## "Die Lehrerin"

Bon Alexander Brody

Die Dorftomödie "Die Lehrerin" des ungarischen Autors Alexander Brody wurde bei ihrer ersten Aufführung im "Deutschen Theater" vom Bublitum mit startem Beifall aufgenommen. Die Berliner Rritif gelangte über bas Stud gu anderen Ansichten als das Berliner Bublitum. Einige wenige Rritifer nur äußerten sich lobend; einige andere vermischten ihre Migbilligung mit aufmunterndem Wohlwollen; die Kritifer aber, die vor allem als die "literarischen" gelten oder wenigstens gelten wollen, verurteilten das Stud in icharfen Borten. Das war nicht anders zu erwarten und hat sich in ähnlichen Fällen icon mehrfach ereignet. Diese "literarischen" Rritifer, Die jeden pretiofen Wortdrechfler, jeden Jongleur mit Bergleichen, jeden Aftheten ohne Rraft, Gefühl und Phantasie als eine Hoffnung für das Drama begrüßen, mußten natürlich gegen einen Autor sich ablehnend verhalten, der wirklich eine Soffnung für das Drama bilbet.

Die Gegner des ungarischen Autors in der Berliner Rritik wandten gegen die Dorfkomödie ein, daß sie ein Rührstüd in der Art der BirchsPfeiffer sei, daß der Geist des englischen Gouvernantenromans dieses Drama erfülle. Die Einwendungen sind im wesentlichen berechtigt. Die Gegner übersahen nur eines: daß das Stück bei aller seiner Rührsseligkeit nach Art der "Waise von Lowood" zugleich das Werk eines starken und echten dramatischen Talents ist.

Gewiß, Alexander Brodys Dorftomodie ist ein Rührstud, und sie bemüht sich in der Tat, durch dieselben Mittel die Tränen fliegen zu machen, welche bie selige Frau Charlotte Birch-Pfeiffer mit nie versagendem Erfolg anzuwenden pflegte. Auch in diesem ungarischen Drama wird man dadurch gerührt, daß ein guter Mensch durch bose Menschen verfolgt wird, daß er alle Prüfungen besteht und am Schluß ben verdienten Lohn erhält. Das Lafter erbricht sich, und die Tugend sett sich zu Tisch. Alle die bewährten, altbekannten Gestalten aus den Dramen dieser Gattung treten in der Dorffomobie auf. Man sieht das junge Madchen, das zwar arm, aber tugendhaft, und das nicht nur ichon, sondern auch ebel ist. Man sieht den reichen jungen Mann, ber, wenn er ein Mädden erblidt, auch ichon Anstalten macht, es zu verführen, der jedoch die Seldin des Studes, eben weil fie fo tugenbhaft ift, nicht verführt, sondern heiratet, was erkennen läßt, daß er trot lasterhaften Lebenswandels sich eine un= verdorbene Seele bewahrt hat. Man sieht natürlich auch ben gelbstolzen Bater, ber es nicht über sich bringen fann, seine Einwilligung zur Bermählung seines Sohnes mit dem edlen, aber armen Mädchen zu geben, und es schließlich troß= bem über sich bringt, weil er unter einer rauhen Schale boch ein liebendes Baterherz birgt.

Alle diese so unwahrscheinlichen, der abgebrauchtesten Theaterschablone nachgezeichneten Figuren und Borgänge werden noch unwahrscheinlicher durch den Schauplatz, auf dem das Drama sich abspielt. Der Ort der Handlung ist ein weltentlegenes ungarisches Dorf. Stuhlrichter und Kaplan werden in dem Drama als die unumschränkten Machthaber auf diesem Dorfe geschildert. Und der Autor verlangt zu viel von den Zuschauern, wenn er ihnen zumutet, zu glauben, daß eine Lehrerin, ein armes, schutzloses, in einer solchen

Weltabgeschiedenheit doppelt schutloses Mädchen die Kraft haben soll, den Dorftyrannen Widerstand zu leisten. In Wirklickeit würde die Lehrerin wohl mit dem Kaplan oder mit dem Stuhlrichter sich in Güte einigen müssen, um so mehr, als sie in Wirklickeit kaum würde darauf rechnen können, daß im Augenblick der höchsten Not der Sohn des Dorfmillionärs kommen und sie als Braut heimführen würde, wie sich dies in dem Drama begibt. Denn mag man auch eine noch so hohe Meinung haben von ungarischer Galanterie und Ritterlichkeit, so wird man sich doch nicht gut vorstellen können, daß es zu den Gepflogenheiten ungarischer Millionärs-

fohne gehort, arme Lehrerinnen gu heiraten.

Es fann also Alexander Brody der Borwurf nicht erfpart werben, daß er es sich mit ber Erfindung der Sand= lung für sein Drama gar zu leicht gemacht hat. Bon einem begabten Schriftsteller barf man verlangen, bag er auch auf diesem Gebiete etwas Originelles schafft und es verschmäht, abgenütte Cliches ju benuten. Andererseits ift es gerade wieder eine Eigenheit des dramatischen Talents, daß es manchmal ziemlich strupellos in der Auswahl des Stoffes ist, bag es ked auf die dramatische Wirkung losgeht, ohne sich viel barum zu fümmern, mit welchen Mitteln es sie hervorbringt. Das eben hat die Berliner Kritik so ganglich übersehen, baß ein Autor, auch wenn er die billigften Rührstüdeffette verwendet, sich doch als tüchtiger Dramatifer erweisen fann, während die modernen Aftheten noch lange feine Dramatiter find, wenn sie gleich, um die Driginalität um jeden Preis, die ihr fünstlerisches Programm bildet, auch in der Stoffwahl zu bekunden, die Sandlung ihrer Dramen den vergessensten englischen Dichtern des Mittelalters entnehmen.

So zeigt sich denn das dramatische Talent des Autors vor allem darin, daß die Vorgänge des Stüdes zwar viel-

fach banal sind, daß manche Szenen zwar ärgerlich wirken durch ihre allzu große Rührseligkeit, manche andere findlich erscheinen durch den allzu großen Edelmut der handelnden Personen, - und daß nichtsbestoweniger bas Drama vom Anfang bis zum Ende ben Zuschauer feffelt. Ja, noch mehr - und dies ist das sicherste Zeichen dramatischer Begabung - man weiß bereits im ersten Aft genau, wie das Stud ausgehen wird, und bleibt doch gespannt bis jum Schluß. Das Stud ist gebaut mit jenem Geschick, das heutzutage leider so selten geworden ift, und die Szenenführung verrät eine sichere Renntnis der Buhne und ihrer Effette, wie sie nur fehr wenige unter den modernen deutschen Autoren besitzen. Die Wirkung steigert sich von Alt zu Akt, und ber lette von den drei Aufzügen, den die Berliner Kritik als den ichlechtesten bezeichnet hat, ift in Mahrheit der beste. Denn bas Stud ist eigentlich schon im zweiten Aft zu Ende, und tropdem versteht es der Autor, das schwierige Problem der letten Afte zu lösen, das Interesse neu zu beleben, ja die dramatische Wirkung bis zu ihrem Höhepunkt zu steigern.

Die Berliner Kritik hat nicht nur die dramatische — sie hat auch die poetische Begabung Alexander Brodys überssehen. Neben den falschen Noten einer erkünstelten Sentimentalität werden in der ungarischen Dorfkomödie auch echte Herzenstöne angeschlagen. Ein Autor, der die Figur des alten Pfarrers geschaffen hat, ist ein Dichter — des alten Pfarrers, der in sedem Frühjahr den Tod erwartet, die dahin sedoch das Leben liebt und sich an der Jugend freut, der glaubt, daß der Mensch Millionen Jahre lebt, ein wenig hier unten und sehr lange dort oben, der aber meint, der Herrgott hätte doch vielleicht besser getan, die Zeit zu hals bieren, so daß wir die eine Hälfte drüben, die andere hier verleben könnten.

Überhaupt stellt die große Bahl der Episodenfiguren, die alle wohlgelungen sind, alle ihr besonderes Gesicht haben, ber Erfindungsgabe Brodys das beste Zeugnis aus. Und die Sauptpersonen, so sehr sie vielfach die banale Physiognomie bekannter Melodram-Figuren haben, tragen boch auch manche eigenen Züge, die den Autor als Dichter und Bildner von Gestalten erkennen laffen. Die Lehrerin hat soviel Anmut, soviel maddenhaften Liebreiz, daß man ihr gern ihren unwahrscheinlichen Ebelmut verzeiht. Der so typische junge Frauenverführer ist doch wieder recht originell, weil er ein ungarischer Landjunker ist, ein Lebemann aus der Puszta, der anscheinend treu nach der Natur gezeichnet ist mit seinem heißen Blut, seiner findlichen Gutherzigkeit und - feiner Unfähigkeit, orthographisch zu schreiben. Die besten Figuren des Studes aber sind die reichen Eltern, deren Auftreten im dritten Att die Ursache für die große dramatische Wirkung dieses Schlukattes bildet. Sie haben fast gar nichts Schablonenhaftes an sich; sie sind im Gegenteil unmittelbar der Wirtlichkeit entnommen. Es sind kraftvolle, überaus lebensvolle Gestalten reicher Bauern — lebenswahr in ihrer Särte und Borniertheit — lebenswahr in ihrer Berachtung der Armut - lebenswahr in ihrem Geld- und Familienstolze, von dem namentlich die Frau derart besessen ist, daß sie bis zur äußersten Riedertracht geht, damit ihr die Schande erspart werde, ein armes Mädchen zur Schwiegertochter nehmen zu muffen, - lebenswahr auch in ihrer ungarischen Eigenart, welche namentlich bei dem Manne prächtig hervortritt, der dem Buschauer einen Begriff davon gibt, was dort braugen auf dem Lande weit hinter Budapest ein Besither von Beigen= feldern bedeutet, von endlosen ungarischen Beigenfelbern.

Das Stud ist also boch mehr als ein gewöhnliches Rührsstud, namentlich weil barin ungarische Menschen und unga-

rische Buftande treffend geschildert werden. Diese lebendige, farbenreiche Schilderung macht einen Sauptreiz der Dorfkomödie aus — einen Reiz auch für das deutsche Publikum, dem die Romödie das Leben eines fremden Landes in angiehenden Bildern vorführt. Die Berliner Kritif hat es ebenfalls übersehen, daß der Autor, den sie als einen Dramatifer aus einer ganglich veralteten Schule abgetan hat, nicht nur mit den alten, sondern auch mit den neuen Mitteln arbeitet, und daß er die Milieufdilberung, die Schilberung bes ungarischen Dorfmilieus, gang nach ber modernen, in Berlin erfundenen und approbierten Methode betreibt. Rur gibt er nicht, wie dies die deutschen Naturalisten tun, die eine Sandlung zu erfinden und zu führen nicht imstande sind, ein Milieu statt eines Dramas, sondern ein Drama in einem Milieu. Das Milieu bildet bei ihm lediglich den Hintergrund für das Drama, einen Sintergrund von eigenartigem Rolorit, von dem das Drama nur um so wirkungsvoller sich abhebt.

Das ungarische Dorfgemälde, das der Autor entworfen hat, wird auch durch mancherlei ironische Lichter belebt, die er ihm aufgesetht hat. Magyarischer Chauvinismus wird in satirischer Beleuchtung gezeigt. Der Stuhlrichter versteht es, alle Amtsmißbräuche, die er verübt, als nationale Taten hinzustellen. "Wir sind hier schließlich von Nationalitäten umzingelt," ist seine stereotype Redensart. Auch sonst kämpft das Stüd mit der Waffe des Wizes gegen Mißstände des öffentlichen Lebens in Ungarn. Der Autor verspottet gewissenlose Beamte und zelotische Priester, Despotismus und Klerikalismus. Er steht, wie es dem Dichter gebührt, auf der Seite der Verfolgten gegen die Verfolger, der Schwachen gegen die Starken, der Armen gegen die Reichen; und wenn man troh aller Fehler und Unzulänglich-

feiten sein Stud liebgewinnt, so hat das nicht zulett seinen Grund in dieser warmherzigen, echt demokratischen, echt humanen Gesinnung, welche die Dorfkomödie erfüllt. . . .

Da wird also in einem ungarischen Dorf beim Rantor, bei dem sie wohnen soll, Suga Horvath, die neue Lehrerin, erwartet. Biel kann an ihr nicht sein, wenn sie in dieses Dorf tommt, meint der junge Lehrer, der ben Boften auch nur angenommen hat, weil er nicht länger die Rraft hatte, in Budapest zu hungern, der aber auf der Universität studiert hat, am großen oftjatischen Wörterbuch mitarbeitet und sich einen vom Schidsal verfolgten Philologen nennt. Die Ansicht des Lehrers über die Lehrerin erweist sich als irrig. Suza Horvath erscheint, und es ist, als sei in ber armseligen Kantorstube mit ihrem Eintritt die Sonne aufgegangen. Die neue Lehrerin ist jung und schön; ihre ungezwungene Anmut und Fröhlichkeit gewinnen ihr mit einem Schlage alle Herzen. Der alte Pfarrer holt aus der Tiefe seiner Soutane Apfel heraus und schenkt sie ihr; und er gibt ihr den väterlichen Rat: "Mache die Herren nicht verrückt! Laß' dir die Cour schneiden - aber nur von den Alten!" Sauptsächlich warnt er sie vor dem jungen Stephan Segedus, dem Sohne des Dorfmillionars. Der ist ein Trinfer, ein Spieler, ein Buftling. "Die Frauen fterben für ihn, die Manner fürchten ihn."

Der eigentliche Leiter ber Pfarre und auch der Schulsvorsteher ist der Kaplan, ein finsterer und strenger Priester. Er nimmt die neue Lehrerin ins Berhör. "Stehen Sie auf religiössmoralischer Grundlage?" — "Nein," antwortet Suza Horvath, "ich stehe auf dem Boden, auf diesem schönen unsgarischen Boden." Der Kaplan verweist ihr die "Pester Redensarten"; dabei blidt er doch mit Wohlgefallen auf das schöne Mädchen. "Es wäre in hohem Grade ratsam, wenn

Sie sich einem kaltblütigen, selbstlosen, auf sittlicher Grundslage stehenden Manne anvertrauen würden." Die Lehrerin lehnt ab; sie fühlt sich selbst stark genug; sie bedarf keines Beschützers mit sittlicher Grundlage.

Auch der Stuhlrichter kommt sich die neue Lehrerin anssehen. Als der Vertreter der Staatsgewalt zeichnet er ihr die Grundzüge vor, nach denen im Interesse des Staates der Unterricht zu führen ist. Die Hauptsache ist: "Man muß das Volk nicht mit Kultur bestürmen." Im übrigen bietet der Stuhlrichter sich der neuen Lehrerin gleichfalls als Beschüher an. Er will sie in die ungarische Politik einführen. Auch dieses Angebot hat für Suza Horvath nichts Verlodendes, um so weniger, als sie die politischen Anschauungen des Stuhlsrichters nicht teilt. Sie ist nämlich Sozialistin, "allerdings nur so auf Grundlage des Gefühls."

Eine helle Begeisterung aber hat Suza Horvath im Herzen des Lehrers angefacht. "Kann ich auf Ihre Freundsschaft rechnen?" fragt ihn Suza; und er antwortet mit Emphase: "D, auf weit mehr, Fräulein, auf viel mehr, auf alles!" — "Wissen Sie was?" erwidert die Lehrerin, "bleisben wir objektiv!"

Und nun tritt ins Zimmer des Kantors auch Stephan Segedüs junior, der alle Herzen bricht. Er geht gerade aufs Ziel los und macht noch weniger Umschweise als die andern. Allein er kommt nicht weit. Das schöne Mädchen plaudert freundlich, hat aber nur kühle Antworten auf alle seine Werbungen. Je kühler sie bleibt, um so wärmer wird Stephan. Schließlich spricht er von seinem Schloß, das tief im Walde liegt. In dem Schlosse könnte Suza wohnen, wenn sie nur wollte. "Und Sie unterrichten hier kleine Bauernrangen für 150 Gulden Jahresgehalt und Naturalienzulage; ist das ein Leben für Sie? Der Apothekerin die Hand küssen, die Ge-

liebte des Kaplans werden und schließlich die Frau eines Lehrers, der Zugstiesel trägt? Wollen Sie meine Geliebte werden?" Suza zeigt nach dem Ausgang. "Machen Sie, daß Sie fortkommen!" "Ach was," meint Stephan Hegedüs, "ich werde mit Ihrer Mutter unterhandeln." Nun aber weist ihm das Mädchen die Tür mit einer solchen Energie, daß ihm gar nichts übrig bleibt, als zu gehen. So ein seltsames Frauenzimmer ist ihm noch niemals vorgekommen. Er ist betroffen, empört — und entzüdt.

Der zweite Aft zeigt Suza Horvath in der Dorsschule. Das Stück bietet sonst wenig Gelegenheit zu Regiekunsten. Ein Regisseur, der, wie Max Reinhardt, nach Taten dürstet, kann höchstens eine Dorsschule inszenieren. Diese Aufgabe hatte er sich denn auch nicht entgehen lassen, und so bekam man im "Deutschen Theater" eine Dorsschule zu sehen, die echt ungarisch war die in die kleinsten Einzelheiten. Die kleinen Mädchen gingen zur Schule mit brennenden Laternen und trugen hohe Kanonenstiefeln an den nachten Füßen.

Stuhlrichter und Kaplan unterbrechen den Unterricht, um der Lehrerin aufs neue sich als Liebhaber anzubieten. Der Stuhlrichter droht mit der Schulkommission, die bereits in der Apotheke versammelt ist und noch heute über die Lehrerin zu Gericht siehen wird, deren Lebenswandel Anstoß erregt. Oft spielt des Nachts Zigeunermusik vor ihrem Fenster (die Zigeuner hat natürlich Stephan Hegedüs junior geschickt); man vermutet, daß die Lehrerin heimliche Liebhaber hat. Aber wenn sie am Sonntag vormittags zu ihm aufs Amt kommen will, wird der Stuhlrichter ein Auge zudrücken, und die Schulkommission wird in der Apotheke bleiben. Suza Horvath ruft ihre Schulkinder herein, um den Stuhlrichter zu verhindern, seine schulkommission. "Aber Sie brauchen nur ein Wort

zu sprechen, und ich führe Sie hinaus auf die seligmachende Grundlage." "Ich verabscheue die seligmachende Grundlage," antwortet Suza Horvath, "wenn sie kalt und seucht ist wie Ihre Hand."

Und die Schulkommission tritt wirklich in der Schulstube zusammen. Stephan Hegedüs, der Bater, übernimmt den Borsitz, der Raplan begründet die Anklage, und der junge Lehrer muß das Protofoll führen. Der Raplan hält sein Requisitorium. Die Lehrerin wird angeschuldigt, sich in einem Gespräch mit dem Apothekerfräulein über Seine Beiligkeit ben Papst unehrerbietig geäußert zu haben. Ihre Unsittlichkeit geht ferner daraus hervor, daß der Raplan in der Schub= lade ihres Tisches im Schulzimmer ein Buch gefunden hat - er hat das Buch "gefunden", indem er heimlich die Schublade durchsuchte, — ein Buch also, das von Zola geschrieben und "Die Gunde des Abbe Mouret" betitelt ift. Gine Lehrerin, die ein Buch über die Gunde eines Geistlichen liest! Welche Berworfenheit! Aber es kommt noch ärger. Das Fräulein hat auch mehrfach geäußert, es gebe keinen freien Willen. "Ich sollte nicht wollen können, was ich will?" fragt Stephan Segedüs senior. Und dann der Sauptpunkt der Anklage, die Nachtmusiken. Das Fräulein hat also einen heimlichen Geliebten. Die Rommission vernimmt den Zigeunerprimas darüber, wer sein Auftraggeber sei. Der Primas verweigert die Antwort, obwohl ein Mitglied der Kommission anregt, ihn "törperlich ein bigden zu intereffieren".

Suza Horvath hat diese ganze Prozedur ohne Widersstand über sich ergehen lassen und hat höchstens hie und da durch ein Wort des Hohns, der Verachtung auf die unsinnigen Anklagen geantwortet. Erst als der Kaplan erklärt, er werde ihrer Mutter schreiben, welch eine sittenlose Person sie zur Tochter habe, verliert das arme Mädchen die Herschaft über

sid, die sie muhsam bewahrt hat. Sie weint, sie fleht, sie verspricht, das Dorf sofort zu verlassen. Rur ihrer Mutter foll man nicht ichreiben! "Tranen find ein Schuldbeweis," persichert der Stuhlrichter, der "die ordentliche Richterprüfung hinter sich hat"; und er fügt hinzu: "Das Fräulein ist eine Abenteurerin." Der Raplan stimmt gu. Da wird Suza von ihrer Empörung überwältigt: "Sie — Sie wagen, mir das zu sagen ?! . . . . Sie sind gewiß teine Abenteurer - nur Schurken und Dummköpfe!" Der Stuhlrichter ist indigniert: "Was schleubern Sie uns ins Gesicht? Ich bin der Staat!" — "Und ich die Kirche!" sekundiert der Raplan. - "Dann sind Sie alle, Staat und Rirche, augenverdrehende, plumpe Betrüger!" Suza schreit es heraus, ergreift die Atten auf dem Tisch des Borsigenden und wirft sie der Kommission zerrissen vor die Füße. Und der Lehrer ruft: "Ich auch! Ich auch!" und zerreißt das Protokoll, das er führt. Der Stuhlrichter gibt die Antwort: "Binnen 24 Stunden ift die Schule zu räumen!" Dann verläßt die Rommiffion bas Schulzimmer.

Die Lehrerin und der Lehrer bleiben zurück, beide jeht ausgestoßen und hilflos. Nein, nicht ganz hilflos. Der Lehrer weiß ein Dorf in Siebenbürgen, das lehte vor der Grenze. Herrenleute gibt es da freilich nicht, und Fleisch bekommt man da auch nicht zu essen — nur Mais, das ganze Jahr. Dort sind zwei Stellen frei, für einen Lehrer und eine Lehrerin, und dorthin soll Suza mit ihm gehen, als seine Frau. Suza, die auf der Welt nichts mehr zu hoffen hat, willigt ein, ihr Leben als arme Lehrersfrau im lehten Dorf von Siebenbürgen

au beidließen.

Aber draußen läuten die Schellen eines Fünferzuges. Und schon steht der junge Hegedüs im Zimmer. Eine lange, anmutige und innige Szene zwischen beiden. Am Ende bittet Stephan die Lehrerin, seine Frau zu werden. "Nicht Sie will ich retten — mich will ich retten. Seit Monaten habe ich nicht mehr getrunken. Ich klammere mich an Ihr Rleid. Und kein Stein bleibt auf dem andern, wenn Sie Nein sagen. In Blut und Wein erstidt alles, wenn Sie nicht mein werden!" Ehe sie noch recht zur Besinnung kommt, schließt der wilde Bursche sie in seine Arme. "Aber erst schiede ich Bater und Mutter her, die sollen um Sie werben!"

Das wird — im dritten Aft — eine seltsame Brautwerbung. Vater und Mutter Hegedüs vermögen ihre Wut
darüber, daß der Sohn ihnen diese hergelausene Person als
Schwiegertochter zumutet, daß er sie sogar nötigt, selbst um
deren Hand anzuhalten, kaum zu verbergen, und verbergen
sie auch nicht. Hegedüs senior wirdt um die Braut seines
Sohnes, indem er alles ausbietet, um sie von seinem Sohne
abwendig zu machen. "Meine letzte Magd gäbe ich meinem
Sohne nicht zur Frau," versichert der Bater. Er läßt seine
Kründe hören: Stephan ist im Ropf nicht ganz richtig; seine
Amme ließ ihn einmal fallen. Stephan wird seine Frau
prügeln. "Überdies," fährt der Vater fort, "Stephan besitzt keinen Heller. Alles Geld ist mein. Und ich leiste mir
den Spaß und hinterlasse mein ganzes Vermögen den frommen Brüdern, obwohl ich sie nicht ausstehen kann!"

Dann führt der alte Hegedüs der Lehrerin den Stuhlrichter vor. Derselbe Stuhlrichter, der am Tage zuvor über
sie zu Gericht gesessen und sie aus der Schule verwiesen hat,
ist jett bereit, sie zu heiraten, da der alte Hegedüs eine
schöne Mitgift auszahlen will. Suza wendet sich mit Ekel
ab. Doch der Bater ist mit seinen Mitteln noch immer nicht
zu Ende. Er reicht dem Mädchen die Brieftasche hin und
öffnet seierlich die beiden Fächer: "Das da ist Ochsengeld
aus Wien — das da ist Weizengeld aus Ungarn. 35.000

das eine, 40.000 das andere. Nicht Kronen (verächtlich:) ich rechne nicht nach Kronen — Gulden! So, und nun greifen Sie hinein!" Das Mädchen scheint zu schwanken. "Geld ist Speise für den Hungernden," sagt sie vor sich hin, "ein Heim, Freundschaft, Liebe — alles!" "Jawohl, Geld ist alles," bekräftigt der alte Hegedüs. Suza nimmt die Brieftasche, tut lächelnd einen Kreuzer hinein und gibt sie dem Alten zurück. "Ich habe sechs Kreuzer — einen habe ich Ihnen gegeben. Für mich ist das soviel, wie für Sie die vier Millionen Kreuzer, die Sie mir angeboten haben. Nur will ich dafür nicht Ihr Gewissen, wie Sie das meine."

"Überlaß' sie mir!" ruft Frau Segedüs. Und sie nähert ihren Mund dem Ohr des Mädchens und flüstert: "Werde doch seine Liebste!" Dies ist die Brautwerbung der Mutter.

Nun bricht der Sturm los. Das Mädchen, mit Schimpf und Schmach überhäuft, zum äußersten getrieben, hat nur noch den einen Gedanken: Fort! Selbst der alte Pfarrer vermag sie nicht mehr zu halten. Stephan, der seine Braut holen kommt, fährt wie rasend auf seine Eltern los, da er sieht, was sie angerichtet haben. Er schreit ihnen den Selbstmord seines Bruders Peter ins Gesicht. Der Peter hat sich erschossen, weil er auch nicht heiraten durste, wie er wollte. "In den Tod habt ihr ihn getrieben! Und recht hat er geshabt!" Stephan will den Alten ihr Geld vor die Füße werfen, will sich als Kutscher sein Brot verdienen, wenn Suzanur bei ihm bleiben will. Aber Suza hat genug. Sie streichelt noch einmal die Kahe hinter dem Ofen, dann verläßt sie das Haus.

In dumpfem Schweigen bleiben die anderen zurud. Man hört nur, wie der alte Pfarrer sagt: "Wie das Meer ist die Dummheit der Reichen — unausschöpflich." Da packt der Alte mit mächtigem Griff seinen Sohn an der Schulter und rüttelt ihn auf: "Was sitest du da wie hingefroren? Hast du kein Blut in dir? Hol' sie zurüd!"

Und ehe der Borhang fällt, sieht man noch, wie Segedüs der Junge hinausstürzt, und hört ihn, wie er ruft: "Suza!"\*)

\*) Um Migverständnissen vorzubeugen, möge hier nochmals betont werden werden, daß Alexander Brodys Schauspiel "Die Lehrerin" ganz gewiß nicht als dichterische Tat gepriesen werden soll. Es wird im Gegenteil durchaus nicht bestritten, daß das Schauspiel trop mancher Borzüge, die oben besprochen wurden, ein Rührstud von ziemlich gewöhnlicher Art ist. Aber mag es noch so sehr ein vulgäres Melodram, mag sein innerer, sein dichterischer Wert noch so gering sein, — das alles tritt zurück gegen die eine Tatsache, daß in diesem Schauspiel eine starke bramatische Begabung sich ausbrückt. Das dramatische Talent ist auf unserer heutigen Buhne so selten geworden, daß jedes Stud, in dem es sich endlich einmal wieder zeigt, ernste Beachtung und eine ausführliche Würdigung verdient. Und da die dramatische Fähigkeit, das heißt die Fähigkeit, ein Drama kunstgerecht zu bauen, es buhnenwirksam zu gestalten, aller modernen Buhnenästhetik zum Trop, diejenige Eigenschaft ist und bleibt, die ein Autor, der für die Bühne schreibt, vor allen anderen besigen muß, - so ift ein Stud, in dem fie fich zeigt, eine erfreuliche Erscheinung, wenn es auch ein Rührstück ist. Und ein bühnenwirksames Melodram kommt dem Zwed des Theaters immer noch näher, ist dem Wesen des Theaters immer noch entsprechender, als ein mit allen erdenklichen literarischen Qualitäten ausgestattetes Drama, in dem auch nicht ein dramatischer Nerv pulsiert.

In Ungarn scheint übrigens eine ganze Generation tüchtiger Dramatiker herangewachsen zu sein. Außer Mexander Brody haben wir auf deutschen Bühnen noch Franz Molnar kennen gelernt, der unter anderm ein Lustspiel "Der Teufel" geschrieben hat, das amüsant und stellenweise sogar geistreich ist, und Melchior Lengyel, dessen Drama "Taifun" im ersten Att verspricht, das Berhältnis Usiens zu Europa, der gelben zur weißen Rasse zu behandeln, dieses Bersprechen jedoch leider nicht hält, sondern nach dem ersten Att, der höheren

"Die Lehrerin"

224

Wert besitht, als Boulevardstück sich fortsett. Die Kunst dieser ungarischen Bühnenschriftsteller hat gewiß weder Größe noch Tiese; aber ihre Stücke sind durchwegs interessant, und vor allem sind sie bühnenwirksam. Die Mittel, mit denen diese Bühnenwirkungen erzielt werden, sind allerdings manchmal etwas grob, etwas gar zu strupellos; daß jedoch die neuungarischen Autoren so resolut auf den dramatischen Effekt losgehen und ihn hervorzubringen verstehen, zeigt, daß sie die Lösung der Aufgabe, fürs Theater zu schreiben, am rechten Ende anpacken, daß sie ihr Metier gelernt haben, daß sie echtes Theaterblut haben.

## "Major Barbara"

Bon Bernard Shaw

Bernard Shaws Komödie "Major Barbara", die im Rammer-spielhause des "Deutschen Theaters" aufgeführt wurde, ist wie mandes andere Werk des englischen Dramatikers mehr Gespräch als Romödie. Wohl bildet eine gute Lustspielidee das Thema des Studes; wohl sind auch diesem Thema einige sehr hübsche Lustspielszenen abgewonnen, wie ja überhaupt gegenwärtig auf bem ganzen Gebiet ber internationalen bramatischen Literatur Bernard Shaw ber einzige ist, ber bie Fähigkeit besitht, ein feines Lustspiel zu schreiben. Aber im vorliegenden Falle ist der dramatische Ausbau nicht vollendet. Ober vielmehr der Autor hat so sehr, so vorwiegend das Bedürfnis, seine Ideen mitzuteilen, daß er alles andere außer acht läßt, daß er im Berlaufe des Studes immer weniger bramatisch gestaltet und immer mehr boziert und polemisiert und daß die Figuren seines Studes oft gar nicht auf ber Buhne zu fteben icheinen, um ein Drama zu agieren, sondern lediglich zu bem 3wed, um auseinanderzuseten, wie Bernard Shaw über gewisse Fragen bentt, die unsere Zeit beschäftigen.

Man sollte nun glauben, daß diese Komödie, die so wenig Drama ist, weit eher dazu bestimmt ist, gelesen, als gespielt zu werden, und daß sie im Theater versagen muß. Allein sie tut auch im Theater ihre Schuldigkeit; und obwohl sie nicht gerade pack, so interessiert, so fesselt sie doch vom ersten Moment bis zum letzen. Es zeigt sich,

15 Goldmann, Literatenftude.

daß felbst ein Stud, das mehr ein Wert des Denters Shaw als des Dramatikers Shaw ist, der Buhnenwirkung nicht ent= behrt, weil eben auch Shaw, der Denker, wirkt. Ginen mobernen Buhnenautor gu finden, ber ein Denfer ift, ift an sich schon ein seltener Genuß; und bann gewährt es eine besonbere Freude, gerade diesem Geiste gu folgen, der zwar parabox, aber doch auch so originell und so fühn ist, ber nicht nur glänzend ist, sondern auch tief. Es kommt bazu, daß Bernard Chaw in und mit seiner Zeit lebt, daß er immer wieder die Probleme behandelt, die unser heutiges Leben schafft, so daß seine Dramen — was einen ihrer Hauptreize bildet - zumeist der lebendigsten Gegenwart entnommen find. Das zeichnet diesen englischen Dramatiker namentlich vor ben beutschen Bühnenschriftstellern aus, die so ganglich außer Busammenhang mit unserer Beit stehen, für beren Große und Eigenart ihnen das Verständnis fehlt. Vor allem aber fesseln die Dramen Bernard Shaws durch die Lebensanschauung, die sie enthalten, - durch eine flarblidende Lebensanschauung, die das Leben sieht, wie es ist, in seiner wirklichen, oft so unerfreulichen Gestalt, und doch mannhaft genug ist, es nicht zu verneinen, und die trot alledem an Befreiung und Erhebung, an Entwidlung und Bufunft glaubt. Zwischen allen den Antithesen und Paradoxen, den Possen und Farcen schimmert in Bernard Shaws Romodien eine ideale Ge= sinnung hervor; und der Spotter Shaw ist der Borfampfer eines gesunden, fraftvollen, modernen Optimismus.

Von dieser Lebensanschauung Bernard Shaws erfährt man in keinem seiner bisherigen Werke so viel wie in "Major Barbara". Das Stück behandelt die Heilsarmee, aber es eröffnet weit über sein eigentliches Thema hinaus überraschende Perspektiven ins moderne Leben.

"Major Barbara" ist tein Pamphlet gegen die Beils= armee. Bei einem Denter, wie Bernard Shaw, der stets bemüht ist, ins Wesen der Dinge einzudringen, versteht es sich von selbst, daß er nicht vor den findischen Augerlichkeiten der Seilsarmee Salt macht, die den Sohn der Menge heraus= fordern, sondern daß er das fromme Seer des Generals Booth mit allem Ernste beurteilt, ber einer religiösen Organisation gebührt, die es verstanden hat, Tausende zu begeistern, und bie es sich zur Aufgabe gemacht hat, durch eine großartige soziale Tätigfeit ihr Christentum praktisch auszuüben. "Die Beilsarmee," fagt eine Berfon der Romodie, "ift die Armee der Freude, der Liebe, des Mutes. Sie hat die Angst, die Gewiffensbiffe, die Bergweiflung der alten evangelischen, von der Hölle besessenen Setten verbannt. Sie marschiert, um den Teufel zu befämpfen, mit Trompeten und Trommeln, mit Musit und Tang, mit Fahnen und Palmen, wie es sich für einen Ausflug geziemt, den die selige Garnison vom himmel aus macht. Sie greift den Trunkenbold aus der Aneipe heraus und macht einen Mann aus ihm. Gie findet einen Burm, ber sich in ber Ruche eines Sinterhauses frummt, und siehe! es wird ein Beib."

Die Heilsarmee also, meint Shaw, tut viel für die Erslösung des Menschen; allein sie tut nicht alles. Oder vielsmehr, ihre Bemühungen sind nicht auf das eigentliche Ziel gerichtet. Die Heilsarmee "bekämpft den Teufel, jedoch sie hat seine richtige Adresse noch nicht ermittelt". Sie will den Menschen erlösen, aber sie weiß nicht, daß es für den Menschen nur ein Übel gibt, unter dem er wirklich leidet, das seinen Körper zerstört und seine Seele verdirbt, das die Wurzel aller anderen Übel ist, — und daß man dem Menschen Erlösung nur bringen kann, wenn man ihn von 15\*

diesem Übel erlöst. "Dieses Übel," sagt Shaw, "ist die Armut."

In der Einleitung, die der Autor der Buchausgabe von "Major Barbara" vorausgeschidt hat, heißt es: "Das schreisende Bedürfnis des Bolkes geht weder nach besseren Sitten, billigerem Brot, Mäßigkeit, Freiheit, Kultur, Errettung gesallener Schwestern und irrender Brüder, noch nach Enade, Liebe und himmlischer Gemeinschaft, sondern einfach nach genug Geld. Und das Übel, das bekämpft werden muß, besteht nicht in Sünde, Leiden, Habgier, Pfaffenlist, Regententüde, Monopolwesen, Unwissenheit, Trunksucht, Krieg, Seuche, noch in irgend einem andern der Sündenböde, die die Resorsmatoren opfern, sondern einfach in der Armut."

In seiner paradoxen Art spricht Shaw sogar vom "Berbrechen der Armut". Er meint damit, daß wir alle ein Berbrechen begehen, da wir täglich die Armut vor unseren Augen sehen und nicht auf jede Weise uns bemühen, sie aus der Welt zu schaffen. Und er meint auch, daß jeder an sich selbst ein Verbrechen begeht, der arm ist und sich damit abfindet, arm zu bleiben. Andrew Undershaft, der Ranonen= fabrifant und Millionar, eine ber Sauptfiguren ber Romobie, erklärt im britten Akt folgendes: "Die Armut ist das ichlimmste aller Berbrechen. Alle anderen Berbrechen sind im Bergleich damit Tugenden; jede andere Entehrung ift, damit verglichen, Ritterlichkeit. Die Armut vernichtet ganze Städte, verbreitet entsetzliche Seuchen, ertötet die Seelen aller, die sie sehen, hören oder riechen. Was ihr Berbrechen nennt, ist nichts. Ein Mord da und ein Diebstahl dort, jest ein Schlag und dann ein Fluch — was liegt daran! Das sind nur fo die Bufalle und Rrantheiten des Lebens. Es gibt nicht fünfzig echte Berbrecher von Beruf in London, aber es gibt Millionen armer Menschen, verächtlicher Menschen, schmutziger Menschen, schlecht genährter Menschen, schlecht gekleideter Menschen; sie vergiften uns moralisch und physisch, sie töten das Glück der Gesellschaft."

Und weil nun die Armut ein "Berbrechen" ift, foll jeder sich, soweit es irgend in seiner Macht steht, bavor huten, dieses Berbrechen zu begehen. Das oberfte Dogma in der sozialen Lehre von Bernard Shaw lautet: Jeder soll alle seine Anstrengungen zunächst auf das eine Ziel richten: Gelb zu erwerben. Die tägliche Lebenserfahrung beweist, daß so ziemlich alle Welt nach diesem Grundsatz handelt; trotdem gehört Mut dazu, ihn so rüdhaltslos auszusprechen. Denn in einer Zeit, in der, wie nie zuvor, alles nach Golbe brangt, verlangt merkwürdigerweise bie Gitte noch immer, daß diefer Drang möglichft verdedt und beschönigt werde; und Religion, Moral und gesellschaftliche Konvention verbieten, den Erwerb von Geld als das höchste Ziel des Strebens zu bezeichnen. Die idealen Güter sind wertvoller, als die materiellen, - so lehren Religion, Moral und gesellschaft= liche Ronvention. Gewiß, meint Shaw; nur bildet auch für ben Genuß der idealen Guter ber Besit der materiellen Guter die unerlägliche Borbedingung. Und weil nun Armut von allen Gutern des Lebens ausschließt, von den idealen wie von den materiellen, ist jeder berechtigt, ja sogar verpflichtet, so viel Geld als möglich zu erwerben. Daß aber die Welt= ordnung sich heut in einer Weise gestaltet hat, die das Geld zu einem Mittel macht, um fast alle Lebenswerte zu erringen. ist nach Shaws Ansicht auch tein Unglud. Es ist im Gegen= teil eher erfreulich, daß das Mittel zur Erringung der Lebens= werte gerade das Geld ist, — also etwas, das einem jeden zugänglich ift, bas von einem jeden erworben werden fann.

Doch es ist besser, wenn man Shaw selbst seine Ansschauungen barlegen hört. In ber Einleitung zur Buchaus-

gabe schreibt er: "Die Rinder zu lehren, daß es sundhaft fei, sich Gelb zu wünschen, bas ist der Gipfel der Berlogen= heit und die verderblichste Seuchelei. Die allgemeine Achtung por dem Gelde ift die einzige hoffnungsvolle Tatsache in unserer Zivilisation, die einzige gesunde Stelle in unserem sozialen Bewuftsein. Gelb ist bas wichtigste Ding auf ber Welt. Es bedeutet Gesundheit, Rraft, Ehre, Edelmut und Schönheit ebenso einleuchtend und unleugbar, wie sein Mangel Rrantheit, Schwäche, Schande, Niedrigkeit und Säglichkeit bedeutet. Nicht die geringste seiner Wunderfrafte ist es, bag es gemeine Menschen ebenso sicher zugrunde richtet, wie es edle Meniden fraftigt und forbert. . . . Geld und Leben find ungertrennlich: Geld ift die Bahlftelle, welche die fogiale Verteilung des Lebens ermöglicht; es ist das Leben, so wahr, wie Sovereigns und Banknoten das Geld find. Die erfte Pflicht jedes Burgers ist es, barauf zu bestehen, unter vernünftigen Bedingungen Gelb gu befommen."

Das gilt für den einzelnen. Aber auch das ganze Bolt, führt Shaw weiter aus, das ganze leidende und unterdrückte Bolt soll sich bewußt werden, daß es berechtigt, daß es verspslichtet ist, sich von der Armut zu befreien. Und da auch für jeden von uns die Armut der anderen ein Übel ist, eine Gesahr bildet, so sind wir alle, und so ist namentlich der Bertreter der Gesamtheit, der Staat, verpflichtet, den Armen in ihrem Kampse gegen die Armut zu helsen. "Gegenwärtig sprechen wir gesühllos zu jedem Bürger: "Wenn du Geld brauchst, verdiene dir welches", als ob es ihn allein etwas anginge, Geld zu haben oder nicht zu haben!" Die sozialen Gesehe, Alters= und Krankheitsversicherung und Minimallohn bedeuten die ersten hoffnungsvollen Schritte auf dem Wege, der zur Besreiung des Bolses von der Armut führt.

Auch die Seilsarmee will dem Armen zu Silfe kommen.

Sie will ihm helfen, indem sie ihn erlöft. Doch jede Erlöfung des Armen muß mit seiner Befreiung von der Armut beginnen. Die Beilsarmee nun predigt bem Armen, daß er alles Seil vom Gebet erwarten foll, verspricht ihm eine Entschädigung in der anderen Welt für die Leiden, die er in dieser erdulden muß, und veranlagt ihn so, sich in sein Los gu fügen. Dadurch wird fie gum Sindernis feiner Befreiung. Denn, fagt Chaw, nur wenn ber Arme fich nicht fügt, nur wenn er seines Rechtes, nicht mehr arm zu sein, sich bewußt wird und dieses Recht mit der außersten Entschlossenheit geltend macht, fann er hoffen, sich von der Armut gu befreien. Erft Brot, bann Gebet - erst ein menschenwürdiges Dasein in dieser Welt, bann die Seligfeit in ber anderen - erst Rettung des Körpers, dann Rettung der Seele. Überhaupt, wenn nur der Rörper gerettet ift, so ist die Rettung ber Geele die sichere Folge. Barbara hat als Major der Seilsarmee einen Bekehrungsversuch an einem zerlumpten Rerl gemacht; der Bersuch ist miggludt; und nun richtet ihr Bater, der Ranonenfabritant Undershaft, an sie die Aufforderung: "Bring' mir beinen Lumpen her, und ich will seine Geele retten - nicht mit Worten und Träumen, sondern mit achtunddreißig Chilling wöchentlich, einem gefunden Saus in einer hubiden Strafe und einer regelmäßigen Tätigfeit!" . . .

Das ist im Wesentlichen der Gedankengang der Komödie — ein Gedankengang, wie man ihn so großzügig kaum im Werke eines modernen Bühnenautors seit Ibsen sindet, — ein Gedankengang, dem seder, mag er sich nun zur Zusstimmung oder zum Widerspruch angeregt fühlen, gewiß mit Interesse folgen wird, mit um so größerem Interesse, als auf dem Wege, den die Ideen nehmen, Humor und Esprit ihre ständigen Begleiter sind. Der Dialog funkelt von lustigen Einfällen und sprüht von Geist; und mit einer seinen

und heiteren Runst, mit echter Lustspielkunst hat der Autor seine Gedanken zur Romödie verarbeitet.

Der erste Aft ber Romodie zeigt, wie Mr. Andrew Undershaft, der Ranonenfabritant, einen Besuch bei seiner Familie macht. Dieser Besuch hat folgenden Grund: Die Ranonenfabrit ber Undershaft wurde durch einen Findling gegründet; seitdem besteht die Tradition, daß die Fabrik immer nur auf einen Findling übergehen soll. Die Fabrik foll sich nicht vom Bater auf den Sohn vererben, deffen Unsprüche auf die Leitung des gewaltigen Unternehmens keine andere Begründung haben als die, daß er als Sohn seines Vaters geboren worden ist. "Ich brauche einen Menschen ohne Beziehungen und ohne Schulbildung," fagt Mr. Andrew Undershaft, "das heißt einen Menschen, der überhaupt nicht in Frage fame, wenn er nicht ein ganzer Mann ware." Darum will er, der selbst ein Findling war, die Fabrit wieder einem Findling übergeben und feinen Sohn von der Erbschaft ausschließen. Seine Gemahlin, Lady Britomart-Undershaft, hat sich deswegen von ihm losgesagt. Mr. Undershaft hat lange Jahre getrennt von seiner Familie gelebt und nur aufs reichste für beren Unterhalt gesorgt. Die Rinder sind herangewachsen. Ladn Britomart wünscht jest einmal mit dem Bater über die Zufunft der Rinder zu sprechen, und barum hat fie ihn in ihr haus geladen. Wie nun ber Bater in seiner eigenen Familie Besuch macht, wie er sich durch die Mutter mit seinen Rindern bekannt machen läßt ("Ich hatte doch auch einen Sohn. Bielleicht hast bu die Liebenswürdig= feit, mir den herrn vorzustellen, meine Liebe"), das gibt eine reizende Luftspielfzene, wenngleich die Boraussetzungen, aus benen sie hervorgeht, nicht gerade wahrscheinlich sind.

Röstlich sind die einzelnen Personen geschildert. Lady Britomart und ihr Sohn Stephen vertreten die englische Rorrektheit, die gesellschaftliche und die moralische. Stephen namentlich, der die normale Erziehung eines jungen Engländers genossen hat, sindet in den Grundsähen, die diese Erziehung ihm eingepflanzt hat, die Antwort auf alle, auch die schwierigsten Fragen. Er weiß, was recht und unrecht ist, und ist sich völlig im klaren über Religion und Moral. "Es gibt nur eine wahre Religion und nur eine wahre Moral," erklärt er. Worauf Undershaft antwortet: "Jeder Mensch hat nur eine echte Moral, aber sie ist nicht die gleiche echte für sedermann." Und später ist der Bater boshaft genug, in einem Gespräche über die Jukunst des Sohnes zu sagen: "Er weiß nichts und glaubt, daß er alles weiß. Das weist deutlich auf die politische Karriere."

Dann ist Barbara, eine von Underschafts Töchtern,—
ein schönes Mädchen mit warmem Herzen und edlem Sinne
— eine der von einem idealen Schimmer umwobenen Frauensgestalten, die in manchen Werken Shaws sich finden, die ihren schönsten Schmuck bilden und die erkennen lassen, daß der Satiriker Shaw auch ein Dichter ist. Barbara erträgt es nicht, das übliche Leben einer englischen jungen Dame aus gutem Hause zu führen. Sie will wirken und schaffen, sie sehnt sich nach einer großen Aufgabe. Diese glaubt sie in der Heilsarmee gesunden zu haben; und sie ist ein Heilsstollat von solchem Eiser gewesen, hat solche Erfolge in der Rettung von Seelen erzielt, daß sie zum Major befördert und daß ihr die Fahne anvertraut worden ist.

Ihr Berlobter ist Cusins, ein junger Professor des Griechischen, der, weil er Barbara liebt (Undershaft bemerkt steptisch: "Wie alle jungen Menschen übertreiben Sie gewaltig den Unterschied zwischen einer jungen Dame und einer andern"), auch bei der Heilsarmee eingetreten ist und die Trommel schlägt, mit Virtuosität, wenngleich ohne innere Überzeugung. Cusins, der selbstverständlich zum Schluß Undershafts Fabrik übernimmt und zu diesem Zwed sich sogar als Findling zu legitimieren weiß, tritt in dem Stüd auf als lebendiger Beweis für Shaws Lehrsah, daß es die erste Pflicht jedes Bürgers ist, darauf zu bestehen, unter vernünstigen Bedingungen Geld zu bekommen. Er ist infolgedessen eine gänzelich konstruierte, gänzlich unmögliche Figur, ist jedoch so liebenswürdig, so amüsant, so geistreich, daß man gern seine Unsmöglichkeit vergißt.

Endlich Mr. Andrew Undershaft selbst. Das Borbild, nach dem der Ranonenfabritant gestaltet ist, sind gewisse amerikanische Trustmagnaten. Er foll in seiner ganzen Särte und Rudfichtslosigkeit jenen Großkapitalismus repräsentieren, der kein anderes Ziel kennt als die Anhäufung von Reichtumern. Undershafts Motto lautet: "Dhne Scham!" Er ist annisch genug, von sich zu sagen: "Ich bin ein Millionar; bas ist meine Religion." Und an einer andern Stelle, wo von Erlösung gesprochen wird: "Ich glaube an zwei Dinge, die für die Erlösung nötig sind: Geld und Schiefpulver." Ein verhungerter armer Teufel äußert in einem Gespräch mit Undershaft: "Ich möchte nicht Ihr Gewissen haben nicht um Ihr ganges Einkommen." Undershaft erwidert: "Ich möchte nicht Ihr Einkommen haben — nicht um Ihr ganges Gemiffen." Auch Undershaft ift nämlich ein geistvoller Mann, wie alle Personen, die Bernard Chaw reden läßt. Und ba er so viel Geist besitht, da er so viel Schönes und Bedeutendes au sagen hat, wirft er nicht unsympathisch, trot der Brutalität seiner Grundfate. Zugleich beutet ber Dichter an, daß selbst die Gewissenlosigkeit eines Undershaft doch auch einem ethischen Zwede zugute kommt, daß auch die Millionen, die er gusammenrafft, indem sie Tausenden von Arbeitern ein erträgliches Leben sichern, bei bem großen Erlösungswert mitwirken, bem Werk der Erlösung von der Armut. Der Fortschritt und die Entwicklung der Menschheit sind die höhere Macht, die auch die Millionengroßmacht eines Underschaft, er mag es wollen oder nicht, in ihren Dienst stellt. So denkt es sich wenigstens der Dichter; und so ist es wohl zu verstehen, wenn Underschaft, dessen Werkstätten und Arbeiterhäuser eine eigene Stadt bilden, auf die Frage: "Wer beherrscht diesen Ort?" die dunkte Antwort gibt: "Ein Wille, von dem ich ein Teil bin."

Das sind die Hauptpersonen des Lustspiels, dessen hübsche und originelle Grundidee in einer Wette besteht, in einer Wette um Seelen nach dem Muster derzenigen, die im Vorsspiel zum "Faust" der Herrgott mit dem Teusel abschließt. Im Berlauf des Besuches, den im ersten Atte Mr. Undershaft dei seiner Familie abstattet, lernen Vater und Tochter sich gegenseitig kennen und schähen. Jeder möchte des andern Seele gewinnen, jeder setzt sein Glaubensbekenntnis auseinsander und möchte den andern dazu bekehren. Schließlich kommt folgender Handel zustande: Undershaft verpflichtet sich, Barbara in dem Schuppen in West-Ham zu besuchen, wo die Heilsarmee ihr Hauptquartier aufgeschlagen hat, und Barbara verspricht, am folgenden Tage dem Mr. Undershaft in seinen Kanonenwerken einen Gegenbesuch abzustatten.

Der zweite Aft spielt im Schuppen zu West-Sam bei der Heilsarmee und zeigt, wie Barbara ihre Wette verliert. Undershaft erscheint pünktlich, er bringt die größte Sympathie, das größte Entgegenkommen für die Heilsarmee mit, er leistet Barbara bei ihren Barmherzigkeits= und Bekehrungs= werken Gesellschaft — aber er weicht keinen Schritt von seinem Bekenntnis, das sich in die Glaubenslehre: "Ich bin ein Millionär" zusammenfaßt. Ja, seine Lehre triumphiert sogar über diesenige der Heilsarmee; und nicht nur, daß es Bar-

bara nicht gelingt, ihren Vater zu bekehren, — macht auch noch der Vater den Glauben der Tochter an die Heilsarmee zunichte.

Als ihre heiligste Aufgabe betrachtet die Beilsarmee die Befferung ichlechter Menichen; mit befonderer Liebe und Begeisterung hat Major Barbara bieser Aufgabe sich hingegeben. Eine Szene im zweiten Aft der Romodie, eine Szene von großer psnchologischer Feinheit, zeigt, wie Major Barbara sid bemuht, einen Ubeltater zu bessern. Gin Buhalter hat einem Seilsarmeemadchen, einer Untergebenen von Major Barbara, einen Fauftschlag versett. Nachher ichamt er fich der rohen und feigen Tat und hat das dringende Bedürfnis, von dieser peinigenden Empfindung loszukommen. Er bietet alles mögliche auf, um Barbaras Bergebung zu erlangen, und bringt zulett sogar ein Goldstüd für die Beilsarmee herbei. Allein Barbara weist alles zurück und sucht dem Burichen flar zu machen, daß eine Tat, die ein Menich getan, ihm kein anderer vergeben, und daß nur der Täter selbst sich von Gemissensqual und Reue befreien tann, indem er sich beffert. Db dies wirklich die Ideen der Beilsarmee find, mag dahingestellt bleiben; jedenfalls sind es diejenigen von Bernard Shaw, der dafür die Formel von der "Unerbittlichkeit der einmal begangenen Tat" geprägt hat und dieser Formel die tiefen und wahren Worte hinzufügt: "Man wird niemals hohe Sittlichkeit von Menschen erreichen, die sich einbilden, ihre Missetaten seien widerruflich und verzeih= liá."

Barbaras Besserungswerk wird unterbrochen durch eine hohe Würdenträgerin der Heilsarmee, die frohe Kunde bringt. Die Heilsarmee ist in großer Not; sie braucht viel Geld für ihre Armenpslege; und sie muß zehntausend Pfund haben, um ihre Schuppen in West-Ham und anderen Stadtteilen

offenhalten zu können. Nun teilt die Kommandantin mit, daß das heißersehnte Geld gefunden ist. Ein großer Branntsweinbrenner will fünftausend Pfund geben. Bleibt also nur noch die Hälfte aufzubringen; und es versteht sich von selbst, daß Mr. Undershaft sich bereit erklärt, die übrigen fünfstausend Pfund beizusteuern.

Dies bedeutet das Ende von Barbaras Laufbahn als Major der Heilsarmee. Eben hat sie sich noch geweigert, von einem Übeltäter Geld anzunehmen, und hat seine Seele verlangt. Und hier sind zwei Männer, deren Tun von einer ganz ungeheuren Berderblichkeit ist, — ein Branntweinbrenner, der das Bolk vergistet, und ein Kanonenfabrikant, der den Bölkern die Werkzeuge liefert, um sich gegenseitig zu morden, — und hier läht die Heilsarmee mit sich handeln, von diesen Übeltätern fordert sie nicht die Seele, sondern sie nimmt ihr Geld. So ist die Heilsarmee sich selbst untreu geworden, und Barbara kann ihr nicht mehr treu bleiben.

Im nächsten Akt besucht die gesamte Familie den Mr. Undershaft in seiner Kanonenfabrik, besichtigt die mustershaften Arbeiterwohlfahrtseinrichtungen des Etablissements und hört dem Kanonenfabrikanten zu, der in einem Redestrom, der ergiebiger ist als je zuvor, seine Weltanschauung darlegt. Und Barbara entschließt sich, mit ihrem Bater zu leben, nicht ohne natürlich ihren Verlobten Cusins zu heiraten, der, wie erwähnt, die Fabrik übernehmen wird.

Aber dieser Entschluß ist nicht nicht etwa die Kapitulation des Majors Barbara. Denn Barbara will weiterkämpfen, wenn auch nicht mit den Waffen der Heilsarmee. Mr. Underschaft hat einmal geäußert: "Es ist eine leichte Sache, hungernde Menschen zu bekehren mit einer Bibel in der einen Hand und mit einem Stüd Brot in der andern." Durch Bersabreichung von Brot, durch Berheißung von Himmelslohn

will Barbara nicht mehr bekehren. "Laßt Gottes Werk um seiner selbst willen geschehen," ruft sie aus, "das Werk, das zu tun er uns erschaffen mußte, weil es nur von lebenden Männern und Frauen vollbracht werden kann!" Die lebendige Einwirkung des Menschen auf den Menschen, der Segen, den eine edle Frau um sich verbreitet, das allein werden fortan Barbaras Kampsmittel sein. So wird sie auch in Zukunft Seelen retten, und so wird Major Barbara mit ihrer Fahne sterben.

## "Richard III." im "Röniglichen Schauspielhause"

Das "Königliche Schauspielhaus" ist zur Zeit in Berlin das einzige Theater, in bem die Rlassiker wenigstens einigermaßen zu ihrem Rechte fommen. Gewiß fehlt es dort, wie überall, an schauspielerischen Individualitäten; aber bas Ni= veau der Darstellung ist doch ein sehr achtungswertes. Gewiß ist, was ja das Erbübel der Berliner Königlichen Buhne bildet, der Ion der Schauspieler manchmal allzu pathetisch und beklamatorisch; aber die meisten verstehen es doch wenigstens, Berje und Proja zu sprechen, was in einer Epoche. in der auf den deutschen Buhnen die Sprechkunft ganglich in Verfall geraten ist, nicht hoch genug angeschlagen werden kann. Gewiß macht sich der Hoftheater-Geist allzu bemerkbar in mancher Borstellung, die ihren Schwung verliert, weil gar zu sehr nach Vornehmheit getrachtet wird; aber auf der an= deren Seite erweden die Rlassifer-Aufführungen des Röniglichen Schauspielhauses fast sämtlich ben Eindruck, daß in ihnen das Drama als die Hauptsache gilt und daß man nach besten Rräften bemüht ist, zum Ausdrud zu bringen, was der Dichter erstrebt hat. Das will etwas sagen in der Zeit Max Reinhardts, in der Zeit der "genialen" Regisseure, die im Ausstattungsprunt die Dichtung erdrücken und benen bas flassische Drama überhaupt nur als Mittel bient, um ihre Inszenierungsfünste zu produzieren. Die "moderne" Kritit behandelt natürlich das "Rönigliche Schauspielhaus" mit Nichtachtung. Ein Rritifer fann überhaupt seine Modernität durch nichts deutlicher beweisen, als dadurch, daß er auf das Schauspielhaus

schimpft. Nun ist, wie gesagt, im "Königlichen Schauspielhause" gewiß Manches zu tadeln; aber die Verachtung der Modernen ist gänzlich ungerechtsertigt, und man wird es vielleicht dem Berliner Hoftheater einst noch danken, daß es sich so gänzslich vom "Reinhardtismus" freigehalten, daß es die Klassiker weiter in der Art dargestellt hat, in der sie früher gespielt worden sind, und daß es die Errungenschaften der Vergangenscheit bewahrt hat in einer Zeit, die jeden Zusammenhang mit der Tradition verloren hat.

Insbesondere die Shatespeare-Aufführungen des "Röniglichen Schauspielhauses" sind sehenswert trot ober gerade wegen derjenigen der Reinhardt-Bühne. Seit einigen Jahren hat die Hofbühne daran gearbeitet, einen Influs der Rönigs= Dramen zustande zu bringen, und so hat sie benn auch, in einer verdienstlichen Aufführung "Richard III." wieder ins Repertoire aufgenommen, welches Drama in Berlin lange nicht gespielt worden ift. Da man bei einer Rlassifer-Borftellung des "Königlichen Schauspielhauses" nicht über die Gestalt gu berichten hat, die ein Regisseur, der sich in Buhnenbildern "auslebt", dem Stude gegeben hat; da im Gegensake zur Reinhardt-Buhne, wo man Chakespeare-Dramen von Max Reinhardt zu sehen bekommt, die Shakespeare-Dramen im "Röniglichen Schauspielhause" von Shakespeare selbst sind, so hat auch der Referent die Freude, sich ausschließlich mit dem Dichter und seinem Wert beschäftigen zu durfen.

Im "Königlichen Schauspielhause" sieht man also wieder einmal den schlimmen Gloster über die Bühne hinken. Am Sarge des gemordeten Königs wird die Witwe seines Sohnes von dem Mörder gefreit, der auch ihren Gatten erschlagen, und Clarence wird im Tower hinterrücks erstochen. Untat häuft sich auf Untat, die Szene hallt von Weiberflüchen wider, Gespenster streichen um das Lager des Verbrechers. Zum

Schlusse unterliegt die Hölle, Richard fällt, und Richmond, der Gottes Streiter ist, setzt sich die Krone Englands auf das Haupt.

Das ist sehr spannend und manchmal sehr ergreifend manchmal, nicht immer. Einiges ist gar zu historisch. Um alles mitgenießen zu können, sind bedeutende Bortenntniffe in ber englischen Geschichte nötig. Shakespeare spricht zu Leuten, bie in den Zwisten der Sauser Port und Lancaster, in ben Rriegen der weißen und roten Rose genau Bescheid wissen. Diese Leute waren im Parkett des Londoner Globe-Theaters gegen Ende des sechzehnten Jahrhunderts sicherlich zahlreicher vorhanden, als am Anfang des zwanzigsten Jahrhunderts im Partett des Berliner Schauspielhauses. Es ist ein Nachteil der Unsterblichkeit, daß der Dichter sein Bublifum überlebt. Wer die englische Geschichte des Mittelalters nicht gegen= wärtig hat, soll wenigstens die Erinnerung an Shakespeares "Beinrich VI." mit ins Theater bringen, zu bessen drei Teilen "Richard III." die Fortsetzung bilbet. In dem späteren Drama führen viele Beziehungen auf bas frühere gurud. Die Exposition zu "Richard III." steht in "Beinrich VI." Darum ist es so schwierig, sich unter all' ben Rönigen gurechtzufinden, die in "Richard III." vorkommen. Das Stud ist voll von Königen, und alle spielen eine Rolle — die regierenden Rönige und diejenigen, die regieren möchten, die lebenden, die sterbenden und die toten.

Bon all den Königen, und nicht von den Königen allein, stammen all die Witwen, die in dem Drama auftreten. Der Mörder geht seinem Ziele zu, und in schwarzer Schar ziehen jammernd und verfluchend die Witwen hinter ihm drein, als sichtbare Zeichen der Trauer, die er auf seinem Wege zurückläßt. Das ist eine großartige dichterische Vision. Wenn es nur nicht gar so viel Witwen wären! Es wird so viel gemordet, 16 Goldmann, Literatenstücke

daß man die Ubersicht verliert; eine gang besondere Aufmerksamkeit ift nötig, um sich immer barüber klar zu sein, gu welchem toten Manne jebe biefer ichwarzen Frauen gehört. Einmal halten sie untereinander so eine Art Repetitorium ab - vielleicht um sich selber zurechtzufinden: "Dein war ein Eduard, doch ein Richard schlug ihn, - Dein war ein Richard, doch ein Richard schlug ihn, — Mein war ein Richard auch, und du erschlugst ihn, - Dein war ein Clarence auch, und Richard schlug ihn 2c." Das ist überaus tompliziert. Budem gibt es Witwen aus verschiedenen Ermordungszyflen. Es gibt Witmen, die zu dem Drama gehören, weil ihre Männer darin umgebracht werden, und es gibt Witwen, die zu bem Drama gehören, weil ihre Manner in einem anderen Drama umgebracht worden sind. Rurgum, es ist nicht leicht, sich gu= rechtzufinden. Margaretha, Witwe König Seinrichs VI., steht ganz in einem anderen Drama und tritt in "Richard III." nur auf, um Diesem ober Jenem unangenehme Dinge zu sagen. Diese Witwe wird zum Verfluchen verwendet. Sie und da, wenn einige Leute auf der Buhne versammelt sind, erscheint fie, ohne daß ein Grund für ihr Erscheinen vorläge, und ruft das Verderben auf die Anwesenden herab. Ihre Flüche wirfen ficher. Webe bem, ber bavon getroffen wird! Aber während man mit ben meisten anderen Witwen bramatisch bekannt gemacht wird, indem man die Ermordung ihrer Män= ner zu sehen befommt, begreift man hier eigentlich nicht recht, warum diese Dame, die man nicht kennt, sich gar so fehr ereifert.

Margaretha flucht wundervoll. Sie sagt zermalmende Verse. Es ist kein Wunder, daß der verloren ist, den diese tötlichen Worte treffen. Die Dichtung spricht hier die Sprache der Hölle. Sie spricht die Sprache hinreißender Leidenschaft, wenn vor der Schlacht die beiden Feldherren, Richard und

Richmond, ihre Truppen zum Kampfe anfeuern. Namentslich von Richards Rede vor der Schlacht schreibt Georg Brandes: "Es ist eine Wildheit, ein Hohn, eine volkstümsliche Beredsamkeit in Richards Worten, wogegen das Pathos der Marseillaise deklamatorisch, ja akademisch erscheint." Übershaupt ist, mag auch sonst manches alt geworden und verblaßt sein, das Unsterbliche in dem Drama die Sprache — diese Sprache, die an Ideen (Otto Ludwig widmet der "Gesdankenhaftigkeit" des Dialogs in "Richard III." ein eigenes Kapitel), ebenso reich ist, als an herrlichen Bildern, diese Sprache voll Geist, Kraft und Schönheit.

"Richard III." ist ein Jugenddrama Shakespeares. Daher vielleicht die über alle Magen duftere Weltanschauung, die es erfüllt. Es ist ber Bessimismus nach ben erften Enttauschungen — von allen Arten des Pessimismus die radikalste. Die Jugend bringt ein Programm mit, nach dem die Welt sich zu richten hat; und da die Welt sich nicht danach richtet, wird sie überhaupt abgesehnt. Erst später lernt man die große Weisheit, daß dem Menschen, weil die Welt sich ihm jedenfalls nicht anpaßt, nichts übrig bleibt, als sich der Welt anzupassen, und daß das viele Schlechte, das nun einmal zur Welt gehört, ertragen werden muß und ertragen werden fann, indem man versucht, eine Rompensation bagegen in dem we= nigen Guten zu finden, das ja schließlich doch auch zur Welt gehört. Immerhin, der Kontrast muß ungeheuer gewesen sein zwischen dem Bilde des Lebens, das in seinem Ropfe ein Jüngling trug, der William Shakespeare hieß, und der jämmerlichen Wirklichkeit. Die Enttäuschung, die bieser Kontrast gebar, hat das Jugenddrama inspiriert. Es ist ein Drama. in dem das Gute mit Sicherheit dem Schlechten unterliegt. Gewalt tritt alles Recht zu Boben. Die Lüge triumphiert,

die Unmenschlichkeit siegt. Wer am besten morden kann, ist König. Das Gewissen regt sich nirgends. "Es wird aus Städten und Fleden vertrieben als ein gefährlich Ding, und sedermann, der gut zu leben denkt, verläßt sich auf sich selbst und lebt ohne Gewissen," wird in dem Drama gesagt. Und mit Liebe und Treue ist es so bestellt, daß die Frau, die den gemordeten Bater ihres gemordeten Gatten zu Grabe geleitet, sich in den Mörder verliebt, der ihr begegnet.

Diese schaubervolle Welt wird von einem haarsträubenden Schurten beherrscht. Das zeigt sich gleich zu Anfang ber Tragödie. Das Stud beginnt mit einem Monolog, in dem Richard dem Publifum mitteilt, daß er ein Bosewicht ist. Etwas findlich, dieje Mitteilung. Denn in Wirklichkeit gibt es faum einen Schurten, ber fich einen Schurten nennen möchte, icon deshalb, weil fast jeder Schurke sich für einen ehrlichen Mann halt. Allerdings ift Richard ber ichwarzeste Bosewicht, der jemals da war. Er ist ganz einheitlich schwarz, sozusagen schwarz rundum, ohne irgend welche lichte Stelle. Auch hierin zeigt sich, daß ber Dichter jung war, ber "Richard III." ichrieb. Denn die Jugend, welche die Bojewichter im wesentlichen doch nur aus der Theorie kennt, pflegt sie sich als eine besondere Art Menschen vorzustellen: fie find schwarz, und die anderen find weiß; fie find ichlecht, und die anderen find gut oder wenigstens beffer; und die schlechten Menschen üben das Bose gleichsam als Beruf aus, den ganzen Tag lang. Dieser jugendlichen Auffassung widerfpricht bas Leben, in dem Gut und Bofe fo burcheinander gemischt find, daß es feine Schurferei gibt ohne ein wenig Ehrlichkeit, und wohl auch keine Chrlichkeit ohne ein wenig Schurferei.

Die jungen Dichter haben eine Borliebe für bose Men= schen. Rein Jugenddrama ohne einen furchtbaren Intri= ganten. Der junge Shakespeare hat den britten Richard geschildert, und der junge Schiller ben Frang Moor. Der Richard ist aber eine bem Franz weit überlegene Ranaille. Frang Moor ift ein übeltäter, weil er eben als übeltäter auf die Welt gekommen ist; er ist schurkisch aus keinem anberen Grunde als aus Schurferei. Singegen hat Shakespeare ben Richard III., ben er in ber Chronik als historische Figur vorfand, mit großartigen Zügen psychologisch motiviert. "Bon ber Natur um Bildung falich betrogen," ward Richard in die Welt gesendet. Aber er ist nicht gesonnen, sich betrügen gu laffen, wenn auch die Natur, die übermächtige Natur felber ber Betrüger ift. Ubermacht? Es gibt feine Ubermacht. Durchdringender Berftand und eiferner Wille können auch die Natur zwingen. Und Richard fämpft gegen die Natur, um ihr mit Gewalt den Anteil an den Serrlichkeiten der Erde gu entreißen, ben fie ihm verfagt hat. Er ringt banach, fein Schidsal von sich abzuschütteln und sich aus eigener Rraft ein neues zu schaffen. Dieser Ringkampf Richards gegen bas Schickfal macht ben Inhalt des Dramas aus. Das Drama spielt sich ab zwischen bem Menschen und ber Natur; und die Frage: "Wer wird stärker sein?" Schafft die bramatische Spannung.

Lessing, als er über Weissen, Richard III." schrieb, hat sich bemüht, den Nachweis zu erbringen, daß auch ein Schurke dramatisch sein könne. Er hat versucht, diesen Charakter mit der aristotelischen Formel von Furcht und Mitseid in Einklang zu sehen, welche damals als Geseth die Tragödie beherrschte. Wir haben heute mit der aristotelischen Formel nichts mehr zu tun. Wir können ruhig zugeben, daß Richard III. Furcht einzussischen vermag, aber Mitseid keineswegs. Trohdem wirkt er auf der Bühne. Er wirkt, wie eben ein Spieler wirkt, der eine verwegene Partie durchführt. Jedes hohe und kühne

Spiel ist dramatisch; und das Dramatische an diesem Drama ist, daß es ein hohes und fühnes Spiel vorsührt.

Die Tragödie von Richard III. ist also, soweit die Hauptssigur in Betracht kommt, eher aufregend als erschütternd. Erschüttern kann im Drama doch nur das Menschliche. Richard aber wächst weit über das Menschliche hinaus. So ist er eigentlich ein Mann ganz nach dem Herzen der modernen Philosophie. Er spricht, als wenn er Nietziche gelesen hätte: "Gewissen ist ein Wort für Feige nur, zum Einhalt für den Starken erst erdacht." Durch die praktische Anwendung dieser Herrenmoral gelangt er auf den Thron, nachdem er den Weg dahin sich freigemordet hat. Hier hat man endlich einmal Gelegenheit, von dem heutzutage so viel gerühmten Übermenschen sich ein Bild zu machen. Der Übermensch sieht aus wie Richard III.

Richard hat drei Afte lang gemordet. Alle, die Anspruch auf den Thron haben, sind beseitigt, und Richard sest sich im vierten Afte die Krone auf. Nun erwartet man den Sobepuntt bes Studes: Welch ein Rönig wird dieser Mörder sein? Wie wird er regieren? Wie wird ber größte bramatische Dichter diese größte bramatische Aufgabe lofen, einen Berbrecher zu zeigen, der die höchste Würde der Welt ausübt? Es ift erstaunlich, daß er nicht den mindesten Bersuch macht, sie zu lösen. Der erwartete Söhepunkt des Dramas bleibt aus. Richard regiert überhaupt nicht. Er ordnet noch rasch einen Mord an, diesmal zur Abwechslung einen doppelten, und zieht gleich ins Feld. Bom Throne steigt er unmittelbar aufs Pferd; und man weiß, daß er bald barauf für ein Pferd fein Rönigreich hinzugeben bereit ift. Warum die Gile? Gewiß, Richmond, ber "fade Richmond", ift von der Bretagne herübergesegelt und hat Truppen gelandet. Der Feind brängt. Aber wenn ber Dichter nur gewollt hatte, fo hatte

die Überfahrt von der Bretagne nach England etwas länger gedauert. Richard hätte einen Aft lang regiert, und Richmond hätte erst im nächsten Aft zu drängen angesangen. Weshalb also bleibt uns der Dichter die psychologische Pointe des Dra-

mas schuldig?

Er bleibt sie uns schuldig, weil nichts davon in dem Historien-Buche steht, das ihm als Quelle gedient hat. Wie zu manchem anderen seiner Dramen, so hat er auch den Stoff gu diesem aus Solinsheds Chronif entnommen. Solinshed, oder vielmehr Thomas Morus, dessen Geschichte Richards III. Solinshed in sein Buch aufgenommen hat, enthält feinen Bericht über die Ausübung der Herrscherwurde durch Richard III. Folglich übt er auch im Drama nicht die Berricherwurde aus. Man muß Solinsheds Geschichte lesen, um zu sehen, mit welcher peinlichen Genauigkeit Shakespeare sich an sie gehalten hat. Das Drama war von Anfang an gar nicht auf eine pinchologische Pointe angelegt. Was von Pfnchologie in dem Stude ift, ist nur so nebenher, halb unbewußt vielleicht, hineingekommen. Die Hauptsache war: die Geschichte Richards III. auf die Buhne zu bringen, so wie sie im Buche stand. Rein Detail, auch nicht das kleinste, ist ausgelassen. Richard kommt in die Ratsversammlung, die den Tod des Lord Hastings beichließen wird, und bittet ben Bijchof von Eln, ihm Erdbeeren aus seinem Garten holen zu lassen. Es hat im Drama nicht den mindesten Sinn, daß Richard in diesem Augenblide sich Erdbeeren holen läßt. Aber der Chronist hat diese Einzelheit verzeichnet. Folglich muß Shakespeares Richard ebenfalls Ap= petit auf Erdbeeren befunden, ehe er den Lord Saftings aufs Schaffot führt, so dunkel auch ber Zusammenhang bleibt zwischen dem Tode dieses Würdenträgers und den Erdbeeren des Bischofs von Eln.

Warum so viel historische Treue? Bielleicht hat es bas

Publitum so gewollt, das immer sein Augenmert vor allem auf das Stoffliche richtet. Bielleicht tam es den Berrichaften im Parkett des Globe-Theaters viel weniger darauf an, eine neue Dichtung von Shakespeare kennen zu lernen, als vielmehr darauf, den Richard III., jenen blutigen Richard, ber so schredliche Erinnerungen im Lande zurückgelassen hatte, leib= haftig auf der Bühne zu sehen. Je leibhaftiger der Richard war, um so besser war bas Stud. Darum mußte Chakespeare so genau seinen Solinshed lesen. Darum mußten sogar bie Erdbeeren des Bischofs von Eln auf das Theater. Der Dichter folgt Schritt für Schritt dem Chronisten. Holinshed, nicht Shatespeare bestimmt ben Gang ber Sandlung. Und wie die Siftorie ein Sintereinander von Ereignissen ift, so ist dieses Drama, das sich, unter Bergicht auf einen kunftgerechten dramatischen Aufbau, von der Sistorie allein seinen Weg vorzeichnen läßt, ein Sintereinander von Szenen geworben, benen allein die Sauptfigur einen bramatischen Busammenhang gibt, eine Aufreihung von Bildern, von "gewaltigen Freskobildern", wie Lessing sagt. Deshalb wird man dem Urteil Otto Ludwigs, daß "Richard III." das Muster eines historischen Dramas sei, kaum beipflichten konnen. Das Stud ist fein Muster eines historischen Dramas, weil darin Sistorie und Drama sich nicht gegenseitig anpassen, weil vielmehr die Sistorie als unumschränkte Gebieterin über das Drama schaltet. "Richard III." ist weniger ein Drama als eine bramatisierte Chronif.

Unter diesen Umständen gibt vom dramatischen Genie Shakespeares die Tragödie mehr in einzelnen Szenen Runde, als in ihrer Gesamtheit. Der Dichter ist den Weg gegangen, den ihm der Chronist anwies. Aber manchmal hat er Halt gemacht, um dieses und jenes auszumalen. Da offenbart sich in unvergänglichen Zügen das Walten der Meisterhand.

Man muß sich diese Stellen heraussuchen, man muß das Drama szenenweise genießen.

Bon allen Szenen die berühmteste ist diejenige, die sich am offenen Sarge Ronig Beinrichs IV. abspielt zwischen Anna und Richard, der den König und dessen Sohn Eduard, Annas Gemahl, ermordet hat. "Ward je in dieser Laun' ein Weib gefreit?" Die Frage ist nur, ob es tatsächlich möglich ift, in solcher Laune ein Weib zu freien. Shakespeare war auf die Frauen schlecht zu sprechen, als er die Szene schrieb. "Da seht die Weiber!" sagt der Dichter. "Gie können keinem widerstehen, der ihnen schmeichelt. Gie werfen sich dem Morder ihres Gatten in die Arme, wenn er ihnen versichert, daß sie ein schönes Gesicht haben." Man merkt sehr deutlich, daß die Szene gegen Irgendeine geschrieben ift, gegen Irgendeine, die dem Dichter Herzeleid bereitet hat, weil sie Irgendeinem nicht widerstanden hat. Für die Gunden dieser Ginen muß die arme Pringessin Anna bugen. Sie ist babei boch gar gu übel weggekommen. So eitel und pflichtvergessen ist wohl Reine. In Wirklichkeit hatte Anna mit Entzuden zugestoßen, als der Mörder ihr seine Bruft bot, - mit Entzuden um so mehr, da der Mörder abschredend häglich war. Die Ginnes= änderung ist nicht genügend motiviert. Es ist undenkbar, daß eine Frau in fünf Minuten vom grenzenlosen Abscheu gur Liebe gelangt. Namentlich die fünf Minuten sind unwahr= scheinlich. Wenn es noch fünf Tage wären!

Die Brautwerbung am offenen Sarge ist gar zu paradox. Die erste Szene, die hinreißt und erschüttert, ist jene, die den Tod des Clarence schildert. Düster schleichen die Ahnungen der Katastrophe voraus: dieser Traum des Clarence mit der wundervollen Beschreibung des Meeresgrundes, diese seine prophetisch schwermütigen Worte über den Unwert aller fürstlichen Herrlichseit, die "ein äußter Glanz nur ist für eine

inn're Last.!" Nun stredt er sich aufs Lager nieder, um im Schlaf sein Leid zu vergessen. Da aber kommen schon die beiden Mörder. Trokdem ist es noch fraglich, ob Clarence sterben wird. Denn von ben beiden Mördern ift ber eine sentimental — überdies, nach seinen Außerungen über das Gewissen zu urteilen, der geistreichste Mörder, der jemals gemordet hat. Der brutale Bandit will gur Tat schreiten, der sentimentale hat Bedenken. Die Zeit vergeht, und Clarence erwacht. Ein gräßliches Erwachen: sich den Schlummer aus den Augen zu reiben und an seinem Bette seine Senker zu sehen. Wie er um sein Leben bittet - mit leidenschaftlicher Beredsamkeit um sein Leben bittet! Es ist bedauerlich, daß man einem Mörder nur dann ins Gewiffen reden fann, wenn er eines hat. So kommt es, daß Clarence's Beredsamkeit zwar Erfolg hat, indem nämlich ber sentimentale Mörder in Rührung hinschmilgt, daß jedoch dieser Erfolg nur ein halber ift, insofern, als der brutale Mörder bem Clarence fein Meffer in den Ruden ftogt.

Shakespeare hat unablässig sich mit den Pietisten herumsschlagen müssen. Die Muder haben sich selbst an diesen herrslichen Mann herangewagt und haben ihm das Leben verbittert. Aus der Szene in Baynards-Schloß hört man den Haß des Dichters gegen seine frommen Peiniger heraus. Richard, obwohl er längst entschlossen ist, sich die Arone aufzusehen, läßt sich doch erst von den Bürgern Londons darum bitten. Lord Mayor und Albermänner kommen nach Baynards-Schloß und finden den Prinzen in Andachtsübungen versunken. Die Arone? Was ist die Arone einem Manne, der im Begriffe ist, für sein Seelenheil zu beten? "Wenn fromme, andächt'ge Männer einmal sind beim Rosenkranz, so zieht man schwer sie ab: So süß ist brünstige Beschaulichkeit." Es kostet Mühe, Richard zu bewegen, daß er überhaupt sich zeigt. Ends

lich erscheint er zwischen zwei Bischöfen, "zwei Tugendpfeilern für ein christlich" Haupt", und hält in der Hand ein Gebetbuch, "die wahre Zier, woran man Fromme kennt." Das ist bereits der Tartuffe, ein Jahrhundert vor Molière. Nur hat Shakespeare die fromme Heuchelei der einen und die fromme Einfalt der anderen noch blutiger verhöhnt, weil er einen zehnsach verruchten Mörder zeigt, der bloß ein Gebetbuch zur Hand zu nehmen braucht, um für einen gottgefälligen Mann gehalten zu werden.

Die große Szene der Geister-Erscheinungen macht keinen rechten Eindruck. Es sind gar zu viele Geister auf einmal. Der Spuk ist kompliziert; und auch das Schauerliche wirkt nur, wenn es einfach ist. Die Schrecknisse stumpsen sich ab, wenn sie gehäuft werden. Überdies: Gespenster, die in Gesellschaft auftreten, sind keine rechten Gespenster. Sie tun damit ein Bedürfnis nach Geselligkeit kund, das ihrem unheimlichen Wesen widerspricht. Jedes Gespenst, das etwas auf sich hält, spukt einzeln. Endlich reden die Geister in "Richard III." zu viel. Wie soll man sich vor Gespenstern fürchten, die über englische Politik sprechen?

## Zwei sizilianische Schauspieler Giovanni Grasso — Mimi Aguglia

Biovanni Grasso, der gefeierte sizilianische Schauspieler, kam zu einem Gastspiel nach Berlin und trug einen Mißerfolg davon. Am Abend seines ersten Auftretens allerdings sah er ein enthusiastisches Publikum. Als er jedoch einige Wochen später sich von Berlin verabschiedete, waren nur wenige gekommen, um ihm zum letztenmal zu applaudieren. In dem halbleeren Hause zeigte man sich mit Interesse einen geheimenisvollen Fremden, weil von ihm die Sage ging, daß er sein Billett bezahlt habe.

Grassos Miherfolg in Berlin hat die Berliner Aritik herbeigeführt. Es hat nichts geholsen, daß in dem Borwort zu einer Broschüre, die im Theater zu kausen war, der Althet Bollmöller, der Unternehmer des Grasso-Gastspiels, in recht würdeloser Schmeichelei von der Berliner Aritik gesagt hat, sie übertreffe an Komplexität der Persönlichkeiten die Aritik aller anderen Länder, und daß er Berlin die Theaterhauptstadt der Welt genannt hat. Es hat auch nichts geholsen, daß — um im Sinne Bollmöllers zu reden — Theaterprovinzskädte, wie Rom und Paris, sich für Grasso begeistert haben. Die Berliner Aritik hat Grasso als einen italienischen Durchschnittsschauspieler, als einen gewöhnlichen Aulisserreiher behandelt.

Das Berditt, das die Berliner Runftrichter über ben sigilianischen Schauspieler gefällt haben, ist ein ungerechtes;

und Giovanni Grasso hat in Berlin nicht die Aufnahme gefunden, die seiner eigenartigen und bedeutenden Persönlichfeit gebührt. Es spricht doch jedenfalls für einen Bühnentünstler, wenn er auf einen Schriftsteller vom Range Jean Richepins so zu wirken vermag, daß dieser den Ausspruch tut: "J'ai été profondément remué par le réel génie de Grasso." Allerdings besigt der französische Dichter schöner Bagantenlieder und effektvoller Bühnenstücke nicht jene Romplexität der Persönlichkeit, wie sie, nach Bollmöller, einigen Berliner Kritikern zu eigen ist.

Graffos äußere Erscheinung ift nicht gerabe verführerifch. Nun haben sich die berühmten Mimen unserer Zeit im allgemeinen gewiß nicht durch Schönheit ausgezeichnet. Go haßlich jedoch wie Graffo ift noch feiner gewesen. Auf einem großen (Grasso überragt alle Mitspieler fast um Sauptes= länge), ungeschlachten Rörper sitt ein plumper Ropf. Gesichtszüge sind auch nichts weniger als edel: eine bide Knollennase über einem breiten Mund. Die Augen freilich sind groß, schwarz, feurig, echt italienisch; und echt italienisch ist auch das rabenschwarze haar, das in der ganzen Fülle seines Wuchses ben Scheitel bededt. Dieses Saar spielt so= zusagen immer mit. Denn eine der Lieblingsgesten Graffos ift es, sich mit der Sand durch das Saar zu fahren oder sich den Ropf zu fragen. Die Gebarde des Ropffragens ift vielleicht nicht sehr asthetisch; aber die Afthetik gehört wahrscheinlich zu benjenigen Dingen, Die Graffo bie geringften Gorgen machen. Besonders merkwürdig sind bie Sande, - riefige Sände, die an langen Armen sich bewegen, mahre Barentagen. Die Stimme hat feinen italienischen Wohllaut. Sie foll ihn einst gehabt haben; erst vor einigen Jahren hat Graffo auf einer amerikanischen Tournee burch Überanstrengung sein Organ ruiniert, und jett fpricht er beifer.

Man sieht aus dieser Personalbeschreibung, daß Giovanni Graffo sich zur Darstellung der eblen Gestalten der Tragodie taum eignen würde. Als Samlet tann man sich diesen ungeschlachten Riesen nicht denken - als Othello icon eher. Freilich mußte man dann annehmen, daß Desbemona einen eigentümlichen Geschmad in der Auswahl ihres Ge= mahls bewiesen hat; einer jungen Dame, die sich in einen Mohren verliebt, fann man freilich icon mancherlei gutrauen. Ob Grassos Ehrgeiz so hoch geht, die Gestalten Shakespeares zu verkörpern, ift ungewiß. Einstweilen begnügt er sich damit. die Selden in sigilianischen Dorftragodien gu spielen, und dazu ist auch sein Außeres ganz besonders geeignet. Er ist zum Darsteller sizilianischer Bauern wie geschaffen, weil er selbst wie ein sizilianischer Bauer, wie ein ausnahmsweise groß geratenes Exemplar eines sigilianischen Bauern aussieht.

Ein echter Süditaliener ist er auch innerlich. Heißes Blut rollt durch seine Abern, und seine Kunst ist eine Kunst heißen, heißesten Blutes. Ein Temperament von solchem Ungestüm hat man in unserer Zeit auf der Bühne noch nicht gesehen. Er ist unter allen Schauspielern der Gegenwart der stürmisscheste, der wildeste. Das Wesen seiner Kunst ist die Darstellung der Leidenschaft, und seine künstlerische Bedeutung hat ihren Grund in der echten Leidenschaft, mit der er die Leidenschaft spielt.

Es ist natürlich, daß die Stüde, welche das Repertoire dieser sizilianischen Truppe bilden, lediglich den Zwed haben, Giovanni Grasso in allen jenen Situationen auf die Bühne zu bringen, deren er bedarf, um sich in seiner Eigenart zu zeigen. Literarischen Wert besitzen diese sizilianischen Bauern-dramen nicht. Bielleicht hatten sie ihn einst, ehe sie in die Bärentahen dieses Schauspielers gerieten, die sie so zugerichtet

haben, daß alles, was vielleicht an Psychologie oder Poesie oder anderen höheren Werten in den Dramen enthalten war, daraus verschwunden ift, und daß nur die großen Spettatelfgenen übriggeblieben sind. Die Sandlung in den Studen bewegt sich unweigerlich von der Liebe durch die Gifersucht zu einer Mordtat. Nebenbuhler streiten sich um eine Dorfschöne, und im legten Att fließt Blut. Man hat ichon im ersten Att die beruhigende Gewißheit, daß im legten Att Graffo in irgend einen der Serren auf der Buhne mit seinem Messer hineinstechen oder hineinschneiden wird. Die Todes= art variiert nämlich; und die einzige dramatische Abwechs= lung in diefen Bauerntragodien wird badurch herbeigeführt, bag in ber einen Graffo seinen Rivalen niederstößt, in ber anderen ihm die Gurgel abschneidet. Eines aber von den Dramen, "Feudalismo" genannt, überrascht durch eine dichterifche Wendung von ungeahnter Schönheit, ba nämlich hier gang ohne Meffer gearbeitet wird und Graffo seinen Nebenbuhler sozusagen ohne jeden Apparat umbringt, indem er ihm die Rehle durchbeigt.

Der Held in "Feudalismo" ist Grassos Glanzrolle. Das Stüd ist aus dem Spanischen ins Sizilianische übertragen. Sein Inhalt ist auf den deutschen Bühnen durch die Oper "Tiefland" bekannt geworden, deren Libretto dem spanischen Drama entnommen ist. Man weiß also, daß es sich um einen Gutsherrn handelt, der seine Geliebte, ein schönes Mädchen aus dem Dorfe, an einen Bauern verheiratet. In dem irrigen Glauben, daß der Bauer, ihr Mann, um ihre Schande gewußt und mit dem Gutsherrn einen schmählichen Handel geschlossen habe, stößt sie ihn verächtlich von sich, wenn er seine ehelichen Rechte geltend machen will. Aber auch den Gutsherrn weist sie zurück, der Anspruch darauf erhebt, nach der Verheiratung seiner früheren Geliebten die Beziehungen

zu ihr noch fortzusehen. Der Bauer belauscht den Gutsherrn, der mit Bitten und Drohungen die Bäuerin bedrängt, springt aus seinem Versted hervor und beißt dem jungen Edelmann die Rehle durch, wie er sie einst in Todesnot einem Wolfdurchgebissen, der ihn angefallen hatte. Dann lädt er sich seine Frau auf die Schultern und flieht mit ihr ins Gebirge.

Man muß Grasso in der Rolle des Bauern sehen. Man muß ihn sehen — denn beschreibende Worte können keinen Begriff von dieser schauspielerischen Leistung geben. Nuancen lassen sich beschreiben. Hier aber handelt es sich nicht um Nuancen — hier handelt es sich um die Eruption eines Bulkans. Sizilien liegt nicht umsonst am Fuße des Atna.

Im ersten Akt, wo der Bauer erzählt, wie er den Wolf getötet hat, zeigt Grasso zuerst, wer er ist. Mit den Worten der Erzählung vereinigt sich ein Mienenspiel von höchster Beweglichkeit, ein Spiel der Augen namentlich von seltener Kraft des Ausdrucks, um den Kampf mit dem Wolf deutlich zu machen. Zugleich regen sich die Hände, die dicken, plumpen Hände, die sich aber als überaus geschmeidig und gelenkig erweisen, und malen Bilder in die Luft. Diese ganze Mimik, die Sprache der Augen, der Gesichtszüge, der Hände, ist so plastisch, so lebendig, daß man nicht mit Unrecht gesagt hat, Grasso könnte seiner Wirkung auch sicher sein, wenn er seine Rollen ganz ohne Worte lediglich als Pantomimen spielen würde.

Die Erzählung vom getöteten Wolfe könnten andere hervorragende Schauspieler gleichfalls vortragen. Was jedoch Grasso ganz allein kann, das ist die Szene im zweiten Akt, in welcher der Bauer von seiner Frau Besitz ergreifen will und ihrem Widerstand begegnet. Hier kommt der eigenkliche Grasso zum

Borschein. Mit elementarer Gewalt bricht die Begierde des jungen Sizilianers aus — bricht seine Wut aus, da es ihm verwehrt wird, seine Begierbe zu stillen. Er raft und tobt. Er zerschmettert bas Geschirr. Dann wieder legt er sich aufs Bitten. Er fleht, er bettelt. Die Frau bleibt bei ihrem Nein. Jest gieht er sein Messer und stößt es mit aller Rraft in bas Brot, bas die Frau zum Mittagessen aufgetragen hat. In den Qualen seiner unbefriedigten Ginnlichkeit wälzt er sich auf dem Boden. Er springt auf, reift die Frau an sich und bebedt sie mit einem Sagel von Russen. Da er wieder zurudgestoßen wird, sett er sich auf die Erde und weint. Ein in meisterlichen Zügen entworfenes Charatterbild. Der sizilianische Bauer wird als Naturmensch geschildert, bestialisch und findlich zugleich. Geine Brunft, seine Wut find die eines Tieres. Und nachdem fein Wuten ohnmächtig geblieben, weiß er sich feinen anderen Rat, als zu weinen wie ein Rind, ein hilfloses Rind. Grasso spielt das alles mit unübertrefflicher Runft. Er ift hinreigend, wenn er tobt, und rührend, wenn er weint. Zugleich liefert feine Darstellung ein seltsames Stud Rulturgeschichte. Dieser sizilianische Bauer ist sicherlich mehr Afrikaner als Italiener; und man sieht mit Erstaunen, daß es in Italien, daß es in einem europäischen Rulturlande noch ein Bolf mit gänglich ungebändigten Instinkten gibt, — ein Bolk, bas ber europäischen Bivilisation sehr fern und der Natur noch sehr nahe steht.

"Rulissenreißerei" hat man in Berlin Giovanni Grassos Spiel genannt. Gewiß, ein Rulissenreißer spricht mit sehr lauter Stimme und macht heftige Gebärden, und Grasso tut das auch. Nur eines hat man in Berlin übersehen: das wesentliche Merkmal der Rulissenreißerei ist ihre Unwahrheit, und das wesentliche Merkmal von Grassos Spiel ist seine Wahrheit. Darum ist Grasso kein Rulissenreißer, mag er noch 17 Goldmann, Literatenstüde.

fo ungestum fich gebarden. Gelbft fein wildestes Toben erwedt immer noch den Gindrud, daß er echtes Leben spielt. Gerade in Berlin erflärt man boch feit Jahren, daß es die Hauptaufgabe ber bramatischen Runft sei, das Leben auf der Buhne zu zeigen. Allerdings hat man über die Erfüllung dieser Aufgabe Borftellungen eigener Urt. Der Berliner Naturalismus verlangt vom Schauspieler, daß er nur ja nicht aus sich herausgeht. Wenn er spielt, möglichst ohne sich zu bewegen, wenn er spricht, möglichst ohne sich verständlich zu machen, — bann ist es bas Leben. Man scheint in Berlin vergeffen zu haben, daß es im Leben nicht nur Nüchternheit und Temperamentslosigfeit, daß es auch Schwung und Weuer gibt. Man scheint vergessen zu haben, daß auch die Leidenschaft zur Natur gehört. Man verlangt in Berlin vom Schauspieler, er solle ein Naturalist sein. Nun, es ist unmöglich, mehr Naturalist zu sein, als es Giovanni Grasso ist, der die Leidenschaft natürlich spielt.

Eine andere Ausstellung, die man in Berlin an Grasso gemacht hat, ist die, daß es ihm an schauspielerischem Können sehle. Er könne eben nichts als rasen. Auf diesen Einwand hat bereits Mounet-Sully, der große französische Tragöde, die Antwort erteilt. Er sprach seine Begeisterung über Grassos Spiel aus. Jemand bemerkte: "C'est de l'art facile." Mounet-Sullys Antwort sautete: "Fort dien, que chacun en fasse donc autant!" In der Tat, auch hier sollte ein Unterschied nicht übersehen werden: Grasso rast nicht — er spielt das Rasen. Und um den aufs höchste gesteigerten Affekt zu spielen — um ihn so zu spielen, wie Grasso es tut, — ist ein ungewöhnliches Können erforderlich. Der Beweis wäre sofort geliefert, wenn ein Schauspieler, der Grassos Können nicht besähe, einmal versuchen würde, so wie Grasso über die Bühne zu stürmen. Man würde ihn einsach auslachen.

Grasso hingegen erschüttert zwar nicht — die Stüde sind zu schlecht, die Figuren erweden keine innere Teilnahme — aber er erregt, er padt, er reißt hin; und zu lachen fällt niemandem ein.

Im übrigen mußte ein Schauspieler wie Giovanni Graffo in Berlin einen Migerfolg haben. Denn hier herricht allerdings mehr in ber Rritit und ben literarischen Rreisen als im Publitum — immer noch die Richtung vor, deren eifriges Bestreben es ist, aus dem Theater alles zu beseitigen, was zum Wesen des Theaters gehört. Das heißt man dann: die moderne Runft. Bom Autor wird vor allen Dingen verlangt, daß er auf jede Buhnenwirkung verzichte. Nur wenn er gänzlich wirkungslose Stude schreibt, hat er Anspruch auf ben Ehrentitel eines modernen Dichters. Für die Runft bes Darftellers gilt berfelbe Grundfag. Gin Schaufpieler, ber feine Rolle effettvoll ausarbeitet, der wirklich "spielt", wie man eben das Theaterspielen verstanden hat, seit es Theater gibt, wird als ein gang ordinarer Romobiant behandelt. Ein Schauspieler jedoch, beffen Mimit möglichft ausbruckslos, beffen Sprache möglichst tonlos, dessen Darstellung mit einem Worte möglichst farblos ist, wird als ein im echten Sinne des Wortes moderner Runftler gepriesen. Ebenso wie diese literarische Richtung eine Dramatik hervorgebracht hat, die nicht bramatisch ist, so hat sie auch eine Schauspielkunft gefördert, die nicht spielt. Man nennt diese Schauspielfunst auch, wie schon erwähnt, lebenswahr und natürlich; man nennt sie gemäßigt, man nennt sie innerlich, man nennt sie bifferenziert. Besonders das lette Wort wird gern gebraucht, wenn es sich um moderne Runft handelt. Was es bedeutet, ist vielleicht nicht immer gang flar; aber es fteht jedenfalls fest, daß eine der Saupterrungenschaften ber modernen Runft die Differengiertheit ift.

Gewiß gibt es heutzutage Buhnenkunstler von Bebeutung, beren Darstellungsart biejenige ist, die man als die allein moderne gelten laffen will, die natürliche, die gemäßigte, bie innerliche oder wie man sie sonst nennen will. Im allgemeinen aber erfordert doch gerade diese "moderne" Spielweise am wenigsten von dem, was die Bedeutung des Buhnenfünstlers wie des Bühnendichters einzig und allein ausmacht: von bramatischem Temperament. Sie hilft fogar, ben ganglichen ober teilweisen Mangel des bramatischen Temperaments, der eigentlichen ichauspielerischen Berfonlichfeit gu verbeden. Diese Darstellungsart nämlich läßt sich durch Berftand und Fleiß unichwer erwerben; wirkliche fünstlerische Begabung ist dazu gar nicht nötig — im Gegenteil, sie ist hier oft nur hinderlich. Und wenn, wie es ein Teil der Berliner Rritif fortwährend tut, jede Außerung schauspielerischen Temperaments als "theatralisch" verdammt, jede schauspielerische Tem= peramentslosigkeit jedoch als lebensecht, innerlich und differenziert gerühmt wird, so wird auf diese Weise eine Schauspielfunft, ber es an Persönlichkeit mangelt, geradezu gezüchtet. Ja, wir haben es mehr als einmal erlebt, daß die Berliner literarischen Rreise Schauspieler ober Schauspielerinnen als große moderne Runftler gefeiert haben, beren hervorstechenbe Eigenschaft lediglich ein Mangel an Personlichkeit war.

Darum konnte und mußte es auch geschehen, daß diese literarischen Kreise sich ablehnend gegen Giovanni Grasso vershielten, der schauspielerische Persönlichkeit in hohem Maße besitzt, und daß sie sich für Mimi Aguglia begeisterten, der diese Persönlichkeit abgeht.

Mimi Uguglia war früher Grassos Partnerin. Sie hielt es aber für nötig, sich von ihm zu trennen und mit einer eigenen Truppe zu reisen. In Berlin fand sie eine überaus beifällige Aufnahme. Es kam ihr zustatten, daß ihre Bühnen-

erscheinung eine fehr unbedeutende ist, - eine fo unbedeutende, daß Mimi Aguglia sich in ihrem Ensemble gang verliert und daß man sie im Anfang sich erst mubsam beraussuchen muß. Diese Unbedeutenheit wurde wieder für Lebensmahrheit, Innerlichfeit, Differengiertheit, mit einem Worte fur echt moderne Runft erklärt. Der zweite und hauptfachlichfte Grund ihres Erfolges war, daß fie die Systerie spielt. Auch bas hängt im Grund mit ihrer Unbedeutenheit zusammen. Es scheint ein Gesetz in ber Runft zu schein, bag ber Dichter, ber poetische Kraft befunden will, obwohl sie ihm fehlt, bak der Bühnenfünstler, der schauspielerisches Temperament erweisen will, obwohl er es nicht besitht, in die Darstellung des Abnormen, des Perversen verfällt. Abnormität und Perversität in ber Runst bedeuten zwar nicht immer einen Mangel an fünstlerischer Rraft, aber boch sehr häufig, namentlich in unserer Zeit. Mimi Aguglia also, ber es wahrscheinlich nie gelungen ware, burch bedeutendes Spiel in einer normalen Rolle aufzufallen, sucht sich badurch bemerkbar zu machen, daß sie die Abnormität, daß sie die Systerie gur Darftellung bringt. Und es versteht sich von selbst, daß sie damit die Berliner literarischen Kreise enthusiasmiert hat, - Dieselben Rreise, benen überhaupt Snsterie und Perversität als gleich= wertig mit fünstlerischer Größe gilt, die Soffmannsthal, ben Schöpfer ber husterischen und perversen Gleftra, als Dichter und ihre bem Dichter in Spfterie und Perversität tongeniale Darstellerin, Frau Ensoldt, als Schauspielerin bewundern.

"Malia" (Behexung) heißt die sizilianische Dorftragödie, die der Mimi Aguglia ihre "Glanzrolle" bietet. Die Dramen des Repertoires von Giovanni Grasso sind Dichtungen des Dante verglichen mit den Stüden, in denen die Aguglia auftritt. Diese Stüde sind nämlich lediglich um den Anfall einer Krankheit herumgeschrieben. Der Inhalt des einen Dramas

ist, daß die Mimi Aguglia in eine hnsterische Krisis verfällt; in einem anderen Drama ist der Borgang der, daß sie Herzkrämpfe bekommt.

In "Malia" spielt sie die Rolle einer Bäuerin, die in ihren Schwager verliebt ist, die, weil sie sich bemüht, ihre Leidenschaft zu unterdrücken, an schwerer Hysterie erkrankt, die infolgedessen vom ganzen Dorfe für behext gehalten wird und die sich schließlich in einem Anfalle ihrer Krankheit dem so heißgeliebten Manne an den Hals wirft.

Es läßt sich nicht leugnen, daß Mimi Aguglia den großen Anfall im zweiten Aft vollendet spielt. Man kann nicht hysterischer sein. Das Krankheitsbild ist in psychiatrischen Kliniken genau beobachtet und wird bis in die letzte Einzelheit getreu wiedergegeben. Länger als eine Biertelstunde windet sich die Schauspielerin in allen möglichen Zudungen, streckt bald den Oberkörper, bald den Unterkörper in krampshafter Starrheit vor, verrenkt Arme, Hände, Finger, verdreht die Augen, wimmert, heult, schreit. Man kann Mimi Aguglia das Zeugnis nicht versagen: es ist alles nach der Katur kopiert, und es ist auf der Bühne ganz genau so widerwärtig und scheußelich wie in der Wirklichkeit.

Run ist immer wieder zu betonen, daß der Zuschauer jede Scheußlichkeit auf der Bühne ertragen kann, ertragen muß, sofern sie einem höheren künstlerischen Zwecke dient. Wenn beispielsweise in Tolstois "Macht der Finsternis" die Bauern hinter der Bühne das neugeborene Kind zwischen Brettern zerdrücken und der Zuschauer, wie es eigentlich Regievorschrift ist, die Knochen krachen hört, so ist das auch nicht gerade ein angenehmer Eindruck; aber man muß sich ihn gesallen lassen, weil dieser Greuel nur ein Mittel zu dem höheren künstlerischen Zwecke ist, den der Dichter erreichen will, — zu

dem Zwede, die Macht der Finsternis in ihrer ganzen Furchtbarkeit zu zeigen. Wenn jedoch eine Schauspielerin einen hysterischen Anfall darstellt, ohne daß sie damit einen anderen Zwed verfolgt als den, eben die Hysterie auf der Bühne zu zeigen, so hat dies, mag ihr technisches Können auch so groß sein wie das der Mimi Aguglia, mit der Kunst wirklich nichts mehr zu schaffen. Zum Studium der Hysterie ist das Hospital da, aber nicht das Theater.