

### S. Augustinus, Episcopus in Africa Hipponensis, Veritatis Evangelico-Catholicæ In Potioribus Fidei Controversiis Testis Et Confessor, Contra Bellarminum Et Alios Scriptores Papæos, antiquos pariter & ...

Reiser, Anton Francofvrti, 1678

De Eucharistia

urn:nbn:de:hbz:466:1-72506

De Baptilmo & Confirmatione. Lib. II. Cap. VI. & VII. 497

morem in Hilpania usitatum, ad Canonem quendam Illiberitanum, post Ferdinandum Can. 39. de Mendoză, illius Concilii Vindicem & Defensorem, & præter Gabrielem Albaspinaum, pag. 376. Episcopum antehac Aurelianensem, Observationum Ecclesiasticarum cum Oprato Mi-segg. levitano Editorem, observavit nuper Immanuel Gundisalvus vel Gonzales. Cateras modernorum inter adversarios Doctorum de hoc Confirmationis Sactamento non Sacramento differentias & opiniones inter le diversas nuper itidem modo exhibuir Andreas pag 291, de Mendo, opinionum in Controversiis Moralibus Benignarum Staterista, quas, utpote segg. ad Institutum impertinentes excutere jam neclibet, nec licet.



ON agi in hoc Capite, & illis quidem verbis, quæ utplurimum in Con-

Controversiæ Generalis Tertiæ

## SACRAMENTO EU-CHARISTIAE. LIBRI PRIMI

CAPVT QVINTVM ET SEPTIMVM,

Capite Johannis Sexto.

troversiâ hâc Eucharistică solentattendi, de manducatione & bibitione Corporis & Sanguinis Domini, quæ ad differentiam dicitur facramentalis, distincta à spirituali, fatetur Bellarminus, agnovisse Doctores quosdam Catholicos, nominatim à se expressos, quibus post Salmeronem, Vafquezium, Maldonatum, Conzenium, numero plures addidit Edmundus Albertinus, Caren-L.I.c. 30. tonensis apud Parisinos non ita pridem Minister in de hoc Eucharistiæ Sacramento pag 209. opere posthumo per Davidem Blondellum publicato, sistens hujus Sententiæ Pontifices duos, Innocentium tertium, & Pium secundum; Cardinales quatuor, Bonaventuram, Alliacum, Cusanum, Cajetanum; Archi-Episcopos duos, Richardum Armachanum, & Granatensem; Episcopos quinque, Stephanum Eduensem, Durandum Miuratensem, Guilielmum Altissiodorensem, Lindanum Ruremundensem, Iansenium Gandavensem, quem alicubi, inconstanter licet, Tannerum sequi monet. Addit è cateris Scriptotibus Romanis Alexandrum Halensem, Richardum Mediavillanum, Iohannem Gersonem, Iohannem Ragusinum, Gabrielem Bielem, Thomam VValdensem, Iohannem Mariam Verratum, Tilemannum Segebergensem, Johannem Eccium, Johannem Majorem, Astefanum, Conradum, Johannem Ferum, Conradum Sasgerum, Iohannem Heffelium, Ruardum Tapperum, Palatium, & novissime Ntcolaum Rigaltium, plerosque Theologia Doctores & Professores, Concionatoresque celeberrimos, à quibus non longe dicit abesse Thomam cui se etiam Esthius prasertim junxerit. Utut autem hic non agamus de consensu & confessione Scriptorum Papisticorum, attamen, tanto præprimis numero, non parvum Veritati Evangelicæ præjudicium & patrocinium adferunt, de quo nunquam latis laudata Confessio Gerhardi Catholica luculentum præbere potest documentum; nobis jam ad Augustiniauthoritatem hic etiam ex instituto respicientibus, quem Bellarminus, ut obtineat, agi in hoc Capite de manducatione Sacramentali, non tantum inter cæteros Patres prosuâ laudat Sententia, pluribus eam in rem locis ex non uno Ejus Scriptorum sive Homileticorum, sive Polemicorum, etsi nullis expresse verbis, ut aliàs solet, citatis; sed & quæ ex Eo Lutherus & Chemaitius pro Sententià de manducatione & bibitione spirituali commendarunt, prolixissime examinat, omni modo & ratione sollicitus, ne Augustinus & hic noster sit. De locis, quæ Bellarminus pro se citat, post mod ùm videbimus; nunc responsum Ejus ad loca Evangelicis faventia ponderemus, quæ in quarto exhibet fundamento sequentia: Augu L.I.constinus docet, Infantes manducare carnem Christi, quarenus Fidei communicant. Igitur tra Jul. hic Locus de manducatione per Fidemintelligitur. Idem alibi hoc Caput adeò spiritualiter ex. cap. 2. ponit, ut dicat, Crede & manducasti, Qui & scripsit, Credere in eum, hoc est manducare Tt 3 Panem

Tomi III. Controversiæ III. Tract. 25. Panem vivum. Et iterum alibi dicit, Hæc verba, Nisi manducaveritis carnem filii homi. nis, nihil aliud fignificare, nifi Passioni Domini esse communicandum, & mente suanter & 26. in Johan. L.III.de cogitandum, Christi carnem fuisse pro nobis crucifixam, Bellarminus ad hae respondet o observandum esse monet primo, Augustinum non rarò dicere, Infantes debere corpus Do. mini edere, si Salvi sint futuri; cæterum non intelligit, id sieri debere necessariò reipa Christ. cap. 16. Nam idem Augustinus ibidem & alibi scribit, Infantes in ipso (etiam) Baptismocom. municare corpori Christi, & per susceptionem Baptismi implere etiam præceptum de L. III. de sumtione Eucharistix, Secundo, Infantes non solum non obligari ad communionem teipsa, sed necin Voto explicito, cujus non sunt ullo modo capaces; sed tantum in voto eap, 4. & implicito, quod yotum Infantes habent, dum baptizantur, tunc enim Infantes jusacci. in Serm. piunt ad Eucharistiam percipiendum, Et quia omnis, qui nascitur, naturaliter adpetitei. bum; ideò etiamilli hocipio, quod renascuntur in Christo, adperunt cibum renatorum, suo tamen loco & tempore percipiendum, Itaque infantes non communicant spiritua. liter, nec Sacramentaliter in re, sed Sacramentaliter in Voto implicito; ex quo sequino, ut non sit illis omnino idem, baptizari & communicare, licet simul fiant, cum unamse quatur ex altero. Itaque licet Augustinus locis citatis dicat, infantes manducare Domini carnem in Baptismo, alibi tamen apertè distinguit baptizari & comedete carnem Christi. Aliud, inquit, est nasci de Spiritu, aliud pasci de Spiritu; sicut aliud est nasci de Came, quod fit, cum parit Mater, & aliud pasci de Carne, quod fit, cum la ctat infantem. Et alibi Serm. 11 de Verb. aperte demonstrat, hoc præceptum, Nisi manducaveritis, distinguià præcepto Bapulmi, etiam in Infantibus. Ad argumentum ergò respondemus, seribit Bellarminus, Augustioum Lib Lde exponere hunc locum de manducatione Sacramentali, sed eam tamen Infantibus timerit. buere manducationem non inre, sed in Voto implicito, quod per Baptismum habetus, cap. 20. ut diximus. Ad alia duo Ejusdem loca respondet, dicta esse ea ab Augustino nonde Sacramento, sed de fide (rectius, fine) Incarnationis; nondum enim perveneratadeum Erangeliilocum, ubi de Sacramento agitur. Illud autem, Qui manducat corde, non qui premit dente, dixit Augustinus, cum de Sacramento loqueretur, non ut excluderet Sacramentalem elum, sed ut significaret, finem hujus Sacramenti esse, alere Animam, non corpus, licet per instrumentum corporis sumatur. Verè enim resicitur hoc cibo, qui manducat corde, non qui premit, dente, nimirum folo; non enim excludit corporalemelum, cum dicat ibidem, Judam comedisse solo corpore. Sed solum anteponit spiritualem manducationem corporali, quod illa profit fine istà, ista non profit fine illà, sed obsit. Ad ultimum respondet, Augustinum ponere figuram in his verbis ratione modisumendicarnem Christi, non ratione substantiæipsius rei. Non enim vult dicere, carnem Christi tropice dictam manducari, id est, panem, quo significatur Caro; nec veram Camemtopice manducari, si essentiam manducationis spectemus, quæ solum requirit, ut verus cibus ab ore trajiciatur ad stomachum pet instrumenta vitalia, Sed vult dicere, nopice manducari quoad modum. Nam ordinarius & proprius manducandi carnem modus est, ut ea visibiliter secetur in partes, & paulatim sumatur, & (quidem) cocta, non eruda &c. Christi autem caro sumiturintegra & invisibiliter, & sine ullà sui læsione quarenon propriè, led figurate tantum Christicaro occiditur, & laceratur in manducatione, reprasentamus enim Christi passionem. Augustinumid voluisse, perspicuum est exduobus, Primò, quia dicit tropicè id exponendum, ne scelus aliquod vel flagitium pracipividea. tur. Porrò scelus esset, Christi carnem occidere & in partes secare; non autemsprimali quodam-modo iplam carnem veram fine ulla fui læfione in Sacramento fumere. Saundò, quia Ipse id explicat, quis sit literalis Sensus, qui scelus sonare videatur, videlicetis, in quo verba Christi acceperunt Capharnaita, qui putarunt, Christi carnemlaniandam, ficut in Macello fieri videmus, & dandam cuique particulam. Cum igitur Augultinus vid. Tract, dicit, hoc præcepto, Nisi manducaveritis, mandari, ut communicemus Christipassioni, 27.in Joh. & cam recolamus ac mente revolvamus, id iplum fignificat, quod Apostolus ait sumen & inps. 98. & cam recolamus ac mente revolvamus, id iplum fignificat, quod Apostolus ait sumen dam Christi carnemin Sacramento in memoriam passionis & morris Domini. Hat bl larminus de Augustini Sententia, qui etiam in antecedentibus, ubi ad authoritatem Par trum, quos maximo citavit numero, & inter eos Augustinum quoque, Ruardum & Institution and a superior and a sup nium respondere dicit, eos in Homiliis ad populum præsertim, adcomodasse hac Chilstiapud Johannem verba ad Eucharistiæ Sacramentum; monet, majoremeorumpurum scripsise Commentaria vel Disputationes, in quibus non adcommodationes & mysicistos sed literalis exprimi debeat, inter alios, qui Commentaria in Johannem scripsetunt, augu-Ainum nominans, cujus tamen Tractatus in Johannem non immerito inter Hometic

#### De Sacramento Eucharistiæ. Lib. I. Cap. V. & VII.

generis scripta recensentur. Post Bellarminum & præter alio s de Augustini Sententia circa Verborum Christiin sexto capite Johannis sensum prolixè etiam agit Conzenius in suis super hoc Caput Commentariis, qui tamen dum pleraque à Bellarmino jam observata repetit, & inprimis contra Calvinistas agit, hic à nobis attendi non debet, ad Bellar-

minum ex instituto respicientibus, cui jam ordine respondendum est.

Adprimumigitur dicimus, Bellarmini objectionem laborare Elencho ignorantia, Conf. P. vel ut communiter dicunt, ignoratione Elenchi. Nimirum non attendit, vel attendere Tam, Co. noluit, quem in finem à parte Evangelicorum Augustini Sententia de communione In-ment, in fantum per Fidem soleat laudari. Quia enim Christus in verbis, de quorum sensu agitur, jon.p necessitatem manducationis & bibitionis omni modo inculcat, sine quâ nemo possit in lpso manere, & de infantibus post Baptismum sine Sacramento Eucharistiæ decedentibus adeò rigorose non licet judicare, eos ob defectum communionis Sacramentalis Vità privari aterna, de quibus monuit Augustinus, eos manducare carnem Christi, quatenus Fideicommunicant; sequitur inde necessario, Christum non de Sacramentali, sed spirituali potius manducatione & bibitione in his agere verbis, eaque non aliter intelligi posse. Hinc quacunque Bellarminus vel de debito manducationis, sed non reipsa necesfario, verum ratione susceptionis Baptismi præstandæ, vel de distinctione Voti expliciti & impliciti, hoc, non illud Infantibus baptizatis adscribens habet, neq; rem ipsam tangunt, adeoque non contrariantur argumentationi ex Augustini verbis facta, neqi id infundamento exhibent, quod omni modo sit liquidu, sed potius principiorum petitiones nondum probatas, sed & nunquam probandas, ex quibus nulla deduci potest consequentia. Imò si velimus, licebit ea invertere & in Bellarminum retorquere. Nam, ad hominem disputo, si Augustinus non intelligit, manducationem & bibitionem corporis & sanguinis Christiab infantibus necessariò reipsa fieri debere, & tamen contendit, debere illud fieri, quocunq; etiam modò, si falvi sint futuri; utiq; Christus ad Augustini mentem, ubi de necessitate ejus egit, intellexit spiritualem, aut Bellarminus tenebitur, aliud & tertiu manducationis genus fingere à Sacramentali & spirituali diversum, quod vix esse dicet naturale. Pratered, si implicitum sufficit votum in Infantibus, ut injuncta à Christo necesfitati communionis fiat ex affe fatis, illudq; Votum (fi absq; implicationis & contradictionis vitio ita diciaut cogitari potest ab homine prudenti,) implicitum non-nisi à Dono Fidei in Baptismo collatæ potest provenire, utiq; communio spiritualis locum hic habebit, quæ vicem sustineat communionis Sacramentalis, cujus morte præventi Infantes plurimi non fiunt participes, æternâ privandi Beatitudine, fi Christi de necessitate ejus verba juxta Bellarminum ad Sacramentalem trahi debent communione, Et sicinfantes per tale Votum non Sacramentaliter, sed spiritualiter tantum communicare diciomnino debet, non obstante, quod diversa sint, baptizari & communicare, de quibus diversis actionibus contra semetipsum pro more Bellarminus agnoscit & satetur, quod simul siant, (id quod tamen dicere necessum non est,) & quod unum sequatur ex altero; quaratione testimonia Augustini à Bellarmino in hune sinem adducta, quæ prima facie videntur inter se contraria, optime conveniunt, & quæ Bellarminus exinde conatus est deducere, omnino subruunt. Ad alia duo Augustini loca ex iplo Ejus in Johannem Commentario desumtaBellarminus ineptè & simuliterum contradictoriè respondet. Ineptè quidem, dum Augustinum non de Sacramento, sed de fide (rectius, fine) Incarnationis agete, neq: Eum ad Evangelii locum adhuc tum pervenisse scribit, in quo de Sacramento agitur. Contradictorie autem, cum de iisdem Augustini verbis, ad quæ facta fuit provocatio, faretur, fui ex more imemor, dixisse ca Augustinum, cum de Sacramento loqueretur, quam vis non ut excluderet esum Sacrament alem, sed ut finem ejus esse, anima alere, non corpus, significaret. Uttumq contra mentem augustini, qui neq; de Fide (rectius, fine) Incarnationis, in citatis nimirum verbis, neq; de Sacramento vel esu Sacramentali, neq; ad locum Evangelista, in quo de Sacramento ad literam agatur, quidquam scripsit; sed Verba Christi de manducatione spirituali agentia ad literam de eâdem intellexit & explicavit, Verba Christi sunt: Hoc est opus Dei, ut credatis in Eum, quem misit Ille: Ea hunc in modum explicat Augustinus: Hoc est manducare cibum, non qui perit, sed qui permanet in Vitam aternam. Vi quid paras ventrem & dentes? Crede & manducasti. Que Augustini verba adeò perspicua sunt visa Gratiano, c. Utquid, ut ca etiam Juri Ganonico insereret, & sub hoc quidem Lemmate, Credere in Christum est din II. de manducare & bibere Christum. Qui & in capitulo antecedente exejusdem Augustini Ser-Confect. mone quodam de Verbis Evangelii, sub lemmate, Quid sit corpus Christimanducare & sanguinem Ejusbibere, sequens Lectori exhibuit testimonium: Quid eft, Christum mandu-

### Tomi III. Controversiæ III.

500 care? Non hoc solumest, in Sacramento corpus Ejus accipere; multi enim accipiunt indigal. de quibus ait Apostolus, Qui manducat panem, & bibit calicem Domini indigne, judici, um sibi manducat & bibit. Sed quo modo manducandus est Christus? Quo modo Ipse dicit, Qui manducat carnem meum, & bibit Sanguinem meum, in me manet, & Egoineo. itag in me manet, & Egoin illo, tunc manducat, tunc bibit. Qui autem in me non manet, nec E. goinillo, etsi accipit Sacramentum, adquirit magnum tormentum. Potuitne aliquid manife-Rius ad sensum Christi de manducatione & bibitione spirituali ab Augustino dici & scribi, quod Verba Ejus magis illustraret & explicaret ? Hinc & Glossator Juris Canoniciad locum priorem notanter observavit: Non prohibet (nimirum Augustinus) sacramentaliter accipi corpus (& fanguinem) Domini, sed quod necessitate instante, ubi non potest haberiopia corporis (& sanguinis) Domini, videlicet Sacramentalis, ei non obsit, si non accipit, ex quo per eum non stat; cum enim non accipit, manducat spiritualiter, sed sacramentaliter: que verba postrema videntur contra sensum Scriptoris transposita, inque hunc ordinemedigenda: cum enim non accipit sacramentaliter, manducat spiritualiter. Et itaalterite. ftimonio conveniunt ex affe, ad quod ipse Gloffator provocavit. Plura autem adhuc Augustinus in Expositione verborum Christi habet huic Instituto inservientia. Explicans enim verba Ejus, quibus de semetipso dixit: Hicest Panis, qui de Calo descendit; u sous manducaveritex ipso, non moriatur, ita sensum corum expressit: Quod perima ad virtutem Sacramenti, non quod pertinet ad visibile Sacramentum. intus, non foris; qui manducat in corde, non qui premit dente. Et post ad verba: Qui manducat carnemmeam, & bibit sanguinemmeum, in me manet, & Eso inillo, ita ad mentem Christiscribit: Hoc est manducare illam escam & illum bibere potum, in Christo manere & illumin se manentem habere. Ac per hoc, qui non manet in Christo, in quo non manet Christus, procut dubio nec manducat spiritualiter carnem ejus, nechibus famuinem Ejus , licet carnaliter & visibiliter dentibus premat Sacramentum corporis & samunis de UsuPa-Christi &c. utut particulam adverbialem, spiritualiter, textui insertam, verbaautempo-

trum.pag. steriora, licet carnaliter & visibiliter &c. eidem impertinenter adsuta, ex Codicibusma-88. & 89 nuscriptis, Catena Thoma Aquinatis, citatione Prosperi in Sententiis ex Augustino colle-conf. Sal. dis, quam Ivo Carnotensis, Gratianus, & Sententiarum Magister Lombardus expresse. Trassubst. runt, adferat Dallajus, de quo Critici. Nunc addo Augustini verba, quibus totam desexto Pag 125. capite Johannis, & de manducatione ex eo tractationem finivit, scribens: Hoctolum, quod Dominus de carne & de sanguine suo locutus est, & quod in ejus distributionis gratit mum nobis promisit aternam, & quod hine voluit intelligi manducatores & potatores carnu & Sunguinis sui, ut in Illo maneant, & Ipse in illis; hoc ergo totum ad hoc nobis valeat, ut carnim Christi of Inquinem Christi non edamus tantum in Sacramento, quod & multi (faciunt) milised usque ad Spiritus participationemmanducemus & bibamus, ut in Domini corporetunquam membramaneamus, ut Ejus spiritu vegetemur, & non scandalizemur &c. Quodveto Augustinus & hic & alibiin suis Tractatibus in horum Christi verborum explicationeman-

ducationis & bibitionis etiam Sacramentalis meminit, id quod ab aliis quoque Patribus non semel factum, que Ejusrei suerit causa, post in responsione ad loca, que Bellarminus pro se citavit, indicabitur. Ea inter restat, ut videamus, quid ad ultimum Augustini testimonium, quod pro spirituali manducatione Evangelici laudare solent, respondeat Bellarminus, Qui sicut verè dixit, Augustinum ponere figuram in verbis Christinonratione substantia ipsius rei, sed ratione modi Christi carnem (& sanguinem) sumendi, mauvoluisse Eum dicere, carnem Christi tropice dictammanducari; ita absurde è contrario & con tradicenter iterum sctipsit, negans ex Augustini mente, carnem Christitropie manducari, & concedens tamen ex Ejusdem sententià, tropice eammanducari quosamodum. Nam cometiplo, quo tropice & figurate Augustinus scripsit hæc Christi verba esse intel

ligenda, dicere volens juxta Bellarminum, tropicè manducari carné Christi, simuliplum manducationis modum voluit exprimere, Capernaitis videlicet oppositu, quibus qua cunq; Bellarminus Augustini verba explicans opposuit, Evangelici quoq; opponunt, ad dentes insuper, hunc manducationis modum in manducatione etiam sacramentali, fila lutaris illa sit, suum omnino habere locum, utut ad mentem Christi & Augustini det

iam statuant, hunc modum absque illâ, si nimirum haberi non possit, sufficientemesses falutarem, & quod ad Institutum pertinet, viverborum Christi quam-maxime necellarium. Etita Augustini in citatis & hactenus vindicatis ex Eo testimoniis habet Senten tia, quam Bellarminus suis Responsionibus, utut cas satis plausibiles Lectoriexhiberesit

conatus, frustrà Evangelicis studuit eripere.

Restat

De Sacramento Eucharistiæ. Lib. I. Cap. V. &VII.

Restatjam, ut videamus, quid de iis statuendum sit locis, quæ pro sua & communi Ecclesia Romanensis opinione exceptis Doctoribus supra nominatis, Bellarminus sicut exaliis Ecclesia Doctoribus, ita ex Augustino inprimis magno satis numero citavit. Ea dum generis sunt duplicis; duplici etiam responso debent excipi. Et quidem priori adnumerat classi ea, quæ de his Christi verbis Augustinus in suis ad Evangelium Johannis habet Commentariis, de quibus dum ipfe Bellarminus monet, quod ex co genere Scriptorum sint, in quilius non adcommodationes & mystici Sensus, sed literalis exprimi debeant; nisi Augustinum velit adcusare, quod boni Interpretis muneri non ex asse secerit satis, sed, relicto Sensu literali, mysticis & accommodatitiis Textum magis obscurarit, quam explicarit, omnino fateri necessum habebit, augustissimum Doctorem plus hic, quam alibi de legitimo verborum Christi sensu fuisse occupatum, nimirum in ipsa, quod dicitur, & proprià Sede ea, & quidem eò facilius explicantem, quo ex antecedentium & consequentiu accurata collatione, in quo præprimis boni Interpretis officium consistit, Scopus dicentis faciliori opera potest observari, quàm si extra contextum aliquod Oraculum ex occasione saltem incidenter oblatà veniat explicandum. Et huc etiam omnino referri debent Sancti Patris de Doctrina Christiana libri, in quibus methodum indagandi verum Scripturæ sensum, id est, literalem per certas quasdam regulas præscripsit, & Exemplis ex utroq; Testamento desumtis consirmavit, utpotè qui labor quam maximè illud requisivit, ut ostenderetur attento Scripturarum Lectori & scrutatori, quis hujus & illius Oraculi fensus sit legitimus. Neq; cogitari debet, in eo Doctorem augustissimum à scopo sibi præsixo aberrâsse, dum in iis Christi verbis, de quibus corumq; sensu actum est hactenus, aliquam observavit figuram vel improprium loquendi modum, quia literali illud sensui contrarium non est, de quo testantur Exempla, Atq; sie priori testimoniorum classe prætermissa, quibus jam in præmissis satisfactum est vindiciis, ad alteram rectà nos conferimus, eorum videlicet restimoniorum, quæ in aliis Augustini Scriptis de hoc oraculo leguntur; de quibus in genete duo notanda veniunt. Vnum, loqui quidem in quibusdam Augustinum occasione horum Christi verborum de manducatione & bibitione Sacramentali, sed non, ac si Christi verba in Sensu literali ita essent intelligenda, cum extestimoniis proxime vindicatis è propria sede desumtis asiud de Augustini Sententia sit demonstratum; verum per adcommodationem, quia vidit Augustinus, unum atq; idem esse objectum utriusq; manducationis & bibitionis, Sacramentalis nimirum & spiritualis, dum idem corpus ac idem sanguis Christi, qui in ipso Eucharistiæ Sacramento à communicantibus in, cum, & sub Pane & Vino benedicto oraliter accipitur, editur & bibitur, à cunctis verè fidelibus, etiam extra Sacramenti usum, per Beneficiorum Passionis & Mortis Dominicæ adplicationem editur & bibitur, hac juxta expressam Christi informationem magis ad Salutem æternam necessaria, quàm illa; hac etiam semper salutari, non autem illa, quâ plurimos indigne & sic ad judicium uti, Paulum jam testem habuimus. Alterum in antecessum observatu dignum pro faciliori ad Augustini de Sacramétali manducatione & bibitione testimonia à Bellarmino citata responsione est, quod non sequatur, ubicunq; Augustinus de verâmanducatione & bibitione corporis & sanguinis Domini ad Oraculum, de quo hactenus, agit, Eum de manducatione & bibitione Sacramentali agere, cum & spiritualis extra usum Sacramentalem manducatio & bibitio non nisi pro verà manducatione & bibitione haberi debeat. Quin & si Augustinus vocabulo etiam Sacramenti utatur, & Sacramentum corporis & languinis id elle dicat, quod Christus verè fidelibus tanquam rem necessariam ad æternam Beatitudinem adquirendam commendat, non tamen indè sequitur, loqui Eum de manducatione & bibitione etiam Sacramentali, quia aliàs sapius voce Sacramenti pro voce Mysterii usus est, de re quâdam sublimiori agens, quod infra etiam patebit, ubi de Sacramento, vel mysterio potius, Matrimonii agetur, quatenus illud conjunctione Christi capitis cum Ecclesia oinnibusq fidelibus membris Ejus, Apostolo informatore, ad aliquam Mysterii hujus significationem exhibet. Sed iplavideamus loca, quæ numero quatuor citat Bellarminus, ad evincendam Sacramentalem è verbis Christi & explicatione Augustini manducatione. In primo ad sequentia Bellarminus videtur respecisse verba: Manducent, qui manducant; Serm.II. & bibant, qui bibunt. Esuriant & sitiant, vitam manducent, vitam bibant. Illud manducare, de Verb. resiciess; illud bibere, qui dest, nist vivere? Manduca vitam, bibe vitam; habebis vitam, & integra est (rectius, erit) vita. Tunc autemboc erit, id est, Vita unicuiq, erit corpus & sanguis Christi, si, quod in Sacramento visibiliter sumitur, in ipsa veritate spiritaliter manducetur, spiritaliter bibatur. Audivimus enim ipfum dicente Dominum, Spiritus est, qui vivisicat, caro autemnon prodest quidquam; verba, qua locutus sum vobis, Spiritus & vita sunt. Verum etiamsi

Tomi III. Controversiæ III. Augustinus per adverbialem particulam visibiliter agere videatur de manducatione & bibitione Sacramentali, quæ visibiliter & ore corporis fit, ex toto tamen contextuadpa. ret, Eum, & quidem juxta mentem Christi ac tenorem Ejus verborum, magis urgere manducationem & bibitionem (piritualem, utpotè magis necessariam, & in qua vereratio vivificandi consistat, dume contrario illam apud indigne manducantes & bibemes Super Le- mors æterna sequatur. In secundo hæc seguntur: Cum Dominus dicat, Nisimanducaverius vit. Quæst. carnem meam de historitis Sanguinem meum, non habebitis vitam in quobu: quid Cl. carnem meam , & biberitis Sanguinem meum, non habebitis vitam in volus ; quid sibi vult. quod à sanguine Sacrificiorum, que pro peccatis obferebantur, tantopere populus prohibem, si illis Sacrificiis unum hoc Sacrificium significabatur, in quo vera sit remissio peccatorum; acujus tamen Sacrificii sanguine in alimentum sumendo non solum nemo prohibetur, sed ad bibendum potius exhortantur omnes, qui volunt habere vitam? Sed si scopum citationis Augustinianæ attendamus, nonintendit Sanctus Pater demonstrare ex Christiverbis manducario. nem & bibitionem Sacramentalem; verum potius conciliare studuit illa Christi verba cum ablatione omnimodà Sacrificiorum Veteris Testamenti, unum Christi Sacrificium antehàc præfignificantiŭ, ea postmodu occasione agens de bibitione Sanguinis Christi de quatamen, dum in alimentum fieri eam dixit, alimentu fine omni dubio non-nifipintuale intellexit, cujus etia extrà Sacramentalem usum verè sidelem sieri participem, per manducationem & bibitionem spiritualem videlicet, sapè jam ex Augustino dossifiit. In tertio Augustini testimonio, juxta Bellarmini ordinem, Christophorus de capiteson tium, Archi Epilcopus quondam Cælariensis, & ordinis Minorum generalis, Scriptode necessariacorrectione Theologia Scholastica, plerisque Eruditorum ex Indice librorumprohibitorum Romano æque ac Hispano notus, in defensione Fidei Majorum de verà e reali corporis Christi in Eucharistie Sacramento presentia, tantum posuit fiduciæ, ut omissis plunbus aliis &adrem pertinentioribus, integrum & prolixum fatis Augustini sermonemsuz Actioni secunda inseruerit, obtenturus, Christum in verbis sæpe jam citatis de manducatione & bibitione Sacramentali agere, cum tamen tribus vel ad fummum quatuot lineolis potuissent describi, qua Augustinus in eo habet, aliquatenus Instituto inservienta, nimirum sequentia : Quasi furor & infania videbatur, dare carnem hominibus mandusas. dam, & Sanguinem bibendum. Ille autem qui noverat, quod dicebat, Sacramenta pradicabat. Conc.1. Et postaliqua: Nonne erant tanquă verba infantilia, Manducate carnem meam, & biblit Surguinem meum? Sedistainfantilia verbategebant Virtutem ejus. Videlicet Sacramena,que Christus his de manducatione & bibitione corporis & Sanguinis sui verbis pradicale Augustinus scripsit, in cam Pontificios Doctores induxerunt opinionem, ac si necessario in eis de manducatione & bibitioneSacramentaliageretur, cum tamen, ut extoto manifestum est Augustini textu, per Sacramenta non-nisi mysteria manducationis & bibitonis spiritualis tuerint intellecta, singularem in se comprehendentia virtutem, utinfantilia primum, quin & plane stulta auditoribus fuerint, hæ talia ad rationis suznomam L. III. de intelligentibus. In quarto testimonio dum Augustinus scribit, Iohannem de corpus fan cont. Ev. guine Domini hoc (quo alii Evangelista) loco nihil dixisse, sed plane alibi multo ubriun bic (vel de hoe) Dominum effe locutum testatur; habuit quidem fine omni dubio Sanctus Do ctor aliquem respectum ad caput sextum Johannis, sed non quasi in co ageretur de manducatione & bibitione Sacramentali, verum quia communio hæc Sacramentalis since spirituali, que per fidem perficitur, non prodest, ut de salutari usu ejus verè fidelesexinformatione Christitanquam Institutoris docerentur. Christophorus decapite semiumloco proximècitato quintum ex Augustino addit testimonium, quo Augustinum manife L. L. con. stè putat statuere, Christum hoc in Capitulo de Sacramento Corporis & Sanguinis sulvantum traadvert. effe, dum scripsit, Dei sapientiam verbis Sacramento congruis pavisse animam credenton, us. curaffe insipientiam nauseante. Sed no percepit bene Episcopi Hipponensis menté Archicap.ult. Episcopus Cæsariensis, ac nimisspecialitet verba generahùs cocepta intellexitordinishi Generalis. Nimirum id voluit augustus Doctor, Christum Dei Sapientiam pavisseamma fidelem verbis, quibus ipsum quoq; Sacramentum explicari posser. At inde ad mandu cationemiplamSacramentalem argumentari, res est omninò absurdissima, tantoq Episcopo indigna. Addo ex superfluo & indebita liberalitate sextum Augustini pro communication de la communicación de la communic de peccat, nione Sacramentali testimonium; Quid aliud tenent, qui Baptismum nomine Saluinidmerit lib. pellant, nisi quod dictum est, salvos nos fecit per lavacrum regenerationis; é quod Permust.

1. cap. 24. sic é vos simili forma Baptismus salvos facit? Quidaliud etiam, qui Sacramentum Mussilvos cad de cad de minica vocant Vitam, nisi quod dictum est, Ego sum Panis vita, qui de Cælo descendi, & sum Conc. Lib. quem Ego dedero, Caromea est pro Seculi vita. Et, si non manduca veritis carnem siti i municipalità. pag 283. Of Sanguinem biberitis, non habebitis vitam in vobis? Certe non minus hoc augustimelliDe Sacramento Eucharistiæ. Lib. I. Cap. V. & VII.

monium, quam antecedentia videntur evincere, Christum ex mente Augustini de manducatione & bibitione Sacramentali effe locutum. Veruminservire hic potest responsio, quam Bellarminus suprà ad duo Augustini testimonia, que secundo ordine loco contra Sacramentalem in his Christi verbis communionem fuerunt laudata & vindicata, suppeditavit, scribens, Agustinuibi non de Sacramento, sed Fide (rectius, fine,) Incarnationis locutum; neg, tum per venisse ad illum Evangelii locum, ubi de Sacramento agatur. Quia enim priora Christiverba, Ego sum Panis vita &c. quæad Sacramentum Mensa Dominica Augustinus censuit pertinere, ut eam recte dici vitam demonstret, immediate & eodem textu cum iis cohærent, de quibus judicavit Bellarminus, non in eis agi de Sacramento, adeòq; nec Augustinum in explicatione corum dici posse de co egisse codem hic etiam responso uti licitum esset, si quis hujus testimonii authoritate pro Sacramentali communione vellet contra Evangelicos militare. Uttaceam, vel non cum tædio prolixius repetam, quod paulò ante in utriusque testimonii vindiciis notavi, Augustinum ibi expresse ad mentem Christi explicandam scripsisse, illud, quod Christus de semetipso, tanquam Pane de Cœlo descendente dixit, non pertinere ad visibile Sacramentum, sed ad virtutem Sacramenti, quo non clarius potuit, remota Sacramentali, de communione spirituali

fuam propofuisse Sententiam. Ad hanc de Capite Johannis sexto trastationem pertinet Sententia, quæ communiter Augustini dicitur, & quatantam Sacramenti Eucharistiæ necessitatem docuisse statuitur, ut sine ea pueri, etiam baptizati, non possint salvari, prouti cam exprimit noviter postalios Henricus de Noris in Vindiciis Augustinianis, testatus, cam quasi erroneam Doctori Sancto adscribi à recentioribus quibusdam, Inominatim Iohanne Adamo, & Antonio Moraine, vel Iohanne Martinono, & hoc quidem posteriore, verbis ex opere de peccatorum & seqq. Meritis & Remissione ad hoc institutum pertinentibus expresse citatis, scribente, ea adeo esse manifesta, ut difficillime patiantur benignam interpretationem, qua plerig. Theologorum ab errore conentur excusare Augustinum, qui tamennotatus sit & damnatus sub anathemate à Synodo Tridentina. Sed addit Norisius, Augustini causamesse tutam, Ecclesia Romana Sancto Doctori patrocinante, cum Sedis Apostolica Pontifices eadem omninò Augustini verba usurparint contra Pelagianos, qui in locis à Morainio citatis docete videatur, Eucharistiæ Sacramentum non minus essenecessarium parvulis ad Salutem, qu'àm Baptismum; neg, Joh. 6. minus ad eos pertinere, quod dicitur, Amen, amen, dico vobis, nisi manducaveritis carnem & 3. Filii hominis &c. quamiftud, Nisi quis renatus fuerit ex Aqua & Spiritu &c. Ut quid sibivideatur, significet Vindex Augustinianus, id inprimis certum este vult, Veteres confue-conf. Jovisse pueris statimpost Baptismumministrare Sacram Eucharistiam, Augustino præteralios seph. Vice in testimonium rei citato, Et quia Maldonatus suis in Evangelia Comentariis id ideò sa Comentariis. êtum putavit, quod putarent, Eucharistiam infantibus necessariam; Notisius nullo conce-cles, L.V. diposse pacto autumat, utpote Synodo Tridentina ita de hoc ritu loquente: Vt Sanctis-cap 34. & simi Patres facti sui causam probabilem protemporis illius ratione babuerunt, ita certe cos nulla sequ. salutis necessitate id fecisse sine controversia credendumest. Subjungit, quod idem Maldonatus cum Augustino Innocentium Pontificem dixisse scribit, Infantes etiam baptizatos, nisi percipiant Eucharistiam, salvos esse non posse, fallistimum esse. Dixisse illos quidem, infantes fine Sacramento Eucharistiæ salvos esse non possesat id de pueris baptizatis nunqua adfirmâsse, cùm eâtempestate statim postBaptismum omnibus etiam daretur Eucharistia, & ob hanc causam eo Johannis testimonio Augustinum & Pontifices Romanos (Innocentio enim suprà junx erat Gelasium, ) optime contra Pelagianos esse usos. Postaliqua hæc observat: Cum eâ tempestate omnibus utrumq; illud Sacramentum, Baptismus scilicet & Eucharistia daretur, non tamfrequenter legimus in Augustino quid senserit, si Bapti. L.I.c.9,& smus tantum sine Eucharistia fuisset collatus? Semel, inquit, illum lego casum apud Sanctum Doctorem, videlicet in opere de origine Anima, ubi cum Vincentius Victor exemplo boni Latronis probaret, pueros fine Baptismo posse salvari, Sanctus Doctorrespondet, fieri potuisse, ut ille Latro suerit baptizatus, & ante, quam iret in Careerem, acceperit in Baptilmo remissionem peccatorum, vel, utpleriq; credebant, in ipsa Cruce suerit baptizatus, Aquaexiliente è Christilatere. At certum est, subsumit Norisius, Latronem non fumfisse Eucharistiam, quæ pridiè ante mortem in Cœnâ à Domino sucrat instituta. Igitur homo per Augustinum baptizatus tantum sine reali sumtione Eucharistia potest accipereremissionem peccatorum & Salute aternam. Hoc etiam deducitur ex constanti ejusdem Sententia, quaadleruit, Fidem Conversionem g, cordis, qua sit per Charitatem actualem, posse hominem reddere salvum, si à Baptismo recipiendo excludatur necessitate improvisa. Ita passim scribit in libris contra Donatistas, præcipue auté in opere de Baptismo; (NB. Egregium

Tomi III. Controversiæ III.

L.4.6.22. hoe præbet argumentum in Controversia de infantibus ante Baptismum mortuis.) Ab ita iterum subsumit Vindex Augustinianus, puer baptizatus, etiamsi non percipiat Eucharilliam, longè perfectiori modo habet Fidem & Charitatem, fibi à Deo in Sacramento Regenerationis infusas. Igitur juxta doctrinam Augustini vere salvabitur. Cum vero sie pergit Norifius, Sancti Patres, & ita etiam Augustinus, docent, fine participatione conporis & Sanguinis Domini neminem consequi posse Salutem æternam, intelligendisunt de participatione spirituali, quando per Fidem infusam fiunt participes corporis Christi, dum fiunt Ejus membrum, cui per Fidem incorporantur, ficut qui fumunt Eucharilliam, fieri dicunturmembra Christi, dum manent in Eo, & Christus in eis. Confirmat hoc diversis Augustini testimoniis, addito consensu Fulgentii & Beda, Augustini Verbis inhace. dem tractatione utentium, quod à Gratiano quoq factum monet, utut cum aliquaaddi tione ex Fulgentio. Licuit hac in gratiam Lectoris piè curiofi adscribere, quiaalias non semel mentio solet sieri Sententiæ hujus Augustinianæ de necessitate Eucharistia, ciam Ratione infantum; ad cujus Sensum, ne nimius rigor in hoc capite Sancto Patriadscribatur, rite intelligendum hæc adducta non parum videntur conducere. Etsi autem juratus, pag 212. & fortè conductus Norisii hostis, Bruno Neuserus, ordinis non Majorum, sed vere, Ming. & seqq. rum, in Prodromo Velitari hæc & cætera. Quæ in Vindiciis Augustinianis ad desent. rum, in Prodromo Velitari hæc & cætera, quæin Vindiciis Augustinianis ad defensionem

Comes etiam ex Instituti ratione in se suscept ostendendum, istam Eucharistia perceptionem, Sacramento Baptismi junctam, ad ritus ex antiquà consuetudine receptos pertinuisse, quod observasse faits nunc esse potest.

LIBRITERTII

CAPVT VIGESIMVM, De Transsubstantiatione.

Doctoris Sanctileguntur, uti solet, cum non planè nullo Authoritatis Augustinianz przjudicio & detrimento, exagitet, non tamen e jus sunt momenti & ponderis, utlaudatam Explicationem loco possint tollere, adeòque nec digna, quæ prolixius examinentur, cùm ipsa rationum collatio evidenter possit ostendere, quod citatus ad marginem Fig.

Rætermisso in totu secundo de Eucharistia libro, utpote Doctoribus reformatiste alem in hoc Sacramento Corporis & Sanguinis Christi præsentiam inficiantibus opposito, quibuscum nihil commercii in hâc Controversia intercedit Evangelicis Doctoribus à lue syncretica per Dei gratiam liberis; neq; etiam attentis sex illis opinionibus diversis, quas de modo existentia Corporis & Sanguinis Christi in Eucharistiatecense Bellarminus & refutatirecte ad discussionem illius progredimur Quastionis, qua Evangelicos etiam respicit, Transsubstantiationem seu mutationem & conversionem Panis & Vini Eucharistici in corpus & sanguinem Dominicum, tanquam Dogmanovum & in Ecclesia antiquiori ac magis orthodoxa inauditum, atq; hinc in Ecclesia veresidelibus non obtrudendum respuentes. Dico, in Ecclesia antiquiori, adeòque ea etiam, qua Augustini tempore suit, inauditum. Quamvis enim Bellarminus more solito ad hujus Do gmatis sub anathemate à Patribus Tridentinis proposita confirmationem telimonia Patrum ex omnibus ab Apostolorum tempore Seculis, & hine etiam Augustini, conquisiverit, utut definitionem ejus ad quinq; tantum Secula restringens, cometiplo talsus-permille Annos fideles ad hoc Dogma amplectendum nulla Concilii ullius Occumenici, universalem Ecclesiam repræsentantis, definitione expressa fuisse adactos; in sequentibus tamen ostendetur, quidquid jam sit de cæteris Patribus, Augustino etamillud suo tempore fuisse incognitum. Ita autem de Eo Bellarminus: Augustinus, in Sermo in 1. Co- ne, quem Beda citat: Omnis panis, accipiens Benedictionem Christi, sit corpus Christi. Adderinth. 10. pro horum Augustini verborum intellectu Bellarminus: Adverte, non dixisse Augustinum, Panis est corpus Christi, ut Lutherani solent loqui, sed sit corpus Christi, que verbamutationin significant panis in corpus, ut quidem Zvvingliani utcung, possent respondere, mutation som ficationis ex pane fieri Corpus; at Lutherani quid respondere possint nescio. Nam ipsi volunt, ris liter corpus Domini adesse in Cana; Augustinus autem dicit panem sieri Corpus. Faterippund Serm. 28. debent ex Augustini Sententia, panem reipsaconverti in corpus. Idem alibi: Ante Christian de Verb. ba, quod obfertur, panis dicitur; ubi verba Christi suerint depromta, jam non panis dicitus, sa Dom. corpus adpellatur. Bellarminus pergit: Thomas VValdensis alium cutat locum ex libro dante de la compus adpellatur. stini de corpore Domini, quem dicit se transscripsisse ex antiquissimo libro antiquistale manu descripto: Noncredendum est, quod substantia Panis vel Vini remaneat, sed sun corpus Christi & Vinum in Sanguinem vertitur, qualitatibus solummodo remanentibus. Ve-

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

#### De Sacramento Eucharistiæ. Lib. III. Cap. XX.

rum notanter addit Bellarminus, suspicor, hunc non Augustini, sed Alcuini esse librum, Nobis tamen est saus, antiqui esse Authoris. Christophorus de Capite Fontium in opere laudato sequens addit è Prosperi Sententiis, quas ex Augustini scriptis utplurimum collectas esse suprà agnovimus, pro Transubstantiatione testimonium: Nos in specie Panis & Vini, quam videmus res invisibiles, idest, carnem & Sanguinemhonoramus, net similiter compre-bendimus has duas species, quemadmodum ante Consecrationem comprehendebamus; cum fideliter sateamur, ante Consecrationem esse Panem & Vinum, quod Natura sormavit, post Consecrationem verò longe aliud, carnem videlicet & Sanguinem Christi existere. Gregorius de Valentià adhuc aliud pro hoc Dogmate ex Augustino testimonium adducit, nimirum lequens: Christi corpus & sanguis virtute Spiritus Sancti ex Panis & Vini substantia in Opusc. efficitur. Item, Sicut ipse Christus est, qui baptizat; ita ipse est, qui per Spiritum Sanctum banc pag. 387. Jubstantiam (panis ) efficit carnem, & transit Vinum in Sanguinem. Item, Noster Panis, & Calix certa consecratione mysticus sit nobis, non nascitur. Valentianus hac observat: Ex ipsa Augustini disputatione adparet, velle Eum significare, Eucharistiam consecratam alterius esse natura & generis Panem, quam ille sit naturalis, qui è terra nascitur, atque adeò nibil alind secundum Substantiamesse, quam Christi corpus. Notandum verò est, Valentianum ad tripar-

titum hoc Augustini testimonium in margine præter libros contra Faustum scriptos citare Gratianum & Lombardum, de quibus post in Examine dicetur.

In genere ad hæc Augustini & aliorum in Ecclesia Veteri Patrum testimonia obfervari debet, Evangelicos veram & realem Corporis & Sanguinis Christiin Eucharistiæ Sacramento præsentiam viverborum Institutionis, veram itidem utriusque cum Pane & Vino unionem viverborum Pauli credentes, aliquam panis & vini cum Corpore & Sanguine Dominico Sacramentaliter & modo humanitus incomprehenfibili unitorum mutationem, sed accidentariam non negare, per quam id, quod Panis tantum suit communis &vinum vulgare, accedente Christiverbo sitetiam, adeòque communicantibus exhibeatur & ab illis fumatur fimul verè Corpus & Sanguis Christiquæ tamen accidentalis mutatio abillà substantiali, qua secundum Bellarmini explicationem sit totalis conversio substantia Panis & vini in Corpus & Sanguinem Domini, ob quam voće nova & apud Antiquos inaudità dicitur Transsubstantiatio, tantum abest, quantum à terrà Cœlum distat, qua comparatione alias in eodem negotio contra ipsam realem Corporis & Sanguinis Dominici præsentiam Reformatos uti constat, quo jure, quâve injuria, hic dicendi locus non est. Et quia de modo & ratione hujus Transsubstantiationis plurima interipsos hujus novi dogmatis Defensores controversia & lis est, hincipse Bellarminus se contradictionibus non caruifle testatus suit. Dum enim hanc conversionem, quam omnium perfectissimam, & ab omnibus aliis mutationibus distingui dixit, statuit esse non productivam,necconservativam,sed adductivam,non quia corpus Christi suum deserat in Cælo locum, vel quia per motum localem huc de Cælo adducatur, sed solum, quia per eam fiat, quod antea solumerat in Calo, nunc etiam sit sub speciebus Panis, & non solum per simplicem prasentiam velcoexistentiam, sed & per unionem quandam &c. in recognitionibus ita hanc mentem suam explicare fuit coactus: Video id à nonnullis perper àm effe intellectum, qui inde colligunt, hanc non effe verè conversionem sive Transsubstantiationem, sed translocationem. At aperte falluntur. Sicut enim conversio & Transsubstantiatio ad panem pertinent, non ad corpus Christissic etiamtranslocatio si cui conveniret pani conveniret, non corpori Christi. At pani nullo modo convenit, cum non mutet locum, sed transeat in corpus Christi. Sed neque corpus Christiper conversionem adductivam translocari potest dici, cum neque suum deserat in Calo locum, neque incipiat esse sub speciebus, ut in loco, sed ut substantia sub accidentibus, remotatamen inharentia. Itaque adductivam conversionem adpellavimus, inquit Bellarminus, ut significaremus, corpus Christiper consecrationem Eucharistianon de novo produci, sed praexistere, & per conversionem panis in insum incipere esse sub speciebus panis. Et postquam de diversis Patrum (nulla tamen Augustini mentione fasta) Sententiis quoad loquendi modum egit, ita porrò suam expressit mentem : Quidquid sit de modis loquendi, illud est tenendum, conversionem panis & vini in Corpus & Sanguinem Christi esse substantialem, sed arcanam & ineffabilem, & nullis conversionibus naturalibus per omnia similem, & quam solus Deus facere possie. Præmissa hunc in modum & indicata Sententiarum Bellarmini & Evangelicorum de mutatione Panis & Vini Eucharistici differentia, facile est indicare, quæ mens fuerit Augustini, in laudatis à Bellarmino, Capite fontium & Valentiano testimoniis, utut pleraque non sint omninò indubitata, de quibus nunc in specie.

Primum hoc est juxta Bedæ citationem: Nonomnis Panis, sed accipiens benedictio-

Tomi III. Controversiæ III. nem Christi, fit corpus Christi. Multum huic Sententiæ tribuit Bellarminus, sed parim ad rem, si verbarite attendamus. Non enim scripsit Augustinus, Panis accipiens benedictionem Christi fit corpus Christi, ita, ut substantia panis totaliter convertatur & trans. mutetur in substantiam corporis Christi, priori substantia in totum abolità, manentibustan. musetur in juojeanssam corpora distribus in oculos occurrentibus; quod absurdum si scripsis Tet Augustinus, haberet, de quo triumphum ageret Bellarminus. Verùm id non scupsit Doctor augustus, neque etiam scribere potuit, si artendanturea, qua citante inantecedentibus eodem Beda, in alio Sermone, Augustinus scripfisse legitur: Hocquod vide. tis in Altari, etiam noctetransactà vidistis. Sed quid esset, quid sibi velit, quam magna rei sus in Auari, cuam nover, nondum audivistis. Quod ergò vidistis, Panis est, (Notabene, non dicit, panis videtur, sedest, & quidem in præsenti, non in præterito, suit antè, ) & Calle, quod vobis etiam vestri renuntiant oculi, Quod autem Fides vestra postulat instruenda, pa-quod vobis etiam vestri renuntiant oculi, Quod autem Fides vestra postulat instruenda, pa-nis est corpus Christi, Calix (verd) Sanguis. Et post aliqua: Quomodo panis est corpus Chri-sti, & Calix, vel, quod habet Calix, quomodo est sanguis ejus? Respondet: Ista ideò dicuntur Sacramenta, quia in eis aliud videtur, aliud intelligitur. Quod videtur, speciem habetur. poralem, quod intelligitur, fructum habet spiritualem. Speciem non dixit sine substantia, accidens fine subjecto, sed speciem notanter corporalem, quam non dixisset, si omnimodam Panis & Vini substantiam credidisset in Eucharistia abolitam. Et dum Decter augustus expresse hie scripsit, Panis est corpus Christi, Calix, vel Vinum, quod habet Ca. lix, eft sanguis Christi, Bellarminum interminis refutavit, hanc Propositionem, quead diffinctionem aliarum, & quia refertur inter inusitatas, Sacramentalis dicitur, Lutheranis adscribentem, quasi absque Augustini authoritate ita loqui soleant. Qui etiam, dum ad objectum à le Augustini testimonium Zvvinglianos utcunque posseresponde re scribit, Lutheranos non item, suam prodidit ignorantiam, ut ne quid amplius dicam, cui per alia ejusdem Sancti Patris apud eundem Bedam testimonia satis jam factum est. Et per hoc eò facilior est etiam responsio ad cætera Augustini loca, que Bellarminus, de Capite fontium, Valentianus, aliique ad Transsubstantiationem confirmandam laudarunt, nominatim, ad secundum, in quo verè scripsit Doctor augustus, quod obsertur, ante Christi verba, panis dicitur; ubi autem verba Christi suerint depromia, jam non panis dicitur, sed corpus Christi adpellatur. Vere, inquam, si ad mentem, quam Pater Sanctus alibi expressit, & quidem in testimoniis proxime citatis intelligatur. Sienim juxta formulam loquendi ab eo usitatam panis est corpus, vinum est sanguis Christic wigs, cum scribit, non panis dicitur, sed corpus Christi, intelligi debet non Panis solum, sedimul etiam corpus Christi, velsi corpus Christitantum, eò accipiendum est sensu, quo per tritam in communi usu loquendi regulam à potiori solet sieri denominatio, Hucpertinet oblervatio Cassandri, quâ mentem Augustini in hâc Propositione explicanda adsequilaboravit, in Consultatione, nemini non nota, hunc in modum scribens: Augustinus panem dicit corpus Christi, sed, ut italoquar, intellectualiter, respectu videlicet intellicum, oper, p. quoinpane, qui exterius videtur, interius Christicorpus esse creditur. Addit de cateris Ec940. 8941. clesiæ Doctoribus: Si quando à Patribus hac loquendi forma usurpatur, ut dicant, panem esse corpus christi, agnoscunt recentiores quog, Ecclesiastici Scriptores, eam esse figuratam, ut qua signum rei signata, sed presentis, nomine denotetur. Quæ Bellarminus porrò ex authoritate Thoma Waldensis, tanquam ex aliquo Augustini libro ad Transsubstantiationis commendationem citat, videntur quidem aliquid ad rem quam-maxime pertinens habere, atque hoc Dogma omni modo adstruere: Sed dum ipse Bellarminus suppicari fuit coacrus, causis sine dubio prægnantibus, librum, ex quo VValdensis hoccitavittellimonium, non esse Augustini, sed Alenini, qui juxta ipsius Bellarmini calculumintegris quatuor seculis post Augustinum vixit, ad vindicias Augustini non pertinet, nobisex instituto adid non obligatis, ut ad quorumvis Veterum Scriptorum dicta respondeamus. Quod Archi-Episcopus Cæsariensis ex Prosperi sententiis tanquam Augustini tellimo nium laudavit, in Jure etiam Canonico exhibetur, hac cum observatione, alierillad apud Lanfrancum ex libro de catechiz andis rudibus legi, sed Ivonem ferè codem modo histore, quo Gratianum. Sensum hujus testimonii legitimum ut percipiamus, lubet parallelum ex iisdem Prosperisententiis, codem Gratiano citante, sex tantum locisintetcee.Hoc est, dentibus, adducere: Hoc est, quod dicimus, hoc modis omnibus adprobare contendimus, stadist, n. de Consecr. crisicium scilicet Ecclesia duobus consici, duobus constare, visibili Elementorum specia, visiones est. cof. Pich- visibili Domini nostri fesu Christicarne & sanguine, Sacramento & re Sacramenti, illus-er, opusc. er. opusc. pore Christissicus Christis persona constat & consicitur Deo & homine, cum ipse Christus success. Deus

Deus & verus homo, quia omnis res illarum rerum naturam & veritatem inse continet, ex guibus conficitur; conficitur autem Ecclesie sacrificium Sacramento & re Sacramenti, id est, corpore Christi; est igitur Sacramentum & res Sacramenti, idest, corpus Christi. Nimirum explicat hoc dictum posterius manifestum satis ea, qua ex priori Archi-Episcopus Ca-vid. D. fariensis Transsubstantiationi adstruenda existimavit inservire, dum hanc Sacramen de Jur. Ca. talempanis & vini cum corpore & sanguine Christiunionem certa quadam ratione si-non, pag milem esse dixir Augustinus unioni Naturarum Divinæ & humanæ in Christo persona-101.conf. li. Sicut autem nish hæreses Eutychianæ adseela dicere non potest, humanam Christi Transsub.
Naturam esse conversam in Divinam; Ita etiam vi institutæ ab Augustino compara. stant. p. tionis nonlicet dicere, panem & vinum converti in corpus & fanguinem Christi, utpote Picher. oquam conversionem vel, ut Papæihîe loquuntur Scriptores, Transsubstantionem neq puse.p 41. unio Sacramentalis, neque Personalis admittit. Restat testimonium illud tripartitum, & seqq. quo Valentianus valide hoc Transsubstantiationis dogma demonstrasse visus est. Id sic. & ibid. p. uttestimonio, quod Bellarminus ex Thoma V Valdensi citavit, non multum est dissimile, multumq; pro hoc Translubstantiationis dogmate videtur militare; ita dum Valentianus in margine provocatad opus Augustini contra Faustum, in cujus tamen libro & capite, quorum numeros adscripsit, nulla planè mentio hujus Controversiælegitur; quod verò partes testimonii priores attinet, ad Gratianum & Lombardum hujus tanquam ex 1.20.c.15. Augustino testimonii authoritate utentes Lectorem mittens, observandum est, Gratia-num huic testimonio præscribere quidem Augustini nomen, sed absque libri vel operis fignificatione, Notarum verò Scriptorem, quæ justu Gregorii Pontificis, numero & ordine tertii & decimi, seculo adhue præcedente sunt editæ, sateti, ex Paschasio videri illud confectum. Et quamvis addat, Algerum eo usum citare Augustinum ex libro de Sacramento Altaris, dum tamen iste liber hodie inter genuinas Augustini fœtus, juxta Bellarminianam quoque recensionem, non exter, quidquid sit de recentibus operum Augustini Supplementis, non omni suppositionis suspicione carentibus, de quibus etiam non idem est Eruditorum utriusque partis judicium, ut de eo multum solliciti simus, necesfum non est, præprimis cum &, qui notas Marginales Lombardo adscripsit, quæ in Editione Lovaniensi præcedentis itidem Seculi leguntur, notanter observarit, Sermonem, ex quo Lombardus hec verbacitasse visus est, non reperiri in vulgatis Exemplaribus: quod hactenus satis esse potest & sufficiens, ne hujus testimonii tanquam augustiniani authoritate Evangelici videantur teneri, Augustino alibi clarissimè suam de hac Controversiâante, quam in Ecclesia moveretur, exprimente sententiam, ibi præsertim, ubi in sententiis à Prospero collectis, eodem Gratiano & Lombardo testibus, & ad laudatas Prosperi vel potius Augustini lententias Lectorem mittentibus, unionem Sacramentalem cum unione naturarum in Christo personali comparavit, illam ex hac explicans, utpote quæ nullam Natura conversionem vel mutationem in alteram requirit, quam Veteres itidem cum unione corporis & animæ aliquatenus illustrare sunt conati, ut suo supra vidimus loco.

Nunc veniendum esset ad ea Augustini testimonia, quæ ab Evangelicis contra Transfubstantiationem solent laudari, atque videndum, quid Bellarminus in eorum examine desideraverit. Sed noluit in hoc decurrere campo Bella, arma, & minas spirans Polemarcha, sed breviter in acie hâc expediri rem poste existimavit, scribens: Ultimo, ex Patribus, adeoque etiam ex Augustino, multa collegit Chemnitius contra Transsubstantiationem, sedomnia sunt explicata à nobis libro antécedente; nameadem adferebantur etiam à Calvinistis contra veritatem corporis & sang. Domini in Euchar. Vide, qua diximus de testi-moniis Irenai, Ambrosii, Theodoreti, Gelasii & Hesychii; (Augustino cur prætermisso, ex quo tamen Chemnitius contra Transsubstantiationem militavit?) Horum duntaxat enim adducit testimonia, & cum nihil adferat novi, frustrà in corum confutatione immoraremur. Verum si hæc methodus agendi placuisset Bellarmino, multo breviori & longe faciliori opera contra hæreticos scribere potuisset, & se & alios non pauco labore sublevaturus. Non enim verum est, ea Augustini testimonia, qua chemnitius contra Transfubstantiationem adduxit, & quænos quoq partim ex Serm. de Verbo Dom. partim ex Prospero jam habuimus, à Bellarm. tuisse explicatain libro antecedente, ubi ad ea Augultini testimonia respondere suit sollicitus, que Calvin, contra veritatem corporis & languinis Domini in Euchar. adferre solent. Cum enim Evangelici Doctores non ex eo folcant oppugnare fundamento Transsubstantiationem, quo Calviniani, iis veram cororis & sanguinis Christi in Sacr. Euchar, præsentiam vi verborum Institutionis sirma Fide credentibus; his verò, quidquid sub certis verborum involucris agnoscere vide-

24

eż

4- i- 1- 1-

1,

d

1, -- - - d n

1

-

- 8

シンがはしつ

IS

i-

S.

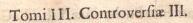
id

to the second

Tomi III. Controversiæ III. antur, reipsa negantibus & acerrime oppugnantibus, quod post omnes alios novissima antur, reipsa negantibus & acerrime oppugnantibus, quod post omnes alios novissima antur, reipsa negantibus & acerrime oppugnantibus, quod post omnes alios novissima antur, reipsa negantibus & acerrime oppugnantibus, quod post omnes alios novissima antur, reipsa negantibus & acerrime oppugnantibus, quod post omnes alios novissima antur, reipsa negantibus & acerrime oppugnantibus, quod post omnes alios novissima antur, reipsa negantibus & acerrime oppugnantibus, quod post omnes alios novissima antur, reipsa negantibus & acerrime oppugnantibus, quod post omnes alios novissima antur, reipsa negantibus & acerrime oppugnantibus, quod post omnes alios novissima antur, reipsa negantibus & acerrime oppugnantibus rosissimo factum est, Davide Blondello hederam ei satis speciosam suspendente; adeog fires accurate ponderetur, Calvinista non possint vi sua hypotheseus, exiis Augustini testimoniis, que veritatem presentie corporis & sanguinis Christie què ac panis & vini defendunt, contra Transsubstantiationis Dogma argumentari, quibus Chemnitium Evangelicos ad evertendum illuduti jam fuit dictum, hinc Bellarminus etiam adea, tan. evangencos adevertendum inter de jantate fondere. Equidem, ubiad primumex quam à Calvinianis non objecta, non potuit respondere. Equidem, ubiad primumex Bedatestimonium, quod Bellarm. pro Transsubstantiationis Dogmate collocavit in a. ciem, suprà ex alio apud eundem Bedam testimonio, quod Augustino ibidem adscripsit, tanquam luculentiori fuit responsum, quô expresse Panem dixit esse corpus, vinumesse fanguinem Christi; video, Bellarm. illud posterius testimonium inter ea, & ultimoqui. dem loco collocare, quæ Calviniani contra veritatem præsentiæ corporis & sangunis Christiin Eucharistia Sacr. urgent, adq; illud respondere conatum fuisse. Quamvisan. tem, ut dixi, Evangelicis in hacetiam Controv. cum Calvinianis nihil plane fitnegotii, qui & hic mediaminter duo extrema, (Papæis per Transsubstantiationis dogma in excessor, Calvinianis per realis præsentiæ corporis & sanguinis Christi negationemindele. Etupeccantibus, illis justo amplius, his justo minus huic Sacramento adscribentibus, tenent viam, verbis Christi Institutoris fixè & firmiter inhærentes, adeoque respons Bellarmini ad Calvinianorum ex hoc Augustini apud Bedam testimonio objectionem sino Examine liceret prætermittere; tamen, quia id supra à nobis etiam contra ipsum Transsubstantiationis dogma fuit usui, ne quis labor difficilis videatur à Bellarmino impossus, vel omninò etiam impossibilis, præprimis dum Lectorem ad hoc responsummist, videamus brevirer, quid circa id jure possit desiderari. Ita autemibi Bellarminus: Totavistestimonii hujus posita estinduobus, primo in eo, quod Augustinus dicat, Panemessid, quodestin Altari, utipsi renuntiant oculi. Secundo, quodad Quæstionem, quomodo panis sit corpus Christi, si Christus sit in calo? Augustinus non responderit, pertransmutanonemautaliquid hujusmodi; fed dixerit, Sacramenta esfe signa quædam visibilia &corporalia rerum spiritualium & intelligibilium. Hac ex mente Caboinianorum habet Bellaminus, addens: Adprimumfacile est respondere. August. enim declarat, quid sit, quodestin Altari, ac dicit, Panem esse quoad speciem exteriorem, ut recte judicant oculi; quoad interiorem verò substantiam esse corpus Christi, ut Fides judicat recte. Namsi August. vellet dicere, in Altarietiam esse panem quoad substantiam, &id probaret oculonimite-Rimonio, ut ejus verbatronte prima videntur sonare, repugnaret apertissime Cyrilla, Ambrofio, Nyffeno, Epiphanio, Gaudentio, Chryfostomo, qui difertis dicunt verbis, fallisens, & non esse judicandum ex gustu, & deniq; non esse panem. Quis autem credat, August. in re tam magnatot Patribus repugnasse, & præterea, si repugnasser, quomodoneciple unquam eos reprehendisset, nec ipse ab aliis fuisset reprehentus? Quare cum verbaejus dupliciter exponipossint, & uno modo repugnent Patribus cæteris, alio autem modo cum eis congruant; quis non videt, uter sensus sit præferendus? Adde, quod non aliis solùm Patribus, sed sibi etiam repugnaret, si judicio sensuum in hoc Mysterio locum date vellet, ut patet extot locis ante cit. Ad secundum respondeo, August. ad quast. Quemodo panis sit corpus Christi? noluisse directe respondere, quia auditores non crant capaces, Homilia enim illa habebatur ad pueros recens baptizatos; ideò monuisse, ut simpliciter crederent, panem illum esse corpus Christi, & operam darent utipsi essent corpus CHRISTI per Fidem & operabona, quiapost, ubi crevissent & profecissent Id ita effe patet, quia cum effet proin via DEI, ista eis aperirentur Mysteria. positum de CHRISTI corpore naturali, quod est in cœlo, quomodo sit in Euchaiflia? Ipse omisso Christi corpore naturali, transiit ad corpus mysticum ac dixit, Eucharistiam esse signum Societatis sidelium, & nos esse corpus Christi, & nos manducate, quod sumus, & mysterium nostrum esse in Mensa, & alia id genus. Nunquam verodixit, panem esse signum corporis Christi naturalis, aut corpus naturale non esse in Alrai, aut esse symbolice; que certe debuit dicere, si directe ad Questionem responderevoluit fet. & in hærefi Calvinistarum fuisfet. Sicut ergò illi à nobis quærunt, quare August. non folvit Quæstionem, dicendo, panem esse corpus per Transsubstantiationem; sick nos ab illis quærimus, quare nonfolvit quæstionem, dicendo, esse corpus Christirepræsent tive? Et proutrisg, respondemus, Augustinum dedita opera distinulasse quastionem, di ad moralem cohortationem esse digretssim. Que in hoc responso Bellarminus exprese contra Calvinianos realem corporis & fanguinis Christi in Eucharisti præsentam neDe Sacramento Eucharistiæ, Lib. III. Cap. XX.

gantes habet, ad præsens Institutum non pertinent, nobis de eo nunc solum sollicitis, quâratione laudatum à Bedà Augustini testimonium ad evertendum Transsubstantiationis dogma possiti intervire, ne Bellarmini exceptiones impediant.

Et quidem ad prius responsum notari debet, Augustinum de eo, quod est in Akari, non dicere, panem esse quoad speciem exteriorem, id est, sensu Papistico, speciem sine Substantia, accidens sine Subjecto, cujus rei absurditas Sancto Patri nunquam venit in mentem, neque potuit venire, nisi sibimet ipsi in faciem voluisset contradicere & scribere, qui sicut apud Prosperum ad evitandum dogma Eutychianotum Christi personam constare dixit ex Deo & homine, Divina nimirum & humana Natura, neutra in alteram conversa, sed utraq; personaliter unita, ut Christus sit & dicatur verus Deus & verus homo; ita ad evertendum dogma Transsubstantiationis ante, quam esset natum, Sacramentum Eucharistiæ, quod latiori sensu dixit Sacrificium, duobus confici & constare seripsit, visibili Elementorum specie, quam in verbis ex Bedacitatis notanter dixit corporalem, & invisibili Carne & Sanguine Christi, sine ulla utriusq; reali & substantiali conversione & mutatione, quam vis institutæ ab Augustino comparationis nullà omninò ratione admittit. Nec quidquam valet, quod Bellarminus porrò infert: si Augustinus in demonstratione panis & vini verè & substantialiter existentium ad oculare testimonium voluisset provocare, apertissimè repugnasset pluribus aliis Ecclesia Doctoribus, qui sensus falli in hoc Sacramento tanquam fingulari Mysterio, negex gustu judicandum esse, & denig, non esse Panemscripserint; cum præterid, quod ex nostris Gerhardus præsertim, ex Reformatorum cœtu post Chamierum laudatus paulo ante Albertinus, & qui hic prætermitti non debet, Salmasius sub nomine Simplicii Verini libro peculiari de Transsubstantiatione contra Grotium hic quoq; Papizantem scripto, ad ea Patrum dicta observarunt, qua pro hujus Dogmatis confirmatione solent adduci, notasse hic in genere sufficiat, pertinere has locutiones, quas Augustini Sententiæ ad Evangelicorum mentem explicatæ contrarias esse Bellarminus sibi imaginatur, ad exclusivas, atque hunc in sensum orthodoxè intelligendas, falli omnino fensusin hoc Sacramento, si nihil aliud omnino præter id quod videtut, accipere nos credamus, neg, ex gustu judicandum esse, sicut in alio communi cibo & potu, denig, non esse Panem, videlicet solum vel communem, qui ad nutritionem corporis, sed animæ pertineat; quâ ratione non video, quid laudati Patres his & talibus verbis dixerint vel scripserint augustissimo Doctori contrarium. In posteriori responso Bellarminus non paucam infertinjutiam Augustino, quasi is auditoribus tum adhuc incapacibus proposuerit Quæstionem captu sublimiorem, adq; eam non directe, atque sie insufficienter responderit, auditores in suspenso relinquens; quo an Doctoris officio fecisse atis ex affe possiti dici, nescio, an quisquam, cui Simpliciores informandi ratio non est incognita, sit adfirmaturus. Verum non ita infideliter cum suis egit auditoribus Pater Sanctus, ut quam eis proposuit Quæstionem, non etiam sufficienter, quantum captus eorum & Mysterii incomprehensibilis ratio patiebatur, ad eam responderit, dicens : Istaideo dicuntur Sacramenta, quia in eis aliud videtur, aliud intelligitur. Quod videtur speciem habet corporalem; quod intelligitur, fructum habet spiritualem. Facillimum vero tuisset augustisfimo Doctori, transsubstantiationis vel aliud vocabulum idem significans adhibere, aut pluribus verbis rem hanc describere, si totalem & substantialem Panis & Vini in Corpus & Sanguinem Christi conversionem & mutationem in hoc Eucharistiæ Sacramento credidisset. Et huc referri debet ejusdem Sancti Patris testimonium, quod Valentianum ex opere contra Faustum, libri tamen capite non ad numeri veritatem citato, laudasse habuimus suprà, ubi Doctor augustissimus contra Manichæos pleniori textuin hunc modum scripsit : Noster Panis & Calix, non quilibet, quasi propter Christum in Spicis & in L. 20. con. farmentis ligatum, ficut illi desipiunt, sed certa consecratione mysticus sit nobis, non nascitur. tra Faust, Proinde quod non ita sit, quamvis sit panis & Calix, alimentum est refectionis, non Sacramen. tum Religionis, nisi quod benedicimus gratias que agimus Domino in omni Ejus munere, non so-lum spiritali, verum etiam corporali. Multum hic certe fallitur fallitque Valentianus, dum exipsa Augustini disputatione putat adparere, voluisse Eum significare, Eucharistiam (verbo Institutionis) confecratam alterius esse generis & natura Panem, quamille sit naturalis, qui è terrà na scitur, atg, adeò nihil aliud secundum Substantiam, quàm Corpus Christi. Cui enim non solum controversiæ inter Augustinum & verè Catholicos ex una, ex altera autem parte Manichæos & eorum adseclas agitatæs status, de quo agetur capite sequenti, non estignorus, sed & integri conrextus Ratio constat, sicut non ita difficulter potest constare; si ordo dictorum ab Augustino rite attendatur; manifestum est, dum Sanctus Uu 3



510 Pater panem consecratum dixit esse myficum, non voluisse, ejus substantiam, quamna. turà accepit & habet, omninò vi Consecrationis aboleri, sed tantum distingui à pane communi, Etsi ille etiam à verè fidelibus juxta Apostoli monitum cum certa per preces ad DEum benedictione ac debità gratiarum actione pro refectione corporis & alimento sumatur & comedatur, hac cum distinctione, quod hic panis sit & maneat Panis so. lùm naturalis, ad alimentum refectionis quotidianæ & fustentationis vitæ temporalis, a Deo tanquam providentissimo suorum alimentatore concessus; ille verò sit & sinul eriam fiat Panis mysticus, in, cum & sub quo communicantibus, vi verborum Institutionis & Confecrationis, exhibeatur verè corpus Christi, sicut in, cum & sub Vino in calice per eandem Confectationem benedicto iisdem exhibetur verè fanguis Christi, nulla cum reali vel lubstantiali panis & vini mutatione, aut omnimodà in corpus & sanguine Christi conversione. Etsi enim, ut adhuc semel ad testimonia Augustini à Valentiano pro Transsubstantiationis dogmate laudata redeamus, verbum transsire hanc mutatio. nem & omnimodam convertionem, adeòq; totalem prioris Substantiæ abolitionem videatur inferre, præter idtamen, quod ad Augustini sententiam in hac Quæstione vindicandam ex Lombardo pariter & Gratiano, eorundemq; marginalibus Notis & Glof sis fuit monitum, insuper hic addendum venit, Bulengerum in suis contra Casauboni Ex-Diatr. III. ercitationes Anti-Baronianas Diatribis fateri, verbum hoc transsire non esse in Texto,

ad cap. 18. ubicunq; etiam extet, quamvis vi hypothese ad defendendum receptæ putet, illad Exerc. 16. ubicunq; etiam extet, quamvis vi hypothese ad defendendum receptæ putet, illad Exerc. 16. ubicunq; etiam extet, quamvis vi hypothese ad defendendum receptæ putet, illad Exerc. 16. ubicunq; etiam extet, quamvis vi hypothese ad defendendum receptæ putet, illad Exerc. 16. ubicunq; etiam extetiam ext se transsubftant. pertinens eft, atque alias legitur discussum, ne hoc in nimiam excrescat molem caput, pag. 325. hâc quidem vice prætermittitur.

Quia Bellarminus & cæteri Scriptores, quos vidimus, aliquantò parciores fueruntin

Transsubstantiationis dogmate confirmando ex Augustiniauthoritate, lubet adpendicis loco subjungere, quæ Matthias Hauzerius, Ord. Francisci, in ultima parte Collationuthe. ologica ad earn pertinentia è divite penu adduxit, ut'indè pateat, anullà ratione Dodor augustus huic errori præstiterit patrocinium. Efficacissimam autem putat huic Instituto P. 350. & Verbavita aterna habes, q. d. Vitam enim aternam habes in ministratione corpora & salegg. quinis tui; & nos credimus, quiatues Christian Elisabet in ministratione corpora & salegg. sententiam, quæ Tractatu in Johannem post vigesimum septimo legitur verbissequent. guinistui; & noscredimus, quiatues Christus, Filius DEI vivi, id est', quia ipsa vua aterna tues, & non das incarne & sanguine tuo, nisi quodes. Quamvis enim, subjungit Collator, totum illud caput Johannis sextum perperam restringeretur ad donationem corporis & sanguinis Christi nostræ Fidei & Saluti per solam Incarnationem & Mortem, hætamen Augustini negativa, Nondas in carne & sanguine tuo, nisi quodes, ad omnem leextendit donationem, includens in hac Sacramentali ipsam carnem & sanguinem Christia personalem, & ab ea excludens, quicquid non est de esse Christi, sicque totam Panis & Vini substantiam. Præter id hue etiam pertinere putat Collator Augustimanus, que Pa-1.7. c. 12. ter Sanctus alibi, nominatim in opere de Genesi ad literam scripsit de possibili converso-

1.3. c.25. ne cujuslibet corporis in quodlibet; item quod in opere de confensu Evangelistarum ha bet de possibilitransmutatione corporis Christi in quamvis formam; Imò, quod neg ipsam corporis conversionem in Spiritum, nec omnium (videlicet corporum) conversionem in DEUM prorsus censuerit impossibilem, citatis ex opere de civitate DEL, de Trinitate & aliunde locis. Quia verò etiam non nescivit, Augustinum sepius repetere, Panem & Vinum mystice fieri, benedici, consecrari, sanctificari nobis in corpus Christi, Quat NON excludere, sed quasi supponere & includere videntur Panem & Vinum; quin& comparare hoc Sacramentum non tantum Incarnationi Christiex Virgine Matre, sed hyposa tice Unioni etiam Nature divine & humane, &c. ut alia nune brevitatis causa pratermittantur, ideò sollicitus tuit Collator de sufficientiresponso, ne hæc Transsubstantiationivi deantur aliquod creare impedimentum. Et quidem ad prius respondit vatie, dicenspimò, per illam Benedictionem, Sanctificationem & Consecrationem satis significative rificationem formæ consecratoriæ; Secundo, Panem & Vinum non posse in sciplisbe nedici, sanctificari & consecrari, cum sint incapacia veræ ac internæsanctificationis Ergo, inquit, per hæc significatur sacrificari, seu realiter ac totaliter consumin supremi DEl cultum, convertiq; inid, quodest verè ac intrinsecè sanctum. Tertio, illud mystie cum nihil significare improprium, sed sacrum & religiosum Secretum, & vim plusquam naturalem hujus Consecrationis. Quarto, per illud, fieri, non significari, Panema Vinum permanenter, led transeunter fieri corpus Christi, seu inillud converti, cum un possibile ferri corpus Christi, seu inillud converti, cum un possibile ferri corpus Christi, seu inillud converti, cum un possibile ferri corpus Christi, seu inillud converti, cum un possibile ferri corpus Christian de la converti, cum un possibile ferri corpus Christian de la converti, cum un possibile ferri corpus Christian de la converti, cum un possibile ferri corpus Christian de la converti, cum un possibile ferri corpus Christian de la converti, cum un possibile ferri corpus Christian de la converti, cum un possibile ferri corpus Christian de la converti, cum un possibile ferri corpus Christian de la converti, cum un possibile ferri corpus Christian de la converti, cum un possibile ferri corpus Christian de la converti, cum un possibile ferri corpus Christian de la converti, cum un possibile ferri corpus converti conve possibile, sieri corpus Christi, & manere simul panem & vinum. Quinto, per, sieninobis,

inquit, non negatur, sed exprimitur verè fieri, quamvis ad Salutem nostram; quodque id fit fieri realiter, patet ex sequenti comparatione & negatione nascendi, & ex necessaria ad hoc operatione Dei invisibili. Sextò tandem, Exemplaria quædam habere tantum, mysticus fit nobis, non nascitur; sed alibi sæpius exprimi, quid nobis fiat, videlicet corpus Christi, idq; ibidem supponi sub illo mystico fieri, non nasci, præ alio fieri seu benedici exteriori ciborum corporalium. Ad posterius dicit, expresse comparari Eucharistiam quoad folam visibilem Panis & vini speciem, & invisibilem Christi carnem & sanguinem cum humana Ejusdem natura vifibili & Divina invifibili in Incarnatione; item comparari consecrationem Corporis Christi in Eucharistia cum generatione Corporis Christi in utero Virginis, quoad identitatem corporis & similitudinem Virtutis supernaturalis, non autem quoad materiam ex quâ, ejusq, permanentiam. Aliaiterum prætermitto, utpote minus ponderosa, & quæ subtilitatibus tantum innituntur Scholasticis, nisi quis malit vocare obscuritates otiosas, ad ingeniorum acumen obtundendum inventas. iple Collator efficacissimam vocat Augustini Sententiam, quam ex opere in Johannem adduxit, velunico oftendendum est verbulo, inefficacissimam esse eam ad confirmandum Dogma Transsubstantiationis. Nervum demonstrationis ponit in iis augustini verbis, cum scripsit, quasi mentem Discipulorum exprimens ad Christum: Non das in Carne & Sanguine tuo, nisi quodes. Verum si Pater augustissimus hoc voluisset indicare, quod Lectoribus incautis persuasum vult Collator Scotisticus, non scribere debuisset, in Carne & Sanguine tuo, sed potius, in Sacramento tuo. Caterum, quia non ita scripsit, vis & injuria Doctori Sancto infertur, dum ea Eidem adscribitur Sententia, cujus nullum in omnibus Scriptis, quæ plura lunt, ne minimum invenitur vestigium, & quam salvis hypothefibus, quas alibi copiose proponit ac defendit, docere potuit nullatenus. Quæ verò contra easdem excipit idem Scoti discipulus, cum Præceptore in tenebris micans, præfertim quoad veram rationem Sacrificii, quam Pani & Vino adscribit, talia sunt, quæ non nisi opinionem absurdam novis absurditatibus adhuc faciunt absurdiorem, ita ut tandem Dogma hoc dici possit & debear omnium meritò absurdissimum.

# LIBRI QUARTI CAPVT VIGESIMVM PRIMVM, & seqq.

DE

Communione sub una specie vel utraque.

Otuissent & forte debuissent illæ etiam Quæstiones in examen venire, quas Bellarminus ab initio quarti hujus libri suo ordine satis prolixè tractat, nimirum de repositione & adservatione Panis consecrati, non item Vini, tanquam Sacramenti, ut vocat, permanentis; de materia etiam Sacramenti, sitne Panis necessario azymus, an verò fermentatus, quo Gracorum apud orientales Ecclesiamuti certum estissitne porrò Vinum aquain Sacro Calice ad exemplum Christi necessariò temperandum, ut de forma Consecrationis & ipso Sacramenti effectu nihil plane dicam. Sed quia de repositione & adservatione Panis confecrati Bellarminus nullum ex Augustino ostendere potuit testimonium, comet ipso se Ejus authoritate destitui fassusmateriales autem Controversia de Pane azymo vel ferment ato, Vino itidem aqua miscendo tanti non sint momenti, ut Schisma aliquod inter Ecclesias in Fidei fundamento consentientes facere possent, nisi nimius ex parte Romanensium rigor omnes alios in hâc re adiaphorâ à se dissentes diro anathemate percuteret, Evangelicis liberè in Sacramenti Eucharistiæ usu Pane azymo utentibus, mixtionem Aquæ cum Vino facile etiam admiffuris, fi jugum illud tyrannicum, quo irreconciliabilis Roma quosvis fideles sibi conatur subjicere, abesset; hine opus non esse visum fuit, his & aliis Quæstionibus, quæsine controversià possent expediri, aliquam impendere moram, tempore ad necessaria & magis controversa destinando, eam in specie Quastionem controversam, qua in hoc negotio utramque solet occupare paginam, Laicis fidelibus, quin & Sacerdotibus non consecrantibus ab utrâq; Sacramentispecie, per Definitionem non verè Ecelesiasticam, contra Sapientissimi pariter & Benevolentissimi Testatoris institutum exclusis, & ad unam modò Panis consecratispeciem admissis. Ne verò & hicnimis disfundamur, circa Augustini authoritatem ex Instituto tantum occupabimur, cateris omnibus hac vice pratermissis, qua partim prater alia Nostratium Scripta in Vindiciis Evangelico-Thomisticis à parte adversaria per Uu 4

Tomi III. Controversiæ III. 513 DEI gratiam adhuc inconcustis legi possunt. Tribus autem locis præsertim Bellarminus in propria Controversiæ hujus tractatione de Augustini authoritate agit, quæ sualene & ordine excutiemus. Et primo quidem, ubi demonstrare intendit, totum esse Christian subutrag specie, sequentia postalios Patres ex Augustino commendans: Augustinus de cit, Infantes, cum Sacram vident hostiam, nescire, quomodo facta sit illa species, recte tanen credere, Dominum in illa specie oculis adparuisse mortalium. Et de Catechumenis serbie de Trin. cap. 10. credere, Dominum in illa specie occus auperusse in sis credere. Et iterum alibi, Christum, in Joh. in august disebat. Hoc est corpus meum, seipsum portasse manibus suis. Prætermissa hieipsa quando dicebat, Hoc est corpus meum, seipsum portasse manibus suis. Prætermissahicipsa hypotheses adplicatione, an nimirum exeo, totum esse Christum sub utrag, specie, vel po tius juxta Bellarmini sententiam, sub alterutra separatim, legitime & per justam deduci possit consequentiam, sufficere Communionem sub una tantum specie, necutramque necessariam esse; illud videndum est, an Augustini authoritas in laudatis à Bellamino testimoniis jactatam hanc à Romanensibus concomitantiam, tanquam præcipuum Communionis sub una fulcrum, confirmet, ac exindè pro Communione sub una argumen. Ostendetid speciale corum Examen, unde manifestum erit, turpiter le Bellarminum dediffe, itàque hanc Quæltionem ex Augustino tractasse, ac si cum fungio ipsi res fuisset, cumque hominibus omni ratione carentibus. Et primum quidem testitap. 24. monium ipse Bellarminus libro antecedente secundo, ubi præsentiæ corporis & languinis Christiin Eucharistiæ Sacramento veritatem contra Doctores Reformatoseandem negantes ex Augustino demonstravit, prolixiori Textu ita exhibet: Illas mubes val ignes, quomodo fecerint vel adfumferint Angeli ad fignificandum, quod adnuntiabam, etiamfi Dominus vel Sp. Sanctus illis formis oftendebatur, quis novit hominum? Sicut Infantes ma noverunt, quod in Altari ponitur, & peracta pietatis celebratione consumitur, unde velque. modo conficiatur, unde in usum Religionis adsumatur. Et si nusquam discant experimento vel suo, vel aliorum, & nunquam videant illam speciem rerum, nisi inter celebrationem suramentorum, cum obfertur & datur, dicaturq illis authoritate gravissima, cujussiturpu & Sanguis, nihil aliud credent, nisiomnino in illa specie Dominum oculis adparuissemortalium, & de latere tali percusso liquorem illumomnino fluxisse. Bellarminus hanc addit glossam: Disputat Augustinus de formis, in quibus Angeli vel Deus adparuerunt in Testamemo Vaeris acut ostendat, nos ignorare, quomodo illa forma sint facta, & tamen certò credere, inilla Deum vel Angelos adparuisse, adsumit similitudinem ab Eucharistià. Ignorant eniminfants, cum Sacris intersunt, quomodo illasiat forma, in qua consecratur Eucharistia, & tamencenò credunt, inilla forma Dominum adparuisse, & in Calice Sanguinem Domini este, quia dicitur eis, Christumin Evangelio hoc docuisse, cumait, Hoc est corpus meum, hic estanguis meus. Habemus autem hinc argumentum sirmisimum contra adversarios. Naninfantes, quibus authoritate gravissimà dicitur, in illà visibili formà esse corpus Christi, & liquorem, qui est in calice, esse languinem, non credunt, illa esse corpus & sanguinem fignificative, sed vere & proprie; non enim valentipsiper se istos intelligere Tropos, sed credunt similiterid, quodeis dicitur. Neg, dicendumest, hos Infantes falsam habere Fidem, tumquia Augustimus dicit, illos id credere, quia dicitur eis authoritate gravissima; tum etiam, quas falsa esset Fidesista, instrui, debuissent & admoneri, prasertim cumipsi etiameo temporead Communionem admitterentur. Præterea comparat Augustinus Eucharistiam cum forms, inquibus Angeli adparebant. Sed in illis formis Angeli verè & proprie erant prasents. Igun etiamin forma Panis verè & propriè prasens adest corpus Christi, alioquin nibil vakbitumparatio, & tota Augustini disputatio corruet. Si infantilem hanc Bellarmini panim pro verà corporis & sanguinis Christiin Sacr. Eucharistiæ præsentia, partim pro concomtantia, & hincalterutrius speciei sufficientia ex Augustini testimonio illationem, imoslbimet contrariam & se evertentem quis dicat, nullam omninò Cardinali saciet injuria. Certè nisi clariora in August. Scriptis pro vera corporis & sanguinis Dominici inhoc Sacramento præsentia legerentur testimonia, nescio, an hoc infantili testimonio contra pertinacem adversarium aliquid singulare posset obtineri. Ita nimirum cum eo vide tur este comparatum, ut consultius suisset, Bellarminum majori argumentorum & testimoniorum delectuusum, non tam numero, quam pondere eoruminte tamgra vi militasse, neque causam in se bonam & optimam ita turpiter prostituisse. dit enim satis clate verborum textus integer, Augustinum infantile de adpartione Domini in specie Sacramentali judicium non adprobasse, sed potius correctionies possiisse & Examini, scribentem: Si nusquam discant, &c. Et, si (non) disawillis authoritate gravissima, cujus sit Corpus & Sanguis, nihil aliud credent, &c. Indicat De Sacramento Eucharistiæ. Lib. IV. Cap. XXI.

causam erroris, unde illud judicium infantile minus rectum proveniat, defectum videlicet experimenti vel proprii vel aliorum, unde nimirum Panis & vinum ad Eucharistiæ celebrationem desumatur; ut & præviam informationem authoritate Doctoris vel Informatoris gravissimà nixam, undè necessium est doceri, cujus sit illud corpus & Sanguis, qui in, cum, & sub Speciebus non nudis & omni substantia vacuis, sed realibus & vere substantialibus vi Verborum Institutionis ex ore Testatoris veracissimi pariter, Sapientissimi & Omnipotentis præsens sit & à Communicantibus accipiatur. Non autemita deber intelligi, quasi infantes non sufficienter tempore Augustini fuerint instructi, qui tumad Communionem admittebantur, quod Bellarminus tanquam non minimi momenti rem hic urgetifed loquitur Sanctus Pater, de quo ex integro iterum Textu constat, conditionaliter. Si, inquit, nusquam discant, si non dicatur illis, tunc, ex defectu, nimirum Informationis debita, nihil aliud credent, nisi &c. Non igitur verè & ex authoritate gravissimà id crederent & dicerent infantes, sed ex defectu authoritatis gravissima fallo id crederent, melius omninò ex Verbo Institutionis docendi & informandi. Neque, quod insuper observandum, Augustinus in hoc testimonio comparationem instituit inter Eucharistiam, & Adparitiones vel Visiones angelico-Divinas Testamenti Veteris in se, quamvis si instituisset, Concomitantia Sacramentali parum inserviret; sed comparatio facta est quoad modum adprehensionis & imperfectissima cognitionis, quamibi in genere omnibus, hic autem in specie Infantibus experimento & authoritate alicujus Doctoris gravissimà destitutis, etsi cum certà conditione quadam adscripsit, qua cadente & ablatà aliteromninò de toto hoc negotio judicandum esse non ita obscurè significavit Doctor augustissimus, & auditorum suorum Informator sidelissimus. Accedit, si glossam Bellarminitestimonio huic, ubi pro reali Corporis & Sanguinis Dominici præsentia contra Reformatos ex eo militavit, adscriptam, hic jam adplicemus, ubi de Concomitantià ex eodem egit Bellarminus, contradictionem fore manifestam. Nam non stabit concomitantia, & exinde fluens Communio sub una specie, si infantes, juxta Bellarmini Sententiam authoritate gravissima ex Verbo Institutionis docti, certo credunt, in Calice Sanguinem Domini effe, quod Bellarminus iterato in hujus testimonii explicatione notanter fassus est, pro reali præsentia Corporis & Sanguínis pugnans, oblitus autem vel studiose immemor ejus, ubi ad Concomitantia demonstrationem eo usus est testimonio, quod ad cæteras Bellarmini contradictiones pertinet, hactenus non singulari numero ostensas, in sequentibus etiam plurali augendas. Ad secundum nunc adcedimus, quod pro Concomitantiaex Augustino commendavit Bellarminus testimonium, quod Idem libro eodem secundo pro verà Corporis & Sanguinis Christi præsentià contra Reformatos agens ita pleniori Textu exscripsit: Augustinus in Iohannem, explicans illud, Jesus autem non se credebat eis, dicit, islud convenire Catechumenis, quibus se non prabebat Dominus per Eucharistiam. Si dixerimus, inquit, Catechumeno, credis in Christum? respondet, credo, o signat se cruce Christi, portat in fronte, & non erubescit de Cruce Dominisui. Ecce, credit in nomine Ejus! Interrogemus eum, manducas carnem filii hominis, & bibis Sanguinem Filii hominis? Nescit, quid dicimus, quia Iesus non se crediditei. Et intra: Quò perducit credentes & baptizatos? ad Manna. Ecce dico Manna ! Notum est, quid acceperint Indei, populus Ifrael. Notumest, quidillis pluisset Dominus de Calo; Et nesciunt Catechumeni, quid accipiant Christiani. Erubescant ergò, quia nesciunt; transeant per Marerubrum, manducent Manna, ut quomodo crediderunt in nomine Iefu, sic seipsis credat Iesus. Addit Bellarmi-

nus, eundem alibi Augustinum dicere, Catechumenis dari solitum Panem sanctum, qui non Lib, II, de esse qui dem Christicorpus, sanctus tamen esse se sanctissicaret, & Sacramentum dicertam peccai, posse principal de la compania del compania de la compania de la compania del compania de la compania del compa

ipfa

Tomi III. Controversiæ III. ipfa Augustini verba Concomitantiam & deductam ex ea Communionem sub una specie adeò non evincunt, ut contrarium potius, videlicet Communionem sub utraque feculo Augustini usitatam satis evidenter exhibere videantur ca in Quæstione, quam Catechumeno proponi posse Sanctus Doctor ostendit, verbis sequentibus: Interroge. mus eum, manducas carnem filii hominis, & bibis Sanguinem Filii hominis? Quainterroga. tio de manducatione & bibitione Sacramentali locum habere non potuisset, si August. no quidquam ex doctrina & consuetudine Ecclesiastica suo tempore & loco receptade Concomitantia & communione sub una specie innotuisset. Sed & neque tertium, ad quod Bellarminus provocat, testimonium ferit scopum, quod itidem libro antecedente fecundo prolixius & plenius ita exhibetur: Augustinus explicans titulum Psalmi, inqui scriptum erat: Et serebatur in manibus suis, inquit: Hoc quomodo fieri posset in homine, qui intelligat? quis enim portatur manibus suis? Manibus aliorum portaripotest homo, mambu suis nemo portatur. Quomodo intelligatur in ipso David secundum literam non invenimu, in Christo autem invenimus. Ferebatur enim Christus in manibus suis, quando commendam ipsum corpus suum ait, Hocest corpus meum; ferebat enimillud corpus iumanibus suit Nolo prolixas Bellarmini pro hoc Augustini testimonio ad demonstrandam realem Corporis & Sanguinis Dominici prælentiam contra Calvinum & Petrum Mustrem vindicias, utpote ad Institutum præsens, impertinentes cum non plane nullo Lectoris fastidio huc exscribere, id tantum scire pervelim, quid in mentem venerit Bellatmino, ut hoctestimonio uti pro Concomitantia & Communione sub una specio suerit ausis, cùm si huc & illuc vertatur, nihil omninò, contineat, quod aliqua saltem rationevides. tur huc quadrare. Quid enim, an, quia Augustinus verba Regni Psaltis ad Christum ani Typum adcommodaturus scripfit, Portaffe Christum manibus suis semetipsum, quando commendans iplum corpus fuum dixit, Hoceft Corpus meum, alteram partem Verborum Institutionis, Hic eft Sanguis meus, voluit exclusam? Annon enim iisdem manibussuis, quibus Panem consecratum suis præbuit Discipulis, Calicem quoque Christusadprehendit; an verò pedibus id factum credidit Bellarminus? Eorfum videlicet pervenne randem est necessum, ubi quodlibet ex quolibet exsculpere præter omnem sensumlaboratur, absurditatibus absurdissimis exindè provenientibus. Sequitur nunc locus alter vel fecundus, quo de Augustini authoritate circa Communionem sub una specie vel utraque agitur, eo nimirum capite, quo Bellarminus darevoluit probatum, Non pagnare cum Divinis literis, seu cum Christi mandato, Communionem Sub una specie, post figuras Sacramentales provocans ad Convivium Christi Emaunticum Festo resurrectionis gloriose cum duobus Discipulis celebratum, de quo sicutagnoloit, Iansenium Gandavensem in Expositione hujus loci docere, panem à Dominobendulum non quidemfuisse Eucharistiam, sed tamenfuisse siguram Eucharistia, & voluisse Dominum hoc demonstrare exemplo fructum & utilitatem Eucharistia in una specie, quareexhaloro non minus probarius um unius speciei, quam ex multiplicatione panum; idque Eumprobarium ex Augustino, Beda & Theophylacto, qui hoc tantum docere videripoffint, fuiffe inillipanis benedictione mysterium quoddam, quo significaretur Eucharistia utilitas, quomodocium Innocentius Pontifex hujus nominis tertius loguatur; tumex ipso etiam Textu,ex quopuut, fuisse hic aliquod Mysterium, parsimex benedictione, quam non legatur Dominus adabusses, nisi ad aliquid mir abile operandum; partim ex effectu, quia per illum Panem Discipilis silluminati; ita Chemnitii instantiam quoque producit, probantis ex Augustino, Cirifium Tract, II. duobus Discipulis utramque speciem dedisse, hunc in modum scribente: Verè, qui non shijuin Epitt. dicium manducat & bibit infractione panis Christum agnoscit. At, respondet Bellaminus, argumentum est minus longe petitum. Non enim dicit Augustinus, Christum dedisse species utramque, sed dicit, in fractione panis Christum agnosci, ut Discipulis contigit in Emaus. Sed addit, hunc fructum eos tantum consequi qui non indigne sumunt, & allegat Pauli verba, 1.Cot.11. seu adludit ad illa, ubilegimus, eos, qui indignè manducant & bibunt, judicium sibimate ducare & bibere; quod verissimum est, sive una Species, sive utraque sumaturindique. In antecedentibus monuit etiam Bellarminus, Iohannem à Lovanio, aliàs Hesselium, Ralios contendere, Sacramentum Eucharistia à Christo datum fuisse duobus Discipulis, & in lib. III. de hanc Sententiam adducere Augustinum, Authorem operis imperfecti in Mathaim, Conf. Ev. Bedam, Theophylactum, Hieronymum & Hesychium. Generatim circa hujus Convivis à Christo cum duobus Discipulis in Emaus Festo Paschatos celebrati consideration of the convince of the convin nem id observandum, ex ipsa Bellarmini confessione non unam candemque, sed diversas, & quidem contrarias, ac sibimet oppositas esse & antiquorum Ecclesia DodoDe Sacramento Eucharistiæ. Lib. IV. Cap. XXI.

rum, & recentiorum Scripturæ Interpretum, quos ipfe Catholicos dicit, Sententias, utris-

que tamen ad Augustiniauthoritatem intrepide provocantibus, quod mirum & non fine causa suspectum videri potest, de quo in speciali Examine Authorum ad Augustini authoritatem in hujus Convivii explicatione provocantium nunc agetur. De lanfenii Part. II. quidem Sententià in Vindiciis Anti-Ottonianis dictum est, productis simul Morandi, Co. pag. 205. toni, Erbermanni de codem opinionibus, hicnoniteratò recensendis, utpote per Ad. & seqq. versarii silentium adhucin integro constitutis. An vero Chemnitii de Augustino verba Bellarminus sincerè adduxerit, integer eorum textus testabitur, quæ sic habent: Apud Augustinum locus extat manifectissimus, ubi in illà ipsà Allegorià de fractione panis in Emaus diserte & expressis verbis meminit manducationis & bibitionis in Eucharistia, de universa loquens Ecclesia. Hacenim sunt Ejus verba : Discipuli Eum non agnoverunt, nisi in fractione Panis. Et verè, qui non sibi judicium manducat & bibit, infractione panis Christum agnoscit. Sententia hac manifestissimè ostendit, Augustini , sicut & reliquorum Patrum de illa panis fractione allegoriam nihil patrocinari mutilationi Cænæ Dominica, que à Pontificiis in Ecclesiam est invecta. Vide jam, Lector Veritatis amantissime, quam vim verbis Chemnitii intulerit Bellarminus, dum ex Augustino Eum probasse scripsit, Christum Discipulis utramque speciem dedisse; qui tamen nihil aliud testimonio Ejus dare voluit probatum, quam ex allegorica Augustini & Aliorum Patrum adplicatione, quain explicatione hujus Convivii circa fractionem Panis sunt usi, nullo plane modo sequi Communionem sub una specie, quam non pauci Doctores Papæi exindè exprimere laborant. Exhibuit hic sanè Bellarminus, sicut antehac non semel, insigne prostituti candoris documentum, adversarii, quem oppugnandum sibi sumsit, verba pervertens, ut eò facilius & promtius possitires pondere; quodan ingenui sit Disputatoris, qui Veritatis studium pro fine & scopo habere sibi debet præsixum, in re præsertim tanti momenti, & quæipså voce Sacram mentem à Tractatore requirit, videant, quorum quam-maxime debet interesse, ne quid in fraudem fiat corum, quos sideliter in rebus Fidei informare par est atque justum. Iohannis Hesselii quod attinet Sententiam, qua Sacramentale hoc cum aliis Authoribus fuisse Convivium statuit, Augustini consentientem laudans authoritatem, de ea iterum non melius, quam ex ipsis Augustini verbis judicari potest, quæloco per Bellarminum citato ita leguntur : Oculis discipulorum acciderat aliquid , quod ita manere permissumest usque ad fractione Panis, certi Mysterii causa, ut eis in Illo alia ostenderetur effigies, & sic Eum non nisi in fractione Panis agnoscerent, sicut Luca narrante monstratur. Promerito quippè mentis corum adhucignorantis, quod oportebat Christum mori & resurgere, simile aliquid corum oculi sunt passe, non veritate sallente, sed ipsis Veritatem percipere non valentibus, & aliud quam res est opinantibus, ne quisquam se Christum agnovisse arbitretur, si ejus corporis particeps non est, id est, Ecclesia, cujus unitatem in SACRAMENTO PANIS 1. Cor, 10, Apostolus commendat, dicens, unus panis, unum corpus multi lumus, ut cum eis benedictum Panem porrigeret, aperirentur oculi eorum & agnoscerent Eu. Aperirentur utig, ad Ejus cognitione remoto scilicet impedimento, quo tenebantur, ne Eumagnoscerent. Neg, enim clausis amburabant oculis, sed inerat aliquid, quo non sinerentur agnoscere, quod videbant, quod scilicet caligo & aliquis humor solet efficere. Et post aliqua : Non autem incongruenter accipimus hoc impedimentum in oculis eorum à Sathana factum fuisse, ne agnosceretur lesus sed tamen à Christo facta est permissious que ad SACRAMENTUM PANIS, ut unitate corporis Ejus par-ticipat à removeri intelligatur impedimentum inimici, ut Christus possit agnosci. Addantur his alia Augustini loca, in quibus rationem hujus Convivii Emauntici explicavit, inter qua eminet, quando Augustinus Paulino câ de resollicito suam explicavit mentem. Epist. 58, Paulinus enim præter alia id etiam Augustino enucleandum proposuit : Illud Sacra-& segg. menti essecredo, quod, qui in vià ambulantibus non fuerat agnitus, infractione panis est revelatus. Idipfum tuo tamen sensu tenere volo , non meo. Et respondit Augustinus plane ad mentem Paulini ; Quod ab illis duobus in fractione Panis est agnitus , Sacramentum esse, quo nos in suam congregat agnitionem, nullus debet ambigere. In Sermonibus de Tempore etiam non semel hujus Convivii sacta est mentio, ut quando secunda Paschali Feria in Explicatione Lectionis ordinariæ sequentem in mo-dum suos auditores adlocutus est: Eja Fratres, ubi voluit Dominus agnosci? Infractione Panis. Securi sumus, panem frangimus, & Dominum agnoscimus. Noluit agnosci, nisi ibi, propter nos, qui Eum non visuri eramus in Carne, & tamen manducaturi Ejus carnem. Quisquis ergò fidelis es, quisquis non inaniter Christianus vocaris, quisquis Ecclesia non sine causaingrederis, quisquis Verbum Dei cum timore & Spe audis, consoletur tefractio panis. Et alias

Tomi III. Controversiæ II I. 516 Serm 146. codem Festo: Cum Panem frangeret benedictum, aperti sant corum oculi. Aperti sant adcognitionem, non ad visionem. Dominus itaque noster lesus Christus ante Panis frailio nem ignotus loquitur cum hominibus. In panis fractione cognoscitur, quia ibi percipito. ubi Vita aterna percipitur. Hospitio suscipitur, qui domum parat in Calo. Ex omnibushi Augustini testimoniis, cuicunque etiam torculari subjiciantur, nihil tamen expriment, quodinferviat ad demonstrandum, Christum in illo Convivio cum duobus Discipulis & quidem sub una tantum specie, Eucharistiæ Sacramentum celebrasse. Etsienim agnoscat Sanctus Pater & Doctor augustissimus aliquod in illà actione convivali Sacra mentum, imò etiam expressè illud Sacramentum panis vocet, suprà tamen ex Chemnuin pluribus oftenfum fuir exemplis, vocabulum Sacramenti ficut ab aliis Patribus, itaab Augustino etiam sæpissimè in Sensu latiori & laxiori pro quovis Mysterio & re quavisali quod Mysterium continente usurpari, necea omnia pro Sacramentis propriedictis, & in Sensu, qui hodie obtinet, haberi posse, qua Augustinus & alii Doctores Ecclesia lub hoc commendarunt Elogio, nifi Sacramentorum fine numero numerum Ecclefizve limus obtrudere, entia præter necessitatem multiplicantes. Imò si Augustini menten in laudatis super hoc Convivio testimoniis ex Textu non ita obscuro rite attendamus, adalia omninò Eum, quàm ad Sacramentum Eucharistiæ videbimus respexisse, allegoricas nimirum Explicationes Lectoribus & auditoribus suis exhibentem. In primo cente testimonio aperte monstrat, se per corpus non intelligere corpus Eucharisticum, sed Ecclesiæ mysticum, ad Paulum, hujus Mysterii Revelatorem provocans, unitatemquehu jus participati corporis ostendens. In tertio agit de fractione Panis, tanquam de read Misericordia opera pertinente, quam hoc exemplo cunctis verè fidelibus commenda vir. Et fi fecundum quoque & quartum ex integro corpore Textus intueamur accuratius, omnia inde alia, quam opere tanto jactatam à Papæis Doctoribus concomitantiam, à derivatam ex ea Communionem sub una tantum specie observabimus possededuci. Nuncante, quam ex fecundo hocloco demonstrationis Bellarminianæ ex Augustinodiscedamus, incidenter & paucissimis illud placet notare, Bellarminum in adductioneargumentorum pro Communione sub una uti quoque ausum testimonio veteris Ecclesia, triplicimodotestantis, Communionem sub unalicitam effe, quorum primus sit, quod nunguamreprehenderit eam aut damnaverit, cum tamen non ignoraverit, eam apud aliques sal tim in usu fuisse. Nam, ita pergit Bellarminus, Manichai nunquam communicaban, nis fab specie Panis; arbitrabantur enim, Vinum esfe fel Draconis, & pratereà negabant veram Christi mortem, & ideonec vinum, nec sub specie vini Sanguinem Domini sumebant unquam. Ettamennec Epiphanius, nec Augustinus, nec alii, qui de erroribus Manicheorum seripseunt, illum notarunt errorem, quod contra Domini mandatum sub una tantum specie sumeront Eucharistiam. Adhæcprimum Bellarmino & cæteris Doctoribus Papæis pro Communione sub una, tanquam pro Aris & focis maximo conatu pugnantibus ex debitogramlamur, de tam infignibus Doctrinæ hujus Patriarchis & Antecessoribus, quosuspote antiquos valde illis Evangelici nullo plane modo invident, ab antiquitate hac haretica remotissimi. Deinde, quamvis nec Epiphanius, nec Augustinus hunc errorem Manie chæorum reprehendissent aut refutassent, constat tamen, alios Ecclesiæ Doctoresco labore non supersedisse, nomination duos Pontifices Romanos, Leonem primum, & Gelasium, utrumque ab Augustini tempore non ita procul remotum: illumin Sermone, ad quemipse Bellarminus hic Lectorem misit; hune verò in Canone, quem Gratianus Juri Canonico inseruit, & quem ipse iterum Bellarminus de Manichæis voluit intellectum. Sed, quod ulterius venit observandum, non parvam in Augustini, Scriptis ostendit Bellarminus ignorantiam, dum nihil Eum contra hunc errorem Manichæorum scripfisse satis audacter pronuntiavit. Scripsit Doctor augustissimus contra Faustum praprimis Manichaum libros numero tres & triginta, eosque inter aliquos satis prolixos, ut de pluribus aliis contrahanc Sectam scriptis nunc non dicam: quos si Bellarminus debira evolvisset diligentia & studio, quale in tanto Polemarcha requirebatur, qui in singulis Fidei Controversiis anteomnes Augustinum ad suastrahere partes suit conatus, for-Quia autem Ipse mitè invenisset, quod ad præsens pertinet Institutum. nus fuit oculatus, Lector veritatis studiosus erit juvandus, ne à Bellarmini inscitia seduci se pariatur. Eminet ante alios locus sequens, cujus aliquam partem in antecedente Con-

troversia jam habuimus, Sancto Patre sequente in modu contra Adversarium scribente L 20 con- "Cur arbitretur Faustus, parem nobis esfe religionem circa Panem & Calicem, necios tra Faust. "cumManichæis vinum gustare, non Religio sit, sed Sacrilegium. In uva enim agnoscunt De Eucharistia. Lib. IV. Cap. XXI.& seqq.

"Deum suum, in cupânolunt; quasi aliquid eos calcatus & inclusus offenderit. Noster "autem Panis & Calix, non quilibet, quasi propter Christum in spicis & intarmentas li-"gatum, ficut illi desipiunt, sed certà consecratione mysticus sit nobis, non nascitut. "Proinde quod non ita fit, quamvis fit Panis & Calix, alimentum est refectionis, non "Sacramentum Religionis; nifi quod benedicimus gratias que agimus Domino in omni "Ejus munere, non folum spirituali, verum etiam corporali. Vobis autem per fabu-"lam vestram in omnibus escis Christus adponitur ligatus, ligandus adhuc vestris visce-"ribus, solvendus que ructatibus. Nam & cum manducatis, Dei vestri defectione vos "reficitis; & cum digeritis, illius refectione deficitis. Cum enim vos reddit plenos, " resumtio vestra ipsum premit; quod quidem misericordia deputaretur, quando ali-"quid pro vobis patitur in vobis, nisi vos rursus relinqueret inanes, ut à vobis liberatus "effugeret. Quo ergò modo comparas Panem & Calicem nostrum, & parem dicis "Religionem, errorem longe à verirate discretum; pejus desipiens, quam non-nulli, , qui nos propter Panem & calicem existimant colere Cererem ac Liberum? Quod id-"eò commemorandum putavi, ut advertatis, ex quâ vanitate veniat etiam illud ve-"strum, quod propter Sabbathum Patres nostros Saturno dicatos suisse putatis. Sicut " enim à Cerere & Libero, Paganorum Diis, longe absumus, quamvis Sacramentum "Panis & Calicis, quod ita laudâstis, ut in eo pares nobis esse volueritis, nostro am-"plectamur titu; Ita Patres nostri longe suerunt à Saturniacis catenis, quamvis pro "tempore Prophetix vacationem Sabbathi observaverint. Hac omnia uno Textu & serie nunquam interruptà Augustinus, que si quis nihil contra dictum errorem Manichzorum habere cum Bellarmino dicat, nihil omninò videre, ac in calcaneo oculos gerere dicendus est.

Ad tertium nunc locum accedimus, quo Bellarminus pro Communione sub una ex Augustini agit authoritate, ea Sancti Doctoris testimonia vindicare conatus, que ex Evangelicorum parte pro Communione sub utrâque solent commendari, & quidem numero tria, quibus singulis suum addit responsum Bellarminus. Primo, inquit, illud citant, Adbibendum Sanguinem omnes exhortantur, qui volunt habere vitam. Responsin Levit, det, Augustinus eodem modo loquitur de potu Sanguinis, quo suprà diximus loqvu. Quasti, 57. tum esse Cyprianum, seu quisquis Author fuit, in Sermone de Cana Domini. Non enim vim facit in modo bibendi, sed in ipså Sanguinis sumtione, qui idem efficit, sive sumatur per modum cibi, sive per modum potus. Nam idem Augustinus ibidem, sicut anteà Cyprianus, opponit ut contraria, non comedere Sanguinem, & bibere Sanguinem, scribens: A cujus Sacrificii sanguine in alimentum sumendo non solium nemo prohibetur, sed ad bibendum exhortantur omnes. Secundo proferunt ex codem Augustino illa in Sermone de Sacramentis apud Bedam verba: Simul hoc summus, simul bibimus, quia si-adn. Cor-Respondet Bellarminus, Nulla concluditur hinc necessiras sumendi Sanguinis Dominici per modum potûs. Nam etiamfi Sanguis Domini sub specie Vini sit Signum & causa vitæ spiritualis, & ideò dicatur rectè, Simul bibimus, quia simul vivimus; tamen non sequitur negativa, Non simul bibimus, ergò non simul vivimus, nam possumus simul vivere comedendo, est enim cibus Eucharistia eodem modo

fignum & causa vita, quo est Calix. Tertid proferunt illud: Nec carosine Sanguine, nec 11b. T.
fine carne Sanguis jure communicatur. Hanc Sententiam ex Augustino citat Algerus. cap. & Respondet Bellarminus, Sententia hæc non Augustini est, sed Paschassi, neque nobis ullà ratione adversatur. Non enim Palchasius loquitur de speciebus Sacramenti, sed de re contentà; ac docet, non posse carnem sumi exsanguem, neque Sanguinem, nisi cum corpore suo, & illum jure non communicare, qui sentit unum accipi sine altero. Eodem sensu dixit idem Paschasius, Non rette caro Christi sine Divinitate sumitur, nec Divinitas sine carneprestatur. Hæc Bellarminus more solito in vanum, & contramentem Augustini. Nametiamsi ad primum concederemus, Sanctum Patrem non de modo bibendi, led ipsa Sanguinis sumtione loqui, utut expresse non dicat in genere Sanguinem sumendum, sed in specie bibendum, adeòque modum sumtionis suculenter satis exhibens; in aliis tamen locis proximè citandis ita loquitur de hâc re Doctor augustissimus, ut constanter statuisse Eumadpareat, Sanguinem Christi in Eucharistia, mili Vino mediante, sacramentaliter vi Institutionis prima non accipi. Ad secundum, non op9 est negativâ, quâ Bellarm, necessitatem bibitionis sacramentalis infringere conatur, cum sufficere possit & debeat adfirmativa, qua Augustinus de sui reporis fidelibus testatur, eos ad Vitam spiritualem conservanda simul Sanguinem Christi in Eucharistiæ Sacra-

Tom. III. Controversiæ III. mento bibisse. Verba adeò clara sunt, ut in mero die videatur coecutire, quieorum percipere detrectat Sensum, quibus auditores suos Ferià Paschali secundà legitur adlocuto: Vinumin multis fuit racemis, & modounum est. Vnum est in suavitate Calicis, post pressu Et vos post jejunia, post labores, post humilitatem, post contritionem cordis, (NB. Loquitur Sanctus Pater de statu Catechumenorum) jamin nomine Christi tanquam ad Calicem Domini venistis, & ibi vos estis in mensa, ibi vos estis in Calice. estis; simulenim hoc sumimus, simulbibimus &c. Addantur ex alio Sermone apud cun. dem Bedam verba, ad Controversiam proxime antecedentem laudata, & de mente Augustini nullum omnino remanebit dubium. Ad tertium excipit quidem Bellarminus, non esse illud Augustini, neque etiam loqui de speciebus Sacramenti; sed in utroque etiam inter suos habet contradicentes & dissentientes. Et quidem de priori testatur Geor-Epist. Sins Cassander, in dijudicandis Veterum Authorum Scriptis Bellarmino & sui similibus lin. oper. nihil concedens, Paschasium & Algerum, cum de legitimà & solenni loquuntur Com-P. 1106. munione, subinde hoc Augustini dictum producere, cometipso Augustinum ejus parentem agnoscens. Si insuper ipsum Algeri sibrum evolvas, quem Margarinus de la Bigne, Doctor Sorbonicus, fexto Bibliotheca Patrum Tomo Editionis fecunda inferuit, Authori Elogium Divi contradicentibus Hilpanis Censoribus adscribens, & de quo Petrus Cluniacensis teste Bellarmino judicavit, Eum post Lanfrancum & Guitmundum, illum Archi-Episcopum Cantuariensem, huncverò Aversanum, utrumque in eodem Tomo Bibliotheca conspicuum, de Eucharistia Sacramento optime, plenissime, perfettissime scripsisse; si, inquam, loco per Bellarminum citato librum Algeri evolvas, observabis, Eum intrepide in hujus testimonii adductione ad Augustini authoritatem provocare, Pafchafius quidem Ratbertus, qui juxta Bellarminum in de Scriptoribus Ecclesiasticis primus serio & copiose de hocargumento scripsit, ubi loco itidem per Bellarminum ciradecorp. & to his utitur verbis, quæ Augustino adscripsisse Algerum vidimus, Augustinum expresse non nominat; multa tamen co in capite habet, quæ Augustino debentur, nominatim sequentia: Quia generaliter homines cibo & potuid permaxime adpetunt, ut non esuriant, neque sitiant, & ne moriantur; hoc utique communis iste non prastat cibus & potus, sed Caro mea & Sanguis, inquit Christus, qui immortales facit & incorruptibiles, ideo cibus porus vere nominantur. Constat igitur & liquet omnibus, quod in hac mortali vita sine cibo & potu Sicitaque ad illam aternam non pervenitur, nisi duobus istis spiritualiterad Immortalitatem nutriatur. Et ideò in Calice simul benè redduntur, qui a de Calice uno Pas-sionis Christi hac duo nobis ad Vitammanarunt. Hinc Editor hujus libri in citato Bibliothecæ Tomo his verbis ad marginem adscripsit Augustini Expositionem in caput Johannis fextum, innuere volens, ea indè desumta esse, ubi similia ferè in huncmodum Tract. 26. leguntur: Cum cibo & potuid adpetant homines, ut nec esuriant, neque sitiant, hoc veraciter non prastat, nisi iste cibus & potus, qui eos, à quibus sumitur, immortales facit & incorruptibiles. Id est societas ipsa Sanctorum, ubi Pax erit & Vnitas plena atque perfecta. Propterea quippè, sicut etiam ante nos hoc intellexerunt homines Dei, Iesus Christus, Dominus noster corpus & Sanguinem suumin eis rebus commendavit, qua ad unum aliquid rediguntur exmulius Namque aliud in unum ex multis conficitur & constat granis, aliud in unum ex multis consuit acinis. Plura huc pertinentia ex antecedentibus & consequentibus suprà jam exseripta si addantur, cuivis attento & Veritatis studioso Lectori erit manifestum, nihil in verbis hactenus controversis Algerum & Paschasium scripsisse, quod non Augustininitatur authoritate, cumque Ejus Sententia conveniat exasse. De posteriori responso Bellarmini, quo verba Augustini, vel juxta Ejus mentem Paschasii, non de speciebus Sacramenti agere existimat, sed de retantum contenta, ira judicavit Vasquez, quamvis Socio non nominato: Mihi hoc responsum satis est difficile. Nam Algerus oftendit in eo capite, part. The quare Sanguis & caro Christi per se separatim, hoc est, in diversis speciesus consecretur, cum ta-Tom. III. men totus CHR ISTVS in qualibet species st; & responder, non id sieri, quia creden-Disp. 216. den consecreture school de description of the consecreture school de service school de dum sit, corpus exsangue sub speciebus Panis contineri, cum ibitotus sit Christus, sed sieri id Nam carnem nostram num.72. in memoriam Passionis, & ut Caro nostra & anima vivisicetur. vivificari ait per corpus Christi, animam autem per Sanguinem, qui sedes anima dicitur, & itapost medium capitis subjungit: Cùm igitur in tali Mysterio corpus per corpus, anima autem CHRISTI significanda esset sper speciem aliquam visibilem, nil inventum est in creaturis per quod vicinius & aptius repræsentaretur, quamper Sanguinem, qui est sedes Anima in quo etiam, ut signetur, animas nostras & corpora corposis. Anima Christi uniri debere & conformari, simul corpus & Sanguis sumitur à sidelibus,

De Eucharistia. Lib. IV. Cap. XXI. & seqq.

ut sumto corpore & anima Christi, toto Christo, totus homo in anima & corpore vivificetur, dum ipsa caro Christi non extanguis & mortua, sed viva & vivisicatrix creditur. Sentit ergo, ideo sub duplici specie sum Christum, ut vivisicatio corporis ex corpore Christi, & anima nostra ex anima Christi, cujus sedes est Sanguis, significetur & exprimatur, quamvis totus Christus, verè vivisicator, secundum animam & corpus sub specie etiam Panis contineatur. Hanc verò Sententiam suam confirmat illo Paschasii (vel potius Augustini) testimonio, ut & Gelasii Papæ ex Epistolà quadam, ubi Pontifex eos reprehendit, qui à Calicis potione abstinebant; id quod in confirmationem sua Sententia non adduceret Algerus, nisi de sumtione Sanguinis in proprià specie ad integram significationem Sacramenti ser vandam loqueretur. Et post aliqua: Eodem modo loquitur Paschasius. Nam quamvis in antecedentibus solum loquatur de fide, qua sumendum est hoc Sacramentum, ne scilicet corpus sine Divinitate, neg, Divinitas sine corpore credatur, quando sumitur; hoc tamen capite de perceptione Sanguinis in Calice loquitur aperte. Namtitulus capitis primus est, Corporis simul & Sanguinis Domini perceptionem nobis ad Salutem esse necessariam. Et initio capitis de Sanguine Christi in Calice simul cum corpore sub specie Panis sumendo ita loquitur: Patet sensus, quod jam Caro trangitur, quia Sanguis est in Calice, qui de latere manavit, & ideò quam rect è Caro Sanguini sociatur, neque Caro fine Sanguine, neque Sanguis fine Carne juré communicatur. Vbi cum loquatur de societate Sanguinis in Calice cum corpore sub specie Panis consecrato, intelligit Id autem colligit ex reetiam, Carnem sine Sanguine in Calice jure communicari non posse. prasentatione curationis anima nostra & corporis per corpus & animam Christi in Sanguine significatam, codemmodo, quo posteà Algerus idem docuit. Quocircà inferius concludit hunc in modum: Porrò Sanguis Ejus potatur, quatenus anima, quæ in Sanguine peccati est, renovetur, quia & Christi anima non in sanguine peccati, sed in Sanguine carnis, etiam, uti natura est hominis, carnem humanam, quam Christus susceperat, vivisicavit. Idcircò non rectè Caro sine Sanguine communicatur, sed ut Caro habeat relationemad animam, quæ in Sanguine Christiest, & anima carnis vivisicatrix per Sanguinem habeat relationem ad Deum, atque ita totus homo sanetur, hinc quoque Dominus &c. Quibus verbis plane docet id, quod diximus, nempe, Sanguinem in Calice bibendum effe, ut perfecte representetur curatio totius hominis, & secundum corpus, & secundum Animam; cumque hanc obligationem sumendi Sanguinem colligat Ipse ex significatione ipsa sacramenti, non potuit non intelligere effe Iuris Divini, nonhumani tantum. Quocircà nonmirum, fi hic Author itidem in antecedentibus illud Christi, Bibite ex hoc omnes, hoc explicaverit modo, tam Ministri, quam credentes reliqui. Omnia hæc Vasquez contra Socium, quamvis nomini Ejus pepercerit, ita tamén directè Eum oppugnans, & Augustini, quam Bellarminus Paschasii este dicit, Sententiam ab Algero nominetenùs laudatam à responso Ejus impertinente vindicans, ut superamplius nihil possit addi, re hâc ad liquidissimum ex penna adversarii deductà. Accedat hisce testimoniis, quod Gratianus, ex libro Sententiarum Prosperi, quas ex Augustino collectas suprà non semel fuit observatum, hoc verborum tenore laudavit: Cum frangitur hastia, dum Sanguis de Calice in ora fidelium funditur, quid aliud, quam c. Cum Dominici corporis in Cruce Immolatio, Ejusq, Sanguinis de Latere effusio designatur? Quam-frangium, vis enim Latinius, Scriptor ante hoc Seculum intersuos celebratissimus, cujus opera de Connon ita pridem Roma ex Bibliothecâ Ecclesia Viterbiensis jussu Cardinalis Brancacy duobus Tomis publicam coeperunt videre Lucem, verba hæc Lanfranco, cujus paulò ante facta est mentio, adscribenda esse judicet, caque in libro Ejus, quem de Sacramento Eu-Lucubr. chariftia contra Berengarium scripsit, & in citato superius sexto Bibliotheca Patrum To. Tom. I. mo cum aliis hujus generis & argumenti Margarinus de la Bigne exhibuit, legantur; no-pag. 2390 tanter tamen laudatus Editor nomen Augustini ad marginem posuit, Lectorem ad- & 368. monere volens, Lanfrancum in corum adductione Augustini authoritatem respexisse, urpote qua Berengarius etiam pro suz opinionis confirmatione usus vel abusus est potius: Alphonsus à Castro etiam, aliàs quoque Gratianum ob Augustini authoritatem minus legitime commendatam perstringens, ubi demonstrate voluit, non effecontra Evan-adv.lhzgelicam Institutionem, Eucharistiam sub specie utrâque aliis, etsam Laicis porrigere, ac olim ref. per multa Secula sic apud omnes Catholicos fuisse usitatum, ad hoc ex Grariano, tanquam lib. 6. Augustini testimonium, præter aliaante & post Augustinum plura provocavit, indubitanter illud pro Augustinitestimonio Lectori commendans.

XX 2

520

## Tom. III. Controversiæ III. CAPVT VIGESIMVM & NONVM,

Adoratione Eucharistiæ.

Quid de câ statuant Evangelici, verbis Hôpsneri, Theologi consumatissimi, in Vindicius Anti-Thomisticis est ostensum. Nunc breviter videndum, quid Augustinus olim senterit de câ, & cuinam parti proximius adhæreat, nostræ an adversatiæ? Id quàm sat ante, lubet Cassandri judicium satis sincerum adscribere, eò magis notatu dignum, quia Augustini etiam authoritate fultum, quod in Consultatione sæpius laudatà hunc in modum legitur: De adoratione Sacrosancit Eucharistia Sacramenti itaex Veterum mente statuendum puto. Cùm in hoc Sacramento Christus, Deus & homo, & corpore & Sanguine suo presentem sex. Pag. 984. hibeat, consequens est, ut in hoc quo se homo, & corpore & Sanguine suo presentem sex. 4985. quod exterius videtur, sed ad ipsamrem & veritatem, qua interius creditur, referenda sit quamvis & ipsi signo, cujus jam virtus intelligitur, tanquam Religioso & Sacro, sua debeatur ventatio. De hàc adoratione scripsit Augustinus: Suscepit de terrà terram, quia caro de terrà est, si in Psal. 98. de carne Marix carnem accepit; & quia in ipsà carne hic ambulavit, & ipsam nobis carnem dedit manducandam ad Salutem, nemo autem illam Carnem manducat, nisiprius adoraverit, inventum est, quomodo adoretur Scabellum pedum Domini, non solim sadoraverit, inventum est, quomodo adoretur Scabellum pedum Domini, non solim

non peccamus adorando, sed peccamus non adorando. Idem exponens illud Psalmi, Man.

Epist. 120. ducaverunt & adoraverunt omnes divites terra: Et ipsi quidem sunt addusti admensam ad Honor, Christi, & accipiunt de corpore & Sanguine Ejus; sed adorant tantum, non etiam satian, tur, quia non imitantur. Consuetudo autem, qua Panis Eucharistiz in publica conspicuus

stur, quia non imitantur. Confuetudo autem, qua Panis Eucharistia in publica conspicuus "circumfertur, ac passim omnium hominum oculis ingeritur pompa, prater Veterum mo-"rem & mentem haud ita longo tempore inducta & recepta videtur. Illi enim hoc My-,, sterium in tanta religione & veneratione habuerunt, ut non modo ad ejus perceptio-, nem, sed ne inspectionem quidem admitterent, niss sideles, quos Christi membra& ,, tanti Mysterii participatione dignos esse existimarant. Ideò ante Consecrationem Ca-"techumeni, Energumeni, Pænitentes, denique non Communicantes voce Diaconi & Oftiariorum ministerio secludebantur. Quare videtur hic circumgestationis ulus citra "grave damnum Ecclesia, imò cum ipsius lucro, modò id prudenter siat, omittiposse, "cum & recens sit, & diu sine ea circumgestatione suus Sacramento honos constitent, ,, & hodiè possit constare; deindè cum hodiè plerumque non populi devotioni, sed pom-"pæmagis & ostentationi serviat. Itaque vir summi Judicii, Albertus Crantzius, in Me , tropoli sua, Nicolaum Cusanum, Legatum per Germaniam laudat, qui abusum Sacra-"menti Eucharistiæ in nimis frequenti ejus per singulas ferias circumgestatione sultu-"lerit, & constituerit, ut nisi inter octavas Festi Sacramento dedicati in publicum non ,, deferretur; additque idem Albertus caulam memorabilem, inquiens, quia ejus Sacramentiusus à cœlesti Magistro institutus est ad esum, non ad ostentationem. Placuithacposteriora Cassandri prioribus adjungere, urpote eis proxime connexa, & ad prælens Institutum quam maxime pertinentia, quia hic circumgestationis usus in nullum finemalium videtur introductus, & hactenus ab illo tempore conservatus, quam ut Sacramentum hoc ab omni populo adoretur, de qua consuetudine notanter & verè scripsit Casander, quod prater Veterum morem & mentem videatur recepta, id quod de Augustinieriam tempore intelligendum esle, satis est manifestum. Et ut de ipsa Sacramentiadoratione S. Patris mentem plus ultra percipiamus, cætera quoque Ejus loca evolvamus elfnecesfum, ad quæ præter ea, quæ Caffander laudavit, Bellarminus ad hunc adorationis cultum huic Sacramento obtinendum provocavit, visuri, an ex iis aliquid huc videatut referri posse. Et quia Bellarminus ad secundum de hoc Sacramento librum remitit Lectorem, in quo ex omnibus Tomis testimonia pro reali corporis & Sanguinis Dominici prafentià contra Reformatos Doctores eandem negantes collegit, placet ea huc revocate. Et quidem ex secundo Tomo præter testimonium Cassandro notatum hoc habet: Dicit Augustinus, Eucharistie singularem debert venerationem, & comparat eos, qui ex devotione ad hoc Sacramentum accedunt quotidie, vel etiam ex devotione aliquando um accedunt, cum Zachao & Centurione, quorum alter Dominum excepit in domum fuam gaudens, alter dicit, Domine, non sum dignus &c. Ex octavo autem Tomo, ubi laudatum a Cassanda

dro locum contra Petrum Martyrem vindicare laboravit, scribens inter alia, Eumnonbene Augustinum legisse, & ideò audaster ex Eo collegisse omninò iis contraria, que Augustinus alibi scripserat, sequentibus nominatim verbis: Manducaverunt corpus humiliais Domini sui etiam divites, non sicut pauperes saturati sunt usque ad Imitationem, sed tamen adomini sui etiam divites, non sicut pauperes saturati sunt usque ad Imitationem, sed tamen adominis sui etiam divites, non sicut pauperes saturati sunt usque ad Imitationem, sed tamen adomini sui etiam divites.

Epift.

De Eucharistia. Lib. IV. Cap. XXIX.

521

raverunt. Addit Bellarminus, Vides, juxta Augustinum impios adorare & manducare Carnem Domini de ipsâ Mensâ, id est, de Altari acceptam. Alphonsus à Castro circstimonio, quo Sanctus Doctor mentem suam explicavit de Scabello pedum Christi, sequentia Ejusdem verba subjecit, ut debitum adorationis Eucharistia ad Sententiam augustissimi Patris eò facilius obtineat: Verbamea ad solos Christianos sunt referenda, è qui-1 cit. bus qui manducat nullus est, quin adoret; nam si adorare recusat, vel hac ratione Christianus Pag. 47. minime dicetur, sed hereticus. In genere ad hæcresponderi porest verbis ejusdem Augustini, qua idem Alphonsus à Castro ibidem ex opere de Doctrina Christiana suppeditat: Qui operatur & veneratur utile Signum Divinitus institutum, cujus vim significationemque lib. 3. intelligit, non hoc veneratur, quod videtur & transit, sed illud potius, quo talia cuncta rese-cap. 9. renda sunt. In sequentibus hanc Signorum Sacramentalium venerationem refert ad Sacramentum Baptilmi æquè, ac ad Sacramentum Euchariftiæ, de quibus cum Sententiam dixisset superius expressam, ita porrò cultum eis debitum descripsit: Que unusquisque cùmpercipit, quò referantur imbutus agnoscit, ut ea noncarnali servitute, sed spiri-tali potius libertate veneretur. Et huc pertinet, quod in de catechizandis rudibus oper**e** monuit Sanctus Doctor: De Sacramento, quod accepit, nimirum Catechumenus, cum ei cap. 28. benè fuerit commendatum (lubintellige, dicendum est ei) Signacula quidem Rerum Divinarumesse visibilia, sed resipsas invisibiles in eis honorari; neque sic habendam esse illam spe-ciem Benedictione sanctisicatam, quemadmodum habetur in usu quolibet. Hæc si ad mentem Augustini, & ex eo Cassandri, que cadem quoque Evangelicorum est, attenderent Doctores Papai, & suos partim rice informarent auditores > partim quoque cultum Christo soli debitum non ad externa etiam symbola referrent, Controversia hæc facilem inveniret exitum, neque esset, de quo prolixè litigaretur inter partes. Sed dum, quæ Augustinus ex sensu Ecclesia, cujus Doctor suit, de veneratione quadam Sacramenti Eucharistiæ externa, Sacramento Baptismi etiam debita scripsit, in singularem Latriæ cultum transformatur, Evangelici non immeritò funt folliciti, ne Patri augustissimo mens aliena adfingatur, ac sub Ejus nomine fideles à cultu Christi ad cultum Panis ducantur, vel potius seducantur, fiantque cum suis Doctoribus & ductoribus detestandi artolarra, & creatura non creatoris adoratores. Et ut paucissimis de Augustini testimoniis, ad quæ Bellarminus provocavit, sententiam dicamus, in primo expressè Carnem Christis scripfit adorandam, nullam omnino faciens Symboli alicujus externi Idem invenire est in secundo, ubi de infidelibus & hypocritis & visibilis mentionem. in Ecclesià dicit, eos quidem in perceptione minus devotà Eucharistiæ cum aliis communicantibus ador are corpus & Sanguinem Christi, sed ob defectum Imitationis necessariæ non saturari, adeòque hanc adorationem cos non juvare. Sive antem id intelligatur de adoratione confessionali, qua hypocritæ etiam in Ecclesia Christum se Dominum & Deum agnoscere oretenus profitentur, idque eum in finem, ut pro veris Ecclefix membris habeantur, etsi cor corum externx huic non respondeat professioni; vel de adoratione & chltu ceremoniali visibilibus etiam symbolis exhibito, quem verè fideles in iplo Eucharistiz usu decenter ad demonstrandam interiorem Reverentiam, infideles autem & hypocritæ ad occultandam animi perversitarem & nequitiam adhibere solent, nihil id pro cultu Latrix, quem Papxietiam Symbolo panis, & quidem extra ufum, voluntadtribui, inservit, Augustino expressissime deipso Eucharistia ulu hicagente, &, quod insuper observatu non indignum est, de insidelibus & hypocritis, seu, ut ex Regio Psalte eos vocat, divitibus terra, adorantibus quidem & manducantibus in Eucharistia corpus Sanguinem Domini, sed non ad satiem usq. & ad sedandam samem & sitim animæ spiritualem, Christum scilicet nonimitantibus, ac solo nomine Christise discipulos jactantibus, à quorum hypocritica ad oratione ad ipsum hujus externi cultus debitum argumentari, nelcio, an admitti debeat in Theologia sinceriori, quæ plus animum, quam externa utplurimum suspect a & fallacia respicit. In tertio Augustini testimonio instituta inter Zachæum & Centurionem comparatio itidem nihil plane ad rem facit. Agit ibi S. Pater de Quattione, num quotidie accipienda sit Eucharistia? In responso ubi diversas protulit Sententias, suam Iple sequentibus expressir verbis: Rectius inter eos fortasse quisquam dirimit litem, qui monet, ut pracipue in Christi pace permaneant. Faciat autem unus quis q. quod secundum Fidem suam pie credit esse faciendum; neuter enim eorum exhonorat corpus & Sangainem Domini, si saluberrimum Sacramentum honorare certatim contendant. Neg enim litigaverunt inter se, aut quisquam corum alteri se praposuit, Zachaus & ille Centurio, cum alter corum gaudens in domum suam susceperit Dominum, alter dicit, Nonsum dignus, &c, Ambo

Tom. III. Controversiæ Ill.

522 Salvatorem honorificantes, diverso & contrario quasi modo; ambo Peccatis miseri, ambo Mi-Valet etiam ad hanc Similitudinem, quod in primo Populo unicuique sericordiam consecuti. Manna secundum propriam voluntatem in ore sapiebat, sic in ore cujusque Christiani Sacra. mentumillud, quomodo sumatur, astimandum; nam & ille honorando quotidie non audet sumere, & ille honorando non ullo die audet pratermittere. Contemtum solum non vult abus ille, sicut Manna fastidium. Quomodocunque hoc Augustini testimonium intucatur quis, nihil omninò videbit in eo aptum ad cultum Latriæ Symbolis Eucharisticis, extra usum inprimis, debitum, cum Doctor augustus non-nisi de digna hujus Sacramenuper. ceptione agat, quam dignitatem in Externo Ejus cultu & adoratione potius, quamin. terna animi devotione sitam esse, nemo dixerit, qui Augustini ex Apostolica Pauli manuductione Sententiam de debità ad usum hujus Sacramenti præparatione perce-In quarto Augustini testimonio idem legere est, quod in secundo, quod cum prioribus dum ad demonstrandum Latriæ cultum Symbolis Eucharisticis extra usum quoque debitum traxit Bellarminus, ostendit, se non benè Augustinum legisle, & audacter ex Eo collegisse omninò iis contraria, quæ Sanctus Pater hic & alibisatsexpressè docuit. Et si responsum secundo Augustini testimonio adscriptum is quoque verbis adplicari posse dicam, qua Alphonsus à Castro primo adjecit, quod contra posfit excipi, non video, Augustino per ca etiam, quæ illustrationis ergò suerunt addita, in hâc quoque Controversià de adoratione Sacramenti Eucharistiæ, Veritatis Evangelicæ constanti Teste & Confessore, Bellarmino nihil in contrarium obtinente.

## SACRIFICIO MISSÆ, LIBRI PRIMI

CAPVT SECVNDVM,

DE

Sacrificii Definitione. T Bellarminus definitionem extruat Missa Sacrificio, quod defendendum sulcepit, congruentem, Augustini authoritate & offerssive utitur & defensive. In specie autem ut obtineat, in Ecclesia Christiunum tantum verum esse ac proprium Sacrisicum, nec proprie Sacrificia effe Sacramenta vel alia quevis operabona, que fiunt ad colendum Deum, audacter scribit, effe hanc Sanctorum omnium Scriptorum, & inter cos præsertim Augustini Augustinus enim, inquit, probare volens, Epulas, quæ super Martyrum Sententiam. lib. 8, de Civit Dei, Sepulchra à quibusdam ponebantur, non esse Sacrisicium, sic ait: Ea non esse sacrissicia cap. ult, lib. 3. Martyrum, novit, qui novit unum, quod Deo obfertur, Sacrificium Christianorum. Idem quoque dicit alibi, omnibus Veterum Sacrificiis successiffeunicum & singulare Eucharistiu Sade Bapt. erificium. Alias etiam Eucharistia Sacrificium vocat verissimum & singulare. Et iterumalibi adpellat unicum. Et ut hancesse constantem Augustini Sententiam demonde Spir. stret, id quoque testimonium Evangelicis & contrarium defendentibus eripere conatur, quo Doctor Sanctus generaliorem Sacrificii definitionem dedisse fuit visus. Eo dum non Chemnitius tantum est usus, sed Doctor etiam aliquis, quem Bellarminus contra Catholicum dieit, & hominem valde Eruditum & pium fuisse seribit, videndum est, qui-Crefc. bus utatur Exceptionibus, ne rnens Augustini ad Evangelicorum partes videaturadprocap.25. Definitio Sacrificii Augustiniana hæc pinquare, ac Veritati testimonium præbere. lib. 10. de est: Sacrificium verumest omne opus, quod agitur, ut sanctà Societate inhereatur Deo, Rela-Civ Dei, tum ad illum finem, quobeati effe possimus. In responto, quod Doctori, quem vocas, Catholico, opposuit, hæc Bellarminus habet: Augustinus non definit Sacrificumingenere, nec Sacrificium proprie dictum, fed folum (in specie) Sacrificium, quod pracipuemternum est, & opponitur Sacrificiis legalibus & mere externis; & vocat Sacrificium verum Ratione Dignitatis & effectus, nonratione forma & essentia Sacrificii proprie dicti. Non enim vull dicere, Sacrificia interna esse Sacrificia magis propriè dicta, quam externa; cùm opposium st verum; sedesse prastantiora & Deogratiora, & facilius Deum placare. Similis sententials, Joh, 15. cum Christus dicit. Ego sum Vitis vera. Nec enim Dominus eo loco significare colluit, se