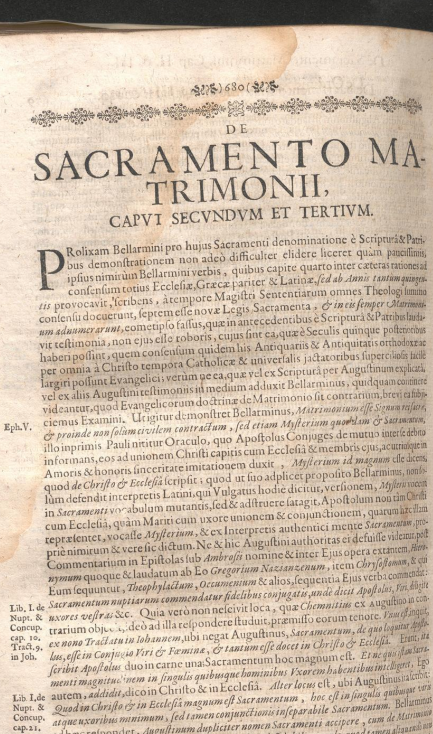


## S. Augustinus, Episcopus in Africa Hipponensis, Veritatis Evangelico-Catholicæ In Potioribus Fidei Controversiis Testis Et Confessor, Contra Bellarminum Et Alios Scriptores Papæos, antiquos pariter & ...

Reiser, Anton Francofvrti, 1678

De Matrimonio.

urn:nbn:de:hbz:466:1-72506



cap. 21.

adhæcrespondet, Augustinum dupliciter nomen Sacramenti accipere, cum de Matrimonio agitur. Vno quidem modo, inquit, pro sacro & indissolubili vinculo, quod tamen aliquando nos Asseramentum, quam Sacramenti rem vocat, ad citatum à se provocans Sanctifains testimonium; also autem modo Sacramentum accipit pro sacra conjunctionis Signo. Prior mo do magnum esse dicit Sacramentumin Christo & Ecclesia, minimum veroin hominibus tonjugatis, quia nimirum singuli quique sideles conjugatirespectu Christi & Ecclesia sint minimatamets vinculum taminter Christian & Ecclesiam, quam inter homines conjugates non de Bono sit minimum sed maximum, qui a omnino insolubile. Posteriori modo accepit Augustinus de Conjug. cramentum alibi, scribens, Sacramentum singularium Nuptuarum significare subjectioned nius Ecclesia ad unum Deum; & loco iterum mox sub initium laudato, ubi apertissime di-

De Sacramento Matrimonii. Cap. II. & III. cit, Sacramentum nuptiarum commendari fidelibus conjugatis ab Apostolo ad Ephesios. Post aliqua addit, Augustinum in laudato itidem poximé libro de Bono Conjugali passim adfirmare, Matrimonium non effe sacram. nisi in Ecclesia. In seqq. ubi Sacram. denominationem Matrimonio tributam ex Patrum testimoniis probatam dare studuit, præter hæc duo Scripta, quorum mentio jam est facta, alia quinq, citat, in quibº Matrimonio nomen

mentiMatrimonio in his locistribui adsetit, sequentibus id probans argumentis. Primò, inquit, quia absoluté & ordinarie Augustinus hâc voce in Disputatione de Matrimonio utitur. Nam quæ sunt Sacramenta impropriè & largo quodam modo, non solent nisi rarò & cum addito Sacramenta nominari. Exemplum esse potestin eo Pane sanctificato, qui dabatur Catechumenis loco Eucharistiæ; nam eum panem Augustinus vocat Sa-Lib, II.de cramentum; sed id semel rantum facit, & eodemin loco admonuit, eum panem non esse peccat. corpus Christi, & Catechumenis non sufficere ad Salutem. Secundo, quia in plerisque mericap. 26. locorum Augustinus dicit, Matrimonium non esse Sacramentum, nisi in Ecclesià, & per hoc distingui Matrimonium Christianorum à Matrimoniis gentilium. At Matrimonia

Sacramentitribuatur. Ne autem in solo nomine Sacram. hæreat, rationem quoq; Sacra-

gentilium lunt vera, legitima, & largo (quodam) modo Sacramenta. Nam & Innocentius III. Pontif. Matrimonium infidelium vocat Sacramentum, & iple etiam Chemnitius c. Gaudeadprobat Sententiam Brentii, qui Matrimonium largo (quodam) modo Sacramentum mus, de Divottiis, adpellati posse existimat, quia est sanctum Vitæ genus à Deo institutum & commendatum. Ergò Augustinus, cùm distinguit Matrimonia fidelium à Matrimoniis infidelium, quod illa sint Sacramenta, hæc non sint, de Sacramento propriè dicto agit, non de Sacramento largo (quodam) modo sumto. Tertio, quia Augustinus non obiter dicit, Ma-

trimonium esse Sacramentum, sed id adsumit tanquam certum, ad probandum dogma Ecclesiasticum, quod videlicet vinculum Matrimonii sit prorsus insolubile, ut patet ex libro de Bono Conjugali. At certe hoc argumentum Augustini nihil valeret, si loqueretur de Sacramento largo (quodam) modo accepto, de quo in sequenti capite. Quarto, quia Augustinus codem modo loquitur de Matrimonio & de Baptismo, cum de Sacra-Lib I.de

mentiratione disputat. Nam, cum dixisset, Sacramentum Matrimonii manere etiam Concup. in eis, qui re ipsa à se mutud separantur, & alia ineunt Conjugia; (adhuc enim primum cap. 10. viget vinculum, & ideò uterque mœchatur, quia non est illius conjunx, cui adhæret, sed illius, quem deserit:) subjungit, idem accidere in Sacramento Baptismi, quod nunquam potestamitti, etiamsi quis amissa side deficiat à Christo. Hæc certe comparatio manifeste declarat, Matrimonium Augustino verissimum suisse Sacramentum, Ita Bellarminus, quidum hæc non undiquaque ab exceptionibus & instantiis libera vidit, ne quid

prætermittat ad rem faciens, sequentem Chemnitii ex Augustino objectionem subjunxit: Objicit Chemnitius unum Augustini locum, ubi scribit, Nuptias Patriarcharum cum de Bono faminis pluribus Sacramentum fuisse conjunctionis Christi cummultitudine Nationum totius <sup>Conjug</sup> Mundi,qua convertebantur ad Fidem ; nuptias verò Christianorum cum una tantum Vxore <sup>cap.18</sup>. Sacramentum esse unitatis Ecclesia Christosubjecta. Ex quo colligividetur loco, Matrimonium apud Augustinum non fuisse Sacramentum, nisi largo (quodam) modo, prout vi-delicet aliquid mysticè significat in Christo & Ecclesia. Respondet Bellarminus, non ac-

cipere Augustinum Sacramenti nomen codem modo ubique, id quod vel ex ipso Chemnitio probari possiti, docente, nuptias Christianorum apud Augustinum esse Sacramentum, quia significant conjunctionem Christi cum Ecclesia, & quia sunt Sacramentum, non ullo pati modo Polygamiam plutium fimul Uxorum. Ergo, cum Augustinus dieit, polygamiam Patriarcharum fuisse Sacramentum, non codem modo accipit Sacramentum, quo accipiebat, cumidem nomen tribueret nuptiis Christianorum, quæ polygamiam non admirtunt ex eo, quo Sacramentum funt. Adde, quod polygamiam Patriarcharum fuisse Sacramentum Christi & Ecclesiæ, non niss improprie & materialiter dici poteit; non enim multæ Nationes ad Christum conversæ sunt multæ Ecclesiæ aut

multæ Sponsæ, nisi materialiter & improprie, formaliter enim ac proprie, una tantum est Ecclesia, una Sponsa, unum corpus. Quare Augustinus largo (quodam) modo Sacramentum accepit, cum illud scripsit de veterum Patriarcharum polygamia; longe autem aliter Eum accepisse, cum de Matrimonio Christianorum ageret, ex argumentis suprà adlatis facile potest perspici. Hac iterum Bellarminus, qui dum in tertia probatione ad ca-

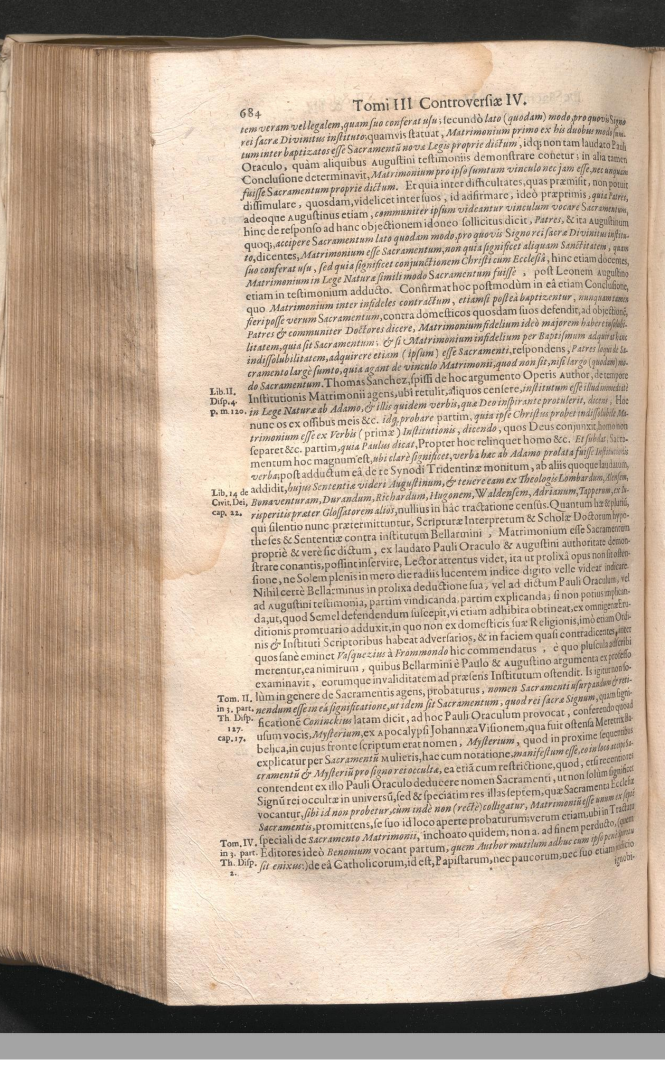
put sequens quartum provocavit, quo ex rationibus, Matrimonium este Sacramentum, proprie nimirum & veresic dictum, demonstrare est conatus, in prima statim ratione augustini mentionem fecit. Duxit verò eam ab insolubilitate Matrimonii & Monoga-

De Sacramento Matrimonii. Cap. II. & III.

Viroplus Vxori, quam Patri & Matri debitum; continent & hoc, quo modo Paulus declaravit,

cum Patre & Matre, (id est, filix cum Patre, & filii cum Matre;) continent & officium à

Vxoremesse carnem Mariti. Vnde verò Mysterium hoc magnum est ? Ego autem dico in Christo & Ecclesia, pro, in Christum & Ecclesiam. Adcumulat Paulus magnitudini hujus Mysterii secundum literalem Sensum, magnitudinem secundum spiritualem Sensum, referendo hac ad Christum & Ecclesiam, ut jam retulerat dicendo, quia membra sumus corporis Ejus, de Carne ejus & de offibus ejus. Quid perpetuus Cajetani adversarius, nimirum Catharinus, ejusdem quamvis cum Eo ordinis & Instituti, in his desideraverit verbis, Sixtus Senensis Bibl. S. 1.6° exhibet, qui cum in multorum manibus sit, prudens Lector Eum hic evolvet. Idem Ca. Asiot, 307. tharinus tamen in suis ad Epistolas Apostolorum Commentariis sibimetipsi objiciens, quadamin Scripturis vocari Mysteria, qua tamen non sint sacramenta, (eo nimirum lensu) quo Scholastici capiunt, qualia sint Septemilla, qua Ipsi enumerant; respondit, nihil prohibere, quin possint Sacramenta vocari qualibet Mysteria, quamvis non sint de illis Septem; nonne enim, inquit, Mysterium Incarnationis Christietiam dicitur Sacramentum. In sequenti verborum Pauli explicatione addit : Carnale conjugium ea ratione Sacramentumesse ; quia Signumest spiritualis conjugui inter Christum & Ecclesiam contracti; conditiones namque eadem sunt. In hunc quoque modum Esthius scribit: Sensus Apostoliest, Sacramentum seu Mysterium verbis pracedentibus significatum est magnum. Illa Viri & Mulieris arctissima conjunëtio, de qua dictum est, relinquet homo Patrem & Matrem &c. magna alicujus Sacra & arcanerei Signumest. Ego autem dico, Mysterium hoc explico & intelligendum doceo de Christo & Ecclesia. Per hoc enim, quod homo relictis parentibus adharet Vxori, & cum ea efficitur una Caro, mystice significatur, Filium DEI è sinu Patris & quasi relieto Patre, Matre etiam,idest, Synagoga, velowlesti Hierusalem derelicta, interras descendisse, & per adsumtam Carnem humanam Ecclesia, qua ex hominibus constat, conjunctum esse, unumque cumea corpus effectum, & per hoc indissolubili Amoris vinculo conglutinatum. Et postaliqua: Ex bác Apostoli Sentent amanifestum est, Conjugium non solum duorumprimorum hominum, sed etiam, ac plentori ratione posterorum (nam primi homines non habuere Parentes, quos relinquerent,) effe Sacramentum, id est, rei sacra cujusdam magna Signum. Quamvis verò ex Catholica (idest, Tridentino-Romana) Ecclesia definitione dubitandum non putet, Matrimonium esse unum ex Sacramentis nova Legis, qua ejus Gratia, quam significent, Signa sint efficacia; quæri tamé scribit : an hocipsum ex prasenti loco Apostoli possit doceri? Cajetano certè non videtur, inquit, addens: At neg, Veteres hanc efficaciam probant exinde, sed magis eam solent statuere ex facto Christi, qui nuptiis in Canà Galilae benedixit, utig. spirituali benedictione; quod etsi Scriptura non expressit, in Concilio tamen Ephesino tanguam Traditione acceptum, & apud multos Patres legitur. Arg, hac Sententia, ita pergit Esthius, nobis etiam probatur, & quam revera probabilis sit, late oftendimus Scripto in libros Sententiarum. Pro ratione subjungit: Quod enim ad hunc locum attinet, Apostoli Sententia, qua dicit, Sacramentum hoc magnuest, veritatem habuit ab initio, quo dictumest, Propter hoc relinquet homo &c. Nectamen ab eo tempore capit Matrimonium esse essicax Gratia Sacramentum, sed tale demum est à Christo, nova Legis Authore, institutum. Fromondus post alios novissime hanc Pauli verbis adscripste paraphrasin: Sacramentum boc magnum est, Matrimonium illud Viri & fæminæconsummatum per copulam carnale, quod verbis ex Genesi recitatis explicatur, est Signum magna rei Sacra. Ego autem dico (nonin seipso spectatum, sed) in Christo & in Ecclesia, Grace in Christum & in Ecclesiam, id est, si referatur ad Christi & Ecclesia conjugium, quod significat. Nam Christus derelicto Patre quodammodo per descensum de Cælis, relictà Matre Synagoga, que éras Es Mater ex Semine David secundum carnem, ardentissimo amore adhasit sponsa sua Ecolesia, és una Caro cum ea factus est per Incarnationem. Hoc verò Sacramentum seu Sacra significatio non tantum est in Matrimoniis sidelium, sed insidelium etiam. Paucis interjectis: Bellarminus & quidam alii ex hoc loco contrahareticos probant, Matrimonium nova Legis esse Sacramentum, conferens gratiam Conjugibus ex opere operato; sed infirmiter, ut rectè omnia Bellarmini argumenta dissolvens Vasquezius ostendie. Nam Apostolus vocat hic Sacramentu (μυς μριον) nonrespectu Gratie Sacramentalis, quam significet & efficiat, sed respectu conjunctionis Christicum Ecclesia per Amorem & Incarnatione, quod mysterium in Matrimonio Adami & Evaetiam fuit, quod tamen Sacramentum non erat Gratiam conferens. Nec Tridentina Synodus ait, ex hoc loco solide probari, Matrimonium esseinter septem Sacramenta, sed tantum innui &c. Ut post Scriptura Interpretes è numero Doctorum Schola unus etiam & alter accedat, Ægidius de Koninck, laudatus ad caput antecedens Professor antehac Lo-Leit, Disp. vaniensis, notans in antecessum pro resolutione hujus Quastionis, dupliciter sumi Sacra-24,0,10, mentum, primò, propriè pro re vel ceremonia Divinitàs instituta, ad significandam Sanctita-



De Sacramento Matrimonii. Cap. XII. & feqq. 685 ignobilium agit Sententia, quâ docent, Matrimonium esse Sacramentum non in novâ Lege de Sacramentum non in novâ Lege de Matr. cap. a Christo, sed initio Mundi à Deo institutum, cam hoc quoque argumento probati dicit: 2, 5, 9. Si ex aliquo (nimirum Scriptura) loco colligi potest, Matrimonium esse Sacramentum, maxi mè ex illo Pauli ad Ephesios potest. Ex hoc autem loco non colligitur, à Christô primum in Lege Evangelica fuisse institutum, seda Deo aprincipio Mundi. Nam verbahac Apostoli non solum de Matrimonio post Legem Evangelicam, sed de omni ab initio Mundi intelliguntur; ac proinde ex hoc loco sequitur, semper ab initio suisse Sacramentum à Deo institutum. Quamvis autem Vasquez hanc Sententiam, ideò, quia definitioni Tridentinæ contrariam, non adprobet, sed eidem se acriter opponat, circa ipsam nihilominus Oraculi Apostolici & testimoniorum Augustini à Chemnitio objectorum explicationem datas à Bellarmino ad earesponsiones non parum infirmat, aliasque ex suo adponit Ingenio. Postquam ergò eas, tacito quamvis Bellarmini nomine, ne Socius videatur Socio contrarius, breviter & per compendium retulit, de earum insufficientiaita judicavit: Si hac effet mens Ibid, c. 6. Augustini, faltem ex Eoprobaretur Sacramentum non usurpari à Paulo pro Signo facro, sed pro S. 47.848 ipsare abscondità, & hanc esse conjunctionem Christicum Ecclesia, ac proinde ex hoc Pauli loco id, quod contendimus, non probari. Quare, ita pergit Vasquez, multo melius relpondeo, ad prius testimonium ex Tractatu nono in Iohannem, Augustinum per Sacramentum intelligere quidem Signum lacrum, ideò autem dixisse Ipsum, magnitudinem Sacramenti, hoc est, Signi, non esse in singulis, quia ad magnitudinem Sacramenti duo requirentur, & ipsum Signum, & magnitudo rei signatæ, ex quâ solum magnitudo Sacramenti sumitur. Ne igitur quis putaret, totam Sacramenti magnitudinem & omnia ad iplum requifita intra fingulos concludi & contineri homines, sed Christum & Ecclesiam pertinere ad eam, recte dixit Augustinus addidisse Paulum, Ego autem dico in Christo & Ecclesia, q. d. hæc Sacramenti magnitudo non sine Christo & Ecclesia est, sed inde sumitur, quod conjunctionem Ejus cum Ecclesia designet; & ita non est in lingulis hominibus, prout Matrimonio conjunctis, si id tantum, quod in ipsis est, consideremus. Ad polterius testimonium respondeo, seribit porro Vasquez, codem modo; addotamen, ex ipsius Augustini in eo verbis id, quod pramisimus, & haretici refellere contendunt, manifelte deduci. Nam cum dixisset Augustinus, quodest in Christo & in Ecclesia mag num, hoc in singulis quibusque Viris & Vxoribus est minimum; continuò addidit, sed tamen conjunctionis inseparabilis Sacramentum, q. d. Quod minimum est, si intra iplos folum homines confideretur, & nihil extra eos fignificet, iplum videlicet Matrimonium, nihilominus est Sacramentum vinculi indissolubilis, quo inter se mutuò connectuntur & obligati manent, quod quidem hâc ratione non est magnum (adeò) Sacramentum, sicut revera est, quatenus extra homines denotat vinculum & conjunctionem Christi & Ecclesiæ indissolubilem. Ipsum igitur Matrimonium, quod in hominibus minimum esse dixit, vocat Sacramentum & Signum vinculi inter Virum & Mulierem indiffolubilis, ac proinde hoc idem Sacramentum vocat magnum (quatenus) relatum ad Christum & Ecclefiam. Post plura addit Vasquez, Quod ex Augustino adle- Ibid \$,60. gant, nimirum Bellarminus & Sequaces Ejus, quod hunc Pauli locum de folo Matrimonio in Ecclesia &populo Dei intellexerit, falsum esse ex capite præcedente patet, neque minimum aliquod verbum in Augustino invenies, quo id vel leviter insinuet. Fateor sane, ita adhue Vasquez, discrimen aliquod adsignasse Augustinum inter Matrimonium inter infideles, & Matrimonium in populo Dei ab Origine Mundi, tum etiam inter Matrimonium Christianorum & Patriarchatum, qui Christum præcesserunt; illud tamen longè diversum est, & ànobis ibi explicatum. Verùm, nullibi docet, Matrimonium esse Sacramentum, (non-) nisi in Ecclesia. Quia verò ad caput antecedens provocat Vasquez, in quo non tantum fingula Augustini foca à Bellarmino citata, sed & rationes Bellarmini exinde deductas diligenter expendit, ideò aliqua ex eo huc derivanda funt, ut vanitas illationum Bellarmini ex Augustino siat manifesta. Ita autem ibi Vasquez: Recentiores non milli disputantes contra hereticos nostritemporis contendunt pro viribus, doctrinam de Matrimonii Sacramento verè & proprie sic dicto Catholicam, vel potius Papao Romanam, Augustini testimoniis comprobare; id quod maxime expetendum & optabile esset, si recte sieri posset. Arbitror tamen, ipsum, id est, Augustinum, Matri-monium in sensu, de quo disputamus, nusquam adpellasse Sacramentum, ut per singula sacilè demonstrabo. Indicatis autem locis, qua Bellarminus citaverat, recensitis etiam rationibus, quas Bellarm. exindè deduxerat, suam de iis Sententiam ita proponit Vasquez. Post quam singula Augustini loca perlegi es attente consideravi, maniseste deprehendi, Ipsum Ibid. cap: non loque de Sacramento proprie, prout in prasenti loquimur, videlicet quatenus est Signum 5. \$.30.
Gratie & leqq.

et 12

té

De Sacramento Matrimonii. Cap. XII. & feqq.

Hattenus Vasquez de ipfis Augustini testimoniis à Bellarmino citatis, ostendens, frustra idab Eo tactum esse. Nunc ad rationes Ejus exindè deductas, quas itidem nullas esse docet, porrò scribens: lam verò, quampravi (fortè, parvi) sint momenti, qua recentiores Theologi, & inter cos iterum Bellarminus, adducebant ad probandum, Augustinum in locis adsignatis de Sacramento proprie sic dicto fuisse locutum, videamus. Primò quidem, parum refert, quod absolute & fine additamento Matrimonium vocaverit Sacramentum, ut proinde dicamus, de Sacramento proprie intelligendum esse, quoniam Paulus ctiam illud ablolute & sine additamento vocavit Sacramentum, & reverà e a ratione Sacramentum absolute dici potest; cùmque alia etiam Ratione Matrimonium sit Sacramentum, nullum erat periculum, iplum absolute Sacramentum significatione illà latiori adpellate. Quia verò periculum erat, ne quis existimaret, panem benedictum esse verum ipsum Sacramentum corporis Christi, ideò semel tantum ab Augustino Sacramentum est vocatum, & ab Eo explicatum, quâ ratione esset Sacramentum. Ad secundum dico, Augustinum ideò Matrimonium vocâsse Sacramentum in Ecclesià Dei solum, non autem apud infideles, non quia existimaret, Matrimonio infidelium non fignificari unionem Christi cum Ecclesia individuam; sciebat enim, Matrimonium hac Ratione Sacramentum ab initio Mundi fuisse vocatum, idque in omne futurum NB. Matrimonium convenire debuisse, & de omni etiam verè dixisse Christum, Quod Deus conjunxit, homo non separet, qua ratione Innocentius III. Matrimonium gentilium latiori fignificatione vocat Sacramentum; sed ideò solùm apud populum Dei & fideles Matrimonium vocat Augustinus Sacramentum, & in eo bonum Sacramenti requirit, quia solùm in populo Dei vinculum ejus suit inseparabile, non dico (tantum) jure, sed (etiam) facto & existimatione populi, in populo autem infideli & facto & existimatione, quamvis non jure, multis de causis solvebatur. Adde, quod per populum Dei, in quo solo Matrimonium Augustinus vocat Sacramentum, non intelligit popu-Ium solum Christianum, sed sidelem etiam antiquum ante Christi adventum, in quo (tempore) vixerunt Patriarchæ; apud hos autem Matrimonium non fuit Sacramentum propriè, nimirum Gratiæ iplos sanctificantis Signum, sed latiori tantum significatione, denotans unionem Christi cum Ecclesia. Ex eo igitur, quod Augustinus Matrimonium in solo populo & Civitate Dei vocat Sacramentum, non sequitur, de Sacramento propriè dicto Ipsum tuisse locutum. Porrò, cum Augustinus Matrimonium Christianorum comparat cum Matrimonio Patriarcharum, neque soli Matrimonio Christianorum tribuit Rationem Sacramenti, neque Patriarcharum Matrimonio eam denegat, quin imò eam in utroque agnoscit, ut patet ex libro de Bono Conjugali, sed o. stendit, diverso modo suisse Sacramenti (rationem) in Matrimonio Patriarcharum & Christianorum, licet in utroque Sacramentum in eo est, ut denotaret conjunctionem Christi cum Ecclessaindissolubilem, quia videlicet, ut suprà memoravimus, per Matrimonium Patriarcharum, quod unius erat eum pluribus, una fignificatur Ecclefia, Christouni Viro ex variis gentibus copulanda; per Matrimonium verò Christianorum, quod redactum est ad unum & unam, denotetur unio & conjunctio unius Christi una cum Ecclesia, simpliciter & absque alio inseparabilis. Et quamvis de iis, qui plures habent Uxores, etiam successive, sicutinter Christianos accidit sepius, dicat, cos quandam Sacramenti normam amittere, non loquitur tamen de Sacramento propriè dicto, sed latiori significatione, prout est Signum conjunctionis Christi cum Ecclesia, sicut suprà probavimus, eò quod aliquid tollitur de perfectione hujus significationis inter Christianos etiam, per plures Uxores, quas ducunt successive; & ideò indigni ordine Ecclesiastico censentur, quia carnem suam in plures diviserunt, cum tamen Christus unitantum Ecclesia suerit copulatus, non autem quia de Sacramentali Gratia aliquid amittant, ut suprà notavimus. Ad tertium ingenue fatemur, Augustinum non obiter, fed ex professo de bono Sacramenti, quod in Matrimonio est, egisse, & indeillius indissolubile vinculum probasse; indissolubilitatem tamen non ex Ratione Sacramenti propriè, led ex significatione conjunctionis Christi cum Ecclessa, quæ etiam indissolubilis est, deduxisse, manifeste ostendimus ex Opere de Nupris & Concupiscentia. Quod verò Theologiallegati, & inter eos præsertim Bellarminus, contendunt, indissolubilitatem Matrimonii solum provenire ex ratione Sacramenti proprie sie dicti, fallu plane est. Et saris (forte, satius) quidem suisset illis carere unico Augustini testimonio in disputatione contra hærcticos, ubi tot alia firmissima Catholicæ Veritatis fundamenta contra ipsos præstò sunt, quàm ita abjectè de vinculo Matrimonii secundum se & in ipso Jure Naturali sentire, sicut inferius contra ipsos videbimus. Ad quartum respondeo, Au-

gustinum uti quidem exemplo Baptismi, qui nunquam deletur in hæreticis sidem deferentibus, quod attiner Characterem, quin imò eodem modo etiam uti Eum exem. plo Ordinationis Ecclefiasticæ; hinc tamen non sequi, Ipsum existimasse, Matrimo. nium esse Sacramentum proprie dictum, sicut Baptismus & Ordo sunt, ad hoc enim tantum prædictis usus est exemplis, ut quamvis ipso facto Matrimonium solvatur, ni hilominus reipsa maneat vinculum, sicut character baptizati sempermanet, quantumvis ille, qui Baptilmo fidem nostram est professus, ab ea separetur, & sicut reipsa manet ordinatus is, qui ab officio removetur. Constat autem, Augustinum in illis locis non folum agere de vinculo Matrimonii Christianorum, quod est Sacramentum proprie, sed cujuscunque Matrimonii in populo DEI; per populum DEI autemintel ligit etiam antiquum populum Patriarcharum, ut satis superque est probatum, Ad Bellarminirationemprimam ab infolubilitate Matrimonii defumtam, & Augustini

Ibid. cap. iterum authoritate firmatam Vasquez porro hac habet : In hac ratione aliqua certe adu. 7 \$.69. muntur, quæ mihi non parùm displicent. Primim quidem, quod perpetuitatem vinsefeqq. multir volunterem DEL Marrimonium (ideà) instituentis, ut esser signum conuncia culi in voluntatem DEI Matrimonium (ideò) instituentis, ut esset signum conjunctio nis CHRISTI cum Ecclesia, non autem in ipsam Conjugii naturam & Jus naturaleil lius, reducere non dubitant, Bellarminus nimirum & sequaces; & cum simul dicant, Matrimonium infidelium non effe Signum hujus conjunctionis, adlerere coguntur, Matrimonium in se infidelium una ex illis causis, quas ipsi referunt, in sua rationes. vi posse, quod tamen manifeste fassum est, alioquin & infideles ad Fidem conversi non eogerentur in quocunque casu cum Uxore prima manere & reliquas dimittere, cujus oppositum definit Innocentius &c. Praterea, quamvis Augustinus ex unione CHRISTI cum Ecclesia, quam dicit in Matrimonio repræsentari, quod indissolubi. lis sit, colligat indissolubile ipsius Matrimonii vinculum, nunquam dicit tamen, ex cò tantùm indissolubile Matrimonium esse, quod conjunctionem CHRISTI cum Ecclesia repræsentet; quin imò, cùm in re, quæ in signum alterius desumitur dinstituitur, debeat esse quædam naturalis aptitudo, ut suprà diximus, ideò volut DE-US, ut Marrimonium ex se indissolubile & perpetuum perpetuæ & indissolubilis CHRISTI cum Ecclesia unionis effet signum. Deinde, quod adsumunt, Mattimonium post CHRISTI adventum solum esse Signum hujus unionis CHRISTI cum Ecclefia, & ideò esse Sacramentum proprie dictum, capite præcedente satis superque impugnatum est, (& demonstratum,) de omni Matrimonio dictum fuisse a CHRI-STO, Quod DEus conjunxit, homo non separet, ac proinde esse indissolubile, ibidem Quare, quamvis indissolubilitas Matrimonii ex Repræsentatione unionis CHRISTI cum Ecclessa proveniret, non sequeretur, esse Sacramentum proprie, sed latiori illà significatione, de qua hactenus multum diximus. Neque verò usquam Augustinus existimavit, antiqua Patriarcharum conjugia, quæ unius crant Viricum pluribus fæminis, fuisse solubilia, & ideò non repræsentasse conjunctionem Christicum Ecclesia; hoc enimabsurdum erat maniseste. Nam cum quisque corum vere posfet dicere ad quamlibet Uxorem illud Adami, Hoc nunc os ex offibus meis, &c. & rursum Christus de illis, comparatione cujuscunque Uxoris, quam ducebant, verè posfer illud dicere & reipsa dixerit, Quod DEus conjunxit, homo non separet, cò quod vera essent corum Matrimonia, inspiratione DEI facta; non minus indissolubilem Christi cum Ecclesia unionem quodcunque Matrimonium illorum potuit repræsentate, & reipså repræsentavit, quam Matrimonium unius cum una inter Christianos, mil quod, ut capite quinto observavimus ex Augustino, ii, qui plures ducebant Uxores, aliquam Sacramentinormam amittebant, videlicet, quod attinet Rationem Sacramenti fignificatione latiori, quæ consistit in repræsentatione conjunctionis Christicum Ecclesia, non aurem Sacramenti proprie dicti, id quod eodem modo etiam accidere in bapuza tis Christianis, qui una Uxore mortua aliam ducunt, ibidem notavimus, ut hino colligamus, per quodeunque Marrimonium Patriarcharum fignificatam fuisse indissolubilem CHRISTI cum Ecclesia unionem, quamvis aliquid de hac significationeamitterent, videlicet unius CHRISTI cum una Ecclesia, quod tamen contra indissolubile vinculum non erat, neque omninò contra Repræsentationem Unionis CHRISTI Et hactenus directe contra Bellatcum Ecclesia, ut illo capite quinto ostendimus. minum de Augustini Sententia circa Sacramenti denominationem Matrimonio adtribuendam Vasquez, unde simul criam paret, quid haberi debeat de Bellammi responso ad objectum à Chemnitio ex codem Augustino locum. Quamvis anten

De Sacramento Matrimonii. Cap. XII. & feqq.

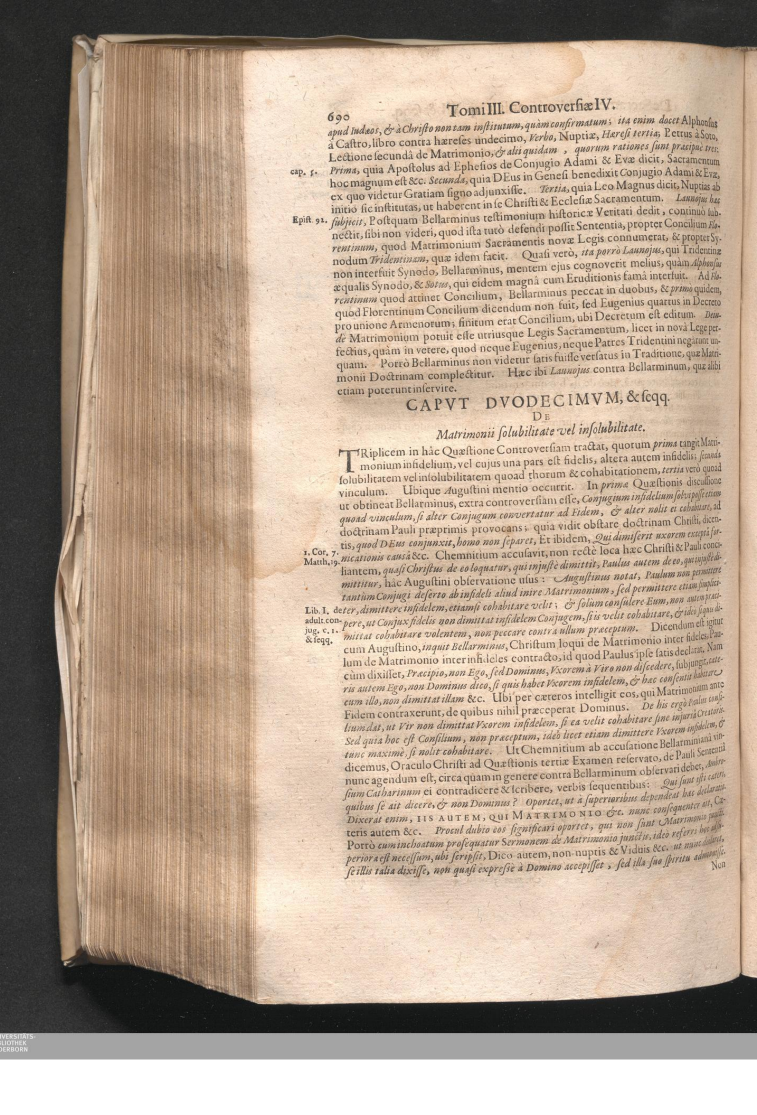
689

non necessum fuisset, in horum Augustini locorum & desumtorum ex iis Bellarmini argumentorum examine Vasquezii vitula arare, dum ex laudatis aliorum Authorum observationibus sufficientes suppeditari potuerint responsiones; quia tamen Vasquez vid. M. simul & semel omnibus satisfacere studuit, utut intermixtis hinc inde hypothesibus Anton de Domin. non usque adeò indubiis, consultum suit visum, Socio opponere socium, atque hoc et-1.V.c. XI, iam documento often dere, quam Bellarmini authoritas apud sui etiam Ordinis & In num' 48. stituti homines non sit omni ex parte ita eminens, ut ei contravenire non liceat, etsi plerisque pro omnis polemicæ Eruditionis promo & condo, & qui instar sit omnium aliorum, habeatur. Reliqua, quæ ibidem plura contra Bellarminum prolixissimè habet Vasquez, urpotè ab Instituto præsenti aliena, & nihil cum Augustino commune habentia, nonaddo; silentio etiam prætermittens, quæ in sequenti Controversià de hujus Sacramenti, si quod est, Ministro Bellarminus ad objectiones Melchioris Cani, Ecclesiæ Ministrum ad illud requirentis, nominatim ad objectionem sextam, Augustini authoritate fultam, respondit, Lectori committens judicium & simul Eum remittens ad Vindicias Evangelico Thomisticas, in quibus de hâc Cani Sententia actum est. Quæ de Polygamia vel successiva, vel simultanea ex Augustino Bellarminus adducit, nominatim de Polygamia in Veteri Testamento fidelium & DEO dilectissimorum Patriarcharum, quia nec dum inter Scriptores Papæos omninò convenit, nec aliqua tundamentalis controversia inter illos & Evangelicæ partis Doctores intercedit, Patribus etiam antiquis inter se non consentientibus, quin nec Ecclesia Romanensi hactenus aliquid certi definire ausâ, ideò de iis hic quidem nihil.

Prodiit, postquam hac seripsi, Parisiis Launoji Tractatus de Regia in Matrimonium potestate, sive de sure Principum Secularium Christianorum in sanciendis impedimentis Matrimonium dirimentibus, in cujus primæ Partis, Articulique ejusdem secundi capite post decimum primo contra illos agit Scriptores Papæos, qui Veteris Legis Matrimonio nomen ac dignitatem Sacramenti abjudicant, inter quos dum Bellarminus suum quoque nomen extare voluit, juvat exinde sequentia adscribere quatuor Augustini testimonia, quæ Sorbonista hic eidem & cæteris voluit cum pluribus aliorum recentium & antiquorum Ecclesiæ Doctorum & Conciliorum testimoniis opponere. Tria quidem priora lunt ex Opere de Bono Conjugali. Primus ita habet: Illistemporibus, cum adhuce. 13. Propheticis Sacramentis nostra Salutis Mysterium velabatur, etiam qui ante Nuptias erant tales, (quales in antecedentibus verbis descripsit Augustinus,) officio propagandi Nuptias copulabant, non victi libidine, sed ducti Pietate. Secundus, Sicut Sacramentum pluriume. 18. Nuptiarum illiustemporus significavit futuram multitudinem Deo subject am in omnibus gentibus terrenis, sic Sacramentum Nuptiarum singularium nostri temporis significat unitatem omnium nostrum subject am Deo futuram inuna cælesti Civitate. Launojus addit de suo, Hæc Comparatio Sacramenti nomen & honorem ita defigit in Veteris Testamenti Matrimonio, ut inde refigi non possit. Tertius, Bonum Nuptiarum per omnes gentes c. 24. atque omnes homines in causà generandi est, & in side castitatis. 2 uod autem ad populum Dei pertinet, etiam in sanctitate Sacramenti, per quam nesas est, etiam repudio discedentem alteri nubere, dum virejus vivit, saltem nec ipsa pariendi causa. Quartus tandem & ul-

timus est ex Opere de Genesi ad Literam: Non quia Incontinentia malum est, ideo Con 1. 9. c. 70 nubium, vel quo incontinentes copulantur, non est bonum; imo verò non propter illud malum culpabile est hoc bonum, sed propter hoc bonum veniale est illud malum, quoniam id, quod bonum habent Nuptie, & quod bone sint Nuptie, peccatum esse nunquam potest. Hoc autem est tripartitum, Fides, Proles, Sacramentum. In side attenditur, ne prater vinculum conjugale cum altero vel alterà concumbatur. In prole, ut amanter suscipiatur, benigne nutriatur, & religiosè educetur. In Sacramento autem, ut Conjugium non separetur, & dimis-sus aut dimissa, nec causa prolis, alteri conjungatur. Launojus iterum loco Epienseos subjungit, Tria hæc in omni Matrimonio sive antiquæ, sive novæ Legis reperiuntur. Ego hic nihil addo, dum quæ hic de indisfolubilitate scripsit Augustinus, capite sequenti prolixius sint discussa, nunc autem sufficere possit, ausum suisse hunc Sorbonistam, quod Vasquezius non suit ausus, contra Synodi Tridentinæ Sententiam, Matrimonio Veteris etiam Testamenti Rationem Sacramenti adscribere, & quidem authoritate Augustini. Et quia Bellarminus aliorum ante Vasquezium meminit, hocidem statuentium, quod Launojus defendit, subjuncta contra Bellarminum censurâ, juvat utriusque verba adscribere, Bellarmini hæc lunt: Non desunt Catholici, qui admit-

tunt, Matrimonium non esse Sacramentum nova Legis proprium, sed suisse in Lege Veteri etiam CMmm 3

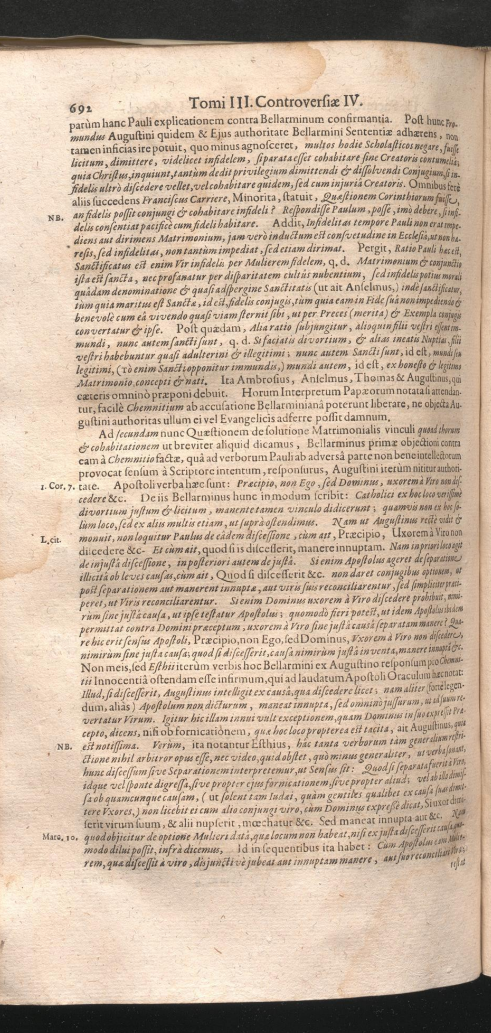


De Sacramento Matrimonii, Cap. XII. & fegq.

Nonergo potest hoc inferioribus, que statim subnectit, aptari, licet id quidam velint, quoni-am de iis, qui Matrimonio juncti sunt, agit, ut manifeste patet; nisi forte pro non-Matrimonio accipit illud, quod erat apud infideles. Sed non placet hac evafio, superioribus igitur aptars debet. Alibi ibidem ad Oraculum hoc notata jam non addo, quia in specie ad authoritatem Augustini veniendum est, de quâ alii Interpretes, nominatim Gagnaus, Sorbonista, ad Controversiam præcedentem quoque laudatus, qui hoc Schohon adposuit verbis Pauli: Vult Paulus, quod si quis infidelium ad Fidem convertitur, manente altero in Infidelitate, non dirimatur propterea Matrimonium, modò qui remanet infidelis confentiat, scilicet, citra injuriam Creatoris & Fidei, cohabitare fideli, quia ut Graci hic dicunt, Si fideli statim liceret abjicere infidelem, omnia tumultibus acturbatione effent plena. Porrò etiam. contingit plerumque, à fideli infidelem converti, ideò non vult Paulus hujusmodi Matrimonia dirimi; quanquam Augustinus propter hac verba, Dico autem Ego, non Dominus, dicat esse consilium Christiano (datum, ) ut (aut) insidelem etiam consentrentem retineat, aut si velit, abjiciat. (Sed) Theodoretus, (Interpres) Gracus, ait effe praceptum, solvens Augustinirationem, cujus verbaita vertimus: Dico autem Ego, pro co, quod est, non invenio hujusmodilegem in Divinis Evangeliis scriptam, nune verò illamaddo. Quod enim ipsius Apostoli leges sint leges Domini Christi, manifestum est iis, qui Divinas callent Scripturas; ipsius enim vox illa est, an experimentum quæritis Christi in me loquentis? Et illud, Non Ego, sed Gratia Dei mecum. Sic & hoc loco Spiritu Sanctissimo per Eum loquente legem tulit Apostolus. Ita Theodoretus & exinde Gagnaus, Sententiam Theodoreti faciens suam. Prolixius autem hunclocum contra Bellarminum authoritate Augustini nitentem tractat Esthius, omninò iterum hic ob ingenuam mentis & pennæ li-bertatem audiendus vel legendus, scribens: Multi cateros intelligunt Christianos, conjuges (adhuc) infideles (fecum) habentes, quibus scilicet ante Fidem Christi susceptam fuerant conjuncti; hos enim consequenter instruit Apostolus, quantum ad Conjuges dimittendos vel non dimittendos, cum in pracedentibus tantum egerit, ut volunt, de conjugibus, quorum uterque Christianus esset. Sensum verò hunc faciunt: Cæteris Ego svadeo, cæteros hortor & moneo; non enim habeo præceptum Domini, quod iis adnuntiem. Hec Augustini Expositio est, cujus Sententiam verbis ipsius reddidit Sedulius in Commentario, juxta quos non praceptiest, sed Consilii, quod seguitur, ne fidelis Conjugem infidelem dimittat, si consentiat habitare secum, qua inte Augustinum sequuntur Author Glossa interlinearis, Lombardus & Gratianus, adprebante Glossa, Item Hervæus, Aquinas, Lyranus & Carthusianus in Commentariis, nec non Sententiarii plerique, quibus & accedit Dominicus à Soto. Verum aliis hac Sententia non probatur, nec verò probanda est. Nunquam enim in Ecclesia fuit permissum, ut fidelis conjugem infidelem, cui in Paganismo fuerat conjunctus, absq. Religionis injurià commanere volentem, à se dimitteret. Quod si licuisset, att prudenter Theophylactus & Oecumenius adnotant, in magnam reprebensionem venisset Religio Christiana, per quam Conjugia legitime contractatam facile dirimerentur, non sine gravi perturbatione Societatis Quapropter & ipfe Augustinus diligenter inculcat, hoc, quod licitum diciposso putat, nontamenexpedire. Sed in Retractationibus fatetur, seineo Opere, quod de adulte-Lib, II. rinis Conjugiis scripsit, nonpervenisse ad perfect am Questionis enodationem, quam ibitra-cap.57. ctavit. Et postquam duplicem verborum Pauli Expositionem ab Augustini Sententiâ abeuntem tradidit Esthius, posteriori suum adjiciens calculum, quam e Patribus antiquis Tertullianum indicasse, è recentioribus autem Scripturæ Interpretibus solidè probaffe Catharinum, suffragante Iohanne Heffelio, Lovaniensi monuit, hoc addidit: Hoc, quod seguitur de Fratre uxorem habente infidelem, novum & diversum à superiori est argumentum, eatenus tamen coharens illis, que dixit de Conjuge non dimittendo, qui acontinet peculiarem casum, quo possit Conjux dimitti, non obstante Domini pracepto. In proxime lequentibus ad ukteriora Pauli verba contra Bellarminum observavit: Quod seguitur, non dimittatillam, nimitum fidelis infidelem cohabitare volentem, Praceptiest, non Consilii, tam ex eorum Sententia, qui secundam Expositionem, quam qui tertiam partis antecedentis tradunt; Precepti, inquam, quo prohibet Viro fideli, ne Vxorem infidelem dimittat, modò consentiat ha-bitare cum ipso, eo sensu, qui jam expositus est, id cst, salvo religionis honore, & ut dici solet, citra contumeliam Creatoris, extens à tamen haclocutione ad quam vis notabilem ac permanentem religionis Christiana injuriam, ubi & studium pertrahendi conjugem ad peccata damnabilia comprehenditur. Lo co probationis subjungit: Pertinet hoc praceptum ad Legem Natura Divinitus propalatamiis verbis, & adharebit Vxori sua. Plura itidem hic ab Esthio observata adscribere supersedeo, urpote ab Instituto præsenti alieniora, quamvis non Mmm 4 parum

かから

0-1, 10.



De Sacramento Matrimonii, Cap.XII. & feqq.

693

restat breviter dicendum, quando manere possit aut debeat innupta, & quando reconciliari viro. Primumigitur innupta potest manere absgreditu ad virum, si propter ejus fornicationem ab eo fuerit digressa. Sic agens utitur suo jure, quo potest adulterum ob sidem Conjugit violatam simpliciter à carnibus suis abscindere. Poterit nihilominus, imò svadente charitate debebit operam dare, ut viro resipiscenti reconcilietur, si velsua, quod sentiat se non posse continere, vel virifalus, alioqui vocandain discrimen, ita fieri postulet. Innupta autem debebit manere, si virin adulterio, propter quod dimissus ab eafuit, perseveret, (id quod ad mentem Synodi Tridentina scripsit Esthius.) Cogetur etiam manere innupta, propter quamlibet causam dimissa aut digressa, si vir eam nolit recipere, nec compelli possit, ut recipiat. Post aliqua: Exhis intelligitur, Apostolum non dare Mulieri, qua discessit, optionem libe- NB. ram,ut quomodocung, discesserit, aut innuptamanere possit, aut ad virum redire; sed disjunctivum Apostolisermonem diversos spectare casus, quoniam alii cogant Mulieremmanere innuptam, ali compellant ad reditum, quamvis & contingat existere casum, in quo libera Muliert sit optio utrumlibet eligendi. Tertia nunc restat Quæstio, eag; momenti aliquantò gravioris, nimirum de solubilitate Matrimonii quoad vinculum in casu fornicationis vel adulterii, circa quam fatetur Bellarminus mox ab initio, multos fe habere adversarios, prater hareticos nimirum, quos dicit Latinos, etiam Gracos, Erasmum quoque, & ex numero, quos vocat, Catholicorum, nominetenus Cajetanum & Ambrosium Catharinum. Contra hos ut adstruat, Matrimonii inter sideles contracti & consummati vinculumesse adeoinfolubile, ut neque caus afornicationis possit dirimi, & ideo vivente Conjuge priorenunquam effe licitum ad alias adspirare Nuptias, provocat partim ad Oracula Scriptura, partim ad testimonia Patrum. Inter Oracula Scripturæ duo sunt, quæ Augustini muniuntur authoritate, primum videlicet & tertium. Et primum quidem, cui utpote parallelum proxime adjungitur secundum, ex ore Christi ita habet: Omnis, qui dimiserit Vxo-Matth 52 rem suam, excepta fornicationis causa, facit eam machari; és qui dimissam duxerit, adulte-& 19. rat. Ex omnibus autem horum Christi verborum explicationibus optimam Bellarminus esse dicit Augustini, docentis, Mattheum, velpotius Dominum apud Mattheum ac. Lib. 1.de cepisseillud, nisi ob fornicationem, negative, non exceptive, ut sensus sit : Quicunq; dimile-Conjug. rit Uxorem, nisi ob fornicationem, id est, extra causam fornicationis, & aliam duxerit, cap. 9. mæchatur. Ex quo adfirmatur quidem ejus adulterium, qui dimissa uxore extra caufam fornicationis duxeritaliam; sed nihil dicitur de eo qui duxerit aliam priore ob fornicationem dimisa. Tertium verò oraculum ex Apostoli pennâhoc est: Anignoratis, Rom, 7 Fratres, (scientibus Legemloquor) quialex inhomine dominatur, quanto tempore vivit? Nam qua sub Viro est mulier, vivente Viro adligata est Legi; Si autem mortuus fuerit Vir ejus, foluta est à Lege viri. Igitur vivente viro vocabitur adultera, si cum alio fuerit viro & c. Post laudatum Pauli ex priori ad Corinthios Epistola testimonium simile, subjungit Bel-"larminus: Ex his locis colligimus, nunquam folvi vinculum conjugale, nifi per Mor-"tem; & quia non solvitur, manere etiam post divortium quâcunque de causa factum. "Addir: Hocargumentum tantifecit Augustinus, ut clamaverit: Hæc Apostoliver-Ibid. lib." "batoties repetita, toties inculcata, sunt vera, sunt viva, sunt sana, sunt plana. Nullius II. cap.4. "viri posterioris Mulier esse incipit, nisi prioris esse desierit. Esse autem desinet Uxor "prioris, si moriatur Virejus, non si fornicetur. Licitè itaque dimittitur Conjux ob , causam fornicationis, sed manet vinculum prioris. Propter quod sit reus adulterii, ,, qui dimissam duxerit, etiam ob causam fornicationis. In seriet estimoniorum ex Patribus, ad Seculum numero & ordine quintum, decretis Conciliorum Milevitani & Africani, ut & responso Innocentii Pontificis accenset authoritatem Augustini, ex professo hoc docentis, tum in libris de adulierinis Conjugiis, tum in libro de Bono Conjugali, nullis tamen verbis in specie adductis. Sequuntur tandem rationes, inter quas primum occupat locum, quod Matrimoni-

Sequentur tandem rationes, inter quas primum occupat locum, quod Matrimonium fidelium sit Signum conjunctionis Christi cum Ecclessa, qua unio cum sit indissolubilis, sequi, etiam conjugale vinculum esse indissolubile; addito, hanc rationem à Sacramento duct am valdo Augustinum urgere. Sed quia hujus à Sacramento rationis invaliditatem ad Controversiam antecedentem ostendit Vasquezius, tepetitione opus non est. Post ad objectiones Chemnitii progreditut Bellarminus, è quarum numero tertia & nona Augustini respiciunt authoritatem. Tertiaillud exhibet oraculum Christi, ad quod Bellarminum primo statim loco vidimus provocantem. Ex eo hanc objectionem Chemnitii adducit Bellarminus: Pharisai Christum interrogantes, an liceret uxorem dimittere, loquebantur de dimissione quoad vinculum, & non tantum quoad thorum; neque enim aliam

cogno

· e- e-

cognoverant dimissionem, nisi quæ in Lege permittebatur. Illa autem talisetat dimissio, ut aliam ducere liceret. Christus igitur respondens eis etiam loquitur dedimissione quoad vinculum, nam alioquin non respondisset ad propositum. Undesemper Dominus conjungit dimissionem unius cum acceptione alterius, dicens, Quicung dimiserit uxorem suam, & aliam duxerit &c. Sed deilla dimissione quoad vinculumlo quens excipit causam fornicationis, ergò voluit posse dimitti uxorem quoad vinculum in causa fornicationis. Et confirmatur primo argumentum hoc à Sensu contratio. Nam sicut Christus dicit, Quidimittit uxorem, except à fornicationis caus à, & aliam ducit, mechatur; ergò (vel, ita) qui propter causam fornicationis dimittit uxorem, & aliam ducit, non mœchatur. Sunt autem hæc argumenta à contrario sumtaomnium & manifestissima & firmissima. Secundò confirmatur ex eo, quod Augustinus, quicontrarium sensit, non potuit istum explicare locum, nisi misere torquendo Textum Evangelii. Dicitenim, huncesse Sensum exceptionis, quod illi gravius quidem peccent, qui fine causa fornicationis faciant divortium, sed tamen & illos adulterii reos este, quiproprer causam fornicationis priore dimissa Uxore aliam ducant. At inspiciatur Textus & manifestumerit, Christum hoc non dicere. Pretered, particul & mapoures & time illam Au. gustini contorsionem non admittunt, nam in Scripturis passim accipiuntur exceptive Respondet Bellarminus: Ad hocargumentum duplex solutio potest adhiberi, Namilla Matthæi verba, nisi ob fornicationem, poslunt accipi exceptive, vel negative; & signi. dem accipiantur exceptive, tum respondendumest, Christum non loquide dimissione quoad vinculum, sed solum quoad thorum, quando concedit dimissionem in causafornicationis. Dices, At Pharifæi interrogaverant de dimissione quoad vinculum, ergo & Dominus de eadem respondit. Concedo, Phariscos de dimissione quoad vinculum interrogasse, sed nego, Dominum de eadem respondisse. Ergo, inquit adversatu, Dominus non satisfecit proposita Quastioni. Neganda est consequentia. Nam oùm in dimissione perfecta, que est quoad vinculum, duo contineantur, dimissio unius epotestas aliam ducendi; Dominus hæc duo separavit, ac unum quidem concessit, dimisfionem videlicet, cum restrictione ad causam fornicationis, alterum vero sustaineminò. Et hæc est causa, cur terè semper Dominus illa duo posuerit distincte, Quicunque dimiserit, &, aliam duxerit &c. utnimirum explicaret repudium in Lege permillim, & partim adprobaret, partim improbaret, Ad argumentumigitur (ejusve primam confirmationem,) à Sensu contrario (juxta primam Solutionem) respondeo, inqui Bellarminus, nihil illud concludere. Nam si exponamus verba Domini hoc modo, Quitunque dimiserit & e. id est, mœchatur illam dimittendo, quia facit eam mœchati, èmœchatur aliam ducendo, quia propriè committit adulterium, atq, ita bis mœchatur, tuno à contrario Sensu est inferendum, Ergò, qui propter fornicationem dimittit Uxorem, & aliam ducit, non mœchatur bis, sed iemel tantum, id est, non mœchatur dimittendo, sed solum accipiendo aliam, & hoc est verissimum. Sic etiam si alteram accipiamus Expositionem, que talis est, Quicunque dimiserit Vxorem suam ,nisiob fornicationem,id est, quod non licet, nisi ob fornicationem, & aliam duxerit, mechatur, à sensu contratio non potest inferri, nisi hoc, Ergò, qui propter fornicationem dimittituxorem, & aliam ducit, non peccat dimittendo, sed solum mæchatur aliam ducendo. Et hac deprima salutione Bellarminus, de altera autem sequentia babet: Si cum Augustino accipiamus illaverba, nisi ob fornicationem, non exceptive, sed negative, tuncid argumentum principale admittimus, Christum loqui de dimissione quoad vinculum, ut Chemnitius contendit, sed negamus, concedi istam dimissionem in causa fornicationis, quiaillud, nisiob forni cationem, non est exceptio, sed negatio; negat enim Dominus, licitam essetalem dimili sionem sine eausa fornicationis, sed non dicit esse licitam, si adsit causa fornicationis. Ad primam (igitur) confirmationem respondeo, argumentum à sensu contrario non concludere, min recte accipiantur contraria. Jam in proposito cum dicimus negative, Qui cunque sine causa fornicationis uxore dimissa ducit aliam, mœchatur, non recteinset tur, Ergò qui propter fornicationem Uxore dimissa ducit aliam, non mœchatur, sedant tum inferri potest, ergò minus graviter mæchatur. Nam qui fine causa fornicationisuxore dimissa ducit aliam, non ideo mœchatur, quia sine tali causa aliam ducit, sed quia liam ducit, quod autem ea absit causa, non facit eum mechari, sed facit eum mechari cum injurià Conjugis prioris. Et ideire o qui propter fornicationem priore dimiliadicitaliam, mechatur quidem, sed minus graviter, quia fine injuria prioris Conjugis, dont exemplum Augustinus ex oraculo Jacobi, scribentis, scienti bonum & nonfacienti punti De Sacramento Matrimonii, Cap. XII. & feqq.

est illi. Neque enim à sensu contrario debet inferri, Ergò ignoranti bonum & non facienti, peccatum non est illi, nam sunt etiam peccataignorantiæ; sed inferri debet, ergò ignoranti bonum & non facienti, minus peccatum est, quam si sciens peccasset. Quemadmodum si quis diceret, qui nisi ob inopiam furatur, peccat, inde non posset interre, Ergò qui ob inopiam furatur, non peccat, sed ergò, qui ob inopiam furatur, minus peccat, nisi fortè sit extrema necessitas, quia tunc non modò non peccatum, sed nec furtum effet adpellandum. Ad fecundam (verd) confirmationem respondeo, Chemnitium semper sui esse similem, id est, fraudulentum & mendacem; neque enim Augustinus usquam scripsit, exceptionis illius, nisi ob fornicationem, esse sensum, quod illi gravius peccent, qui sine causa fornicationis divortium faciunt, quasi proposita fuisset quastio, quodnam exillicitis divortiis eslet gravius. Nihil inquam tale scribit unquam Augustinus, sed tolùm, Christum in Evangelio Matthæiexpressisse unam adulterii speciem, eamque gravissimă, aliis prætermissis, quia id requirebat locus & tempus disputationis illius cum Pharisæis habitæ. Adillud, quod Chemnitius ultimo de particula exceptiva objecit, respondeo, inquit Bellarminius, negari non posse, illas sapè accipi exceptive, ut loca à Chemnitio allata demonstrant; sed tamen posse etiam aliter accipi. Deinde etiamsi in hoc testimonio Matthæi vox, Nisi, accipiatur exceptive, tamen poterit esse exceptio negativa, &id sufficit Sententia Augustini. Cum enim dicitur, Quicung, dimiserit uxorem, excepta fornicationis causa, & aliam duxerit, machatur, potest excipi causa fornicationis, vel quia cum ea adest caula, adulterium non est, aliam ducere, & hæc est exceptio adfirmativa; vel quia de câ causa nihil in præsentia determinatur, an sufficiat excusare adulterium, nec ne, & hac est negativa, quam Augustinus recte amplexus est. Objectio Chemnitii nona, proutà Bellarmino exhibetur, Augustini respiciens authoritatem, hæcest: Pollentius quidam Augustini Sententiæ de illicito post divortium Conjugio contradixit apertè, nou igitur erat hoc Augustini tempore pogma Catholicum. Bellarminus respondet, Pollentius non contradixit Augustino, sed Eum consuluit circa Quastionem obscuram & loca Scripturæ difficilia, ut ex principiis libri utriusq; potest intelligi. Neque mirum est, si Augustinus Pollentium non vocavit hæreticum, nec acriter increpavit; non enim hæretici funt, quicunque errant in Fidei doctrina, sed qui pertinaciam adjungunt ad errorem, quod Pollentius non legitur feciffe. Quare idem Augustinus in Epistola ad Volusianum tertianon reprehendit Volusianum, sed modeste admonet & instruit, licet quæstiones Eiproposuerit impias planè. Adde, quod Augustini tempore non erat Dogma hoc ab aliquo generali Concilio explicatum, &ideò facilius excufari poterant, si qui in hâc re erraffent. Quare idem Augustinus in libro de Fide & Operibus dicit venialiter falli, qui ob Scriptur a obscuritatem existimant, eum non esse adulterum, qui uxore dimissa fornicationis causa aliam ducit.

Hac omniapro Augustini Sententia Bellarminus, ad qua ante, quam breviter respon-cap. ig. deamus, lubet hic in gratiam Lectoris curiosi referre, quæ circa eam pro & contralub initium hujus Seculi in celeberrimà Universitate Oxoniensi, inter Iohannem Horosonum & Thomam Pyim, Theologizibidem Professores sunt disputata, illo Augustini & Bellarmi- cof. Voet, ni, hoc autem oppolitam ei Sententiam defendentibus, publicato fine Authoris nomi-Pol, Eccl. ne sub idem tempus Tractatu, in gratiam Sententiæ Augustini, quam contra Thoma Pyi P. 171.8 exceptiones defendit, unde aliqua in rem hanc adduci merentur, ne quid prætermitta-feqq. tur, quod ad Augustini authoritatem videtur pertinere. Dicit verò Author hujus Tractatûs, Pyum duo contra hanc Sententiam objicere, unum, quod Augustinus in hâc Quæstione dubitet, hæsitet & se interdum revocet; alterum, quod unicus & is expeditufacillimus fuerit nodus, qui impedierit Augustinum, ne novas post divortium ob Adulterium nuptias probaret, & ad hae duo confirmanda Pyum duo Augustini proferre loca. Vium ex libro de Fide & Operibus, cujus etiam meminit Bellatminus, hoc verborum tenore: Quisquis Vxorem in adulterio deprehensam dimiserit, & aliam duxerit, non videtur aquandus iis, qui excepsa adulterii caufa dimittunt & ducunt; & in ipsis Sententiis Divinis ita obsourum est, utrum & iste, cui quidem sine dubio adulter am licet dimittere, adulter tamen habeatur, si alteram duxerit, ut quantum existimo, venialiter ibi quisg, fallatur. Addit Horosonihyperaspistes: Exhoe loco cum Pyus concludit, Augustinum non modò dubitasse, sed & revocasse Sententiam, attendisse tetiam adillud, quod ibidem verbis subjicitur proximis, eos qui dimissa adultera ducunt aliam, in permagnum discrimen sua mittere capita. Quo certe modo Augustinus de iis nunquam suisset locutus, si eostantum venialiter salsos & deceptos putâsset. De eo igitur, qui hominem novis post divortium ob adulterium

nuptiis

De Sacramento Matrimonii, Cap. XII. & feqq.

697

huic argumento & illudest, quod, ut Augustiniana authoritati detrahatur, alii urgent, ex primo de Conjugiis adulterinis libro, quasi ex eo in hanc Sententiam inductus fuisset cap. 11. Augustinus, quasi putasset, ex Græco potius legendum, prater causam fornicationis, quam, nisi ob fornicationem, unde cumista distinctio & ipsassicliuma, & ex Græco minime confirmetur, sequeretur, Sententia Augustiniana levissimum & plane nullum fuisse fundamentum. Sed ubi ex professo hunc Matthæi locum interpretatur Augustinus, nulla plane hujus distinctionis mentio, quemadmodum nec in libro contra Ib.cap.9. Adimantium, ubi aliam ab ea, quam in libro de Conjugiis adulterinis sequitur, Interpretationem profert, tantum loco citato quasi aliud agens, nec ex illà distinctione quidquam urgens, verba Matthæi ita repetit, Quicung, dimiserit uxorem, nisi ob fornicationem, velhoc, quod magis in Græco legitur, præter causam fornicationis, & aliam duxerit, machatur. Qua causa moverit Augustinum, ut dixerit, magis in Gracolegi, prater causam fornicationis, quam, ob fornicationem, sive memoria deceptus, quodinaltero Matthæi loco ita legitur, in utroque ita legi putaffet; sive illudini nogvela, pro enixona mogrelac, exaltero Matthæiloco interpretatus fuisset, (quod certe Græcis auribus absurdum non est,) quidquid erat, non multum interest, certe enim in istà distinctione nihil momenti ab Augustino positum suisse, ex eo, quod penè apud Augustinum immediate habetur, nimis manisestum est, ubi diserte consiterur, sive legamus cum aliis Exemplaribus, excepta fornicationis caula, sive cum aliis, prater causam fornicationis, sive cum ahis, nisiob fornicationem, verba eundem habere sensum, nihilad unam eandemq; Sententiam interesse. Sed ut demus Pyo, Ita adhuc Horosoni hyperaspistes, quod tamen dandum minime est, illum, quem dicit unicum fuisse nodum, qui Augustinum impedivit; non tamen sequitur, eum, qui Augustinum impedivit, nodum expeditu sacillimum esse; nec adjuvabit, quod sine justa probatione addit, Paulum loqui illo in loco de Divortiis, quæ ob alias causas, quam ob fornicationem fierent. Nam ut hoc verum esfet, nisi etiam per se clarum esset, & cuivis obvium, non tamen sequeretur, nodum Augustini expeditu sacillimum esse. Sed Pyus ne verum quidem hoc esse probat, imò ne verisimile quidem esse. Qua in sequentibus subjungit Horosoni hyperaspistes, quia non in specie ad Augustini, sed Oraculi Paulini authoritatem pertinent, de quo in secunda Quastione hujus Controversia ex Esthio actum, ne actum agamus, hic pratermittimus, ea addentes, qua propiùs Instituto prasenti videntur inservire, inprimis, qua ulteriorem Bellarmino in hâc causa præbent defensionem.

Provocavitis, ut vidimus, præter oraculum Christiad testimonium Pauli ex septimo Epistolæad Romanos capite, & quidem ad mentem Augustini, ex quo alia duo loca Conzenius in suis ad hanc Epistolam Commentariis exscripsit, utomuimodam Matrimonii insolubilitatem pro viribus tueretur. Prior ita habet : Bonum nuptiarum per de Bond omnes gentes atque omnes homines in causa generandi est & in side castitatis. Quod autem ad Conjug. populum DEI pertinet, etiam in sanctitate Sacramenti, per quam nefas est, etiam intercedente cap. 24. repudio alterinubere, dum vir ejus vivit, necipfa faltem pariendi caufa. Alter verò hunc in modum: Hoc custoditur in Christo & Ecclesia, ut vivens cum vivente in aternum nullo 16. r.de separetur divortio, cujus Sacramenti tantaest observatio in Civitate DEI nostri, in Monte Conjuga sancto Ejus, hoc est, in Ecclesia Christi, ut, cum filiorum procreandorum causa vel nubant fæ. c. 10, mina, vel ducantur Vxores, nec sterilem fas sitrelinguere Conjugem, ut alia ducatur sæcunda. Quod si quisquam secerit, non lege hujus Seculi, ubi repudio interveniente sine crimine conceditur cum aliis alia copulare connubia, quod etiam Sanctum Mosen Dominus propter duritiam cordis illorum Ifraelitis permisisse testatur, sed lege Evangelii reus est adulterii, sicut illa etiam, si nupserit alteri. Et usque adeò manent inter viventes initasemel nuptiarum jura, ut potius sint interse conjuges, qui ab alterutro sunt separati, quàm cum his, quibus aliis adharescunt; cum aliis quippe adulteri non essent, nisi ad alterutrum conjuges permanerent. Unus adhuc super est, hic etiam memorandus, utpotè qui præ cæteris ferè omnibus hanc causam, & ex Augustino quidem, prolixissime contra Græcos tractavit, Arcudius, infelix ante Leonem Allatium Ecclesia Occidentalis & Orientalis in re Sacramentaria conciliator, qui præter laudata à Bellarmino & aliis ex Augustino lib.7.c.11. pro Matrimonii in caula etiam fornicationis vel adulterii quoad vinculum in p. 466. disfolubilitate testimonia adhuc alia quædam suppeditat, ut hanc insolubilita-seqq. tem ex augustissimi Doctoris Sententia eò faciat sirmiorem & magis stabilem, Et quidem ex primo de Sermone Domini in Monte libro hæc habet : Consulamus Apossolum, ne quid temere dicamus. His, qui sunt in Conjugio, pracipio non Ego,

UNIVERSITÄT BIBLIOTHEK

177

ia,

Tomi III. Controversiæ IV. 698 Led Dominus, Uxorem à Viro non discedere; quod si discesserit, manere innuptant, aut suo reconciliari Viro. Potest enim sieri, ut ea de causa discedat, qua Dominus permisti. cap.16. Aut sifamina licet Virum dimittere, etiamprater fornicationis causam, & nonlicet Viro; qui respondebimus de hoc, quod posterius dixit: Et Vir uxorem non dimittat? Quare nonad. didit, excepta fornicationis causa, quod Dominus permittit? Nisi, quia similem vult intelligi formam,ut, si dimiserit, quod incausa fornicationis permittitur, maneat sine Vxore, autreconcilietur Vxori. Et ex codem in sequentibus: Fieripotest, ut Vir dimittat uxoremeausa fornicationis, quam Dominus effe voluit exceptam. Iam verò si nec illi nubere conceditur vi. vo Viro, à quo recessit, neg, huic alteram ducere vi vauxore, quam dimissit; multominus fasest, illicitacum quibuslibet stupra committere. Itetum ex eodem post aliqua: Dominus ad illud confirmandum, ut non facile dimittatur Vxor, solam fornicationis causamexcepu; cate. teras verò molestias universas, si qua extiterint forte, jubet pro side conjugali, procastitate fortiter sustineri. Et machum dixit Virum, qui eam duxerit, que soluta est à viro. Ex Opere de Nuptiis & Concupiscentian ac commendat : Non fecunditas tantum, cujus inprole fructus est, nec tantum pudicitia, cujus vinculum est fides, verum etiam Sacramen. tum quoddam Nuptiarum commendatur fidelibus conjugatis. Vnde dicit Apostolus, Viridili. gire uxores vestras, sieut & Christus dilexit Ecclesiam: Hujus procul dubio Sacramenti resest, ut mas & famina connubio copulati, quamdiu vivunt, inseparabiliter perseverent nec liceat, except à fornicationis caus à, à conjuge conjugem dirimi. Sequentur hicea, que paulò ante Conzenius quoque exhibuit, quibus subjunguntur sequentia: Mortuo viro, cum quo verum fuit connubium, verum non potest fieri connubium, cum quo prius adulterium fuit. Itainter viventes manet quoddam vinculum conjugale, quod nec separatio, neccopulatiocum alteropossit auferre; manet autem ad noxam criminis, non ad vinculum fæderis, sicut anima (apostata) velut de conjugio Christi recedens, Fide etiam perdità, Sacramentum sideinon amittit, quod regenerationis lavacro accepit. Redderetur enim procul dubio redeuni, fiamififfet abscedens; habet autem hoc, qui recessit, ad cumulum supplicit, non ad meritumpramii, Etiterum excodem: Innuptiis bona diliguntur nuptialia, proles, fides & Sacraminum; Sacramentum dico, quod nec separati, nec adulterati, nec spe prolis amissa, amittunt conjuges. Exlibro de Bono Conjugali sequentia sistit: Continentia meriti amplioris est, redden cap. 7. verò debitum conjugale nullius est criminis, exigere autemultra generandi necessitatemulha venialis, fornicari velmacharipuniendi criminis; cavere igitur debet Charitasconjugalis, ne dum sibi quarit, unde amplius honoretur, conjugi faciat, unde damnetur. Quenindimittit Vxorem suam, except a fornicationis causa, facit eam machari. Vsque adeoseduillud initum nuptiale cujusdam Sacramentires est, ut nec ipfa separatione irritum siat, quandoquidem vivente Viro, à quo est relicta, machatur, si alteri nupserit, & ille hujus mali causaest, qui reliquit. Et postquam mirari se scripsit Augustinus, si, quemadmodum diminterelut Vxorem, videlicet adulteram, itaetiamliceat ea dimissa aliam ducere, Sanctanimirim Scriptura difficilem per Apostolum Paulum faciente nodum, de quo Horosomi hyperaspistes egit prolixe, hæc porrò subjunxit: Qua si itasunt, tantum valet illud vinculum sociale conjugum, ut cum causa procreandi colligetur, necipsa procreandi causa solvatur; posset enim homo steridem dimittere uxorem, & ducere, de qu'à filios habeat, & tamennon liut, Enostris quidem jam temporibus ac more Romano, nec superducere, ut amplius babeat, quam unam vivam. Et utique relictà adultera, vel relicto adultero poffunt plure nasci homines, sivelillanuberet alteri, velille duceret alteram; quod tamen si non luct, sunt Divina videtur Regula prascribere, quem non faciat intentum, quid sibi velittanta vincult conjugalis firmitas? Quod nequaquam tamen puto valere potuisse, nisi alicujus rei majoris, ex hac infirma hominum mortalitate, quoddam adhiberetur Sacramentum, quodde serentibus atque id dissolvere cupientibus inconcussum maneret adpanam; siquidem interveniente Divortio non aboleturilla confæderatio nuptialis, ita ut sibi Conjuges sint tiam separati, cum illis autem committant adulterium, quibus etiam post repudium sucrint copulati, velilla Viro, vel ille Mulieri. Excodem præter ca, quæ Conzenius quoque adduxit, sequentia portò habet Arcudius: Cumcausa pariendi sola sit, qui Nuptiassini, eare non subsequente, propter quam fiunt, non solvitur vinculum Nuptiale, nisi Conjuga morte; quemadmodum si fiat ordinatio Cleri adplebem congregandam, etiamsi plebis congre gatio non subsequatur, manet tamen in illis Sacramentum ordinationis, & si aliqua quippum culpà ab officio removeatur, Sacramento Domini semel imposito non carebit, quamvis issudicium permanente. Ethæc

De Sacramento Matrimonii, Cap. XII. & seqq.

Ethac post alios ex Augustino testimonia collegit Arcudius pro Matrimonii omnimoda etiam in casu adulterii & sequentis inde divortii insolubilitate, de quibus omnibus & fingulis ut Sententia nune dicatur, in genere præmonendum est, in Evangelicis id non intolerabile videri debere, si, quemadmodum in duabus prioribus hujus Controversia Qualtionibus magis specialioribus Esthium ab Augustini authoritate in Oraculi Apostolici explicatione lecessum secisse absque ejus læsione vidimus, utalia jam hujus generis exempla hic & ibi occurrentia non urgeam, pace augustissimi Doctoris, ac cum bona Ejus venia, imò etiam adimitationem & monito Ejus, in hâc Controversia, ob verborum Christi omnimodam perspicuitatem, quæ nullas planè admittunt tenebras, modestè ab Eo dissentiant, ac rationes Sententia, quâ per adulterium quoque Matrimonii vinculum non solvi existimavit, examini subjiciant; præprimis cum in hac eriam causa eos habeant sibi consentientes, quos Bellarminus ipse dicit Catholicos, celeberrimos priori Seculo in Ecclesia Romanensi Doctores, Cajetanum, purpura insignem, & Ambrosium Catharinum, Episcopali itidem dignitate conspicuum, Augustini, utut maximi ab utroq; habiti, authoritate non ita constrictos, ut non liberum sibi putarent, ea in aliis salva, hic in gratiam Veritatis diversum ab Eo sentire & defendere. Eorum verba huc pertinentia, etsi ubivis ferè occurrant, ubi Controversia hæcab Evangelicis tractatur, omninò tamen & hic legi merentur, non tam ob authoritatem Sententiæ conciliandam, quàm ob ponderarerum ac momenta, quæ in iis occurrunt notatu dignissima. Et Cajetani quidem verba ad caput Matthæi decimum & nonum hæc sunt: Textus ille clare constituit Mæbum duo hac facientem, scilicet, dimittere Vxorem non fornicariam, & aliam ducere; & in promtu ratio machatus est, quiadurat conjugium cumprimà dimissa. Quid autemsit in dimittente Vxorem fornicariam, & aliam ducente, Textus istenihil dicit. At sturgens objeceris, verba IEsu non esse superflua, & propter exceptionem for nication is aliquid significare diversum ab aliss causis, fateor, sic esse; & siinstes, illud diversum nihil aliud esse, nisi, quod propter fornicationem dimittens Vxorem, & aliam ducens, non machatur, respondeo, sic sonare Textum secundum planum litera sensum. Sed quoniam non audeo opponere me contra torrentem Doctorum & Iudiciorum Ecclesiasticorum, ideò dixi, Textum nihil disponere de dimittente fornicariam. Intelligo igitur ex has Domini IEsu Christi lege, licitum esse Christiano, dimittere Vxorem ab fornicationem carnalem ip sius Vxoris, & posse aliam ducere Vxorem, salva semper Ecclesia definitione, que hactenus non adparet; ( scripsit hæc Cajetanus ante Synodum Tridentinam,). nam Decretales Pontificia de hac materia non sunt definitiva Fidei, sed judiciales facti. Proficentur autemipsimet Pontifices, ut patetin c. quanto, de Divortiis, &in c.licet, de Sponfalibus duorum, (ipsos) Pontifices Romanos in his Iudiciis Matrimoniorum erraffe. Catharinus, qui in multis alias Cajetano fuit contrarius, vi tamen Veritatis coactus, ad septimum prioris Pauli ad Corinthios Epistolæ caput, ex quo quam-maxime in hac Controversia agi solet, lequentia scripsit Cajetani Sententia similia: Occurrit Quastio, an hoc, quod ait Apostolus, Vir uxorem non dimittat, intelligendum omnino sit etiam in causa for nicationis? Certè Dominus contra dixit, & ipse Paulus contestatur, seex Domini Sententia loqui, non ex sua institus propria. Subintelligenda igitur est manifeste illa exceptio, quam fecit Dominus de fornicatione. Hæcilli, antehacintersuos celeberrimi Scriptores, quæ in Indicibus Expurgatoriis, Romano nimirum & Hispanico, in quibus alia Eorum non pauca notantur, nullam passa sunt censuram, quod mirum. Erasmus, quem Bellarminus itideminter adversarios ponit, plura ad laudarum Apostoli caput in suis Annotationibus observavit, quæ rem hancillustrare possunt, è quibus tamen ea tantum libet nunc excerpere, quæ Augustini propiùs respiciunt authoritatem. Inter alia autemibi hæc leguntur: Non defuerunt, qui ita senserint, à recte dirento Matrimonio licuisse cum alia copulari; ne quis protinus hane Propositionem velut inauditam & modis omnibus absurdam existimet explodendam & indignam, qua vocetur in disputationem. Post aliquade Otigine subjungit: Ejusdem opinionis fuit Pollentius quidam, Vir ut adparet gravis & eruditus, contra quem libris duobus egit Augustinus, sed non ut cum haresiarchà, sed ut cum antagonista, it aque refellit Illius sententiam, ut hareseos crimen non intentet. Et post plura, ubicausas ab Hieronymo ad demonstrandam matrimonii etiam in casu fornicationis veladulterii indissolubilitatem laudatas recensuit, subnexo brevi eorum examine, addidit: Consimiles ferme causas adducit Augustinus in libris ad Pollentium. Atqui primum Evangelium non vetat iterare. Matrimonium, ubi jure dimiseris Vxorem. Denique post omnia, quæ in hanc rem protulit, quasi pro clausula totius argumenti hujus scripsit: Augustinus clare pronuntiat, sceleratius esse extra connubium libidinari, quam à divortio novo Marito junctam vivere; neg, simpliester negat, hujus esse uxorem, sed magis esseillius, quem reliquit, quam cui nupsit.

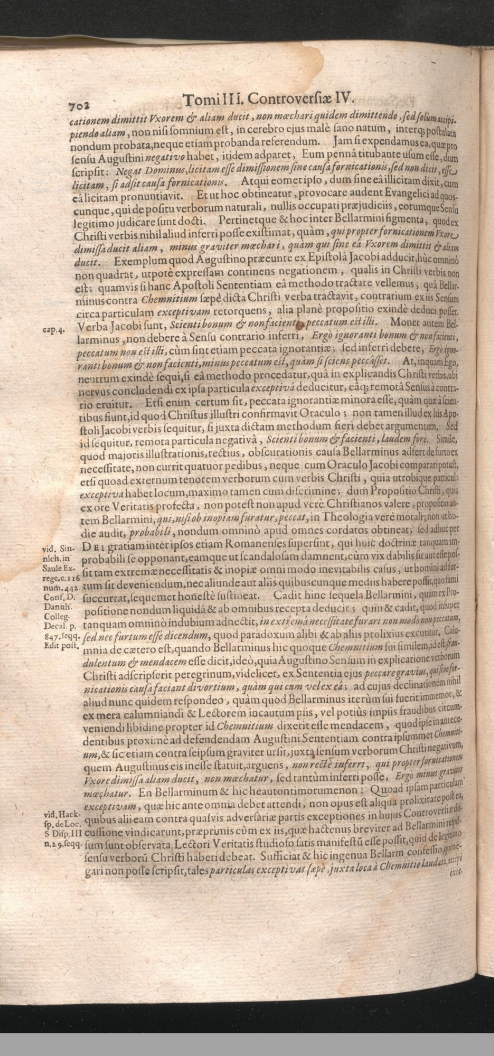
Nunc

Tom. HI. Controversiæ IV. 700 Nune ut in specie deveniatur ad ea, quæ Bellarminus partim ex verbis Christi, partimex verbis Apostoli, ad mentem Augustini, pro insolubilitate Matrimonii in casu etiam fornicationis adduxit, quod verba Christi attinet, sicut ea intellexit Augustinus, deiisse quentia notavitM. Antonius de Dominis: Augustinus questionem hanc exagitat plurimum Eccl. lib.v. & licet fateatur obscuram esse in Matthao, propter illam exceptionem, nisi ob fornicationem, cap. II. tamen solutionem ait esse petendam ex aliis Evangelistis, Marco & Luca, qui absolute & absq. ulla exceptione ponunt, machiam effe, si dimissa alterinubet, vel dimittens alteram ducit. Quare concludit, adulterium effectiam, quando dimissa propter fornicationem nubit, & dimittens aliam ducit. Egotamen plurimum miror modum hunc Augustini in Evangeliu explicandis diversum longe ab ipsius & caterorum Sanctorum Patrum communissimo more, ut Evangelista, qui plus dicit, & addit aliquid aliis Evangelistis, explicari & quasi corrigi debeat abilli, quiminus dicunt. Verum est, fateor, Marcum & Lucain adferre Propositionem generalem absque ulla exceptione, nullam dimissam posse nubere, & nullum dimittentem posse aliudinine Matrimonium, quod etiam Paulus generali similiter dicto adseruit. Sed quoniam Matham 1.Cot.7. generalemillam Propositionem à Christo, una exceptione addita, arctatam susse adscrit, certe omnis bonaratio interpretandi dicta Evangelica postulat, ut Marco, Luca & Paulo exceptionemaddamus ex Matthæo. Quin imo ipsemet Augustinus vidit generalem illam Matci, Lucæ & Pauli propositionem, in Divortiis negantem novi Matrimonii contrabendi potsatem, non omnino absg, illa exceptione in praxisequendam esse. Id ut ex Augustino docest, illud testimonium ex libro de Fide & Operibus profert, quod Bellarmino quoqueignorum non fuir, & de quo Horosomi Oxonientis Theologi contra Pyum hyperaspittes prolixeegit, Antonio de Dominis ad illud observante : Augustinus ergo admittit eum ad Baptismum, qui ob crimen adulterii unam dimisit Vxorem, & ea vivente aliam duxit; neque ullumponit al crimen, quod in Infidelitate id factum sit, sciebat enim, vinculum Matrimonii idenesse. Vade & eadem Christi verborum regulaid examinat, & obscurum esse ait, quid Divina velini sin tentia; Itatamen,ut si divortium totale ex causa fornicationis legitimum & a Chustosomes sum ab aliquo putetur, ac secundum ideò Matrimonium ab eo tanquam legitimum admittaur, Rom. 7. Periculum erroris non adsit, nisi ad summum venialis. Quoad sensum verborum Pauli, ex quibus itidem Bellarminus juxta mentem Augustini pro Matrimonii insolubilitate disputavit, audiendus iterum est, sicut adantecedentes duas Quæstiones, Esthim, sequenria exhibens: Cum Lex conjugii non Mosaica sit, sed ab initio data, atque à Christoconstruata, rette ex hoc loco, quo Paulus cam explicat, docent Theologi, effe vinculum Matrimoniinfolubi. le, vita utriusque conjugis durante; quod tamen utrum aliquam habeat exceptionem, diputatur ad quartum librum Sententiarum. Neque id negat Apostolus ; sed ab co, qued esterdinarium in Lege Matrimonii, adjumit comparationem; neque bic attinebat alicujut xupiunis meminisse, prasertimeum rari sint & privilegiarii casus, ut, dum insidelis cum conjuguonversacohabitare non sustinet absg, injurià Christi, & dum inconsummato adhuc Murimonio alter ingreditur Religionem. Fromondus etiam hæc paraphrasi verborum Pauliadjecit: Quidam hine male colligunt, nullo alio modo, quam morte viri Mulieremposse à vinculomatrimoniali absolvi, ut per Pontificis potestatem, si Matrimonium non sit consummaum och nam Apostolus vulgarem tantum attulis modum, quo Vxor liber atur à lege sui Marit, qui st ciebat ad comparationem institutam; morte enim Mariti solvitur vinculum Matrimonii. omnis lex maritalis, qua à tali vinculo dependebat, qui a nuptie sunt bona mortalium, utpost Augustinum ait Thomas, ideòg, earum obligatio post vitam mortalem se non extendit. Aliorum Interpretum Sententias super hoc loco jam non colligo, quorum pletiq; tamen hoc argumentum Bellarmini pro Matrimonii in casu fornicationis insolubilitate exeodeductu silentio prætermittunt, eoquemet ipso invaliditatis arguunt. Satis hic esse potestace bet, duos hosce recentissimos, & qui aliorum ante se Commentaria legerunt, agnovis se, Pauli comparationem esse desumtam abeo, quod ordinarium est in Lege Matrimo nii, atque Apostolum attulisse tantum vulgarem modum, quo Uxor liberetur à lege su Mariti, nec opus fuisse alicujus exceptionis facere mentionem, videlicethucimpetin nentem. Etsi præter ordinarium & vulgarem hunc modum, solvendinimirum vincul Matrimonialis per mortem alterius Conjugum, hi duo Interpretes alios quosdam, vide licet, si infidelis cum Conjuge conversa cohabitare non sustineat absq.injuria Christi, (dequa exceptione ad primam hujus Controversiæ Quæstionem auditus suit Sentenniadicete Esthis, vel si Matrimonio adhuc inconsummato alter conjugu ingreditur Religione, ac vincula conjugale per Sponsalia ritè nexum, sed per Pontif. Romani potestatem, qui buscun et la cansi cinterca de cansilare et la cans causis intercedentibus, solvitur, quæ exceptiones duæ posteriores authoritate solumbumanânitutur, adeòquo ita facile omni exceptione intermissa admitti possuntandebes De Sacramento Matrimonii, Cap. XII. & feqq.

quanto magis valebit exceptio abipsomet Conjugii institutore Christo clarissime &ita clare expressa, ut nihil clarius esse possit, nulloque modo cogitandum erit, Apostolum ahàs, ut fupra vidimus, & Catharinus aperte testatur, in codem hoc argumento ad Dominiauthoritatem provocando, in hâc Comparatione ad præsentis Instituti tenorem formata, ordinarium & vulgarem modum solvendi per mortem vinculi Matrimonialis exhibentem, Christi tam claram & apertam exceptionem voluisse exclusam, adeòque partem in casu fornicationis veladulterii Innocentem, que, si res absq. præjudicio pon-deretur, inque sincerum trahatur examen, hâc ratione vum à parte nocente patitur, vinculo Matrimoniali adhuc obligatam, à quo tamen per ipsum fornicationis vel adulterii actum, Juri & debito conjugali, si quid est, quammaxime adversum & contrarium, libera est facta, inque pristinum libertatis statum redacta. Id ut ex ipsis Christi verbis jam porrò ostendatur, Chemnitius noster simul vindicari debet, cujus ex hoc oraculo Christi objectionem Bellarminus modo non uno studuit eludere, eareponens, que ipsius rei causam non parum facere possunt suspectam, Augustino eriam id agnituro, si hodie postac-

curatius Examen de toto hoc negotio pronuntiare daretur. Variènimirùm Bellatminus prodit, quam defendit, Sententiam non firmo per omnia stare talo, hinc indè fluctuans, ac ubi pedem constanter figat, ignarus, Augustini defensor infelix. Dicit, & quidem more solito, ad argumentum Chemnitii ex verbis Christi ritè intellectis duplicem adhiberi posse solutionem, ac verba Christi apud Marthæum posse accipivel exceptive vel negative. At monitum hactenus non semel est, in explicatione Oraculorum non respicidebere, quid dici vel intelligi possit, sed quidad mentem dicentis, è consideratione circumstantiarum & integri contextus intelligi de jure debeat, ne quid præter debitum Spiritui Sancto adfingatur, Lectorq; incautus umbram pro corpore amplectatur. Et quam maxime id fierielt necessium in iis, quæ in controversiam inter duas partes adversarias veniunt, necessitate id requirente, ut in rem veniatur præfentem, omniaq; observatu digna probe attendantur. Sed videamus, quid ad utramque folutionem adferat Bellarminus, ut Augultini tueatur Sententiam, disputator & hie non semel Heautontimorumenos. Prosensu nimirùm exceptivos (ex quo ad hominem quafi contra Evangelicos vult argumentari, & quem omnino repudiare non potest absque Vulgata Vertionis repudio, qua ad caput Matthai quintum expresse agnoscit exceptionem,) ex suo fingit ingenio, Christum loqui saltem de dimissione quoad thorum. Verum probare debuit, hoc obtinere volens, tempore Christi hoc dimissionis & repudii genus apud Judæos in ulu fuifle, & de eo Pharifæos interrogaffe Christum. Hoe usque dum probetur, multas Latini habebunt calendas, ac earum loco Græci novilunia. Et quamvis negare non potuit, Pharifeos de dimissione quoad vinculum interrogasse, id quod hic non parvi debet esse momenti, ausus tamen est negare, Christum de earespondisse, quod nihil est aliud, quàm de insufficientia responsi Christum accusare. Cornelius à Lapide, ut hoc sui Sodalis esfugium imprudens qualitercunq; excuser, commentus est, Christum de Vxore adulterà dicere nil voluisse ad evitandamin vidiam Pharifaorum & populi, cui illo temporelicita fuerint & usitata adulterorum repudia, & nova cum aliis Nuptia. Sed absurda abfurdis cumulantur. Quidenim? An fine injuria Christi potest dici, Eum dissimulasse veritatem ad declinandam populi & Pharifæorum invidiam, eui hostes testimonium coacti præbuerunt, quod Verax sit, & sine personarum respectu viam Dei in veritate doceat & oftendar, tot etiam Concionibus ex ore Ejus ab Evangeliftarum quadriga adnotatis, quibus & Pharilworum & populi vitia acriter reprehendit, non facturus, si corum invidiain evitare necessium existimasser? Et omnino satis fecisse Christium quastioni à Phatileis propolite par est credere, nisi dicere velimus, Eum que sittores singularistudio reliquisse in suspenso, quod tamen bonitati Ejus & in docendo sinceritati esset contrariú. Utautem fatis ex affe fecerit, opus est, ut ad id etiam responderit, de quo fuit interrogatus. Sitita, duo esse diversa, dimissionem unius, videlicet adultera, & potestatem ducendi loco ejus aliam; at Christus hic ea non separavit, unum concedendo, alterum au-

ferendo, sed utrumq; conjunxit, omnem conjugis dimissionem, &insequentem alius cójunctionem extra causam fornicationis prohibendo & quasi adulterium accusando, utpote qua exceptione in causa fornicationis expresse utrumq; concessit, nisi verbis per se claris vi adhibitatenebras inferre velimus, Christi Sententiam intellectu facillimam datà quasi opera pervertentes. Hinc quod Bellarminus porrò contra argumentum Chemitii ex his Christi verbis à sensu contrario sumtum, manifestissimum certe & omni ex



De Sacramento Matrimonii, Cap. XII. & feqq.

703

exceptive, ethaddiderit, possetia aliter accipi, quod cum alis pluribus pertinet ad Theologia Bellarmini possibilem, in qua à posse ad esse valebit in posteru consequentia, Sicurad Theologiam Ejus contradictoria referri debet, quod, dum pro incrustanda Augustinisententia potrò fingit, si in verbis Christi vox Nisi accipienda sit exceptive, possit (cur no debeat!) esse exceptio negativa, in proxime sequentibus largitur, posse excipi in Christi verbis causam fornicationis, quia, cum ea adsit causa, adulterium non sit, aliam ducere, & hancesse exceptionem adfirmativam. Ita nimirum solet fieri, ut, qui manifeltam oppugnare laborant Veritatem, sibimetipsis hic & ibi contradicant, & inviti quoq; inter oppugnandum ei restimonium præbeant, cujus rei Bellarminus specimen in sequenti etiam responso ad nona Chemnitii objectionem Lectori exhibet. Provocavit nimirum Chemnitius inter aliaad celebré quendam Virum, nomine Pollentium, Augustini tempore viventé, ac Ejus Sententia aperte contradicentem, quod factum non funfe videri potest, si tum insolubilitas Matrimonii in caufa etiam fornicationis vel adulterii quafi dogma Cathol. & abomnibus ubivis in Ecclefia receptum fuisset. Varièiterum Bellarmin respondet, ne quidquam exinde contra Synodi Trid. Decretum anathemate munitum obtinere poffit. Negat, Pollentium Augustino contradixisse, sed Eum consuluisse tantum circa Quastionem obleuram & loca Scripturæ difficilia. Quod verò idem Augustinus non hæreticu vocaverit Pollentium, aut acrius increpaverit, ideò id factum, quod non omnes sint haretici, qui in Fidei doctrina errent, sed qui errori jungunt pertinacia. Ita Augustinum non reprehendere Volusianum, sed modeste Eum admonere & instruere licet Quæstiones Ei proposuerit impias plane. Addit, tempore Augustini hoc non fuisse dogma ab aliquo generali Concilio explicatu, &ideò facilius excufari potuisse, si qui hac in re errassent. Imò, ipsu quoq Augustinum in de Fide & Operibus libro scripsisse, talli venialiter, qui ob Scriptur & obscuritatem existimant, eum non esse adulteru, qui causa fornicationis Vxore dimissa aliam ducit. Repeti hacomninò debuerunt, quia non una in eis suppeditavitarma Bellarminus, quibus contra se Evangelicos feliciter uti posse per imprudentiam non vidit. Concedamus conf. D. enim, Pollentium nontam contradixisse Augustino, quam consuluisse Eum; satisest, ex Tarn. de confessione Bellarmini Quæstionem hanc tum temporis suisse obscuram, &loca Scri. Conjug. prura, qua de ca agunt, vila fuisse difficilia. Sequitur nimirum exinde, quod voluit Che-cap.19. maitius, omnimoda Matrimonii infolubilitate, & in casu quidem fornicationis vel adulterii, Augustini tempore non fuisse ab omnibus, etsiab Augustino probatam, cui omnes sega. alios in Écclesia Doctores calculum addidisse, probatu, imo probandum no est. Et si Augustinus Pollentium ob Sententiam in hâc Quæstione contraria non dixit hæreticum, auc Sententiam, quam Ei objecit, haretică; unde tantus rigorante hoc Seculum occupavit Patres in Synodo Trident. conscriptos, quaitem authoritate factum est, ut tanquam hæreticos diro percuterent anathemate, qui exceptione à Christo nominata pro Matrimonii in causa fornicationis vel adulterii solubilitate à vinculo utuntur. Certe, si vestigia Augustini, ad cujus provocantauthoritate, legere maluissent, quàm terroribus & minis orbem Christianum implere, mitius cum iis agere debuissent, quos nuquam rite accusatos, nunquam auditos vel etiam admissos, contra jus omne, innocentissimos quippe damnarunt, & quantum in ipfis fuit, per fulmen, sed DEI gratia brutum, Ecclesia gremio ejecerunt, & tamen culpa schismatis corum humeris imponentes præter meritum. Diversitatem quæstionum à Volusiano & Pollentio propositaru, quam ipse Bellarminus agnoscit, jam non urgeo; id saltem repeto, utrobiq; Augustini modestiam elucere, quam desiderantes in Doctoribus Ecclesia Roman.non male judicant Evangelici, eos alio agitari Spiritu, ae remeometipsonimis facere suspectă. Si etiam non solum Augustini tempore, à nullo generali Concilio fuit definitum hoc pogma, tanquam dogma Cathol.ut Bellarminus iterum fateri necessum habuit, sed etia Cajetanus agnovit, suo adhuc tempore, i.e. paulò ante Synod. Trid. nullam super hac Quastione controversa Ecclesia definitionem suisse, Ambrosio quoq: Catharino vix ausuro solubilitate Matrimonii in casu fornicationis vel adulterii defendere, si Ecclesia vel alicujus Concilii generalis pecretum ante se habuisset; adparet hine iterum, quam vana sit Antiquitatis Catholicæ jactatio, quæ hievix unum su-

perat Seculum, tempus ad præseriptionem in re Fidei nimis breve.

Accedit, quod Bellarminus tandem concedere suit coactus, ex Sententià Augustini salli tantum venialiter, qui ob Scripturæ observitatem existimant, eum nonesse adulterum, qui causa somicationis uxore dimis à aliam ducit, de qua Augustini Sententià aliquid amplius nune dicendu est, ubi breve Examen addi debet eorum, quæ Theologi Oxoniensis Horosomi contra Thomam Pyum, ejusdem Professionis ibi hominem hyperaspistes porrò pro Augustini Sententià in medium attusit, ante omnia hoc Augustini testimonium adversariæ partiauserre conatus, quo ex libro de Fide & Operibus utuntur, inferens ex verborum contextu, non ibi de Marito Uxorem adulteram repudiante & a-

Nnn 4

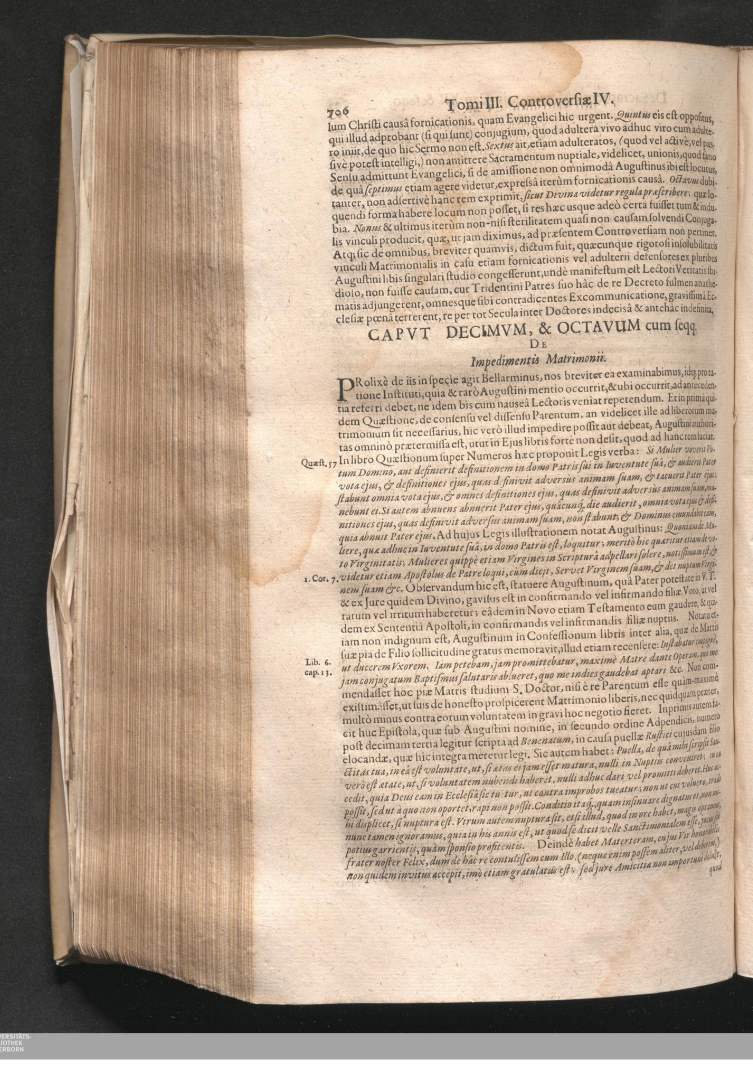
lian

Tomil II. ControversiælV. liam ducente, sed de Baptismi ministro agi, talem Maritum ad Baptismum admittente, hunc, videlicet Ministrum, ventaliter tantum falli, non Maritum, utpotè de quopto. nuntiet Augustinus, eum caput suum ducendo aliam in permagnum mittere discrimen, hoc modo non locuturus aut scripturus, si eum venialiter tantum existimasset falsum& deceptum. Verum præterid, quod Antonius de Dominis suprà ad hanc Augustini Sententiam observavit; neque etiam co prolixè repetito, quod hæc ipsa Augustini Sententia Chemnitium ab impactà per Bellarminum calumnia possit liberare, quasi Sancto Patri alienam adscripsisset mentem, verbis ita perspicuis, ut magis esse perspicua non possint: Quisquis Vxoremin adulterio deprehensam dimiserit, & aliam duxerit, non videtur iis aquandus, qui exceptà adulterii causa dimittunt & ducunt. His, inquam, hic non repetitis, id nunc saltem observo, si mortaliter peccare cos, qui dimissa ob adulterium Uxo. re aliam ducunt, judicaffer Augustinus, non venialiter tantum peccare Ministrum Baprilmi existimasset, tales admittentem ad Sacramenti participationem, utpote qui hoc facto inevitabiliter le illius peccatifecisset participem. Pratereà, dum Augustino vilum fuit, obscurum elle in Sententiis Divinis, utrum & iste, cui sine dubio adulteramlicet dimit. tere, adulter tamen habeatur, st alter am duxerit; non definivit, sed quid sibiin hâcrevide. retur, liberè pronuntiavit, venialiter ibi quemque talli, talibus verbis ulus, que non preeise ad Ministrum Baptismi debent trahi, ad minimum non solum, sed & adipsum Maritum possunt adplicare, si & hic nobis ex Theologia possibili aliquid in utus nostros loct transferre, & id quidem ex Augustini verbis aliquanto facilius, quam ex Oraculis Scriptura, quod Bellarmino non est insolitum. Nec quidquam hic momenti habet, quod idem Doctor Sanctus in verbis proxime sequentibus porrò monuit, cos, qui dimisa adulterà ducunt aliam, in permagnum discrimen sua mittere capita; cum id etiam possitesse verum de iis, qui ne veniale quidem committunt peccatum, sed in re omni expanelaudabili occupantur, experientià teste, nihil tam benè agi, ubi non hine & indemmineant discrimina, & eò quidem majora, quò majus est opus, quod perficiendum suscipium. Quin & augustus Pater non dixit, venialiter peccare, vel Maritum adulteradimisaaliam ducendo, vel Ministrum Baptismi talem Maritum ad Sacramenti susceptionem admittendo; ted venialiter falli, quod utroque respectu sine peccato fieri posse, indeconstat, quia innocenter etiam & absque culpátalli quis potest, non autem fallere, quodha-Ctenus ad Augustini Sententiam a duriori glossa liberandam sufficiat. Adalterum exlibro de Bono Conjugali testimonium concedit Horosoni hyperalpistes, Augustum dubtantius de hac Controversia pronuntiasse, etfi id exculare tentet, scribens, Eum oburham Questionem respexisse, & aliud ibi ex professo egisse, alibi autem, ubi hanc rem trattet ex pro fesso, diserte, constanter & sæpius docuisse, bujusmodi Conjugia esse adulterina, adeòg, has poste riora de authoritate solità ob priora nihil amittere. Sed, si Augustinus constanter docuit, hæc Conjugia esse adulterina, non debuit alibi dubitanter de eo pronuntiare, utporte quod fignum constantis animi non est. Etsi enim in libris contra Pollentium non dubitavit adderere, hæc Conjugia esse adulterina, non id tamen ita sirmiter ex Oraculisve Christi vel Pauli potuit oftendere, ut rei propositæsatis ex asse faceret, id quod Cajus num, Catharinum, Efthium, Fromondum, inaximi alias authoritatem Augustini habentes, maximi etiam à luis antehac habitos, agnovisse, corum testimoniis est ostensum. Imo, quia Augustinum ibi de Marito fuisse miratum scribit sæpè dictus Horosom hyperalpi stes, uttum neipsi quidem liceat alteram priore ob adulterium dimilsa ducere, addens, Eum de fæminasine omni dubitatione ibidem pronuntiasse, in ea hujusmodi Nuptiasesse adulterinas; simuletiam debuit agnoscere, Augustinum quoad maritum habuissecontraitum sibi Ambrosium, utpote docentem, solifamina novum post divortiumineasisformeasisnis vel adulteru illicitumesse Conjugium, quamvis, quod hanc attinet Observationem, non defint, qua possent excipi, videlicet, incertum adhuc esse apud Eruditos, an Commentarnin Epittolas Pauli, qui inter Ambrofii Opera habentur, Ambrofium agnolcantautho rem, adeoq, quod inde lequitur, an sub authoritate Ambrosis, vel etiam cujuscunq Scriptoris Ecclefialtici, Augustino fuerint cogniti, & fillud etiam sit, an Augustinus hocqui dem in loco ad eos aliquem habuerit respectum, quia id ex verborum Augustinicon textu non patet, nulla plane Ambrosii mentione facta, ex quâ hæc observatio possetelle ci. Ego ad houninem & ex concessis disputando illud nunc solium noto, si juxta Horeson hyperaspistem Augustinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus, quod, cum Martinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus, quod, cum Martinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus, quod, cum Martinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus, quod, cum Martinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus, quod, cum Martinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus, quod, cum Martinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus, quod, cum Martinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus, quod, cum Martinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus, quod, cum Martinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus, quod, cum Martinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus, quod, cum Martinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus, quod, cum Martinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus, quod, cum Martinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus, quod, cum Martinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus, quod, cum Martinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus, quod, cum Martinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus, quod, cum Martinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus, quod, cum Martinus rite ex Ambrosii Sententia est argumentatus est argum lieri non sit licentia nubendi, si adulterum reliquerit, neq; Viro possit esse licentia ducchi dæ alterius, si reliquerit adulteram; non inepte inverti posse argumentum Angustan quod, cum juxta laudatam Ambrolii Sententiam Viro non illicitum sit novum politicitum si De Sacramento Matrimonii. Cap. XII. & seqq.

vortium in causa fornicationis conjugium, neque Uxori illicitum in hac causa effe debeat, dum quo ad vinculum docente Paulo utriusq; par ratio, nulloq; ex Jure Divino præ Uxore Maritus gaudeat privilegio, aut Uxor deterioris præ Marito effe debeat in hoc passico entervitus gaudeat privilegio, aut Uxor deterioris præ Marito effe debeat in hoc passico entervitus gaudeat privilegio, aut Uxor deterioris præ Marito effe debeat in hoc passico entervitus gaudeat privilegio, aut Uxor deterioris præ Marito effe debeat in hoc passico entervitus gaudeat privilegio, aut Uxor deterioris præ Marito effe debeat in hoc passico entervitus gum, eage confirmat, que paulò ante de Augustini circa Quæstionem hanc Sententia notavimus, quod idem Horosomi hyperaspistes ad objectionem ex libro Retrattationum, qua est est est est est est entervi, Augustinum non dubitasse guidem de ipsathesi, utrum rectè statuerit, hujusmodi Conjugia, de quibus hic agitur, est edulterina, quod jam pro quasi concesso datur, sed de enodatione objectionis alicujus dissionis, illius nimitum, quæ ex Matthæo petitur, quam objectionem consistenum (inquit Horosomi & simul Augustini hyperaspistes) ab Augustino non enodatissime aut perfecte solutam, dum Scortationis causamideò putat exceptam, quia tolerabilius in hac causa secundum se mendacio, cujus gratia Bellarminus innocenter Eum est calumniatus; quamvis, quod insupernotandum venit, si Augustini ipsius verba in Retractationibus accurate pon-

deremus, exceptio hæc vix locum habere possit. Sunt autem lequentia: Scripsi duos librosiib, II, de Conjugiis adulterinis, quantum potui, secundum Scripturas, cupiens solvere difficillimameap. 57. Quastionem, quod utrum enodatissime fecerim, nescio, imò verò, non me pervenisse adhujus rei perfectionem, sentio, quamvis multos ejus sinus aperuerim, quod judicare poterit, quisquis intelligenter legerit. Vides, Lector, non dubitaffe augustissimum Doctorem de enodatione alicujus objectionis tantum difficiliotis, sed ipsius Quartionis, quam agnovit difficillimam; qui dum intelligenti Lectori commisit judicium, ægte, scio, qua fuit humanitate pariter & humilitate, non ferret, si hodiè Evangelicos post le circa hujus Sententiæ examen secundum Scripturas videret esse occupatosssed potius, quos ille sinus tum aperire non potuit, apertos jam lœtis adspiceret oculis, ac Ecclesia ob hanc Lucem, omnemo; ab hac Quæstione ablatam difficultatem fibritus gratularetur. Nobis iterum exinde satis effe porest, Augustinum, quidquid jam sit de ipsa thesi, ex confessione Defensoris fui in probatione ejus secundum Scripturas, inprimis locum Matthæi, qui hic instar est omnium, non enodatissime & perfecte rem tractasse, ita nimirum, ut nullus super amplius fuerir aut effe potuerit, vel in suo, vel in Lectoris animo scrupulus, id quod tamen omnino requiritur, ubi anathematum fulmina in contradicentes & lentientes jaciuntur, bruta videlicet arque inania, si tes adhuc, de quâ controvertitur, sit in incerto & dubio.

In sequentibus, quæ porrò ad Augustini Sententiam omni modo contra partis adversariæ objectiones defendendam adducit Horosoni hyperaspistes, illud præter ea, quæ jam sunt observata, debet notari, Eum non ita benè Augustini caulamagere, dum memoria deceptum scribit, id, quod in uno Matthai loco legitur, existimantem, in altero etiam, atq, sicin utroq; ita legi, quod facilius condonari posset ei, qui Augustini Sententiam oppugnat, quam qui propugnandam sumsit. Et sicut non multum interesse putar, fi Augustinus illudini πορνεία, pro, ἐπίλος ψ πορνείας, ex altero Matthæi loco fuillet interpretatus, nullo cum Græcarum aurium offendiculo, nec quidquam momenti Augustinum posuisse in illa distinctione monet, utpore confitentem diserte, sive legamus, excepta fornicationis causa, sive, prater causam fornicationis, sive, nisi ob fornicationem, verba eundem habere sensum, ac nihil ad unam eandemq; Sententiam interesse, quod mirum poruisse vel ab Augustino, vel à quocunq; Sensus negativi desensore scribi, cum verba, quocunque etiam positu legantur, sive in Textu Graco, sive in Versione Latina, Senfum negativum omninò destruant, ac nullo planè modo possint admittere ita nemo non utriusq Idiomatis gnarus videt, locutiones has non nisi exceptivas esse, adeòq; Sensum habere exceptivum. Reliqua, quæ ad ipsum Pauli locum rice intelligendum pertinent, nonadeò difficilem, ut vel Augultino visum fuit, vel aliis adhuc hodie videtur, suprà ex Efthio jam funt tractata, Augustini loca, quæ Conzenius in hac Quæstione ad caput septimum Epistola ad Romanos laudavit, quod corum tenor ostendit, non de solutione Matrimonii ob adulterium, sed ob Conjugis sterilitatem agunt, adeòque Evangelicis non sunt opponenda. Quæ Arcudius præter ea habet, varias suppeditant observationes. Pri. mus quidemid urget, quod Horosoni hyperaspistes antè S. Patremalibi etiam contra Ambrosium ursisse monuit. Secundus principium petens, id est, insolubilitatem vinculi Matrimonialis etiam in casu fornicationis quasi rem certam & indubiam præsupponens, exindè contra illicita cum quibuslibet stupra argumentatur, expressè tamen concedens, causam fornicationis à Christo exceptam fuisse, quam exceptionem tertius etiam largitur. Quartus ingenere de insolubilitate Matrimonii agit, except à iterum juxta Oracu-



De Sacramento Matrimonii. Cap. XVIII. & seqq.

quod eis nihilinde sit scriptum. Fortassis enim, que nunc non adparet, adparebit & Mater, cujus voluntatem in tradenda Filia omnibus, ut arbitror, Natura praponit; nisi eadem puella in ea NB, jam etate fuerit, ut jure licentiori sibi eligat ipsa, quod velit. Illud quog, cogitet Sinceritas tua, guia si mihi de Nuptiis ejus potestas summa actotatribuatur, atq, ipsa quoq, jam matura ac nu-berevolens, cui voluero, tradendam se Deojudice mihi committat, sic dico, & verum dico, mihi istamplacere conditionem, ut propter Deum Iudicem non possim respuere (videtur hic aliquid decile)meliorem, qua utrum adventura sit, utig est incertum. Quapropter videt Charitas tua, quanta concurrant consideranda, ut nunc à me cui quam promitte omnino non possit. Hic est tenor Epistolæ, cui si proximè sequens addatur, quam ad ipsum Rusticum scripsit de codem argumento Augustinus, majorem indèaccipiet Lucem. Nunc ex omnibus, quæ inde excerpi possent, illud solum ad Propositum interviat, quod Augustinus non solum Matri potestatem, & quidem ex Iure naturali, in clocanda Filia adscribat, sed in defectu ejus etiam Matertera, id est, Matri alteri, & quæ in defunctæ Matris locum succedat, imò insuper etiam ejus Marito, tanquam proximo vel in primo genere & gradu defunctæ Matris Adfini, utpotè de quo Augustinus notanter monuit, quod ex jure Amicitia non importune doluerit, se in hoc negotio præteritum, nihilq, sibi de eo, à quibus debuit, perscriptum suisse. Et quamvis hanc potestatem idem Augustinus temperare videatur addita exceptione, nisi eadem puella in ea jam fuerit atate, ut jure licentiori sibi eligat ipsa, quod velit; satistamen exantecedentibus constat, hoc jus liberorum non ad aliud extendendum esse, quàm ne à parentibus cogantur, sed & ipsis aliquod eligendi jus hâc in re concedatur, ubi videlicet ad eam pervenerint ætatem, qua secundum Pietatis regulam & bonum eligere, & malum respuere à prudentioribus didicerunt. In Quastione secunda de Impedimento ex Ratione Voti lo lennis nihil circa Augustini authoritatem occurrit, quod non suprà in Examine Quæstionis de CælibatuSacerdotum & Voto Castitatis fuerittractatum, id quod etiam de impedimentis ex respectu criminis, in specie Adulterii, ut & disparitate cultus dici potest, utpotè de quibus in antecedentibus proximè est aêtum, nisi quod posterius, videlicet cultus disparitatem artinet, duo breviter notanda veniant, primum circa authoritatem Lutheri ad Augustini Matrem provocantis, alterum circa authoritatem ipsius Augustini. De Luthero quidem dicit Bellarminus, Eum in libro de Captivitate Babylonica hoc impedimentum non admittere, videlicet, ut Matrimonium inter diversæ Fidei conjuges contractum, ex eo solum respectu, nimirum ob cultus disparitatem, sit invalidum & tolvi posse dicatur; nec tamen aliud adferre argumentum, nifi, quia DEus hac Matrimonia Christianis prohibuisse non legatur, & quia Augustini Mater Monica virumhabuerit infidelem. Atqui ipse post Bellarminus, in explicatione Propolitionis lecunda, Matrimonium inter fidelem & infidelem non est irritum lure Divino, Naturali, velpositivo, velcerta aliqua Ecclesia lege, inter alia ad hoc Exemplum provocavit, quod Monica virum habuerit paganum, in antecedentibus immediate monens, polt de Fide Hieronymum testari Augustinum, in Lege Gratia & Suo tempore frequentissima fuisse in & Oper. Ecclesia hujusmodi conjugia, hac cum additione, Quamois à Patribus reprehendebantur, non cap. 19. tamen dirimebantur;necest probabile, fuisse tolerata, sivera non fuissent Matrimonia. Etubi Monica adjunxit Clotildim Christianam Clodoveo Regi Francorum Ethnico nubentem, hanc wid adnexuit notationem: Vtrag, pia erat, & Virum ad Fidem convertit. Non potest autem siert, le Cointe ut pia essent sæmina, & inperpetua viverent fornicatione. Et tamen ad tequentes proxime Aonal. Propositiones, videlicet, Matrimoniuminter sidelem & insidelem non baptizatum effe irri- Franc. tum'ex more populi Christiani vimlegis obtinente, &, posse Summum Pontificem, si causa id po- Ann. 492. stulet, cum sideli dispensare, ut cum insideli Matrimonium contrabat, inter modos quatuor, & 493. quibus ad Exempla talium Matrimoniorum respondere conatur, quartum esse dicit, dum Conjuges imparis fidei ignorantia & introduct a consuetudine excusari fortasse putat, ing, hoc numero ponendam videri Monicam Augultini Matrem, quia Ejus tempore ita invaluerit consuetudo, ut peccatum non putaretur, cum Gentilibus jungere Matrimonia, 1950 Teste Augustino. hag, Monica, id quod insuper addit Bellarminus, cujus Exemplum hareticifaciunt tanti, (et si Bellarminus quoq; ad illud provocaverit,) ignorantia & more Patrio fortasse à peccato excusabatur, velcerte Panitentià & lacrymis illud purgavit. Ne g. debuit Matrimonium semel contractum dirimere, quia nondum mos populi fidelis disparitatem cultus inter impedimenta Matrimonium dirimentia reposuerat, ut posteà secit. En iterum Lector specimen can & Antiquitatis! De ipso autem Augustino ad primam Propositionem, Non licet fidelibus cum infidelibus aut etiam hareticis Matrimonia jungere, sequentia habet Bellarminus: Augustinus videtur in hac re dubius hasisse. Nam in primo ad Pollentium de Conjugiis adulterinis librorefert Sententiam Pollentii, quod in utroq; Testamento sit sidelibus



De Sacramento Matrimonii. Cap. XVIII. cum seqq. quinquaginta Parissis e jusdem ordinis homines in negotio non multium dissimili respondiffe author est Gramondus, Scriptor rerum Gallicarum post Thuanum splendidissimus: Primo quidem noto, hac de re longam Disputationem (cujus post Petrum Suavem meminit etiam Sfortia Pallavicinus) institutam fuisse inter Patres, & do Sissimos in Concilio Viros, inter quos Guilielmus Cassadorus, Barcinonensis in Hispania Episcopus, & alii dicebant, relinquendam hac in parte Patribus potestatem adversus filios, ipsis Naturali Iure & Authoritate Divina comprobatam. Interrogo vos, Sapientissimi Lovanienses Magistri, censerisne, hoc Decreto doctrinam, vel (ut loquimini) Veritates, ex Christiana & Divina Fide revelatas, prorsus adprobandas esse, utpoté manifestis Librorum Sacrorum testimoniis expresse comprobatas, vel antiquâtraditione à S. Apostolis acceptas, aut denig; ex Sententiis Librorum Divinorum, aut antiqua traditione Ecclesiastica, consecutione necessaria traductas? Fateor quidem, ex Christiana atque Divina Fidei doctrina concedendum, Summas Pontifices & Sanctiffimos Episcopos in Conciliis generalibus ad mores Christianorum benè, honestè studiosèq; conformandos potuisse hanc Legem ipsis imponere, ut hi non possent, nisi Parocho proprio præsente vel alio Sacerdote de ipsius Parochi vel Ordinarii licentia cum duobus vel tribus aliis testibus Matrimonium contraherestùm ut filifamiliàs, cùm ad ætatem jure definitam pervenerint, possent absque Parentum suorum contensu, si nullo also impedimento præpediuntur, inter se liberè cum prædicta Solemnitate Nuptias validè contrahere, quia hoc pertinet ad plenam & integram authoritatem Ecclesiæ Catholicæ ac Pontifici Maximo, ejusdem Ecclesiæ fummo Capiti à Domino nostro Jesu Christo traditam. Hactenus palpum Romanis obtrufiffe videri potuit Gallus; nunc libertatis Gallicanæ patrocinium suscepit, ne Panem in Gallia satis bonum iteratò cum Sociis amittat, ita porrò scribens: Verùm quia hoc Statutum ad Mores tantum & honestiorem Matrimonii celebrationem spectat, quod tacito quodam modo fignificant Lovanienses, uti vim & obligationis robur non obtinent fimiles Leges, nisi fuerint usu recepta, quin potius moribus utentium in contrarium abrogantur; sic neque hoc Decretum, nee Excommunicationis Censura, authoritate ejus dem Decreti fundata, Christianos quosdam antiquo More viventes adstringit, præsertim cum Reges & Summi Principes authoritate justa, nulla sua culpa, eos perseverare mandant in antiqui Juris & Moris observatione. Et quia Anathema, quod est æternæ Mortis damnatio, non nisi pro crimine mortali debet imponi, & illi, qui non potuerit aliter corrigi, ut Patres definierunt in Concilio Meldensi; subditi autem Leges Regias publicè receptas, vel Morem & Consuetudinem antiquo usu receptam sequentes non videntur de culpà mortiferà condemnandi, igitur non incurrent in Excommunicationis Sententiam velalias pœnas Censuris Ecclesiasticis propositas. Prætermitto quam plurima fumma Curia Judicia, in quibus etiam hoc nostro tempore aquissimi & maxime Cath-

olici (id est, addicti Aulæ Komancnsi) Præsides, & Senatores sapientissimi ex Ordinationum & Edictorum Regalium Sententia declarârunt srequenter, Conjugia à siliisfamilias sine Parentum consensus contracta, quod raptum saperent, irrita es mulla prorsus existere; neg, hos quisquam vet suspecta sidei crimine, neg, Censura Excommunicationis in eo Decreto proposita censuit damnandos. Ne autem hæc sine antiquorum Ecclesiæ Doctorum, nomi-

natim Augustini authoritate videatur scripsisse Gallus, Anti-Gallus, in citata jam probabili Desensione Legum Regiarum connubialium, quam Adpendicis loco integra: Tractationi Eum subjunxisse monui, ad laudatum in Vindiciis Anti Bellarminianis Opus Augustioni Quastionum ad Numeros provocavit, sequenti verborum tenore: Augustinus propate ex Sancti Pauli Sententia, suo tempore apud Christianos necessarium fuisse consensum Paren-seque tumpro Nuptiis siliorum valide celebrandis; sic enim Ille monet Corinthios: Si quis turpem se videri existimat super Virgine sua, quod sit superadulta, si ita oportet sieri, quod vult faciat;

non enim peccat, si nubat. Igitur qui Matrimonio jungit Virginem suam, benè facit; & qui non jungit, melius facit. Neque qui squam dicat, hanc Monitionem à Sancto Paulo tantum Ebræis secundum Morem suæ Gentis factam, apud quos puellæ de consensi Parentum in Matrimonio collocabantur, ut patet de Nupriis Rebeccæ cum Isaaco, Liæ & Rachelis cum Jacobo, & multis aliis Exemplis; quia Divus Paulus hæc scripsit generaliter Corinthiis Christi sidelbus, apud quos erant plures tam de Gentilitate, quam de gente Ebræotum oriundi, quibus supstalus custodiendam le complicate, quam de gente Ebræotum oriundi, quibus supstalus custodiendam le compliante supstalus custodiendam le complicate par le complexitate quam de gente Ebræotum oriundi, quibus supstalus custodiendam le complexitate, quam de gente Ebræotum oriundi.

bræorum oriundi, quibus Apostolus custodiendam Legem Romanam censuit, quâ in Patris potestate situm suit, silias in Matrimonio collocare, ut hac potest as Naturali vel Gentium sure stabilita necessario quodam modo sit adjuncta Dignitati Imperatoris, Regum & summi cujuscung, Principis secularis. Ita ante Annos plus quam triginta Rabardaus de Judice Cau-

Doo farum

P. 235. &

