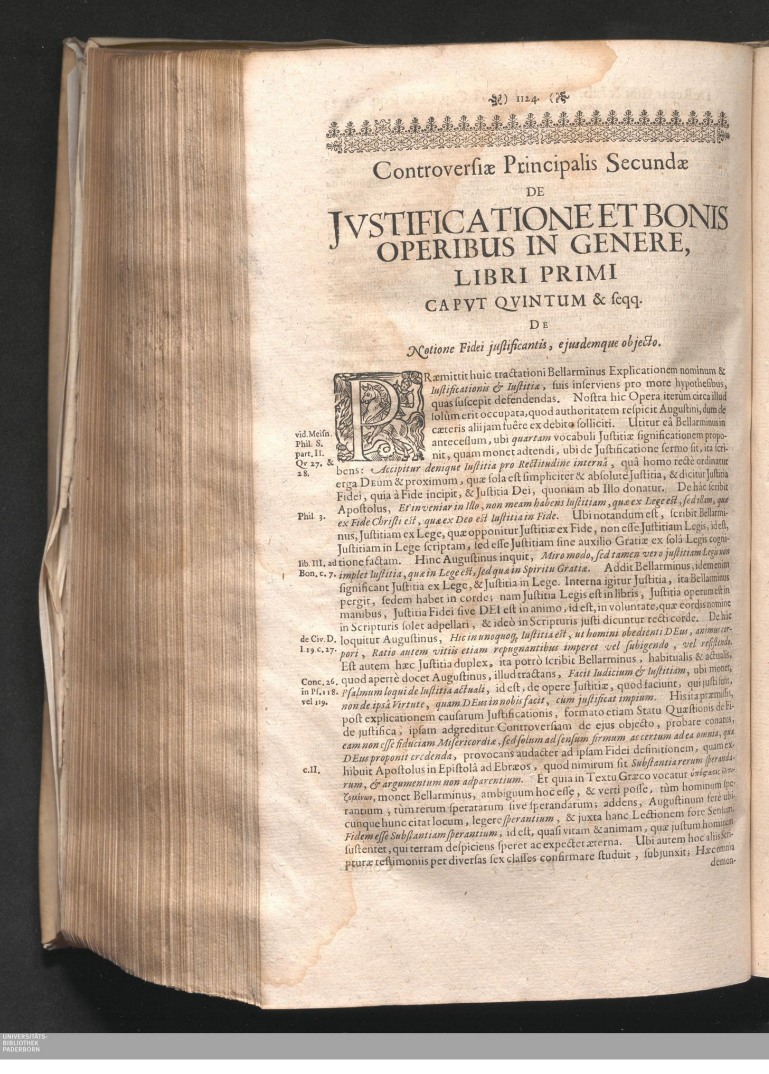


## S. Augustinus, Episcopus in Africa Hipponensis, Veritatis Evangelico-Catholicæ In Potioribus Fidei Controversiis Testis Et Confessor, Contra Bellarminum Et Alios Scriptores Papæos, antiquos pariter & ...

Reiser, Anton Francofvrti, 1678

Liber Primvs

urn:nbn:de:hbz:466:1-72506



De Justificat, & B. Op. in genere, Lib. I. Cap. V. & seqq. 11:

demonstrant aperte, Fidem esse in intellecta, ac per hoc ad eam nullo modo pertinere Fiduciam, quaestin Voluntate; quibus addere possumus testimonium Augustini, ubi dicit, credere nihil esse aliud, nisi cum adsensu cogitare, ita ut cogitatio sit quasi genus, de Præd. adlensus quasi differentia. Nam, ut Ipse ibidem docet, multi cogitant, qui non credunt, cap. 2. imo etiam aliquando cogitant, ut non credant, sed nullus credit, qui non cogitet, quo loco Augustinus manifeste nostram confirmat Sententiam, inquit Bellarminus. hoc non contentus, peculiari capite id etiam demonstrare studet, Fidem justificam non tam esse Notitiam, quam Adsensum, præmissis iterum Scripturæ Dictis, Augustini quoq; adhibita authoritate, è cujus Scriptis sequentia depromsit testimonia. Primum ex Epistola post centesimam secunda, ubi ita scripsit Doctor Sanctus: Si propter eos solos Christus natus est, qui certà intelligentia possunt ista discernere, penè frustra laboramus in Ecclesia. Bellarminus hane addit glossam, Et sanè ita esse, testatur Experientia, cùm maxima pars fidelium vel propter ætatem puerilem, vel propter sexum muliebrem, vel propter ingenii hebetudinem, vel propter imperitiam literarum & scientiarum, quales sunt penè omnes rustici, non solum non intelligant Mysteria Trinitatis & Incarnationis, & similia ad Salutem necessaria, sed vix quidquam animo concipiant præter verborum sonum, & tamen inter fideles merito numerantur, cum fatentur le credere, DEUM esse Patrem & Filium & Spiritum Sanctum, juxta sensum Ecclesia. Secundum Augustinitestimonium ex libro contra Epistolam Fundamenti hoc est: Turbam non intelli-gendi vivacitas, sed credendi simplicitas facit tutissimam. Tertium ex Commentatio in Jo-hannem duplex est, dum priori scribit, Intelligentiam Mysteriorum esse pramium Fidei; Tract. 27. Posterioriautem monet: Non quia cognoverunt, crediderunt, sedut cognoscerent, credi- & 40. derunt. Quid enim est Fides, nist credere, quod non vides? Quartum tandem est ex Serm, 189. Sermonibus de Tempore: Considera, quod voceris sidelis, non rationalis. Denique accepto Baptismo hoc dicimus, fidelis sum factus, credo, quod nescio. Post hac observat porro Bellarminus, Judicium sive adsensum esse duplicem, alterum enun sequirationem & evidentiam rei, alterum verò authoritatem proponentis; priorem dici Notitiam, si proprièloqui velimus, posteriorem dici Fidem, Augustino itaseribente: Quod intel-ligimus aliquid, rationi debemus; quod autem credimus, authoritati. Igitur, quod addit cred. Bellarminus, Mysteria Fidei, quæ rationem superant, credimus, non intelligimus, accap. 11. per hoc Fides distingvitur contra scientiam, & melius per ignorantiam, quam per notitiam definitur. Hoc jam, uti putat, obtento regreditur Bellarminus ad priorem de objecto Fidei Controversiam, porrò demonstraturus ex Sacris Literis, id non esse specialem DEI Misericordiam, sed omnia que DEus revelare dignatus est, in primam aciem locatà Fidei Confessione, quam Petrus edidit de Christo, à Patribus infigniter commendatam, & inprimis ab Augustino, nihil tamen aliud exhibentem quam Christi Divinitatem. Præterea provocat ad Symbolum illud antiquissimum, quod Apo-Tractito folicum dicitur, proptereà quod Apostoli ipsum condiderint, ut inter omnes consta- in Epist. ret, quænam effet totius Fidei Christianæ summa, Augustino iterum in testimonium Joh. adducto, cujus authoritate id etiam probare conatur, contineri hoc Symbolo, quam Serm. 181 vis breviter & in Summa totum Fidei objectum, utpote qui illud his definiverit verbis, de Temp. quodsit Comprehensio Fidei nostra simplex, brevis, plena, ni simplicitas consulat audientium rusticitati, brevitas memoria, plenitudo Doctrina; Et quod sit breviter complexa Fidei Serm. 115. regula, ut Menteminstruat, nec oneret memoriam. Adducti insuper loca Patrum, per & 119. Fidem justificam intelligentium eam, quæ dicitur Catholica, quæque totum respicit Symbolum, interque eos Augustini criam, exlibro de Fide & Symbolo, Commentario in Genefin imperfecto, & Enchiridio ad Laurentium, unde præsertim ostendit, DEum Fide, Spe & Charitate coli; Item, Mentem imbui debere Fide; utbene vivendo c.2.5.&7. tendat ad speciem; Iterum, Salutem his tribus adquiri, Fide, Spe & Charitate, hac addità argumentatione: Quicunque invocaverit Nomen Domini, salvus erit. Sed non potest invocari Nomen Domini, nisicredatur prius. Ideò Fides credit, Spes & Charitas orant. Ex quibus locis manifeste colligimus, scribit Bellarminus, Eum loqui de Fide justificante & salvante, de quâ mox in sequentibus docet, eam distingui à spe, ac per hoc cap. 8, ettam à Fiducia, non solum nomine, sed objecto etiam, unde ratio propria sumitur ac Essentia virtutum. Verbahæc sunt: Est Fides & rerum malarum & bonarum, quia & bona treduntur & mala, & hoo fide bonà, non malà. Est etiam fides & rerum prateritarum & prasentium & futurarum; credimus enim mortuum esse Christum, quod jam

prateriit, credimus Eum sedere ad dextram Patris, quod nuncest, credimus venturumad judicandum, quod futurum est. Irem fides estrerum suarum & alienarum. Nam & fo quisque credit aliquando capisse, nec fuisse utique sempiternum, és alia atque alia; necso. lùm de aliis hominibus multa, quapertinent ad Religionem, verum etiam de Angelis credi. mus. Spes autem non niss Rerum bonarum est, nec niss fukurarum, & pertinentium ad eum, qui earum spem gerereperhibetur. Que cumita sint, propter has caus as distinguenda erit Fides à Spe, ficut vocabulo, ita & rationabili differentia. Huic addit Bellarminus sequens Augustini ex Opere contra duas Pelagianorum Epistolas restimonium: Nostra Fides, hoc est, Catholica Fides justos ab injustis non operum, sedipsa Fidei lege discernu, quiajus ex Fide vivit. Ubi Augustinus loquitur de Fide justifica, que discernique lib.III. cap. s. stumab injusto, & dicit, cam Fidem esse Catholicam, id est, Fidem dogmaticam, Ecclefix toti communem, non illam specialem, qua illius tantum est, qui credit vel confidit, Remissa sibi esse peccata. Et paulò infra dicit Augustinus, banc Fidem esse Fidemre. Etams que heresi opponitur, & ratione cujus melior est Mulier Catholica bis nupts, quam Virgo heretica. Ubi fine dubio, qua iterum Bellarmini glossa est, per Fidem justificam intelligit Fidem, qua creduntur Articuli & omnia pogmata, fine ulla permixtione perfidie. Verum & rationibus id ipsum studet evincere Bellarminus ac specialem explodere Fidem, inter quas fecundam & quartam Augustini iterum authoritatelisti munitam. Secunda fic fonat, Fides justificans præcedere debet Justificationem, Bides autem specialis Misericordiæ sequitur Justificationem, igitur Fides specialis Misericordiæ non est Fides justificans. Propositio hujus argumenti est certissima, nam Fides est causa Justificationis, causam enim significantilla Propositiones, Ex& Per, cum dicitur, Iustissicatiex Fide, & , qui justissicat Circumcissonem ex side, & , Prapatium per Fidem. Omnis autem causa prior est effectu. Quocirca Augustinus in libro de Spirits e lie-Rom. f. râ, hunc ordinem statuit inter actus Justificationis, ut primo loco sitlex, perquamest 86 3. cognitio peccati, secundo Fides, que impetrat Gratiam contra peccatum, tertio Gratia, que justificat à peccato. Et in Epistola post centesimam sexta & alibi seperepeit, per Fidem impetrari Remissionem peccatorum, ac per hoc Fidem esse priorem Justificanone. Quartam rationem scribit Bellarminus propriè cos refellere, qui volunt Fidem justificantem esse fiduciam Benevolentiz specialis. Nam tametsi fiducia obtinende veniæ, qualis elle debet in homine Pænitentiam agente, præcedat Justificationem, siducia tamen, qua quis confidit, remissa sibi esse peccata, seque DEO grammesses hæredem regni, de qua loquuntur adversarii, à bona pendet Conscientia & perleverantia in dilectione DEI & operibus bonis, ac proinde præexigit Justificanonem, non illam efficit, acper hoc non est Fides justificans, sed aliquid ea posterius. Hoc ubi quibusdam Scriptura pictis ex utroque Testamento confirmatum ivit Bellarminus, fequentia duo etiam ex Augustino subjunxit testimonia, Prius ex libro de Agone Christiano, Fides est prima, que subjugat animam DEO, deinde pracepta vivendi, quibus cap. 13. Christiano, riactes prima, que l'active ex Commentario in Johannem, ubi docet, Tractic. custoditis spes nostra sirmatur. Posterius ex Commentario in Johannem, ubi docet, Fiduciam procedere ex charitate.

Hactenus de objecto Fidei ex Augustino Bellarminus, varias inter se miscens Quastiones & Controversias, videlicer, an Fides sit Notitia, rectius, an Notitia sit parsaliqua Fidei, adque Fidem salvificam requiratur; Item, an illa sit Fiducia, rechus iterum, an præcipua pars Fidei, quatenus in ipsa Justificatione adtenditur, siripa Misericordia Dei Patris & Redemtionis Christi Fiducia, vel potius Fiducia in Mileticordiam Dei Patris & Redemtionem Christi; ut &, an tantum in Intellectu, num verò etiam in Voluntate hominis locum habeat, & quæ alia hinc indè insperguntur, de quibus singulariter agere debuisser Bellarminus, niss hâc mixturâ voluisser iterim in turbido piscari, acubique Lectorem in ambiguo relinquere, præsertim Statu Controversiæ pro more solito nunquam rite formato, unde factum, ut in plerisque seriret aerem, atque cum larvis, non plane nunquam se etiam ipso pugnaret, & fibiinfacem contradiceret, ea hic refutans, que ibi ipsemet sui oblitus parumque memoradseruerat. Nostrarum hic quoque partium erit, Augustini testimonia vindicate co ordine, quô prolata sunt à Bellarmino, ne quidquam videatur prætermissim, co lemper cum observatione, ut non negligatur, ubi non ad scopum, quam debebat tela direxit Bellarminus. Initium fiet autem à fignificatu vocabuli Iustitia, quemex

De Justisicat, & B. Op. in genere, Lib I. Cap. V. & seqq.

Paulo & Augustino huic de Justificatione peccatoris Controversia quasi loco fundamenti substratum voluit Bellarminus, utrique grandem inferens injuriam & alienam adfingens mentem. Et Paulo quidem, de cujus Sententia Esthius, etfi contra nos disputans, & gravishmos errores nobis adscribens, contra Bellarminum monuit, Iusticiam ex Fide Christi, quam Apostolus sustitia ex Lege opponit, intelligendam esse de Iustitia per Fidem, qu'ain Christum creditur, utpote qu'x sola sit vera Justitia, & dicatur ex Fide, quâin Christum creditur, tum quia per hanc Fidem cognoscitur, eam non ali-unde, quam ex Merito Passionis Christi posse haberi; tum quia Fides illam impetrat, imò & initium ejus est, (NB. non de Fide, sed ipsa Justitia hoc intelligi debet, aliàs prima non responderent secundis,) adeò ut & ipsa non nissi per Christium habeatur. Verum & Augustino, utpote ad cujus authoritatem in hâc Explicatione provocat Esthius, ea citans loca, quæ statim Bellarminianæ perversioni opponentur, ubi vel tribus ostensum erit verbis, Augustinum ibi, ubi Bellarminus Eum sibi faventia scriplisse putavit, in Opere videlicet contra duas Pelagianorum Epistolas ad Bonifacium, occasione verborum Pauli, qua prolixissimè tractavit, Justitiam, qua est in Spiritu Gratie, oppositam Justitiz in vel ex Lege, non intellexisse eam, que in ipso Justisicationis actu adtenditur, verum quæ ipsam Justificationem sequitur, tanquam effeêtus, de quâ & quæcunque ad eam pertinent, expresse scripsit: Hac omnia nondum plena & perfecta erant in Apostolo, sed tanguamin via positus ad eorum plenitudinem per-fectionemque currebat. Idem insinuat magis perspicuè in Sermone post decimum quinto de Verbis Apostoli, commendans ex Ejus mente Justitiatn, qua est per Fidem Christi, que impetrat à Deo, que est ex Deo, Iustitiam in Fide ad cognoscendum Eum & viriutem Resurrectionis Ejus, quam videlicet Paulus in proxime sequentibus nomina-verat. Iterum in Epistola post centesimam sexta, agens de Justitia ex DEO, quarit, Quaex Deo est Iustitia in Fide? Et respondet, utique, quâ credimus, nobis Iustitiam Divinitus dari, non à nobis, in nobis, nostris viribus sieri. Sed satis hæc clara sunt, nec indigent uberiori demonstratione. Quod verò Bellarminus porrò hanc Justitiam, quam in prælenti Controversia vult adtendi, vocat internam, sedem in voluntate hominis habentem, ob quam justi dicantur recti corde, Augustinum ex Opere de Civitate Dei citans testem, iterumà scopo aberrat, quia Pater Sanctus ibi, ut in testimonio proxime vindicato, non agit de Justitia, que in ipsa Justificatione locum habet, sed quæ in fidelibus jam justificatis est, utpotè de qua in sequentibus monet, quod Bellarminus omittere non debuit, ut ab ipfo petatur Deo & meritorum gratia, & venia delictorum, ac de Bonis acceptis gratiarum actio persolvatur. Post ubi duplicem statuit Justitiam Bellarminus, habitualem & actualem, ac de hac, nonverò illa loqui Plaltem Regium ex mente Augustini docet, ad præsentem quoque Controversiam non pertinet, cum neque hæc, neque illain actu Justificationis, per quem homo peccatorcoram Deo sit justus, adtendatur, ipleque Augustinus hoc satis manifeste indicârit, cùm ibidem, ubi Bellarminus sux distinctionis fundamentum se invenisse putavit, expresse scripsit: Quis fecit inhomine sustitiam, nisi qui justificat impium, hoc est, per Gratiam suam ex impio facit justum? Facit ergo sustitiam, id est, opus sustitia qui habet in se sustitiam, id est, opus Gratia. Atque sic ostensium, aliceruti vocabulo Justitiæ Augustinum, ubi loquitur de homine jam justificato, aliter verò, ubi eum considerat in actu Justificationis constitutum; quam diversitatem quia neglexit observare Bellarminus, mirum non est, quod hic etiam perpetuo vertiginis spiritu circumactus scopum minime adrigerit.

Nunc vindicias requirit Definitio Fidei Apostolica, quadicitut υπός ασις ελπιζομένων id est, Substantia vel subsistentia rerum sperandarum, vel prout Bellarminus ex Augustino vertit, sperantium, ita ut subjectum, non objectum Fidei à Paulo videatur hic in- Ebr. 11. Eas suppeditat laudatus modò Esthius, Interpres apud suos maximi æstimatus, qui hujus Versionis authorem non facit Augustinum, sed Eum ita in Veteri quadam Translatione legisse monet, addens, hunc Interpretem, qui reddidit, sperantium, ut sibi constaret, etiam alterius membri participium active reddere debuisse, videlicet, ut Fides diceretur ελεγχ@ ε βλεπομένων, id est, argumentum seu convictio non videntium, cum & illud sit in Graco medium, quod tamen nec secerit, nec sine absurditate facere potuerit; rectius igitur esse, ut utrumque capiatur passive, quod Sensum ha-

beat manifestum & Apostolis scopo aptissimum. Neque hoc sufficit ad vindicandum Augustini authoritatem, sedislud etiam insuper notandum, quod evolutio plerorumque lo corum, ubi hoc Apostoli testimonio usus legitur Augustinus, ostendit, Eum minime Mentem suam huic Versioni addixisse, sed potius ad ipsum verborum Sensum respexisse. Inde in Enchiridio ad Laurentium, ubi hâc ipsâ de re agit, notanter scri. cap. 8. respexisse. Inde in Enterint au acreduntur, five que sperantur, Fidei feigne lib. I.c. 31 bit: Quod attinet ad non videre, five que creduntur, five que sperantur, Fidei feigne lib. I.c. 31 bit: Quod attinet ad non videre, five que creduntur, five que sperantur, Fidei feigne commune est. Sicin opere de peccatorum meritis & remissione, postquam non solum hanc Fidei definitionem exhibuit, sed propositi etiam ab Apostolo sidelium catalogi meminit, notanter hanc observationem addidit: Haclaus Fidei non esset, nec omnino meminit, notantel nant obiet attoneth actual visibilia, hoc est, si fidelibus mer. Fides esset, si homines in credendo pramia sequerentur visibilia, hoc est, si fidelibus mer. ces Immortalitatis redderetur in hoc Seculo. Alia nunc prætermitto loca, ubi cadem fere leguntur, unde potest constare, Augustinum non subjective, sed objective hance etiam Definitionis partem intellexisse.

Sequitur in eâdem tractatione Quæstio, num Fides justifica sit in Intellectu, acroluntate? In cujus discussione, ut non dicam, Bellarminum sibimet ipsi contradixisse velscripsisse, quod Gerhardus noster in Confessione Catholica docuit ad oculum, cene ubi ad suas partes in excludenda Fide ab actu Voluntatis Augustinum traffere laboravit, videturomnino nescivisse, quid agat, dum & verba, quæ ex eodem addunt, & quæ uberius in loco leguntur, tam sint clara, ut clatiora esse non potuentitad demonstrandum, Fidem pertinere ad Voluntatem. Ego hic ea adscribo, que precedunt testimonium ex libro de Prædestinatione Sanctorum à Bellarmino laudatum: Quis non videat, prius esse cogitare, quam credere; nullus quippe credit aliquid, nisi prius cogitaverit, esse credendum? Quamvis enimraptim, quamvis celerrime credendi Voluntatem quadam cogitationes antevolent, moxque illa (nimirum, credendi Voluntas,) sequaturita, ut quasi conjunctissima comitetur; necesse est tamen, ut omnia, que creduntur, preveniente credantur cogitatione. Et quid quælo est, cum adsensu cogitare, dum Bellarminus dicit, in Fidei definitione Augustiniana, quam proposint, cogitationem esse quasigenus, adsensum quasi differentiam, que utplutimum occuparlocum caula formalis in definitionibus terum, quamid voluntario ampledi, quod Intellectui fuit propositum & commendatum, tanquam res bona & omni modo acceptabilis? Hoc qui non capit, neque vult capere, oftendit, se omni sano carere intellectu, privatumque esse omni Voluntaris propriæ nutu, ac instar bumnon nisi ea intelligere & velle, qu'am que alios intelligere & velle videt vel audit; quod annon pertineat ad Fidem Carbonariam, id est, nullam omninò, ubi neque Notina rerum à DEO revelatarum, neque adsensus, nisi omninò cœcus & irrationalistocum habet, videant, qui ejus defensionem in se suscipere vi hypothesium receptarum tenentur.

Ordo Bellarminianus nunc eam fistit Controversiam, quæ uti è prioris decisone dependet, ita mirum videtur non immeritò, qui potuerit Bellarminus intralmeas tam paucas sibimet ipsi tam aperte contradicere & scribere. Quamvisenim Fidei sedemnon in Voluntate, sed Intellectu statuerit, vix tamen hoc etiam à se impetra bit Ejus defensor, qui ad animum revocabit, quod in hâc Quæstione defendent, Fidem non tam esse Notitiam, quam potius Adsensum. Ad quem namque modum est ostensum, non posse dici adsensum, si Voluntas nihil plane habeat uegosti cumea; itanon caret absurditate, ci denegare Notitiam, cujus Subjectumeli Intlectus, atque ad cundem refertur. Taceo multas contradictiones alias, quasurobique hie & ibi occurrentes alii dudum collegerunt ex Bellarmino. Ut verò ad Augustinum nunc respiciamus, quem iisdem absurditatibus obnoxium præter mentum Lectori exhibuit, ostendendum est, înjuriam fieri Doctori gravislimo & accuratissimo, necaliunde hunc quoque errorem ortum esse, quam vel ex nonintel lecto, vel studiose depravato Controversiæ statu. Dum enim Evangelici ad Fidem justificam & salvificam, præsertim in adultioribus & ætatem habentibus maturiorem, requirunt Notitiam, non intelligunt quidem perfectam omni ex patte, quam neque Apostolus sibi omnibusque in universum sidelibus adscribere aulus est, neque accuratam rerum Theologicarum peritiam, quâ publici in Ecclesia Doctores præcæteris jure debent esse instructi, adeoque ad alios docendum & informandum

De Justificat. & B.Op. in genere. Lib, I. Cap. V. & seqq. idonei; sedtamen aliquam illius objecti cognitionem, per quod Justitia & Salus generi humano est restituta, quatenus illud in Verbo per oracula Prophetico-Apostolica, eaque magis manistesta & perspicua est revelatum. Quo enim aliàs manistratore si alicui omninò incognita, quaque Intellectui non aliqua ratione sit proposita? Dumque statuunt Philosophi, mihil esse in Intellectu, quod non prius fuerit in Sensu, de cujus Canonis usu & abusu, alias agitur; hic certe pari modo vid. Kest. dici potest, nihil esse in adsensu, qui Voluntatem præsupponit, ut ostensum est, physica quod non prius fuerit notificatum atque Intellectui commendatum, uti pater. Hoc & fegg. jam præcognito, noster est omnino Augustinus, etsi plerisque fidelibus in Ecclesia certam denegat intelligentiam, non tamen omnimodam; quod uti de sui temporis hominibus scripsit, ita optandum esset, non etiam de Christianis hujus Seculi id posse & debere scribi, verum & simul laborandum enixissime, ut Luce Verbi posterioribus hilce temporibus, post plura Ignorantia crassioris & tenebrarum quasi Ægyptiacarum Secula illustriores radios per fingularem DEI gratiam emittente, Simpliciores etiam in cognitione DEI & mediorum Salutis ab Eo propositorum per sidelem Do-croum informationem crescant, âque cœca Fide magis magisque liberentur. De catero, Augustinum nonomnem, ut dixi, sidelibus sui temporis denegare Notitiam, nec eos omnino facere ignorantes, ea docent verba, qua pramisit illis, quibus Bellarmino visum est uti: Adduxit nimirum verba Pauli, scribentis, placuisse DEO perstultitiam pradicationis salvos facere credentes, adque ca observavit sequentia: 1. Cor. 12 Hac stultitia pradicationis ac stultitia DEI, qua sapientior est hominibus, multos contrabit ad salutem, ut non solum, qui nondum certà valent intelligentia conspicere naturam DEI, quam Fide tenent, verum etiam, qui nondum in ipsa Anima sua ita Substantiam incorpoream à corporis generalitate discernunt, quem ad modum certi sunt se vivere, nosse, velle, ided sint alieni à Salute, quam illa pradicationis stultitia sidelibus confert. Distinguit nimirum inter cognitionem rerum naturalium Philosophicam & inter intelligentiam Mysteriorum Fidei, utut illi etiam accuratiores earundem Scrutatores omnimodam certitudinem post plutimos sudores denegare cogantur. Glossa, quam Bellarminus adtexuit de atatepuerili, Sexumuliebri, Ingenii hebetudine, literarum quo. que & Scientiarum imperitia, opus non fuisset, si exparte Doctorum major esset ovium, quam Lanæ, ex parte auditorum verò potior Cœli, quam Seculi cura, ac utrobique id debità ageretur Sollicitudine, quod officii & Muneris à DEO impositi ratio requirit. Eadem distinctio observata suit à Patre Sancto, ubi commendavit credendi simplicitatem, tanquam fidelibus tutissimam, videlicet oppositam intelligendi vivacitati, quam in præcedentibus sincerissimam vocavit Sapientiam, addens, paucos spiritales in hac vità ad eam pervenire. Sed neque Evangelici damnant Fider simplicitatem, at implicitatem, ignorantiam, stuporem, & quæ alia comitari solent Fidem carbonariam opere tanto commendatam, cœcam, surdam, mutam, imò mortuam, in negotio Justificationis coràm Deo & æternæ Salutis per Christi Meritumimpetranda locum habere negant, ob ordinem Divinitus præscriptum, quem mutare, in nullius hominis est arbitrio. Quod præterea Intelligentiam Mysteriorum Augustinus dixit esse pramium Fidei, etsi ipsamet verba non legantur ibi, ubi ca extare monuit Bellarminus, non obstat requisitæ ab Evangelicis ad Fidem notitia, cum loquatur eo in loco Pater Sanctus de Incremento cognitionis. Ita, quod insuper scribit, Fidem nihil esse, nist credere, quod non videtur, bene se habet. Verum si scripsisset, Fidem esse nihil, nisi credere, quod non cognoscitur, tunc de aliquo solliciti esse cogeremur responso, ac videre, quo Sensu id teriplisser Au-

gustinus. Atquidum aliud est videre, aliud cognoscere, si proprie velimus loqui, nec causa sit, cur Doctorem augustum per videre credamus intellexisse ipsum cognoscere, illatio Bellarmini nulla est. Sic quod alibi scripsit, Christianum vocari sidelem, non rationalem, verè scripsit, & subscribunt Evangelici manu menteque

constantissima, non nescii, Fidem Christiani authoritate revelantis DEI; non ratione niti humana. Quid verò hoc iterum contra Notitiam, que omninò requiritur, etsi ratione non duce, sed pedissequa & comite? Denique quod sidelis post Baptismum eodem Augustino ibidem teste dicit, Credo, quod nescio, si observetur, qua occasione id scripserit Augustinus, nihil contra Evangelicorum Sententiam scripsisse Eum constabit apertissime. Nimirum scripsis vel potius dixir

hæc verba in Festo Sanctæ Trinitatis, agens contra eos, qui Mysterium SanctæTrinitatis periculosa, utvocat, disputatione tractabant, inquiens, Lutum & Vas figuli de Creatore disputat, & ad sua Natura rationem non potest pervenire; & curiose quarit scire de Mysterio Trinitatis, quod Angeli in Calo scire non possunt. Et post ali-qua: Dicamus ergo simpliciter, Vis scire Naturam DEI, hoc scito, quod nescias; neque inhoc contristeris, quia nescias, quia & Angeli nesciunt. Sed dicit aliquis, pergit Augustinus, Quomodo ergò credo, quod nescio? Quomodo sum Christianus, qui nescio, quomodo sim Christianus? Inter alia autem, qua respondit Augustinus, hac cuam funt, quæ Bellarminus in rem, uti falso putavit, suam adduxit, plura subjungens, quibus mentem apertius significavit, hacinprimis: Nonne meum est, piè Ignorantiam consiteri, quam temere mihi Scientiam (Notabene, non scripsit vel dixit, cognitionem,) vendicare? In die Iudicii non damnor, quia dicam, nescivi naturam Creatoris mei. Perpende hac Lector & judica, an, qua Sanctus Doctor contra curiolam Mysterii Angelis etiam absconditi tractationem & periculosam de eo disputaționem monuit, piam præferens Ignorantiam, pertineant ad præfens Institutum, ubi Fidem requirere docetur notitiam eorum, quæ DEUS ipsemet nos scire vo. luit, & in hunc ipsum sinem nobis revelavit? Sed neque dum satis hoc suit Bellar. mino, quin adhuc semel in subsidium vocari debuit Augustinus, ut Adsensim duplicem adstrucret, quem rectius duplici fundamento inniti scripsisset, ex una videlicet parte rationi & evidentiæ rei, ex altera autem authoritati proponentis, ac ibi quidem dici Notitiam, propriè nimirum loquendo, hic verò Fidem, Augustino contestante, Intellectum esse debitorem rationis, Fidem authoritatu. Vetum præterquam, quod Pater augustus loco per Bellarminum citato in genere agit de discrimine inter intelligere, credere & opinari, primum dicens semper elle sine vitio, secundum aliquando cum vitio, tertium verò nunquam fine vitio, quod per partes, ut debet, satis explicat perspicue, de secundo præsertim notans, quod credere tunc sit culpandum, cum vel de DEO indignum aliquid creditur, vel de homme creditur facile; etiamsi in specie de Fide salvifica sctipsisset, eam scientiz, quam per Verbum intelligere hic voluit intellectam, certo quodam modo, & quidem ratione fundamenti oppolitam niti authoritate, nihil docuisset, quod non Evangelici ambabus, quod ajunt, manibus possent amplecti, ac pedibus ire in Doctoris Sancti verissimam ex omni parte Sententiam, Evangelicorum menti ex asse consentaneum. Nam si id, quod credimus, authoritati debemus, & quidem non hominis, sed DEI, Regis summi, non Tyrannici, qualis Rex Nebucadne. zar olim non sine causa visus est, Somnii sibimet ipsi tunc per oblivionem Apocryphi & incogniti Apocalypfin & revelationem à Magis rigorosè conatus extorquere; sed Benevolentissimi, & Voluntatis suz de zterna Salute nostra raiones & media sufficienter revelantis, certè nulla hic ignorantia locum habere potest, sed adcedat corum cognitio oportet, quænos scire voluit liberos Pater optimus, exarata in Literis Testamenti utriusque, quæ tabulas promissa haredita tis nostræ continent. Et quamvis hæc magis proprie, quam supra voluit Bellatminus, loquendo non sciamus ex ulla ratione, que nostro Intellectui se sister extra hos Divinæ Revelationis terminos confiderato, & suæ post Laplumna turæ per peccatum infigniter corruptæ relicto, credimus tamen authoritai Revelantis, sed non sine omni notitia ejus, & qui revelavit, & quod revelaum est, quam urramque post hanc Vitam speramus persectiorem & in luo genere perfectissimam.

Atque hactenus ex Augustino Fidei pars prima est adserta, videlicet Notifia, quam qui nolunt cum Doctore sancto & Evangelicis ad normam ipsus Scriptura in Fide justifica & salvifica admittere, maneant Agnæta, ut mollissimo utar vocabulo, & si duce iterum Scriptura loqui licet, Asina Bileami stupidiores, qua Sessorem suum agnovit, magis bruti quam Boves & Asini, Nutritores suos & præsepia, in quibus cibum accipiunt, non ignorantes, imò Avibus ratione carentibus deteriores, quas tempus cundi & redeundi ex instinctu quodam natural cognoscere DEUS ipse testatur, & nos anniversaria docet Experientia. Nume porrò vindicanda venit tertia pars Fidei, eaque potior, & quidem ratione objest,

De Justificat, & B. Op. in genere, Lib I. Cap. V. & seqq.

quod per singularem Fiduciam amplectitut, non quasi Fides in se spectata non omne id pro objecto habeat, quod DEUS in Verbo hominibus revelare dignatus est, uti hanc Sententiam Bellarminus Evangelicis adfricare conatur, præter omne sas & meritum; sed, quod ad præsentis Controversiæ statum præprimis pertiner, quia Fides in actu Justificationis considerata ante omnia homini proponit DEI Patris Misericordiam, sicut erga omnes in universum homines generalem & Catholicam, omnibus etiam utut diversimode in Christi Mediatoris Catholici Merito demonstratam & oblatam, ita ei quoque ex fiduciali subsumtione & adplicatione specialem & vere individualem. Quastione jam sic formata facilis est responsio ad ea ex Augustino objecta, quibus Evangelicorum Sententiam oppugnare conatus est Bellarminus. Nimirum quod adrinet Petrinam Fidei Confessionem, de Christo DEI Filio, ab Augustino commendatam, partim Matth. 16 ex Evangelistarum Recensione, partim ex Augustini collatione manifestum est, Petrum tunc minime in Foro Justificationis suisse constitutum, sed Confessionis, quam Christus à Discipulis ranquam Præceptor sidelissimus requisivit, ut constaret, quantum hactenus in Schola Ejus profecerint. Præterea hoc ipsum est, quod Evangelici docent, Fidei justificantis & Fiduciæ objectum statuentes CHRISTUM, in quo & per quem uti DE US Pater suam erga homines demon-stravit Milericordiam, ita per Ejus Meriti imputationem gratiosam & gratuitam ipse Justificationis actus perficitur, ut suo mox loco uberius ex Augustino docebitur; ut adeò Bellarminus hic suo se gladio instar Goliathi jugulandum præbu-Insuper id etiam non negligendum, quod Augustinus notanter circa hanc Fidei Confessionem observavit, ac observandum Bellarminus hâc sua citatione voluit, quale illud sit Elogium, quo Christus hanc Fide ex ore etti, vel potius ex Revelatione Patris Confessionem excepit. Videte, inquit Sanctus Pater, qua laudes prosequuntur hanc Fidem? Tu es Petrus &c. Quid est, super hanc Petram &c. Super hanc Fidem, super id, quod dictum est, Tu es Filius &c. Magna laus! Mirum omninò, ausum susse Bellarminum Evangelicos ad hoc Australia. gultini testimonium ablegare, per quod præcipuum totius Papilmi fundamentum concuritur, & si rem totam justà libremus lance, omninò evertitur, nisi quod tor-siràn dubitavit, Evangelicos ita fore curiosos, ut Augustini verba in loco à se citato evolvant, aliàs vix iterum arma eisdem contra se usurpanda traditurus. Verum neque hoc sufficit, ea enim sequentur porto apud Augustinum, quæ Evangelicorum Sententiam magis firmant, Romanensium verò ignorantiam & cœcam Fidem omnino jugulant & confodiunt. Ita autem pergit ibi Doctor augustissimus: Ergo dicit Petrus, Tu es CHRISTUS &c. Dicunt & Damones, Scimus, qui sis, Tu es Filius DEI, Sanctus DEI. Hoc Petrus, hoc & Damones ; eadem verba , non idem animus. Addit post aliqua : Aliud est ergò consiteri CHRISTVM, ut teneas CHRISTVM; aliud conficeri CHRISTVM, ut repellas à te CHRISTVM. Plura ibi leguntur huc pertinentia, que docent, non lufficere externam oris contessionem, sed aliquid amplius requiri ad veram Fidem, ut DEO sit grata, ac Ejus impetret Gratiam.

Nunc ad alteram contra Objectum Fidei objectionem Bellarminianam ut deveniamus, Symbolum videlicet, quod communiter audit Apostolicum, ob Fidei Apostolica Summam, non verò Apostolorum, quod Apostoli ipsum condide. rint, uti Bellarmino cum plutibus aliis est visum, de quo tamen rationes dubitandi nec paucæ, nec minoris momenti sunt, uti pridem à nostris Doctoribus est ostensum, maximi nihilominus semper in Ecclesia habitum, non tanti ta-Via, men, ut Synodi universales, quo utplurimum commendantur Elogio, non li Dannh, citum fibi putaverint, emergentibus Sathanæ studio & labore non unius gene Ac.i. ris hæresibus, eidem aliquas addere particulas, quod vix ac ne vix quidem fuit p. 396. sent aula, si Symboli hujus immediatam authoritatem Apostolicam, & hinc quoque Divinam agnovissent. Undè, quid præsertim de Elogiis, que Augustinus huic Symbolo adscribit in Sermonibus de Tempore, sit statuendum, non obscure patet. Præterquam enim, quod eruditiores Critici ex parte etiam ad-Ccc cc 2

versaria dudum agnoverunt ingenue, non idem de Sermonibus his judicium ferri debere, quia non omnes Augustinum agnoscant Patrem; Sermo inprimis post centesimum & decimum quintus, qui cuivis Apostolorum in hujus Symboli parti-tione suam adscribit Symbolam, non bolum sive partem, uti Dajypodius hodie Catholicus, fine dubio ex Altenstaigii Vocabulario habet, causas præbet non unas, quæ Authorem ejus in dubium vocare jubent, ad minimum de additione suspectam facere possunt, quod præter alios inprimis docuit Vossus in peculiari cont. Ca. April 1987 de tribus Symbolis Opere, quod, quia in plerorumque Eruditorum manibus cret, p.72. est, citasse nunc potest esse sufficiens. De catero, quod huic Symbolo adictibit Perfectionem Augustinus in hoc Sermone, mox à principio, de quali perfectione voluerit intelligi, non difficulter potest divinari, videlicet non de perfectione omnimodà, quam Sacris adscribimus literis, sed conditionatà & secun. dum quid, interna potius & Sensum latentem respiciente, quam externa Verborum tantummodo sonum exhibente. Ideò etiam in Sermone post hunc quarto, ad cujus testimonium Bellarminus quoque provocavit, statim sub initium, scripsit Augustinus, brevitatem hujus Symboli commendans, quod paucis dicatur verbis, unde multum adquiratur, in prolixa ejus è Sacris utriusque Testamenti Oraculis Explicatione id ipsum ad oculum demonstrans. Et in Sermone post centesimum & octogesimum primo, ex quo itidem Bellarminus contra Evangelicos mutuo fumfit arma, hac verba notatu dignissima leguntur, quibus Symboli hujus tenor fidelibus commendatur: Breve est verbis, sed magnum est Sacramentis, quod ibidem adhuc prolixiori ostenditur Deductione, qua opus non fuiffet, si sub hâc brevi Epitome omnia homini Christiano scitu & creditu necessaria comprehendi existimasset Augustinus, vel quicunque sub Ejus nomi-Quæ omnia & singula, si ritè adtendanne hos Ecclesiæ tradidit Sermones. tur, uti errorem Bellarmini vel potius ignorantiam, quam Fidei adscribit, juvant minime, talia nimirum, quæ Notitiam non qualemcunque & superficiariam , sed explicitam & cum vero Fidei Sensu conjunctam, ac Contessione non brutali, sed mentali expressam requirunt; Ita Sententiæ Evangelicotum nocent, quæ hic non respicit hominem in actu Confessionis publicæ, sed Justificationis coram DEO constitutum, in quo etiam ubi Fidem docent per fiducialem Meriti Christi adplicationem objecti loco habere specialem DEI Mileticordiam, minime illud intellectum volunt cum exclusione aliorum fidei atticulorum, qui ad eam ratione cognitionis vel præmittuntur, vel enam immediate sequuntur, prout Catena Fidei Apostolicæ ostendit, sed quia hæ potior pars est in hac Fidei Catena, quæ, uti non semel hactenus didum, in ipio Justificationis actu adtenditur, & porrò etiam uberius ex Augustino demonstrabitur. Inter id pergendum est, ut videatur, quam Bellarminus nihil etiam effece-

rit testimoniis ex Augustini Enchiridio ad Laurentium productis, contra Sententiam Evangelicorum, quam hic quoque suscepit oppugnandam in vanum, more solito aberrans iterum à Scopo, ac confundens Fidem justificam, quà justificam, cum ipsa Fidei Confessione publica ac urriusque objecto, insuper et iam Augustino alienam adscribens Mentem, quasi, dum a Spe distinut Fidem, per Spem intellexerit Fiduciam, cujus tamen rei indicium in iplis Augustini verbis adparet nullum. Quamvis enim negari non possit, vocabula vid. Höpf. Spei & Fiduciæ uti in Sacris Literis, ita & in Scriptis Patrum, atque sic etiam de justif. Augustini, Synonymice non semel usurpari, quin & Fiduciam certo quodam modo distingui à Fide, quatenus nimirum vox Fidei pro Notitia vel Adlenlu sumitur; alia tamen est considerandi ratio, que ad præsens Institutum pertinet, ubi Fides locum habet Instrumenti, quo visum est uti DEO in Justificatione hominis, tanquam manu mendica, Satisfactionem Christi instat Elecmosynæ a manu obserentis DEI accipiente & sibi adplicante. Hoc ubi ite rum fuerit observatum, erit manifestum, in hâc testimoniorum Augustus collectione Bellarminum nihil egisse, sed Lectoris patientia strenuè abulum quod itidem ab Eo factum, ubi præter hæc duplex ex Opere contra as Pelagianorum Epistolas testimonium protulit, utrumque tamen impertinemet,

De Justissicat, & B. Op. in genere, Lib I. Cap. V. & seqq. cum neutrum ex his agat de Fide in ipso Justificationis actu, sed post eum considerată, quatenus nimirum Fides à DEO collata în ipsa Consessione publică se præsentem testatur, ut taceam, hæc Augustini testimonia alias etiam Romanensibus adversari,

partim ubi agitur de Justitia operum, uti suo videbitur loco, partim in Controver-

sia de operibus infidelium, quod supra ostensum.

Superadhuc funt rationes, quibus utitur Bellarminus, ut Fidem specialis Misericordiæ fiducialem ab actu Justificationis excludat, candemque Evangelicis Augustini etiam authoritate eripiat, utut hoc etiam frustrà per DEI gratiam. Nam quod primam adtinet, ut de forma nihil omnino dicam, dum utraque præmissarum falsis, incertis & imaginariis nititur hypothesibus, quin Conclusio inde deducta sit absurda, quis dubitabit; utut aliàs ex salsis præmissis formaliter consideratis, velad formam Logicam redactis, sequi posse verum materiale, artis disputandi peri tis non adeò videtur absurdum? Certe, falsa est major Propositio Bellarmini, quam Idea bonì sibi ex Evangelicorum mente fingit indubiam, quod Fides justificans pracedere Disp. debeat Justificationem. Quis enim hoc dixit vel scripsit? Et si putavit, hoc esse p.210. necessarium, ut, quem ad modum in quavis actione hominum naturali pariter & artificiali organum, per quod aliquid debet effici, prærequiritur, ita etiam necessariò prærequiratur Fides ad vel ante ipsam Justificationem, erravit plurimum, actiones Divinas ab humanis nesciens distinguere, illasque ad harum impertinenter modulum examinans, quali Deo effet impossibile, in ipso actu Justificationis homini justificando, per semetipsum ad recipiendam hanc Gratiam plane inidoneo, illud largiri gratiose organum, per quod visum est liberrima Voluntati Ejus hominem in se nonnisi peccatorem, peradplicationem plenaria Satisfactionis Christi justum facere & verè coram Throno Sanctitatis sur justificatum. Neque etiam Subsumtio vel minor Bellarmini Propositio in hâc ratione Evangelicis opposità caret fassitate, dum Lectori iterum quali ex concessis voluit persvalum, Fidem specialis Misericordix sequi Justificationem; quod, uticatenus iocum habere potest, quatenus homo coram Deojustificatus Fidei Donum, per quod Christi Meritum siducialiter adprehendit, tanquam rem posthae nulli futuram usui non seponit, sed ad alias in cursu Christianismi actiones & Exercitia divinitus prascripta, imò adipsam Salutem aternam exeadem DEI gratia impetrandam custodit quam maxime necessariam; ita si intelligatur exclusive, prout Bellarminus videtur hoc adduxisse Sensu, salsissimum est ac nullatenus admittendum. Patet jam sufficienter, quid de Conclusione hujus argumenti Bellarminiana sit statuendum, per quam conatus est contra Evangelicos evincere, Fidem specialis Misericordia non esse Fidem justificam; quod etiam non evicisset, si ex abundanti liberalitate utramque præmissarum hactenus Examini subjectarum largiremur, cum plura possint ex rebus etiam naturalibus adduci Exempla corum, quæ diverso respectu in una & eadem actione rationem & antecedentis & consequentis habent, sine ulla absurditatis ratione, quain sine vera ratione sibi finxit Bellarminus ac aliis etiam propoluit. Cadit hinc, quodeunque ad hujus suæ argumentationis confirmationem ex Paulo & Augustino adduxit, dum illius & hujus testimonia nihil aliud contineant, quam quod ex Evangelicorum Sententia dictum est, utroq; hic Doctore consentientibus.

Altera Ratio itidem petit principium, idque pro fundamento ponit, quod adhuc est controversum, quando Fiduciam à bona pendere dicit Conscientia, Perseverantia, dilectione DE1 & operibus bonis, que omnia sunt contra hypotheses Evangelicorum, de quibus certum est, quod Fiduciæ & Fidei justificantis non aliud agnoscant fundamentum, nist solam DEI Misericordiam, quod tutissimum esse, Bellarminus etiam in sequenti agnovit tractatione, utut fraude non pia usus vocabulo Misericordia ludens & abutens, quod ab aliis est ostensium. Nec aliud quid vid Hopf, innuit Augustinus verbis ex Libro de Agone Christiano desumtis, quin potius nerde Ju-Sententiam Evangelicorum egregie illustrat, Fidem statuens primam, videlicet stift, 807. rem, ex parte hominis, que DEO subjugat animam, quod in ipsa sit Justisicatione. Dum verò alterum esse dicit medium, Pracepta vivendi, quibus nimirum portò subjugetur anima DEO, addens, his custoditis Spem nostram firmari, quamvis secundum ea, quæ paulò ante meruerunt observari, hic Ccccc 3

Tom.IV. Controversiæ III.

quoque necessum non sit admittere, ut per spem intelligamus Fiduciam, de quâ agitur in præsenti, verum Spei vox possit hic locum habere in Sensu proprio, & quatenus Fidei opponitur, dum illa respicit sutura, hæcautem amplectitur præsentia, volucritque adeo Augustinus dicere, hominem ex gratia Dei justificatum ad obligationis præscriptæ debitum Legibus Divinis, quantum in viribus est, obedientem, atque fic Fider sur non mortua, non historica, sed viva, & hinc etiam salvisica fructus in. star Arboris bonæ ferentem & ostendentem, hoc quoque documento in Spe sua ad futurum directa confirmari, dum in te sentit Spiritus Sancti operationem non frustraneamomnino, sed in Stadio Renovationis quotidiana cum aliquo prosectu & virium cœlitus datarum & virtutum Christianarum conjunctam, quod insuper non parvum præbet lætitiæ spiritualis argumentum, & Charitatis Deo proximoque ex obligatione eadem debitæ augmentum & per gradus incrementum, quod Augustinus ibidem in proxime lequentibus porrò observavit, addens, quod codem modo etiam nutriatur Charitas, & incipiat lucere, quod anteà tantummodo credebatur, Quid verò hac, quaso, contra Fiduciam, quam Evangelici Duce Scripturà, nec diffentiente Augustino, primariam & potiorem dicunt Fidei justificantis partem? Quæporro verba Bellarminus è sexto Augustini in Johannem Tractatu in suam rem, uri putavit, contra Evangelicos adduxit, quali scripsisset, Fiduciam procedere ex Charitatel, ibidem non leguntur, prout nimirum à Bellarmino cirantur, utut multa ibi fint de Virtute & Efficacia Charitatis; quamvis si ibi extarent, non necessario de Fiducia, quatenus Fidei justificantis pars est præcipua, essetintelligendum, sed ad fiduciam in aliis Christianismi operibus facile posser referri, proutipla

## CAPVT DUODECIMVM & seqq.

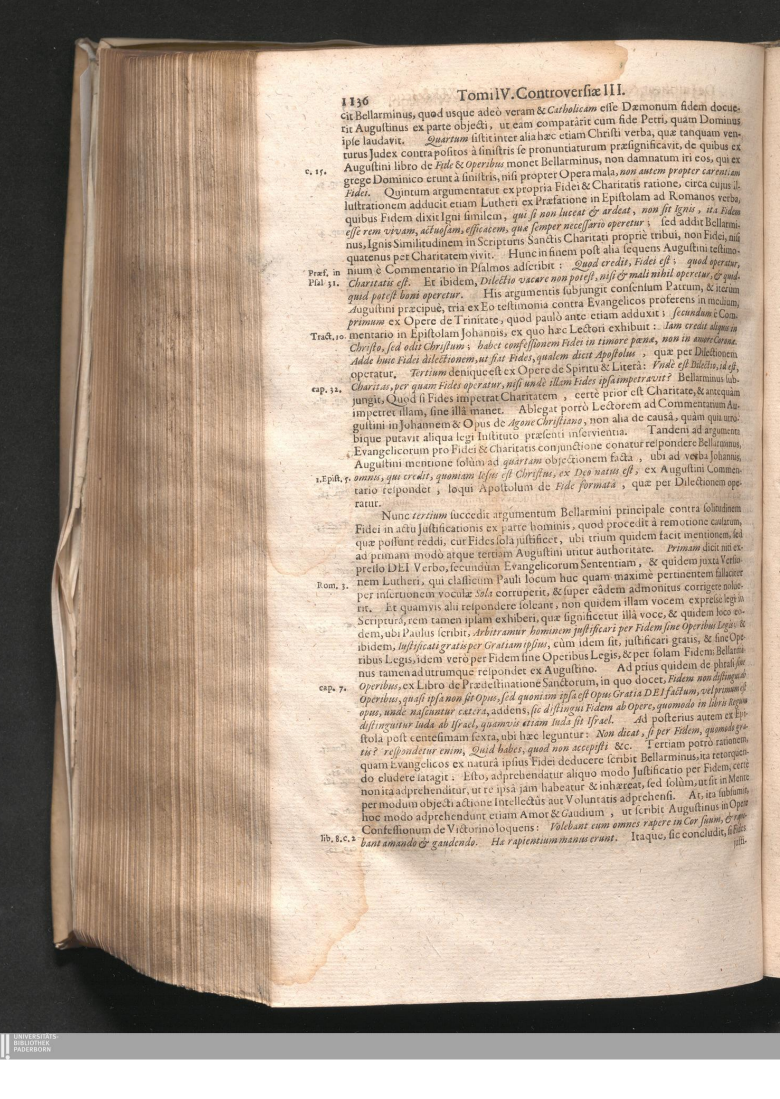
Textûs Augustiniani series ex debito requireret.

Quæstione An Fides sola justificet?

T Evangelicos id adfirmantes convincat erroris ex mente Synodi Tridentinz Bellarminus, Fidei in dispositione ad Justitiam sex alias Virtutes jungit, videlicet Timorem, Spem, Dilectionem, Pænitentiam, Propositum suscipiendi Sacramenti, ut & novæ Vitæ ac Observationis mandatorum DEI, quæ ex variis Scripturædictis & Patrum testimoniis deducendo, loco primi argumenti principalis proponit, nobis iterum ex Instituto ad Augustinum respicientibus. Et quidem ut ostendat, primò, Fidem justificare quidem, sed non solam, verum urinitium & radicem Justificationis primain, & sic eam agere inhoc negotio, quod suum est, ut cateris etiam Virtutibus relinquat locum, sequentia quinque Augustini testimonia producit. Primum è Comad cap. 3. mentatio in Epistolam ad Galatas: Efficiuntur filis sapientia, preparante at prestante Addit Bellarminus, Fides igitur præparatio est ad Jultificatio-Secundum ex libro de Prædestinatione Sancto. id Fide Mediatoris. nem, per quam efficimur filii DEI. Tertium ex libro de Bono Perrum: Fides prima datur, ex qua impetrantur catera. severantiæ: Quod initium verius homini Christiano, quam credere in Christum? Quartum ex Libro de Spiritu & Litera: Per legem cognitio peccati, per Fidem impetratio Gratia, per Gratiam sanima &c. Ubi post Legem, inquit Bellarminus, que extia, per Gratiam sanima &c. tra nos est, primo intercaloco, que in nobis sunt, Fidem constituit, secundo Orationem, tertiò Gratiam &c. Quintum denique è Sermone post vigesimum le cundo de Verbis Apostoli: Domus DEI credendo fundatur, sperando erigitur, disgendo perficitur. Vides, ita iterum Bellarminus, quomodo Fides solum inchoataclificium, & fine Spe & Charitate non perficit. æque ac Fidem concurrere ad Justificationem, urget Dictum Regii Psaltis Parcenia sta, Domini timorem vocantis initium Sapientia, addens, per Sapientiam intelligi posse ctam Iustificationem, que totum componat hominem, Augustino id demonstrante prioris de Sermone Domini in Monte libri capite nono, per timorem verò, qui sit initium Sapientia, timorem intelligere servitem, qui sit in peccatore, omnes servitem. re Patres, & inter cos Augustinum, tum loco citato, tum Trastatu in Epistolam loDe Justificat. & B. Op. in genere. Lib. I. Cap. II. & leqq. 1135
hannis nono. Subjungit his duplex Augustini testimonium, prius ex adducto in Johannis Epistolam Tractatu sequentibus verbis: Stimulat Timor, sed noto timere; intrat Charitas, qua sanat, quod vulnerat Timor. Timor Dei sic vulnerat, quomo do serramentum Medici tollit putredinem. Opus est ergò, ut intret primo Timor, per quem veniat Charitas. Timor (est) medicamentum, Charitas (est) Sanitas. Posterius ex libro de catechizandis rudibus: Rarissime accidit, imò ser nunquam, ut quisquam veniat, volens sieri Chricap. Tianus, qui non sit aliquo DE Itimore percussis. At certe, inquit Bellarminus, introducere Charitatem, & compellere ad quarendum Regenerationis Lavacrum, disponedre ad Justificationem est. Tertiò, ut ostendat, Spem quoque hic aliquem habere lo cum, his utitut Augustini ex eodem libro verbis: Quidquid narras, ita narra, ut ille, cui loqueris, audiendo credat, credendo speret, sperando amet. Pratetimistis tribus intermediis Virtutibus, ad quarum commendationem nihil ex Augustino habuit in promtu Bellarminus, sequitur ultima, de quà dicit Augustinum scripsisse librum, videlicet de Fide & Operibus, in quo refellat errorem quorundam, qui docebant, admittendos esse homines ad Baptismum, etiamsi vitam & mores emendare non vellent. Hactenus de primo argumento principali contra Fidem solam ex Augustino.

Secundumsequitur, quo ex Evangelicorum doctrinà deducere laborat, Fidem justificare cæteris Virtutibus tam prasentibus, quam absentibus, ubi inter alia hæchabet: Si Fides sola justificat, quia relative justificat, non potest in animo hominis esse, quin simul in codem sit etiam Justitia. At, ita subsumit Bellarminus, fine Dilectione non potest esse Justitia, quoniam, qui non diligit, manet in morte, 1. Joh. 2. Et ex Augustino in libro de Natura & Gratia, inchoata charitas inchoata est Iustitia, & persecta Chari-cap. ult. tas perfecta est Iustitia. Igitur, sic claudit argumentum, sieri non potest, ut Fides à Dilectione sejuncta justificet; ac per hoc non ipsa justificat sola, quoniam si justificaret sola, etiam abomnibus aliis Virtutibus sejuncta jultificaret. Hæc inter Bellarminus inciditin eam Quastionem controverlam. An Fides vera possit reipsa à Dilection alisque Virtutibus separari, quam adfirmando contra Evangelicos defendere sequenti-bus studet argumentis. Primum inde desumitur, quod de Principibus Judæorum Primum inde desumitur, quod de Principibus Judæorum scriplit Apostolus Johannes, multos ex illis credidisse in Christum, sed non confessos esse, cap. 12. ideò, qui a magis dilexerint gloriam hominum, qaàm Dei, in que verba duplicem Augustini Commentarium adfert. Priorita habet: Videte, quemadmodum notaverit Evangeli-Tract.53. sta, & umprobaverit quosdam, quos tamen in Eum credidisse dixit; qui in hoc ingressu Fidei, si prosicerent, amorem quoque Gloria humana prosiciendo superarent. Bellatininus addit loco Glossæ, Quod si Fides ista poterat proficere, & amorem humanæ Gloriæ proficiendo superare, eerte vera Fides erat; eadem enim est Fides incipiens, proficiens & perfecta, led non lemper æquè magna. Alioquin si Fides, cum proficit, non est eadem, quæ erat anteà, non illa profecit, sed alià nascente defecit ipsa. Posterior Augustini Commentarius, super hæc Johannis verba à Bellarmino sequentibus producitur verbis: Quidam crediderunt prædestinati in vitam æternam, quidam verò non credi-Tract. 45. Eorum autem, qui crediderunt, alii usque adeò confitebantur, ut acceptis palmarumramis occurrerent venienti, in eadem laudis confessione lætantes; alii vero ex Principibus consiteri non audebant, ut de Synagogà non ejicerentur. Ubi Augustinus secundum Bellarmini observationem illis eandem tribuit Fidem, qui consitebantur JEsum manifeste, &illis, qui confiteri non audebant. Neque dubitari potest, scribit porrò Bellarminus, quin Fides confitentium vera Fides in Christum fuerit; erat igitur vera & non confirentium. Sed in prioribus per Dilectionem operabatur, in postesecundum pro Fide verâ sine Dilectione argurioribus fine Dilectione otiabatur. mentumex his Apostoli verbisnectit Bellarminus, quibus scripsit, Si omnem habuero 1. Cor. 15. Fidem, it a ut Montes transferam, Charitatem autem non habuero, nihil sum. Ad hujus testimonii vindicias utitur etiamauthoritate Augustini, in Opere de Trinitate ex hoc sib. 15. loco docentis, Fidemsine Charitate esse posse, prodesse non posse. Tettium exhibet verba cap. 18. Jacobi, scribentis: Quid prodesse, Fratres mei, si Fidemsquis dicat sehabere, opera autem non habeat? Numquid Fides poterit illum salvare? In ejus Explication atque ad Institute cap. 2. turum præsens adplicatione provocat Bellarminus etiam ad testimonia Patrum, qui semper hunc locum de Fide verà intellexerint, nomination Augustinus in Opere de Civitate DEI, & in libro de unico Baptismo, ex quo posteriori id etiam in sequentibus addu. cap. 10, Ccccc 4

n a-



De Justificat. & B. Op. in genere. Lib. I. Cap. XII. & seqq. 1137 justificat, quia Justitiam adprehendit, dum credo aut confido, me justum este proper Christum, ipsa etiam Charitas justificat, dum diligo & gaudeo, me justum este pro-

pter Christum. Etreverasi per hujusmodi adprehensionem justificaremur, id tribui deberet maxime Charitati, quæ omnia quantumvis aliena facit esse nostra; aman-

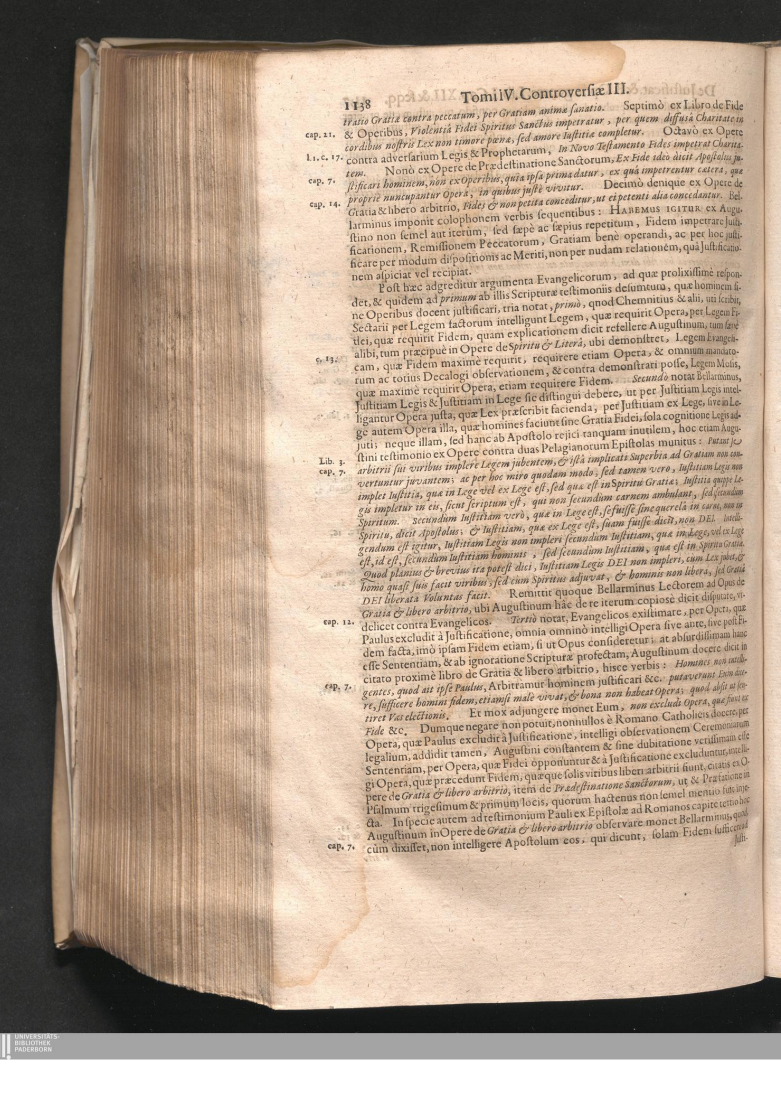
tium enimomnia sunt communia.

Adcedat quartum principale argumentum, quod Bellarminus deducit ab ipso Fidei valore & pretio, ut ostendat contra Evangelicos, eam non justificare tantum relativè, sed per modum causa, dignitatis & meriti, idque tribus argumentis specialibus, quæ singula Augustinum vocant testem. Primum ex iis collectum est locis, quæ in Epistolis Pauli ad Romanos, Galatas, Ephessos de hâc câdem Quæstione leguntur, ubi particulæ Per & Ex occurrunt, quibus hoc demonstrari putat, Augustino etiam in testimonium citato, cujus Præsatio in Psalmum trigesimum & primum hæc habere dicitut: Proptereà hac tibi dixi, ò homo, quia ex Operibus non justificatur aliquis, ne quasi de Operibus tuis prasumere videreris, & merito tuorum Operum te gratiam Fidei accepisso. Addit Commentatium Ejus in Pauli Epistolam ad Galatas, ubi eadem legantur aut his similia. Secundum ea exhibere dicit loca, que testantur, Fidem esse initium Iustitia, ac per hocesse causam formalem inchoatam Justificationis. (NB. In Recognitione super hunc locum Bellarminus ita scribit: Hoc loco attentè considerandum est, longè aliter Fidem esse initium Justificationis ac Justitiam imperfectam & inchoatam, quam Augustinus dicar, Charitatem impersectam & inchoatam esse impersectam inchoa. De Nat, augustudus de la contrata en la cont unum gradum veræ Charitatis habet, absolute justus est, & vivit vita Gratiæ. des ita inchoata & imperfecta est Justitia, ut neque ipsa possit absolute dici Justitia; nec omnem habet fidem, & Montes eriam transferat, fi Charitatem non habeat, justus 1. Joh. 3. dicatur aut vivus, qui enim non diligit, manet in morte- Itaque imperfecta Charitas est imperfecta Justitia, quo modo puer est homo imperfectus, qui tamen verè, absolute & simpliciter est homo. Fides autemest imperfecta Justina, quomodo Embryo nondum animatus est homo inchoatus & imperfectus, qui absolute & simpliciter non est homo, qua similitudine utitur Augustinus in Opere ad Simplicium. hue, quæ suprà ad primide Gratia libri caput sextum ex eadem recognitione sunt ad- Quart. ... ducta,) Ad hujus rei probationem ubi inter alia laudavit omnibus notum Pauli de Fundamento testimonium, Christo nimirum, super quod non modo Aurum & argentum, lapidesque pretiofi, sed etiam ligna, fanum, stipula superadificentur, addidit, Augustinum c. 16. per fundamentum in libro de Fide & Operibus, & alibi passim, intelligere Fidem in Christum. Subjungit tria postmodum alia ex Augustino testimonia, quibus idem se obtinere posse putat. Primum ex Opere Sermonum de Verbis Apostoli, à side incipit ho-Serm, 16. mo, sed quia & Damones credunt, necesseest addere Spem & Charitatem. Secundum ex & 22. Opere codem, Domus DEI credendo fundatur, sperando erigitur, diligendo perficitur. Tertium ex sæpè citatà Præfatione in Psalmum trigesimum & primum. Mugnum Opus, sed ex Fide. Laudo superadificationem Operis, sed video fundamentum Fidei, laudo fructum Operis boni, sed in Fide agnosco radicem. Denique ad argumentum speciale tertium, quod etiam habet pro potissimo, delumtum ab iis locis, que docent, per Fidem impetrari Remissionem Peccatorum, addit, Augustinum constanter pluribus in locis docere, Fidem impetrare & mereri Remissionem Peccatorum & Instificationem, diversis decem testimoniis in medium productis. Et primo quidem dicit, Eum in L. c. 23. Opere Retractationum adprobare, quod alicubi scripserat, Non Opera, sed Fi. des inchoat Meritum. Secundo in Epistola post centesimam quinta, Nes ipsa Peccatorum Remissio sine aliquo est merito, si Fides hancimpetrat; neque enim nullum est Fidei meritum, quaille dicebat, DEus, propitius esto mihi peccatori, & descendit justificatus merito side-lis humiliatus, quoniam qui se humiliat, exaltabitur. Tettiò ex Epistola proxime sequenti, Si quis dixerit, quod Gratiam benè operandi Fides mereatur, negare non possumus, imo verò gratissime consitemur. Bellarminus glossatur, Augustinum hocloco per Gratiam bene operandi intelligere Iustificationem, quia, ut sapè repetit Iple, operabona accedunt justificato, no pracedunt justificandum. Quarto ex Epistolâ post centesimam quadragesima & quarta, Lex adducts ad Fidem, Fides impetrat Spiritum largiorem, diffundit Spiritus Charitatem, Chari-tas implet Legem. Quintò ex Libro de Spiritu & Literà, Quod factorum Lex minando impe- & 30. rat, hoc Fidei Lex credendo impetrat. Sextò ex code, Per Legem cognitio peccati, per Fide impe-

1- ie

t,

e



De Justificat. & B. Op. in genere. Lib. I. Cap. XII. & leqq. 1139

Justificationem, caulam reddiderit, cur dictum sit, hominem justificari per Fidem sine Operibus, quia (videlicet) & ipsa bona Opera nobis ex DEO sint, à quo nobis & Fides & Dilectio est. Et in Libro de Prædestinatione Sanctorum notare Augustinum, ideò cap. 72 per Fidem justificari hominem dicere Apostolum, non ex Operibus, quia ipsa prima detur, ex qua impetrentur catera. Ad testimonium ex Epistolæ ad Galatas capite secundo scribit Bellarminus & observat respondens, in illà Pauli Epistolà duplicem tractari Quæstionem, unam specialem, an Ceremoniæ legales pertineant ad Christianos, it aut sine illis esse non possint salvi, alteram generalem, an per Legem & vires natura possiti contingere sustificatio sine Gratia & Fide JESU CHRISTI? Ad utramque Apostolum respondere hic negativè dicit Bellarminus, de suo addens sequentia: Si Lex & Natura sussicium ad justificandum, quid opus suit, ut CHRISTUS moriendo peccatum d'amnaret de peccato, ut sussificatio Legis impletetur in nobis; & si Lex & Natura sussicium ad sustitiam, sussicium etiam ad hæreditatem, non enim injustus est DEUS, ut justos fraudet corona sustitiæ, uti loquitur Augustinus in libro de Natura & Gratia.

Ad secundum pro Fidei solitudine argumentum non nisi ea repetit Augustini cap. 20 testimonia Bellarminus, quæ jam sæpius non absque Lectoris sastidio obtrusit, quibus Fidem dixit initium & radicem sufficationis esse, quibus iteratò exscribendis supersuum impendere laborem Opus non est. Quod verò testimonium ex capite primo Epistolæ ad Romanos adtinet, quo Paulus docuit, revelari susstitum DEI ex Fide in Fidem, monet quidem Bellarminus, multis illud modis exponi posse, nec necessario admitti debere, Fidem solam esse principium sinemque susstitua, nominatim verò Augustinum in Opere de Spiritu & Litera exponere, ex Fide adnuntiantium Evangelium in Fidem Evangelio Obedientium, alios, præteritis pluribus, explicap. 11. care tamen ex Fide impersettà, in Fidem persettam & Charitate formatam, quam Expositionem dicit consistmati similibus Scripturæ phrasibus, Sententiamque Pauli esse, in Evangelio revelati Justitiam DEI, quæ incipiat à Fide inchoatà, & perducatur ad Fidem Charitate persectam atque formatam.

In responsione adtertium pro Fide sola argumentum ex Augustini authoritate prolixior est Bellarminus, cujus nunc premimus vestigia. Nititur hoc illis Scripturæ testimoniis, quibus homo dicitur gratis justificari. Post adlegatum duplicem ræ testimoniis, quibus homo dicitur gratis justificari. Post adlegatum duplicem modum, quibus particula Gratis potest accipi, porrò scribit Bellarminus, Non sequitur, hominem, qui justificatur gratis, justificari sola Fide. Nam sicut Justificatio gratuita non excludit Fidem, quia Fides est ex Gratia, ita non excludit Pœnitentiam & Dilectionem, & Opera Pœnitentia & Dilectionis, quoniam ista etiam o-Et hac ratione explicat Augustinus particulam Gratis, ubimnia funt ex gratiâ. cunque hac de re scribit. Nam in Epistola post centesimam quinta postquam dixerat, Nec ipsa Remissio Peccatorum sine aliquo est merito, si Fides hanc impetrat, neque enim nullum est Fidei meritum; continuò explicat, quomodo hoc Meritum non pugnet cum gratuita Justificatione, & ait: Restat igitur, ut ipsam Fidem, unde omnis Iustitia sumit initium, non humano, quo isti extolluntur, tribuamus arbitrio, nec ullis præcedentibus Meritis, quoniam inde incipiunt bona, quacunque sunt Merita; sed gratuitum DEI donum esse fateamur, si Gratiam veram, id est, sine Meritis cogitamus. Et in Epistola sequente: Non dicat sibi si ex fide, quomodo gratis? Quod enim sides meretur, cur non potius red-ditur, quam donatur? Non dicat ista sidelis homo, quia cum dixerit, Vi merear Iustissicationem, habeo Fidem;respondeturei, quid habes, quod non accepisti? Cum ergò Fides impetrat Iustificationem, non Gratiam, aliquid meriti pracedit humani; sed ipsa Gratia meretur augeri, ut au-Huic ex Augustino solutioni, dicit Bellarminus, non Chemnitium modò, sed Dominicum à Soto etiam aliqua objicere; quibus addi possit testimonium Augustini ex Præfatione in Plalmum trigesimum & primum, scribentis, Nihil boni fecisti, & datur tibi Remissio Peccatorum. Quin & idem habere Eum in Pialmum centesimum & decimum, alibique. Imò in Epistolà post centesimam quinta Eum adfirmare, Iustitiam in Scripturis Sacris nunquam vocari Mercedem, sed semper Gratiam; indeque Eum colligere, Iustitia deberi mercedem, sed insam Instituam semper gratis dari. In Responsione contra Dominicum à Soto & alios, quos

Tomi IV. Controversiæ III. vocat Catholicos, monet Bellarminus, Quæstionem videri esse ferè de solo nomi-1140 ne Meriti, cum alioquin conveniat inter omnes Catholicos, requiri Dispositiones, Addit, nos autem intelligere non possumus, & non solà Fide homines justificari. cur non sit hoc tempore utendum nomine Meriti, præsertim cum additione illà, de congruo, cum agitur de Operibus, quæ siunt ex Gratia præveniente. Et si nulla esset alia ratio, authoritas omnium Patrum, & præsertim Augustini, omnino suffi-Nam si quo tempore Pelagiani humana extollebant Merita, cere nobis deberet. Augustinus Gratiæ Defensor præcipuus adpellare Merita non dubitavit Opera, quæ nalcuntur ex Fide; quantò magis hoc tempore, quo Lutherani omnia è medio tol. lunt Merita, deberent Catholici eadem nominare Merita? Huic responso quatuor ex authoritate Augustini, Duce, ut videtur, Dominico à Soto opponir, singulis adponens fuam Crisin & censuram. Prima objectio hac est Augustinum videri illam retta-Staffe Sententiam, Fides meretur Remissionem Peccatorum, quando illam retrastavit aliam, initium Fidei est ex nobis. Bellarminus respondet, Non est ita; nam in Epistolis post centesimam quintà & sextà docet Augustinus, Fidem mereri Iustissatio. nem, & tamen in his Epistolis summa contentione adfirmat, initium Fidei non esse ex nobis, & in ipso hoc Retractationum loco, ubi illam de initio Fidei ex nobis tettactar Sententiam, scribit verissime dictum esse, Fides inchoat Meritum. Secunda Ob. jectio, Augustinum loqui de Merito Fidei formatæ, quo meremur Julificatio. nem, id est, Incrementum Justitiæ; non de merito fidei informis, quo meremur Bellarminus respondet, Neque hoc est verum; nam 11, c. 17 loquitur aperte de Remissione Peccatorum, scribens: Neque ipsa Remissio Petcato-Epift 105 Remissionem Peccatorum. Epitt.

106. rum sine merito est, si Fides hanc impetrat. Et in Opere contra adversarium Legis&
Tract. 44 Prophetarum, Fides impetrat Charitatem. Iterum alibi, Fides meretur Gratiambene oin Joh. perandi. Porrò, Hac Confessio meruit Instissicationem. Bellarminus addit, Augustinus igitur de Fide loquitur, que precedit Charitatem & Remissionem Peccatorum, & illi meritum impetrationis adtribuit. Tertia Objectio, Augustinum, cum dicit, Fi. dem mereri Justificationem, intelligere, quod Fides ostendat, à quo perendum sit auxilium, unde Justificatio, & posteam adquirantur Merita. Bellarminus respondet, Si id esset mereri Justificationem, posset etiam Verbum DEI, & Concionatores, & ipse DEUS dici nobis mereri Justificationem. Deinde explicat Augustinus, quomodo Fides mereatur, cum dicit, eam impetrare Remissionem Peccatorum. Ipum denique Augustinum & omnes reliquos Patres scribit non solum Fidei, sed etiam Dilectioni & Pænitentiæ meritum Justificationis tribuere; Dilectionem vetò & Pæni-Quarta tandem objectio, tentiam non ostendere, à quo petendum sit auxilium. Augustinum improprie loqui de Merito, nullam proinde causam esse, eur Eum hâc Bellarminus respondet, Si semel tantum aut iterum Vox in parte velimus imitari. hæc uni excidisset Augustino, fortalse tolerari posset ista responsio. At, quod omnes Patres, quorum plerique Linguam Latinam ab ipsa didicerant Numice, in re tam gravi perpetuò loquantur impropriè, incredibile videtur. Et post laudatos Tertullianum, Cyprianum, Ambrosium, Hieronymum ad aliqua etiam ex Angustino loca provocat. In sequente uberiori contra Dominicum à Soto Disputatione, dum inter 1. Epist. 1. alia Dictum Johannis etiam producit Bellarminus, Si confiteamur peccata nostra, sidelis & justus est DEus, ut remittat nobis peccata, moner, sciendum esse, Apostolum loqui de Remissione venialium, que justo DEI judicio bonis justorum Metris reddatur, ita docente Augustino in libro de Correptione & Gratia. Porrò inquit post alle qua Bellarminus, negamus, nullam esse in Merito de congruo dignitatem, contra Dominicum à Soto. Nam cum sit Opus illud à DEO, & sit Opus Gratia & Donum Spiritus Sancti, quo pacto fieri poteft, ut nullam habeat dignitatem? Illud quidem elt verum, totam ejus Operis dignitatem pendere à Gratia, & ideò non tamesse homi-Epift, 106nem, qui meretur, quam ipsam Gratiam, quæ, uti loquitur Augustinus, meretur auguri, ut aucta mereatur & persici. Neque tamen hinc jam licebit colligere, hoc este Meritum de condigno. Nametiamsi est à DEO, tamen non est à DEO intissinhabitante per Gratiam Justificantem, sed extrinsecus excitante & adjuvante, ut idem docet Augustinus. Ad illudautem Augustini ex Præfatione in Psalmum trigelimum spift, 105& primum, Nibil boni fecisti, datur tibi remissio peccatorum, attenduntur opera sua, o omnia inveniuntur mala, respondet Bellarminus, Eum per Remissionem intelligentoDe Justific. & bonis Oper in gen. Lib. I. Cap. XII. & leqq. 1141

vocat Catholicos, monet Bellarminus, Quæstionem videri esse ferè de solo nomine Meriti, cum alioquin conveniat inter omnes Catholicos, requiri Dispositiones, & non solà Fide homines justificari. Addit, nos autem intelligere non possumus, cur non sit hoc tempore utendum nomine Meriti, præsertim cum additione illa, de congruo, cum agitur de operibus, quæ fiunt ex Gratia proveniente. Etsi nulla esset alia ratio, authoritas omnium Patrum, & præsertim Augustini, omninò sufficere nobis deberet. Nam si quo tempore Pelagiani humana extollebant Merita, Augustinus Gratiz Defensor przecipuus adpellare Merita non dubitavit opera, quæ nascuntur ex Fide; quantò magis hoc tempore, quo Lutherani omnia è medio tollunt Merita, deberent Catholici cadem nominare Merita? Huic Responso quatuor ex authoritate Augustini, duce, ut videtur, Dominico à Soto opponit, singulis adponens suam crisin & censuram. Prima objectio hæc est, Augustinum videri illam retractasse sententiam, Fides meretur remissionem peccatorum, quan-lib.1.c.23. doillam retractavit aliam, initium Fidei est ex nobis. Bellarminus respondet, Non est ita; nam in Epistolis post centesimam quintà & sextà docet Augustinus, Fidem mereri fustificationem, & tamen in his Epistolis suma contentione adfirmat, initium Fidei non esse ex nobis, & in ipso hoc retractationum loco, ubi illam de initio Fidei ex nobis retractat sententiam, scribit verissime dictum esse, Fides inchoat Meritum. Secunda objectio, Augustinum loqui de Merito Fidei formatæ, quo meremur Justificationem, id est, incrementum Justitia; non de merito Fidei informis, quo meremur remissionem peccatorum. Bellar- Epist. 105. minus respondet, Neque hoc est verum; nam loquitur aperte de remissione peccatorum, !.. scribens: Nequeipsa remissio peccatorum sine merito est, si Fides hanc impetrat. Et in opere T contra adversarium Legis & Prophetarum, Fides impetrat charitatem. Iterum alibi, Fi- in Joh. des meretur gratiam bene operandi. Porrò, Hac Confessio meruit sustificationem. Bellatminus addit, Augustinus igitur de Fide loquitur, quæ præcedit charitatem & remissionem peccatorum, & illi meritum impetrationis adtribuit. Tertia objectio, Augustinum, cum dicit, Fidem mereri Justificationem, intelligere, quod Fides ostendat, à quo petendum sit auxilium, unde Justificatio, & post eam adquirantur Merita. Bellarminus respondet, Si id esset mereri Justificatione, posset etia Verbum Dei, & Concionatores, & ipse Deus dici nobis mereri Justificationem. Deindè explicat Augustinus, quo modo Fides mereatur, cum dicit, eam impetrare Remissionem peccatorum. Ipsum denique Augustinum & omnes reliquos Parres scribit, non solum Fidei, sed eriam Dilectioni & Pænitentiæ merirum Justificationis tribuere: Dilectionem verò & Pænitentiam non ostendere, à quo perendum sit auxilium. Quarta tandem objectio, Augustinum improprie loqui de Merito, nullam proinde causam esse, cur Eum hâc in parte velimus imitari. Bellarminus respondet, si semel tantum aut iterum vox hæc uni excidisset Augustino, fortasse tolerari posset ista responsio. At, quodomnes Patres, quorum plerique linguam Latinam ab ipsa didicerant Nutrice, in re tam gravi perpetuò loquantur impropriè, incredibile videtur. Et post laudatos Tertullianum, Cyprianum, Ambrosium, Hieronymum, ad aliqua etiam ex Augustino loca provocat. In lequente uberiori contra Dominicum à Soto Disputatione, dum inter alia Dictum Johannis etiam producit Bellarminus, Siconfiteamur peccata nostra, fidelis & AEpitton justus est Deus, ut remittat nobia peccata, monet, sciendum esse, Apostolum Ioqui de remisfione venialium, quæ justo Dei judicio bonis justorum Meritis, reddatut, ita docente Augustino in libro de Correptione & Gratia. Porrò inquit post aliqua Bellarminus, negamus, 6.13 nullam esse in Merito de congruo dignitatem, contra Dominicum à Soto. Nam cum sit opus illud à Deo, & sit opus Gratiæ & donum Spiritus Sancti, quo pacto fieri potest, ut nullam habeat dignitatem? Illud quidem est verum, totam ejus operis dignitatem pendere à Gratia, & ideo non tam esse hominem, qui meretur, quam ipsam Gratiam, quæ, uri loquitur Augustinus, meretur augeri, ut acta mereatur & perfici. Neque tamen hinc jam Episteros. licebit colligere, hoc esse Meritum de condigno. Nam etiamsi est à Deo, tamen non est à Deo intils inhabitante per Gratiam justificantem, sed extrinsecus excitante & adjuvante, ut idem docer Augustinus. Ad illud autem Augustini ex Præfatione in Psalmum trigesimum & primum, Nihil boni fecisti, & daturtibi remissio peccatorum, attenduntur opera Epist.105.
111a, & omnia inveniuntur mala, respondet Bellarminus, Eum per remissionem intelligere totam Justificationem ab initio primæ Dispositionis, quæ Fides est, usque ad plenam reconciliationem. Tunc enim Deus incipit remittere peccata, cum inspirat Fidem, quæ catera orando imperrat dona. Itaque illud, Nihilboni fecisti, intelligitur ante Fidem, sicut etiamid, quod sequitur, attenduntur operatua; neque enim mala dici possunt opera, que fiunt ex Fide. Idita effe, patet è precedentibus & sequentibus; sic enim in prece-

Tomus IV. Controversiæl I.

1142

dentibus ait : Quomodo justificatur homo ex Fide sine operibus ? Apostolus ipse respondes Propterea hoc dixitibi, o homo, ne quasi de operibus tuis prasumere videreris, & operum meriton Gratiam accepiffe. Noli ergo prasumere de operibus tuis ante Fidem, noveris, quia peccatorem te Fides invenit &c. In sequentibus etiam ait, Deus tibi debebat vindict am, dat indulgentiam. Incipis ergo effe in Fide per indulgentiam. sam illa Fides assumià spe & dilectione in-cipit operari bene, & c. Vides, inquit Bellarminus, quomo do peccatorum remissio, idess. Indulgentia, tunc incipit, cum incipit Fides. Proinde ante remissionem peccatorum que inchoatur in Fide, nihil boni fecimus, quia ante Fidem nihil boni potest fieri, ex Fide enim incipiunt, quæcunque sunt bona. In eundem sensum scribit Augustinus, Epilt. 105. Justitiam nunquam vocari Mercedem, quoniam accipit Justitiam pro toto Justificationis beneficio, ita ut in ea includatur Fides etiam, quæ sola non potest esse Merces, cum eam nulla omnino Merita, neque de congruo, neque de condigno præcedant; cætera dona omnia & Gratia & Mercedis nomine possunt adpellari.

cap. 8.

Quarrum nunc sequitur pro Fide sola argumentum, ex iis desumtum Scriptura testi moniis, quæ docent, omnes, qui credunt justificari & salvari. Bellarminus triplici modo responder, ad primum & tertium usus author tate Augustini. De primo sic scribit, Particula omnio potest inprimis recte exponinegative, ut sensus sit, omnis, qui credit, julificatur; id est, nemo sine Fide justificatur, quod illustrat aprissima similitudine Augustinus, explicans illud, Deus vult omnes salves fieri, libro de Prædestinatione Sanctorum. Nam si in una aliqua urbe unus tantum Grammatica Doctor esset, & diceretur, omnesinhac urbe Grammaticam discunt abillo; non significaretur, omnes in ea urbe discere Grammaticam, sed neminem discere sine illo. Sic igituromnis, qui credit, justificatur, quia nemo justificatur, nisi credat; sine Fide enim impossibile est placere Deo. Deterno hac habet, referturinterdum particula omnis ad fingulos credentes, & quidem adfirmative, led tamen non fignificatur, folam sufficere Fidem, sed Fidem justificare & salvare, si nondefint cætera; idest, Fidem ex parte sua semper justificare & salvare, modò addanuraja, quæ simul requiruntur. Itaque sententia scripturæ est, singulas Virtutes, de quibusalibi agitur, videlicer (pem, dilectionem, orationem, obedientiam, &c. ex parte sua perducere homines ad salutem, nisialiunde oriatur impedimentum aut defectus. Arque hoc iplum sancti Patres docent passim, cum admonent, non sufficere Fidem solam. Indè Augustinus etiam, Multi dicunt credo, sed Fides sine operibus non salvat. Alia telimonia dicit se habere Bellarminus in Disputatione de operum necessitate. Cætera nuncprætermittuntur argumenta, quæ nullum ab Augustini anthoritate in responsione Bellarmini habent subsidium.

Tract.10.

Restantigiturtantum illa Augustini testimonia, que ex Évangeli corummente adducit Bellarminus, adque ea pro more respondet. Sunt autem hæc duo sequentia. Prius ex opere contra duas Pelagianorum Epistolas sic habet: Quantalibet Virtuin fulle antiquos pradices justos non eos fecit salvos, nisi Fides Mediatoris. Posterius autem exope-Qualt, 16. re Quaftionum octoginta trium ita: Si quis, cum crediderit, mox de hac vita decesseit, justissicatio Fidei manet cum i o; nec pracedentibus bonis operibus, quia non Merito ad illam, sed Gratia pervenit; nec consequentibus quia in bac vita esse non sintur. Bellarminus respondet ad locum priorem, Augustinum docere solum, neminem sine Fidesalvari, justos proinde antiquos neque per Naturam, neque per Legem Moss, sed per ipsam Christisdem esse salvatos, quia ex rebus enumeratis ipsa sola vim habeat salvandi; quomodo sitres ambularent, & diceretur nobis, nullus est Doctor, nisiille, qui ambular medius, nonintelligeremus, nullum essein terrarum orbe Doctorem præter illum, sed non esseinter cos tres nisi unum Doctorem. Ad posteriorem dicit, Augustinum apertissime loquide Fide viva & charitate perfecta atque formata, qua fine operibus in actuesse potest, sed non in habitu; dixerat enim in verbis immediate præcedentibus, hominem justifican fine operibus Fidem pracedentibus, sed Fidem justificam esse Fidem, quæ perdilectionem operatur. Addit, idem Augustinum in infinitis docere locis, Fidem fine charitate nibil essenififundamentum edificii. Sinitium acradicem fustificationis.

De Justificat. & B.Op. in genere. Lib.I.Cap. V. & XII. & seqq. 1143

Hactenus contra Fidei solitudinem in articulo justificationis coram Deo Bellarminus, more iterum folito Evangelicorum sententiam minus ritè proponens, atq; sic Augustinumimpertinenter utplurimum opponens hac etiam in Disputatione. Magnum certè consensus Augustiniani cum Evangelicis argumentum est, si ea vocentur ad animum, quæ ex Indicelibrorum Hispanico notavi m Vindicus Anti-Thomisticis, ubi hæc eadem quæstio suit tractata. Nimirum, Evangelicorum sententia non ita crudè & nudè concipi debet, ac si qualemcunque Fidem, quocunque etiam veniat significatu, sufficeredoceant ex parte hominis ad Justificationem, in sensu videlicet abstractivo & categorematico, ea folitudine, qua omni comitatu virtutum caterarum destituatur Fides. Minime gentium volunt illud, sed Fidem hic concipiunt in concreto ut sic dicam & senfu syncategorematico consideratam, quatenus similis est arborifrugifera, sinon semper actu secundo, tamen primo. Non quasi virtutes hæ inipso justificationis negotio adtendantur, vel quocunq; meriri respectu concurrant aut cooperentur, sed quia Fides vera, que à Deo in hoc actu requiritur, nunquam est sola & absque Gynecæo aliarum, ut dixi, virtutum, utut non nisi sola ab ipsomet Deo, hominem per verbum & sacramenta, tanquam media Gratiam & meritum Christi exhibentia & oblignantia, justum faciente refpiciatur. Est igitur & manet hæc propositio, Fides solajustificat, exclusiva non prædicati, vid. Krom. sed subjecti, co sensu, quo ex parte Deisola ejus Gratia, ex parte Christisolum ejus meritum dicuntur justificare. Injuriam hinofacit Evangelicis Bellarminus, cum cosstatuere dicit, quod omnes in universum virtutes separent à Fide justifica, quam ob rem vulgo etiam Monopista & Fidesolarii vocantur, cosdemq; committit cum Augustino, quasi diversum & plane contrarium docente; cum tamen, si utriusque partis hypotheses candidè proponantur, summus in hoc etiam Fidei capite possit ostendi, censensus, in quo nunc labore occupabimur contra Bellarminum. Et quidem ut initium siatab examine corum ex Augustino testimoniorum, quibus evincere studuit, Fidem justificare, sed non folam, verum ut initium & radicem justificationis, ut cateris etiam virtutibus relinquat locum, si ipsa inspiciamus loca, unde Bellarminus mutud sumsit arma, manifestum erit, eum hic quoque antiquum obtinuisse, & quidvis è quovis sine judicio coacervasse & collegisse. Posito enim, quod Augustinus dicat Fidem esse initium & radicem justificationis non sequitur tamen, id intelligi debere cum aliqua exclusione, & quasiad medium atq; finem ejusaliz concurrant aut cooperentur virtutes, utpote quod nullibi scripsit Augustinus, neg; ob receptas hypotheses scribere potuit. Primum certe testimonium ex Commentario ad Galatas defumtumid non dicit, præterquam, quod in paucis etiam verbis crimen falsi commissit Bellarminus, id omittens, quod ad rem ipsam pertinebat quam maxime, ut inspicienti locumfiet manifestum. Filii, id est, Dei, fiunt participatione sapientia,id praparante atque prestante Mediatoris fide, scripsit Augustinus, explicans verba Pauli, quibus omnes dixit esse filios Deiperfidem, quia induerunt Christum quicunque in Christo baptizati sunt. Mirum verò, Bellarminum non adtendisse, aut credidisse, quod lectores curiofi id fint observaturi, Augustinum eo sensu Fidem dixisse praparantem, quo eam quoq; dixit prestantem, id videlicet, ut omnes in Baptismi Sacramento induentes Christum fiant filii Dei participatione sapientia. Atqui res ea, qua ita praparat, ut simul etiam praftet, quod expediendum venit, non in principiis folum subsistere credi debet, sed ad consummationem quoque ejus omninò pertinet. Ita dum in secundo Augustinus dicit, Fidem primam dari, ex qua impetrentur catera, tam eleganter in antecedentibus & proxime sequentibus se explicat, ut nisi dissimulasset Bellarminus per truncationem Textus, vix ausus fuisset hac verbalectori candido proponere & propinare. Sicautem scripsitin loco, unde Bellarminus excerpsit, nimirum in libro de Prædestinatione Sanctorum : Exfide dicit Apostolus justificari hominem, non ex operibus, quia ipsa datur prima,ex qua impetrentur catera, qua proprienuncupantur opera, in quibus juste vivitur. Si scripsisset Augustinus, in quibus homo justificatur, habuisset Bellarminus, quod opponeret. Dum verò scripsit, an quibus just è vivitur, habemus Evangelici, quod volumus. Nec omilisset hac verba Bellarminus, nissea tavere nobis dictante conscientia agnovisset. An verò hoc etiam ad fraudem piam vel impiam sit referendum, videant, quibus aperta veritas cur est cordique, vel esse debet. Tertium quoque ex opere de Bono Perseverantiæ inter testimonia veritatis Evangelicæ debet numerari, credete enim in Christum dixit esse initium Christiano, non respectu caterarum virtutum, quas Fidei comites in Justificatione adjungit Bellarminus, sed respectu Patientia, quam in persecutione tanqua fidei justificantis fructum docet esse necessariam, Augustinus verbis immediate of the common Assessed seems Ddd dd 2 grang anomain fequen-

Tom. 1V. Controversiæ 111.

sequentibus. Ubi enim dixit, Quod est initium verius Christiano, quam credere in Christum? Subjunxitstatim: Quis finis melior est, quampati pro Christo? Unde constat apertissime, quo sensu Fidem dixerit Augustinus initium Christianismi. Sed& quartum, ex opere de Spiritu & litera nobis non obest. Dum enim præmisså lege, per quamest cognitio peccati tanquam morbi, primonominatur Fides, perquamimpetra. tur Gratia contra peccatum, deinde (nonoratio, quod Bellarminus vult, sed) Gratia, per quam anima Sanatio à vitio peccatiadcedit, aliis porrò sequentibus, qua Bellar. minus omisit; non diversos recenser actus, qui procul à se invicem sint remoti, quodin fequentibus habet locum, fed nostrum concipiendimodum respicit, qui in eo consistir ut quemadmodum ægrotus manu & ore fiduciali à Medico accipit remedium, per quod sanatur, ita & homo in actu Justificationis per Fidem, quæ & ipsa Donum est, accipiat Gratiamanimæ Sanatricem, quam infequitur fecundum ordinem Augustini is bertas arbitrii, quod supraquoque oftensum, & per eam Institia dilectio, & tandem legis operatio, que non amplius proprie loquendo adipsam Justificationem, de qua hicter. mo, sed porius ad sanctificationem & quotidianam Renovationem pertinent. Quin. tum ex opere sermonum de Verbis Apostoli testimonium iis non legitur verbiscom loco, quo Bellarminus illud legilectori voluit perfuafum; quamvis fi iifdem ibi legetetur. nullum exinde præjudicium crearetur Evangelicorum fententiæ, explicans videlicet structuram ædificii totius Ecclesiæ, non rationem Justificationis, quæ duoiterum sunt diversissima, minimè confundenda. Et hæcde primo Bellarminiargumento contra Fidei in actu Justificationis solitudinem, ex illis Augustini testimoniis, depromto, quo Fidem dixit vel dixisse visus est initium esse & radicem justificationis, circa quod nunc insuper idetiam venit observandum, quod Rhetores communiter ex authoritate Demofthenis folentinculcare, Actionem in Oratore effe primam partem, verum non primam modò, sed & secundam, quin tertiam quoque, utut in hoc similialiquodetiam dissimi-

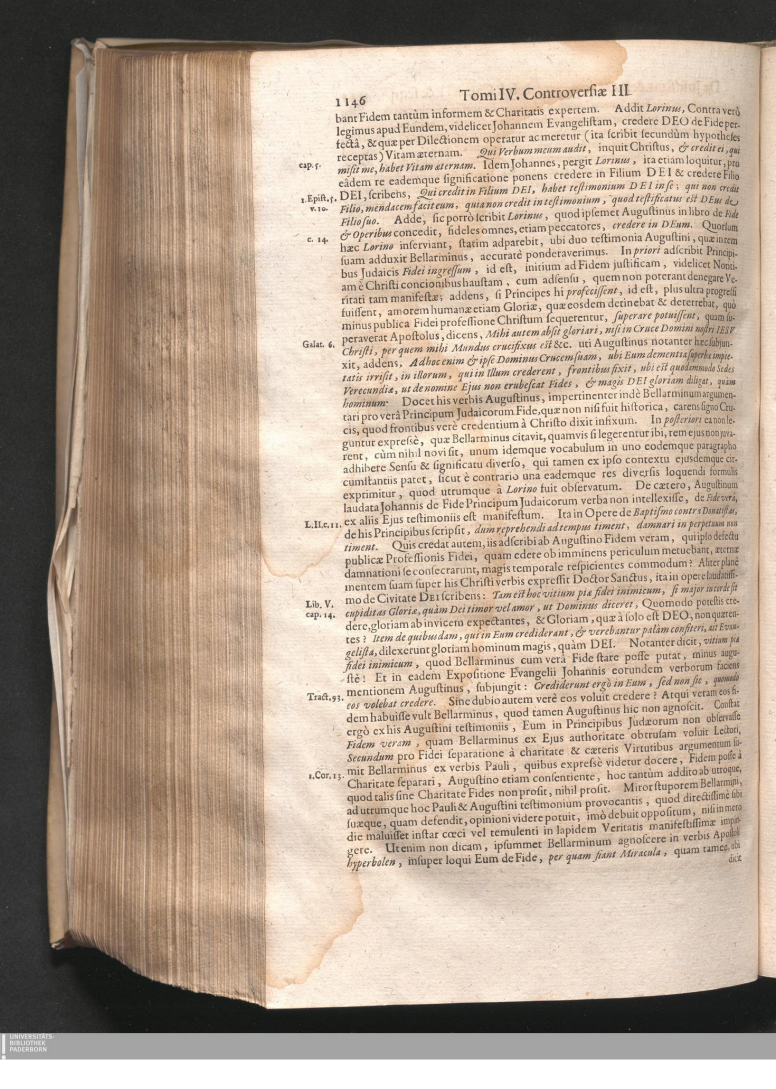
vid. Mend. Virid. p.686.

Sequentur nunc ea, quæ ad cæteras Virtutes Fidei in actu Justificationis comites ex Augustino profert, paucis examinanda, ubi hoc fuerit præmonitum, ea quainge. nere de his Virtutibus sunt dicta, in specie criam de quavis locum habere. Inter eas eminere voluit Davidis & Salomonis, arque ad corum imitationem Syracidis Gnomen & sententiam, quatimorem dixerunt initium sapientie in cujus explicatione Bellaminus Augustinum dixit per sapientiam intelligere perfect am justificationem, perimorem verò servilem, non filialem. Quod adtinet prædicatum hujus sententiæ, videlicet sa pientiam, in Commentario Augustinisupersermonem Dominiin Montereperirenon potui, quod perfecta per eam intelligatur Instificatio. Bellarminus quidem provocat adlibri prioris caput nonum, sed quia Commentarius ille in meâ Editione, qua nunc utor, capitibus destituitur, prolixiorque est, quam ut propter unum modo vocabulum inter alias occupationes evolvatur cum cura, quo proprie sensu id scripserit Augustinus, siscripserit, indicari nunc non potest; hoctantum repetità vice indicato, possehoc etiam in suo quodam modo defendi, ut Timor Instificationis initium dicatur, quia cognitio peccati & inde ctiam poenæ peccati præcedit ex lege, antequam Fides adprehendit Gratiam ex Evangelio. Nonvero sequitur inde, ut subjectum hujus sententia, videlicet Timor, quia dicitur initium sapientia, etiam sit & dici possit talis dispositio meritora, quæ simul concurrat & cooperatur in actu Justificationis, sicuti Fides, hominis justificandi & justificati manus, adprehendit Gratiam Divinitus oblatam, atque Merium Christi sibimet ipsissiducialiter adplicat, utpotè quod neque Timori, qui ad hujus differentiam diciturfilialis, adscribendum est. Sicut enim servilispræcedit, Justificationem, quatenus ex lege dixi agnitionem peccati & ejus pænæ oriri, ista hic filialis demumsequitur, tanquam fructus Fidei justificantis, adeoque neuter in ipso Justificationis actu potest adtendi concurrenter & cooperative, quodipse etiam agnovit Augustinus, util usque differentiam ipso in loco, quem Bellarminus ex nono in Epistolam Johannis Trachatu citavit, notanter oftendens verbis sequentibus: Torquet cor Conficentia petato. rum nondum facta est instissicatio. Et post aliqua ibidem: Aliud est timere Deum, M mittat te in Gebennam cum Diabolo, aliud est timere Deum, ne recedat à te. Ille timos quo times, ne in ignem mittaris cum Diabolo, nondum est castus; non enim venit ex amor Dei, sed extimore pæna. Cum autem times Deum, ne deserat te præsentia ejus, amplishin eum, ipsofrui desideras. Atque huncin modum intelligenda etiam sunt verba, que ex opere de catechiz andis rudibus adducit Bellarminus, ad Institutum præsens, ubidene gotio justificationis agitur, plane inidonea, cum ex Doctrina Augustini, ut in sequenDe Justificat. & B. Op. ingenere. Lib I. Cap. XII. & seqq. 1145

tibus docebitur, sola Fides habeat locum, nullumque Timori, præsertim servili, spatium hic possit concedi. Addantur, quæ supra ad hoc Dictum dicta sunt capite post decimum septimo secundi de Pænitentia Libri. Sed neque spes etiam in hunc venit censum, uti vult Bellarminus, nec Augustinus id dicit, verbis ab Eodem ex eodem libro citatis, sed potius contrarium. Dum enim dicit, hominem audiendo credere, credendo sperare, sperando amare; Ordinem Virtutum Christianatum ab Apostolo observatum, eleganter indicavit, quâ nimiriùm ratione Virtutes hæ invicem respiciant & sequantur, nullo tamen habito respectu ad ipsam Justissicationem, utpotè in quâ folum credere locum habere ex Augustino ostendetur proximè prolixius. Quæ tandem circa Propositum novæ vitæ ac observationis mandatorum Dei, tanquam Dispositionem meritoriam & Justissicationis impetratoriam, ex Opere Augustini de Fide & Operibus, contra Baptismi profanatores activos & passivos in dando & accipiendo, profert Augustinus, scopum minimè feriunt, quia cum his hominibus & hareticis nihil nobis est commune, qui dicimut Evangelicis de cætero ad Canonem Augustini ab ipsomet Bellarm, adprobatum provocantes, quo opera verè bona & Deo grata non pracedere, sed sequi Instissionem dicuntur.

Nunc ut à primo Bellarmini contra Fidei Iolitudinem argumento progrediamut ad secundum, deducere id conatur ex nostris hypothesibus, sed frustra & in vanum, dum eas nectit consequentias, quas Aristoteles etiam redivivus ex orco, quamvis Romano-Catholicus, non agnosceret, nisi quam alios docuit artem ratiocinandi, ipse dudum oblivioni tradiderit, aut Intellectum in rebus Seculi non semper male sanum, sub Obedientia Fidei Romano Catholicæ captivum sieri permiserit. Quam enim sunt hæcimet se contraria, Fidem justificare, cateris Virtutibus tamprasentibus, quam absentibus. Ex antecedentibus quippè constat, Evangelicos Fidem in Justificatione non dicere nudam atq; omni comitatu Virtutum cæterarum destitutam, sed hoc docere tantum, Fidem in actu Justificationis non nisi relative velobjective considerari, quatenus videlicet respicit Misericordiam Dei in Christo & Ejus Passione exhibitam, non tamen omnino missis in Exilium Virtutibus cateris, quarum fructus postmodum Fides ostendit diversimode in homine jam justificato, prout occasio & ratio Christianismi id requirit. Quaminconsequenter prætereà Bellarminus argumentatur vel ponus argutatur, quod, quia sine Dilectione non possit esse sustitua, videlicet Legalis, sieri non possit, ut Fides à Dilectione sejuncta justificet, cum hie non agatur de Justitia Legali, sed Evangelica, non propria & inhærente, sed alienâ, Christi nempè, & Deo sic ordinante per Fidem, non per Charitatem aut aliam Virtutem Theologicam imputatâ. Hinc Augustini eriam verba, quibus ex Libro de Natura es Gratia uti voluit Bellarminus, de quorum Sensu vero suprà quoq; in ventila-tione Quastionis de Distinctione Gratia à Charitate dictum est, huc plane non pertinent, exhibentia distinctionem Charitatis & Justitia inchoate (provetta &) perfetta, qua in Justitia Christi imputatà locum non habet. Ut alia nunc Silentio præteream pluta, quæ otiosà & fastidiosà repetitione sapius inculcat Bellarminus, suis inharens principiis pessimè cohærentibus, inter ea recensendis postulata, quæ nunquam titè probavit, nec etiam probare potuitscujus rei exemplum præber Quæstio, quam secundo huic argumento inseruit de Fide, non qualicunque, sed verà à Dilectione & aliis Virtutibus separanda, Evangelicis, imò ipsimet Veritati, & sic etiam Augustino, qui eam contra Pelagianos & quosvis sui temporis hæreticos animosissime & constanter defendit, imo propriis etiam hypothesibus oppositam. Dum namque hactenus Fidei in negotio Justificationis comites adjunxit Dilectionem, caterasque Virtutes, nunc aperte sibimetipsi contradicens Fidem, & quidem non qualemcunq, ted veram, teparare audet à Dilectione ac cateris Virtutibus:quod an cum antecedentibus possit stare, & annon unum tollat alterum, videant, quibus Leges contradictionis non funt incognitæ. Et tamen ad hoc fuum pogma erroneum, præter infignem torturam uni & alteri Scripturæ testimonio inlatam, conatus est Augustinum quoq; testem citare; quo cum fructu, sequens docebit Examen. Primum occupant locum verbaJohannis Evangelistæ de Principibus Judæorum, quibus Fi- Joh. 12. des ingressius Augustino interprete adscribitur, in qua potuissent proficere; unde Bellarminus per legitimam, ut existimat, consequentiam deducit, veram suisse Fidem. Sed præter Toletum, quem hæc Johannis de Fide Principum Judaicorum verba de Fide Historica intellexisse, Gerhardus & Hülsemannus observarunt, Lorinus etiam testatur, Pereriumin ad Act, Genefin, ubi de Distinctione Augustini, qua aliud esse dicitur credere Deum, Deo, & in Deo cap. Va grelin Deum, agit & notat. EAM NON ESSE PER PETUAM, Riber ection, testimonio, inter velin Deum, agit & notat, EAM NON ESSE PER PETUAM, Riber e ctiam testimonio, inter alia proferre hunc locum Johannis, ubi credidisse dicuntur aliqui in Christum, qui habe-Ddddd 3

o-



De Justificat. & B. Op. in genere. Lib. I. Cap. XII. & leqq. 1147

dicit nihil aliud este, nisi ipsam veram Fidem Christianam, nemo prudens non videt, quam imprudenter hoc sit dictum; hoc ante omnia venit adtendendum, quod prædicatum apud utrumque, Paulum videlicet & Augustinum, Subjecto minus sit adæquatum, de quo hicagitur. Quidenim, an vera Fides non & nihil prodest? Hoc neque Paulo, neque Augustino unquam venit in mentem, aut venire potuit. Quia enim secundum receptam Logicorum regulam talia sunt pradicata, qualia permittuntur esse à subjectis, & versa vice, neque Paulum, neque Augustinum tam absurdos suisse credendum est, ut veræ Fidei, tantis alias laudibus decantatæ, omnem usum, fructum, profectum & incrementum denegaverint, tanquam rem inanem eam jactantes. De Paulo res extra dubium est apud eos, qui in Scriptis Ejus non omninò sunt hospites, utpotè qui tanta hic & ibi Elogia adscripsit vera Fidei, ut majora non potuerit. Quos Fidei scripserit Panegyricos Augustinus, prolixius hic recensere minus est necessarium. Præterquam enim, quod fingularem scripsit de Fide & Operibus librum, plurima huc pertinentia continentem, in aliis etiam Operibus non paucis læpissime Fidem veram ita commendat, ut sibimet ipsi in faciem contradixisse & scripsisse credi deberet, si sidem, quæ nihil prodest, provera habuisset. Concordantia, quas antehac ex Augustino Dominicanus quidam Parifinus maximo labore collegit, plurima suppeditant hujus rei documenta. Sed & breviores, qui Operibus Augustini urplurimum vel præmittuntur, velsubjuguntur, Indices rerum & verborum, sufficientia præbent testimonia; è quibus dum Indices Purgatorii, quæ ad confessionem Veritatis Evangelicæ videbantur pertinere, exesse jusserunt, juxta observationem suprà è Vindiciis Anti Thomisticis repetitam, satis manifeste oftenderunt, Augustinum non à suis stare partibus. Atque utillud ex eo etiam loco fiat certum, quem ex Opere de Trinitate pro se citavit Bellarminus, iniisdem Vindiciis Anti Thomisticis jam monui, Augustinum hic quoque totum p. 829. esse nostrum, utpote verbis à Bellarmino laudatis hac immediate subjungentem. Propter quod Apostolus inquit, In Christo Jesu neque Circumcisio, neque Praputium aliquidvalet, sed Fides, que per Dilectionem operatur; sic eam discernens ab ea side, que et Damones credunt & contremiscunt. Agnoscit igitur Fidem sine charitate aliam esse ab ea, que per Dilectionem operatur, sed non æque agnoscit illam ut hanc esse veram quin potius Fidei Dæmoniacæ dicit esse similem, de quâ tertium nunc agit Bellarminiargumentum, ut Fidem veram fine Charitate & exteris Virtutibus esse posse doceat, è verbis Jacobi nemini non notis desumtum, Augustino iterùm in subsidium adsumto, & quidem duplici è scripto. Primò ex opere de Civitate Dei, ubi prolixè Ja-1,21,026. cobiverba de Fidesine Operibus committit cum verbis Pauli de salvatione quasi per Ignem, ostendens, quomodo ea conveniant, hâc inter cæteras observatione inserta: Quisquis sic babet in corde Christum, ut ei (neque) temporalia & terrena, nec ea, qua licita sunt atque concessa, praponat, fundamentum habet Christum. Si autem praponit, etsi videatur habere fidem Christi, non est tamen in eo fundamentum Christus, cuitalia praponuntur; quanto magis si salutaria contemnens pracepta committat illicita, etiam non praposuisse Christum, sed postposusse convincitur. Verum hæc non hypothesi Bellarminianæ, sed Evangelicorum Sententiæ inserviunt, ostendentia, Fidem sine operibus videlicet bonis, è contrario cum operibus malis, videri quidem esse Fidem, scilicet veram, sed non esse, utpote Veritatis sundamento destitutam. Deinde ex libro de unico Baptismo, ubi quidem comparat Sanctus Doctor Fidem vel potius Fidei Confesstionem Petrinam cum Demoniaca, sed non alio respectu, quam historico, qui ad Notitiam pertinet atque adsensum, de quo hic non agitur, uti sepe notatum. Hine post laudata Jacobi verba, quæ Fidem exhibent næmoniacam, notantur scripsit: Eos, qui de Deo verum credunt & male vivunt, Damonibus comparavit, non tamen il-lud ipsum verum, quod de DEO credunt Damones, propter odium Damonum negando destruxit. Concedit nimirum Fidei pamonica Veritatem historicam, non justificam & falvificam, de quâ hic agitur. Ideò in præcedentibus etiam scripsit: Confessio Petro fructuosa Petro, Damonibus pernitiosa. Et iterum : Eadem Confessio rettos adjuvat Catholicos, perversos condemnas hareticos. Que omnia egregie juvant Evangelicorum Sententiam. Eademratio esteorum, quæ ad quartum pro Fidei ab operibus bonis & cæteris Virtutibus separatione argumentum exverbis Christi Judicis ad æternum damnandos secundum Augustini mentem observat Bellarminus, videlicet quod Christus cos sit increpatus, non quia in Eum non crediderint, sed quia non fecerint

Opera bona; dum immediate ibi hæc tequuntur: Nam profecto ne sibi quisquam de Fide, que sine operibus mortua est, aternam promittat Vitam. Propterea omnes segre. gaturum se dixit gentes, qua permixta eisdem utebantur pascuis, ut adpareat, eos Illi dicturos, Domine, quando Te vidimus illa & illa patientem, & non ministravimus tibi? qui in Eum crediderant, sed operari bona non curaverant, tanquam de ipsa Fide mortua ad Vi Bina hie vice Pater augustus Fidem vocat mortuam, tam perveniretur aternam. quam Bellarminus demonstrare satagit veram, & tamen ad Ejus consensum & authoritatem ausus provocare. Sicuri neque melius successit negotium in quinti argumenti deductione, ubi si non aliqua pro more omisisset verba in Augustinitextu, ex quo contra Evangelicos se armavit, non potuisset aciei se committere. Pauca sunt ea, sed talia, quæ litem terminant. Leguntur autem media inter ea, quæ Bel-Opus Fidet est Dilectio, inquit Augustinus. Pauld ante indicavit ordinem & officium Virtutum Theologicarum in homine jam justificato, cur Fides primum, Spes secundum, Charitas tertium juxta recensionem Apostoli. cam occupet locum, & quid quævis agat at que efficiat peculiariter; non quafi Fides justifica, & fi perseverans, etiam salvifica, sit absque Spe & Charitate, quarum utraqueindivulso nexu Fidei est conjunctissima, sed quia quævis suo in Christianismi initio, progressu & fine fungitur officio singulati, utut mutuo semper ad se invicem respectu, Fide inprimis primum, medium & ultimum, adeòq; omnem occupante locum. Hinceriamsi dicit, Quodcredit, Fidei est; quod operatur Charitatis, non separavit Fidem à Charitate, aut hancabilla, quin potius filia Matri conjungit, in proxime sequentibus scribens, Opus Fidei est Dilectio. Quamvis etiam subjunxit, Dilectio vacare non potest, nisi & nihil mali operetur, er quidquid porest, boni operetur, neque sic tamen separavit Charitatem à Fide, quia pramilitimmediate, Opus Fidei est Dilectio. Atque sic utrobique prærefutavirobjectionem Bellarmini, nisi hoc etiam non obstante maluisset Lectorem fraude non pialeducere. Patet hinc etiam Innocentia comparationis Fidei cum Igne, quam à Luthero propositam trustrà adlatravit Bellarminus. Imò hinc quoque manifestum evadit, quid respondendum sit ad reliqua ex Augustino testimonia, quibus porrò Bellarminus conatut demonstrare, veram sine Charitate Fidem esse posse. De primo ex Opere de Trinitate pauloante dictum est. Secundum è Commentario in Epistolam Johannis iisdem verbis munitur, quibus antecedens è Commentario in Pfalmos, Opus Fidei dilectio est, ut adeò nihilopus sit addere plura, Tertium quoque ex Opere de Spiritu & Litera seipsum explicat, quomodo videlicet intelligendum fit, quod Fides dicatur impetrare Charitatem, verbis & proximè sequentibus & antecedentibus. Sequentia hæc habent: Neque enim effet innobis, Charitas videlicet, quantacung, sit in nobis, nisi diffunderetur in cordibus nostrisper spiritum Sanctum, qui datus est nobis. Quo ipsomet indicavit Augustinus, Fidem non meritorie Donum Charitatis impetrare & post se quasi trahere, sed potius una secum adferre. Inde etiam in proxime antecedentibus ex Apostolo scriplit, Hac est Fides, que per Dilectionem operatur. Quæ verba quoties inculcavit, quod numero fereinnumero factum est ab Ipso, toties Fidei & Charitatis unitissimam conjunctionem Lectoribus Neque aliud dixit aut seripsit in Commentario Johannao, quin

Tract. 83, suis commendavit. potius illud ipsum, quod hactenus; ut mirum & hic possit videri, ausum suisse Bellatminum huc Lectorem ablegare. Clara funt verba, Damon credit, nec deligit; nemodiligit, qui non credit. Quid aliud his voluit Pater Sanctus, quam Fidem Dæmonis non esse veram, msi quatenus Veritate nititur historica, quia destituitur dilectione. E contrario inquit, ubi Dilectio est, ibi necessario Fides & Spes est. Si hæc accuratius perpendisset Bellarminus, vix Lectori authoritatem Augustini obtrusisset. Deverbis ex Opere de Agone Christiano, ad que itidem jubet Lectorem respicere Bellaminus, sub finem præcedentis Controversiæ dictum est, nec opus est ibi monita hierepetere, cum Lectorqualicunque præditus judicio hue possit adplicare. Que pretereà in responso ad quartam Evangelicorum pro Fidei & Charitatis indissolubili vinculo ex Epistola Johannis objectionem quasi ad mentem Augustini profert Bellarminus, scribens, Apostolum ibi de Fide formata loqui, que per Dilectionem operaur, ad fraudem quoque non piam referri debent. Quamvis enim Augustious in verborum, quibus utuntur Evangelici, explicatione, unde paulo ante etiam notatu dignam observationem habuimus, seribat, loqui & agere Apostolum ibide

De Justificat. & B. Op. in genere. Lib. I. Cap. V. & XII. & seqq.

Fidei, que per dilectionem operatur, quod Evangelici dudum ex Apostoli doctrina didicerunt & hactenus omniratione defenderunt, non tamen hanc Fidem dixit formatam, vel docuit, dilectionem esse formam Fidei, quod Bellarminus lectori voluit persuadere, quasi ex authoritate Augustini, quod in posterum bono cum DEO ulterius ostendetur peculiari Quastione. Inter id tantum hoc notetur, illud quoque responsum in præsentinegotio esse Bellarmino adversarium. Nam si ex abundanti concederemus, & fecundum regulas logicorum ad hominem & ex concessis vel præsuppositis vellemus disputare, possemus contra Bellarminum ostendere, quia Apostolus describit veram Fidem, cujus formam ipse Bellarminus dicit esse dilectionem, sequi Fidem, quæ destituitur dilectione, non esse veram, nisi Ecclesiæ sidem sine formå velit obtrudere Bellarminus, non fine maxima absurditate. Patet ergo ex Augustini etiam sententia contra Bellarminum, Fidem veramnon esse posse sine charitate, si non semper

effectiva, faltem adfectiva. Hâc operâ nunc defuncti rectà pergimus ad tertium principale argumentum Bellarmini contra fidei in actu Justificationis solitudinem, quod à remotione causarum cur sola Fides secundum Evangelicos justificat, procedit, tela eorum ex Augustino retorquere conantis. Et quia in hoc negotio Lutheri Versio ob insertionem vocabuli Sola venit defendenda, videndum omninò, num Augustinus à Bellar mino oppofitus eidem in Apostoli mente explicanda sit adversarius. Et quidem ad caput defensionis prius, quo idem dicituresse ex sententia Pauli, hominem justificari Fide sola, ac sine operibus legis, quod ultimum expresse legitur in tertio Epistolæ ad Romanos

capite, urget Bellarminus teltimonum Augustini ex opere de Pradestinatione Santtorum, de quo dudum monuit Hulsemannus noster contra Hagerum, disputare ibi san Aug.pag. ctum Patrem non de officio Fidei & operum, verum de utriusque Doni origine, adversus m. 999. eos, qui operum quidem initium à DEI gratia esse concedebant, sed non Fidei, sumto & seqq. indè argumento, quod Apostolus Fidem ab operibus distinguit ; de distinctione inter Inda & Ifrael ab Augustino adhibita monens, aptam fuisse illam ad refutandum adversarios, qui ideò volebant opera à Fide exclusa, quasi Fides non ab eadem gratia donaretur, sed ante gratiam esset, eamque mereretur, hac insuper addita observatione, nusquam dicere Augustinum, Apostoli mentem esse, quod opera absque gratia DEI facta solum excludantur ob officio justificandi, de quo quaritur inter nos, sed operum hoc effe officium,ut in eis juste vivatur. Patet hinc, quam impertinenter Bellarminus Augustinum Luthero opposuerit. Neque melius præcessit negotium ad posterius caput Defensionis, quo ex ejusdem Apostolimente pro Lutheri Versione idem oftenditur esse, hominem justificari sola Fide, ac gratis, quod ibidem Paulus habet, Bellarmino mutilatum adducente ex Augustino testimonium, quod ubi integrum exhibebitur, non Luthero, sed potius Bellarmino opponendum idesse constabit. Legitut illud in Epistola post centesimam sexta hoc verborum tenore: Nam dicat sibi, si ex side quomodo gratis? Quod enim Fides meretur, cur non potius redditur, quam donatur? Non dicat ista homo fidelis, quia, cum dixerit, ut merear lustificationem, habeo sidem, respondetur ei, quid enim habes, quod non accepisti? Cum er go Fides impetrat Iustificationem, sicut DEVS unicuique partitus est etiamipsius sidei mensuram, non gratiam DEI aliquid meriti pracedit humani, sedipsa Gratia meretur augeri, ut aucta mereatur perfice. Perpende hae Lector Veritatis studiose, & vide, annon Bellarminus singulari studio hunc mutilaverit locum, ne Veritas Evangelica sit in aprico, ac Augustini consensus cum Luthero siat manifestus. Qua ex opere Confessionem contra vim Fidei in negotio Justificationis adprehensivam porrohabet Bellarminus, infantilia sunt & non merentur refutari; cum nemo mediocriter peritusignoret, quam diversimodè quid dicatur adprehendi, & quam alia plane sit ratio, qua Fides adprehendit gratia Dei merito Christi vid. Meis. oblatam, alia itidem, qua charitas Fidei comes propter ipfam hanc gratiam Fide acce-p. III. ptam amplectitur Benignissimum datorem, quod hicattendisse, objectionem Bellarmi- pag m.348 ni crit refutasse, que non nisi ex ignorantia Rhetorices, que locutiones etiam. Metaphoricas suis commendat auditoribus, ortum traxit.

Quartum nunc sequitur principale argumentum Bellarmini contra solitudinem Fiderin Justificatione ex vi vel virtute Relativa, ea objiciens Augustinitestimonia, quæ Fidei merirum aliquod adscribere videntur. Sunt illa numero tria, quorum mentem & fensum breviterindagabimus. Primum è præfatione in Pfalmum trigefimum & primum Bellarmino directiffime est oppositum, ut mirum sit, ausum suisse illum id Evangelicis

Tom. IV. Controversia III.

1150 opponere. Continet illud verba, quibus sententiam Apostoli expressit Augustinus, ad objectionem respondentis, quama Bellarmino omissam operæprætium erit hic etiam legere : Si Fides nihil prodest mihi sine charitate, charitas autemubi suerit, necesse est, ut operetur, Fides ipsa per dilectionem operatur, quomodo ergo justisicabitur homo per fidem fine operibus? Respondet ipse Apostolus, cujus verba ad Augustinimentem exhibuit Bellarminus, que dum expresse negant, merito operum Fidei gratiam accipere hominem, clarius testimonium contra Bellarminum dare non potuit ad Apostoli sententiam Augustinus, adhuc uberius eam confirmans verbis sequentibus : Noli ergo presumere de operibus ante Fidem, noveris, quia peccatorum te Fides inventt, & site Fides data fecit justum, impiuminvenit, quo faceret justum. Nullum hic meritum Fidei, nullum ante Fidem, verum id indicatur tantum, quid Fides in homine efficiat & operetur data coli tus. Et quia ad Commentarium Augustini in Epistolam Pauli ad Galatas provocatmin per Bellarminus, quafi ibidem legantur eadem aut his fimilia, dum nulla adducit verba, posset lector responso jam dato contentus esse, nisi talia occurrerent, non quidem ad caput primum, uti vult Bellarminus, sed secundum, quæ magis adhuc sententiam Bellarmi ni insirmant. Sunt autem hæc, quæ ibi legunturinter alia: Vr oftenderet, quod vivit in illo Christus, & quod in carne vivens in fide vivit Filit Dei, non sui effe merit, sed grand ipfius, videlicer Christus, inquit, qui me dilexit & tradidit seip sum prome. Proquemique nisi pro peccatore, ut eum justificaret. Satis aperte docet augustissimus Doctor, nullum fibi, nullum fidei suz Paulum adscripsisse meritum, sed omnem & Christiinse, & suam in fide vitam foli gratia & charitati ejus adscribendam esse, ideò nimirùm mortui, ut ju-Stificaretur. Quid clarius iterum & apertius contra Bellarminum dicere autscribetepotuit ad Paulisententiam, Augustinus, totus & hic, quantus est, à partibus stans Evangelicorum? Secundumalia continet sub setestimonia aliquanto specialiora, idtameningenere demonstrantia, quod sides dicatur initium Institue, ac per hoc causa sit formalis inchoata Instificationss. At præterid, quod sub initium Examinis locum Augustininhae Controversia dictum est, quo videlicet sensus fices ab eodem dicatur, vel potius dicivideatur initium Institia, an autem exinde sequatur, quod sit formalis causa Institutionis inchoata, idemque Augustinus sie docuerit, peculiari mox Quastione videbitur; ex ipilusmet Bellarmini recognitione interim est manifestum, quod in hac re sibinon semper similis fuerit, quodtotum hoc negotium non parum facere potest suspectum. In ipfa autem recognitione, ne illam scio prætermittamus pede, dum Augustini aliquam ex opere ad Simplicianum facit mentionem, non plane nullius erit operepretium, videre, an sancti Doctoris mentem rue expresserit Bellarminus. Certess ipia iterum verba perpendamus, prout in ipiomet loco leguntur, patebit, neque hic fine fuco rem fuam egiffe Bellarminum. Augustini verba hæc funt: In quibusdam tanta est fidei gratia, quanta non sufficit ad obtinendum Regnum Calorum, sicut in Catechumenis, sicut in ipso Cornelio, antequam Sacramentorum participatione incorporaretur Ecclesia; in quibusdam verò est tanta, ut jam corpori CHRISTI & Sancto DEI Templo deputentur. Templum enim DEI Sanctum est, inquit Apostolus, quod estis vos. Et ipse Dominus inquit, Nisi quis natus fuerit ex aqua & Spiritu Santo, non intrabit Regnum Coelorum. Fiunt ergo inchoationes quadam fidei, conceptionibus similes, Non tamen solum concipi, sed etiam nasci opus est, ut ad vitampirveniatur aternam. Equidem, quid circa hac Augustini verba sit observandum, non nescio. Verum hoc tantum nunc lectorem Veritatis studiosum observare velim, aliter longè hæc verba legi apud Augustinum, quam ea Bellarminus adduxit; nec ita facile cuivis esse obvium, quomodo ad præsens Institutum inserviant, ut Evangelicorum sententia possint opponi, quia non agimus de inchoationibus tantum Fidei, quas conceptionibus Embryonum similes esse dicit Augu stinus, sed de ipsa Fide justifica, eaque non prout opus considerata, vel quate nus est initium Justitiæ operum, quæ ipsam sequentur Justificationem, sed qua tenus est medium illud adprehensivum Divinitus ordinatum, quo Justitiam CHRI STI imputatam sibi adplicat & propriam quasi facit homo peccator in actu Justifica-

Id iterum notasse, quod sæpius venit inculcandum, facilitatem eòmijorem præbebit ad cætera, quæ ex Augustino objicit Bellarminus, respondendi. In genere provocat ad Apostoli testimonium de fundamento prædicationis Evangelicæ ac Augustini explicationem, scribentis in libro de Fide & operibus,
Fidem

De Justific. & bonis Oper in gen. Lib. I. Cap. XII. & legg. 1151

Fidem Christi vel in Christum esse fundamentum illud. Sed non vidit præ Mentis coccitate Bellarminus, se hocipsomet Evangelicorum tueri & siemare sententiam, qui hoc idem cum Paulo & Augustino docent. Quamvis enim fortè in co videatur vis oppositæ, quam defendere satagit, opinionis esse, quod Fides ideò dicatur fundamentum, quia sit initium Iustitia, quod intendere videtur Bellarminus; supra tamen jam est ostenfum, Fidem tale dici & effe mitium, ut etiam sit & dicatur medium, quin & certo respectu finis, velid, quod ad ultimum ducir finem, videlicer fruitionem æternæ Beatitudinis, non camen fine comitatu Virtutum cæterarum, spei & charitatis, quas ranquam sorores, nisi malit quis dicere filias, semper indivisim habet secum, nec unquam firmissimo sibi unitas vinculo dimittit. Atque hinc explicantur etiam cætera ex Augustino testimonia, quæ in aciem contra Evangelicos produxit Bellarminus, præfertimilla duo, quæ ex fermonibus de Verbis Apostoli habet, quorum prius docet, Hominem incipere à Fide, vide icet historica, quam Dæmonibus etiam ex Sententia Jacobi adscribit, cui in homine, ut vera videatur esse Fides, necessario adjungi debeat spes & charitas, non quasi homo vel sperando vel diligendo justificetur, sed quia homo justificatus verè se credere per spem & charitatem oftendit. Posterioris quæ sit ratio, ad quintum primi principalis argumenti testimonium monui, unde responsum huc venit repetendum. His accedit locus ex laudata ixpius Prxfatione in Plalmum trigelimum & primum, quo sanctus Pater laudavit Abrahami in Filii oblatione obedientiam, commendans tanquam opus magnum, sed ex Fide, & cujus in Fide agnoscit radicem, non eo sensu, quasi Fides tantum esset initium Justitiæ & Justificationis, uti vult Bellarminus, verum quod sequentia docent verba, quia nisi ex Fide ortum traxisset obedientia Abrahami, Deo non placuisset. Si enim hoc prater fidem rectam faceret Abraham, scribit Augustinus, nihil illi prodesset, qualecunque i ud opus esset. Rursum si sicteneret fidem Abraham, us cum ei Deus imperaret offerre sibi Filium suum immolandum, diceret apud semetipsum, non facio, & tamen credo, quia me etiam jussa suaconzemnentem liberat Deus, Fides sine operibus esset mortua, & tanquam radix sine fructu sterilis atque arida remanerer. Pater, quod Augustinus hic non egerit, neque etiam agere pocuerit de initio Justificationis, quia Abrahamus filium immolare justus à Deo jam fuit justificatus, sed de radice filialis erga Deum obedientiæ, quam ex sententia Apostoli vocavit Fidem, quod tamen ex schola Spiritus S. profectum una exosculantur & amplectuntur Evangelici. Nune super adhuc sunt in quarti hujus argumenti principalis tractatione decem ex Augustino loca, ex quibus argumentum speciale tertium deducit Bellarminus, porrò ostensurus, quod pro potissimà habet ratione, Fidem impetrare & mereri Justificationem & remissionem peccatorum, adeoque non solum per modum Relationis justificare. Ea antequam trutinæ imponamus, præmonendum est, verbum mereri in Patrum, & ita eriam in Augustini scriptis, exusualiorum quoque probatorum in Latinitate scriptorum, significate idem quod simpliciter impetrare, adeoque nullum creare Evangeli- vid Meisis corum Sententia pro solà Fide relativa, non meritoria, prout Doctores Papai putant, p. 206. præjudicium, quod observasse posthac eriam in Quæstione de Meritis operum eritusui, D. Dannh, nunc verò responsum suppeditabit ad illas ex Augustino objectiones, quibus Meritum Christ. propriè & in rigore sic dictum Fidei adscribere conatus est Bellarminus. Ut igitur stricturis quasi brevibus eas expediamus, prima ex opere retractationum semetipsam explicat saris clare in sequentibus verbis à Bellarmino omissis. Quamvis enim non reprobat à le antehac in Expositione quarundam Propositionum Epistolæ ad Romanos scripta, quod Fides inchoet Meritum, in proxime tamen & immediate sequentibus oftendit statim, quale Meritum intelligat, nimirum, non ur homo ex Fide tanquam ex Merito juffificetur, quod probandum fuit, si Bellarmini glossa deberet obtinere, sed, uti expresse scribit Augustinus, ut per Munus Dei bene operentur, videlicet electi, quos paulò ante nominavit, per Munus DEI nihil aliud quam Fidem intelligens, quasi Matrem operum bonorum, Munus DEI ideo vocans Fidem, ut omnis respectus Meriti proprié sic dicti proscriberetur hâc ratione in Exilium. Eadem ratio est objectionis Secunde ex Epistola post centesimam quinta, utpoté que itidem satis clarè indicat, quo sensu Fidei meritum adscribatur. Ut enim ad varias lectiones non provocem, quas variorum Augustini Codicum & edictorum &

- 1- u- e-

Tomus IV. Controversiæ II.

1152 manuscriptorum inspectores observarunt, uti hic etiam in quibusdam legitur, Necipse Matth. 11.

peccatorum remissio sine aliquo est merito, si fidelu hanc impetrat, non uri Bellatminus & alis habent, si Fides hanc impetrat; sequentia iterum verba docent, quale Meritum Fi dei ex Augustini sententia sitadtribuendum. Restat, inquit, ut ipsam Fidem, unde omnis lustitia samit initium, non humano tribuamus arbitrio, nec ullis praceden. tibus meritis , quoniam inde incipiunt bona quacunque ( NB, idem est , quasi scripsis. set, qualiacunque) sunt Merita, sed gratuitum DEI donum esse fateamur, si Gra tiam veram, id est, sine meritis cogitamus. Satis clare mentem suam expressione Doctor sanctus, nec ulla indiget explicatione, modores agatur serio & absque suco. Terria objectio ex Epistola sequenti codem respicit, commendans Fidem, qua merent gratiam benè operandi; Benè operandi, inquam, non justificandi, de qua hic fermo est. Uberius hociteru ex more docet in proxime sequentibus, scribens: Hant enim Fide volumus habeant, quaimpetrent charitatem, qua sola verè operatur benè, isti fratres nostri, qui muti de suis operibus gloriantur. Non igitur respicit Fidem, prout in actu Justificationis consideratur, sed prout homo justificatus per eam opera charitatis exercet, quod contra falam Bellarmini fossam venit observandum, cui id ipsum e diametro adversatut, quodaliun le ex Augustino inculcat, opera bona accedere justificato, non pracedere justificandum, ut mo posthac loco docebitur prolixius. Quarta etiam objectio ex Epistola post centesman & quadragesimam quarta nihil aliud indicat, quam ordinem divinum ante & post Justificationem, quod, quemadmodum Lex hominem ducit ad agnitionem peccan ranquam morbi, ut de Medico sit sollicitus, ita Fides justifica, utpotè gratuitum Deidonum pratet ipsam Justificationis gratiam imperret, id est, secum & post se trahat Spiritum largiorem, videlicet plura Spiritus S.dona & bona, quibus homo justificatus semper magismagisque exponatur, ut ita de Virtute ad Virtutem fiat progressus, ac quotidiana accedant ab hoc Spiritu nunquam in fidelibus justificatis otiolo incrementa. 2uinta objectio ex opete de spiritu & literâ urget idem, discrimen inter legem factorum & Fidei vel credendorum exhibens, & in sequentibus porrò explicans: Lege operum dicit Deus, fat quod jabos Lege Fider dicitur Deo, da quod jubes. Ideo enim jubes Lex, ut admoneat, quidfaciat Fide, id est, ut, cui jubetur, si nondum potest, sciat, quid petat; si autem continuò potest, & obediente sa cit, debet etiam seire, quo donante possit. Quibus sic stantibus, non solum omnis Menti proprie dictiratio cessat in ipsa Justificatione, sed etiam in sequenti eam renovatione, de qua hie loquitur Augustinus. Sexta objectio suprà quartum in primo argumentopincipali occupavit locum, debitumque accepit Responsium, hic cum nausea Lectorisnon reperendum. Septima ex libro de Fide & Operibus explicat Christi verba, quibus regnum Calorum vimparidixu, quod Augustinus monet non ideò dictum esse, qua mali etiam tantummodò credendo & pessime vivendo perveniant in regnum Cælorum, sedquiard tus illepravaricationis, quem sola Lex, id est litera sine spiritu jubendo faciebat, credendo solvitur, & violentia Fidei Spiritus S. impetratur, &c. Non examino in præsens hanc Explicationem Augustinianam, quam Barradius etiam plerorumqi aliorum PatrumSentenuas adducens iplo damnavit filentio; verum hoc tantum Lectori considerandum telinquo, an violentia Fidei, de qua hicagit Augustinus, aliquod importet Meritum, quale quidem Bellarminus desiderat? Quocunque enim vertas vel Christi verba, vel Augustinigiosam super ea, nullum inde incurret in oculos, nisieorum, qui vident alijs suvisibilia. Ottova objectio ex opere contra adversarium Legis & Prophetarum, ubi Fides dicitur impense Charitatem, nobis non adversatur, uti ex hactenus dictis & sæpius inculcatis constat, nunquam Fidei fratrum Charitatis, per quam Arbor bona demonstratur, denegantibus. Nona responsium accepit suprà ad secundum primi argumenti principalis testimonium. Decimatandem ex opere de Gratia & libero arbitrio, uti catera omnes, currit itidemextrametas, quia non quæritur, quid Fides possit in homine jam justificato, de quo hic loquitur August. sedin ipso actu Justificationis, an videlicet aliquem habeat meriti respectum, quem neque post Justificationem Fidei adscribit Augustinus, sed ostendit tantum, quod Fides, id est, homo sidelis per orationem devotam impetret à Deo uberiorem Gratianin præceptis ejus ambulandi, & in bono perseverandi. Atque sic demonstratum sufficienter, malè Bellarminum his Augustini testimoniis thesin præscripsisse, quod Fideijusti cet per modum Meriti, cum ex omnibus nullum fuerit idoneum, ex quo idpossit quacum que etiam ratione exiculpi, nobisque potius suerit visus arma suppeditasse, quibus a stram de Fidei solitudine in negotio Justificationis tueri ex authoritate Augulini

## De Justific, & bonis Oper in gen, Lib, I. Cap. XII. & seqq. 1153

Nam portò venit ostendendum, quam frustra laboraverit idem Bellarminus in respondendo ad argumenta, quibus nostra confirmarisolet sententia. Et quidem ad primum, quod extententia Pauli operaremover à Justificatione, notat primò contra Evangelicos, distinctionem interlegem factorum & fidei seucredendorum, quam-Apostolus habet, non itaintelligendam esse, quasi lex sidei excludat opera, lex sactorum verò excludat fidem, sed potius legem fidei requirere rotius Decalogioblervationem, idque dicit Augustinum demonstrare præsertimin opere de spiritu & litera, ex que hactenus non semel restis fuit auditus. Ut, quid de hujus distinctionis sensu sit habendum, pateat, in antecessum de bet notari, non venire hic in Controversiam, an lex Mosaica vel Testamenti Veteris scripta in eo differant à lege Christi & scriptis Novi Fæderis, quodillatantum operafide exclusâ, hæc autem solummodo fidem exclusis operibus requirant, quod videtur tanquam aliquid absordi Evangeticis impingere Bellarminus, quamvis contra fas & aquum; sed illud hic disputari, an, ubi Paulus articulum Justificationis explicans, legem factorum excludit, sola lege fidei contentus, per legem fidei intellexetit talem, quæ simul requirat opera & observationem mandatorum ? Evangelicinegant, Bellarminus adfirmat, provocans ad Augustinum, qui tamen totus stat à partibus Evangelieorum. Omnia que hac pertinent adicribere, prolixum nimis esset. Sufficiet totius tractationis summam adponere, quamiple Doctor Sanctus sub finem exhibet sequentiverborum tenore: Colligimus, non justificari hominem praceptis bona vita, nisi (NB. nisi) per sidem tesu Christi, hoc est, non lege operum, sed lege sidei, non literà, sed Spiritu, non factorum meritis sed gra-tiagratuita. En, Lector, sidem Bellarminianam! Vix certe credidissem, Bellarminum Lectori hoc objecturum, nisi ipla loci, ad quem provocavit, inspectio fraudem hanc detexisset. Sed illud etiam, quod secundo ad primum Evangelicorum argumentum notavit, fidem desiderat aliquantò majorem. Occupatus nimitum suit circa resutationem sententia de Fidesolain Justificatione, & opponit verba Augustini, quibus Doctor lanctus impugnat errorem Pelagianorum, Justitiam legis in lege sine gratia defendentium Quo id jure, quâve injurià ac disputandi perversitate vel imperitià sit factum, judicet iterum Lector qualicunque judicio præditus. Non vacat excutere loca, quæ partim verbotenus adduxit Bellarminus, partim citavit, cum status Controversiæ, in quâtum versabatur Augustinus, ostendat, nihilea ad præsens negotium suppeditare, quod possit inservire. Insuper, quod tertio notat, ad prætentem non pertinet controversiam, neque evertit doctrinatn Evangelicorum, utpotè, quæ in Justisscatione non requirit fidem tantummodò historicam, quam Damones etiam habent, sed fidem veram, quæ ex Apostoli sententia per dilectionem operatur, etsi hæc operatioin Justificatione non attendatur, sed in co, quatenus hac sides separat sidelis Dei ab immundis Damonibus, uti scribit ibidem Augustinus. Falsus prætered & Bellarminus, velomninò falsarius, Lectorem fallere studens, quasi in codem loco Augustinus scripsisset, non exclusi opera, qua fiunt ex fide, nimirum à justificatione, de quâ agirur, cum nihil simile in toto legatur textu, quem citavit, sed contrarium potius, videlicet, operasunt ex side, non ex operibus sides, ac per hoc ab Illo sunt nobis opera justitia, à quo est ipsa fides, de qua dictum est, Iustus ex side vivis. Et in fine capitis, Quia & ipsa opera bona nobis ex Deo sunt, à quo nobis & sides est & dilectio, propterea Doctor gentium etiam ipsam aternam vitam nuncupavit gratiam. Nullahic mentio justificationis, & quia bearitudinem æternam ex Apostolisententiavocat non Meritum, sed Gratiam, necalize funt hujus, quam illius caufæ, manet, Augustinum quoque nullum hicoperum habuisse respectum. Sufficit insuper, quod Bellarminus contra non paucos Interpretes suarum partium ad mentem Pauli à Justificatione excludit opera Fidem pracedentia, quam explicationem quoque dicitesse Augustini, & quidem non dubiam, sed constantem & omni modo verissimam; quæ Confessio non parum juvat Evangelicorum sententiam hactenus defensam, præsertim si iteratò ea attendantur, quæ ad citata Augustini restimonia sucrunt observata. Quæ adduntur ex libro de Natura & Gratia, itidem non opposita sunt Evangelicis Doctoribus, sed Naturalistis, qui ex lege & lumine naturali adhuc hodiè etiam Deo grata exhiberi posse opera putant, contra quos alia occasione pluribus agitur, nobis jam ultrà progredientibus.

Igitur secundum nunc sequitur argumentum, ad quod tamen præter ea, quæ sæpius jam ex Augustino occurrerunt, nihil aliud habet Bellarminus, quàm quod Apostoliverba de sustitua Dei ex Fide in Fidem, cujus sub initium Epistolæ ad Romanos meminit, non præcise ad mentem Augustini adsirmat exponidebere de Fide prædicatio-

Leeee

nis & adprehensionis, sed intelligi etiam posse de Fide imperfecta & perfecta seu per charitatem formata. Atqui si lemel licet & liberum estab Augustini sententia in explica. tione Apostoli discedere, quidni alias etiam hoc erit in libertate interpretis posini Præterea intertot diverlas antiquorum & recentiam luper hoc Apostoli loco senten. tias an potiorem elegerit Bellarminus, meritò dubitatur. Esthius certè, ubi pleralo, tecensuit, hanc Bellarmini omisit, non omissurus, si aliquam ei inesse verisimilitudinem censuisset, aliam planè substituens, à Bellarminiana longius remotam, videlicet, quod Paulus judicare voluerit, Institiam, qua quis coram Deo justus est, Fide comparari, & con. tinuo nutriri, conservari, augeri & perspici debere, tanquamnon satis sit ad lustitiam simel credidife sed oporteat lustitiam ex Fide adeptam semper ex Fide nutriri, quam expositione seribit congruere intentioni Paulinæ, declarante subjuncta probatione ex Prophets. Suppeditantibus cam Theophylacto & Occamento ex antiquioribus, ex recentioribus au. tem Sasboldo, Pererio & Immanu El Saa, quibus ex nostris addo Mylium, ex antiquis Ca. lovius adcenser Clementem Alexandrinum, quorum frante sententia maner sola Fides ex parte hominis organum & instrumentum in negotio justificationis, quod hicest demonstrandum.

Ad tertium porrò argumentum, quod Evangelici solentin hac Controversiaur. gere, & particulam Gratis ab Apostolo in cadem quastione adhibitam proponit, Bellarminus est quidem prolixior, sed ed etiam tædiosior, quia ut plurimum ea repetit, quæ non semel hactenus debitum acceperunt responsum. Ita quæ ex Epistola Augu-Rini post centesimam quintà & lexta iteratò inculcavit, supra jam sunt exempla, partim ubiactum est de decem Augustini testimoniis ad quartum, partim de duobuse. juldem ad tertium principale argumentum, nec actum agere videri potest consultum. Hoc tamen non prætermittendum est, quod, quia præter Dominicum à Soto, aliietiam, quos vocat Catholicos, Evangelicis in exclusione Meriti, videlices humani, & propriè sic dicti, à justificationis gratiavidentur consentice, quæstionem esse putat Bellam. fere de solo nomine, addens, hoctempore quam maxime necessarium esse, utillud, & quidem de congruo adhibeatur, in gratiam Lutheranorum, omnia tollentium merita, quia codem usus sit Augustinus in quæstione contra Pelagianos, merita justo amplius extollentes. At, sicuti cessabit de solo nomine quastio, si illad rice explicetur, & co sumatur sensu, quo Patres orthodoxi quondam usurparunt, ita dispar omninònen est ratio Controversia, qua Augustino quondam cum Pelagianis suit, & cujus ratione Evangelici à Tridentinis Patribus anathemati sunt subjecti, quamvis per Deigratian hactenus scruto. Ibi Pelagius cum suis naturæ etiam merita extulit, hic quidem videnrur ea excludere Doctores Papæi; verim fireceptas præfertim hypotheles de operib. irregenitorum respiciamus, de quibus suprà peculiari actum est tractatione, non adeò proculab illis videnturesse remoti. Quod verò Augustinus, non obstante Pelagianorum opinione de Meritis etiam ante Gratiam, voce Meriti nihilo minus legitut ulus, feculi genio est adscribendum, qui tamen non uno in loco sufficienter suam explicavit mentem, quo sensu hanc adhibet vocem, ne qualecunq: præjudiciumgratæposfit exindenasci. Nobis autem Evangelicis à Synodo Tridentina damnatis alia jamincumbit necessitas, ut ab hac voce in hoc præprimis Artículo abstineamus, nesul quacunq; ratione colludere videamus iis, qui nobis omni modo, stantibus & nulla correaione molliendis hypothefibus, non videntut saltem, sed revera suntirreconciliabiles, quia incorrigibiles, atq, sic indigni, in quorum gratiam Grammatica, qua Patres otthodoxos constat ulos, mutetur, & voces, quæ sunt rerum signa, ac juxta vulgarem loquendi formulam siçut nummi valent, aliis exponuntur lensibus, quam ab ustadum legimus, quorum alias amplectimur sententias, uti proximè ulterius monchaur. Et quamvis Dominicià Soto & lequacium contra meritum propriè sic dictumarguments non ex asserespondeant sententia Evangelicorum, juvattamen veltribus verbis Bellarminiresponsiones examini subjicere, utveritas exhaceriam collisione comagn patescat. Et quidem ad primam debet observari, utur Augustinus hancsententiam Fides meretur remissionem peccatorum, expresse & verbotenus non retractacit, conimrum sensu acceptam, quo Evangelici hodienum intelligunt, & ipsummet Augulin. intellexisse, ex parallela ejus doctrina est indubium, retractaffe tamen eo seniu, quo Papzi pelagianistantes cam accipiunt, per retractationem ejus opinionis, quantehas initium Fidei putavit ex nobis esse, co non obstante, quod posthac itidem docuit, Fl dem inchoare Meritum, cujus sententiæ mentem orthodoxam suprà ad primimex de cem testimoniis jam ostendi. Quæ ad secundam objectionem ex Augustino loca pro-

## DeJustific. & bonis Oper in gen Lib. II. Cap. III. & seqq. 1155

poluit, inantecedentibus ad liquidum funt deducta, ultimo tantum excepto, quem ex Commentario in Johannem exscripsit, sed ita, ut crimen falsi apertissimum commiserit, verba proximè sequentia omittens, in quibus tamen lux manifesta adparet, quod erroristenebras potuisset dissipare, nisi nebulas incauto Lectori objicere maluisset. Comparat nimirum sanctus Pater cæcum à nativitate Christi beneficio oculoru usui restitutum, certo quodam respectu cum Publicano, quem Christus alibi Pharisco opposuerat, corrigens ipsius cœci sententiam, quâ dixerat, scimus, quia Deus peccatores non exaudit, si, inquit, Deus peccatores non exaudiret, frustrà publicanus ille oculos in terra demittens & pectus suum percutiens diceret, Deus, esto propitius mihi peccatori. Et ista Confessio meruit Iustificationem, quomodo iste cae as illuminationem. Si hoc quomodo adtendister Bellarminus, potuisser omnino & debuisser hoc testimonium omittere, utpotè plus damni suz inferens sententiz, quam commodi. Ad terium objectionem benè habet, quod verbum mereri in hoc negotio ex Augustini mente per verbum impetrare explicat Bellarminus, id enim hactenus volunt Evangelici. Quod verò addit, Augustinu non fidei solum, sed etiam dilectioni meritu justificationis tribuere, quam falsum sit, ex iis potest esse manisestum, quæsub initium huius examinis sunt dicta. Ad quartam ca recoquit, quæ supra jam exparte proposuerat, de stylo Augustini, observans, incredibile videri, eum impropriè hoc verbo merendi ulum, utpotè in Latinitate ab ætate primaversatum, citatis tribus locis, ubi propriissimè existimat hoc verbum esse adhibitum. Medius è Commentario in Johannem modò sustinuit examen, nune de primo & postremo breviter videbimus, quid statuendu. Prior legitut in Epistola post och gesimammona, atqs sichabet: Quamvis superbus dives, qui induebatur Purpura & By fo, & quotidie epulabatur splendide, mortum apud inferes torqueretur, tamen si pauperis ulcerosi, qui ante januameius jacebas contemtus, fuisset misertus, meteretur & ipse Misericordiam; & si pauperi illi Meritum esset impia, non Iustitia non utig, ab Angelisin Abraha gremium, qui dives hic fuerat, tolleretur. Sed ut nobis oftenderetur, nec inifto paupertatem per se ipsam divinitus honoratam, nec in illo divitias fuisse damnatas. sed in isto pictatem, in illo impictatem suos exitus habuisse, sic suscepti impium divitem cruciatus ignis, ut tame pium pauperem susciperet Sinus divitis. Aperte latis indicat Doctor Augustus, quid utrobiq; er nomen Meritieft verbum Mereri voluerit intellectum, videlicet exitum utriusque. Namalioquin, si dives per solam erga Lazarum misericordia, side verà non accedente, potuisset divinam mereri misericordiam in impetranda salute æterna, Pharisæi Elecmosynarii non ultimum in regno cœlorum occuparent locum, contra Christi prognosticum satis clare expressum; & nist per Fietatem Lazaro adscriptamintelligatur fides verâ, Iustitiam non propriam, sed imputatam adprehendens, unde Meritum est apud Deum, ostendi pervelim ab aliquo Bellarmini hyperaspiste, quanam alia secundum hypotheles Tridentinas gavisus dici possit Lazarus Justitia ? Sequitur locus posterior Augustini, in quo Bellarminus putat propriam Meriti & merendi significationem legi, ex enarratione Psalmi post quinquagesimum primi secundum Ebræos desumtus, ubi Psaltis Regii verba sic explicantur: Et à delicto meo mundame. Quo merito? Medicus est, obser mercedem. DEVS est, obser sacrissicium. Quidhabes, ut munderus? Vide enim, quem invoces, sustum invocas, odit peccata. Si justus est, vindicat in peccatis; si justus est, utiq nonpoteris auferre à Domino Des Iustitiam eius. Implora misericordiam, sedadtende lustitiam. Misericordiaest, utignoscat peccanti; lustitiaest, ut puntat peccatum. Quidergo: Quarit Misericordiam, peccatum remanebit impunitum? Raspondeat David, respondeant lapsi, respondeant cum Davide, ut misericordiam mereantur, sicut David, & dicant, Non, Domine, non crit impunitum pescatum meum. Novi Iustitiam eius, cuius misericordiam quaro. Non erit impunsium, sed ideò nolo, ut tume punias, quia ego peccatum meum punio; ideo pero, ut ignoscas, quiaego agnosco. Ad plurimum fallie & fallitur Bellarminus, sivel ipleputavit, vel Lectori voluit persuasum, quasi Augustinus fuerit cam absurdus, aut Davidem existimaveritista suisse paradoxum, ut crederet, agnitionem peccatiin hominerationem habere pœnæ alicuius meritoriæ aut meriti proprie sic dicti. Hoc certè si verum esset, Caini & Judæ insignia fuissent merita, quibus uterq; misericordiam mereretur, Judas præsertim, utpote apud quem agnitio peccati non solum verbalis, sed insuper etiam punitio realis suit. Atq; hac etiam ad objectiones Romano-Catholicorum ex Augustino. Nunc alia porrò contra Dominicum à Soto & sequaces, ad Evangelicorum sententiam in hoc capite propius accedentes, urget Bellarminus, interque alia ad classicum Johannis locum, quo Deus vocatur fidelis & justus, ut remittat nobis peccata, si confiteamurea, observat, Apostolum loqui de remissione venialium, qua justo Dei judicio bonis Iustorum meritis reddatur, Augustino ex opere de correptio-

o-IS,

of-

12-

oi-

[-

m

nea

el.

ois o

in.

110

26

de.

ne & gratia ad testimonium vocato. At præterquam, quod Augustinus in ipso super hanc Epistolam Commentario expresse observat, Apostolo non solum de levibus peccatishic esse sermonem, de quibus notanter scribit, quod homo, quamdiu carnem portat, non posse non ea habere; hîc loci, quem Bellarminus citavit, nulla planèmentio huius testimonii Johannæi occurrit, ut in adlegatione error videatur commissius, du bium, an à Scriptore, an Typographo? Catera qua ex Epistolis post centesimam quinta & fexta, item ex Præfatione in Pfalmum 31. vel juxta Ebræos fecundum, itera. to reproducit in aciem Bellarminus, ex antedictis suum habent sensum, nec indigent uberiori explicatione, cum satis aperte Evangelicorum sententi a adstipulentur Ad quartum nunc properamus argumentum, ea exhibens Scriptura testimonia, qua omnibus in universum credentibus sine ulla exceptione lustificationem & Salvatio. nem adscribunt, ad quæ Bellarminus partim negative, partim adfirmative responder ex Augustino. Prius huncio modum, ut dicat, posse hæc scripturæ loca de side exponi negative, quaratione monet Augustinum explicare verba Pauli de voluntate DE omnes salvandi catholica & universali. Verum, quod antehac non semel fuitobler. vatum, in explicandis scriptura dictis non valet, ut dicatur, potest sic exponi, sed exvisceribus & circumstantiis Textus ipsescopus dicentis vel scribentis debet adtendi; neq semper ex voto procedit negotium, siad loca, quæ videntur parallela, siat provocatio, quasi regula sit constans & perpetua, hæc vox vel particula hocinloco sicintelligitur, ergò in illo etiam sic erit intelligenda, quia parallelismus non rarò singitur, ubi planenullus est. Ita quamvis Pauli locus, de quo suprà contra lansenium ex Peta. vio & aliis, prævio etiam ipfomet ac consentiente Bellarmino, prolixius estactum, admitteret hanc particulæomnis explicationem negativam, cuius tamen lenlus verz adfirmationis exaliis Augustini testimoniis fuit ad o culum demonstratus, non lequeretur tamen, quod idem sensus obtinere deberet in aliis scriptur a locis, de alioplane argumento agentibus. Nimirum Pauli locus agit de universali, ut dictumest, voluntate Dei, quæ alias vocatur antecedens; in præsenti quæstioneautem agitut de voluntate Dei, certo quidem sensu etia universali, propter universale medium, quodomnibus proponitur hominibus æternum salvandis, sed tamen in col m tata & quasiconditionata, ob quod etiam dicitur consequens & particularis, quia non omnes hocutum. tur medio, & eatenuslargimurfacile, latere in Christiverbis, caterifq; Apoltolonum testimoniis, quæ omni in universum credentiæternam salutem adscribunt, occultam negationem, hoc videlicet fenlu, quod nemo fine fide salvetur, atq; sic etia in anteces. fum justificetur, qua tamen negatio minime debet opponiapertissima adfirmationi, multo minas comparari formulæ loquendi, qua in libro de Pradestinatione Sanctorum ad locum Pauli de Voluntate Deicatholica qualitercunque explicandum ulus legitur Augustin, utpore hucimpertinentissimæ & nulla omninoratione quadranti. Etquia Bellarm, ipie in posteriori responso sensum admittit adsirmativum, est illudinstattestimonii veritatis pro sententia Evangelicoru. Quod enim annectit, subintelligi debere, si non desint catera virtutes, Fidei Comites & pedissequa; ab initio hujus examinisest ostensum ex Augustino, quo sensuid verum fit & admittendum, neg; cumnausealectorivice iterata proponendum.

Super nunc essent insuper vindicanda Augustini testimonia, quæ pro sidesolain justificatione hactenus Evangelici Doctores numero non pauco vel parco cellegennt, nis Bellarm, pleraq; dissimulásset, binario tantúm contentus, ad quæ etiam tamieviter respondit, ut quasi desatigatus à labore prolixiori, manus Evangelicis victas dedisevideatur. Nam quod ad testimonium ex opere contra duas Pelagianorum Episolas simile detribus adduxit comitibus, tam frivolum est, ut tyronem in rebus Theolog, pudere debuisset tantæ inanitatis, Lectorq; brevi etiam præditus judicio sacilèposit subodorari, aquam hæsisse Bellarmino, nec habuisse, quod aptius opponeret. Ad locumex opere Quassionum 83, urget sidem charitate for matam atq; persectam, qua examinate ad sequentem proxime pertinet Gontroversiam; cætera sunt partim indubia extra Quæstionis statum, partim in antecedentibus sussicienter explicata, atq; nuslam imperantulteriorem moram. Stathimirum sententia Evangelicorum, Augustini authoritate nunc confirmata, Paulum, imò ipsummet Christum, tessem omni exception majorem, & verè maximum agnoscens, quod homo peccator coràm Deo justicas tur, & sic etiam in æternum siat salvus, Sola Fide, quod erat demonstrandum.

LIBRI II. CAPVT TERTIVM&seqq.

De Iustificationis caus à formali.

P Rætermissis omnibus, quæ prolixius habet Bellarminus de varietate sententiarum apud