UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R.P. Leonardi Lessii E Societate lesv Theologi. In D.
Thomam De Beatitvdine. De Actibvs Hvmanis. De
Incarnatione Verbi. De Sacramentis Et Censvris.
Praelectiones Theologicee Posthvmeae
Lessius, Leonardus

Lovanii, 1645

R.P. Leonardi Lessii E Societate lesv Theologi In Ill. Partem D. Thomae De
Incarnatione Verbi Paelectiones Theologicae Posthvmee.

urn:nbn:de:hbz:466:1-72898

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-72898

R: P .
EEONARDI LESSILI

E SOCIETATE IESV THEOLOGI

IN III, PARTEM D. THOME

D E

- INCARNATIONE

A B R B ] |

PRELECTIONES THEOLOGICA
POSTHVMA.

OLIM IN ACADEMIA LOVANIENSI

Anno M, D.LXX XV Il primum,
iterdm M. D. X C V. propofite.

BT

Tam in vita , quim 4 morte Aucoris

plurimorum votis ad prelum
expetica.







L

Ad Tettiam Partem D, Thoms

D

E

INCARNATIONE VERBI DEL: -

INDVCTIO
PDe Obiedo buim Tertia Partis.

Riufquam ad prime queftionis ex-
licationem  accedamus , enodanda:
unt quzdam preludia progmij loco:

DVBIVM L

Duod fit ohicllum [en materia huins
Tertie Partis?

5 Efpondeo, heacpars continet tres Tratta-
Piifie ;tus, quidiverfam habent materiam fubie-
Tmie  Ctam. Inpnmo, agiturde Chrifto Redemptore
priis.generis humani , diuind humanaque natura con-

(tanre, ciufque excellentii y memitis, & fatisfa-
Gidnibus, acfijﬁjuc humanitatis myfterijs 5 vique
ad quaft.60. In Secundo, de inftrumentis quibus
redemptionis meritum nobis applicat 5 nofque
iuftificat: qua funtfeptem Sacramenta, In Ter-
tio, agit de refurretione, vitaque beata ; quaelt

finis noftrg redemptionis & iuftifications,
i Itaqué primi Tratawus obicGum, eft*Chri-
Tendaras [tus Dems & Homoy quia hic agitur deadmirgs
4 Incarga= bili illa vnione 5. qua effeGtum cft vt eadem per-
git:ﬂ:f: {ona effer Deus & homo ; & deijs, qugexhac
ot Dess ¢ YRIOTE tanquam proprictates quedamfequuntur,
Romo, . Non tamen hic agitur de omnibus que ad natu-
ram diuinam & humaram pertinent, fcd ikla fup-
ponuntur cx 1, parte. Vndehgc tradtatio ordine
doétring pofterior eft 1. parte, inquade divina
& humana natura feorfim agitur, Polterior etiam
eft parte 2.5 tum quia tractatio finis, prioreft
traftatione mediorum : atqui canfa finalis In~
carnationis fuit libevatio A peccatis, coflatio gra-
tig, & virrurum, & beatifudinis ; de quibusagieus
in parte 2 : tum guia confideratio eorum quz
natur fu# nos ordinant in finem vltimum,,. priox
cft, quim que foliim cx pofitiva Dei ordinatione

ad falutem difponunt.

Dices, Chriltus Dominus eft quid ﬁngufaréi‘-

M:;M-O defingularibus autem non eft fcientia, vt dicuns
& cyhifto Philofophi ¢ crgo Chriftus non cft obieGtum
poffiefle  hanus {cientiz. : ;
fuigsria, Refpondeo Primd , Theologia confiderat

communcm rationem vnionis hypoﬁatic;z: con-
tentam in hoc individuo; qua ratio cft commu-
nicabilis multis: Deus enim omni creaturg ra-
tionali hypoftaticé vniri poteft; ficque Theplo-
Fia confiderat illud fingulare, fub racione forma-
1 voiuerfalis, PR

Refpondeo Secundo, D ﬁngulnr?bus pozeft
<fle fides, quatcnus fubfunt divinz reuclationi:

& itaexillis tanquam cx fidei principijs poffunt
colligi neceffari¢ conclufiones modo Eiemiﬁco.

Addo, Multa tra&ari in Theologia, non tam
modo fcientifico, quam hiftorico; vtfunt, ge-
fta Chrifti & San&orum; & mulia fa&ta divinz
potentiz 5, cllum per modum exemplorum vel re-
rum mirabilium adducuntur ; vt exillis mores
informentur, vel diuine perfectiones melills in= ¢
telligantur, Huiufmodi feré funt qua habet Dy
Thomas i qugft. 7. viquead'6o.

DVBIVM-IL

ankm’n dinidatur hic Primus Traliate
qui ¢ft de Chrifto?

R Efpondeo, In quinque Partes. Prima cft,
De vnione Verbi & humana nature, & de
jjs que hanc vnionem fequuntur. Secunda efty
e natinitate eins feu ingreflu in hunc mundum,
Tertia , De progreflu vite illivs, miraculis, alijf-
§ue operibusi. Quarta ; De morte Chrifti, feu
egreffu cx hoe mundo. Quintay De regreflu ad
Parrem ; refurrcStione, s alcenfione; fcfsione ad:
dexteram Patris,,

DVBIVM. IIL

Viriom_hoc myflerium conuenienteyr
dicainr Incarpatio?

Efpondeoy Eth olim quidam Catholici ye- 4
R viti fint vei hac voce , vt ait Athanafius fer- Inearas-
mone dé Deiparay neviderentur {entire cum :“::’%“::‘
Apollinasiftis Chriftum folem carnem fumplifle pina,
{itic anima rationali; tamen recepta cltab Eccle-
fia: & Patribus, faltem 3 tempore Concilij Ni-
caniy in cuins Symbolo habetur, Er incarnatus eff,
& deinceps politum eft in aliorum Conciliorum
Symbolis, Omnes etiam Patres ca voce viuntur,
Cyprianus lib. 2. contra Tudzos cap. 2. Ambrct
{inis toto libre de Dominice Incarnationis Sacra-
mento. Auguftinus lib. 1c. de Ciuit,cap. 29 Cy-
gillus lib.1. in Toannem cap. 15. Vocatur esiam
i Grecis carspamaots , id eft , Inbrmanatio : L3 Inbumas
Damaftenus lib, 3. cap. 6. & cap. 11, de Ortho- #4/0,
doxa fide = & Concilium Ephefinum inepiftola
ad Neftorium. Vocatur etiam aliquando Coipi- coppara:
ratio + ita Terrullianuslibro de'carne Chrifli ; virio,
& Hilazius, :

Aq Aducrte




2 Quzf. 1. De connenientia

Aduerte tamen , nomen Incarnationis efle con-
Conneni?. uenientilsimum, Primo, quia Loannis 1. ver{.14.
tiffme di- dicitur Verbum caro factum eft: quod nihil eft alind,
z:;;{:‘p quim Verbum Incarnatum. Vbi_nfmliuc carnis,
* iuxta phrafim Hebream, intelligitur totusho-
mo :. ficuti Luca 3. verll 6. Videlut omnis caro fa-
Iutare Dei 5 id eft, omnis homo, Genell6. verfi12.
Omnis ¢aro corruperar Vidin fwam . Deé quo vide
D. Auguftinum in Enchiridio cap. 34. & lib.14.

de Ciuit, cap. 2.

Secundd, Quia indicat id quod videbarur dif-
ficilius, & magis a Deo alienum; vode magis
infinuat pietatem & amorem Deierga homines,
quim alia nomina : quarc merit6-1. ad Timoth.
3. verfl 16. dicitur Manifefte magnum effe pieratis
Sacramentum, quod apparuitin carne.

Tertio, Quia caro includit animam; non enim
sffumpfit carnem mortuam, fed vivam,

Porro, nomen Oeconomis, quo etiam multi Pa-

6 . tres in hac materid vtuntur , potius fignificat

Vocatur ipfam Déi'extraordindriam ordinatioriem, & dif
etiam Ote penfationem, qua confticuit affumere naturam
conomin,

humanam, & in ¢i falutem noftrd operari, quim
ipfam Incarnationem. Sed Incarnatio et cffeétus
illius Oeconomic; ‘quaim ob rem etizm interduin
Ogconomnia dicitur.

DVBIVM 1V

Pisim bec Traclatio preflantior iz caterss
Thevlogte partibist
: R Efpondeo, Effe praflantiorem, excepta el
7 qug cft de ditlina natura, & perfonis diuinis.

Tucarnationis. Art.1. Dub.1:

Ratio eft, Quia Incarnatio eft excellentifsimum Praflay
diuinorum opcrum , omni fermone ineffabilis, cateris
omnique intelligentid ignotas fcilicer compre- T#luie
henfiué; vtait Dionyfius lib. de Diuinis Nomi. 2* 4
nibus ¢, 2, Vnde poit Trinitatis mylterium nihil
fublimius Incarnatione Verbi,

Secundd, Quia ficut dininitas cft ymiverfalis
caufa (alutis noftre efficiens, ita Chriffusincar-
natus eft yniverfalis caula meritoria, ex qua om-
nia media, quibus ad vltimum finem perucni-
mus, dependent: ac proinde praftantior eft cius
tractatio, quam omnium mediorum.

Hinc {equitur, Eam effe maximé propriam . 8
Theologiz Chriftianz. Cuius fignum eft , quod Solis Chri.
licet gentiles Philofophi, ‘gulta deijs, que ad‘@f;::":i:'
alias Theologi= partes pertingnt , difputauerint, .
vt denatura diuina , de creatione mundi, de
Angelis , de virtutibus & vitijs ; tamen nihil vn~
quam de myfterio Incarnationis- cognofcere po-
tuerunt . Aded illud praprium eft Chrifliane
Theologiz. Quare Auguftinus lib. 7. Confell;
cap. 9. legifle quidem dicit fe in libris Platonis
corum : In principio erar Verbum ,- & Verbum crar
apud Deum, ¢ Deus erat Verbum, & omniaper ipfum 8
fattafunt, nunquam tamen fe legifle, ¢ Verbum
caro faitum eft. Similia habee Anguftinus Lib, 10,
de Ciuit. cap.29: Nec mirum, quia gentibus
hoc myfterium ftultitia videbatur, ficur & Iu- »
deis ignominia; vt Apoftolus ait, 1.ad Corinthil,
riverl 23

QVAESTIO PRIMA

De conuenientia Incarnationis.
In feba Articwlos dinifa.

w3

ARTICVLVS 1

Vtrum conueniens fueric Deum
imcarnari #

Efpondetut affirmatiuéy Et Pro-
¢ ¢ Batur teftimonio - Damafceni &
> Dionyfiy Arcopagite.

%  Notandum cft, Supponere D.
< Thomam Incarnationem effe pof~
: fibilem: fort¢ ided quiaid directe
s probati non poterat; fed folirm poterant folui ar-

gumenta contraria ;quod fiet in fequentibus. -
Occurrunt hic quatuor Dubia:

DVBIVM L

-

Parim [epofita redermptione generss humaniy
[t perfe conueniensDenm incarnavizid eft.
Viriins prater redemptionemn generss humani,
[int alique rationes, ob quas potuer'sn hoc effe
conneniens ? e
R Efpondeo effe. Probatur,Quiaid cft conne-
L -\ nicns Primo, diuing bonitati: fecundo, per-
fectioni vniverfi : tertid, humanz natdra,

- Quod dinin bonitati conueniens fit , Vil

Probatur’s' Quia boni eft cdmunicare feipfimy e conue.
vtdocer Dionyfws cap. 4. de Diuin. Nominib: niens disi=
ergo decet fummum bonum , fummé communi- #¢ Benite:
care feipfum: atqui hoc fit-per myfterium In-
carnationis: ergo decuit diuinam bonitatem car-
nem aflumere. * Vbi

Nora; Non effe de ratione boni,commuhicare
fe'adtu s fed effe fui communicativum ; id eft; cffe
perfectum vt pofsit fc communicare, & ad hoc
habere quandam propenfionem. Communicare
autem {e a&u , eft fignum bonitatis, & operatio
illi maximeé confentanea.

Petes; Quomodo communicat feipfum fum-
mé in hoc myfterio 2

“Refpondeo: Tripliceter: Primd, In genere

ciufe formalis : * quia non aliquam perfectionem Cmimrm;-
¢teatam'& limitatam, fed fuam increatam & im- cario per
m_cnfam COmmunicat creatur#;ita vt creatura in- incarsa-
cipiat efle immenfa. Secundd, Ingenere caule #omems
efficientis : quia creaturam facit effe Deum. ,':f;z,;.
Tertio, Ingencre caufe finalis: quiamaximé ser,
allicit nos, per hoc opus, ad {ui amorem & ftu-
dittm. Vide D, Auguft. in Enchiridio cap. 26.
& lib.10. de'Ciuit: eap. 29. Explicatur exemplos 4 /imithi
Si lux fol® efler perfe {ubfiftens extra globum
folis, & poneret fuipfam efficienter & formaliter
: s iniplo

il




e ——— e

Quatt.i. De conuenientia Incarnationis. Att.a.Dubai, 4 -

in ipfo globo folafi , communicaret feipfam fum-
mé per modum caufee efficientis & formalis {i-
muls fed refpe@u noftri; per modum caule fi
nalis; nam perhoc maximé excitaremur ad illam
videndam ; & amandam; maximé fi anté fuiffet
incognita. ALk ~E: 4

Aduerte ; I alijsrebus, communicationem
formalem & effectinam; né effc relpectu ciufdems
nani forma® fubieéto quidem fuo formaliter fe
communicatynon effeétiué ; tei autem productz,
effe@iud tanttims non formaliter.

4 Dices, Deus communicat {eipfum excellentio-
ri- modo per gencrationem @ternain : ergo com-
municatio Incarnationis, non eft fumma,

Relponded, - Communicatio illa per genera-
tionem, cft omnind naturalis, nccpoteft fieri
creature, vade abfoluté cft fumma: fed commu-
micatio per Incarnationem 5 {umma eft, nonab-
foluté , {od refpeétu creaturz ; & inter commu-

Desé feed~ picationes ad extra, {euliberas; Nam cum Deus

1’:;';:':'}“‘ ¢ominuicet fe creaturis quadrupliciter 3 Primo,
vaataris  Tribucndo cuique {peciem & naturam y que eft
qusdrs-  imitatio & qnadam participati uralis diuini
Midier,  ¢ffe : Secundd, Tribuendo natu¥eirationali vir-
tutes {upernaturales donaque gratuita, qua funt
participationes altiores diuinarum perfetio-

' num 3 Tertid, Tribuendo naturz rationdli lu-
. men gloriz , quo particeps fit diuine beatitudi=

. Jii8 ; & ornamenta quernafuralia {katui glqriafo
confentanea : Quarto denique ; Dando 1llis non
aliquam fui participationem & veluti particus
lam, fed feipfum totum, fecundum totam fuam
immenfitatem ; quod fit per Incarnationem hae
quartz, eft fumma communicatio pafsibilis.
$ - Dices, Deus communicat {cipfum totum Im-

mediaté in beasitudine 5 quia per feipfum im-
mediaté mentibus beatorum vnitur ; ergo ad
fummam communicationem non erat neceffaria
Incarmatio . Decinde, magis feipfumr commu-
nicaflet, fi omnes perfone aflumpfillent 3 & fi plu-
fes nawra fuiffent affumpea ; vel etiam totum
vniverfum, :

Refpondeo ad primum ¢ Communicatio illa,
quéd Deus fe communicat beatis, clt extrinfeca.
Sicuti lux folis, communicatus oculo dum vide-
tur; ita Deus dicitur beatis communicar'i, quate-
tenus ipfe immediaté videtur, & per feipfum con-
curriv ad illam vifionem efficiendam. InIncar<
natione autem Dens per feipfum intimé commu-

Incarnatio
fu,urn
communis
dationem
beatorum,

nicatur creature; & in illa corporaliver inhabitat,,

ita v creatura fit Deus.

Refpondeo ad fecundum.Inilo cafu commu-~
nicaffer fe magis extenfiaé 5 non intenfiuc = atqui
it extenfiua communicatioy non eft per fe primo in-
dorem per. TEDA,quia termino caret;{ed intenfiua: non enimr
{edboiriem, pertinet perfe primd ad perfeftionem operum

Bei, vttot, ch torfint indiuidua jfed diftin&io
generum & {pecierum. ;

Adde , Quod non fit pofsibiley vt fit fumms
communicatio extenfiua. Vode fufficiebat, vt yna
pérfonaaffumaree vnam paturams quod erjid per-
tinet ad commendationer huius mylfterij, nempe
vtin toto vniuerfo eflet viicum & fingulare.

Secundd , Quod conueniens fit perfetioni

Eff conue- VIIUCHi;
wiis perfe. |/ Rrobarur Primd, Quia ad vaiverfi perfectio-
f::jﬂ; wni= nem quodammodo pertinebat, vt ex ommbusre-

*  rumordinibus conflarer , quo Deo effet quim fi-

N

Communi-
£atip extd-
Jfina, non

millim\?m : ergo preter ordinem natur® 5 gratiz
& gloriz , copfentaneum erat, vttamquam o
nium complementum, etiam effet ordo, fiue gra-
dus vnionis hypeftatice:. - . ;
Probatur Secundo ; In omnibus rebus creatisy
vna tantiim perfona eft in vod natura;inDeotres
perfona funt in yna natura : ergo vt elfent omnes
differentiz rerum, fonueniens crat, vt vna perio=
na effet in duabus naturis, Simili namgue modo,,
D. Leo ferm, de Natiuitate , probat conuenicns
funiffe, vt aliquis homo effet produétus cx muliere
fine viro; quia inuenitur homo produdius fine
viro & mulicre; & produétus.cx viro & muliere,
vt nos omnes ; & produétus ex vire {ine muliere,
vt Eua : ergo deber effe aliquis produttus ex mu-
liere fine viro; wt Chriftus. iy 5
Probatur Tertio, Qia per [acarnationem, dgilomine
" ; X . e e vninerfa
omnis creatura fingularem quandam dignitatem caryra.
accepit: Nam omnis creatura in homine quo-afumpra
dammodo cit affimpta, quod inalia ndtura fien «/ ;
non poterat : in hominé enim omnes fcriim gras
dus continentur; vt docet Damafcen, Iib. 7. de
Lide orth.cap.12. Eft enim irf ipfo natura corpo-
rea, communis cum rebus inanimis : eft yegetabi-
lis cum plantis fentiens cum animalibus; ntelli~
gens cum Angelis: Vnde vocatur a Philofophis
pixpixoopos ; & iuxta D. Gregorium hom. 29,
in Euang, vocatur omris creatsra. Hanc cxeellen-
tiam omnis creatur® contentam in homine, €x-
plicat Irenzus lib. 3. contra herefes cap. 18. Et
Caictanus hic. Viderur criam quibufdam infi-
nuariab Apoftolo ad Ephefios 1.y. 10 vhi ait:
Per Chriftum inftauvari oniia ; qus in calis, € qua in,
teryis funt. Vbi pro inffasrare, Gracé habetur
Graxeadmaoacs & quod fignificat ; i funma &
copendo compledi ; feu vt Irenzus ait Recapirulare.
uafi Apoltolus voluérit dicere, in Chrifto om=
nia colligi & vniri, quz in czlo & interradifs
perfa funt. _
Tertid. Quod Encarnatio valde fueritconue= . 7
niens nature humane ; b Eff copuc.
Probatur Frimd, Quia per eam effcétum cft, vt A
homo effet Beus; vnde plurima fequuntyr excel-
Ientie. Prime,Vt homo fit caput totius ynivedi
Secundo, Vedit capax infiniti meriti & crfetif-
fimagiuititiz coram Deo. Tertio; Vit fir fons fa<
lutis, & omnium bonorum {upernaturalium, Ad
Ephel.1.v.3. Qui benedizit nos, omm beneditione [pi~
situaliin calefiibus in Chrifte. -Quee dignitates, ctfl
videantur efle folius Chrifti 3 tamen moraliterin
totum geaus humanum redundant, 7 7
Probatur Seeundd, Per Incarnationem cffe&i
¢t ; vt finguli homines haberent ius pesfede iu-
ftitiz ad gratiam Dei , & gloriam ezleftem § non:
quidemin feipfis,fed in Chriftos Ita enimdebe=
tur hominibus gratja & gloria; vt refpecou Chris o
{ti 5 fit debicum ex iufhitia s quamuis refpedtu no~ :
firi fie gratiaaut mifericordia ; vel {altem non ita
perfectajuftitia. e
Probatur Tertic ; Effeftum cit, vt haberemus
caput eiufdem gencris nobifcum ; feu: ve Theo-
logi loquuntur, Capur homogentum in ordine gratia,
Vnde Augufty Traét. 8o. in Loannem & Ewmfdemy
ait, [unsnavire vitis ¢ palwites © cim igitur, effer
Deus, cuinis narure 105 won [umwus; fatius eft bomo, vt in
€0 effes vitis humana. natupg,uiss rios palmites effe pof~
femus, it enim Ecclefia conftet Angelis & homi-
nibus  fecundlm naturam inuifibilem crat Deus
: TS Ay fimilig




4

8
Gnr homo
Lapfus,po=
$ins [it re-
demptus
quam An-
gelns,

In Incar-
Batione
mAxime
reluces in-
fitig di.
Hina,

Afifericora
dig,

Sapientia,

Queh. 1. De conuenientia

'3
fimilis” Adgelis, fed rion nobisy ¥nde decebat
etm affimere naturam vifibilem ; vtetiam fieret
fimilisnobis, vt noftra humilitas, qua eft Ange-
Iis inferior, hac ratione compenfetur.

Aduerte tamen; Etiamf{i ob has rationes con-
ueniens videatur, vt Deus homo fieret, etiam
fepofitd redemprionc humani generis; tamen non
deefle falias rationes ob quas etiam' forté magis
contieniens videatur vt non fiercty nifi fuppoﬁt.’i
necefsitate noftre redemptionis.

DVBIVM 1L

Virim Denm incarnari, fuerit conne-
nicns ad reparationem gpene-
7is humani ?

S Vppono ob multas rationes fuifle magis con=
uéniens, vt homo }ﬂpfus redinferetur; quam
Angclus, Primo , Quia tota humana natura ce-
ciderat; Angelicafohim ex parte, Secunds,Quia
omines homines vna tantlim volitate peccarunt;
edquealiend, nempe primi parentis; Angeli au-
tem finguli, fua voluntate. Tertid j Quia natura
Humana cft magis infirma & calamitofa, vnde
magis ‘apta’ ad mouendam Deo commiferatio=
nem, Quartd, Quia homo obfnature imperfe-
Etionem habet voluntatemfacile mutabilem, &
longam viam ‘inqua pofsit peenitere: Angelus
autem naturd {ud magis cft inflexibilis , vnde
nion eft itd facilis ad peenitendum : ‘deindg bre-
nifsimam maturd fud poftulat viam. - Quintd'de-
nique ; “Quit Angelus fponte fua cecidit: homo
autem induétusa demons per mulierem. Omitto
alias mifutiores: Quibus pofitis :

Refpondeo, Ad reparationem humani gene-
ris, nulhim potuiffe inueniri modum conuenien-
tiorem, quam Filij Dei Incarnationem.

Efbeeita & communis Doétorum ac Patrum:
D. Auguftinus 13. de Trinit, cap. 1o, exprefsé

dicity ‘Sanande wiferie voftre connenientiorem alium
modumision fuiffe. Idem docet D Leo ferm. 1, de
Natiuit.9tem ferm. 4. & 106,

Probatur Primé, Quia maximé fuit conue-
niens;’ vt homo redimeretur inftifsima & pgefe-
&ifsimé’ {arisfactione, " Primd, Quiain talima-
ximeelucet iuflitie didina ; ‘quod valdé ad glo-
riam Def ‘petitinet ;-8 ad perfeGionem eperum
diufnokums Nam' fic; quod per peccatum in-
ordinatum erat, ‘excellentifsimo "maodo ad ordi-
nem’ tetocatur, Excitantur etiam homines vt
maiori-cireum{pectione peccata deuitent, cogni-
td hae Dei Luftitid : “de quo vide Anfelm, lib.
€ur Deus homo cap, 12, Sccundd', Maxime
elucet mifericordia Dei vt docet- Damaften,
tibs 3. de Fide cap. 1. Quia non folum datur ho=
min ¥enta & tempurs peenitendi & fatisfaciendi:
fed etiam dantur vires & infinita bona; -quibug
perfectt fatisfiar. Facirquoque ad'maiorem ho-
minis digditatem & gloriam;; & ad maiorem
animi’ tranquillitatem’, "Vt oftendit ‘Richard. de
S$iViétere libro'de i neariatione cap. 8. Tertio,
Maximeelucet Sapieticra “quia vt ait Damafcen,
lib. 3-*deFide cap. 1 Tnsenta eft. diffiillimn prery
decent i folusioy & inwegden opere ‘coninncti eft
ardbifiime- [unnia wifericordia & wittiny” qua antea
prgnarevalebantur ; tisea iHud Plilm? B4, Miferi-

Tncarnationis. Art.1, Dub.a.

vordia ¢ veritas obuianerunt fibi , Tuflivia & pax ofon-
late funt. Arqui homo non poterat redimi juftif®
{imA fatisfactione ; . & perfectd iuftitia, nifiDeus
hypoftatice vnirctur humane nature, velfaltem
naturz rationali; vt dicemus artic, fequentis er-
go hic fuit conuenientifsimus modus,

Probatur Secundd y Per decem viilitates quas
refert D. Thomas art. 24 Vide illum.

Dices; Deus maxime eft liberalis €rgo ma-
gis confentaneum erat, vt liberali condonatio-
ne, fine aliqua fatisfactione, genus humanumre-
pararetur.

1o

on dece.
bai pecca.
tam [jie.

Rcfpondeo,Negando Confc?ncntiam.l’rimé, raliter &

Quia etfi deceat privatam per

onam fine omnj D¢¢sos-

g : P e : - y#onayi
{atisfactione iniuriam remittere; non tamenid ¢

ita decet publicam j cuius cft vindicare crimina,

vt feruetur ivflitia. Secundd, Quia ctfi Deusfie

maxime liberalis & mifericors, nontamen eft
mintis iuftus ; vnde conuenientifsimum fuit,
vt is modus adhiberetur , inque fumma libera-
litas & iuftitia coniungerentur. Vfus eft enim
{umma liberalitate & mifericordia erganos; &
{umma iuftitia@ea Chriftum fatisfacientem.

Dices Sec
gere fatisfactionem ab innocente, & tradereil-
lum morti pro impios

R efpondeo 3 Non efle contra inftitiam, quan- Sstisfagis

5 Videtur contra iuftitiam, exi= .

do innocens in hoc confentit : confenfiffe au-2r®homi-

tem Chriftum patet Plalm. 39: verf. 7. Saa'q’;_';;;';:z‘:'

cin: & oblationein noluiftiy corpus antem aptafti mihi, Ghrifto
Holocauftum ¢ pro.peceato non pofiulafte, tume dixi, iniwriofiy

Ecce venso. Yo capive libvi feripram eft deane , vt face-
vem Voluntatew tuam ; - Deus. pireus: volui, ¢ legem
tuam in medio cordis- méi, . Quem: locum A pofto-
lus interpretaturde Chrifto: ad Habr. 10. Pbit-*
quam autem Chriftus .confenfit-, - tenebaturex
iuftitia per modum fideiufforis, pro nobisfarif
facere,

Accedit; Quod ifta fatisfa&io , etiam iph
Chrifto fuerit vtilifsima ;- vtpatet ad Philip. 2.
V.'9. Proprer quodicy Dews exaltauit illum, ¢& dedi illg
nomei, qitod eff [uper omne nomen.

Adde; CumDeus fit abfolutus omnium Do-
minus , potuiffe eum difponere de Chrifti huma~
nitate , pro fuoarbitratu {ine v1li injurid,

Dices Tertid sy Videri fuifle quandam prodi-
galitatem, dare rem infiniti pretij, pro bono fini-
to alterius recuperando : id eft , pro falute homi-
num, profundere vitam Chrifti.

RcE)ondco s Fruétus hums myfterij,
maximam Dei gloriam; & etiam ipfius Chrifti
dignitatem, Et; quamuis vita‘Chnifti ob excel-
lentiam perfona: fuerit infinitz dignitatis ; tamen
nonerat phyficc & realiter infinita. Deindey ad
breue folum tempus erat exftinguenda , moxque
com fammd glofid: excitandaz hominum autem
falus fucura eft fempiterna.

Adde; Eaque funt perfe@iora, fepé d Deo
ordinari ad opem, dircétionem , & perfectionem
impetfeétiorum. Sic Angelos ad hominum mi=:
nifterium deftinauiv ad Habri 1. verfi 14.

DVBIVM,

" S N‘:!"':;.'
ftit in fold hominum falute 3 fed redundat mi:ﬂ&:"’;'

—




K

Quztt. 1. "De consienientia dncarnationss. st.x.Dubgs 3§

iy DVBIVM: "ITE

Plris rationcnatmrali probari pofis mryfle=
vium Incarnations cffe pofiibile?
Efpondeo, Non pofle conuinei demonfiia-

X a:: . tié hoc myfterium effe pofsibile, abyllo
S8 inrelle@u fiue humano fiue Angelico, ItaDur
rand. & pafsim aliy Do&tores,

Ex Seria Probatar Piimd,Ex Scriptura: Ifaie §3. v. 8.

piiivh, . Generationews eins quis enarrabit 2 Quod non folim

+ de diuind generatione, fed etid de humana,id cft,
de modo quo Deus fa@us et homo, & natusde
Virgine; intelligitur & Patribus, vt Hicronymo
& Cyrillo inhunc locuny,Leoneferm. ro.de Naz
tivitate; Chryfeftomo homi de Ioanne Baptilta
tom., 3. 1aie 6.4 v 4 Oenlusnon vidit Dens abfque
tey qua praparafti éxpettantilis te: quod intelligitur
de mylterio Incarnationis » vt patet ¢x contextu
Haiz; & Apoltoli 1..ad Corinth. 2. & infinuatur

" nullo intelleétu creato potuille. percipi fine reue-
latione; vt reéte oftendit Caietan. in hunc locum
1. Corinth.z. Apoftolusad Ephef. 3, v.9. vocat
iftud myferium, Sacramentuii abfconditwin (aculis
i Deo, ¢ inueftigabiles dinitias Chyifti. Er 1, Cor.2.
... Sapientidm loquimur inmyficrio, qua ngiio pri-
cipim Jativs (izculi. cognoiit = quod cfle myfterium
Incarnationis,pafsim omnesiaterpretantur.

Ex Patri. : :
bis, _-Probatur Secundd ; Ex;Patribus : Dionyl, de
. « diuin, nominib; cap. 2. parteds IpfalEsv in carne
apparitio, & meffabilis eft omni ovatione, & ignota im-
i wpingelligentic:; ipfi dignifiimorym Angelovum priati

won (ognitd. Intellige compl‘chcnﬁu(‘:, vel cerge
lumine naturali; Iuftinus inlib. dercétd fidei
confefsione ¢ Difpenfationis fike conomic ratioy in=
explicabilis eff 5 nec eft quod ame quifquam vnionis
gnodum requirat, Poftcatamenaddic; Noa tamen
ideo ab inquifitione ceffandumt, vt non [olum credamus;
. fed etiam , quantum Dews donauerit 5 tnrelligamis,
Chryfoft, hom. 10: in Toan. Aycani ¢ infarstabili
vnione, yerbit adbarer carni. Et honu de Ioan, Bapt.
Miraris quod ignovem quoredy Verbum caro factum fit ¢
omnis - cvearura ignova: : intellige luminenaturaliy

nam ftatim fubdit , Cognofei dinina reuclszione. -

D. Auguft, Epift: 3. quz eft ad Voluflanum : Hie
i vatio quarituy, non evie mivabile 5 fi exempluii pofci-
tily; won evit fingulare 5 demus Deum gliquid poffe, quod
n0s fareamuy inwefligart non poffe : in taltbis rebis tora
ratio facti, eft patentia facicntsss
Probatur Tertio Ratione ; Incarnatio eft ma-
ximum opus omnipotentie Dei pofsibile;quia in
co et maxima communicatio pofsibilis. Vnded
Incarnatio D, Leone ferm. 8. de natiuit. dicitur Cannisti mi-
:f{ f;:;ffci- vaculormm maximim. Atqui, nulla creaturaporeft
bilis natw. comprehendere quidquid eft Deo pofsibile; quia
raliter, mec omnipotentiam Dei; nec potentiam obedien-
ff;}‘; ?:“M tialem omnium creaturarum poteft penetrare fen
nsmf.u:; comprehendere: ergo &c. Sceundo , Quinhac
* myfterium, non folum quatenus faGumeeit, fed
etiam quatenus pofsibile, ¢ft omnino fupernatu-
ral% nec vllo modo continetur in principijs, vel
effe@isrerum naturalium ; nec vilam affinitatem
abet in'ijs, qu in totd rerum vniueriitate repe-
tiuntur ; ergo nullaoft via hoc naturaliter inue=
ftigandi,

Dices, Angelus cognoftit cuidenter quid fit
natura humana, quid cius hypoftafis: ergo etiam
cognofcit cam fuh hypofta pofic {poliari. Secun-
d®, Cognoftit accidens poffe [eruari fine fuo fuh-

Exratio-s
ne;

&

iefio Nergo etia natur fine fid hypoftali proprid.

- Refpondeo ad primum ; lncertum citan hy- f"‘ﬂ“?’ﬁ' ai

poflafis addat aliquid pefitiufi fupra naturam, an Iﬂ’gf}ff‘_

folam negationem exiltendi inalio : & fic negari yari, non

potelt Angelum naturaliter cognofcere naturam off Avgelit

fus hypoftafi pofic (poliari. Sccundd, Etiamii An. 77474t

gelus pofiee cognofeere naturam 3 {ua hypoftafi ;f;;:%-
effe feparabilem, non tamen ideo cognofcitallam
fubfiftentiam. poffe fuppleri per rem omnino di-
ftinftam. Sicut quantitas nen potelt figurari for-

* maliter per figuram extrinfceam, i

Ad fecundum, Incertun eltan Angeluspofsit
cognofcere naturaliter accidens & {ubic@io effe fe-
parabile ; ({]_uin non cft euidens, influxum caufz
saterialis {oppleri poffe per caufam agenté. Ta-
men eth hoe poflet cognofeere, non igeg poflet
ctiam cognofcere hoe myfterium; quiaeft fonge
{ublimius: nam'vim & conditionem divinz fub-
fiftentia non poteflt naruraliter cognofcere.

Dico Secundd, Poteft tamen rationaturalis 4
fide illuftrata 5 cxemplis & conieturis probabili- I?zmrsrmr:'#
ter perfuadere iftud myfterium effe pofsibile. 1ta ef proba-
Durand,-8alij. _ bilis fup.

Primo, Exemplo infitionis; ficut coim ramus pelitwpile,
arboris antequam inferatur;propriam fubfiltentid pxemple
habet; dum infitus eft, amittit propria, & accipit infiioniss
{ubfiftentiam arboris, cut inferitur ; adeo vt vna
arbor dicatyr pyrus & prupus : & id quodinfitit

 eft, poteft exarcfeere,, altero manente Viridi : fic
humana natura infita diving,amittit proprid {uk-
fiftentid; & accipit diuindzded vt vna perfona fit
& Deus & homo; & humanitate exarefcente per
pafsioniem, ac reflorcfcente per refurrectionem,

_dininitas non cft mutata. ItaD. Bonauentura &
D. Thomasin 3. quaik. 1.

Secuindd 5 Exemplo vnionis anime {piritualis ;
per fefubfiftentis in carne mortali ;. antma enim #:‘.’;”;‘fﬂh
poteft yniri carni, efi maximo interuallo diftet, 7 yatis at
eamdue vinificare [ud vitd , & ad fnam dignitaté carnem,
attollere; vt fine vna perfona: ergo & Verbum
diuin{i peterit {c ynire nature humanz, tribuere
fuam {ubfiltentiam , & illam euehere ad dignita-
tem diuinam, vt fintvous Chriftus; idque fine
imperfeétione. Habet hoc cxemplum Auguftinus
epiltolaad Volufian. & Athanafius in Symbolo.

Tertio, Exemplo ferti candentis, vb1inuiola= Ferri cane
biliter duz integre fubftantie inter fe vniuntur; densis
& altera tribuit alteri quodammodo fuum cffe,
nempe ignis fuum lumen & calorem,nihil 3 ferro
accipiens. 1ta D, Bafilius oratione in fan€tam na~
tinitatem. Bt Damafcenus lib.3.defidec.5.

Quarto, Poffunt etiam {umi conicéturg ex alijs Ex my/te-
fidei myfterijs: Primd , Ex myfterio Trinitatis, ¢ *2 Trs-
vbi voa natura eft in tribus perfonis;cur ergo ctia I
tres naturg, corpus feilicer;anima, & diuinitas nd
poflent efle in vna perfonat ctim facilivs videarur
plures naturas conuenire in yna h‘ypoﬂaﬁn,qu:‘nn
plures hypoflafes in vnam fimplicem naturam,

{tem ficut in Trinitate, vna perfona non cft alia;
tamen ob cllentiz vnitaté, omnia attributa effen~
tialia fiint communia; ita hic, etfi vna natura non
{it alia; tamen ob perfone vpitatem, ctid propria
naturarfi erunt communia per comunicationem
idiomatum: Vnde dicimus Deum natum effe ex
M aR1A Virgine,pafun mortusmn, (epultum:Ef Lemine
iffuin sffe onmipotenien , credffe omma, &, hanc {i-
milituding explicat pulcherrimé Bernar. ferm, 3.
de Vigilia Natiuit, & Damafcenus lib, 3. c.5.
7 Sceundo,




6
>

Secunds, Exmyfterio Euchariftie, vbi vi-
demus accidens feparatum effe & fuofubie®o, &
perfe fubfiltere: ergo etiam fubftantia, nempe
humana natura poterit fpoliarifuo fuppofito, &
conftitui in alio. Item ergo fubfiftens perfe, po-
terit inalio collocari, & ab cofuftentari, pre-
fertim ab hypoftafi dinind, que eft infinite per-
fe@tionis in ratione hypoftaticd, habetque vim
fuftentandi infinitam ¢ nam {ultentare aliud, nul-

Quztt. 1. De conuenientia Incarnationis. Art.1.Dub.4.

iam 3 mille {fexcentis annis ablatus eft, non foliim
4 tribu Iuda,fed etiam 3 toto populo Hraélitica:
ergo certum elt Mefsiam iam venifle, bl 1
Dicesy Multis annis ante Chrifti aduentum
fuiffe’ ablatum' principatum de Iudas nempe 3
temporibus Machabzorum ; quo tempore tribus
Leus principatum obtinebat 5 nam Sacerdotes
ctiam in politicis preerant, 3

Refpondep Primo, Per [udam'intelligi popu- o, ; !
lumTudaicum; in quo populo principatus vique 4, m;::;. [
ad Chrifti aduentum fuit conferuatus, Itaintels latien.
Ligit Eufebius libi 1, Hiftor, cap/ 6. Et lib.3; de £ore Mef:
demonftr. Euvangelic. ¢.2. Tuftinus Dialog, con=-#%
tra Triphonem circa medium. Auguft. lib. 18; de

Iam dicit imperfettionem,

Tertid, Quia Deus eft omnipotens, & crea-
turz fue intime prafhs ', tdmquamvita, {piricus,
& effe ipfius : curergo non poflet eam fibi aftrin-
Tere & copulzrc, ita vt illam tamgudm hypo-

g":‘ﬁs fultenter; cim hoc nullam imperfeétionem,
inusluac?
DVBIVM T Vi

Viram Incarnatio reipfa (it facla, & qéo
modo id prebari queat?

Otandum eft ; Incarnationem -tegari ab

eiuit. cap. 45. Idem infinuat Athapaf. Iib. de'Tn-
€arnat, Verbi. Ex Chryfoft: in hunclocum.

. Refpondeo Secundo 8 melits, Per Iudam in-
telligi tribum Tuda;nam ibi benedicit Iudz filio
fuo'd polteriscius; ficut alijs filijs. Vode dico
{eeptrum , id eft;principatum; non effeablatum
de tribu 1uda. Quia poftquam cxpitin ca, quod
fa&icft proprié rempore Dauidis,,- {femper man«
fiv principatus ipfius tribus, quamuis nonadini

14
Varij ervoe
res circa
Tnecarna-
£ionem,

niffrarétur per aliquem qui proprid effer ex illa
tribu; vt per Machabzos & ¢. Quod patet primos
Quiaciuitasregalis; & fedes regni, & totus feré }

omni genereinfidelium: Ethnicienim di~
cunt effe impofsibilé; quorum argumenta fuis
Tocis foluentur ; & quantum res patitur , oftendi-

mus dubio 3. effé pofsibilem: Quddautem reipfa
fitfa®a, poteft contra illos ex communibus fidei
notis probari : de quibus dictum eft 2. 2./ qu. 1.

Tudei etiam negant illud effe praftitum : con-
traquos valent rationes ille communes ex fidet
notis ; & preterea propriz quedam , quibus
oftendemuys Mefsiam in lege promiffum jam ve-
#iffle; & effe verum Deum ; ac proprerea hoc my-
fterfum effe reuera prafFitum,

Heretici autem varios crrores girca hoc my-

€rium habent. Quidam enim negant effe Deum,

aut extitifle ant¢ ortum ex virgine: ‘vt Ebion,
Cherintus , Paulus Samofatenns, Photinus, &
alij. Contraquos fufficiunt ea que tractari folent
in Tractatu de Trinitateivbi oitenditur Verbum
feu Chriftum effe Deum.

Alij errant circa Chrifti carnem ¢ alij circa
animam : alij circa perfonam; alij circa vnionem,
que fuis locis refutabuntur. Tantummodo fu-

populus; ad eam tribum pertinebat ; nam qui ex
alijs tribubus illis erant permixti, pauci erant re-
fpeétuipforum ;- ita-vt nomen proprium aliz ille
uibus dmitterent,

Secundo ; Quidin ditione tribus Tuda, omd
nés-habitabant; :

Terti6 5 Quia Scriptura 4. Reg. 17. verf, 18]
totum populum Tudaicom qui poft captiuitatem
decem tribuum remanfit, vocat tribum Judas
Iratufgue, inquit, Dominus Ifracli, abftulic eos i con-
fpectu fuwo , & non remanfit nifi thibus Tuda tantum=
#iodd 5, cum tamen ctiam tribus Beniamin, & .
multialij qui exalijs ‘tribubus ad Indam acccl~
ferant; remanferint.

Quartd ; Quia“principatus elettione populi
illis temporibus dabarur,” non autem iure hare-
dirario, vt patet 1. Machab.c.9. quod fignum eft
fuifle ipfius'populi Vide Pereriit in'c. 49, Genel.

Probatur Secundd 5 Ex cap. 9. verf. 24. Da-

pereft , vt oftfendemus contra ludzos prima;
Mefsiam veniffe = Secundo ; ipfum effe Deum: ita
enim probauerimus myfterium Incarnationis re«

Erobarur
tontra lum-
Agos,

nielis: Sepruaginta hebdomades,inquit Angelus Da- 5¢P“‘;f":
nieliy abbreniare funt fuper populum tuum, ¢ [uper ::,3: < Di-

vebem (anctam tuam, vt con [ummetur prayavicatio , ¢ aielit,

P

ipsa elfe preftitumy ;

Quod ad primum attinet ; Mefsiam veniflc;
patet 1. Gen, 49. verl. 10. vbi lacobbenedicens
filio fuo Iude, ait : Non aufevetur [ceptrum de Tudz,
& dux de famore eins , donec veniat qurmistenduseft,
& ipfe evit expectatio genrinm. Qui locus etfi vari¢
legatur, vt patet ex Hicronymo in Quaft, Ha-
brajcis, fcatus tamen cft idem: Hebraice efts
Donecveniar Scilo , & ipfi congregabumtur oines po=
puki. “Vbi per Scilo intelligitur Mefsias. Quod pa-
tet primo 3 quia dicitur Expedario gentimr, quod
eft proprium nomen Mefiiz: vt patet Aggeia,
verl. 8. Venmer defideratus cunitis genribis, Secundo,
Quia Chaldea paraphrafis vertir ; Donee veniar
Mefiias,cuius eff vegoum, Tertio Quia ita intellexe-
runt hunc locum omnes antiqui Rabbini, tefte
Galatino lib. 4. cap. 4. de areanis Theologicz
veritatis, Itaque ex hoc teftimonio aperté habe-
mus principatum’ populi Ludaici non efle agfe-
fendum 3 Luda, “donee Mefiias venerit ;. atqui

> j ; L

[finem accipiar peccatum, & deleatny insquitas, ¢ addu-
cattir inflitia fempiternay & impleatur vifio, & prophe=
tia; & vngatur [anctus fandorim, Quem locum om-
nes antiqui R abbini exponunt «de Meflia;Et patet
exillis verbis : Bt vugatur Santins Sandorum, quod
et proprium nomen Mefliz. Etexifkis: Ve con-
[ummerur pranaricatio, & adducarur Tuftitia fempiter=
#y quod eft officium Meffiz. Et infra; Pojt hebdo-
mades [exaginta duas 5 occidesur Chriflus's & now eri#
etts populus,qui enim negarurws eff. A pertﬁ' autem in~
dicatur tempus aduentus eius per 72. hebdog—-

das. Pro quo notandum ; hebdomadam in §
pturis tantum dupliciter accipi : primé jprofpa-
tio feptem dicrum, vt Leuitic, 23. vbi Eicitur 5
{eprem hebdomadas & Pafchate effé enumerandas,
que cfficiunt dies quadraginta nouem , & quin-
;{uagc{lmum efle Pentecofté. Secundd ; pro fpatio
cptem annorum ; vt Leuit.25.v. 8. Nuneralis fe=
prens hebdomadas annorum § & proximé fequens, qui
etit quinquacefimms annns; erif Inbilevs, qui‘eras annus
remifSioniss




Quxf. 1. De comuenientia Incarnationis, Brt.1. Dub.g. %
remiffionis. Certum eft autem hebdomadas Danie- quae?bi fecurura pradicuntur; euidenseftiplum
f lis non dffehebdomadasdicrum,quiaficeius pro~ effe Mefliam, =, '
* phetia intra efquiannum completa fuiffet : ergo . Tertid probari poteftex c.2. Ifaie, & Michez
acclpitur pro hebdomadibus {en feptenarijsanno- - 4. in principio : Et erit in pouifSmis diebus prapara-gx waris
rum. Figmentum autem eft aliter hebdomadas tus monts domus domini in vertice miontiim. focis §

e el e

velleaceipere; cim nullum fundameritdim habeat
in Scripturis, Septuaginta thebdomades efficiunt
quadringétos nonaginta annos , quos conftat efle
completos circa tempora Chrifti. ¢
Petés , Quando incipiunt hz hebdomade ; &
quomodo funt compurandz? . g
Ridfpondéo; Tllas incipere Ab exitu fermonis , ve

Tucipinat ternm edificetur Tetufalem , vt exprefsé dicit An-

& readifi-
carione

gelus cap.. verfi2 5. Daniclis; id eft, ab eo tem-

Hiernfalé, pore quo dataeft poteftas rurfus inftaurandi Ie-

desy

rufalen; quam potcftatem nufquam legimus da-
tam nifi Iib. ‘2, Efdrz cap. z. vbi habemus anno
vigelimo Artaxerxis datam effe facultatem Ne-
hemiz reedificandi Icrufalem, quam etiam tunc
adificatam ¢ffe & quidé in anguitia temporis , vt
dicitur dpld Danielé,id ¢ft, breni tempore, & op-
pignantibus vicinis; patet lib, 2. Efdre c. 4.8 6.

Itaque computandee funtd vigefimoanno Ar-
taxerxis Longimani, qui foit {eptimus R ex Per-
{aram. Modus autem certiflimus cas computandi,

* ftiones facras;tefte Aug. lib, 2. de doétrini Chiri-

Quartd, ex cap, 2. Habacuc v. 3. Quiz adhu ¥i- S¢778454

futs procil; ‘& appavebit in finewy & non mentictur: fi
movapn fecerit, expecta illuin,quia veniens venier, & non
tardabiz. {

. Quintd ex cap.z. Aggei v.7. & 8. Adbuc vium
modicum eff 5 & ego wonimoncho celian ; '¢y tevram , &

mare | & aridan 5 & monelo oiines gentes 5 & veniet

defidevatiis cunétis gentibis 5 ¢ wmplebo “domnn iftim
olarid, dicie Dominus exercituvm.

Sextd; ex Malachiz'3. inprincipio Eweego
mitto Angelum mewm & praparabit viam ante-faciem
meant,' ¢ flazim veniet ‘ad remplim [uim dominator
qiiem vos quaritis , ¢ Angelas.teflamenti,” quem vos
valtis. Quz loca diligentifsimé expendit Francife
cus Ribera,Tx his & fimilibus prophetijs faGum
eft, vt Iudei tempore Chrifti Mefliam expecta-
rent,quia fciebant tempus iam appetere,quod di
uinis oraculis indicabatur, Inf6 totus pené orbis
plenus erac famé venturi maximi Regis, qui om-
nja imperio fuo fubiugaret, & quemn omnes Re-

PIE : : S :
| f”"f:‘ 1 eft per Olympiades,que certiflima funt apud om- ﬁc agnofcere deberent {i falui effevellent; Patér
dljripis=  nies Scriptores, & plurimum conducuntad que-  hoc ex Cicerone tush alibi ; tum'libro 2. de Di-

uinatione. Et éx Suctonio in Tito & Velpafiano,

' fiani ¢.28. Eff sutem Olympias tempus quatuor  Vltimd cfficacifsimé probari poteft ¢x illu- 18
annorum , polt quod Iudi olympici olim ccleber-  fhriffimis notis Mefsiz , pradiétis vel adumibragis &> 767
rimi in Grécia inftaurabaneur. Capit autem Ar- 'in vereri Teftamento,& impletis innouo. Quid- elfias
tixerxos regnare olympiade feptuagefima nond, quid enim apud Euangeliftas legimitis de Chrifto,

! 4nno primo illins olympiadis, ve docet Eufebius multis fculis antea pradictum ofterdere poffu-
in Chronico, &alij. Vnde vigefimus annusre- mus & Prophetis; & pleraque ita clara, vt non
£ni cits, crat quartus annus olympiadis ofto- prophetia, fed hiftorica narratio videatur; vt fu-

efime tertiz. Quod eriam exprefsé teftaturlu- “turum Deum & hominem , & cum hominibus
fius Africanus exadtus chronographus apud Hie- verfaturum. Baruch, 3. & Ifaiz 35." Generatum
ronym. incap. 9. Danielis, Ab hoc crgo anno iri ex Virgine inGorrupta. Haiz 7. Nafciturum in
olympiadis 83. inchoande {unt hebdomade Da-  Bethlcem. Michez 5. Fempus natiuitatis, Ge-
nielis. Porro {epruaginta hebdomades conficiunt; ncf. 49, & Daniel. 9. Habiturum Precurforem,
annos 490. quianpi fiint lunares, nempe 354. Ifai¢ 40. Malachie 3, Quid & quibus predicatu-
dierum, minores noftris annis folaribus , vadecim — rus, Iaiz 61. Quy miracula editurus,” 1hai¢ 35,
dicbus, & fex horis; v ex multis auGoribus TIngreflurum Ierufalem paupere habitu Afinz in-
oftendit Pererius lib. 10. in Daniel. nempé ex fidenté, fummi populi gratulatione ; Zacharie 1.
Iulio Affricano, Theodorcto, Beda, Rupert. & Qua verd ad Pafsionem & mortem; omnclque
alijs. Ideo enim feripturam dicere fepruagintabeb- circumflantias pertinent, accuraté predi®a i
dorsarys ablyedtate funt , id eft, breues conftitute, Dauide & Laja alijfdue : Defcenfus adinferos, &
& ad annos lunares contraéte : Vnde 490, anni  Patrum liberatio Eccl. 24. & Zachar, 9. Refur-
lunares, efficiunt folares annos 475. & medium, rectio Plal. 3.& 15. & alibi. Afcenfio Plalm. 67,
cum 23. diebus. Atqui 474. annifolares cfficiunt & Michex 2. Demique miflio Spiritusfanéi, mif-
119. olympiades vno minus anno : ergo 70.heb-. fio Difeipulorum intotum mundum', Gentium
domades Danielis cfficiunt 119. olympiades vad yocatic' & conuerfio; Indzorum reieétio & dif-
dnno minus.Nnuac adde 119, olympiadesad 83, perlio = dc quibus vide Pereritim lib,16. in Dan.
olympiades precedentes, habebis 202! Olym= quaft.r4, & 23. Qua {i omnia fimul confideren-
piades, Ex quo perfpicuc fequitur hchdomgdcs tur, piu!lﬁuum moraliter evidens faciunt, non fo-
feptuaginea Danielis fuiffe completas olympiade Rim Mefsiam venifle, fed etiam Chriftum effe
202, completd : arqui Chriftus paffuseft olym~  Mefsiam; & nullum alium expectandum,
pladis 202, ‘anno qudrto, vEpacet ex Chronico Vndequidam ludei cuidentii Scrith'amm 19

| nia videamus tunc in Chrifto impleta ; & poftea Genebrard. in Plal.7y. - s
I fetlitam offt perperud vrbis & templi' defolatio- Quod ad fecundum attinet, breniter oftende- eﬁ”%?, =
: nem, & tonius Reipublice Tudaice everfionsm,  mus Mefsiam effc verym Deum. Dew,

i

Pilegen, Eufebij, qui etiam id probat ex Phlegonte cthiico

authore qui fcribit illo anno quarto olympiadis
202.contigiffe memorabilem illam Ecelypfim fq-
lis, & terre motum qui multas vibes in Bithynia
fubuertit, Higc autem erat vltima hebdomada,
in t.lua obinia compléri debebant, qu aptid-Da-
niclem'de Mefsiadicuntur. Quare ciim ha¢ om=

conuidi, admittunt Mefsiam venifle ,

ed humi- Duplex

lem & paupérem 5 éxpeétant tamen alium illy- 144407%

ftrem : diftinguunt cnim duos Mefsias, viumfi-
lium Ephraim feu Lofeph, cui competant ea; qug
de Chrifti humilitate & cruce Seripture comme-
mivrant = alterum filium Dhavid § cai ea'quz de
Chritti maicftate & gloriafunt pradidta . “vVide

A a i) Proba-

effins,




Ex Ifnia,

Matih, 11.
Tide

Bl

8 Qu.x; Deconuenientia Incarnationis. Ai1,Dub.4.A.2.Dub.1.

5
Probatur Primd, Excapi3s:vuq. & §. Lfaie:
Denus ipfe veniet & [aluabit nos 5 tunc aperientur oculi
ewcorum; ¢ anres (urdorum parebunt. Quo loco efle
{ermonem de Mefsia, paret; quia nemo Prophe-
tarum illa miracula, que ibirecenfentur pertecit;
prater verum Mefsiam : neque Iudgi abalio illa
expeétant. Vnde Dominus,yt feiplum oftenderet
efle Mefsiam , interroganti [oanni per difcipulos
fuosy Tu Quises 2 Refpondit: Ire ¢ remunriate
Toanni : Ceg vident, Claudiambulant, Surdy andiunt
¢re. infinuans hunc locum Ifaig, tamquam certif~
fimam Mefsi¢ notam:.  Vide plura apud Athana-
fium libro de Incarnationie Verbiyvltra medinm,
Cyprian. lib. z. teftimoniorum contra Tudgos
cap. 7. Eufeb. lib. ‘6. de Demonftrat. cap. 21: &
alios. epps
Probatur Secundd, Ifai¢ ¢ap. 9. v: 6. Parvulus
natus eft nebis, ¢ filius datuscft nobis . Et faélns eft
principatus et (uper buinerum eins , id eft, exit Rex;
& vocabitay nomen ems Admiralylis, Cofiliarivs, Dewsy
Fortis. Quilocus etiam efficax eft, Nametfiin
Hebrgo, pro Dews fit, El, quod etiam interdum
idem fignificat quod Forris; tamen hic non poteft

ARTICVLVS LKL

Vierum neceflaviumifuerit adrepa-
rationem generis bwmani Ver-
bum I[pcarnari ¢

R Efpondet D. Thomasnon [uifle ita necef-
farium, vtfineeo nonpofict genus huma-
num reparari ; fuifle tamennecellarium , vtme-
litis & conuenientitis repararetur.

DVBIVM L

Vivam Incarnatio Verbi abfoluit fuerit nece/
faria ad bumani generis redempiionem?

R Efpendeo; non fuifle apfoluté neceffariam.
Eft certa. Ita Doétoresin 3. d. 20. & cx-
prefse D, Auguftinusde agone Chriftiano c. 11.
& lib. 13. de Trinit. ¢, 10:

2

23

Probatur Primo,; Quia potuit alijs multis mo=ssadi guis
dis hominem reparare, cum eius {apientia & po- bus Dews
tentia ;' non fint contradd ad vnum modum. f:;;m,
Nam primo, potuit gratis remittere omnem cul-y50, e

pam & penam : cum enim fit {upremus Tudex , parare,

Gibber,  ftaaccipi, quia fequitur Gibbor , quod cft Fortis;
vade hic fignificat veré Deum: ficut Ifaig ¢ xe:
v. 21. quando dicit reliquias I{raél conuertendas

ad Deum Fortem, ibi etiam eft El Giblor,

Ex Mia

8i14,

21
4, eyrores
dxdeor um
sirca Mef-
fiam,

Probatur Tertid , Ex lfai¢ cap. §2. verl. 6:
Propeer hoc [riet populss wiews nomen meum._in die illa;
quiaego ipfe qui loguebar = ecce pdfum ; id cft, adero
prafens, more Prophetico.  Vbi certum eftloqui
verum Deuin ; nam vocat Uraél , populd fuum,
Hunc autem Deum effe Mcfsiam; patet, quia
totoillo capite narratur fructus aduentus cius.
Neque poteft exponi iplum adfuturum metapho-
riee 5 fcilicer perefficaciam fiue energiam 3 quia
dicit feipfmn adfuturum , qui ante loquebatur per
Prophetas; & per fe redempturum populd fuum,

Probatur Quarté, Ex Michez cap. 5. verl. 2.
Tu Bethlehens Ephvata, paruulus es inmillibus Iuda,
ex temifiy egredietay qui fir Dominator in Ifvael: &
egreffus eins a diebus atermiraris. Vide plura apud
Enfeb. lib, 5. de Demonftr. Euangelicd. Et Ba-
fil. 1ib. 4. contra Eunom, Chryfolt. hom. Quod
Chriftus fit Dens, Auguftinum lib. 18. de Ciui-
tate i cap. 29. viquead 35. & Lyranum contra
Tudwzos 1a fine Glofl¢ erdinarie.

Obieétiones Iud¢orum facile diffoluuntur 4 fi
quatuer errores ipforum in exponendis Scriptu-
ris, confiderentur. Primus eft, quod exiftiment
imperium Mefsie , de quo Lfaig 2, & Michgz 4.
& alibi, temporale futurum. Sccundus, quod
omnes promilsiones, quas Mcfsig aduentu nos
confecururos effe Scriprura commemorat , vt
Deuteron. 30. Ezechiel, 38, o€l 3. & alibi;
exiftiment effe terremas. De quo vide Origenem
1lib. 4. meprapy@y. cap. 2. Tertius, quéd multa
metaphoricé ditta, volunt propri¢ aceipi; vt,
Habitabit Lupus cum agno, lfaig c.11, v.6. Quartus,
qudd non diftinguant duplicem Mefsi¢ aducnrd,
alterum humilem , de quo plurima in Scripturis:
alterum gloriofum, de quo Malachig vltimo, &
Ezechiel. 33. Vide Irengum lib.4. ¢.56. Quibus
erroribus ita funt impliciti , vt nullam propé
Scripture partem recté intelligant. quo fir, vt
ab corum cxpofitionibus diligentifsime fit ca-
uendnm. :

poteft in exequendi iuftitid , & vindicandis pec-
catis difpenfare ; & cum fir abfolutus omnium
Dominus, nemini faciet injuriam : neque idcirco
leedet iuftitiam ; quianon obligatur vt juftitiam
exerceat. Confirmatur, Sicut enim vnufquifque
poteft donare quod [uum eftsita etiam condonare
& remittere quod fibi debitum, abfque iuftitiz
noxd ; Verecte Durand. dift. 20. q. 2,

Secundd ; Potuit conftituere ynum caput hy-
manigeneris, quod nonfit Deus; fed purus hag
mo, vel Angelus; & acceptare eius qualemenm-
que fatisfaGtionem. Sicut enim pofitiua Dei or-
dinatione , omnium voluntates in Adamo con-
{htute fueruntad demerendim (non tamen eo
fine ) ita etiam conftitui poterant ad fatisfacien=
dum, vt eius penitentia toti humano generi im-
putaretur, & ad omnium reconciliationem ac-
Cept:\rt‘tl]l‘.

Tertio; Poflet, non conftituto aliquo capite,&
{ingulis hominibus exigere eam fatisfactionem,
quam ipfi poflent preftare per gratiam preuenicn-
tem, ipfis ex mifericordia conceffam 3 vtiam de
facto a peccatoribus. :

Sed contra, Obijcitur Primo, ex commenta-
rio Ambrofij in c.9. ad Hebrzos inillud verf15.
Et ideo noui teflaments mediator ¢ff. Vbi dicitur,
tantum fuifle noftrum peccatum , vt faluari non
poflemus, nifi Vnigenitus Dei Filius moreretur.
Similia habet D. Leo, Epift.8. & Anfelm. lib. 1.
Cur Deus homo cap. 24. & 25. & L. 2.¢. 15.16.
& 18,

Refpondeo; Ifti Patres dicunt fuifle necefla-
rium non abfoluté , fed fuppofitd diuind ordina-
tione & fcripturarum promifsione;. vel certé vt
modo conuenientifsimo ficret noftra redemptio.

Obijjcitur Secundo, Incarnatio Dei , erat mo=
dus conuenicntifsimus ad reparationem generis
humani, vtdictum eftfupra: atqui Deus, cim
vult aliquid facere, neceflario vultid, quodeft
conuenientifsimum : ergo fi volebat nos re-

pararg,

25




Queft! 1. De consenientia Incarnationis. ‘Artzs Dubiz,

parare,. debebat neceflartd id facere per Incar-
nationem, ; ‘ =
Deils aeh Refpondeo Negando Minorem , Deus enim
wgi nece[~ non necellario operatur id, quod in fe, aut rebus
Jari #  crearis; aut etiam eius bonitati eft conuenientif=
:’}’fﬁfﬁzf” fimum, Quod patet ; quiaconuenientillimum
ientigi.  fuit facere mundum & in co homines & Ange-
mum. los, & hosad fuz gloriz communionem defti-
nare; nihilominis poterat hec non facere, Ratio
eft; tum, quia Deus extra {c, nihil neceflario
vult: tum, quia potelt quibufuis medijs idoneis
ad finem f{ibi propofitum vti pro {ud libertare.
Facit tamé femper id quod eft conuenientiflimiy
nen abfoluté, {ed ad finem propofitum, & 1uxta
modum & men{uram praefhitutam. Nihil tamen
neceflario facit, quia plura funt media ad eundem
finem; vel certé poteft iuxta alium medum &
finem ,operari. Nec obftat quad didic Auguil,
lib. 3.de hibero arbitrio cap. 5. Quidquid ribi vera
ratione welins occurvit, [cias feaffe Dewn s tamquan
boporum. omnium conditerem : Loquitur enim Au-
guftinns de fpecicbus rerum naturalium, perti-
nentibus ad huius vniver{i complementum , ca-
sumgque naturalibus conditionibus: nullam enim
{pegiem rerum pretermific, & jta ynamgquamque
in fuo gradu fecit; vt melior perfeétiorue fieri in
condjtionibus naturalibus nequeat. = Agit enim
conira ¢os , qui digebant animas qua peccant,
non debuifle fieri 5 vel certé non fic, vt poflent
peccare. :

DVBIVM IL

Viviim ad redimendum hominewm fatufactione
perfeila Inflitie, fuerit lncarnatio
Dei neceffaria ¢

26 R Efpondeo; Ad hunc finem fuiffe aded necel-
{arium Deum hypoftatice rationali creatu-
2 ymiri, vt nullum aliud medium, per potentiam
Déi abfolutam fuerit poflibile. Dico, creature
sationali, .quia fimpliciter non erat neceflarium
vniri humane naturé; potuiffer enim affumere
Angelicam, & per illam nos redjmere. Conue-
nientiffimum tamen fuit vt voiretur humang, ob
rationes quas hic adfert S, Thomas. Et, vt idem
qui oﬂ‘cngit, etiam fatisfaceret, Eft certa & com-
munis Do&orum,, partim in 3. dift. zo. partim
in 4. dift. 25. Alexander Halenfis 3. p. qu. 17
membro 3. & §. Guil. Altifiodorenfts 3. parte
Summe Trad. 1. cap.. 8. Anfelmus locisiupra

Citatis, : Sy Rt
Nullapura . Probatur, Quid nulla creatiira poterat Deo
creatura. . perfecic fatisfacere pro peccatis hominum; Deus
;::.:f f:x]: autem hypoftaticé yniris creatura rationa l‘i, po-
fm,,,f Dao terat perfecie fatisfacerc: ergo ad perfecte ﬁnf:
Pro paccsn facicndum pro peccatis, n eceflarjum erat vt D‘?u-_‘
it creatyram rationalem affumeret. | Patce confes
2 uentia s quia nullus alius modus reftat : Sarisfa-
&tio enim fieri debet, vel d puro Deoj veld purd
creatnrd ; vel 3 Deo'vnito hypottatice crcature:
atqui non potelt fieri a puro1Jeo, vt per & patet,

Sed neque 4 purd cfeaturd, quod | -

Foalo e Probagur Primo,, Ex Patribus, breuiter tamen
Patribus, Pﬁ'm haé de re copiofius qu. 1y. vbide meritis &
arisfactionibus Chrilti agemus. Irepeus lib. 3.
contra harefes cap. 2o. Nifi, inquit, hoto coninti-
ns fuiffef Ded noftre, wiop porsilffet particeps fieri -

Yrenaus,

corruptibilitais. Athanalilib. de Tncarn.verbi ante
medium: Cum enim Patyis fit Verbum , ¢o-[upra o~ Aihanas
ries 5 meritd ctiam folus omnes recuperare pogit 5 ¢ S%se
tdoniens fuit,-qui pro cmmibi pateretur, ac apud Patrent
intercederer. Bafilius in illud Flalm. 48. Evater non Bafilint
vedutit, tedmmet bomo : Non , inquit, hasma sudus re-
dimet, [ed hemo 1Esvs Chryiftus, quianulins alins con-
dignum pretism adferve potens evat. D, Leo fexm. 1.
de Natiuit, Nifi enims effet Deus verss , won adfervet
remedign: & wifi effet bomo verusy non praberer exem-~
plum. Etderm. 4. Hoc aczem ( feilicet defeendere
ad humana ) nifi facere dignaretur onmipotens , nulla
guemaqsam [pecies wufiities nulla forma fapsentia 5 a ca-
ptinitate diaboli 5 & a profundo eterna moviis eruerer.
S.Agapetus epift.ed Anthimum de duabus natu-
ris in Chrifto, habetur 2, tom. Concil.. Que re-
conciliati effe poffer 5 quahumiano generi propitiaretur
Dews , fi homiris canfomn, mediator Der & buminum,
wom [ufciperer?

Probatur Secundd Ratione. Pro quoNotan- _27
dum: Pafsim & Do¢toribus re?uiri quatuor cons == #etuer

Leo,

Bgapeths,

e : 2 ¥, . condiitiones
ditiones ad fatisfaGtionem perfette ivflitie. Pri- 44 farisfan

maeft, vtineafit zqualitas; nempe vi tantum &ioners
reflituatur fiue honoris fine pecuniz, quantum 2erfeds
cft.ablatum. Secunda, vtfiat cx bonis proprijs Se/tEIEds
fatisfacientis ¢ id eft, quz pleno iurefunt ipfius
ﬁtisfacientis, ita vt non pendeant afsiduéex gra-
tid creditoris, eui fatisfacit, Tertia, vt fiat ¢xin-
debitis 3 id eft, que aliotitulo, faltemiuftitiz,
ei non debentur. Quarta, vt fit quedammodo ad
alterum ; quia nemo {ibi iphi propri fatisfacit,
nifi diverfas perfonas fubcat. De his plura in
Quaftione de Merito,

Quarta conditio reperitur quidem fatis manj-
fefi¢ in fatisfactione creaturz erga Deum, quia cft
fufficiens inter eosdiftinétio. Tertia etiam yt-
cumque reperitur ; quia ¢ifi creatura cpus fatisfa-
&torium, & alia omnia , pofict Deo debere titulo
gratitudinis vel obedientiz 3 tamen hi tituli non
repugnant fatisfa@ioni iuflitie : poffum enim
meo creditori foluere debitumduftitiz ; dando el
id quod dcbeo , ctiam gaufa gratitudinis, velex
miﬁericordia 5 vel ex precepto Principis; modo
non debeamyid alio titulo iuflitiz, V,g. Sidebeo
titulo muryi , non poflusm {atisfacere pro ¢o quod
debeo situlo dammi illari 3 -hi enim funt diftinéi
tituli juftitie, quineceffario diuverfas folutiones
exigunt. Sed potifsimtim deficit prima & fecun-
da conditioin fatisfattionc creature ad Deum. .

Probatur de prima conditione : Sipura crea~ 28 -
tiira pofles. fatistacere Deo., ea effet vel ipfamet f,‘f:;‘;{;’r‘z"’
que cecidit , velalia. Non eaqua cedidit; Dam ,on 27
hac et inimicay ac proinde omnia illius opera ab zqaali,
coram Deo, nu];iusﬁ:m pretijy donee in gratiam
redeat 3 quod fuis viribus non potelt ; ergo &,
Nec etiamilla, qua non cecidit ; v- g. homo, vel
Angelus de nouo creatus ¢ quia hic effet vel fine
gratia, vel cum gratid: fi fine gratid, nullo modo
poflet fatisfacere Dea pro peccato, tum ob alias
caufas, tum, quia peccatum auertit @ Dgoy mon
{oltim vt eft finis naturalis; fed & , vocft finisdi-
pernaturalis: atqui pura creatura fine gratid, non
poteft feipfam ad Deum , vt finem {upernatura-
lem conuertere y multoque minus poterit aliam
ereaturam; conuertere : ergo femper illaauerfio
remaneret,: Quod {j effet ornatus graud, pofiet
alique modo. imperfedte fausfacere , vt docct
. Thomas ad 2, Opera enim eiws haberét quan-

daminfi-




- & o b .

1o -Quztt.1. De conuenientia

dam infinitatem dignitatis 5 tum rationc obiedti,

quod =ft Deus vt bonum fupernaturale ; tum ra-

tionc principij ad illa mouentis, quod eft Spiri-

tus fanétus; vnde non effent omnind inepta, vta

Deo acceparentur in fatisfactionem pro gene~
tehnmano: tamen effent omnino infufficientia

ad inftam & 2qualem {atisfaGionem.

Ratio eft, Quia malitia offenfionis divine; in<

Grauites  COmparabiliter eft maior; quim bonitas fatisfa-
sffenfionis €Honis Creatur: nam grauitas offenfionis c1'r;;l'r1t
erefcit ex &% dignitate perfon oftenfz ¢ quia offendio €d eft

diguirata grauior , quo perfona offenfa eft dignior; Sicut
perfona T 5 el s
offenfa, contumelia in Regem, grauior eft quam in Co-

mitem: atqui Deus cftinfinitz dignitatis : ergo
cius iniuria cenfetur infinita, Sarisfa@ionis aus
tem vis & eftimatio erefcit ex dignitate perfone
fatisfacientis;honor enim eft in honorante: arqui
perfona fatisfaciens ; ctfi gratiam habca, eft fini-
t= dignitatis , diftans infinit¢ 4 dignitate Deis
ergo eius fatisfactio, non eft commenfa & xquas
lisiniuriz : fed vt fit2qualis; necefle cft ve per-
fona fatisfaciens {it fimpliciter infinite dignitatis,
ficut perfona offenfa; nempe vraftimatio fatif-
fa@ionis, tantundem pofsit crefcere ex perfond
fatisfaciente , quantum crefcat grauitas offenfio=
nis, ex perfoni offensi, Confirmatur; Quia per
offenfienem & contumeliam deftruitur quodam-
modo dignitas perfonz, & fi non reipfa, tamen
affeGtu peccantis: per honorem autem ejufdem,
non fimiliter reparatur; honor enim debieus eft
¢éxcellentie diuine, vnde nihil illinoui prafta-
wur, fed id'; quod ipfius eft ; & ipfi debetur < con-
tumelia autem penitus repugnat ipfius dignitati ;
sany ipfa rany ediftentem ladic & quodammodo
perimit. Quod patet hominum exemplo: Si enim
Regem contumelia afficias ; non fatisfacies,eum
{imili modo honorande; principes enim parui faz
ciunt quod a fubditis honorentur , fed contume-
Eiam ferunt indignifsime.
g Pi‘:ﬂo Hinc fcquitur_,‘_quéd duplex fit infinitudo i
Ade, g PECCALO Adz= s fcilicet, 1ntenfina feu porius OE)IC-—.'
dnplex in- Ctiva ; & extenfiua , quatenus nocet tot pofteri~
finisndo, tati humane. Hecprior yeft caufh cur son pofsit
i creatura compenlari per zqualem farisfatio~
nemt ;' extenfiua enim. potelt compentariy vt fi
Deus purum homineny conflituerce caput huma=
ai generis, & in ¢ius arbitrio omnium hominusi
volunrates eolligeret, ficut fecitin Adamo ; tunc
illius fatisfadtio ad infinitos homines poffet ex-
tendi; :
‘g1 Probatur'quo ad fecundam conditionem,quod
Iffajarif- fatisfadtio Creaturz non poffit efle omnind ex

*l'}il:i:m proprijs + Nam pura ereatura nihil poteft habere
proprys. it proprium , quin illud aflidué pendeat ex gra-

tuito deno Dei : vnde non poteft foluere nifr ine
terueniente affidud gratia.,. Nam opus quo fatisfa-
&1, pendetaffidue ex dono gratie; & coopera-
tione Dei gratuitd, ipfi perfona greate indebitaz
{eciis cftin Chrifto Domino.
Dices ; peccatum non haber malitiam veré in-
3> finitam 3 ergo poterit compenfari per aliqued
opus finite dignitatis & xftimationis. Patet con-
fequentiai;, guia omni finito poreft dari-zquale.
Antecedens probatur;nam bonitas actus qua pri-
* wat peccatum, eft omnind finita: ergo & ipfum
. peccatum ; quod- nihileftaliud, quim privatio
allius bonitatis. Deinde , ficuti peceatum dicitur
Bsbere. malitiam infinitam , impropri videlicer

Incarnationis. Art.2,Dub.2,

fatione obicd infiniti, 4 quoauertit; ita aétus
charitatis habet bonitatem infinitam, quia con-
uertit ad bonum infinitum. Ob hoc argumentum
Scotusin 3. dift: 26 concedit puram ereaturam
Deo poffe fatisfacere ad zqualitatem pro aliquo
alio; non tamhen prb toto genere humano, nec
omnind ex propriji. Cui videtur aflentiri Caie-
tanus hoc loco: Et Ferravienfis lib. 4. contra
Gentesin cap. §4. & intlinat Sotusin 4. dift.19.
quetl, 1, art; 3. ad 1. Sed hacfententia eft om-
nind falfa ; vt communiot opinio DoGtorum te-
net in 3. dift: zoi & i 4. dilk 15. vt alibi often-
demus. Vnde

Refpondeo ad argumentum; Etfi n}aiiria]:.cc- Malitia
cati phyficé non fit infinita; tamquam immediata pecearief
priuatio infiniti boni 5 tamen ®{timatiorie morali ©2mpara-
¢ft infinitag non abfoluté , fed comparatiué ; ita ;f: i
vt, nullo bono finito pofsit compenfari. Cujus ™
fignum cft; tum poena damni , que cft prinatio
boni fimpliciter infiniti ; tum peenafenfus , que
élt durationis infinite; ficut & paena dafnni: quas
peenas peceatum meretur fecundiim rigore fu-
ftitiz : tum quod Deéus oderit plus vnum pecca-
tufn mostiferum, quim amet omnia bona opera
foftorum. Patet, Etfi énim quis omnia bona ope-
ra omnium ele@orum feciffet, fi tamen poftea vel
vnum peccatum mortiferum committeret ; Deus
omnia illanihil penderct pre ifto malo: vnde
magis illi difplicerer, quim omnia opera bona
placucrint. Patet Ezech. 18, verll 24. 81 aneyrerir
e iuftus a infliria fna, & fecerie miquitarem fecundim
omues abominationes 5 quas operari [olet wmpius 5 nyn-=
quid viwer ? omnes inflitie eis, quas fecevar , noy e~
cordabuntur,

De hac re vide lib, 13, de Perfedt. Divinis cap, 26, vbi,
explicatur inquo confiflat malitia peccatt , & quomodo
mereatur peenam infinitam ipfaque peceati malitia ficin.
hnitacomparanue, : i

Inftabis: Homine facicnte peenitentiam, Deus' 3¢
non recordatur peccatorum , vt ibideém dicicur: Efieaeia
¢rgo peenitentiam pluris facit, quam peceatum, n:;":?:;

, Refpondeo Negando Confequentiam : Quid y, 7one
hoc fit ratione meritorum Chrifti, quorum ho- chriffi,
mo fir parficeps per peenitentiam ; non.quod
peenitentia per fe pluris fic, "Ratio eft quam ante
diximus : Quia grauitas peccati, vt offenfio eft
accipitur potifsimtim ex dignitaté offenfi: (k-
matio autem fatisfactionis, vt talis, potifsimiim
ex eo, quifatisfacit; vnde fi hic nonfic dignita-
tis infinite, fatisfactio cius non poteft offenfiont
dinin® exequari, A

Ad Probationé antecédentis num. 32. faGam, 34
Refpondeo : Peccatum non tantiim priuat boni- E4ff pares.
tate atui intrinfecd atque morali; fed etiam quo- 7 "‘_{“ e
dammodo bonitate diuind ; quatenus cam, quan- dj_;:vmnl.
tumn infeeft, perimit actolliv; & ideo habet nw s
quandam infinitatemn. Hinc tamen non cfficitur, [nr squé
oomnia peccata eflc paria, vt yvolcbat Iouinianus; £74%%
quia in illa infinitate, funt varij gradus: nam non g, 5 1
cltinfinitas fimpliciter , fed comparatiug ; nempe winianis
Telpeétu fiue zfimaticne bodorum créatorumg
quo modo homo' infinitis brutis eft preftantior
peccatl enim in rationc mali , eft altioris ordinis,
quim opeia bona in ratione boni & meriti: nam
peccatum haber rationem fommi mali. Ex his
manct probata prior propefitio noftre rationis
num. 26. allate , fcilicet nullam puram créatu-
ram pofic favisfacere fecondim perfcétam iufti-
tiam pro peccatis generis humani,

Sequitur

=y

e

T o ep— e T




P =

Quatt.1.: Deconuenientia Incarnationis. Art.2.Dub.2. Az, 11

Sequitur  nunc altera propofitio probanda,
nempe Deum hypoftaticé vnitum cteature rd-
tionali , potuiffe’ fecundim exa@am iuftitiam fa-
tisfacere.

Probatur Primé ex Patribus, ad priorem pro-
pofitionem num. 26, allatis ; & ex Doétoribus,
ui feré omnes ita fentiunt in 3. dift. 20, & in4.
giﬂ. 15. docet hoc etiam Ioan. Driedo lib. de
captiuitate & redemptione generis humani, tra&.
2. cap. 2. §. 4. Andreas Vega. lib. 7. in Concil.
Trident. c. 8. Dominicus Soto lib. 3. de natura
& gratiacap. 6.,

Probatur Secundo ratione : In Chrifto enim
erattanta dignitas, quanta inDeo offenfo; &
res oblara in fatisfaGtionem , crat infiniti pretij.
Imo, maior crat honor, qui cxhibebatur Deo per
Chriftum ; quim inhonoratio & iniuria illata
omnium hominum peccatis. Vnde etiam Deo
erat gratior, quim omnifl peccata fint illi inuifa.
Satisfecit etid ex proprijs, & alids indebitis: ergo
fatisfactio erat fecundiim leges exacte iuflitiz.

Dices Primo, Chrifti ationes-erant create, &
preinde finite perfedtionis: ergo non erant in-
finiti pretif, vt poflent ad =qualitatem innumeris
hominum peccatis rependi. Ob hoc argumentum
. Scotus in 3. dift: 19. & 20. putat Chritti aétiones

;’fg’::fi"“ non fuiffe ex fe {ufficientes hominum peceatis
5,{,,‘-,. exhauriendis; f{ed folim ex acceptatione diuind
hanc vim habuiffe.  Vertim hoc omnind falfum
effo oftendemus infraquath. 19. traét. de merito
Diffingui Chrifti. Vnde Refpondeo ; Etfi erant finite per-
tiits fetionis in ratione entis, & actionis perfeionif-
que realis; tamen erant infinite in ratione meriti
& fatisfactionis; idque ratione perfonz eperan-
tis. Nam ratio meriti & fatisfaltionis , cft mo-
rale quiddam, non realis conditio operis.

‘ Dices Secundo ; Chriftys alijs titulis debebat
D”,:s;f’: omnia fua opera; nempe titulo gratitudinis pro
Jent delire Denefici}s 3 Deo acceptis: ergo tertia conditio
sitalo gradeerat . Ob hoc argumentum Durand. in 3.
sisndinis s dift 2o, quaft. 2. & in 4. dift. 15, quaft 1. putar

Chrifti opera, non fuiffe fufficientia ex fe, ad re-
dimenda omnia peccata; {ed folim exaccepta-
tione dinind; in quo confentit cum Scoto, quam-
uis'alio fundamento nitatur. Ratio Durandi'it.
Qpuia, inquit, non poterat Chriftus fatisfacerc
pro beneficijs acceptis, maximeé progratia vnio-
nis ;ac proinde non fupererat illi quidqua , quod
poiler pro hominum peceatis expendere 5 nift
Déts ex mifericordii acceptaffet, Sed hecfen-
tentia etiam omnind falfa eft, vt infra dicetur.
! Refellitny  Vnde Refpédeo, Chrifti opera fuifle fufficientia
© explica» vtrique debito,cum effent infiniti pretij. Deinde,
Tars debitutn illud gratitudinis, non repugnat debito
iuftitie ; vnde peridem opus, vtrique poteftfa-
tisfieri, Adde, ipfi perfone nullum fiiffe colla-
tum beneficium, nifi ratione natur¢ humanz per
communicationem idiomatum : vnde ipfainfe
non' habebat vllam obligationem etiam grati-
tudinis ; ac proinde non-impedicbatur 4 fatil-
faciendo,
3i0bieio ~ Dices Tertid, SiDecus vnitus human=z natu-
ex abfurdo, 2 , potuit redimere genus humanum facisfadtio-
ne perfecte iuflitic: ergo etiam non vnitus, Patet
confequentia 3 quia nihil potentig , illi per vnio-
nem accefsit. . ;
Refpondeo Negando Confequentiam ¢ Erfi

enim per vaionem nihil abfolute: potentie ac-

Chriffas
perfedé
Jmrisfecit
pro homine
Ispfos

33

1.0bieitio
Seoti.

attiones

2,0bieétio

cefsit ; tamen accefsic vt poffet tali modo, fei-
licer, merendo & farisfacicndo; quad in Denm
purum cadere nequit ¢ guia requirit naturam
creatam, quz non omne bonum naturaliter con-
tineat.

Dico Secundd , Vit reparatio humani generis, 36
fieret nonfoltim fecundlim perfeGam uftitiam,
fed omnind modo copucnientifiimo, quipoffet
inueniri ; neceflarium erat vt Filius Dei fieret
homo.®lta D. Themas hoc loco: Ratioeft: Si
enim afflumpfiffer naturam Angelicany, potuiflce
quidem redimere fatisfaétione perfecte iuftitie,
nen tamen alias vtilitates , gua hic commemo-
rantur, nobis accerfiuffer. Quas vide apud D.
Thomam,

AR TICNTVS 1T

Virum f: homo non peccaffet, Deus
incarnatm fuiffer?

Efpondet Diuus Thomas negatiug, Quia 37
\-’i:]qm facra Scriptura (intellige & Tradi- :;;E‘;’ D.
tio ) rationicm huius myflerij ex peccato afiignat; "
nec aliunde potcft nobis innotefcere : ergo fi pec-
catum nen fuiffet, Deus incarnatus nonfuifler,
Circa Refponfioncm ad Secundtim, Notarida hec
propofitio : Ad perfectionem vuinerfi fuffcie, quod
naturali modo creatura ordinetsr in Desgn, Jicut in
fimem = vbi, pernaturalen: modsin intellige vires
operatiuas, habitus®& operationes, fiuc ille na-
turales fint, fiue {upernaturales. Etfi énim dona
gratiz, quibus Angeli & homincs in Detim érdi-
nantur , {int fuperpaturalia; tamen hzc narurali
modo ordinantur in Deum: modus enim natura-
Iis creature tendendi in Deum, eftper habitus &
operationes , ipsa potentia naturali » o naturali
influxu concurrente. Ordinatio autcm in Deum
per vnionem hypoftaticam nullo modo ¢t natu-
ralis, quia naturalem modum non imitatur, In
Refponfione ad Quartim, Nota: Predeflinatio,
inquit , prafupponit prefeentiam futsrorszm. Quod
intelligi poteft, velde prafcientia conditionatd,
uz toti pradoftinationt fupponitur: vel de pre-
E.‘Jcmiﬁ abfolutd ; qua nontoti, fed parti fuppo-
nitur: nam pradeftinatio vt {c extendit ad effe-
€&tus polteriores , fiue gratias Dei, {upponit pre-
{cientiam priorum; vipatet ex traétatu de Pra-
deftinatione.

Vertim' vt hic Articulus melitis examinctur ;
Notandum e} effe duas de hac re fententias. Prior
eft,” Deum futurum hominem, étfi homo non
peccallet ; idque ob caufas, qua perfe huic my-
fterio infunt : quia videlicet, Incarnatio Dei, per
fe conueniens erat bonitati diuinz ; perfcétiopi
vniuerf® creaturg; & fubuc&ioni, cxaitatjoﬁii]uc
gencris humani, vt dictum eft art. . dub.1. Hage
tenet Rupertus lib. 13. in Matth.de gloria & ho-
nore filij hominis. Etlib. 3. de procefsiore Spi-
ritus fanéti cap. 20. Alexander Alenfis 3. parte
queft.2: memb. 13. Albertusin 3, difk. 20. 2. 4=
Scotusin 3. dift. 7. quelt. 3. & dift. 19. qu.vnica.
Dionylius Carthuf, in 3.dift, 1.queft. 2, Inclinat
ineddem Albertus Pigius lib. 8. de libero arbit.
cap. 10. Ambrof. Caterinus opufeulo de eximia
Cﬁriﬂi predeftinatione. Loannes Viguerius in in-
ftitutionibus Theologicis cap. 20, in principio;
g apertilis

38
,@h 2dags
affirmant,




12 - Quatt, 1. De conusnientia Incarnationis. Ast. 3.

& apertitis §. 1. verficulo 4. vbiait, Chriftum i Adam non peccaflet,, videtur probgbdlor. Te_*‘"’{!ﬂh'n [
meruiffe Angelis premium effentiale : & aliquot net eam D. Thomas hocleco, & lib. 4. contraszr:fﬁ

alij recentiores, Hi omnes tenent myfterium In-  gentes cap. 55. c-_:uf(lu_c {cétarores Togh, Capreo- = _w:’_”
¢arnationis fuiflc & Dco predeftinatum anté om-  lus, Cnicmnus,l'crrancnﬁ; &, ];?,*Bcnaycntm[a turim

nem preuifionem peccatt ; ac proinde abfque vlla in 32 dift: 12 art.2.qs 2. vbi dicit hanc dfle I0AZIS Adam ngp
dependentii & peccato: quare futurum fuille; confentaneam Scripturis , ctiami altera fir fubti- peceafer,

etiam(i nullum peccatum intercefsiffer; Sed hanc  lior, & humang rationi magiy conformis. Mar. |
Geries pra predeftinationem varié explicant. Primd, Sco- filiusin 3. queft. 1. art, 3. Richardus in 3. dift, }

deffinarios tus dift. 9. vult Deum in primo inftantifen {igno 1.q.4. Thomas Argentinen{, ibidem art, 4. &

nis Chri- rationis , intelligere {e fub ratione fummi bonis

alij plerique,

{5, infecundo , omnes alias creaturas, nempc pofsibi= Vide hanc quafionem ex profefo tratatam inlib, de
t.insta lest intertio, pradeftinafle abfoluta voluntate Giaua & Pradettinarionein difputatione vitima.
seornm, . omnes faluandos ad gloriam & gratiam; & inter Probatur Primé ex Scripturis; quia Scripturg i
¢eteros animam Chrifti praedeftinafle ad excel- vEique Incarnationis caufam indicant fuifle ho- e seripss.
lentifsimum gradum glorie & gratie, quem mo-  minum redemptionem, nec alterius meminerunts ris,
<6 haber : in quarto , ordinafle animam illam ad  aded vt le€torem alia opinione nonimbutum,di- 3
vnionem hypoftaticam. Ttaapert¢ docerdift. 7. reci¢ in hanc fententiam impellant.Patet Luc, 19, 1
quatt, 3. & 4. quamuis dift. 19. id preetermittat:  v. 1o. Venir Filiss hominis quarere ¢ [aluum facere
ift fuinto , preuidifle lapfum gcner_ishumani m guod perierat. Idem habemus Match. 18. Ioan. 3.
Adam : in fexto, praordinafle Chriftum in Re-  verfl 16. Sic Deus dilexit munduin , vt filivm (i
demptorem per earnem pafsibilem, vrigentenm davet 5 vt omnis qui_evedic in illum ion
Sed hecnon videntur folida: Primd, Quia . perear: vbidileétionem qua Deus mundum dile=
Impagma. eledtio efficax ad gloriam, non antecedit omnem  %it, non conttituit in o, quod voluerit mundum
kS przuifionem meritorum : quod tamen fupponit  conftare omnibus gradibus, & ideé filium dare
Scotus. Secundo , Quia vult pradeftinauionem fed ineo , quod voluerit filium dare, ne perea-
hominum fakam , ante preuifum peccatum ori- - mus. Toan.1a.verf.10. Ego veni vt vitam habent,¢r i
ginale; quod eft contra D. Auguftinum & alios  abuudantisis babeant. Ad Gallat, 4. verll 4. Mifie
Patres. Tertio, Quia Anima Chrifti confiderata  Dews Jlinm (wnm faltum ex muliere, faclum [ub lege,
ante vnionem hypoltaticam, vteamconfiderat yreof qut [ub lege erant, redimever, 1,ad Timoth. 1.
Scotus in tertio fignorationis, non eft perfona, verf, 15, Chriflus LE s vs venir in bunc mumdum
fcd natura apta perfonari : naturz autem non  peccarores Jaluos fucere. Ex quibus locis defumpta }
conuenit propri¢ predeftinari ad gloriam , fed  funt verba Symboli: Qui praper nos bomines , & .
perfong. Quartd, Quiaanima Chrifti nonfuit - proprer nofivam [alucem , defcendiz de calis. &c. Ex :
ordinata ad vnionem hypoftaticam propterex- quibus fequitur,noftram falutem non foltim fuif~ i
cellentiam glorig fug; fed potitis contra fuitor-  {e caufim cur acceperit carnem paflibilem 5 fed i
dinataad tantam gloriam, propter vnionem hy- abfolute cur defcenderit 5 & incarnatus {it. Cen- ; [
poftaticam ; vnd¢ hac prior fuit in intentione firmatur ex Parabolis, quibusid ipfum infinua~ Ex Paray
Del. tur. Marci 2. ex Parabola vineg , vbi dicitur “** :
1. fuxra Secundd, Alij, inter ques Caterinus, dicunt quod Paterfamilias poftquam Agricole occide~ I
Catering, Deum ante omnem pl‘guil?unem futurorum, poft rantferuos, quosad ipfos mifcrat; eriam miferit E
folam fimplicem intelligentiam, €im vellet fuam  ad ipfos filium , dicens : Forte verebuntur Filium !
bonitatem communicare creaturis, ordinaffe pri-  menm. Vbiindicat {e miffurum non fuifle, i pec- |
mo, vt Filius affameret naturam humanam hy=  catdm non fuiflet, Luc. 15. ex Parabold centum
poftatice, & in ed tantd gratia & glorid ornare- ovium : ficut Paftor ille non reliquifler vmquam ,E
tur. Secundo , Propter honorem illius hominis, illasnonaginta nouem in deferto, nifi yna ouis
pradeftinafle homines & Angelos. Tertid, Pro- aberraflct ; jta filius numquam de celis ad nos
pter praedeftinatos, preordinalle cctera omnia,  defeendiffer, nifi tamquam oues aberraffemus per
cum voluntate permittendi peccatum. In quarto, peccatum. I
Preuidiffe peceatum. In quinto, Preordinafle Probatur Secundd : Ex Patribus , quorum 40
Chriftum in carne pafsibili,yt Redemproremge-  modusloquendi talis cft, vtvix relisquant libe- gxpasric. |
netis hun}ani. : rum, vel femel fufpicari contrarium. Lx Gracis, bus Gre- 1
+Teih Tertio dcmquc‘ 5 Al_lj dicunt Deuml primo Dion ‘ﬁus Areop, cap: 4. c_a:lci}ish_lcra_rchsa:, i
ahofdan:  OMNIUM non voiuilfe aliguod opus pamcu_larci cit Chriftum venifle in ordine nuntiantis {iuc An-
recentio-  1ed primaria intentione voluifle condere vaiuer-  geli,hocefty venifie ad nos, tanquam nuntium c§-
05, {iim,in quo feipfum perfecté manifeftarct& com-  Ieftium mandatorum ,- ob nimiam charitatem
municaret ;& ideo voluifie illud conftare ex om-  fuam, fimmé neceffariam noftre {aluti; & ad im-
zibus rerum gradibus & ordinibus ; nempeex  plendum fua pietatis opus: Lilicet ad nos redi= .
corporali & fpiritali : item ex grada nature,. mendum: Alteriusautem cauf non meminit. '
gratig, glorie, & vnionis hypoftatice ; ita tamen Athanafius ferm. 3. contra Arianos : Necef T
vt inferiores ordinarentur ad fuperiores, & fupe- fitas indigentiague beminis , prior eft quim eins nasi-
rilorcs_pcrhct_:rcnt inﬂ:r‘icreis ac proinde fimul or- uitas 5 qua (wbiata, cavnem non induiffer . Etinfrd : i
d:napu > VLIDTOTO vnitierio, omnium caput &  Caterum vt fiever huo, nimauam defimatsm fuiffet, |
omnium finis,effet Chriftus. 2. Voluifle permit-  aifi hominum nece futas id pofindafes. Erlib, de In-
Eere peccatum. 3. lfi'gumli hominum peccatum.  carnat. Verbi, inter cetora ait’s Vt feias ex canfSd
4. Preordinaffe Chiriftumin carne palsibili inre-  mofird , aduentuis ad nos occafionerm rationemque fuiffe s
~demptorem, Heee fwh!:‘tla fic explicata iuxta  mofframigue prearicationens accerfisiffe Verby clemen-
: hunc tertium modum, elt probabilis, tiane ; vi ad 1os defeenderet , ¢ Appareret intey homis
19 Alterg tamen ; Deum non futwium homincx;q 15 Déws. :

Gregorius,




Qualt. 1. Deconsenientia Incarnationis. Art. 3:

Gregorius Nazianzenus oratione 4. de Theo-
logia: Que canffafuit, inquit, nature humane, qiam
nofiri oratid Jubit: noxne noflra f.dm ¢ Quud enim
alind dicemus?

Cyrillus Alexand. Iib. 5. Thefauri cap. 8. feu
vitimo: Sciebut Dews riurtales nos futiiros per pecca-
zum, arque ided ex aiifericordia fud ante [sonla confir-
tuit, v Verbum [umm fievet howo remu.cmg’ue howii~
nem in feipfo. Vbidocet, Incarnationem effe pra-
ordinatam anté fecula, poft prauifionem pecea-
torum : vide totum illud caput.

. Idem probatur ex Patribys Latinis. Irenzus
lib. 5. contra hgrer.paulo ante meditm: i non ba-
berer caro fuluari, nequaquam Verbum Dei, caro faltum
¢ffet: & fi non babevet [anguis iuflovum inquivi, nequa-
g [ang ing habuiffes Domings. Evinfia : Si avrem
ob aliam quandam difpofitioné Tncarnatus eft Dews, &,
non ergo in [emetip(o recapitularis eft hommen.

Ambrofius lib. de Dominicg Incarnationis Sa-

' qramento C. 6. Que evat canffd Incarnationis , nifi vt
caro, qua per [e peccatierat, per [e redimevetnr?

Augult, ferm,8. de verbis Apoft. exillo Luce
19. Venir Filius hominis quarere 8¢, infert: Ergo fi
homo non peccaffer, Filins homints non veniffer. Et
{erm. 9. Nulla canfa veniends fuit Chriflo Domino, nifi
vt peccatores [aluos faceret. Etinillud Pfalm. 68,
Infixus [um in limo profunds : Deus quoniam natsiran
bumanam (ufcepit 5 in limbo infixus eff : fi homo mane~
vet in €0 quod fecit Dens, o in limo wifixus ¢ffet, quem
genuit Deus. ‘

D.Leo ferm. 3. de Pentecofte circainitiom : §i
homo ad imaginem ¢ fimilitudinem Dei faclus o in (e
honore nature manfiffet ; nec diabolica frande deceptus,
a lege fibi propofita per concupifcenttam deniaffer;Crea-
tor pnndi, creaturs now fievets

Greg,l.4.Commen.in 1. Reg. c. 1.Nifi,inquit,
Adwin peceaffer , Redemptorems #oftram carnem [uftipe~
ve noflram non opoyteret : non enim venit yocare iuftos,
fed peceatores ad penitentiam : fi ergo pro peccatoribus
venit ; fi peccara deeffenty eum Venire non oporteret,

Denique alij Patres qui ex Prcfeﬂ"o hacdere

tra@ant , nullam aliam caufam teddunt , nifi ho-
minum redemptionem & falutem. Vide Bafilium
& Gregorium Nicentim oratione de Natiuitate.
Cyrillom Hierofolymit. catechefi 6. Theodore-
tum in cpitome dininorum decretorum cap. de
Incarnat, Damafcenum lib.4. defidec.4. Anfel-
mum libris duobus, Cur Deus bomo. Vnde illa fen-
tentia D. Auguflini : Cur Dews homo, fi non corrigi-
tur homo? Et {an¢, mirum eflet, {i alius finis proxi-
mus principalior 8 primario intentus fuifler, Deil
illum_ha&enus hominibus non patefecifle: &
Sanctos Pacres vel ignorafle, vel faltem filentio
inuoluiffe ; prafertim cum ille finis videatur ma-
gnopere ad Chrifti dignitatem pertinere. His ad-
de, primum inuentorem huius fententiz ( quod
{ciam ) fuiffe Rupertum, qui etiam alia quzdam
parum {olida primus excogitauit.

t Probatur Tertio Rationibus, Primd, Ratione
Probaiwy  Calctani:Tres, Inquit, unt ordines rerum, [cilicer ordo
Rationibur patre,gratia ¢ vuionss bypoflatice: primus eft furda-
Aeviidies meitum fe??”“?’ HAHE RALHT A [SPPONITAT Zratia: dy‘ fg-
Catetani  C0ndus terts nage gratia [uppomitur Bypoftatice vnioni.
deryiphci  Qub fit, ve omnia qua periment ad ordinem natire per
ordine,  yniner(im temps , priss cadant [ub [eienciam divinant,

giam ea qus ad alios ordines perrinent : atqui peccatum
yeimet ad ordmems narnre ; ergo neceffe fuit illud pra-
ance pragoguisam vel prafinitaus yiionem bypofla-

ex Patribus
Latinis,

0

I3
. » z wd
Hioani:C confequenter vuio Lypoflatica non erat furura,
#ifi pracefiffer peccarem, Sed hac videntur parum lmprobs-
folida : Primo, Quia fi agat Caictanus de {cientia/ "
vifionis, fic videntur prifisea, qua prifsinre
fiunt; fiue ad ordinem naturz, fiue ad ordiné gras
ti® pertineant ; v. g. prius preuidetur baptifmus
Petri, quim peccatum commiffum peft baprifm(;
quamuis hoe ad ordiné nature, iilud ad ordinem”
%rﬂti:r pertincat. Siautem loquitur-de fimplici
cientid, fic prilis przuidentur ea, que nen fippo-.
nunt alind; vig. prius preuidetur vnio hypoftati~
ca in Chrifto, que ad tertium ordinem pertinet,
Euim peccata crucifigentium, que ad primum or-
inem fecundiim Caietanit : Et prits preuidetur
dignitas Chrifti, pertinens ad rertium ordinem;
guﬁm dignitas Matris, quead fecundum. Ratio
eceptionis Caietani fuit. Primo, quia permifcet
ordinem intentionis cum ordine executionis; qui
tamen {unt maxime diftin@i: licet enim natura fit
fundamentfl gratie in ordine executionis, gratia
tamen eft fundamentft nature in ordine intentio=
nis; ‘quia ell finis; vnde non neeeffério preuidetur
pofteriiis, Secundd,quia confundit fiientia wifio-
nis, & fimplicis intelligentiz:hee cnim né fuppo-
nit decretum liber(i dinine voluntatis, ficut illaz
licet enim fimplici intelligentid n6 pofsit inteligi
gratia ant¢ naturam; tamen quia voluntasliberé
incipit,, vel ab vnione hypoftatici ," vel 4 gratii;
ideo fti€ria vifionis hec poflunt finiul preuideri.
Tertid , quia putar hos ordines elfe omnino di- -
flinctos, $t cadunt in divinam feientid & volun-
tatem; clim tamé {int permixti: ca enim que per—
tinent ad ordinem nature, difponuntur @ Deo ve
expedit ad ordiné gratiz. Quarto & vltimo,quia
etfi in vno individuo natura fupponitur gratie,
non tamé omnia pertinentia ad ordinem nature,
funt pritis in {cientii Dei, quim omnia qux perti-
fient ad ordinem gratig, vel vnionis hypoftatices
vnde quod Deus predeftinauerit vnionem hypo-
ftaticam poft preeuvifionem peccati,non eft factum
ex neceflario ordine , vt vultargumentum Caie-
tani; {fed ex merd Dei libertate. .
Vnde aliter probatur Primo, Ex fignis:omnia 42
enim que in hoc myfterio feruatafunt, inﬁm}anf L Ex fignie
illud primarid fuifle inftitutum propter hominit
falutem:ided cnim potits humana natura videtur
affumpta, quim Angelica ;ided tali tempore, &
Ioco potitis,quim alids, vel alio; ided corpus paf-
fibile;ided omnia in vitd egit & pertulic. Nullum
autem fignum cerniturinijs, qti:ae circaillum ge-
fta funt, quo indicctur illum ob alium finem ma-
gis principalem venjffc. : e
Secundo, Quia hoc padto magis oftenditur eius *‘;S‘ﬂ’ﬂ;:-
erga nos charitas,quod non tantiim conditionem {7708 ¢
corporis noftrd causa mutarit, vt vul;_altc_l‘a fen= orp0 homi-
tentia; fed abloluté corporis fubflantid affumpfe- nem lapsid,
rit. $i enim naturam humand affumprurus fuifler,
ctiam homine né peccante; certé non propter nos
illam affumpfit 5 1'51' foliim conditionem & quali-
taté eius,ad tempus mutauit: atqui plus eft Deum
abfolute fieri hominem; quim Deum faétum ho-
minem, fieri pafsibilem & pati. Gein
Tertid, Quia vix couenicnter {'XP_]IC:U‘I pt)_Ecﬂ, 13 Ak incts
qualis veniffet; corpore gloriofo;an fine glorii: {1 wenientia
eloriofo ; quomodo fuifiet conceptus in viero, & e
fennim creuiffet 2 ¢Um hoc repugnet corporiglo- iy
riofo, quod eft impafiibile. ltem , quomodo me-
ruiffet, cim non fuiffer viator? Quod finon glo-
Bb riodus




14 -
siofus venifiet, fed ficut Ad4 in ftatu innocentia;
ergo fimilibus necefsitatibus fuiller fubiectus s ve
cibi, potlis, quictis,excretionis, &c, que non vi-
dentur debuiffe affumi ob perfe@tionein vaiuerfi,
fed foltim ad exemplum & [atisfactionem. Item,
an corpus eius ex ijfdem materig particulis,d Spi-
ritu S, conflandi fuiflet, quibus mods conflatum
eft 2 videtur enim quod non ijfdem 5 quia in {tatu
innocentig longe ali:l fuiflet ratio victus; vade nd
eundem fanguinem B. Virgo habere potuiflet,nec
Chriftus idem corpus: nifiquis dicat Deum infi-
nitas materie particulas; ¢x quibus modo confti-
zutum ¢ft Chrifti corpus, tunc etiam fele&urum
fuiffe ex vninerfis munds clementis, & congrega-
turum in B. Virginis fanguinem : quod naturis
terum non eff confentaneum , & fine ingenti mi-
raculo fieti nequiuiflet. Sed contra
Obijeitur Primo, Ex Scripturis. Primus locus
Olicttios €XProucr. 8, v.22. Dominus poffedic me in nitio Via-
nes ex Serie v [arim, antequi quidgquan faceret aprincipio. Ab

Pura.  grerny ovdinata [uin, O €x dntiquis antequa terra fie-

inta vertunt : iS5 CYEatit e
1Ex Pro- 16 ¥ bi Septuaginta vertunt Dmu_:r;a TCAHiE 1l
derh,3,  Exmos 5 & italegunt palsim Graci Patres; qua-

uis fortafle Scptuaginta fcripferine txwoe, idefly
poffedic 3 aridopey. Ex hocloco fic arguniétanturs
hic loquitur de feipsi Sapicntia incarnata, id cft,
Chriftas Dominus, vt docet Clemens Romanus
L.5.contt. Apolt.c.19. Cypr.l. 2. teflimon. contra
Iudzos <. 1. Athanafius{erm, 3. contra Arianos,
Auguft.L.r.de Trinit.c. 12, atqui n6 cit hic fermo
de creatione externa cali & terre 3 quia Chriftus
non cft creatus, id eft , incarnatus antequam terra
fieret; fed de preordinatione creationis in mente
dinina:ergo fenfus eft,Sapientiam incarnatam feu
Chriftd, fuifle creatam, in prgordinatione divind;
id eft, przordinatd a Deo, ante praordinationem
czli 8 terre; ac proinde ante preuifioné peccati:
ni preuifio peccati fuit. pofterior preordinatione
mundi : ergo etiamfl peccatuin poltea non fuiffet
factum, tamé Sapicntia divina X vi huius decreti
fuiffer incarnata. Cofirmatur;quia dicit [¢ ordina-
s ab atorny antequam terra fievet; {ed hoc non pe-
teft intelligi tantummodo antequam terra ficret
veipfa exterius : nd fic omnia fuerunt preordinata
antequam tcira ficrer; ac proinde nihil fingulare
diceretur de Sapicntia incarnatd:ergo intelligitur
antequam texea fieret in dinina ordinatione.

3 Refpondeo, Senfum litteralem efle, Dominus
ﬁ*{-ﬁ‘:";:"f poffedis me,id oft, generauit me; feu quod idem cft,
serb.s,  Aoquifinit me ab aterno. Nam Hebraice cft yerbum

Caza,non bara, id eft , poffedit, acquifivit; ficut
Genef, 4. v. 1. Buacum gentiffer Cain, dicebat:
Poffedi hominen per Desan , id eft, acquifiui, genui
diuino munere, Loquitur enim Sapientia zterna
{fecundiim diuinitatem, Ita Hicronymus. epift. ad
Cyprian, tom, 3,& Bafilius £ 2.contra Eunomiil.
Alij dicunt fenfum litreralem effe, de Sapientid in
genere ; quatenus abftrahit 3 creatd & increata :
<ui per profopopeiam tribuitur fermo. Ira Ianfe-
nius intelligit. Lt iuxra hosfenfus nihil fequi-
LUr CONtra nos.

Quad {i velimus intelligere de Sapientia incar-
nata, ficut multi Patres propter verfioné Septua-
ginta, & argumenta Atianorum ex illa verfione
petita, intethigunt fenfus eft, Chnftum effe pre-
deltinatum fev preordinatum ante externa mun-
di confticucionem, ab xtc non ante conftitu-
tionem mundi in mente di quod patet ex fe-

Quzft. 1. De consenientia Tncarnationss. Att.s,

quentibus 3 Nondum erait abyfi, & ego fam concepta
eram: Necdum fontes aquarum eviiperant,necdsim map=
tes graninolé conflirerant 5 quando praparabat celos
aderam 5 quando_certa lege & gyro vallabar abyffos.
Quibus verbis, vt ait, Cyrillus L. Thefauri ¢.8,
fignificatur creaturarum ex nihilo ad effe produ-
&io. Et confirmatur, quiafi Chriftus fuiflet pre-
ordinatus, ante preordinationem mundi ; de-
buiffet venire étiamfi mundus numquam fuiffet,
Confirmatur Secundd, ex fimilibus Seripturg lo-
cis 3 Apoftolus enim pafsim docet Chriftum &
nos predeflinatos , electos. &c. Anre sempora [k~
laria, anté mundi conflintionem: vt ad Ephefi1.v. 4.
Sicut elegit nos in ipfo ante mundi confliturionem , ve
effemus Sanéti & imnaculaty in confpectu eins in cha-
vitate, 1.Corinth.2.v.7. Loquiniur Dei [apientiam in
anyfterio que abfcondita eft, qua pradeftinanit Deus anté
facnla. Vbi non tantum myf{terium Incarpationis,
{ed ctiam Pafsionis , Crucis , Mortis, totamque
ceconomiam falutis noftra, dicitante fzcula pré-
ordinatam. Denique 2. ad Timoth. 1. v. 9. dicit
Nos liberatos [ecindsim gratiain , que dara eft nobss in
Chriffo LEsv ante tepora [eculavia: at liberatiopre-
fupponit peccatum : ergo peccatfl fuit previfum,

Dices : Ergo nihil ibi fglgularc dicitur de my-
{lerio Incarnationis; quia omnia fic funt preordi-
nasa, Refpondeo; non omnia fic effe praordinata
in particulari; vt patet deijs que ex caufis natura-
libus proueniunt. Significat autem Scriptura tali
modo loqm‘ndi, illud non pmdere ex caulis crea-
tis ; fed ex fingulari Dei fapientid , bonitate, &
prouidentid; Beoque id pracipuo quodam modo
cura fuifle,

Secundus locus ¢x Toannis 17.v.§. Clarificame
Pater claritate, quam habui apud te, privfasan nndss ,, Eﬁm.
fieret. Hic petit Chriftus glorid & claritaté: arqui 17,
non petit gloriam dininitatis; quia hac numquam
carnit: ergo humanitatis, quam in diuind preor-
dinatione habebat anté mundum conditum.

Refpondeo; Chriftum ibi petere manifeftare gyppica
hominibus gloriam diuinitatis, quam habuerat, sur.
ctiam anté mundi conftitutionem; id eft;ab zter-
no: vt videlicet homines cognofcerent , cum cffe
verum & naturalem Filium Dei. Vnde fubdit:
Ve Filius tuns clarificer te, {cilicer apud homines. dta
exponit Chryfoftomus, Cyrillus , Theophila-
¢tus , & alij pafsim,

Tertius locus, ad Colofli1. v, 15. vbi Chriftus
dicitur Primogenitss empis creature. Et cofirmatur fdf,l" :

3 T Lt e = .3 Ex ﬁ-

¢x Concilio Sardicenfi cpiftola ad omnes Epif- 21 coiof;
copos; vbi Chriftus v Verbum, dicitar vnigenitas, ¥
bhoma,primogenitws. Citant aduerfarij etid Gloflam,
Anfelmum, Hieronymum, Cyrillum, Et confir-
mant ex eo quod Apoftolus dicar , In ipfo effe con=
ditayiinerfa ; & effe capur corporis Ecclefie ; tandem
concludens : Vi fit ipfe in omnibus primarum tenens:
ergo Chriftus vt homo eft primogenitus omnis
creature, id eft, pradeftinatus eft anté p redeilti-
nationem creaturarum. 2

’-.cfpondeo ; Chriftum né dici primogeni tum g yomods
omnis crcature,quafi fecundiim humanam naturd Ei,sﬁus
praordinatus {it anté omnis creature prazordina- fif prime:
tionem : hoc enim improprijfsim&dicercrur; & f;:‘;f:,,,
nemini veterum, (quod feiam) in mentem Venit. 1, fe-
Probat enim Apoftolus eum primogeniti omnis cundiin
creatura, Onia omnia per ip[um, & w ipfo creara [unt; dininito]
& ommnia i ipfo conflant, 1d clt, confervantur. Non *!
potucrunt autem omnia creari , aut goferuari per

Chriltum




e e ez

TR T T ———— .+ ——

e e

Quill. 1. Deconubnientia dnearnationis. Are. % 13

Chriftum hominem , exiftentem {oltim in divina
preordinatione. Vade fatis patet Apoftold loqui

de Chrifto fecundtim diuinitatem : volens enim
explicare excellentiam cius, per quemrecéciliati

fumus, dicit eum efle Inaginem Des tnuifibilis; prinio-

irenitum onitis éreatire, id clt; genitd 3 Patre reipfa
fecundim diuipitatem’, ante omnem creaturam:

quod probat;, Quia per ipfum, & s ipfo , ommia funt

ereata. Deinde,addit excellentiam que ei conuenit

rattone humanitatis;nempe,quod [ ¢ Caput Ecclefiz)
prisogenitus ox mortuis, & c.ve it ipfe imomnibas prin-

aparam tenens, id oft, vi fit iple ante omnes, tam in
geneli,id eftyortu rerf,qua i zeAnyeceia,id elt,
regeneratione. Nam fecundtim Deitatem, cft ante

omnem ortum rerum, & eft principii ortus : hu=
manitate vero, cft ante regenerationem; quia pri-

mo regeneratus eft, & cft auétor regenerationis in

Dusmods CCTETIS. Quad {i quis velit hunc locum intelligere
Jiewndim  {ecundim naturam humanam , com Anfelmo, &
bumanita- quibufdam alijs;ficdiceeur Primogenitus omnts crea-
i tire 5 quia eft dileGtus & honoratus fupra omnem
creaturd ; ficut primogenitus {uprareliquos dili-

aitur, Anfel. ait: Sicur primogenitus omnizm [ratvi,
dignitatis ebtwmet. primatuing ia Chriftt bumanitas pri-

matiim obtinet inter ommes creaturas, Cyrill, lib: 161
Thefauri c. 3. dicit vocari Primogenttii ommis crea-

ture (eaunduin naturain humanam;guia omnes homines

fum dgnitateas filiovam adepti (ant, Commen-
ui tribuitar Hicron)rmp , Digitnr , inquit,
nitis ominis creature [eciidim aflwmpti bawsnis
,mon tempore, (ed honores tta illed: filius seus
primogenitus Ifrael. Concil.Sardicenfe prater pro-
pefitum ddducitur 5 quiafolimdicit effe primo-

Primoge.  genitl ex mortuis. Aduerte, hofce Patres videri
nitws quis 1mpulfos ad interpretandum hunc locum, fecun-
datary  dim natoeam humanam vinominis primegeniti,
quo fignificari videtur adhuc alios fequi filios:

fed feiendum, phrafi Hebred primogenitd vocari,

arite qticm non eft alius, (lue polt illum i-cquamur

alij filij, fiue non: patet tum alijs locis,tum Luc

20 v. 7. Pepenit filium funm primogenirun,

46 Quiartus locus eft ad Heb. 2.vi 10, Decebat chitt

4 Ex epiff. enm proprer quem omnia &C. per pafiione confummari;
ad Hebreos Vhi ofnia dicantar effe propter filium hominis.
Explica. Rgfpondec_), Is, propter qué omnia, eft Pater; vt
thr, palsim DD. interpretantur: nd non eft confummari
palsiug; fed confummare ; vt legunt omnia Graeca
exemplaria, & pleraqué Latina emesidatiora. Et

tuamuis Anfelmus explicet de Chrifto; tamen né
fécundium humanitatem,fed diutnitacé intelligics
dicitenim , Proprer quein ommia, Cr per quen omnia;
Secundo obijciunt ex Patribus. Primo;Ex Ires
Obieitio. nzo lib. 3. ¢.33. vUiait, Desn pradeftinafle primuni
w:5 ex P~ homem animalent, videlicet vi a [pivivali (aluaretur!

tribug, - :

\, Ex [ren, CHULCHINE f‘?'gﬁ{’.\:iﬂt’l‘c!‘ fa!tmm, oportebat & quod [al<
warétqy feri, vei non vacuum fit [alnans. Rcfpondeo,

f*ﬂfﬂi- rion vult dicerc Chriftum pritis predeftinatii effe

l'b"

falustorem, quim homines preordinarentur, qui
pofent faluari : quia cerrum efknon efle rxde’}ti-
natum ve eflet fﬂuator , nifi fuppofitis falvandis:
ergo fam anté, vel ceree fimuldebén intelligi ho-
mines preordinati, Senfus ergo efts cii praexifte-
ret faluans, Verbum (cil, dininum omnium fabti-
“ cator, oportcbat eriam fieriid, quod faluareturs:
id eft;cHueniens erat, vt fieret homo afimalis,qui
ad falurem adducerctur;ne fruftra videretur ratio
& proprietas {aluantis in Deum cBuénire : loqui-
tur eniny Irenzus deverd praexifentia. Chrifli,

non d: obie&iud in pradeftinatione diuin, Vi-
decap. 20, & 22. eividem Authoris. S
. Secunddy Ex Aug. Lde nuptijs & concupifcen- g
tia c. 2 1.vbi ait; Consuginm erwm i [taty innocentiess xx aug,
Ji homo non peceaffet,futurit Sacvamentm: covinnétionis !
Chyifti.cam Ecclefiw R efpondeo, Matrimonifi nuncExphica-
duplicis céiunétionis eft Sacrament, id cft,faerft™™
fignum ; fcil. coniunétionis Chrifti cum Eeclefia. i
Jpervnionem hypoftaticd; & coiunéionis Chrifty Mat rimes
cum Ecclefia per fidem & charitaté. Inftanvin-""" ‘fg”;f :
nocentig,tantummods fuiffes Sacramentum COM- oy Eiems
iunétionis Chrifti cum Ecclefia per fidem & cha-dionem
ritatem: Neque mirt, quia hac figna non {ine ng e
turalia,fed cx divina inftirutionesynde pro vuric-‘ff;m N
tate ftatus, poffint plura aut pauciora fignificare. *
Tertio, Ex Cyrillo Lg: Thefauri o, 8.vbidicit, 49
Chiftum mnte nos prefundatiin ( id eft, tamqua fun- ExCyril,
damentii falutis humanz ebaterno conftitutum)
vt in ipfo omnes faluemur. Refpondeo, Cyrillum g, p5iva-
toto illo capite aperté 3 nobis flare = explicatar,
enim Jocum illum Prouerbiorli Demungs poffedis
me &ce.8¢ legivex verfion.Lxx.Dominus fundauit me
inititan viayi (uarem dd opeva fua + & feofum effe di-
cit, Dominss fecit me, feil. Chriftum Deum & ho-
minem fundamentum {alutis humanz, cuiper fi-
dé homines debent fuperzdificari. Deinde querit
Cyrillus quomodo Deus fecerit Chriftd tunda—
mentum ab zterno, ficut Scriptura.indicar, cim
Incarnatiofafa fitin tempore ¢ Refpondet, quia
Deus preuifo peccato,illum ab @terno conflitui :
facere fundament(i, Vhiaperté docet Chuifti In«
carpationem non efle przordinata ante preuifum
peccatum ; fed hoc effe canfam, cur cam preordi-
narit. Dicit auté Chyiftum ante nos prafundarum; id
¢ft, antc nos conditos preordinatt fundamentum
falutis; non tamen ante previfum peccatum, vel
arife preordinatos homines in méte divina, Quod
ctiam patct excm{lo architei, qui firm{ fundas
menti fui operis ftatuit, v pofsit inftaurari cfice-
ciderit.. Omittoalia teftimonia quod fint facilia,
Tertio obijcitit rationes: 1. Adamo fuit reue-  §6.
latum iftud myfterium in flatu innocentiz, vt do- Lot
. F . . Hes exrda
cent multi Patres:ergo iftud myfterium fuit pree- ;24T
ordinatum ante peccatum prauifum. Patercon- "
{Equcntia,quja ante pr:ruifum peccatum fuit pra- i Dudd
uifa ecftafis Ada, & reuelatio quam habuit in ec- f‘.’:;-:ﬂrﬁ‘ =
ftafi;quia id Prifls eft praeuifum,quod prius eft ore o orarim
dine temporis in rebus & ergo ante praeuifum pec- Adse,
carum, fuit etid preordinata yes reuelatay Teilicet
ipfa Incarnatio. Deinde fi Adamo fuic revelatum
iltud myfterium ante peccatil: ergo Chriftus tune
fuitilli‘propofitus vt fons gratia: & principid fa-
lutis ; aliogui cur fuiffet illi reuclatus ¢ Similear-
gumentuin faciuntde Angelis: Refpondeo, Edi
son fit necelle , vtid quod tempore prius it fic
priusin pr:x:niﬁonc;cﬁm fieri pofsit vt nullam in-
ter {c dependentiam habeants cécedo tamen my-
{terinm Incarnationis fuiffe przordinatum ante
preeuifionem abfolutam intuitivam pecéati; qud
Deus previdet futura ficuti fiune reipfa cum om-
pibus circumftantijs : non tafen fuit preordinas
tumante prmiﬁc)ncm conditionatam j hec etiani
ante abfolutam, quafi abitradtivam y quam Deus
habet 5 praecisc accedente voluntate permittendi
ad feientiam conditionatam. I’ro quo :
Notandum, Deum wipliciter praefcire futtrs B:ﬁf:f‘*
1. preftientia conditionata, 2, abfolutd quafi aE)__‘;,:,“.‘
flra&iugd < pempe qmndo ac Prxfcicm:am condi= fururgy
Bb i tionatam,

Solwitnr,




16
tionatam, accedit preordinatio & permifsiojtunc
enim in fua preordinatione vel permifsione pre-
uidet rem futuri quafi abfiract¢ A circumftantijs.
Tertia cft abfolura intuitiva, qué fertur inres
ipfas, vti fiunt in tempore cum omnibus circum-
{¥itijs. Chriftus ergo fuit predeftinatus ante pre-
icientiam peccati intuitivam; non tameé ante pre-
fcienti4 abfolutam abftradivam eiufdem peccatiy
{ed fimul. Nam hoc ipfo quo Deus voluit creare
hos Angelos, & hos homines; & permictere Ada-
mum fic tentari;preuidit illum peceaturum: & {i-
mul preordinanit Chriftum in remedif. Ad con-
firmationem y Chriftus propofitus fuit Adamo,
tamqud caputin genere; non autem ramqud caufa
totiusfalutis: poterat enim effe caput omnium;
ctiamfi abillo gratiam né haberent ¢ ficuti modo
reipfa eft caput Angelorum, etiam fecundiim na-
turam humanani, quamuis ipfi cxcins meritis
gratiam non habuerint. Modus autem particula-
fis, quofuturus eratcaput hominum, non fuit
Adsmo ‘tunc reuclatus i ficut neque vtriim ven-
tarus in carne pafsibili, an impafsibili.

81 Secunda ratio i Predeftinatio Chrifti oft caula
5, obied, exemplaris, & quodimodo finalis, predeflinatio-
nisomnium hominum; vt colligiturex ¢.8.v. 294
ad Rom. Qui predeftinair nos conformes fieri imagi-
nis Filij fui: fed predeltinatio hominum,faltem A~
dami, faétacft ante preuifionem peccati : crgo &
pradeftinatio Chrifti. Confirmatur, Quia Conc:
T1rid: e[l 6. ¢. 7. dicit finem noftre ftificationis
effe gloriam Dei, & Chrifti: exgo pritseft volita
gloria Chrifti, quim hoftra iuftifieatio.
Refpondeo, Admitto Chiilti prgdeftinationem
effe caufam exemplaré noftre : nego tamen Ada-
mum effe predeftinatum ante previfum peccatii:
omnium ‘cnim hominum predeftinatio fada eft
poft preuifum peccatum, faltem quoad potteriee
ra media; vt multis locis docet D. Auguftinus:
Ad'confirmationé: potuit Deus Chriftum pre-

Soluit nr,

Chriffus

eft proprer pidinare ad noftram falutem ; & fimul noftra fa- -

f;_’z;’:;‘:'_ lutem ad Chrifti ipfius honotem:ficut Rex poteft

nies pro- . inftitudre aliquem giibernatorem ; vt bené admi~
prer Cheix niftretur provincia; & fimulvelle, vt faluspro-
Aam, uinciz cedat in ipfiushonorem; Nam duplex eft
finis ; empe qui intenditur, & cuiintenditur: &
hi, vicifsim gbi poffiint efle caufe finales. V. g.
Eotc"l1t§x: funt propter operationes ; tamquam ob
finem qui intenditur ; ipfe verd operationes, funt
propter potentias ; feilicet vt cas perficiant:
52 “Terria ratio ; Gloria anima: Chrifti, eft maio-
3. Obie, tis dignitatis, magifque Deo dilé@a, quim gloria
‘ omnitim hominum & Angelorum fimul; vt fen-
tit D. Thom. 1. parte qugit,z0. art. 4. ad 1. ergo
verifimile eft hanc gloriam effe magis per {e voli-
tam 3 Do, quim gloriam Angelorum & homi-
num : imé, ob Chrifti gloriam reliqua potits
efle volita; quim hanc, propter homines.

- Refpondeo; Admitro glorid anime Chrifti cfle
praftantiorem ceteris omnibus: non tamen idcir=
<o debelat illd Deus prazordinare ante preuifio-
nem peceati proprer feipfam : Primo, Quia Deus
omnine liberé vult & amat omnem excellentiam
creaturg; vide,nec femper maiorém excellentiam
magis vult : nimirum ‘v hac ratione oftendatde
nulli perfedtione creatd egere , feque fibi infinité
fufficient¢ efic. Vnde,non fequituripfim debuille
gloriam Chrifti proprer [ciptam velle, nullo fup-

_Eobuitur,

?C}ﬁto peccato: aiio_:iuin etiain, hoe vaiuerfo de-

Quzft. 1. De conuenentia Incarnationss. Ait.3.

debuiffet alind perfectius condere; idGuc fine ter= :
mino. Secundd, Etfi maxima adfert excellentiam Izcarnatiy
creaturz, & toti vniuer{o,; quod Deus {it homos *ff 9#edan
hoc tamen non erat Deo proprer {e appetendum, ;% 7404
aut etiam propter vniucrfi perfectioné, Nam,fieri
creaturam, Maximé humand, «ft humiliatio qua-

dam, & veluti miferiaipfins Dei : vnde ab Apa-

ftolo ad Philip. 2. v.7. dicitur, Dess fe exinaniuiffe

&> bumiliaffe, cum fornam (erus accepit;quare non yi-

detur abfoluté conuenicns; vt Deus fieret homo,

nifi aliqua maior necefsitas vrgeret 5 videlicetad
auferendam noftram miferiam , & ad fatisfacien-

dum diuing iuftitiz; vt hac ratione oftenderer in-

finitam mifericordiam fuam, & iuftitiam, quz

nullo alio modo, tam eximic poterat demaéftrari.

Quod i ob vniuerfi perfectionem factus effecho-

mo, non itaeluceret ifta mifericordia & iuftitia;

imd neque ipfa Dei eminentia ; nam quodammo-

doin creaturarum ordinem redaétus videretur. -

Dices: Art. 1. oftenfum eft hoc myfterid fuiffe
per {e valdé conueniens divinz bonitatiz ergo fe-
pofitd redemptione hominum debuifler etamd
Deo preordinarii .. .

Refpondeo; Potefteffe vhi ratione valde con- :
i s - o W .. Incarnatie
uichiés, & ex alid parte habere incomoda maioris atine
momenti; Sicut valdé conueniens cft, liberalitate non guf;
regis omnes pauperes ali 3 fed ek alterd parte pof- dinine bo.
funt fequi incommoda; ob.qua abfoluté non ex- P4 ks
pediat. Ita etiam conueniens eft per fe diuing bo—}‘:::,:;},
nitati; vt {e fummo modo creature communICet; ob huma
fed ex alterd parte, erat quodammodo inconue- #am zecef.
nicns ; quia fequebatur humiliatio fummg maie-##/™
ftatis, que non debebat fieri, nifi ob necefsitatem
altioris ordinis; cui alio modo né tam cGuenien-
ter poterat occurri: Quanecefsitate pofitd , reli-
qug conuenientig & vrilitates locum habebant.

@uarta ratio ex Scoto : Ordinaté volens, pri-
mo vultid, quodeft prt}pinquius fini:atqui finis 4.053‘3
Deiin creaturis, ¢ft oftenfio & communicatio fug spori, :
bonitatis; cui fini propinquius medium eft incar-
natio: nam in hac, maxime communicat & oiten-
dit fuam bonitatem: ergo hec debebat effe primo
volita;Confirmatur, quia fi ex occafione peceati
volita eft ; eft quafi bonum occafionatum , & per
accidens introduétum.

Refpondeo ; Non {emper eft expetendil, quod o2/
fini eft propinquius , quando illud habet aliquod B ; ;;,m{
incommadum. Deinde, id quod vnd ratione clt fni ¢fi pro-
propinguius , alid non elt propinquius : ynde illa pésgadss
propofitio fera non eft ; nifi de ¢o’; quod eft pro-
pinguius fini fecond modum & menfurd , quam
intendit principale agens. Ad confirmationem:li o
bonum occafionatum intelligis aliquid pretet in- Zsmaris
tentionem Dei cueniens , {ic Incarnatio non fuit fis osum
bonum occafionatum;nam fuit ab xterno preor- occafios
dinata. Si autem intelligis, aliquid ordinatum oc- i
cafione alterius; cdcedo incarnationem effc ordi-
natam oceafione peccati:non tamicn igeo per ac-
cidens vel occafionaliter euenit;quia cx intentio-
ne diuind euenit. Addo, {i hec ratio valeret, non
potuifle fapicnter przordinari hoe mylterium in
remedium peceati; quod nemo dixit.

uinta ratio: Non minis decuit ythomincs & ¢y
Angeli haberent merita perfeéte iuititig;quam vt g, obief
haberent {atisfaGionem perfeét iuflitie 5 atqui
Chuiftus venit ve noftra fatisfadtio efft perfedtil-
fima: ergo criam venifict vt merita eflent fecun=
dum pefectam ivfticum. Nam perfettius eft al-
' fequi

e b

r—————




et

- Queatt. i, Deconuenieistia fnmmgﬁb‘nf?_ An_.;. Dub: 12

. fequi gloriam fecundim exa&am iuftitiam, quam
{ecundiim imperfeétam. i
-Refpondeo; Eft difpar ratio: nam meritym re-
sterira | quiritur vt nos habeamus ius ad gloriam: fatisfa-
son debent &ioautem, vt Deo honor reftituatur. Magis au-
#ffe feeun- tem convenit vt Deo fiat perfedta honoris refhi-
g’;:‘i”;i: tutioy, quim. vthomo habeat perfectum ius ad
Vium, vt gloriemiprafertim cum neque hominis conditio,
Jasisfadtio neque mercedis ratio id poftulet. ;
55 Sexta ratio: Altera fentétiamagis videtur per-
& Obiedts yinere ad Chrifti gloriaminam ita facitcum caput
hominum & Angelord, vtecx cius meritis etiom
Angeli gratiam & gloriam confecutifist. Dein-
de, facit eum abfolute primum in ordine prade-
{tinatorum, img in ordine omniil, qued Deo ab
xterno {unt preeordinata. Denique, facit vhilier-
{um conftans omnium rerum gradibus; videlicet
gradu nature, gratie, gloriz, & ynionis hypo-
ftaticz ; quod proinde perfeétifsime diuinam bo-
i nitatem partic:pets camque reprefentets
Soluitar, Refpondeo; N6 femper debet fieri 1d quod vi-
detur ad maiorem gloriam humanitatis Chrifti,
Neafem~ veletiam diuiniatis pertinere; fed quod iuxta
per id & ordinem & menfuram A diuind fapientid preferi-
E:;{“::;rIFFJn] » & a diuina voluntate intentam, adillam
of ¢ muio. Clt conuenientius: nam omnia qug exterius fiunt,
sigleria  decundum certam menfuram definita & intenta
Chriffi, {unt.

Soluiture

DV BI VM.

Quomode [¢ babeat predeflinetic Chrifl re-

[peclis_ predeflinationis hominum
: ¢ Angelorum ?
56 R Efpondeo & Dice Primé , Angeli & primi
Angeli & homines, {ecundum naturam & dona fu-

homines pernaturalia faluti fufficientia , fuerunt przors
B I . dinati pfitis ratione, quam myfterium incarna-,
ordiner;  tionis. Docet hoc Caietan; art. 3, & fer¢ omnes
Junt ad  qui tenent noftram fententiam, facileque colligi-

?ff;;-,,g;“‘”’ tur: ex {upradictis teftimonijs. ;
it et Probatur Primd, Quiailla erdt abfolute futura
atio, ex vi decreri diuini , ctiamfl incarnationis myfte=
rinm 16 fuiftet futurum; quarc independenter ab

hoc myfterio decrera fuere. Hoc autem myfterii

non fuit predeftinatum nifi dependenter a prenis

fione peccati ; quod peccatum pr@ﬂxpponi: Ada-

mum & Angelos, d quibus Adantin culpim tra-

¢tus fuit: ergo pofterins ratione eft decreri: illud

enim decreeum eft ratione pofterius in Deo;quod
prefupponit aliud; & non fupponitur ab eodem:

. Hinc fequitur fion efie admirtendas has propofi-
‘;‘:}’:"”’- tiones conditionales: 81 Adan non fuiffer peccaruius,
A o tion fuiffet creandus Sidamanes aon effent damnands,
Jisiones < momeffent creands . St Ghrifts non fuifler venturus, Ada
inproban. mon fuiffet creandns. Ratio eft; Namcrcatio Ade
ot fuit decreta 3 Deo onmind independenter 3 pra-
uifione pecéati iplitis, 8 Chrifh venturi. Simili-

tevformatio Euz, hominumque procreatio, Ité.

creatio Angelorum fuit decrera fine dependentia
arpreuifione peceati, & damnationisipforum: etfi
enim per prefuicntiam condisionatam-{cifer illos
peccatiiros, fi crearet, & permitteret tentari, ficut
tentati funt; tamen in primo itlo decrcto quo wo-
luig eos- creare,” noneft habita ratio huius pra-
feientiz ; fed folim boni illins, quod ex ipforum
creatione & iuftitid originali elucebat,
_Confirmarur; Quia alioqui falfaeffent, quz
paliim Doctores & Dgsres wadunt de Ravw jang-

Egpti%:‘: nempe i Adam non peccaflet, eum fem=
per vi&turum ; prolem iuftam generaturum ; ari-
mantia illi morigera futura. Sienim non fuiffce
creandus nifi przuifus fuiflet peccaturys; Certe €o
non peccante, fon potuifient hzc confequi, que
{upponunt ipfium fam cffe creatum} quia non erat
decretum a Deo, vt heclierent, co non peccan-
té; cum illorum fententid decretuim fuerit; ve
non crearetur, {i noh peccaturus prividereturt
qui enish admittunt illim fion fore creandum, fi
non fuiffet peccaturus, ctiain admittere debent’
hoc reipfa d Deo decietum fuiffe : nam yoluntas
Dei perfeété eft dererminara , non folim ad ea
qua teipfa futura Tunt; fed etiam ad omnia fu-
tura, & non futura, fub quauis hypothefi feu con-
ditiohe ; alioqui circa infinita maneret fufpena;
quod eftimperfcétionis.

Dico Secundd , Etfi Chriftus non {iv predeftic
natus ante preuifionem peccati § peccatum tamen
non fuit abloluté prg:ui%lm ante Chrifti prade-
ftinationem i ita vt hac fimul fuerint, & inco-
dem figno rationis, cum mutud dependentid.

Docet hoc Molinain fua.concordia '+ & priot
pars patet exdigtis dubio primo hurus articuli.

Altera pars probatur; Quia valdé credibile eft Feluntas
Deum non fuifle permiflurtim pectatum Adami, 2:;’::‘::;‘
per quod totum genushumanum corruit in cxi- G prade.
tium; nifi decreuiflet opem ferre per filium : hoc ftinasie
cnim maximc decebat ipfius mifericordiam crga C’”“f;" ’
creaturam tam fragilem, Quorfum enim mtius{:’im'_m"'
pofteritatis yoluntates & falutem in vhius arbi-
trio conftituiflet, nifi voluiflet , abt non permit=
tere illum labi, vtomnes falui manerent; aut
nifi voluiflet redimere, {i permitteret labi¢ Quod
confirmatur, ex Dino Auguftino qui fepé docet
Deum adeo efle bohuin , vt non fit permiffurus
mala, nifi inde vellet clicere bona.  Vnde patet
primo, voluntatem permifsionis peccati, | & pra-
deftinationem Chrifti, abfoluté effe fimul; nec
alteram alterd priorem; clim mutuam3 feinui
cem habcant dependentiam ¢ nifi enim voluil=
fet permittere peccatuimn, non voluiffet Chriftum
incarhari 3 & vicifsim nill voluiffer Chriftum in=
carnari ; nan voluiffer peccarum permittere:

Patet Secundd , Verum non effe, quod quidsm
aiunt, Chriftum, quoad intentionem, efft prede-
ftinatuin ante preuifum peccatui 3 quoad exeeu-
tionem, poft preuifum peccatum ¢ hec cniminter
fe pugpare, multis oftendi poteft; :

Dico Tertio, Pradeftindtio tamen Chyifti; 58
prior clt predeftinatione Adami, 8 ceterordi hioe Pradefii-
minum. Ll feté communis fententia Dotto= 2777
rurh, quamuis non ¢odem modo ab omnibus €x- 5,5, o
plicetur. : pradeftis

Probatur ad Ephtf ti verl: d, Elegic nos in #atione
ipfo ante mundi con ifftationemn,vi effemsis (ancti & im- s
wiaculati e, Ad Rom. 8. v. 29, Quos prafiini ¢
pradeflinauit conformes fieri imaginis fity (ut; vt fit ipfe
srimogenitus in multis framibus. Ratio eft, quia
Chrifti predeftinatio ¢ft caufa predeftinationis
omaium hominum ; Yrindicant ifte feriprure 2
Nam omne donum falutare quio ducimut ad fas
lutem ; ex Chrifti merito proucnit 3 ac prow
inde ex eiufdem merito eft nobis predeflinatums:
¢rgo ompis noftra predeftinatio fupporit prae~
deftinationem Chriflr: iptius vero pradeftina<
tio, non{upponit moltram: ergo Ha eft priox

noftrd
! Bb nf Dicesy




18 Qualt. 1. De consienientia Incarnationis. Ait.3.Dub.A.g.

§9 Dices; Dens deftinauit homines in ftatu inno-
centiz ad falutem ;, per donafufficientia {uperna-
turalia, fine refpectu ad Incarnationem Chrsli:
ergo &¢,

Refpondeo ; Illa deftinatio, non erat prede-

Qi ftinatio propri¢ difta , dequa loquimur; fed or-

dicentur ) & S
bomines  dinatio quedam prouidentia fupernaturalis, que
predefil-  per peccatum fuit intercifa & abrupta, ita ve efe-
?:,:,:,f &um non habuerit. Sicut ordinatio Luciferi, &

st inno- illi adherentium , non erat vera pradeflinatio.

centie. ~ Nam predeftinatio, ¢ft ordinatio ad falutem, per

media que reipfa funt efficacia; id efty quee etfecti

reftant. Talis auté ordinatio in hominibus pre-

Elpponi: Chrifti Incarnationem ; nam media per

que {aluamur,a Chrifto pendent; & cunfcqucnycr_

voluntas conferendi hzc media fupponit Chrifti
Incarnationem, ;

& Sed difficultas fupereft de praedeftinatione An-
geloram 3’ fitne prior, an pofterior Chrifti pra=
deftinatione ?

Refpondco & Dico Quarto, Si Angelis fuit
reuelatum myfterium Incarnationis inflatu vie,
tamqiam necefario ab illis credendum ; Chrifti
pradeftinatio fuit prior corum predeftinatione:
Si autem non fuit reueldtumyneque priof fuit ne=
que pofterior. :

Prior pars patet;, Quia fi illis propofitum fuif-

myfterium Incarnationis explicicé credendum (ve
multi exiftimant: ) ergo media quibus reipfa funt
confecuti falutemn , horumdue mediorum prapa-
tatioin mente dinind,fupponebant preordinatio=
nem Incarnationis Chrifti i praordindtio autem
Chrifli, n6 fupponebat eorum predeftinationem:
ergo predeftinatio Chrifti eft prior,

Pofterior pars-probatur : Quiafiillis non fuic

:;frf;;rﬁ. hoc myfterium reuelatim, impertincns, fuit ad
dester * illorum predeftinationem: ita vt illorum praede-
‘rjj:::ﬁ:‘ {tinatio non fupponat huius myfgeri] pm{ordina-
‘,‘r,fg,-n";,j_' tionem , nec conira : & hoc forte eft verius, ma-

gifque videtur confentancum teltimonijs Patrum
{upra allatis num. 40.E¢ infintiat Apoftolus prio-
risad Corinth. 2. v. 7. ctim ait: Loquimur Dei (a-
pientian i myfterio, quam nemo Principum Huins [aculs
cogneyit: [i eniin cognoiffent, numguan Dominsin glo-
rie crucifixiffent.. Vbi per Principes huius feculi,
intclfigit non folum Pilarum & Herodé, & Prin=
cipes Sacerdotums: (vt quidam volunt) fed maxi-
m¢ & imprimis demones 3 vt exponunt Comen-
tarij Ambrofij, Haymonis; Anfelmi, D. Thome,
Caierani, & aliorum,idque optime probant Am-
brofius & Caieranus, Vnde fequi videtur Angelis
in vi4 hoc myfterium non fuifle reuelatum ; alio-
Eui demones illud cognouiflér, Neque vlla necef-

tas nos cogit Chrifti pradeftinationem poncre:
primam, aut Chriftum ponere primum predefti-
natorum, nifi inter homines; quorum predeftina-
zionis ipfe eft caufa.

Dices; Adamo eft reuelatum hoc myfterium:
crgo & Angelis. Antccedens probati poreft efti-
monijs multorum Patrum. Tt Confirmatur,quia
peccatum Angelorum fust appetitio vnionis Hy-
poftatice. .,

Refpondeo, Admiffo antecedente , quamuis
non {it adeo certum, vt docet Malina 1.p. q.57.
4,5, negatur confequentia; :}}ﬁa eft peculiaris ra-
tioin Adamo, cum cxciusicmine Chriftus effet
nafciturus , & iplum cum totd pofteritate redem-
peurus. Ad confirmationem; fored verius eft pec-

catum diaboli non fuifle dppetitionem vniofiis Diuaje
hypoftatice ; tum, ‘quiaid Patres non latuiffet, fueri pe,

ctim non fit fubtilitas metaphyfica,fed myfterium 7% 45

i s : A .Selerum,
maximé hotabile tum, quiaforté tunc An bl

non poterant concipere qualis effer homo, etm
peccaverint primodie; homo autem fit conditus
fexto. Iraque videtur verius; peccatum eius fuiffe
fuperbiam coticeptam ex confideratione fug pul-
chritudinis, & diuitiarum fapicntiz & potentice;
quz fuperbia confiltebat in €0, quod iudicio pra-
ico & voluntateira fe ¢ftimabat & ab alijs ¢fti-
mari volebar; ‘ac fi ea omnia afeipfo, & nona
Deo habuiffer: quomodo fuperbi Reges confide-
ratione fuz potentiz & diuitiarum, e cfferebant,
Quod porelt confirmari ex ¢.28. Ezechielis, vbi
fub typo Regis Tyri defcribitur peccatum Luci-
feri. "EtIfaig 14. vbi fub figur Nabuchodone-
foris.

ARTICVLYS 1V.

Virum prz’ncipahr}j Chriftus In-
_carnatus fuerit propter pecca-
twm originale, An actwale?

R Efpondeo & Dico Primo, Chriftus venitad 6,
omnia peccata delendai id eft, ad exhiben- Chriffus
dum remedinm fufficiens omnibus peceatis de- wemt v¢
lendis. Eft de fide ad Rom. 5. v.15. Noz ficut de- ;'::;,:_“'—
liftum, ita & donum & . nam iudicium ex vio, % Coni= cara,
demuationt; granaex multis (id eft ex omnibus) de-

littis, 1o inffificarionem 5f ¢. procefsit. Prime Ioan-

nis 1. v. 7. Sanguis LESv Chyifti emundar nos ab o=
ni'peccato. Bt c.2. v.2. Ipfe eft propitiatio pro peccatis
noftvis 5 won pro noflvis autem tantum 5 fed ctizm pro

tarius mundi, :

Ratio cft;Quia Chriftus venit vt perfeéus Re-
demptor & Saluator, quinos in vitam Eternam
perduceret: ergo venit ad tollenda omnia impe-
dimenta vitz ztern®: atqui omnia peccata, non
folum originale, fed & attualia , ctiam venialia,
funt impedimenta falutis eternz s ergo &c.

Dico Sccundo,Si peccata adtualia conferantur - 4,
cum originali’; princi pa[iﬁs venit propter origiT Principes
nale. ItaD. Thomas hoc loco, & clarids in 3. fius tamen
dift. 1. quy 1, : "’.“.’”‘;'

Probatur’; Quia Seriptur¢ cum aguntde Chri- L e
fti Tatisfadtione,{¢pe loquuntur de peccato infin-
gulari numero; quafi velint infinuare effe aliquod
radicale peccatum , ob quod porilsimii Dominus
venerit. Patet hoc Toan. 1.v. 29. Ecce Agins Dei,

Ecce qui tollit peccatum myndi. Ita enim habent Co-
dices Greei. Et prater Patres Gracos ita legune
Irenzeus lib. 3- ¢ontra h=zrefes 11, Auguftliaz.
contra Fauftum cap. 30. Cyprian. lib. de duplici
Martyrio ( quamuis certum fit hoc opufculum
non effe Cypriani Martyris) & alijtecentiotes,
vt Beda, Gloffa &c. Ad Rom: 5. v. 15. Non ficut
delittum, ita¢r dongm. Quilocus viquead finém
capitis cxpendendus eft. Et 1. ad €or. 15. v, 22.
Sicut in Adan ommmes moriuntut, ‘ita & ih Chrifte o=
wies vinificabunsar. Quibuslociss intef fe confert
obedientiam ‘meritumdue Chrifti; & peccatim
Adz : infinuans hac potifsimiim inter fe oppon;
& alterum peralterum tolli+Ifaiz 53, yerl: 6.
Pofuit Dorminas in €0 imquitareny ommism naffrum.
Ratio




64

Quzft.1r. De connenientia Incarnationis. Att.s. Dub.1.2,

Ratio eft; Quia peccatum originale infecit to-
tam maturam’; aded vt ex{e in infinitos homines
dimanare , & omnes 3 fkatu grarie & fpe beatitu-
dinis deturbare poflet; quod nullipeccato achuali
conuenit. Accedit; quéd originalein fingulis ho-
minibus cft minus voluntariuat, quim-aétuale,
preterquam in Adamo. Vnde potius quim alia,
mifericordiam merebatur. . : e

Dices; - Vniverfa peccata adtualia funt mains
malum, quim omnia peccata originalia omnium
hominum: nam peccatum mortale aétuale, longé
grauius cft intenfiué, quim originale; quiacit
maior Deiiniuria; - cuiabolend® Chriftus venit;
hine peccatum  mortifequm grauifsimd peend pu-
nitur, originale mitifsima. Accedit quod longe
plura fint adtualia peccata, qudm originalia; cim
originale {it vnicum infingulis, aétualiainter-
dum- innumerabilial ;

Refpondeo; Effe quidem: maiorem malitiam
tacenfiug in peccaris actualibus, quam originali-
bus': tamen quiaillorum omnium radix eft ori-
gin‘alc » &hoc a&tualibus cxtcnﬁ\uc?.eﬁlmail..is,' €o
qudd non coéreeatur vnd perfond, fed inficiat to-
tam naturam , camque privet vitimo fine; ided
magis pertinebat ad bonum humani generis hoc
deleri , quim alia. Sicuti maius beneficium pree-
ftaret Reipublicz, tqui curaret leuem aliquem

languorem;; quo vniucrfus populus laborat, ex.

quo pofted grauifsimi morbinafcuntur; quim qui
curaret illos morbos, relictd radice.

DVBIVM L

Virdim Chriflus fuiffet veniurus i tantnns
Suiffes peccatwm actuale: ¥t fi Adam non
peceaffes, aliquitamen ex eiss paste-
ritate ‘ﬂefcqﬂ'tm ?

Vidam exiftimant Chriftum venturum,

Q etiamii viius tantiim peccaflet. Primo; Quia
Apbftolusad Gal. 2. verl, 206, ait: Qui dilexut wie,
& thadidic femeéripfum prome. Quod ctiam infi-
nitat parabola de ‘ouc perdita Luc. 15. Secun~
dd; quia tale quid videtur reuelafle {anéto Car=
po, vtrefert Dionyf. Arcopag. epi. 8. ad Demo-
hylum , wvbi Carpo indignanti , quod quidam,
qui A fide defciuerar, & alius qui illum peruer-
terat, non dcmc?crcmur in hiatum inferorum ;

" Chriftus dixit fe effe paratum jterum pro faluan-

Chriflus

won fuiffet

ticarnatus

propter
unum fo-
lum,

65
.-\'rqu:_
propier
Pluress

dis hominibus pati. Sed he¢fententia eit parum
probabilis. Ad primum, Refpondeo; verba Apo-
{toli tanctim fignificare Chriftiyedemptionem ita
prodefie fingulis, ac {i pro fingulis feorfim mor-
tuus effer; veexponit Chryfoft. lib. 2. de com=
punctione cordisvlira’ medinm;’ & Augy{t. lib.
3. confefl. eap. 1. D. Thom. hic, ad 3. Vpdﬂe
itaDomino gratias agere debemus , "ac i pro fic-
bis {olis mortuus.eflet. Ouis autem perdita, cft
totuin genus humanum j Hon autem vaus homo.
Ad{ecundum ; Nof'dicitur ibi quod Deminus
{it paratus iterum pati pro vno, fed in genere pro
hominibis ; nempe (f opus forct. Deinde etll
Chriftus ex Pnrtc_fué. fic paratis etiam pro vio
pati, tamen rion elt verifimile Patrem hoe \vclie. :

Alijdicunt Chriftum venturum,fi valdé multi
peccalént,prefertim {i pcccatum parentum tranl-
tundérceur in pofteros; tuncenim pofteri alieno
peccato pesirent 3 4¢ proinde conueniens effet, vt

19

alieno merito redimerentur: ided enim genus hu-

~manum per alium redemptum fuit, quia per alias

perierat. Ve D Anfelm. Lib.2. Crir Dews homo. c.
21, & Bernardus ferm. 1, de aduentu.

. -Sed dicendum eft nihil in hac re effe certi : effe
tamen valdeé verifimile, Chriftum non venturum
fiiple Adam non peccafler, Hoc enim infizuant
Scripture & Patres fupr num. 4o. citati. Etim-
primisillad Gregorij : O veré neceffarinm Ade pec=
carum ! 8 felx m;}fﬂ 3 il talem mernit yedemptorem
Ratio eft, quia {1 alij peccaflent ; peccata illorum
non fuiflent transfufa in pofteros, ve alibi dixi=
mus; quia non conueniebat vt aliorum volunta-
tes, inalterius voluntate & arbitrio penerentur,
quim eius, Tﬁ erat caput humani generis ; alio-
Tli fuiffer valdé mifera pofterorum conditio, i
illorum falus 4 fingulis parentibus tam periculo-
s¢ dependiflce. Quare {i Adam non pecealfer,quis
cumque fuillent peccatores, (Propriﬁ voluntate
peccaffent, nonaliend : quifané pauci fuillent ;
nam exemplum miferiz vnius auc alterius, reli-
quos reddidifler cautiores. Credibile tamen ¢ft
eos quific peccaflent, non caricuros fuiffe om~
ni remedio; fed Deum aliquo modoiillis proui-
furum. »

DVBIVM IL

Viram Chriitm fuifler venturas s i iantim
ﬁrtferpermmm originale, o nulla inde
5 aétualia fuiffent fecuta?

R Efpondeo; C%aﬁio fupponit id quod mo-
raliter eft impofsibile; Nam fieri nequit fine
f'pcci:gfi priulegio , vt peccatum originale ita
comprimatir,. vtnulla inde cmer{gant actualia.

Concefsd tamen eiufmodi hypotheli, omnino ve-
rifimile eft Chriftum fuifle venturum: quia to-

86

Chriffus

VEnturug

tum genus humanum fuiffer perditum & obno- fuife ob
xinm zternz damnationi, faltem pene damni: folum ori-
vnde decuiffet illud reparari. Hoe autem non po- &i%4#.

terat fieri fecundiim exaGam iuftitiam , nifi me=
ritis Filij Dei. Confitmatur primd ; quia Patres
palsim docent myfterium hoc decretum ex prae-
uifione peccati Adami; quo introduétum eft ori-
ginale : viide non videntur agnofcere neceflariam
dependentiam ex przuifione peccatorum actua-
lium. Confirmatur Secundo, Quia Apoftolus ad
Roman. 9. & prioris ad Cortath. 15. indicat
Chriftim venifle ad tollenddm condemnationem
induétdm vnius delicto,{cilicer Adami; crgo &c.

"ARTICVLVS V.

Virim conseniens fuerit Chriflis
sncarnari ab initio mundi?
R Efpondeo & Dico Primd , Non fuiile con=

ueniens vt affumerct carnem ante peccatil.
Ratio cft; Quia Noweft opus valentibus Medicus, fed
snale babentibws, Mazth, 9. v. 12,
Dico Secundo , Neque etiam erat conueniens
vt affumeret carnem ftatim poft peccatum Adz.
Quod probat D. Thomas quatuor coniccturis,

que fic poffunt difponi & explicari, Primo, Id s

67

non crat conucniens proprer dignitatem huius & peces

myfteri] ; quig opostebat vrrantum Regem plu- ¢

B b iy

futoeis




5

20 Quxft 1. De contienientia Incarnationis. Art. 6,

rimi praecones antecederent; quicum vari_js fi-
gnis, oraculis,& ceremonijs, n‘leqt\!blls hprpmum
reprafentarent : tum, vt ardentilis abillis defi-
deraretur & {ufcipereturs tum; vt firmits po-
fted teneretur. 1ta D, Auguft. tra&. 31. inlo-
annem. Secundd,non erat conueniens ratione di-
vine juftitiz, quzpoftulabat vt Deus oftende-
ret , quantum {ibi peccatum Ade difplicerer. Si-
cut enim vno homine peccante Deus interdum
diu illi ira{citur, vt illi grauitatem peceati often-
dat; ita etiam peccante in Adamo toto humano
genere, vt Beusoftenderet quantum difplicerer
Peccatﬁ,ﬁ: diu toti humano generi iratum often-
dit, 4taD. Bonauentin 3. dift. 1. art. 2. q. vln
Tertio ; Ratione ipforum hominum, quos opors
tebat difponi ad tantum Regem fufcipiendum.
Difpofiti autem funt dupliciter; primd directe,
nempe per legem naturalem, Deinde per legem
feriptam, ceremonias & prophetias: Secundo int
dire&te , per confiderationem fuz imbecillitatis,
dum viderunt {c adminiculis prioribus non po-
tuiffe faluari : hoc enimoccalio illis fuit arden~
tins Chriftum defiderandis Ita Augfh ib. 19:
contra Fauftum cap. 7. & D.Leo lerm. 3.de
Epiphania. Et credibile eft nififichomo difpofi=
tus ?uiﬂét, quod non diu fidem & religionem te-
nuiffet, prafertim in fuperbd illd & robufts natu-
145, qualis eratab initio : vnde pauciores longe
fuiffent faluati. Quarto ; Ratione naturalis or=
dinis human® nature accommodati , qua requi-
rit , vt fuccefsiuis incrementis in bonum profo-
yeatur ; Tuxtaillud Apoftoli 1.ad Corinth. 15,
verl. 46.: Non prius quod [piritaleeft, (ed quodumimale.
Vnde primo tantum data eft lex nature , deinde
lex Moy, pofted exprefsiores prophetiz, tandem
lex Euangelica, Ita Gregorius Nazianz. in fer-
mone de Pafchate. Er Theodoretus de curandis
Graecorum affeGibus :

ARTICVLVS VI
Virum Incarnatio debweris differ-
i rufgue ad ﬁnem mundi ¢

R Efpondetur negatine. Probatur tribus con-
ieGuris: Prima,quia Incarnatio cft caufa

QV ASTIO

{alutis humanz; caufa autem non debetefle ot
fterior, fed potitis (Prior fuis effe&is ; alioquin
paucifsimi fuiflent{aluatii Secunda, quia fitam
diu fuiflet dilata Incarnatioy Pei notitia & reue-,
rentia, morumdue honeftas penitiis intercidif=
fent, & ita vix vlli Chriftum fufcepiffent. Ter=
tia; quia conuenicbat vt homines pluribus modis
ad falutem promouerentur ; nempe non tantiim:
fide Chrifti futuri, fed etiam prefentis , & maxi-
meé praeteriti ¢ {ic enim diuina virtus & fapientia
magis declararur.

Drices : Scripture docent Chriftum venturum
in carnc, nouifsimis diebus, Ifaie 2. verf 2.
Erit i wouifiinis diebus prgpararus mons dommus Do~
miniy id eft, Chriftusifuper quem domus Domini,
id eft, Ecclefia ®dificatur . Idem habetur Mi-
chxe 4. Refpondeo totum tempus gratie in
Scripturis dicitur houifsimum, & nouifsima gtas;

69

Tempur
I Eratis cir

quia nulla alia lex; aut facerdotium, aut Sacra-dicatu;

menta, cultufue Religionis debet fuccedere ; fed Nouifim#,

hzc omnia vique ad finem feculi. durabiint,
Vnde ad Galat. 4. verf 4. dicitur Plenirudo tem-
poris, quia omnes prophetie in hoc funt impleta.
Priorisad Couinh: 1ot verll 12, vocatur, Fines
[ecnlovum, 14 Toan. 21 verlo 18, Nowifiima hova,
Matth. 20, verll' 6, Vrietima hord; inxta expoli-
fitiones Patrum. In hymno Ecclefiz, Vefpara

Jmundi, &D. Auguft: lib. t. de Genefi contra

Manichzos cap.2 3. voeat Sereifuten munds, Alibi
tamen,, {cilicer libi 83. qq. q. 44- vocat Mund;
iugentytem propter fidei feruorem & gratiz vigo-
rem , vt exponitipfemet lib, 1. Retraét.cap.26.

Ex dictis-duobus articulis fequitur conue-

peregrinationis humang,

pertiat ; ita Chriftus, qui eft veluti cor generis
bumani , debuit quodammodo eff in medio; vt
& {uperiora & in?eri()ra ab ipfo vitam accipiant;
Vinde Habacue 3. verf. 2. Domine opus tuum in
medio annorum , visifica illud. Id eft, excita, perfice
opusillud eximium noftre redemptionis ‘in me-
dio annorum captiuitatis & percgrinationis
noftrz.

SECVNDA.

Demodo vnionis Verbi Incarnati,
In duodecim _Articulos dinifa.

] Oftquam oftendit D. Thomas huius my-
W _¥ licrl) conucnientiam ; necefsitatem & =
nem. pracipuym ; incipit explicare eius
natuyam, maximé ex caufis fuis intrinfc=
cis. Inquauis antemre , qua'cx plurium vnione
refultat , quatsor potifsimim confiderari- pof=
funt : Primo,quid it illud quod ex vnione reful-
tar. Seeundd , qualisfic ipfa vaio : qug duo hac
ugltione fecundd explicantur, addieis quibul
gam de causa eius meritorid. Tertio, confideran=
tur res iplg que vniuntur, & ordo illarum; quod
explicatur quaftione tertia, quartd, quintd, &
{exth, Quared ; proprictates queex vnione con-
fequuntur, 3 qugltionc feptimd & duinceps,

ARTICV-INS ok

Verum wnio werbi Incarnatifuerit
faltainnaturaiid cfk. Virum
ex vnione Uerbi €5 humana
natura,re(ultauerit ant conshi-
tuta fuerit una natural

R Efpondeo Negatiug. Hoe loco traGtanda cft

primaconirouerfia contra Hareticos da -

hoc myfterio. 2
DV

T T : 5 o Inearnativ
nienti tempore Chriftum veniffe;nempe in medio g4, o

Sicut enim cor eft in conmnien-
mediohominis, vt omnibus membeis vitam im-# sempore,

—— e e r————

e —




3 T

T T S —

Quaft.2. De modownionis Verbi Incarnati. At Dub.a. 21

DVBIVM I.

Virim wnio Incarnationss fadla fuerit per
aliquam connerfionem alterins na-
ture in alteram?

Otandum, De hacre fuifle duos ervores.
: Prior fuit Eutychetis Monachi Conftan,
Euijcheia tinop. circa annum Domini 450.qui vt refellerct
Neftorium ponentem in Chrifto duas perfonas
propter duas .naruras 3 docuit Chriftum quidem
cffe exduabus naturis, non tamen {ubfifterein
duabus. Nam peripfam affumptionem,, ¢x dua-
bus fattam efle conuerfionem diuinitatis in car-
nem; quia dicitur loan. 1. verf, 14. Verbum caro
fattum eft y quafiin carnem {piffatum. Vade vite-
rits inferebat dininitatem Chrifti effe natam; pai-
fam, mortuam: & Chrifti carnem efle alterius ra-
tionis,quim noftra fit. Patet hoc ex epiftola Leo-
nis;97. cap. 1. vbi manifefte dicic Eurycherem
negalffe veritatem carnis humanz ; & Dominum
noftrum efle vnius nature,, tamquam Verbi dei-
tasipfafe in carnem animamque couerterit, &
concipi, nafci, crefeere, crucifigt, mori volucrit.
Idem multi antea docuerunt, vtpatet ex Am-
brof. lib. de Dominice Incarnat, Sacramento
caf’s 6. qui contra difputat; & nominatim Apol-
dprlina- linaris tefte Augultino haerefi §5. qui diccbat
i aliquid diuinitatis in carnem conuerfum,
Seccundus error eft: Ex Verbo & carne factam
Eryor E4- VDM naturam , per conuerfionem carnis in diui-
febis nitatem ; idque vel in principio Incarnationis,
vel in Refurrectione. Refert Tertull. lib. de car-
ne Chrifti. Theodoretus dialogo , Inconfufus. Et
in Synodo Nicena 2. a&ione 6, tom. §. ciufdem
Synodi, Tribuitur hic error Eufebio Cafarienfi.
Eundem tenuit Gafpar Swencfeldius, vt referc
Staphylus lib. de concordia Lutheranor, Etvi-
dentur modo tenere omnes Vbiquifie quidicunt
Chrifti carnem effe vbique.
Contra hos errores Dico Prim6 ;. Poft Incar-
1n Chrsffe Dationem permanfic in Chrifto integra natura di-
eff integra LD , & integra natura humana. Eft de fide.
saturaidi=  Probarur ex Scripturis; Quia poft Incarnatio-
hunang,  Dem Chriftus erat verus Deus, Toan, 5. verf. 18:
eLqialem fe, faciebar Deo. 1oan.8. v. 58, Autequam
Abrabam fierer, ego fum. Loan. 10.v.30. Ego & Pu-
ter yaum [uinms &c. ldem eragverus homo. Ioan,
8. v.q40. Quaritis me interficere, bominen qui verita-

Error

tem dici vobis, .t paflim vocatur Filius howminis , id-

elt, homo; tribuunturdue ci proprictates veri
hominis; vt nafci, mori , cfurire, {itire,, fatigari,
wriltari, & fimilia : que fi tantummodo in fpeciem
fattafunt, tota Scriprura vel falfa eft, velincerta.
Probatur Secundd, Ioan: 3. verf. 13. Chui=
{tus dicit : Nemo adfcendit in Calum., mifi qui defcen-
dit de Celo , filins bominis , quieft inCelo, Isquilo-
quitur , eratin domo Nicodemi.&¢ filius homi-
nis; & tamen dicit fe cffe in Czlet arqui non fe-
cundim humanam naturam cratin czlo, nec de-
feenderaté czlo; fed fecundim divinam. Nee
fecundim diuinam erat filius hominis, fed fecun-
dim humanam :crgoerat inillo viraque natura.
Probatur Tertio , Ioan: 2¢, verfy 27.Ciim
Dominus dixiffet Thome : Mirte nransm tsam it
- larus mewn 8cc. ~Et Thomasillum vidiffet, & te-
nigiffer;, oxclamauit: veill 28, Domin metsy &

Deus Yews : ergo eratinillo divina natura quam
confitebatur, & humana quam videbat & tan-
gebat.

Quartd, Acorum 2, verl.33. ait Pecrus : Dex-

tera Dei exaltarus effudit donym Lo qued vos yidets
& andirs. Vbi, Exalrari ; cft naturg humana ; Ef~
fundere Spivitun: (anétuns 5 eft natura dining,
. 'Quinto, Actor.zo.verl. 28, ait Paulus: Ir quo
pofuit vos Spiritus (anftus regere Ecclefid Deiy quuant ac-
quifiuit {anguine (uo: ergo ille Deus qui fanguinem
fudit ; habet duplicem naturam ; diuinam i qua
Deus, & humanam 3 qud fanguinem fudit.

Sextd, Ad Roman.g, vcrf(.% 5. Ex quibus (fcilicet
Patribus ) eft Chriftus fecundian carnem, qui eft Dens
[uper omuia beneditus in (acula.

Scptimd , Ad Philip. 2. verf.6. Qui etm in for-
ma Dei effer , [emetip[um exinaniuit formam [erut ac~
cipiens, Vbi Apoftolus in Chrifto ponit duas for-
mas : ergo funt duz pature,

Dico Secundd, hzc vnio naturz diving & hu-
manz, non fuit fa&a per conuerfionem diuinita~ 4
tis in carnem ; aut carnis in diuinitatem, Eft fide Refelirur

. Entychss.
tenendum. Prior pars cit contra Eutychetem &
Appollinarem. Patetprimo, ¢x Symbolo Atha-
nafij recepto i totd Ecclelia ; Non conuerfione dini-.
nitatis in. Carnent, fed affumptione husianitatis in
Dewm. Secundd, Quia divinitas cft immutabilis:
ergo non potuit in carnem conuerti, Antecedens
patet Malachie 3. verll 6. Ego Dominus & non
mutor. Tacob. 1. verll 1. Apad quem son eff tranf=
mutatio, Et priorisad Timoth. 1. verfi 17. Regi
feculoruns y immortals , inuifibili &c. Eribid. cap.6.
verl. 16. Qui folus habet mmmortalitatem.

Vbi aduerte, quidquid Dco in Scripturis tri-
buitur, intelligendum effe fecundtim fupremam
excellentiam ; ve docet Dionyf. cap. 1. de diuinis
Nominibus, & cap.3. Myltice Theologiz. Qua~
re huivfmodi locis fignificatur Deum: excellen-
tifsime , & fecundum omnem penitiis modum
effe immutabilem. 3

Altera pars Prob. Primo;Nam conuer{io carnis s
in diuinitatem, non potelt fieri fine ipfius divi~ refenizrur
nitatis mutarione ; fiue conuerfio fiat per tranf-Ferguifte,
mutationem , quomodo alimentumiconuertitur
in corpusanimantis , & clementa in corpus mix-
tum; quod concedit etiam Cajetanus = fiuc fiat
per modum transfubftantiationis, quamuis id nc-

et Caictanus, cxiftimans terminum -transfub-
ﬁantiationis, non debere mutari, Sed

Probatur contra Caietanum : Nam id in quod Refelirur
aliud convertitur, necefle et vt fic terminus in- Cares
wrinfecus illius mutationis; ac proinde necefle
eft, vt requirat aliquam nouam dependentiam fui
effe, velaliquem nouvmieflendi modum; vt patet
in myfterio Euchariftiz,  vbicorpus Chrifti, &
nouam dependentiam ; & nouum cffendi modum
acquirit; Etratio eﬁ,‘(_luia alicqui nullus cffer ter-
minus Ad ques intrinfecus illius tranfmutationis,
vt in Traét. de Euchariftia offendetur.

Probatur Secundd, Quia {i caro<oniiertercs
tur in diuinitatem, humana natura non remanc- zt":::“
retin Chrifto, fed divina’ dumtaxat: quidquid femsper
cnim conuertiturin alind, fiue per tranfmutatio- 74/t ine
nem, fiue per transfubftantiationem  definie cfle; ':i"z,f"
vt patct 1n alimento , quod conuertitur in corpus it
animantis ; & in pane, qui in corpus Chrifti : &
ita Chriftus iam non eflet homo : quod “etfi fa-
reatur Swencfelding maxime pofl Adfcenfiong

= : tamey




‘Concil,
Chalees

X2
tmen cft manifelté contra Scripturam. ARt .
Stephanus vidit Filinan homints [fanrem &c.& cap.17.
Statuir diem in quo indicabic orbem in Viro, id efty
Chrifto homine.

Eadem veritas probaripotelt ex multis Con-
cilijs ; que docent in Chriffo manfilc integre &
impermixté duas naturas;, & propter vnionem,
numquam illarum diftin¢tionem effe {ublatam,
Concilium Chalcedonenfe exprefs¢ congregatl
eft contra‘hanc harefin: Ciimineo Aétione 1.

contra Bt~ recitarctur confelsio Eutychetis y & Diofcori

zycker,

5

,@_!fi‘fjﬁt
Verbum
carnem
freri.

duas naturas ante [ncarnationem, vnaim tantim
poft fuilie ; omned fucclamarunt vna voce, Ana—
shente, qui ita [entisui. Aétione 5. in definitione
fidei ficdicunt : Confitenur n néuifms diebus ; fi-
liran Detvricpm 5 in diabins naturis meonfuse , 1mcom=
wnutabiliter, qudisife 5 nfcpavabiliter cognofcendun;
nigua [ublapa differcutid natavarins propter vnione.
Idem polted 1n multisalijs definitum. Eftquc hoc
ipfum , vnum cx illis y que interrogatur Epifces
pus confecrandus : Credis f:lizm Der Chiiftuan ex
duabius # 5 ¢ in duabus wareris? ve patctex Car2
thagiuenﬁ 1y. capi1: Vide Theodoretum in dia-
logo Diipatibilis , vbi plurima teftimonia Patrum
colligit, Sed :

Obijeiunt Primo , Toannis 1, dicitur ! Verbum
caro factum ¢ff. Qui modus loquendi fignificat
tranfmutationem, vel conuerfionem in carncm:
vt patct ex fimili Toan: 2. Aqua vinum faftans eff,

Refpondeo, Locutiones funt accommodandz
tebusy vade nonfemper hae locutio fignificat
conuerflonem : vt enim perfona exiflens dicatur
aliquid fieri, non cft neccfleipfam 4 {ud naturd
defcifcere, & inaliud mutari; fud fufficie veali-
quid {ibi acquirat nouo modo. Sic Verbum dici-
tur fadkum.caro; quia illA affumpfic; & fibi aftrinxic
in vnionem hypoftafis: ficuti Chriftus dicitur
factus Pontifex, ad Hebr. 7. Fr fadlus pro mobis male-
dittity ad Gal, 3. Accepiffe formam ferut, ad Philip. 2.
Apprebendiffe [emen Abrabe , ad Hebr. 2. Ita ref=
pondet Theodoretus dialogo Inmutabilis , & alij
Patres.

Obijcitur Secundo , In Goncilio Chalcedon,
Actione 1. recitata epiltold- Cyrilli Alexandrini
ad Tosnnem Antiochenum; Eultatius Epifcopus
Beritenfis dixic Cyrillum feripfiffe non: effe in
Chrifte duas naturas intelligendas ; fed vnam in=
€arnatam,

Refpondeo,Tlla verba non reperiunturin Cy=
fillo; & quidam Patres in Concilio afirmabant
efle Eutychetis. Dici tamen potelt ea quz in epis
fola ifta habétur, cxporenda cffe in co fenfin, quo
valent contra Neftorium ; quo {eripta {une : {aili-
cernon cffe duas naturas per fe fubfiftentes, fed
fubftantialiter vniras, vt ibidem dicitur, Aliz lo-
eutioncs; qua in eadem Epiftold habeneur, diffi-
cultatern non habent: vt quéd naturaverbi dica-
tur Incamnaia , {fenfus enim eft,* carni vnita, Quo-
modo & caro & Patribus dicitur Deificara ; id efl,
dininitati vaita. : ;

DVBIVM IL
Firim ex carne humswi ¢ naturd dinind,
potneritfieri vna matura inte grajer
compofiiionemn?

Otandum eft, cuofd
& A difle, quafi divina

1€0s 1td fen-
pplougit locum

Quzf.2. De modo unionis Verbi Incarnati. Art.1,Dob.1.2.

animz rationalis. Refert hoc Epiph. herefi 69.

de Arianis, & Avguft. herefl §5.de Apollinari.
Refpondeo; Ficri nequit, vt ex vnione Verbi

& tarnis, confltituta fuerit yna natura permo-

dum compofitionis. Probatur - quia oftenfum

cft, in Chrifto efle completam hominis & Dei

naturam : atgui cx duabus naturis perfeétis, non

potelt fieri vna; alioqui omnes poflent in‘'vaam

conflari, quod maxim¢ locum haker in natura di-

uind, qua emnibus modis ft completa. Secun- Verbumug

dv; Si conflarerir ex carne & Verbo vina natuta, o forms *

hoe ideo fierer, quod Verbum fuppleree locum 1 ori

animz rationalis, vt volebant Ariani & Apol-

linaris : atqui Verbum non poteft efle forma cor-

- poris ; aut cdere funétiones illas vitales;quas ani-

marationalis edit: ergo &e, Tertio,Quis natura
refultans ex hac vnione, effet communicabilis
pluribus , ac proinde poffent effe plures Chrifti,
vt colligit Damalc. lib. 3. cap. 3. de fide oftho-
doxa. Antecedenspatet 5 tum quia idin omni
alia naturd ex marerid & forma conflatd vides
mus ; tum quia fi natura dinina poteft tamquam
forma communicari ‘carni & materi¢ corporali;
muled magis poterit pluribus indiniduis.

Dices Athanaf. in Symbolo ait: Suut anima 8
rationalis & caro, vaws eft homo ¢ ita Deus ¢ homo -~
vius eft Chriftns + atqui ibi eft voum per compofi-
tionem : ergo & hic.

Refpondeo; Hane fimilitudinem non efle fpe- Explicatur
@Gandam quoad omnia: Nam anima & corpus guomodo
funt partes effentiales incompletg , habentes par- ft"‘ ?‘
tiales fubfiftentias. Divina autem & humanana- .uc,'zj’ :
tura funt completg , habentes exiftentias perfe- Christus;
Etas & totales : & natura diuina habet etiam c6-/#? ani
pletam fubfiftentiam, humana autem in Chrifto :;;‘g,"
nulleminec totalem nec partizlem. Valet autem cayo, umas
in ¢o, quod vtrague' vnio fic fubftantialis ; & per off bemo,
vtramque fiat, vt duz natur exiftant in ynd per-
fona : ficut enim' ex vnione anime & corporis
confequitur, vedue naturz exiftant in vnd per-
fond ; ita ex vnione humanz nature cum diuing
fit, vt ille due nature exiftant’in vni perfond
Verbi. Denique Sicut corpus vnitur anima, vt fit
eius organum coniunétum;ita humanitas Verbo.

Vide D. Thom; L. 4. contraGentes cap. 41. Et
Caictan. tom. 3. Opufeulor. traét.1. oratione. 2.

ARTITCNEVSET L

Virum vnio Uerbi Incarnati fa-
¢ta fit in perfona?

R Efpondetur::Vnio Incarnationis et fadta ¢
in perfoné Veibi, ipfo prebente fuam fubfi-
ftentiam nature humane, . Scafus eft ; natura di-
uind & humanaper incarnationem {unt vaitz in
Verbiperfoné prabente yirique fubfiftentia. Vbi
Notandum eft,; tripliciter aliqua polle vniri.
Primé; eflentialiter ; clim ex vnitisrefultat vna
cffentia ; fic voiuntur forma 8 materis, genus 8¢
differentia. Sccundd; Accidentaliter, vt acci-
dens cum fubieéto. | Tertio ; Hypoftariceé , vt na-
tura cum fuo fuppofitos vel cumratione hypo-
ftatica, qua {uppofitum conflituit: hecvocatur
vnio in perfona, feu infuppefito; vel melitis vnio
hypoftatica. Vnio partium integralium non eff
ad propofitum,
DV B

-—r—




R e

T T e ap———

b

—

— rer——

Quzt.2. De modo vnionis Verbi Incarnati. Att.2. Dub.

DVBIVM.

Viviim in Chriffo [it tawtiom una perfona, &
qualis ? Qua eft fecunda contro-
uerfia in hac materia.

Otandum ¢ft, temporibus Apoftolorum,

10 extitifle hacde re errorem Ebionis & Che-
i;f"_ rinthi, qui vt refert Irenzus lib. 1. contrahz-
50H1S

refes cap. 25. doccbant I£svm & Chriftum
¢ffe duas perfonas; & I % s vm volebant cffe
_ purum hominem ex MAr1a & TosEpi procrca-
tum ¢ Chriftum autem effe Filium Dei, quiin
Baptifmo primiim defeenderitin e s v fpecie
coﬁlmbm , & feilli coniunxerit. Similem erro-
rem poftea Neftorius Patriarcha Conftantinopo-
litanus' defendendum fufcepit, qui multos ha-
buit {ctatores ab co Neltorianos  appellatos.
Theadore- Cum Neftorio fenfic aliquamdiu Theodoretus,
mis refi- g quidam alij;Theodoretus enim poftea refipuic
£t & Neftorio anathema dixit in Concilio Chal-
cedon. Aétione 8. & preclaré confutauit lib. 4.
hereticarum fabularum cap.de Neftorio, Quam-
uis pto illo antea {eripfiffet libellum contra duo-
decim anathematifmos Cyrilli, qui libellus con-
demnatur in v. Synodo can. 12, Docebat autem
Neftorius cum fuis 3 Primd , aliam effc perfonam
FilijDei, aliam Filij Virgifiis. Filium Virginis,
effe purum hominem, natum, paflum, mortuums
vode Virginem non cffe dicendam Deiparam,fed
Chriftiparam.

Secundo, FiliumDei progreffu temporis effe
vnitum Filio Virginis; non quidem hypoftarice,
fed accidentarié : idque quadrupliciter. Primo
per inhabitationem , quia Verbum habitat in
Chrifto tamquam in fuo templo, quo numquam
receflit. Secunda, per affe¢tum & vnionem amo-
ris; tatione cuius, etfi fint du perfona, dicun-
tur tamen vnus Chriftus. Sicut maritus & vxor,
licet fint duz petfona, dicuntur tamen vna caro,
vt explicac Theodorus Mopfucftenus, & habetur
in v. Synodo cap. 12. Tertio, per operationem;
quia Verbum operabatur per Chriftum, tam-
quam per fuum inftrumentum. Quartg, per com-
municationem excellentie ; quia Yerbum com-
municauit. Chrifto fuam dignitatem,, voluitque
illum dici Deum 8 adorari, Sicutimago colitur
& appellarur nomine prototypi. Patent hzc ex
dogmatibus Neftorij apud Cyrillum tom. 4. in
fine. Et ex libello Theodoreti contra x2. Ana-
themar. Cyrilli, Pro veritate

% Dico Primd, In Chrifto Domino cft tantiim
Ir Chriffo ¥hica Perfona . Eftde fide, definita in Concilio
AEvnice Ephefino contra hanc herefim congregato. Et
ﬁ;’” 27 patet ex omnibus teltimonijs quibus fupra nu. 3.

. oftendimus eundem effe Deum & hominem con-
Exserio tra Eurychetem. Et praterea Probatur aliter;
pura,  Primo, Quia in Seriprurd facra de vno & eodem
indiuiduo dicuntur ca, que funt Dei & hominis;
Nam quedam qu in vno loco dicuntur de Deo,
in alio dicuntur & explicanturde 175 v homi-
ne. Exod. 20, dicitur Deus eduxifle Hragl ex
Lgypto, at D. Tudasin {ua Catholica v- 5. di-
cit fuifle hune 1E sva. Numeror. 23, Filij Hragl
murmurant contra Deum, Apoltolus autem
priaris ad Corinth. ro. refpiciens ad hune locum,
dicit cos murmurafle contra Chrittum. Phl. 67.

Cherinthis

Zryor Ne=
fori,

123

l" 5
Adftendic Deus in alrum, captinam duxiz captisitisens

+ &¢. Apoftolus autem ad .liphcf.:g.. dicit hune ¢fe

Chyiftum, Llig 6. vidit I{aias Dominum feden-
tem fuper folivm excellum & eleuatum &e. o=
annis autem 2. dicitur ifte foille I £ s vs cuius
gloriam vidit fzias, 1fuie 8, Deus dicitur furu-
rus Ludzis in fan¢tificationem, & in petram offen-
fionis: atqui hic lapis offenfionis & petra feandali
¢t Chriftus, Luc, 2, AdRom, 9. 1. Petri 2. :

Probatur Secundd, Ex proncminibus, Ego, Ex frenes

Tu, Hic, Iile, Qi &c. per qua Scriptura apertc de- g:?;;-“ha:
monftrat, efle cundem numero, cui tribuuntur €a mini rri.
quz funt Dei & hominis : nam h¢c proncmina bui folitisg
{upponunt pro fuppofito, Matth, 16. Quem diount
homines effe filium hominis ¢ id eft, quem dicunt me
effe 2 Refpondet Petrus: Tueff Chraffus Filiss Der
vizi. quafi dicat: Tu qui es Filius hominis,es vere: -
Filius Dei naturalis. Loan. 3. verf. 13, Nemo ad-
[eendit in celum nifi gui defeendit de ealo, Filius homi-
nis qui eft in calo. Vbiidem dicicur efle Filis homi-
nis, ¢ effein‘eele, ac proinde Deus. Toan. 8. Ante-
quane Abrabam fievet y ego fum ; id elt, Egoquilo-
quor , quem vos videtis. Etcap. 9. Tu credis in
Frligm Dei ¢ Quis eft Donine e ciedain in. euim § Re-
{pondic Lesvs « Bt vidifts, & qui Ioquitut tecum,ipfe
¢ff. Ad Rom. x. De Filip fuo , qui factus eft eiex fe=
mine Dayid, Apoc. 1. verls 3. Ego [um o & @y
Principium. & Fmis. & verl. 18. Ego [umm prinms
o mosiffins 5 & vizss & fui mor tius.

Probatur Tertic , Ex alijs locis, Toan. 1. ¥er~
Lut Caro faitum eff. Quod non poteft dici ratione
inhabitationis,, aut dileétionis, aut operationis:
alioqui etiam Spiritus fanctus dicerctur fatus ca-
ro. Ioan, 20. Thomas dixit Domino quem vi-
debat & mnngati Dominns mews 5 & Deus itenss Refponfio

ui Jocus torfit Neftorianos ; vade Theodorus Neftoria-
Mopfucftenus dicebat, hocelle dictum per mo- }"‘”‘”“"‘
dum admirantis, vt refercur in Synddo. v. .1z, e
Sed cft contra omnium Patrum interpretatio-
nem, qui volunt Thomam hoc dixille Chrifto: in
Graco enim habetur : Refpondit ipfi, neque et vila
nota admirationis, Ad Rom. 8. dicit Apoftolus, exD.Faxle
qudd Deus propriam Filium tradidit pro aubis 5 non
alium aliquem hominem, Ad Philip.2.dicit quad
IEsvsin forma Deiexiftens {eiplum exinanive-
rit formam ferui accipicns,; & mortem crucis {u-
bicns: crgo ipfemer, & non alius crucem {ubijt.Et
prioris ad Cor.2. dicitur Doritrus Slovie crupifixus.

Denique S. Loannes Epift. 1.toth refellic hunc ex ppifiola
errorem. cap. L. dicit {e perfpexiffe, contrectafe prims
Verbum vite,quoderat abmitio: crgo ille homo erat SLo4#ni2
Verbum vite. Cap. z. verly 22. Quis eff mendax,
wifi qui neger Lusym ¢ffe Chrifium ¢ id eft, Deum.
cap. 3. dicit Desm animan [itam pro aobis pofuiffe.

Cap. 4. Ommis Spiritus qui folyit LEsvM,2 Deo mon
eff Sideft, qui dividit IEsvm 3 Chrifto, vel
hominem i Deo. :

Refpondent Neftoriani, IEsym, efle Chri-
ftum'& Filium Deis & vnum tantim; fed per
coniunétionem inhabitationis , amoris, operatio~
nis, & participate dignitatis,

Sed contrd. Primo,Nam co modo Deus cft _8uspadte

“viitus alijs etiam fanétis . Primo , per inhabira~ Beus fis

tionem tamquam {uis templis. 1. Corinth. 3,Ne- P24 sum
ommnNIoHs

[citis quia templum Det eftis , & Spiritus Derhabitat g,z

mvobis # Secundd , Per affeétionem & amorem. 2

1. ad Corinth. 6. Qui adbarer Domnino, vnns Spi-

rinys eft: ficut quimererrici, yua 6o, Tertio,Per ope-
Iationcim ;




tationem ; Ad Rom. 1. verll 18, Nor enint audeo
aliquid loqui eorum , que per me non effecit Chriftus. 8
1, ad Corinth. 12. Hec atent omnia operatur vins
& idem Spiritus 5 diuidens fingulis prour vulr : Quar-
10, Per communicationem {ue dignitatis; Nam
Sanéi dicuntur Py 5 & Filj Pei Plalm. 81. & ad
Galatas 4. Certum eft autem hominem illum qui
dicitur Chriftus, long¢ aliter fuiffc Deum; & Fi-
lium Diei ¢ vt patet [oan. 1. Ad Hebr. 1. & 24
Secundd, Quia Cherinthus hzc omnia conce-
debat de Chrifto; tamen loannes aitillum foluere
IEsvm. Vide epiltolam 16. Leonits ad Flauia-
num : & Ireneum lib.3. contra herefesd cap.18.
vique ad 22. vbi contra Cherinthum oftendit
ynum & eundem effe filium Marieg, & Dei Patris.
Teftimonia Patr(i vide-apud Cyrillum in Apo-
logetico pro duodecim anathematifimis 5 apud
Bellarm.lib, 1.de Chrifto c.10.&Greg.a Valértia,
Probatur Secundo Ratione, Prima, Quando-
#robarnr cumque funt due perfone, vel fubftantie inte-
25 varione, gre per {e fubfiftentes ; altera non poteft dici de
altera fubfantialiter feu fubftantiué ; fed folim
denomiinatiu¢ feu adiectiué : ficut homo dicitur
effe veftitus, non veftis aut veftimentum : atqui
in hoc mylterio eaque funt vnita, drcuntur fub-
ftantialiter defe viaflim ; Namhomo, non tan-
tiim dieitur deificatus ; {ed etiam Deus : & con-
trd, Deus non tanttim dicitur humanatus, fed et
iam homo:ergo non funt duz perfonz feu hypo-
ftafes.

Secunda ratio, Due formz que nordicuntur
de fe vicifim in abftratto, non poflunt etiamygdi-
¢i in concreto , nifi conueniant 1n eandem hypo-
{tafim ; vt patet ctiam in formis accidentarijs al-
bedine & dulcedine : arqui humanitas dicitur de
diuinitate in concreto; & contri : Nam Deus eft
homo, & homo eft Deus: ergo debent conuenire
inidem fuppofitum,

Tertia Ratio, Si Verbum noncft fubftantiali-
ter & hypoftatice vnitam humanz nature, fed
tantiim per inhabitationeny, affeétii amoris,ope-
rationem, & communicationem dignitatis, vt
ponunt Neftoriani: ergo Verbum non eft magis
incarnatil,quam Pater vel Spiritus fan¢tus. Nam
Pater & Sprritus fanétus ctiam illis quatuor mo-
dis fint vaiti human= natura in Chrifto.

Refpondent Neftoriani, foli Verbo tribui In-

Duomad, CAtNationem , quiail}aggro,ﬁngu]arize_g- repra-
Virbu am di- fentabat Verbum Dei: Sicut Doctores Graci di-

1z

eatur in- cunt olim Prophetis & Patribus apparuifle Ver-
}:;;f’;:" bum Dei, quia Angelus qui apparcbat, & fpecies
Jorj,  perquamapparebat, reprafentabac Verbum Dei.

Sed Contrd ; Primo, Quia iniftis antiquis ap-
Refellitur, paritionibus Verbi f{pecialirer dicitur repreefen-

tatum, propter incarnationem realiter futuram
in folo Verbo diuino: nunc yerd ceffat talis cau-
fa; ac proinde non poteft dici propria Verbo, ra-
tione reprefentationis.

Secundd , Quia incarnatio foliim tribueretur
Verbo quadam accommodatione ; Sicut aducn-
tus Spiritus fanétiin fpecic columba velignis,
appropriatur Spiritui fancto, clim tamé tota Tri-
pitas 1bi aduenerit : ergo fimiliter tota Trinitas
efler Incarnata j quamuss foli Verbo appropria-
retur.

QuartaRatio, Quido hic homo dicitur Deus:
“ vel mtelligitur de deitate participatd ; & hoc eft
contra yeram Churilti duinitatem » vel intelligi-

e

24 Quztt.z. Demode fvnigmlr,Verbi Incarnati;  Ast.2.Dub.

tur de vera deitate ; & tunc vlteritis,vel Verbum

eft fumitur proprié;; & fic habemus intentum
& : K :
{cilicet hunc hominem propric cffe ver- Deum:

Vel famitur abufiué ; vefitidem quod repries <

fentat Deum = Etfic cuertuntur omnia mylfteria
fidei & Scripture ; eddem cnim- licentia , ¢im
ipfum VerbG & Spiritus fan&us\ dicuntur Deus,
poterit fimiliter exponi quéd - reprefentant.
Deum, Item, quilibet homo tuftus, poterit dici
verus Deus, e
Deaique {iin Chrifto fint dug perfong,nihil eft
{ingularcin hoc myfteri o3 quod tameninter om-
nia mirabilia, teftimonio Patrum & Scriptura-
rum, eft maxime mirabile. :
Dico Secundo ,, Hac perfona qua cltin Chri-
fto, oft perfonajncreata, Patet ex teftimonijs al-

Iatis pro prima propofitione. Et probatur ratio- Chriftief

nibus proprijs.

Prima, Si illa perfona eft creata, non- poffet
dici Verbum Dei , Eilins Dei = nam voa perfona non
poteft dici dealterd, ctiamfi exiftant in eddem
naturd ¢ vupatetin Trinitate.

Secunda, Quia perfona creata non poteft ter-
minare exiftentiam natur® increate.

Dices, Perfona increata poteft terminare & fu-
ftentare exiftentiam nature creat® : CIgo etiam
contra. =

Refpondeo Negando Confequentiam ;
terminare, eft ex perfectione ; & nullam includit

. : 3 : . % | perfedio.
imperfeftionem 1n terminante :  terminari Vero gy,
per rem diftinétam , fupponit imperfeétionem, &
:Luandam incompleticmem in naturd que termi-
ndtur, dependentiamdue a fuo termino. Que
Omnia repugnant naturg increate : €rgo non po-
telk terminari ab aliend perfona.

Tertia, Quia natura dinina non poteft feparari
& fué propri perfonalitate ; ficut natura crtata
ud.

uarta, Quia perfona creata fortafsis non po-

teft serminare aliam naturam,quam propriam ;de
quoinfri. :

Sed obijciunt Nefloriani : humana natraeft 16
Templum Verbi. Ioan.z.verf.19. Soluite remplin ' Ol
hoc. 1tem, Habitus feu veftimentum. Ad Philip.2. ‘;.if;ﬁ;h'é"

I
Perfopa

136Tea 08

uia Terminari,
akcit -

verf. 7. Habitu inuentus vt homo. Ergo hae vnio abirs,

fuit tantum accidentalis; {cilicer per inhabitatio-
nem; & reprefentationem. Ita Theodoretus con-
tra fecundum anathematif. Cysilli.
Confirmatur , Quia Patres explicant hoc my-
fterifi per vniones accidentarias 3 vt ignis & ferri;
agentis & inftrumenti ; rami infititij & trunci.
Denique duorurm accidentium in vno fubieéto.

Refpondeo : Recte humanitas dicitur Tem- @uamods
plum Verbi,licet illi fit fubftantialiter ynitaznam Humani

etiam corpus noftrum, quod effentialiter & fub-

tas fit
Tempinn

{tantialiter nobis vnitum eft, vocatur domus no- gy,

ftra; Lob. 4. verf. 19. Quanto magis qui domios babi-
tant [uteas? &, id eft, homines. 2. ad Corinth.s.
v. 1. Siterreftvis domms noffra buis habitationis dif~
foluatur &c. 2. Petri 1. verf. 14, Velox eft depofirio
tabetnaguli mei, 2, ad Corinth.s. v.4. Qui fumns in
hoc tabernaculo, ingemi[cimus grauati.

Ad alterum locum : Habitas , ibi noneftidem 2

somads

. o Habirus
quod veftimentum ; fed figura & conditio exte-pprs, -

rior; hoc enim owspa fignificat: quafi dicat,
fecunddim id quod exteritis cerncbatur, erat ho-
mo ; quamuis juxa naturam inuifibilem interits
latentem ; efletDeus. Quidam tamen Latini per

Habitwm

f

|




3

Qu.2. De wodo wnionis Verbi Incarnati. A, Dub.Avs.Dubir. 24

Habitum intelligunt’ indumentum : {ed hoe fuxta
. cam mietaphoram intelligendum ; qui natura
humana dicitur Templum , Domus y Tabernaculm
Verbi.

Similitudines autem il quas Patres adferunt,
non exzquant rei veritatem; fed ex parte tan-
tummodd eam explicant.

Obijciunt Secundo , Chriftus fuit 3 Patre de-
§ 05;‘;. fertus s vepatet Plalm. 21. verfl 2. & Matth. 27.
gudd Ghri- verfl 46. Atqui filius Dei non poteft & Patre de-
stus fuerit feri: eroo &, Ita Theodoretus in 4. Anathe-
:";‘:f::!. matifmo. % : . :

Refpondeos Filius Dei poterat deferinon fe-
cundiim formam Dei, fed fecundiim formam fer~
ui quam acceperat, dum & Patre non fuit prote-
Etus, & nulla confolatione refecus.

18 Obijciunt Tertio, Verbum affumpfit homi-
3.0usd  nem: ergoperfonam. Patet confequentia; quia
afsupferit nihil potclt eflehomo exiftens interum natutd,
bomine®, quin {it perfona, Antecedens_probatur, quia hoc

?rpc‘: aflerit Augnttinus, vt libro deagone Chii-
ftiano, cap. 11, & alibi. Et inHymno: Te ad
Libevandum [ufcepearss hominem,” non hovruifti Virgi-
nis Vteruin. L

Confirmatut Prim6, Quia quod non eft af
fumptum, non eft curatum; vt Damafe. aiclib, 3.
de fidecap. 6. ergo fi perfona hominis non eft s
fumpta, non cftcurata. 2

Confirmatur Secundd, Quia Chriftus dicitu
Hono Deifer 3 Bafilio in Plalm, 59. Et,Hono domi-
niewsab Auguft. lib: 83. qq. qu. 36.

Refpondeo; Quidam non improbant illum
modum loquendi: Ferbum affumpfit hominem : vt
Scotns, Bonauentura, imd Ludouicus Viues in
lib. 9. de Ciuitate cap. 17. ridet Theologos eum

Explicatwr improbantes : Veriim alij pafsim non probant
propter Neftorianos : {ed ficubi inucniatur, pie
_ eltexplicandus; nempe, vthomo, non rem af=
fumptam, fed terminum affamptionis denotet,
hoc fenfu : Affumpfi hominem ; id eft, naturam hu-
manam , vt cflerhomo: Sicutifidicas, Rexafl
fumpfit feruum, id eftyconditionem feruilem. Vel
ita intelligendus eft ille loguendi modus , vt ho-
mo accipiatur pro naturd humand; ad defignan-
dum integram naturam humanam cffe affam-
ptam,
Ad Priham Confirmationer: D#malcenus

tanttim vule diceve, nihil ad’rationem humanz .

naturz pertinens, effe reliGtum ; quia alioqui non
ellet ‘curatum; vt, fi Verbum non affumpfiffer
verum corpus, vel veram animam rationalem,
aut mentem humanam. Modus autem fubfiftendi
humane nature proprius nen pertinet ad inte-
gritatem natura,

Ad Secundam’ Confirmationem: Bafilius non
dicit Chriftum effe Hominem deifervm , fed ceornem
effe deiferam - quomodo  etiam pofler dici Aninsi-
fera. Necmirum, ¢im dicatur Templum, Do-
mus, Tabernaculum Dei: namin ea habitat di-
uinitagis plemeado corporaliter , id eft, tamquamin
proprio corpare fubfantialites vnito. Locutio
autem illa : Chriffus ¢ff homo dominious 5 reprehen~
ditur3 D, Thoma infri queit; 16. art. 3. Etre-
tractatur ab Augoft. lib, 1. reerad. cap, 29, nam
erar Dominus per effentiam,

tg  Obijcitur Quartd, InDeo natura & perfona
non differunt  ergo fielt fata vnio inperfond,
ctiam in Ratura: qui eft error Eutychetis.

RefPondeo , Inter natusam diuinam & perfos
narg, eft quedam differentia virtualis fewemis -
nens, que fufficit vt vaio dicarur faain perfo-
nii, non innaturd : Sicut {ufficit vt perfona ge-
neret, nonnarurd ; vt petfonalit incommunica;
bilis, non natura.

ARTICVLVS IIIL

Utrim wnio Verbi facla [it
in bypofiafi?

Enfuseft: Virtim in myfterio Incarnationis,

natura humana ynita {it diuinitati incidem
hypoftafl.

Conclufio cft affirmativa. Et de fide, definita ;
exprefse in Synode V. aétione 4. can. 5. & in
Synodo IIL. canone 3. & 4. Vide Divom Tho-

2Q

~mam.

Notandum eft hanc Conclufionem non dif-
ferre 3 Conclufione Articuli fecundi, nihiver- g omeda
bis: Nam idem cft hypoftafis & perfona; tan-difersns
tummodo nomen hypoftafis cft generalius ; nam hypefiafis
fignificar omne fuppoficum {ubftentiz , fiue ﬁtg}’"ﬁ'
tationale fiue irrationale : perfona autem fignifi-~
cat fuppofitum naturz ravionalis; quale ¢ft di=
uinum, angelicum , & humanui. Vnde cx parte
fubfiltentiz nulla eft differentia inter perfonam
& hypottafim ; fed folim  ex parte patura ratio-
nalis velirrationalis. Clim ergo in Chrifto ytra-
que natura {it rationalis feu intelligens , fiiniplo
cfient due hypoftafes , effent due perfonz; eflent
enim duo fuppofita nature rationalis. = Pofuit
tamen Diuus Thomas huné Articulum propter
quofdam, qui vel ignoranti fignificationis ifta-
rum vocum , vel certé declinandz inuidiz hzre~
fcos Neftorianz ; negabant quidem in Chrifto
effe duas perfonas: tamen affirmabant cffe duas
hypoftafes; & ijtafubalijs verbis hercim eam-~
dem introduccbant. Circa hune Articulum oce
currunt duo dubia. :

DVBIVM L
Quidnam bypoftafis fen perfona fupers |
: ¢

addat natur.e?

Mifsis varijs opinionibus , quas recenfet 45

Caictanus queft. 4. are. 2. duzfunt pre-
cipuz. Prioreft, Hypoftafim, feufuppofitum,
feu perfonam , nihil reale addere fuper naturam
individuam; fed folim duplicem négationem: Daplex
nempe, non effe aftu inalioy rec ad id aptum ;"’f:“,"”
¢fe 5 fcilicet aptitndine naturaliz que duplex .
negatio fequitur intrinfecam perfectionem exi-
ftentiz , quam habet natura {ubftantialis indiui-
dua ; fequitur, inquam 4 pifi diuinitus preuenia-
tur, Hanc fententiam tenet Scotus in 3. dift. 1.
quefl. 1. artic. 3. & Gabriel diftinét. 4. quaft.1.
in principio,; quamuis ponat guadruplicem nega-
tionem includi in perfoni. Ab eadem fententia,
in re non differt Durandus in 1. difts 34. quattit.
& Henricus Quodlib. 4. quaft. 3. Ad candem
videtur omniné accedere Alexander Alenfis par-
te 3. qualt.4. memb. 6, & quafl. 6. memb.3. &
Bonaycnturain 3. digh. 5. art, 2. queelts 2.

Ce Sed

o




Misprebae
tag,

32
Hypeoftafis
Superadiit
natura
proprieta.
Tem - guans
dam pofin
2iuAm,

] 7
Hatuor
:;;ﬁd:ri-
dain fup.
pofite

creata,

14
Ratio by
poftatica
¢ff modos
exiltendi

per fe,

Exiffentis
praise
senfidera-
78, ¢ft an~
Aifferens
ad eile pex
Ve, velan:
alio.

Declara-
Thr exiM=
iis

26

Sed plerilque hac tempefltate hac fententia
videtur improbabilis. Primd, Quiafi ratio per-
fonz completut in negatione ; non poterimus in
Trinitate concipere tres pofitiuas perfonalita-
tes . Secundo , Non poterit {uppleri per pofiti-
uam perfonalitatem Verbi: quomodo enim ne-
gatio {upplebitur per pofitinum quid 2 Tertid,
Concilia ex co quod humanitas fit affumpta ad
alienam perfonam, concludunt ipfam tarere pro-
prii perfonalitate : crgo carer aliquo pofitiuo;
alioquj nihil aliud dicerent, quim naturam af-
fumptam non manfiffe inaflumptam ; quod eft
ridiculum. Quarté, Ratio perfonz pertinet ad
complementum {ubftantiz: crgo non poteft con-
fiftere in folis negationibus. Antecedens Proba-
tur, Quia finon pertinerct ad fubffantiz com-
plementum, humanitas Chrifti effer {ubftantia
omni ex parte completa; ac proinde non poflet
vairi Verbo, niff accidentaliter 5 quod omnino
dici non poteft,

Altera fententia eft : Rationem hypoftati-
cam addere naturz proprictatem quandam po-
fitinam & realem, diftinétam abilla, nontamen
tamquam remire : fed tamqudm modum d re.
Eft communior fententia Dotorum hoc tempo-
re. Eandem in re tenet Caietan. queft. 4. art, 2,
quamuis dicat ditingui realiter 3 naturd ; fed
intelligit, nontantiif ratione: fallitur tamen,
dum putat hunc modi effe priorem ips exiften-
tid , tamquam neceffariam difpofitionem ipfins
natura, vt {it apta exiftere.

Pro cuius intelligentié , Notandum eft in om-
ni fuppofito creato quatuor confiderari pofft :
Primo, Naturafpecigca, qua feeundim fe, eft
communis omnibus. indiuiduis. Secundo, Dif-
ferentia indinidualis , que naturz accedens con-
fituit hoc individuum; v. g. hancnaturam hu-
manam. Tertio, Exiftentia, quz concipitir ve-
luti modus natur individue , " per quem ipfa cft
extra caufas fuas, & entitas attualis; nulla enim
natura eft capax ‘exiftentiz , nifi contrada ad
eflc fingulare, Quarts, Confiderari poteft modus
quidam illius exiftentiz ; ratione cuius patura
exiftat per fe, velinalio. His pofitis,

Dico, Hunc modum exifendi per fe, effe ra-
tionem hypoftaticam. Primé, Quia vtimo com-
plet “exiftentiam, facitque ve res perfe exiftar,
nulli alteri adhzreftens. Secundd, Quia exiften-
tia huius humanz naturz precisé confideratz,
hon-includic infud ratione formali -effe a¢tu per
fe; auteffe inatio; fed ad vtrumque quodam-
modo eftindiffercns: Sicut exiftentia accidentis
pracis¢ confiderata, nonincludit inratione fud
tormali’ effe aGtu ‘inalio, velefle perfe; fed fo-
am, effe extrafuas cavfas: ergo hac exiffentia
porteit viroque modo modificari. - Atqui eff in
alie ; 7addit ipfi modum quemdam realem; cur
-non etiam ¢ffe per f¢ addar illi modumrealem 2 id
-eft; ita effe, veei repugnet effe inalio : quod pro-
privavelt hypoftafis feufuppotiti.

-1 Tertio probatur & explicatur cxemplis, quz
fem hanc nonnihil elucidare poterunt.

Primo, Exemplo accidentium in 'San&ifsima
Euchariftid - Sicut enim accidentia in Etichari-
ftid , clim'exiftunt fine fubicéto, habent quidem

1. Acciden. €andem- exiftentiam quam habebant ciim effent

tinn £un
Flsr:fie,

in{ubieto, nontamen habent enmdem exiften-
di modum: quia clim fungin fubiedto , exiftunt

Quztt. 2, Demodovnionis Verbi Incarnati. Att.3.Dub.1,

inalio, inquo recumbunt, & A quo terminatur
eorum exiftentia : ¢im autem exiftunt fine fub-
ic@o, habent alium exiftendi modum. Parira-
tione, humana natura in Chrifto, & innobis,
habet diverfum exiftendi modum , licer exiften-
tiam omifdind fimilem: in Chrifto enim humana
natura exiltit in alio, nempe in perfond Verbi, 3
qua cius cxiftentia terminatur ; ideoque non con-
ttituit propriam perfonam humanam, cim fui
pcrfonalitate careat, nempe tlo modo fubfiffend; in
e Innobisautem, non exiftit in alio, fed in {e-
ipsd, terminans ipfa fuam exiftentiam: vnde haber
alium modum s qui eft, fian exiftentiam terminare,
cum quo modo ipfa natura conflituit perfonam
humanam.

Secundd , Exemplo aliarum fubflantiarum , 2, Gure
Nam gutta aquz, dum {uo termino clauditur, #9#¢ fepa.
fuam habet hypoftafim ; dum alteri adhzrefci 7% ©
amifo fuo termino , amittit hypoftafim : 3L, unite
hic terminus eft quid reale; Nempe modus qui-
dam materiz & forme, quo intra tales fines con-
tinetur, nec alteri poteft adglutinari.

Tertio, Similes terminos inuénimus in quan- 3, Duan.
titate & in qualitatibus, quatenus intenduntor & ",::f::ﬂﬁ.:
extenduntur. : f

Ttaque perfonalitas , feu ratio hypoftatica , ni- 23
hil aliud addit nature actualiin creaturis, quim
witodum illum exiftendi in [e, fecundim quem 4 res
dicitureffein fe; & nonin alio.

Porro hic modus eft duplex; {cilicet exterior Dupliciver |

quo fubftantia ita exterills terminatur, vtnullj 7 4
alreri adhzrefeat tamquam pars integralis : &
interior, quo fubflantia ita terminatur v non
adherefcat alteri {icut forma, aut ficut natura
fimul penétratiuc co€xiltens cum altero.

Dices; Illud , per fe, non videtur ipfi exiften-
tiz humanitatis aliquem modum fuperaddere ;
nam illa exiftentia , in fua ratione formali inclu-
dit effe per fe4 cum fit elle fubftantiz, que ek res
per fe exiftens. Et confirmatur,quia accidentia in
Euchariftid exiftunt per {c, tamen verius eft illis
non accedere vilum nouum modum pofitiuum,
quo perfe exiftant: ergo neque hic talis modus
fingi debet, :

Refpondeo ; Effe per fe; quod eft de ratione Buomss
{ubftantiz , cft idem, quod cffe ita perfectum , cffs pecf,
vt non pobsit efle inalio, vt infubjeGo: non /#% o
tamenelt de ratione eius, vt itafit completum, ;;:z:f :
vt nulli alteri pofsit adherefcere : fiue, vtom-
nibus modis effe ipfius per (e terminetur : alioqui
genera & {'pecies};uhﬂamiarum, non eflent {ub-
ftantiz, cum terminentur differentii indinidud:
Item partes non effent fubftantiz, quia adhz-
refcunt alteri. Dici etiam poteft, ficut exiften~
tia accidentisy non includit in{ud ratione ; vt
adtu infit alteri; fed vt naturaliter apta {ir, poftu-
lerque inefle: i exiftentia fubftanti¢ noninclu-
dit vt atu per (e fit, fed veaptalic, poftulerque
natura fua effe per fe.

Ad Confirmationem, Multi non fine ratione
accidentibus extra fubie@um pofitivum alivm
cxiftendi modum tribuunt ; ynde ex oppofito
-non re€té arguitur, An verd accidentia hec extra
fubicftum, pofitivum alium exiftendi modum
habeant, nos alibi dicemus.

"Dices Secundd, Sitalis modus requiritur ad
{ubfiftentiam - ergo fubftantianon fubcli"dﬁt per fe,
led per modum illum neceffarium,

16

7

Refpondeo;

dein con:

C——




i

ey

Quztt.2, De modovnionis Verbi Incarnati. Att.3.Dub.2, = 27

soepmo- , Refpondeo; Llle modus naturaliter imbibicur

dw illens- inipsi fubftantid aGuali, tamquam intrinfecus

sraliter  terminus: Sicut {uperficies eft in corpore; & om-

Jubflantit. oo termini in rebus, quasintrinfece terminant:

& ided fubftantia dicitur per fe & non in alio ter-

minari & fubfiftere. Potcft etiam aliter refponde-
ri;venum. precedenti infinuauimus.

Ex ditis patet Primo; Quim fic probabile

38 rationem hypoftaticam effe modum pofitivum

“’i‘rgf P;"‘:‘; effentiz a&ualis; ciim vari¢ modificetur pchjfc
bypofiafis. i1 [es &, effe in alio. Secundd patet, Perfonam feu

hypoitafim nihil addere fupra naturam indiui-
duam, nifi illum modum per fe. Tertic patet,
Quomodo perfonalitas fit complementum {ub-
ftantiale ipfius naturz ; tunc enim in ratione fub-
ftantie eft completa, quando per fe terminatur,
Quartd, Hunc modum non effe accidens, nec
partem fubftantiz vel nature rei; fed comple-
mentum {eu terminum nature, qui ad genus {ub-
ftantiz pertinet: Sicut terminus quantitatisad
quantitatem; modus inexiftendi accidentis, ad
genusillius accidentis. Vnde compofitio iftius
modi cum naturd, non cft compofitio accidenta-
ria, fed fubltantialis; quia eft compofitio naturz
cum {uo intrinfeco modo fubftantiali.

DVBIVM IL
Viram vnio Incarnationis fadla fuerit per
modum vnionis nature cum ratione hy-

poftatica [eu [ubfiflentid ¢

a9 R Efpondeo & Dico 13rim§ » Vnione Incar-
i nationis per fc primé & immediaré copula-
bumans  ta eft natura humana, cum ipfa fubfiftentia feu ra-
immediatd tione hypoftaric Verbi diuini: vade femotis im-

‘;’?};‘ﬂ perfe@ionibus , hec vnio fadta eft in modi vnio-
e : : i
{“ Versi, s nature cum {ud ratione hypoftaticd. Patetex

dictis. Ideo enim hwec vnio dicitur perfomalis , hy-
poflatica &c.«}uia eft tamquam nature & fubfiften-
tiz, feu perfonz. Itemdicitur efle fatain perfo-
wi o in [ubfiftentid Verbi Dei; quia natura humana
eltin eidem perfond, inqui natura dinina; &
candem accepit fubfiltentiam quam habetnatura
diuina. Secundo, Quia humanitas Chrifti caruit
proprid perfonﬁ creata, & tamennon manfitim-
perfonata & dvumisarps, vt ait Damalc. lib. 3.
cap. 9. ergo fuit perfonatad Verbo, illique tam-
Puam rationi hypoftaticz vnita. Tertio, Patet 3
ufficienti enumeratione, nam omnes alij modi
vnionis {ubftantialis fuerunt exclufi : non enim
fuit conuerfio vnius natur in alteram , nec vnio
per modum partium effentialium, nequectiam
}{)}er modum partium integralium, vt perfe con-
at: ergo, vt nature & (Eppoﬂti.
Dices, Cur non vt exiftentiz cum effentia 2
Refpondeo, Quia inter hec non eft proprie
vnio; nam eflentia confiderata vt diftinguitur c6-
tra exiftentiam, non eft quiddam in naturi rerum
exiftens, fed folum quid potentiale exiftens in po-
tentid obic&iud, quia dgiutclligibilc & operabi-
le, vnde non potelt vniri alteri tamquam rei di-
flin€te. Deinde, quia humana natura in Chrifto
haber propriam {uam cxiftentiam creatam, qud
elt natura a@nalis extra fuas caufas, fiue extra
nihil, & terminus creationis : ergo implicat con-
tradictionem, vt cxiftentia increata ei lic vniatur,
vtper illam formaliter exiftar, Sed plura hacde
remfrX quelt. 1.

Dicd Secundd, Ex hac immediatd coniunétio- ;o

ne fubfiftentizz divinz cum naturd humand , fa- Nafura di-
Gum et vt etid due nature {ubftantialiter man- #izs &
ferint vnitz in cidem {ubfiftentid feu perfond Z;ﬁ:'}zm
Verbi. Patetex ditis ; Nam humana natura fuit ;5 wna
vnita {ubfilteatiz divine , ita vt hecfuerit falta fubfisten-
eius fubfiftentia : natura autem diuina huie fub- 7.
fiftentiz anted infeparabiliter erat coniundla : er-
go du nature funt vnite ineddem fubfiffentid,
& eadem fubfiftentia cft fukfiftentia duarim na-
turarum, Ex quo vlteritis fequitur = etiamfi in
Chrifto fit tantim vna perfona, tamen hac et
inftar duarum, quatenusduarum naturarum exi-
{tentiam terminat.,

Sed contra hoc myfterium obijciunturtriage- 3%
nera Argumentorum. Primum fumitur ex parte
Verbi. Secundum ex parte pature : Tertiumex
parte compofiti. Ex parte Verbi Obisctios

Objcitur Primo , Si Verbum tribuit humanz :’:';,:fé':'"'
natura fuam {ubfiftentiam: ergo fubfiftentia Ver- |, Qi
bi eft forma few affe&io humanitatis, Jubiften-

Patet Confequentia, Quia {ubfiffere dicitur 3 #ia Verti,
{ubfiftenti, ficutifcire 4 {Cicntid ; atqui homo Z@:;’;;:f:
dicitur fcire 3 feientia tamquam A form3a quada : ris,
ergo fimiliter 3 f{ubfiftentia dicitur fubfiftere,
tamqud 3 formd quidam humane naturz. Con-
firmatur; quia fubfiltere humanae nature pen-
det 3 fubfilentia Verbi ; ergo fecundiim aliquod
genus caulz : atqui non tamquam 3 caufa effi-
ciente; quia caufa(}itas effcina eft communis to-
ti Trinirati : nec tamquam i causd finali, vel ma-
teriali, vt patet perfe: ago tamquam 3 causd
formali.

Refpondeo Negando Confequentiam : Subfi- Refeliture
ftentia cnim etiam naturalis non eft propri¢ for-
ma, vt fusé oftendit Scotus in 3. dift. 1. queft, 1.
fed eft vltimus terminus & naturz modus. Patet,

uia materia nuda habet fuam parrialem fubfi-

entiam qua terminatur & in {e exiftit, tamen nd
habet aliquam formam, Similiter anima {cparata
& Angelus habent fuam fubfiftentiam , non ta-
men habent aliquam formam {ubftantialem qua
informentur, Vnde compofitio ex narurd & fub-
filtentid , cft alterius rationis quam compofitio
materiz & forma. : :

Ad Probationem Confeq. Refp. Etfi in modo
fignificandi fimiliter dicatur fubfiftere 3 fubfi-
frentid, atque {cire 3 fcientia ; in re tamen non eft
idem genus cayfandi, Nam ctiam homo fimiliter
diciturd materid materialis, vti ab anima dicitur
rationalis; non tamen fccundiim idem caufie ge-
nus, Pari modo accidentia dicuntur {ubfiftere per
fubfiftentiam fubie@i; tamen hzc non eftillo-
rum forma vel materia.

Vnde ad Confirmationem Argumenti, Dico D.'PL”‘*’"
non omnem dependentiam pertinere ad aliquod e vt g
genus caufz : Nam relatio pendet etiam 3 ter- perse , ima
mino ; non tamen fecundim aliquod genus cau- proprié re-
fx propri¢ loquendo: refertur tamen ad illud ge- #4*47 pe
nus caufe, cumquo majorcm habet affinitatem: ?;;‘,{f,;ﬂ;m
& ita hec dependentia humaniratis 3 Verbo, re-
ducitur ad caufam formalem ; dicitur enim hu-'
manitas {ubfiftere fubfiftenti4 Verbi, tamquam 4
caufa quafiformali.

Obijcitur Secundd : Si humanitas {ubfifferer 32
in Verbo, afficcrer Verbum & quafi informarer: » G483,
Nam natura eit forma {uppofiti : atqui hoc repu- it e
gnat perfectio -1 Verbi diuini.

Cci

maniiar
Bﬂa;zrc:

Rcfpond:o; Verbum,




28

Refellitur,  Refpondeo; Humianitas nullo modo Ticit
ipfum Verbum,nec vilamin ipfum habet caufali-
tatem ; quia neque illi inherer , nec vllo modo
iplum informat : quia neque Verbum capax eft
huin{modi affeétionis, neque humana natura apta

Dus fone eft informare. Solim ergo humana natura dicicur

S "“m';?“-efl'c, & reipfa elt in Verbo, quia ineffabili modo

f:,‘::‘:ﬁ" terminarur & fuftératur ab illo, itavt inde reful-

inperbe, tet hic homo fubfiftens,cuins,quatenus eft hicho-
mo,natura integra eft humanitas, quz no eftpro-
prié forma fuppofiti, fod folum fecundiim noftrd
modum concipiendi : natura enim concipitur vt
forma totalis refpeétu fuppofiti.

Obijcitur Tertio, Verbum eft viquequaque

5 (,_,,5;,35_ perfeGtum : ergo extrinfecus illi vnitur humana

gquideffer TMaturatamquam quid accidentarium.

sempefitio  Refpondeo, Negando Confequentiam : Etfi

gecidenta~ enim Verbi fit res omnind completa, humanitas

: tamen in ratione fubftantiz eft incompleta; ideo-

Refellitur, que poteft i Verbo {ubftantialiter copleri: quare
i(J]la vnio eft {ubftantialis, non accidentalis ; non
enim ita aggregatur Verbo, vt ipfi extrinfeca ma-
neat, fed Verbum vnitur illi immediaté & peni-
tifsimé per fuam rationem hypoftaticam: quamuis
enim humanitas vaiatur toti Verbo & diuinitati
ratio tamen vnionis immediata eft {ola fubfiften-
tia perfonalis , qua ita humanitati accommoda-
tur, vtcum illd perfeftam perfonam incompre-
henfibili modo conftituat.

Obijcitur Quartd, Ipfum Verbum videbitur

4. Obiz
de Vera
wm effe
duliectans
mutationi,

effet homo, non anted ; quz denominationes non
{unt omnind extrinfece,

Refpondeo, Nego idcired Verbum mutarizad
hac cnim omnia fufficit mutatio faéta inhuma-
Refellitur, Ditate, Clim enim Verbum fit infinite perfectio-

nis in ratione hypoftaticd, habet omnem vim
fuftentandi & terminandi {ine mutationefui, que
poflet fingi ci competere per mutationem.
Dices; Vnire eft agere : ergo vniri eft pati.
Refpondeo ; Vniry, eft pati in eo, quod per {ui
mutationem vnitur alteri ; non tamen in co qod
folum dicitur vniri, guatenus aliud ipfi vorcur;
wa do-  vtpatet in ynione mentis cum Deo. Denomina-
::”’;:’:5’::” tio autem illa qua Verbum dicitur homo, non eft
B rerdii cenfenda extrinfeca, Phyfice loquendo : quia cft
Homs, 3 reintimeé ipfi coniunéti. Poteft tamenTLogice
loquendo dici extrinfeca, quia accipitur a re om-
nino diftinéa 2 Verbo,
3 Alterum genus argumentorii fumitdrex parte
Obietsror  nature humanz.
pes expar- Obijeituir Primd : Subfiftentia eft modus qui-
bumans ddmhumana nature; atqui modus rei, ctfi pofsic
.. interdum & re feparari, non tamen poteft per
r. Duid alind fuppleti : ergo nequefubfiftentia porerit ita
':I:'::’ ?;p_ {eparari & asturd, vi per rem diftinétam fupplea-
i tur, nempe pex fubfiftentiam Verbi. Maior patet.
Probatur mizor, quia homo non poteft effe figu-
ratus, figurd alterius ;. nec fedens, felsioncalte-

rius; necexiftens, exiltentid alterius: ergo neque.

{inbGiftens fubfiffentia alterins.

Refpondeo 5 Eti foree alijmodi, vt éxiften-
demodo 113, figura, fefSio , motus, non pofsint 4 Deo fup-
qzeidicit plcri 5 maximé 1j qui imperfc&ioncm inuoluunt:
;”:;f“‘"“‘" {ibfiftentia tamen potefl, quiadicit perfectionem

% fimipliciter ; & in Deo formaliter & propri¢ re-

peritur. Nam fubfiftentia Verbi etiam pracisé
confiderata, et res perfe@ifsima; arqueadedelt

Hegatur

'z INutari; nunc enim effet vnitum, non anted; nunc -

Quxft. 2. Demodo wnionis Verbi Incarnati. Att.3, Dub.2,

ipfa Veerbi perfona, & id quod fubfiftit : quofit ,
vt pofsitetiam vniri perfeiplam nature create
exiftenti, illamque fuftentare,

Dici etiam poteft, modum reinon pofle fup=

: e SR S
pleri per rem diftinétam, quando debet hieri idem ;,:,:;;:

modus effendi einfdem rationis, atque eratiis, haber jy
quem res habebat anted : hicverd nonita fir, # Verky

: Lo o
Nam humana natura in Verbo, non habet fimi- {}’::f“’f
EAR M.

lem effendi modum ; qualem haberet, fi infeipfa i,
exifteret : Verbum enim dar illilongé alium ef- Dby i
fendi modum 3 nimirum v exiftat infublimiori. 7 fipja
Quare mirum noneft, modum illum {uftentandi 441,
per ¢, humane nature fuppleri per rem diftin-

&am. Quod explicatur exemplo: fphara, velet-

iam gutta aqu in fpheram contraéta, habet qué-

dam modum exiftendi in{c, tanttim formaliterd

{¢ diftinGtum 3 quia [uis-claudicar terminis: quéd
{3 vniatur alteri corpori, amittet prioré m031m1,
& acquiret nouum in re diftinéta; atque ita r”P'
plebitur prior modus per remdiftinGam.  Simili

modo fit in humanitate Chrifti.

Objjcitur Secundo: Humanz naturz in Chri= 36
fto nihil deeft, quod pofsit & Verbo fuppleri ; ‘;’5*'“1
quia habet totum effe {ubftantiale completum: g:juj:
atqui fubftantia completa per feexiftit: ergo.  ture wikil

Confirmatur :  Quia ctiamfi dimitterctur 3 4efir #
Verbo, nihilominiis maneretin rerum naturd, ac ;}"b; fupe
proinde per fe exifteret. e

Refpondeo’; Humanitati Chifti deelfe quen- vy,

dam terminum{eu modum fubftantialem, qui ta- ¥
men non cft de effentid hominis aut {ubftantiz.
Sicut enim actd inherere, non elt de effentid acci-
dentis, fed modus connaturalis ipfius; ita actu per
{e exiftere, non eft de effentid fubfrantiz,fed mo-
dus ei connaturalis.

Ad Confirmationem dico , Etfi humanitas
Chrifti pendeat ¥ Verbo in ratione fubfiftendi,
non tamen pendet in ratione exiftendi ; quia non

¢ habet exiltentiam 3 Verbo, {ed tanttim fubfiften-

tiam : ficut pars dumeeftin toto, pendet A fubfi-

{tentid totius. Vnde fi humana natura dimittere- Qwomod
tur 3'Verbo, nihilominus exifteret, imo etiam per ” “*™
{efubfifteret; nd naturalis modus fubfiftendi, per Labere
nouam actionem nature , refultaret & emanaret & Ver
ab'ipsd naturd : ficut proprictates emanant abef- dimitie:
fentia, & informatio anime refultat ex ipsd anime ™"
naturd, intimé corpori difpofito applicatd ; & in-
hzrentia, abipfanatura accidentis fubietto fuo
intime prafentis. Quod- fi Deus hanc emanatio-

né€ impediret (quod omnind puto cum Caictano,

fieri poffe per potentid Dei abfolutam)tunc natu-"

ra per fe exifterer negatiug, Sicut iuxtd aliquos”
accidentia in Euchariftia, quz non habent aliqué
modum pofitiuum , ratione cuius per {c exiftant.

Obijeitur Tertid : Si illa humanitas non fub- 37
fifteret per fe, fed tantdm in Verbo, effer vio- - F’;’"‘T-
lenterin Verbo. Probatur; Quia careret viti- g:‘:::::
mo {uo a&uy, féu perfedtione connaturalis ac pro- u.q e
inde appeteret & inclinarctur ad illum : ergo weolenser
contra inclinationem in Verbo detineretur: ergo /" vEe
violenter.

Refpondeo ; Humanitas Chrifti non appetit Negater.
propriam perfonalitatem appetitu elicito, fed vt
{ummum quidam inclinatione & pondere natu-
rali. Non tamen idcirco hec vnio cft violenta, &
contra naturam, fed potitis {uprd naturam : quia
fit per omnipotentiam auftorss natura, & po-
tentiam obedientialem ipfius creaturz ; qua non

repugnat

Balara .

=SS




o im i

T ——

q—————.

————

Qu.2. Deniodo wnionis Verbi Incarnati. A.3.Dub. 2.4.4.Dub. 29

repugnat inclinationi naturali. Deinde hec viio
continct eminenter omnem perfectionem fubfie
flentiz humanz ¢ vnde non tameeft contrariaap-
© petitui naturali, quim confentanea ; quia magis
perficit naturam,quim propria fubfiltentia: quare
Chrifti humanitas non proprié inclinat ad fubfi-
{tentiam creatam, ctim meliori modo fit comple-
ta per increatam. Sicut appeticus reci¢ ordinatus
nonappetit bona inferiora fibi commenfa, quans
doilla pofsidet inbonis melioribus ; maxime {i
illa meliora nonipofsint cum inferioribus confi-
ftere.

Obijeitur Qirartd, Llla fubliftentia humangmna-
5 f& turg vel eft aceidens; & fionon potelt fupplers per
qusd Chri- aliquid increatum = vel eft fubftantia pertinens ad
fusmen  integritatem hominis; & ita Chriftus non eritin=

effer ,i’"f" teger & pcrfc&us home.
us aome R efpondeos Ilam fbfiftentiam neque effe ac-

Negatur,
& complementum fubftantiz,ad genus fubftanti¢
redudiiu¢ pertinens. Chriftus tamen proprié. &
completé eft homo; quia hgc'denominatio homi-
nis, fumiturd naturd, qua in Chrifto eftinteger-
rima, & cumplcm in ratione natur®;licet nonin
ratione fubfiftentis.

DE‘:‘“’E‘?E‘ Tertium genus argumentorum {umiturex to-

BEChE0
s 41 pur L0 compofito. 7

# cipofiri, -+ |ODijcitur. Primo, Videtur in}pofsibilc vt res
1, 4 difié tam infinité difsite , tam perfe@e coalefcant, vt
tinextre-  yefiyleer quiddam per fe youm.
e Relpondeos Sicorpus & {piritus, qui tantum
Refellisuy, interfe diftant, pofsint naturaliter vniri, ita vt
etiam in vnam naturam coaleftanty curvirtute
infinith, ca que etiom infinit¢ diftant, non pote=
runt conﬁmgi , non quidcm 1N vnam naturam,
fed in yni perfonam? prefertim ctim idonea pro-
portio non defir : omnisenim creatura eft imago
vel veltigium diuinitatis, abed promanans, &
per cam afsidue confiftens, per intimam fuppedi-
tationem ipfius effe. 5
40 Obijcitur Secundd, Ea que aliquod vnum
x, Ousd  perfe conflituunt, - debent effe ciufdem generis;
sy alioqui darctur. aliquid ; quod neque eflet crea-
sbaant effe 1y, meque increatum 3 atqui hacextrema,fci-
einfdem PEY 1 3 AtquL e
generis, licet Verbum & humana natura,né {unt ciufdem
generis : crgo &c.

Refpendeo; Non eftnecefle vt extremaqua
vniuntur fint ciufdem generis ; vt patetin corpo-
re 8 dpiritu ¢ nifi genus fumamus laté, vt com-
prehendat etiam rationem analogam. ' Quomodo
etiam homo & Deus {funt ciufdem generis 3 quia
funtfubftantiz. Verum autem illud compofitum
{it creatum, an increatum, dicetur Art, 7,

Refellitur.

ARTICV EVS:IV.

Virum perfona vel bypofafisChrs-
s poft Incar natione fit copofita?

4t R Efpondet D. Thomas duabus Conclofioni-

\ bus. Prioreft: Perfona Ghrifti fecundim

id quod eft in fe,omnin eft fimplex. Altera: Per-

fena Chrifti confiderata fecundiim rationem per-

{on feu hypofkafis , ad quam pertinet fubfittere

in aliqui natard , clt compofita. Ratiocft, quia

Ticet ibi (it voum fubfiftens, tamen eft alia & alia
fubfiftendi ratio. Vbi

cidens proprié, neque fubftantiam; fed cerminum

Notandum eft, Chuifki perfonam feciadtiom fe oy, in:
confideraris quando fpedtatur tantiim , fecundim perfon
ca quz fuunt ipfinaturalias & {ic confiderata , cft cundiin fe-
fimplex 5 quia reperitur inilld tantimoda natura
diuina; & perfonalitas dinina,que nullam faciunt
compofitionem. Cenfideratur autem yz Lypoflafis
fizze perfona, quandofpetaturvi {u E;Ei}cns in ali-
qua patura,five propridfiuc aliends 8 fic eft com-
pofita’zncmpe, {1 natusa illa {it diftin&a,

Dicit autem in Chriftoielle duas rationes fitb-
fiftendi ; vel quiafubfiftentia Verbi fubit rario= 42
nem & vicem duarum fubfiftentiarum, dum duas 5= 7,
naturas terminat ¢ velquia in Chriftofunt duz fine G
naturey, quas iple vocat doas vationes (wbfiffendi; variones
quia_altera natura,. et mujo cur {ubfiftar pcr!'bf-"""’ﬁf“"‘i"
&tus Deus; altera , cur fulfiftat perfeius bomo.
Quamgquam- {atis imprepric dicatur in Chrifto
effe duas yationes {ubfiftendiz - propri¢enim tan-
tim ot vnica fubfiftentia, & {ubbitendi ratio;
quamuis fint du® naturz, in quibus iplc fulfi-
ftit. Sedielk

 fe-

Ve hypofia-

s,

DVBIVM.
An hac wnisfueris vera compofftiv: ¢ idcirco
terminus vefultans per hane vnioncm,
fiv pesfona compefita ?

Vi DD, vtrumque fimpliciter negant.
: ItaD.Bonauentvrain 3.d.6.4.1.G. 2. Sco-
tus ibidem q.3. Durand. ibidem cadem qua ft. &
alij quidam. Ratio eft, quia compofitio jncludit -
imperfcétionem in ytroque CCmMponentivm.
Contrarium docet hic D, Them. Proquo
Dico Primé , Vnio Incarnationis fuit vera &
flmprii' diéta compofitio ex fobfiftentia Verbi, & C;j,.é,—ﬂ;
umana naturd; ¢x quibus, hic homo Chriftus, e verd
qui cft terminus huins compofitionis ;. extitit ©ompofitary
praprié compofitus, : : ; :fn{:_‘::‘-
Probatur Primo, Ex Concilips: Nam 10V, pepii g
Synodoc. 4. dicitur : Suntia Ecclefta yrioncin Verbt humana
ad carnem fecundsim compofitionem fatersy, Can. g, 78,
Chriffus haber duas natiras.y ex quibus efi compofitss. | . 0,
IaSynodo VI. Attiong 4. fub finem : Confitemar itis,
¢ Chriftum ex duabus matwzis compofiten.  ltem
Ad&ione 11. in cpiftola Sephroni) idem dicitur.
Idem habetur in Concil. Rem. fubMartino L
Can.8. Incarnazione (ecundin compofitionentfadain
effe: Quo modo loquendi libenter vtcbantur C6-
cilia:-propter hzrefim Eutychetis, vt fignifica-
retur ytramque naturam faluam manffe i illd .
coalitione. g
Probatur Seeundd, Ex Patribus . Dionyfius
c.1.dediuinis nominibus: Supramodum,inquit,be- | gj“_
wignani ({cilicet celebramus) digimitates quia it i ;pijys,
perfonarum (uarsan, infivma noflva integve verifemeque
[ufcepit, ad jeipfam yexecans ¢ adfirmgent hunhis
veim noffram s ex qraneffabiliter compofstus eft f
1E5vs, aternufine &c. Damaft. bb.3. de fide .3
Subitantialem dicimus vionen: , quod. die wature fint
Vit in v compofitams Filif Deisipoftain. €ap, 4a
Vi kypoftafiu agnofcisans ex virague HALHT T (Ot~
pofitams. Similia habet cap. 6. & 7
Addo multos Patres vii nomine Mixtionis. Na- Dicétar
zianzenus {erm. de Pafchate, Incernationem vo- M54
cat Mixturan, Tertull, lib. de carge Chrifhi, dicit
in Chrifto effe homingm mixtum Deo. Augufinus
epift. 3. Imilla perfona, nempe puri hominis, Mix-
tira oft corporis & animia 5 in hac perfona, mixtiira eft
Cec ij Dei ¢

43
Duidim
mgam.




30
Dei ¢ hominis. Evgo perfona howtinisy mixtura r?i 0r=
poris ¢ anime 5 perfona autems Chrifti, wixtura eft
Dei ¢ homims. Cm-enim Verbum Dei permixtum eft
aniime habenti corpus s fimul & animi [ufeepit & cor=
pus. Quibus locis, nomine mixtionis , intelligunt
compofitionem; quamuis hic modus loquendi vi=
deatur durinfeulus,

Probatur Tertid Ratiene : Chriftus homo eft
5.Exra.  proprié ynum fuppofitumy & vna perfonahuma~
tiones na : atqui'nos eft fim: lex fuppoﬁtum; nam con—
ftat ex rebus diftinétifsimis, fubfiftentid dinina &
naturd humand : ergoelt compoficum.

Patet Confequentia; Ttim quia inter hee, non
eft medium; tum quia copofitum nihil cftaliud,
quim vnum quiddam®ex multis inter fe vnitis
conftans ; & compofitio, et diverforum vrio, ita
vtex illis vnum exiftat, in quo alterum {it inftar
adtus ; vt hoeloco Verbum ; alterum veluti po-
tentia, vt humananatura : hec enim perfe ne-
ceffaria funt ad rationcm compofitionis. Ali¢ au-
tem imperfe@iones, v.g. vt virnmque it incom-
pletum, vealterum informet alterum, nonfunt
de ratione compofitionis.

: Dico Secundo, Per hane voionem {ubfiftentiz
20 ;:’:m Verbi cum humand naturd, etismeffeltum cft, ve
zompofires Chriftus fit compofitus ex duabusnaturis; & ve
ex duatus duz naturg componant vnum fubfiftentem in
matkrih. ytrique, Sequitur hoc manifefte ex priore : & de

hac compofitione magis exprefsé loquuntur Co-
cilia & Patres, quam dealeerd : quamuis compo-
fitio ex duabus naturis pendeat & foquatur ex
compofitione fubfiffentiz & humanitatis.

Vbi aduerte, in Chrifto effe duplicem compo-
fitionem < Prima , immediata & principalis, eft
fubfiftentiz Verbi cum naturd humand, que ft
inftar vnionis perfonalitatis cum natwrd: & hac
primd & immediate facta eft per Inearnationen.
Sccunda, quz et nature humanz ciim diving,

ug faltem ratione diftinéta eft 4 priore ;s S'ex ci

H’quitur. s Th

Probatur propofitio. Chriftus, vt fubfiftens in
duplici naturd; eft quid ‘compofitumy & illnis
compofitionis extrema {unt ille nature; qug inter
{e yniuntur : ergo compontint aliquid vnum,

4 Dices, Diuine perfone quamuis iner fe diftin-
Cur porins SUANTUL,& ynianturin naturd diuina; non ramen
in Chrifio componunt quid.vnunt : ekgo etiamfi hie duz nd-
Jfit eompo= rure diftinguantur & vnidtur in fubfiftentia Ver-
Jetio, qusii by o tamen ideS component quid vnum.
s Trinia 2 . -

S Refpondeo Negando Confequentiam; ‘Quia

perfon® diving vniuntur in naturd,nen’per com-

politionemipfarum cum naturd, velinrer fe 3 fed
per omnimodam identitatem & indiftin€tionem:

Etquia interfe non aliter vniuntur , fed potitis

opponuntur; ided nulla eft ibi compofitio: hic
verd etfi dininitas non fit coniunéta Verbo per

Compoﬁtionem , tamen humanitasvnitur Verbo

per compofitionem, & confequenter diuinitati:
ita vt ox virique natnrd fic vnitd , non refileet

‘mifi yna perfona; quae tamévirtute citinftar dua-

rum:quatenus enim fubfiftit in naturd diving, <t
perfonadivina : quatenus ‘autem {ubfiftic in na-
tura humana cius exiftentiam terminans,, eft per-
fona humana. Vnica tamcn eft perfona ques ter-
minatur ad vtramque voionem ; fed immediace
terminaturad vnionem humang nature clim per-
fonalitate Verbiymediaté verd ad voionem natu-
¥z humang cum natura diuind,

Chrifli
upica Pov~
fenaeft
wiripte
duplox.

Quxtt. 2;. De modovnionis- Verbi Incarnati. Art.q, Dub,

Sed contid, Obijéitur Primd, Omais compos
fitio.eftex partibus : atqui - Verbum non: poreft
cile pars: ergo nen potelt venire in compofitioné.

Refpondeo Negando Antesedens : €ompo= Con Juliih

nens enim larits pater;quim pars. Ve pater ctiam #2zdeber
in rebus creatis : quia cft compefitio ex fbfiften- fff LR
tid creatd, & naturd; exlincd, opunédtor; quos o
rum tamen neutrumeeft pars.. Lta:Chriftus coms
ponitur exhumanitate & Verbo, tamquamex
natura & {ubfiftentid; non tamquam ex partibus:
Neque enim Verbum potelt dicipars, climipdrs
dicat quid intrinfecé incompletum : neque etiar
humanitas aut diuinitas 5 pars dici poffunt , ciim
fint integr= nature. Vide D Auguftinum lib:;
contra Maximinum cap. 10. wbi docet divinita-
tem nion cffe partem Chrifti: & humanitatem non
accefsifle diutnitati, tamquam partem parti,

Obijeitur Secundd, In omni compofitione s,
componentia {e vicifsim perficiunty quiain com-
pofito habent fuum complementum': atqui Vi
bum non perficitur : ergo ¢ius vnio noneft coms
pofitio.

Refpondeo; Quando componentia naturd fud Negue al,
funt deftinata ad componendum ‘quid tertium, gerfdions
tunc perficiuntur. At Verbum divinum inhoe »riujssr
myfterio non naturaliter, nec vefe perficcre, 7707
vnitur humanitati; fed vt perficeret naturam bz
man4, Vnde in hac compofitione hoc etid eft fin-
gulare, vt compofitum , {cilicer Chriftus, nondic
perfectius intenfiu altero componentiuny, feill-
cct Verbo': q}uia Verbum: fecunddim fe ; continer
excellentifsime totam nature humane perfectio-
néity. Sicut Deus & mundus fimul; - non cft quid
perfetivs quam Deus feorfim ; - nifi extenfiué
tantum. :

Obijcitur Teftio, Effe compofiti , exurgité :
componentibus ;- atqui effe Chrithiy ciim fit eter Efi? Chrie
num , non refilear ex illis: ergo Chiiflus ton e f, i ef
compofius. perfona

Refpondeo; Etiamfieffe Chrifti, viteft Ver- "’:‘f';.‘i_f“;
bum Del & perfuna diuina, non pendeat & com- “,:,I, ot
ponéntibus ; tamen effe eius, ve eft perfona buma-

49

‘na, & homo, pendet ab humand naturds =

Obijcitur Quartd, Omoe compofitum, efffia o,
componentia fimulfumpta = ve, homo ot andim
& corpus coniunéta : atqui Chriftusnen cft diti-
nitaé & humanitas coniundcta : CIEo NOR CORPO~
nitiirex illis. . !

Refpondeo: Quida abfolité concedunt Chii- Cf"j’_f”
s : 2 e s eff diviis
flum’ e humanam & divinam naturam voita) :;J éu;f,,.

Ite Greg. Arvimi in 1. diftin. 28, quaft. 23018, .0
Probaturex D. Auguﬁ. traét. 78. in Foan. Siet coninnits
Vs eflsinquit, honto aninira vatioralis € caro, Sic vis vt 44AR
eff Chriftus, Dens ¢ homo, ac per bac, Chrifiuseft **"""
Deits , animia vationalss, & caro, Similiter in En-
chiridio cap. 38, Car impofibile videatur ve Verbium,

caro,; & anima v 1 8 s v s Chutffus, vius Der boimi-

nifgye i filist Damalcen, 1.3. defide cap.19.DPre

nariva, Vans Chvifeds s & vaas Clviftus 5 duenatgre.

Idem exprefse dicunt : D, Leo Epitt. 11. qua cft
ad‘lulianunr. Et D; Bernard.lib.s de comﬁ‘d eLat.

‘ad Bugenium pauld pof¥ mediom . Ratio et

quianihil eft ahiud perfona’, quam natura & fub-
fitentia 107 :

Thomifty tamen: reijeiunt:hanc locutionem
tamquam hereticam. Primé , - quia in’ Concil.
Conflanticnfi - $effl 15, damnatuy ille articnlus
loannis Hus , ordine quartus : D viatra di-ﬂiﬁé‘

e

3
N!Ziﬂ’“‘ i
Thomifla




‘Quzlt.2; Demodo vnionis Verbi Incarnats. Att.s. 6. 31

1450 bumanitas 5 funt yuns Chyiflus. Secundd, quia
inde fequuntur propofitiones hzretice; nempe,
diuinitatem , efle diuinitatem & humanitatem fi-
mul fumpta, fi ita colligas. Chriftuseft diuini-
tas & humanitas; atqui Chrifhis eft divinitas :
ergo diuinitas oft diuinitas & humanitas.

Refellaie Sed facilé refponc_lerx poteft, Concilium Con-

aur, ftantienfe damnare illam propofitionem in fenfu
auétoris, qui erat fenfus divifus,,” vedocer Tho-
mas Waldenfis lib, 1. ‘do@rinalis fidei antique
cap. 42 . Argumentum verd eft Sophifticum':
patetin fimili : Chriftus eft mortuus, Chriftus eft
dininitas: ergo diuinitas eft mortua, Trem Chri-
ftus ‘eft compofitus ex divinitate & humanitate,
Chriftus éft diuinitas : ergo dininitas eft compo-
fitaex diuinitate 8 humanitate, © Variatur enim
appellatio. :

Reefpondeo ergo Primd, hanc propofitioné ef-
{ehereticam: Chriftus eft humaniras, quia confun-
dit naturas ; nec in fenfuformali nec identico po-
teft admitti, Secundo,hxc eft vera, Chrifins eff di-
uinitas , quia eft identica, vt patet ex tractata de

Explicasnr Trinitate, Tertio Chriftus, eft dintnitas & humani-
??f’“"‘f, 87 g5 cominnéting, et vera identice; quatenus Chriftus
formeliter 4ecipitur pro fuppofito, non fimplici, fed vtin-
cludit naturam humanam ; non tamen omning
proprié feu formaliter. Sicut nec ifta : Verbum, est
diuinitas & bumanitas fimul = hec b enim multd
mintis propria. Shiely

Quare ad Argumentim R efpondco,compofi-
tum efle fua_componentia fimulfumpta, non in
fenfu omnino proprio & formali, fed identico,
Compofitum enim nihil includit, nifi 1pfa comn-
ponentia coniunéta :& ipfa componentia contun-
éta, nihilincludunt nifiquod includitur in com-

pofito.
ARTICVENS V.

Virum in Chrifto fuerit faita
aligua vnio anime &5
carparis £

$4 R Efpondetur affirmatiug 5 feilicet Chriftum
aflumpfifle, humanam naturam, compofitam
ex anima & corpore coniunétis. Eft fide tenen-
dum, & exprafs¢ definitur in Concil. Ephefino
pPrimo, can. 13. Now enn dicimus , induit, guod De:
natura, conney( velimnutata, fatta [it caro; nec quod
in totum home , qut eﬂ' £x anima ¢ corpove, transfor-
mata fit 5 fed magis quod carnem. annatans s ¥ a-
vionali fibi copularits Verbumgue [ubflantialicer,ineffa-
bilieer , & incomprehenf:bilier factum fit bomo, Lt
in Synodo 4. a&. s. vbi definitur Chriftuscfle
perfcctus in humanitate & diuinitate, verus Deus
& homo, exanimi rationali- & corpore. Etin
Synodo Quinté, actione quartd cap. 4. Qu won
confitentnr, fiout Sandli Patres docuersint, yriunen Dei
Verby ad carnem apimay.tin animi-vatiopalt &, intelle-
Euali, fecondirm compofiioneanyid eft, [ecundsim [ubfi-
Sienciam fullain ,' & proprevea vnam ets [ubfiffentiom
effe , anathemafint. Bt inSynodo Sexta, Atione
11, in Epitk Sophroniy: Swml, inquit, caro, firul
Det Verbe caro, animata, rationalis. Qua Epiftola ap-
probatur i toto Concilio Actione 13.
55 Vede errat Magifter cum in 37. dift.6, art, 6.

a : ; ’

refert contrariam {entétiam vt probabilem, tam- aagifter
guam probabile fit Chriftum aflumfilfe carnem & rafeditar.
animam, fed 06 voita inter fe immediaté,ficut in
nobis, fed tantliim ynita ctim Verbo. Nequere-

& quidam illi excufat, quod eius rempore con-

trarium non fuerit adhuc manifefté c'ic!?nimm,&c

hoc damnatum ; fed primimab Alexandro rri.
Capitulo Cim Chrifius , titulo de harericis. Con-

ftat enim in Concilijs citatis exprefscé eflc damna-
tum : imo femper fuit hereticum, Nam inde cla- "‘fmq"m
1¢ fequitur Chriftum non efle, verum hominem: Sg:;{:':zr”
Nam de hominis ratione eft, vt conflet ex anima gupys

& corpore vnitis, per modum materie & formae. hemo,
Deinde fequitur illum non potuiffe concipi, mo-
ri,refurgere: Nam coceptio hominis ﬁ{{PLI‘ VRIO-

nem anima& cum corpore , & mors per {cparatio-

nem anime & corpore , Refurrectio per reunitio-

nem anime cum corpore. Nam 4 Verbo,nec ani-

manee corpus vmqua reliéum fuit: quare mors

non potclt intelligi per {eparationem amim-d

Verbo, nee relurrectio per contnnétionem anime

cum Verbo, fed cum carne dumraxat,

Dices ; ex animi & carne inter fe vnitis; con- 56
tituitur perfona humana : ergofiin Chrifto fuic
hac vnio,etia fuit in ipfo ymf?)nn humana diftin=
&aa Verbo,

Refpondeo; ex animd & corpore vaitis, perfe o,
primo tantam  refultar humana natura; perfona 77 4rima
autem tantiimodo (ecundario, & ex confequenti, e corpore
finimirum illa narurafibi relinquatur : atqui in wairis con-
Chrifto non relinquitur f1bi, fedita Verboad- ﬁ::};;:r
flringitur, vt cius propria perfonalitas prevcnia- §ymaus,
tura perfonalitate Verbissta vt ex narurd huma-
na & perfonalitate Verbi,exiftat humanaperfona,
non diftinéta a Verbo.

ARTECVLV.S -V

Vitrim bumana natura fue-
vit vnita Verbo acciden-
taliter?

R Efpondetur ; humana natura nen acciden-
taliter , fed fubftantialiter Verbo voita eft.
Eft fidei; definita in Synodo 111. ‘Generali,can,
2. Si quis o confitetur cavitt fecundum [wbfantiam,
it Dei Patris Verbuin, anathema ﬁx. Can. 1 3-
Dicimits quod Verbum carnem. aniiatan apim.g ratio-
nali 5 [ibi copulayies & fubfantialiter s & ineffa-
beliter 5 ¢ incomprehenfibiliver fuctus fit homo, Bt in
cpiftold Synodica Concilij Alexandrini ad Ne-
ftorinm , {zpiffime dicitur Dewms carni virtuin id-
xta [ubfiffentiam , & hypofiatieis. Et luculentiffi-
mé in Vi Synodo att.qucan.4. & 5. Vbinon fo-
lim definitur. Verbum vnitum carni fubftantia-
lizer & {ecundtim fubftantiam ; fed etiam exclu-
duntur omnes modi vaienis accidentalis. Da-
mafcenus lib.z. de fide cap. 3. Effentialem dicinms
virionem 5 now quod ex. dyabus naturis vie compofita
perfisiatur 3 fed quia , dusynite funt vere inynain by~
poftafin filij Dei,

Sequitur ctia hec veritas aperte exdiGisart. . .
2.& 3.Et rafio cft. Primo, Quia Verbum ita vni- L
A . 3 % x ad buma-
tum eft humanitati, vt ex his duobus extiterit pirarem
fubffantia compofita , vere & proprié voa : nam off fulffans
Verbfi effe¢tum eft fubftantiale complementum %%
= Ceiiij cilise

[




§8

o
Vrt) tri=
pliciter
a:r.fpuur.

32 Quzft.z. Dewodo vnionis Verbi Incarnati. Att.7, Dub.1i

bl

eius . Quare hec vnio nod eft dicenda accidenta-
lis, vt vult Durandus, fed fubftantialis; quia
{ubftantiale complementum , non cit accidens
Secundd , quia Verbum wnitum eft humanitati
immediate I?nc vllo accidente medio : ergonor
accidentaliter , fed fubftantialiter.

Dices ; humana natura cft oninind extfa fa-
tionem Verbi: ergoaccidentaliter cf aduenit.

Refpondeo Negando confequentiam, prefer-
tim fi phyficé loquamur: nam anima, & omnis
forma {ubftantialis, eft cxtra rationem corporis
{en materiz; & ramicn non aduenit ¢i accidenta=
liter, fed fubftantiali vnione. Simili modo adue-
nitalimentum corpori ; pars aqua, alteri aque ;
& fimilia. Reliqua vide apud D. Thomam,

ARTICVLVS VIL

Utrum wnio Dininz €5 humana
naturait ‘r[iqmd creatum ¢

R Efpondetur ; vnio ipla cft aliquid creatum
reipla exiftens increaturd ; in Deo aitem
tantumuiodd fecundim confiderationem ra~
tionis.

Probatur Primo, quia quidquid incipit effe in
tempore ; eftaliquid creatum: atqui hazc vnio
czpit cffe intempore : crgo eft aliquid creatutu.

Secundd, quia hac vnioelt rcllazio  id eft,
modus relariuus J inter naturam dininam & hu-
manam , vt conueniunt in vod pecfond  Verbi :
atqui m?nis relatio inter Deum & creaturam, in
creatura quidem realis eft 5 in Deo vero tantum-
modo fictione rationis.

Notandum Primd,In Refponfione ad 3. Quid
aliquid dicatur cveatum 5 hoc magis vefpicit -effe ipfins,
quain rationem, Senfus videturefle ; {i alicuius rei
effe ceperit in tempore .in aliqud naturd creats .
1d cenfetur abfoluté creatum , quamuis in fu4 ta.
tione includat aliquid increatum? quare vnio
humanitatis clim perfond divini, cft quid crea-
tum ; quia hec voio cepitin temporein naturd
ereata, vtdiciturin refponfione ad fecundum,
quamuis ratio huius viuonis includat perfonam

Verbi:

Notandii Secundd, Vnionem tripliciter accipi.

Primd, Proaétione qua aliqua vniunear, que
potits dicitur vnitio. -Sic generatio hominis, &

refufcitatio . eft vnitio anime. cum corpore, Et
hec vuitio, eft communis toti Trinidti, vedo-
cct Do Avguftin. in Enchiridio’ cap. 38. & Ful-
gentius de fide ad Petrum cap. 9. Conc. Toleran,
fextum, & Vn ccimum,virobique c. 1. Ratjo eft,
quia eit operatio tendens in creaturd.fiue eft ope-
ratio ad extra: arquiomnistalisactio cft com-
munis toti Trinitati = ergo &c. Sola tamen per-
fona Filyj terminac humanam naturam ; quia effe
terminum, nullam proprié caufalitatem infinuac.

Secundo , Sumitur, pro vnione pafsiua , qua
per illam aétionem fit, 3 quaresdicuntur vaite.

Tertio, Pro relatione refultante inter res iam

vOILase v

DVBIVM K

Vit preterquam , quod per bane ailionem
Wit 1 ibaalar Rumand gature Jubfi-

flentia Verbi, ¢ prater velasionems vefultan-

tem inter illa; producatur etiam aligajd
ereatum in humanitate, quo ipfa formaliter
(it wmita Verbo?

S Vnt tres fententie hac dere; quas recenfer €a
Gabrielin 3. dift. 1. quaett. 1, art. 1. Tres fun.

Primaclt, per ationem vnitiuam nihil pro- tentie,
duci creatum in humana naturd, quo ipfa forma- i
liter Verbo vniatur ; fed foltim produci hoc fiips n“f/::’”"
pofitum humanum , conftans ex creato & increa-  *
to; fcilicet ex naturd humana & Verbo. lia
Greg. Arimin, in 1. dift. 28. quelt. 2.ad 17, &

18, hanc fusé refutat Gabriel ;- & benc. %

Secunda eft, produci in humanitate quandam
qualitatem fupernaturalem, qud formalicer Ver- 2« 6%
bo yniatur. Sicut enim elt quedam qualitas,fci-
licet gratia, vel caritas,qua eota Trinitas incipit
anime vniri 3 ita etiam cfe aliam quandam qua-
litatem , qui humana natura immediate vniatur
perfona Verbi, Ita Gabriclloco citato, & fufits
in 1, dift, 30, quait. 4. :

Tertia oft, foltim quandam relationem pro- 515w,
duci in humanitate; 3 qua dicitur vnita Verbo,

Ita Scotus dift, 1. quaft, 1. & Durand. dift, .
qualt. 2.in 3. fent. & D. Thomas hoeloco, &
infrd quefi. 16, art, 1, ad 4. Que fententia, fi
intelligatur de telatione propric didd & predi-
camentali, omnin© falfa cft, ne dicam erronea, Si
vero - intelligatur de modo quodam relatiuo
tranfcendentali, . ficut atéores illi indubié intel-
Ligunt , vepatet ex Durando & Gabriele, &ex
fundamenti; Scoti; ficeft vera, & pro cd

‘Dico Primd, Per hanc ationem vnitivam, 67
productum eft in humanitate Chrifti aliquid Vf'“ ‘f
creatum, ab illa aliquo modo diftinétum ; quo in £ /1%
illa permanente,, neceflarid illa manet hypoftati- bumanits.
cé vnita Verbo.  Eft communior fententia DD, re diflin-
Durandi,Scoti,Guiliclmi Occami, Bonauentura #47:
in 3, dift. 1. vel 50 Dy Thome hic

Probatur Primo, Quia impofsibile eft, vt duo
quz fecundum fe non fiint vafta, incipiant efle
vnita, nifi fiat aliqua mutatio in altero corum,
idque per aliquam actionem pofitiuam: atqui
attio pofitiva neceffario facit aliquid pofitiuum
inre.

Confirmatur, Quia ctismfi humanitas confi-
deretur abliraca i perrié perfonalitate, ng ideo
neceflario intelligicdr “vnita Veibo: ergo debet
interuenire actio pofitina, per fe primé tendens
ad hanc vnionent'; & confequenter aliquid pofi-
tiuum in humanitate relinquet.

Refpondet Gregorius Arimin.allat inflantid.
Primo, Quiaalbedo poteft incipere inharere, &
definere inharere fubieo, fing wlld mutatione
factiin altero corum, Sccundd,Luncn candele
potelt incipere dependerc a folo Deo, fincvlla
mutatione luiminis. Denique, poteft quis incipe-
re effe gratus Deo,qui ante non erat, fine vilafui
miitatione. i ;

Refpondeo; Primum exemplum non effe ye- Refelsith
rum : Nam quando albedo incipit inharere, &
ipfa, & fubic€tum muratur: ipfa énim fuum modé
naturalé acquirit; quem pori modo perdit quan~
dodefinitinhzrere, etiamfi ipfa falua maneat.
Similiterfecundim falfum eft, quia lumen in co
cafu accipiet nouam dependentiam , ac proinde
sounn effendi modum. Tertium cxemplum, non

elt ad

Obiedlio
A riminens
fi5a




>

eft.ad rem:quia effe gratum, in eoeafu,folim erit
quid, morale, nihil reale ponens in homine, Sicut
efle gratum Principi,
Probatur Secundd , I1la aftio vnitina nihil fa-
cit circa Verbum, ctim ipfum non fit capax vllius
aflionis illatz : ergo facit aliquid circa naturam
umanam. Atqui hoc non eft increatum, quiain-
creatum non fit; nee potelt effe terminus, actio-
nis create : ergofacit aliquid creatum , ratione
,Guius; humana natura manet copulata peifonz

Verbi,

62 Dico Secundo, Idquod propri¢ producitur
S{n{m_l;{l per hanc altioné vnitiuam in humanitate Chui-
(;;:m ¥ {H,quo ipfa formaliter Verbo vniatur,non eftali-
nio hee  qua fupernaturalis qualitas , fen habitus ; neque

Jfirbatires  aliqua relatio propric dicta, & accidentalis.

Juperantu-  Drior Pars eff contra Gabriclem.
;‘:}fg‘&‘.‘ ur. - Probatur Primd, Synodus V. can. 4. damnat

eos qui dicunt hanc vnionem cffe fattam per gra-
tiam, Probatur Secundo, Quia hacqualitas; vel
erit fol@ difpofitio requifitain humanitate; Sicut
in materid requiritur difpofitio ad formam: &
hoc non facit ad rem ; quia talis difpofitio non cft
formalis vnio. Vel hecqualitas, eft ipla formalis
vnio humane nature cii Verbo, vt exprefse dicit
Gabriel;ac proinde hec vnio eft omnind acciden-
taria. Tertio, Vnio naturg cum fubfiftentid proprii
no fit per aliguod accidens; fimiliter aec vnio ani-
& CUm COrpOre ; “MEC Ynio partiim integralium
interfe: ergo necifta. Quartd, Quia fieri nequir;
vt qualitas creataexcludat formaliter propriam
fubfiftentiam natura cui ineft, ctim porjus illam
{upponat, vt fuftentetur. Quinto,, Quia impofli-
bile eft vt qualitas aliqua vniat humanam natu-
ram hypoftaticé Verbo divinoy tum, ?_u-ia vnio
hypoftatica conflituit fubftantid per fe fubfiften-
tem ; hoc autem non poteft facere accidens:tum,
quia nulla eft qualitas in nacurd vnitd,  que non
poflit in ¢ conferuari poft feparationem. Sexto
& poftremo, Quia nulla ¢ft ratio, cuihac qualitas
magis vniret humanitatem Verbo , quam Patri
& Spiritui fanfto, ciim ab omnibus.2qud proce-
dat, - Nec obftat quod deturqualitas que vniat
animam roti Trinitati,{cilicet gratia vel charitas:
tum, quia non vniteam {ubftantialiter; non crim
anima per cam fit Deus : tum , quia Trinitas per
gratiam no incipit efle nouo, modo vnita anima,
nili obieftiug, ficut amatumamantiy & moraliter,
ficut res poflella poflidenti intra ipfit exiftens, qua
poflidens interius fruitur. ; :
€ Alterapars Probatur., Primd , Quia Synodus
Vaio hee V. €an. 4, dammat hanc vnionem; efle factam per:
uoneff Re- relationem. Sccundo, Capitulo CaneChriffus. tir.
i‘::;’;;j:“‘ de hareticis, definitur teyminant huius actionis éffe
U quid fubftantiale ;& ideb Chriftum effe aliguid , id efty
fubftantiam. 5 nop antens wd aliquid = ergo formalis
terminus non eftrelatio accidentaria; alioquin

Chriftus potitis eflet ad aliquid, quim aliquid.

Tertid 5 Relatiofequitur vnionem ; nam ad re-
lationem non eft perfc a&iotergo fupponit vnio=
nem; ac proindeipfanon eft primum vinculum

humane nature cum Verbo: Imé nec vllo modo
eft vincalum ; nam {olim: quafi per accidensre-
fultat ex vaione.
Dico Tertié ; Id quod Primo fit per hanca-:
Eft modus Ctionem vnitivam, non eft aliudqud modusqui-
fubftaniia. dam ipfius humanz nature’, modaliter tantiim
is, SN s i = ; >

v abilli diftinétus ; qui dici poreft-incxiftentia hu-

Quzft. 2. De modo wrionis Verbi Incarnati. Art.7. Dubir. 33

mafitatisin Vi erbo: qui non eft accidens, fed fisb- 4, 4.ue
flantialismodus. Hzceft veré fententia Scoti, guaffion?
Durandi, Occami, D. Thomz=, & aliorum. fitsi ¢ lo-

Et Probatur Primd, Quia anima cim in refur- ;:ii:; f“
reftione vmictur corpori ; neque mediante quali- 75, i
tate , aut relatione ynictur; {ed foltim mediante Perfoit.
quodam modo fubftantiali, qui eft inexiftentia, Dt#inis
informatio, viificatio &c : fecunduim quem di- “£<%*
citur informare & viuificare corpus : ergofimi-
liter dii humanitas vaitur Verbo, nihil requiritur
nifi modus quidam fubftantialis inexiftentiz , fe-
cundtim quem dicitur inefle, inferi Verbo : ergo
hic modus fit per aétionem ipfam vnitinam,

Secundd , Exiftentia humanitatis Chrifti fibi

reliéta , naturaliter terminanda & modificanda
erat modo quodam fubftantiali, . qui eft fubfiften-
tia, quo ipfa priuata fuit per hanc vnionem: ergo
cong:cma eft alium modum  repugnantem fubfi-
ftentiz creat® :, arqui nihil almd repugnat’illi
fubfiftentiz , ‘quim inexiftentia : ergo confecuta
eft hunc modum, " qui cftinexiftentia in Verbo.
Sicut accidentia dum feparantur a fubie@o,  pri-
wantur modo exiftendi quem habebantin fubie-
¢to; & acquirunt alium huic repugnantem , fiue
pofitiuum five privatinum.

Tertio.,, Vieré, proprié; & realitet; humana
natura eft in Verbos ergo hoc iplum; effein Verbo,
eft aliquid in humanitate ipfa : atqui non eftipfa
{olahumanai natura; quia qhidquid illa fola eft,
poteftintelligi abfqueillo, effe in Verbo, ion enim
ipfa fecundiim fe neceffario eft in Verbo : neque
ctiam eftiplum Verbum,, quia hoc non ineft ipfi
humanitati; necipfabumianitas per ipfum Verbi
porteft dici formaliter effe in Verbo; ficut effein
corpore, noneftipfum corpus, fed afetio cius

uod eltincorpore : ergo cife in Verbo, eft mo-
f:lus uidam ipgus humanitatis:

Obijcitur Primo, Verbum terminare & fu- 65
flentare, non eft aliquid in Verbo divino: ‘ergo Obiedtio-
neque humanitatem eflé in Verbo:, ponit aliquid nes foliun-
in humanitate. 4t

Refpondeo Negando Confequentiam ¢ Ided
enim terminare & fuftentare non ponit aliquid
in Verbo , quia vnio non eftfa&ta per a&tionem
circa ipfum Verbum,fed circa humanitaté, Vnde
Verbum terminare nihil eftaliud , nifii-simé &
{ubftantialiter cffe humanitati coniunGnm: quod:
cx ¢o habet, quod humananatura tali modo illi
fitadftriGta, atque adeo 1lli infita : inde enim ori-
turilla denominatio in Verbo.

Obijeitur Secundd : Hic moduselt quid crea~ - 44
tum & imperfetum : ergo gratia ynionis, que efe
fumma perfeétio, non poteft in eo confiltere,

Refpond: Etliille modusin fe fitaliquid crea-
tum, tamen eft ingens perfeétio ;s quia eft intima
coniuntio humanitatis cunl’ Vierbo : imd ratio- Perfedtio
ne termini quem hic modus intrinfecd includic, © #/27*-

-k = = s i p : tas busuz

eft perfectioinfinita: Naminful ratione/inclu- e
dit fuppofitum divinum infinite perfectionis: eft
enim veluti inhzfio, infitio, inexiftentiain Ver-
bo; acproinde cinfdem quodammodo ordinis
cuius ipiEu.m Verbum, magifue fupernaturalis
quim yllaqualitas creata. Vnde inuoluit contra-
dictionem, ¥t humanitas it affcéta hoc modo, &
tamen nof intimé {it vaita Verbo s Sicutimpli-
cat aceidens affeCtum eflé modo inhzrentiz, non
tamen inherere fubicfto. Quare {icue vnio ani-
ma'cum ¢orporey facit-corpus vattm cum anima,
ita vt




34 Quatt.z. Demodo unionis Verbi Incarnati. Art.7.3.9,

ita vt impofsibile fit fimul effe non viumsitd hec
wnio facit hominem Deum, fic vt cd permanen-
te, impofsibile fic efle non Deum, Etfi enim hee
vnio non fit caufla formalis per quam homo eft
Deus; tameneft intima caufe formalis applica-
tio. Neque eft fimile deilld qualicate Gagl'ic]js,
?uia illaeftaccidens ; hicvero modusclt quid
ubftantiale,

DVBIVM IL

An, id qued conflat hac Vnione , [it creatums
quid, anincreatum?

67 R Efpondeo, illud compofitum propri¢ nec
2 partim creatum ‘eﬂ‘e_ > hec increatums; fed partim
erestum, Creatum, partim increatum. Sicut compofitum
poriim - ex carne & Spiritu, nec eft caro nec Spiritus ab-
sreaium.  foluse 3 fed partim caro, partim Spiricus. Eft
Creatum, ratione nature humane , & ipfius voio-
nis: Inereatuns , ratione perfone dininz. Poteft
: tamen dici greatum, qua compofitum ; quiaipfa
wvnio creata cft. Item poteft dici fuitum in cempore,
Nam hoc compofitumn non femper fuit. Quia ta-
men non eft totum ex nihilo , ided non proprié
diceretur creatum : Nam creatum eft, quod te-

tum eft ex nihilo.

ARTICVLVS VIIL

Virum Unio Verbilncarnati,
idem [it quod A(Jumptio?

&8 Efpondetur; Vnio differt ab Affumptione tri-
Voio ¢» pliciter. Primo, Quia vaio eft relatio, id eft,
< ffumprie modus relatiuus : Aflumptio autem , -eft actio.
“:{‘.:' {74 Secundo, Vnio fignificatur vt in fadto effe ; Nam
LNy vnione , dicitur vnitum , non vniens , (&gd

intellige de vnione, vteft nomen; non de yni-
tione : Affumprio autem fignificatur vt in fieri;
nam ab ed dicitur quis aflumens. Tertio, Vnio
non includit determinaté terminum ad quem, vel
i quo eft vnio : Affumptio verd virumque ter-
minum includit.

Notandum. Si vnio accipiatur prorelatione
Zxpliea-  relurgenteinter vnita, manifeftum cft quomodo
#ar, differat ab Affumptione: Nam Affumptio non cft
relatio, fed aétio per quam relatio vnionis con-
{urgit. Si tamen vnio accipiatur pro vaitione, fic
non differt re abaflumptione ; fed cadem a&io eit
Vnio & Affumptio : Nam habent cundem ter-
minum totalem, quiper illam aGionem exiftit,
anempe Chriftum hominem & Deum : & forma-
lem , feilicer inexiftentiam humanitatisin Ver-
bo. Soliim differunt quod Vnio fignificet illam
aétionem fimpliciter, nihil connotando; Aflum-
ptio autem connotat ¢andem perfonam effé prin-
cipium illius attionis. Vnde duplicem infinuat
habitudinem,pringipij & termini: Affumere enim

eft aliud ad fe fumere, :
Hinc fit Primo, Ve Pater & Spiritus fanétus
€9 rete dicantur vnientes humanam naturam » non
tamen affumentes, quia etfi fint principidl affum-
ptionis, non tamen funt terminus, Verbum verd
reété dicitur vniens & aflumens. Secundo fit, vt
Verbum dicatur vnitum & non affumptum. Vni-
tioenim noninuoluit vAUM eXiremum potils

quimaliud, &ided denominat virumque ex-
tremum: Verbumenim vnit eipfum humanz'¥e+bum f
naturz,vnde igfum dicitur voitum; & humanam v»itsm,
naturam vhit fibi,vnde ipfa dicitur vnita Verbo, ;i:;ﬁm
Aflumptio autem inuoluit alterum extremum,”
fcilicet rem affumendam , tamquam diftin@&um :
Nam denotat refpectum agentisad aliquid diftin-
&um, cumreflexione ad feipfum, tamquam ad
terminum. Vnde Verbum non affumit fe,fed na-
turam humanam affumit, id eft, ad fe fumit, Ac-
cedit , quod vnio generatim denotet actionem,
vel coniunétionem duorum,quomodocumque ca
fiat : Affumptio verd, explicet ctiam ipfum mo-
dum vnionis ; nempe id quod affumitur, ita vni-
ri alteri, vt,ab eo{uftentetur. :

Petes , Quomodovnio & Affumptio differunt 2
ab Incarnatione 2 Vi diffe.

Refpondeo ; Clim Incarnatio fignificet adtio- rant inio
nem, non differtab vnitione, nifi quod [pecificer &, A0%7-
rem, ad quam fa&a eft vnio; vt notar Damafte-Laypr
nus lib. 3. de fide cap. 11. Incarpatio enim eft vnio se.
cum carne ; vade Verbum dicitur incarnatum, id
eft, carni vnitum,non autem humana natura :ter-
minum verd naturz aflumpte non denotat, ficut
affumptio. Vnde Pateretiam incarnauit Verbii.
Eadem eft ratio humanationis. Vide D, Thomam
ad 3.& Damafcenum fupra.

ARTICVLEVS IX,

Virum wnio duarssm naturaram
in Chriflo (it maxima vnionum ¢

R]prondcrur duabus Conclufionibus.Prima, 71
Vnio ex parte perfone , in qua duz nature
copulantur, et maxima vnionum. Sccunda, Ex
parte rerum qua vniuntur, non et maxima,
DVBIVM IIIL

Virim hac vnio (it maxima vincalo, fine in
ratione Vinculi ¢

-~
P

N Otandum eft, Duplicem hic confiderari
‘Vnionem:Prima eft, duarum rerum imme-
diaté inter {e; vt Verbi cum natura humana. Se~
cunda, duarum rerumin aliquo tertio; vt na-
ture diuine & humanz in eodem fuppofito.
Durandus in 3, difput,5. quait.3. cenfer vnio- Nizsf 4
nem fubfiftentiz Verbi cum natura humana, non P#2%
effe maximam vinculo inter vniones creatas. Sed
contrarium tenendum eft. Proque
Dico Primd, Vnio perfonz Verbi cum natura & ffrma-
humana eft major vinculo,quam fic vilaalia inter 7%
res creatas realiter diftinétas, Lta D.Thomashic g s/ um
& in 3. dift.s. queft. 1.are. 3. Scotus & Bonauen- hsmani-
turadift.6. & alij. gaie
Probatur Primé , Teftimonio D. Augufiini
quod hic adfert D, Thom.& cx D.Bernardo lib.
5: de Confider. ad Eugenium : Arcem rener ynitas
Trinttatis, i quatres Perfona (unt vna fubftantia. Se-
cundo loco illa pracellir, in qua e diuerfo tres (ubfiantia
Junt vra in Chrifto perfona. Loquitur autem de ra-
tione conianéionis feu vinculi, qua hzc vaio cc-
teris antecellit ; non autem de dignitate vaionis,
vtvult Durandus, Patet ex Bernardi ratione :rés
[ubitantia (unt vna perfons.
Proba-

<y e




—

Qu. 2. De niodo wnionis Verbi Incarnati. Art.g9. D.2. Ao, 35

Probatur Secundd ; Quia hzcvanio  videtur

" maior quim vnio cuiufuis nature cumforma ;

73

A
tur fimilia
Ter de
Unione na=
Ture dinia
13 hu-
Mana,

qua tamen videtur cffe fumma: t quia hzc vnio
cltindiflolubilior ; nam eft omnino fupernatura-
lis, & infinitd virtute effecta: vande magis firma
quam vnio materiz & forme Celi. Vade etiam
in triduo mortis hec inuiolata perftitic. Tum,
quia hzc eft magis intima,clim Verbi fubfiftentia
intimé penetret non folum carnis, fed etiam ani-
ma fubltantiam, eius cxiftentiam immediate ter-
minans, .

Probatur Tertié , Quia materia & forma ad-
ferunt fuas partiales fubfiftentias , ex qua vaain-
tegra componitur : hic autent vnica indiuifibilis
& [implicifsima fubfiltentia naturz vnitur. Quo
ctiam fir, vt per hanc, Verbum fiat propri¢ ho-
mo ; per illam autem , nec caro fiat anima, nec
anima caro. Ita D. Augult, i1 de Trinit.c.1.

Probatur-Quartd, Quia hee vnio eft compo-
fitio naturz cum fubfiftentia, que Angelice ﬁF Z
plicitati non repugnat; cumqua tamen non con-
fiftit vnio forme cum materia : ergo eft maior,

Dices Primd, Maior eft vnio inter naturam &
perfonam  creatam , quam inter naturam huma-
nam & perfonam Verbi; quia hac realiter diftin-
guuntur, non illa, Refpondeo ; Nos hic loqui de
vhione rerum realiter diftinétarum. Addo tamé,
hanc vnionem effe magis indiffolubilem’; quim
fit vnio natura & perfone create.

Dices Secundo: Vnio animz cum corpore
videtur maior, quam elt vnio in natura &in per-
{fona : hze autemvnio humanitatis & Verbi eft
tantim in perfona. Deinde inter illaeft maior
proportio vt in vnum confpirent quam inter
Verbum & carnem. Refpondeo ;hincad fummi
fequi inter animam & corpus effe plures modos
vnlonis, & maiorem ynionem exten{iué; nonta-
men intenfiué; id eft, non ar@iorem & magis in-
timam, Proportio quidé naturalis iuuat ad ynio-
nem maiorem naturalem, non tamen eft necefla-
ria ad maiorem vnionem {upernaturaleni.

Dico Secundd : - Etiam vnio humanitatis cum
natura diuina in perfana Verbi , eft maxima om-
nium vnionum, qua poflunt efle inter res creatas
diftin&tas, vnitas in vnotertio. Ita D. Thomas
hoc loco,quod 1pfe probat;quia id in quo vniun-
tur ifke duz naturz, eft maximé voum & {im-
plex : ergo hegvnio eft maxima.

Dices ; eodem modo probaretur vnioné duo-
rum hominum juftorum in Deo cfle maximam ;
quia id in quo vniuntur, eft maxime vouny, {cili-
cet Deus, cum quo fiunt vnus Spiritus. Refpon-
deo; noncitfatisveid, in quo aliqua vniuntur,
it maximeé vnum & fimplex; fed ctiam vr ei ma-
ximé & perfeifsimé vniantur, lufti autem non
vniuntur Deo perfe@ifsime , fed tantum inter-
uenty alicuius accidentis , {cilicet charitatis. At
natura diuina & humana yniuntur Verbo {ub-
fantialiter; & ficexco quod perfona Verbi fic
maximédimplex, & huicdu® naturz vniantur
perfectifsime ; fequitur optimé illarum natura-
rum ynionem maximam effe.

DVBIVM. 1L

Virim bac Vaioetiam fis maxima dignitate?

R Efpondeo;: Vnio Incarnationis non foltim
paculo, fed etiam dignitate & cxcellentid

eft Cmnium maxima: id cft, per eamconfertvr
_maximum donum & Dei beneficium creature.
Docet hoc D. Thomas infrd q, 4, a.1. ad 2. Al-
bertus & Bonauent. in 3.d.z,

Probatur, Prim6 ex Auguftine lib: de prade- Marima
ftinatione SanGtorum cap.15. Vi docer Chriff 4ignitas

Dominum effe pi’a:dariigaimum lamen pradelti-

precedentibus meriris, predefiinata eff marure by-
mane o tanta & tan celfs & (imnia fubyedtio , ve guo
artolieretar alrisis, sion haberer, Lt Tractatu 2, in
Toannem explicans illud : Verbim Caro futum ait,
hoceffe maiorem gratiom, gram bomnines fieri filivs Dei,
Similia habet Iib. 3. de Trinitate cap.g.
Probatur Secundd Ratione. 1. Quia per hane

Unlenis

o o . Pypofiaci
nationis 8 gratie , Guatenus gratis, id eft, nulkis ,2°

Probatuy

vnionem communicatur. huranz nature fum- quiHor
mum bonum, & fummo modo; id efharéifSime, Rationin
intimé, {ubftantialiter : ergo oft excelientifiima ¢+

beneficium,Secunda Ratie,Quia hec vnio eft ex~
ccllentior,quim ea, que efl per vifionem beatifi-
cam ;. ergoquauis alia qug fir per gratiam, An-
tecedens patet, quia plus eft effe filium Dei natu-

ralem, quam adoprivum; eflc Deum;quim videre

Deum. Tertia. Quia omnes alig cxcellentiy erea-
te & {opernaturales habent quandam naturalem
confunctionem cum vnione hypoftatics, & in illa
velutiin radice continentur. Quarra, Quia maior
honor debetur nature humang ratione Huivs do-
ni, quam ratione cuinfuis altcrins doni ; debetur
enim illi cultus latriz. Denicueob hane vnioné
.Apoitolus ad Hebrzos 1. & 2. prifert Chriffum
hominem omnibus Angelis,

Adueite tamen, fihec vnio nudé & fola fpe-
&etur abfg; donis {upernaturalibus creatis, pefi-
tiné cafecludendo,’ eam nor effe optabiliorem,
quim fit vnio mentis cum Deo per vifionem beg-
tificam & charitatem ;- etfi enimillain fe fit pree-
{tantior, ctim homincem faciat Deum, & cxtollat
fuper omnem creaturam; tamen non ita efl necef-
faria creature, vt quim optimeé fit exempta om-
nibus miferijs, & cumulata omni bearitudine.

ARTICVLVS X.

Vtrum Vnio Incarnationis (it
fadta per gratiam €

R Efpondetur Tribus Conclufionibus.
Prima, §i gratia accipiatur pro gratuitd
Dei voluntate; hec vnio eft faéta per gratiam.
Secunda, Si gratia accipiatur pro gratuito Dei
beneficio; hgc vnio eft maxima gratia. Ratio,quia
maximum donum collatum f{ine meritis.
Tertia: Hec vnio non cft fadta mediarite gra-

76

tid habituali ; alioqui non effet {ubftantialis, fed -

accidentaria,

Notandum cft, Quatuor effe qug poffunt dici
gratia vnionis. Primo, Ipfa benigna Dei volun-
tas, qua gratis voluit iftud myfterium fieri. Sic
accipit Auguft.lib.de predeftinat, San&. cap.1s.
Ed gratid fit ab initio fidei {ue bomo quiliber Chrifita-
s 5 qua gratia bomy ille ab itio [uo factus eft Chai-
Jfius. Secundo, Interdt dicitur gratia vnionis ipfa
{ubfiftentia increata, quatenus cft donum quod-
dam fummum humane nature collatum; vt in-
quit D. Thomas infrd quaft.6. art.6, indicat id-
ipfumin Refponfione hic ad 1.Simili mcdo per-

{oma

Gratia
Vnionis
q}mdru?fi‘
(2172 & (4 P8
pitar,




36 . Quazl.2. Dewmodownionis Verbi Incarnati. Ate:ivaz,

fona Spﬁ'itus {an&@i vocatur donum increfium,

vt patet ex 1. parte queltione 38. Tertid, Mo-
dus illefeu inexiftentia humanitatisin Verbo,

dicitur gratia vnionis ; & fic gratia vnioniseft
quid cratum. Ita D: Thomas infra art. 2. ad 3,

Quartd, Totus Chriftus interdum dicitur gratia
ynionis; quia cft fummum donum gratie nobis
collatum ; conftans vnione Verbi & humanz na-
ture; iuxtd illud Ioan: 3.v. 16 Sic Desis dilexit
mundum vt filiwm (usm Viigenitum daree. & 1aiz 9,
v. 6. Partuulus natus eft nobis 5 & filius datus eff nobis.
Et ficgratia vnionis elt quidda conftans ex crea-
to & increato, Vide Caict,infrd queft.7. a. 3. &
D. Bonauenturam in 3. difk.2. art. 3. quaa.

ARTICVLVS XI.

Virum Vnionem Verbi incarnati
4!iqua merita pmwﬂeﬁnt ¢

Efponderur Tribus Conclufionibus.
% R p

i Primacft; Chriftus non potuit fuam In-
ﬁ:‘f;:f‘ carnationé mereri: Ratio cft; quia ipfa erat prin-
¢effernmy CIPIUM OmMNium meritorum, Principium autet
de condig-  mcriti, noncadit fub meritum.

”’

Secunda: Nulla creatura potuit ex condigno
mereri Chrifti incarnationem, Primo , quia me-
rita ex codigno, ex natura fua ordinantur ad bea-
tirudinem, tamquam ad vitimii terminum: atqui
vnio hypoftatica cft longé fublimior, quim vaio
beatitudinis.” Quare merita creatur® non habent
iroportiuqem condigni ad dlam. Secundo, Quia

¢ ynio eft principium omnium meritorum, {ake
tem in humana natura: ergo faltem nullus homi-
num poteft illam mereri. Tertio, Quia benum
vnius heminis puri, non poteft ¢fle caula vaiuer-
falistotius boni humani generis,
Praceffesiit  Tertia Conclufio s Ex congruo Sanéti Patres,
fanitoram meruerunt Incarnationem: ciim enim Deus iftud
; ‘:‘;';;‘:;‘ mylterium ex fui gratuitd voluntate predeftinal-
congraiv, 1ct, prauifis Pacrum meritis ; etiam propterilla

QVAESTIO
De modo Vnionis ex parte allomentss. ;

In Odo Articulos diwifa.

ARTICVLVS .

Virum per(ons disine conyeniat
affumere naturam bu-
manam i

Efpondetury Affumerc naturam creatam

i proprijfsime conuenit perfonz divine.
Probatur; Quia perfona diuina eft princi-

pifl &cerminus hujus affumptionis; prin-

cipium quidem, quia-elt caufa efficiens: terminus
vero, quia allumptio fit per vaionem ad perfo-
‘mam; eigo perfona proprij(simé dicitur affimere.
Patet Confequentia, quia affumere nihil aliud in-

voluit illius executionem. Vertim de hoc plusa
Quieftione de merito Chrifti.

ARTICVLVS XIL

Ptrum gratia vnionis fuerit Chri-
[to bomini naturalis ?

R Efpondeturduabns Coriclufionibus,

Prima; Nec gratia Habitualis , nec gratia
vnionis fuit Chrifto naturalis,ramquam ex prin-
cipifs humanz nature caufara fuerir.

Secunda: Vtraquegratia quodammodo fuit
Chrifto naturalis ; thm, quiad natiuitate 3 tum,
quia & naturd divind, quz inipfo erat,

Notandum cft, Gratiam vnionis {que nibil grarg,:
eltaliud quim coniunétio humane natura cum Frisnis
Verbo) Chrifto homini dupliciter dici natura- #pliciter
lem. Primd; Quia eft de ratione huius fuppofiti ﬂjf’,,’,’“

& ctiam ipfius nature humang ; quarenus eft na- assurafis,
tura huius hypoftafis ; ita v fine illd gratid hoc
{fuppofitum humanum, fea Chriftus, effe vel con-

cipi nequeat ¢ Etita quodammodo pertinet =d
naturam huius fuppofiti. Sicut de ratione homi-

nis eft vnio animg¢ cum corpore ; & de ratione
animg, quatenus eft vita huius corporis,eft inexi-
{tentia & informatio corporis; ita vt fine e con-

cipi nequeat vitam dare, Secundd  dicitur natu-
ralis, quia eft a principio intrinfeco; nam facta eft

a natura divina , quamuis non-naturaliter ab il
manaueric, fed liberé effe@a fit. Quod fir vihae
ratione valde improprié dicatut nacuralis. Simili

Gratia autem  habitualis fimiliter diciturna- é,”;,;,',;
turalis dupliciter. Primo, Quiatamquam natui- Zairaalis
ralis quedam proprietas fequitur ex vnione hu-
mang pattirg cum Verbo, non phyficd emanatio-

ne,fed morali. Quomodo glora corporis emana-

bit ex beatitudine animg in beatis. Seciidod, Quiz

4 naturd diuind emanauit in humanam ; median- ‘
te taménlibera efficientia: 'Vnde hac ratione val-
d¢ impropri¢ disitur naturalis.

gl e |

79

iflingui.
thr,

cludit, nifieffe principium & termind allumptio-

nis : Nam nihileftaliud nifi fimere ad fe.
Notandum in Refponfionead 1. follim agide

modo loquendi : ‘etfi cnim reverd humana natura

Verbo fitadiun&a & aditri€taztamen nonitapro= 3

pri¢ dicimuis Verbo effe aliquid additum, autaliz

quam accefsionem factd ad Verbum : ciim enimi

omnia in {e eminenter contineat & anti€ipet; i

hil perfe€tionis ciaccreit; fed potitis humang

natur¢ omnis perfeétio accefsit.

Notandii Secundd,in Refp.ad'2.Omne indivi- 3
duum effentialiter eflé incommunicabile, fod mo- Buemée
do fibi accommodato : natura enim indiuidua eft j:’;:;:"}:,
in¢ommunicabilis pluribus naturis, quibus iden- ;, mmu-
tificctur: in hocenim confiftit ratio ciusinditi- nicabilin
dug. Non tamen eft incommunicabilis. pluribus

perfonis, i




»

Quzf.3. Démodo vnionis ex parte affumentis. Art:i.Dub.1.2: 37

wemods perfonis,quia potéeft & pluribus termvinari. Cotrd)
hypofiafis. hypoftafis eft incémunicabilis pluribus petfonis;
nam de ratione ciuscft effe. vltimo. terminatum,
ita vt nihil ei fubfit: eft tamen cdmunicabilis plu-
ribus naturis; quia etiamfi terminus vltimus non
pufsit amplifls terminari : p_nfﬁmt_ tamen.plura
eodem termino terminari.Sed occurrunt hic duo
dubias ; . ’

DVBIVM. L

An pesfona creata pofar affumere immediart
aliam naturam. creatam?

3 R Efpondeo & Dico Primé ,’ Non poteft vits
Nequit i KN rute naturali alienam -natiram hypoftatict
aflumere. Eft certa & communis Doétorum in 3.
dift. 1. Probatur, Qia duas naturas effe in co-
dem fuppofito , eft fupra conditionem natura-
lem rerum que fert yefingule nature: foum ha-
beant fupfitum, ac per fe exiftant : atqui conditio
naturalis a rebus{uperari non poteft per vllas vi-
res creature.  Vnde nec Angeli hocmodo affu-
mere corpora poffunt, fed dumtaxat inftar ex-
terni operimenti, Confirmatur,, quia modifeu
proprictates yniuerfales entis ,  quales funt, ¢ffe
per fe; &effeinalio, non poffunt mutari , nifiab

authore totius vniuer{i i

Dico Secundo, Etiam per potentiam Dei-abfo-
Iutam fieri nequit, vtperfonacreata alienamna-
turam {ibi copulet ; itavtillifuam hypoftaticam
vnionem immediaté communicet, Eft communis.
fententia Doctorum in 3.d. 1.& 5+¥bi Durandus,
dift. 1. q.5. Paludanus g.1. Caictan. hoc loco, &;
D. Thomas inrefp.ad 2.qui tribuit hocinfinitati
Verbi, quod alienam naturam,terminare pofsit,
Neque quemquam pute hegaturum, quicenfet
perfonalitatem effc dumtaxat modum quemdam
cxiftentiz. p i 3 5
Ratio cft, Quia fuprs oftenfum cft perfonalitas
tem n6 elle rem aliquam 3 natura, creaia realiter
diftinGam , fed foliim naturz quemdam modum
& terminum. Sicut figura eft modus qualitatis,
Arquiid quod foll cft modus re1ab, illa non rea-
stotus - literdiftin@us, non poteft vila ratiope, nifirem,
wnins rei - 1lam modificare ; vt patet induétione: Vna enim,
mequit  figura non poteft afficere nifi voum corpus ;. vna;
mers ™ felsio non poteft effe nifi in vnohomine; vna pa-
Jfeare,  ternitas nifl in voo Patre.  Cwius xatio yltenor
cft, quia madus omnisin {uoconceptn cffentiali;

includit id, cuins elt modus; ita vt finc illone ¢o-,
cipi quidem pofsit:nihil enim eft alind, quim ipfa,
res, taliter vel taliter fe habens; fic el fic modifi-.
cata; ergo non potelt alienam naturamzerminare
vel modificare; nifi eius natura, quam natusaliter
modificat, tranfeat in alteram,ita vt due naturg,
fiant yna natura, Cafirmatur 3 fimili;impofsibile;
eft vt accidens: communicet altertaccident fuam,
inharentiam, ita ytaleerum perillam inhereat;.
idque 1deo dumtaxat, quia inh@rentia elt modus
accidentis;: ergo. necvoa {ubftantia potelt altert
fiam fubfittentiam. communicare, ¥t per illam,
{ubfiftat: quia {ubfittentia cft tantummodo fub-,
fanfizmodus. ., 4.0, 5 S
Dites ; Ergo nee; Verbum dinfoum poterit.
{uarp, fybfiftentiam, communicare alteri nature.:
. Refpondeo Negando Conlequentians, Quia
fubfiftentia Verbi noncft dumeaxag, madusqui-.

fieri vir-
twie pA il
rali,

Neque
Fistind o

§
Subjifien-
tisVarbi

aoneff

woAn:,

‘ddm senficut fubfiftéria creata:fed eft perfiipfim

res peifedtifsimay & purifsimus a8us, vbiquein-
timé prafens. Quare facilé potelt alienas naturas
terminare & fuftentare. Bt gpia hoe i[li_com:enir
propterinfinitatem , dicit . Thomas, hanc vim
terminandi-alienam naturam requirere infiniza~
temin perfonas
DVBIVM.. LL
Viviim [uppolitnm cveatim pofiis aliénam natu-
ramcreatam dinind virinie, [oliem medise
teaffumere, [uffentands & ierminandoiila,
wedianic fudnatird?

R Efpondeo, Valdeé probabile effe id fieripofle ' 6
per ompipotentia creatotis, Tenet hoc Gui-4ffirmarnr
lielmus Oceam in 3. gu. 1. Bt [oan: Maiorin.3.-
dift, 1:qu.;5. Inclinat valde Scotus dift 1. qu.4.
& Gabriel eadem dift. qu. 2, dub. 5

Probatur, Prinia, Quia nulla apparet implicag.
tia, Im6 videtur multo facilitis,quim myfterium
Incarnationis: nam maior et proportio inter na-
turas creatas,quam inter creatam & increatam: &
vtrague aleeri facillime poteft: per diuind poten=
tiam ita applicari , vt alrcraalteri fit intime prae=
fens per fuam fubftantiam 5 idduc varijs modis: Poreft vna
nempu vt vna coéxiftat tota fingulis partibpsal- 7 el
terius, velywna alteri coéxtendatur. 1tem, facile P"-:f':;s :‘f
poteft effe #iius trahi ad exiltendtim in altero, non que vargs
tamquam in fubiccto.fed tamquam in terminapte ™edis,
exiftentiam, 'Si énim naturahudena potuit trabi
& clevari quafiin immenfumdiprafe, adinexi-
ftendum Verbo {ine informatione: cur non'stiam
poterit trahi iad inexifteadum ‘aleeri fuppofito?
prefertim clim-hicnon opus i tantd eleuatione;
& pofsitilli fuppofito dai iquedam capacitasfa-
cundim quam alteri natufz apterur, camue ac-!
cipiat: & eius exiftentiam terminet.

Probatur Secundo, §i perfonalitas creataeflct,
resdiftinétadinaturl; nutlaefferratio, cir talis;
perfonalitas: non poffer poniin diuerfis naturis;
lafque ternminare & {ultentares vt fatentur etiam
autiyores alterius fententiz : Sicutidem accidens:
potelt poniin divrerfis fubicétis 382 cadem anima
indiverfis corporibus; & idem ¢orpus in'divesfis.
losis. Nequead hoe neceflarinmicflet,vt talis per~
fonalitas eminenter cotinerct perfonalitatesalia-
rum naturagum  ‘aut vt habever vim infinitd ter~
minandi: fed {aeis efferhabere’vim terminandi &
fuftentandi naturam, & mode fibi accommodato.
perpotentiam Dei ad hunc efeétum elewars. Bre:
go cum {uppofitum ereatii medisnte nrgura hec
omnia hiabeat)inon videtur yilaratio , cuir negari
debeat alienam naruram il i hypoftaticé pofle
vniri. 1 i
oProbatuy /T ertic, Quid Dens potefbres creatas
cleuare ad efficiendum aliquit, quod illarum vim
naturalem excedit : ytres naturales ad efficienda
opera {upernaturalia. Cur etiam non pofsit vnil
fuppofitit eleare ad ¢apiendam & terminandd,
Siuftentantam aliquam nacuram § ad quininon
habet naturalem proportionem % difficlion enim
videtur dependlentia effectusi causi non habente
naguralem virzutem efficiends, quam dependsn-
tianature a termino {cu fdpyoﬁto {1bi non natu-
rali; quiahac dependentia_pullam caufalitarem
ingolujt, .o :

Dd Probitur




Suidam
tenont
-tbzxefas
afumpfiffe
VETARCdfa
pora,

38 Quaf.s. Demodovmionis ex parte aff umentis.-Att.2.Dub.

Probatur Quartd, Mulsi viti eruditifsion feta
tiunt re ipfa quofdam Angelos fuifle incarnatos:
ergo fignum eft hoc non inuoluere contradicto~
rium, Antecedens patety; Nam Terculli libi de
carne Chrifti; & lib. 3. contra Marcionem & ali=
bi, dicit Angelos veram carnemaffumpfifle, ¢tim
apparuerunt Abrahe: & inde pmb.\t pofhihi]cm
fuiile Incarnationem Verbi in vera carpe. Ori-
genes exittimauit Malachiam fuilfe Angelum ine
carnatum 4 verefert Hieron, prefasione in Mala-
chiam: nec tameh id refutat tamquam impofsi-
bile. fdem B. Hieronymusin primum caput Ag-
gei lub finem ait: Quidum putant Towimem Bapriftam
& Malachianm, ( qui interprecatur Angelis Doming) ¢
Aggaum fuifle Angelos,c difpenfatione Dei affumpfiffe
humana corpara : vee wivum hocde Angelis credy 5 cim
pro faluté noftrdy etiam Filins Dei humanum corpus af~
Suimpferit . Idem in caput 7. Daniclis in illud
Confiderabate cornna , dicit quofda exiftimaffe An-
tichriftum fore diabolum, [cilicet incarnatumsy
quiod videtur infinuaré Theodorctus in Epitome
divinorum decretorum cap. de Antichrifto , &
indicat Cémentarius D. Ambrofij 2. ad Theflal,

humanatn primo & immediaté ratiofie cuiu{dagm
perfedionis effentialis, nempe ratione fubfiftétiz
communis; qua primo & per fe fu bfiftit bic Desiss
qudie prits 8 immediatils fadtam effe virionem
ad naturam, quim ad perfenam, No tamen Din
fandus cogeretur fateri Patrem & Spirisum S,
efle incarnatos addit hanc viioné non fufficere,
vt aliqua perfona dicatur per eam incarnata, fed
tantummodé natura: quare prater hane requir
aliam quandam ¢um ipfa Filij proprietate , ratioa
ne cuius ipfc duntaxat, nonlater, non Spiritus
fanétus dicitur faétus homo.

Ab hac fententia parumn differt illa Thomifta Themitsy |
Param ab

L Jfﬁlril.

tum, qui dicunt humanam naturam per {ubfiften-
tiam relativam Verbi fubfiftere; carere tamé exi-
ftentid creatd, fed exiftere per exiftentiam abfo.-
lutam divinitatis.” Nam hecexiftentia, reuerd eft
fubfiftentia Durandi' communis toti Trinitati;
quam nios etiam cuny communiori (ententii Do~
ttorum in Deo ponimus,

Altera fententia eft communior & verior, Fia
Iium Dei htimanam  paturam términare tantum-
modd per fuam proprictaté relativam, Pro qua

Dico Primé;id quod immediate aflumit & - Selus flig
mul terminat humanam naturam ; eft tantiim Fi- ferming
lius Dei ;'non Pater , nec Spiritus S. Eftfidere- ;™"
nenda, vt paterex Seriptuis & Concilips fipra ;
allatis qu. 2, art.z2.

‘Bico Scetmdo, Id pefdiiod Verbumdininum g5
immédiate términat & fuftentat naturam Kuma- Now rauer
fifn, non'fotelt effe aliqua perfectio abfoluta, feu peraliguid
effentialis ; quod it commune toti Trinitati, Eft “‘&f“"“"f’”
communiof{éntentid Theologorum in 3. diftp. o

2. quamquam reuerd nihil cogar hos duos Patres
fic intélligere : ‘folim enim dicunt Antichriftum
foré organum diaboli ; 'in quo re'ipfa & corpora-
liter ‘fic diabolus habitaturus ; & emnem vim
fuam exerturus, ;

ARTICVLVIS 4% 1
Virum natura disina contieniat;

Trinstati,

Ad Affurs.
prionem
duo requi-

Lenteniia
“Drrandi,

affumere natvran creatam @,

R Efpodetur Primo, Natura dinina poteft dici
fecundario & ‘mediaté affumpfiffe naturam
humanam.Secundd, Filius immedinté & proprijfs
fimé, Tertio, Pater & Spiritus §.. nullo medo, >

Prima & feclida pars probatut, Quia.ad affusii-
ptionem duo requiruntur, {cilicer vt affumen's fic
principid, & vt fit terminus affumprionis; aflume-~
reenim - eft ad fe fumere ; atqui natura divina cft
principit affimptionis, ['c,:il. principinmque, fient &
OIS Operationisin exXteriora:; quia eius virtute
diuine perfone ommia operanturs: Item, eft quoq
dammodo principium quod , ratione idétitatis'cum
perfona. Eft etiam terminus: aflumptionis, . non
ratione {ui, fedratione identitatis cum perfonal
Vierbiz ergonatura divina fumpfic humanam me~
diaté (-quomodo intelligendi Patres quandodi-
cunt naturam divinam eflc incarnatam) Filins at-
teny immediaté “& proprijfsimé;, tam ex parte
PrinCipi}, quiny ex parte termini,

“iiEertia pars Probawur, Quia etfi Pater 8¢ Spiri-
tus:8; fuerdic principiim affumptionis,non tamen
yllo modo fucrunt terminus: quia nec per fe, nec
rationeidentitatis cum Filio ;. quia feipfad Filio
diftinguuntur. Sed ¢ft i

LRSS v
Ap Filius Dei termines ¢b [ufteres mmediate
-naturam bumang, peraligiid-abfelutum e
effentisle, An per[yanm rationem relatinam
& perfomalem? {Quod alij Do&ores fic
propenunti O fitvatis formalis termis

mandi hiumdiam naturam ¢V 518

Vit due pracipug fententie, Pricr'dt Dy
fandi, Filium teiminare & fuftentare natirs

vel 4. Scotus dift, 1.q. 5. & dift. §.q.1. & 2. 1bidé
Bonatienturay Gabricl, Paludanus; & Richardus,
AlexanderHalen(is 3. p. g. 4. memb. 1.
Probatur Primo , Ex Concilio Toletano VI,

& XT.vtrobique cap. 1.in confefsione fidei: Sulns
Filius (uftepit humanitatem i fiugularitate” perfond,
on ik Ynitatenaturie, id eft ; iquit,. i co qivd pro-
prinnceft Tl non quod commiuse ¢ff Trimirarr,

¥ Probatur 8ecundd, Quia alioqui Pater & Spi-
ritus fanéns erliit homd pér hanc voionem.

L2

Alioguin

““Quod Confirmatur Primd; Quia i Verbum parer ¢

diuinum tefiiinet immediaté haturam humanam $piriiss
efidtbome,

perquid abfélatums ergo hac vnio erit fifta
immediaté “ad aliquid commune tribus perfonis
(quod etiam fatetur Durandus: ) Ergo tres per-
fonz ®qué términabunt baturam humanam per
iftam" communem fubfiftentiam ; Nam eficéus
tunc et communis, quando ratio caufandi cft
communis : “atqui ratio terminandi hic e com-
runis , némpé communis fubfiftentia = ergo ter-
minare & {ulté¥are cft commune tribus perfonis:
Situt fi tres linée concurrant in ynf punétum, &
vina cx illis ritibue illius punéti tangar aliquam
fuperficiem ; omnes ille linez ranone illius pun-
¢t tangent cdndem : pari modo, cltm omnes tres
petfonz conciirrant in vnam fubfiftentiam com-
munem, i FilitsTatione illius, humanam naturd
terminet; ctiam Pater & Spiritus S. candem ter-
mifiabunt, Quod étiam alio fimil potcft probaris
Pater, & Filivs & SpiritusS. '1ded dicuntur vous
creator, quia ratio creandi eft communis; feilicet
potentia s 'Ergn etiam quilibet exillis yveré fu-
{¥entabir, terminabit; & aftrmiet naturam huma-
ndmd quid tario fuftentandi, terminandi; afli
mendi, ¢t toffimnats. : '

. ; Confirma:

a fimiki,




Quazft.3. De modo wnionis ex pare affursentis. Att.2; Dub. - 39

Confirmatur Secundd, Iuxta hanc fententiam,

Bic Deus communis tribus perfonis, per fe primo
fithomo : atqui, Pater cft hic Deus: ergo Et ho-

mo ¢ quidqubid enim conuenit huic Deo , vteft
communis tribus, conuenitetia tribus perfonis.
Refponder Durandus , * Noi fufficere hanc

Refpanfio VDIODEM Cum fubfiftentia communi \f:‘pcrﬂjna
Durandi, dicatur homo, fed vlterils requiri aliam vnio~
nem humane nature cum perfonalitate illius per-

Refelirur, 1002. Sed contid , Primé, Nec Patres, nec Con-
cilia mentionem faciunt duplicis illius vnionis;

nec alterius memincrunt , qUam vnionisin fub-
filientia: ergonon fine temeritate in tanto my-

fterio confingitur, Deinde, Ix hac refponfione
Durandi, tanttim fequitur Filium pluribus mo-

dis nature humanz vnitum, quim Patrem; &

ideo magis perfe@e cffe hominem : non tamen
efficitur quin ctiam Pater fit verus homo, &in
humani natura fubfiftat : quod tandem quaft, 4.
concedit, admittens quod Parer it quantiin Dews,

it homs. Qua locutio eft emnino inaudita Ve-
teribus; & ex ¢4 fequitur, fimpliciter & abfoluté

Patrem dicendum effe hominem . Quia illud,

i quantum Dews , non diminuit ;3 fed foltim defi-

gnat rationem , ad quam immediate eft facta

vnio; que nimirum eft Deitas, feu fubfiftentia

effentialis.
Probatur Tertid, In Filio eft aliquid pro-
: prium & perfonale, quod poteftefle immediata

ratio terminandi’ nattram humanam : nam prz-
ter fubfiftentiam abfolutam, eft fubfiftentia rela-
tiva, vt oftenfum cft in Traitatu de Trinirate : €rgo
hec cft proxima ratio terminandi ; non auté quid
abfolutum, & commune. Patet Confequentia;
Quia hec voio faéta clt innaturd bumand, ad
fupplendam {ubfiltentiam perfonalem : ergo hzc
fola debebat illi communicari. e
Dico Tertio, Verbum divinum immediaté
sed termi. terminat & fuftentat naturd humanam per {uam
wat per proprictatem relativam & perfonalem, quz cit
preprictas filiatio divina , per quam pracis¢ conflituitur
it perfona Filij, Eft certa, nec poteft fine temeritate
' ncgari: cimenim hzc vnio non fiat immediaté
in aliquo abfoluro, necefle eft vt fiat inaliquo
relatino : quidquid cnim eft in Deo , eft abfolu-
tum, vel relatiuum. :
= Dices Primd, Inter perfonalitatem Verbi &
1, 0bica, - effentiam, nulla eft diftinctioinre: ergo, fiper-
abidenti- {onalitas Verbi eft ratio terminandi humanam
fase perfo- paturam, etiam effentia.
nakitaris 25 z
& effen. Refpondeo Negando Confequentiam ¢ Edhi
i, enim Verbum {it res fimplicilsima; tamen ratione
~_ luz eminenti® continet virtute & formaliter ra-
ek, tonem abfolutam & relativam; ita tamen vt vir-
tute fint diftinGe. Qub fir, vt pofsit aliquid fa-
cere vel terminare per vnam rationem, quod non
przflat per alteram. Sicut ipfum Verbum contli-
tuitur in effe perfonali, non perrationem abfo-
lutam, fed relatiuam. Lt Pater communicat Filio
& Spiritui {anéto fuam effentiam, omnemq; per-
fe@ionem abfolutam ; non tamen fuam proprie-
tatem relatinam. Denique omnes tres perfonz
operantur ad extra per effentid qua iphis eft ratio
agendi, non autem per relationes: ergo nihil mi-~
rum {i Verbum pofsit terminare humanam natu-
ram immediaté per {uam proprietatem perfonalé,
itatamen vt non per efientiam. Sed contra obij-

tafiabis, citur : Lth in Trinitate pofsint abfoluta concipi

fine ralatiuis, ¢5 quod non includant hac effen-
tialiter : tamen relatiua non poflunt concipi fine’
petfeétionibus abfoluti®: quia in fue conceptu in-
cludunt cilentii: crgorelatio non poteft eflcratio
terminandiy nifi etiam terminet cllentia. Refpon- Selkitur. .
deo; Etfi relatio perfonalis non pofsit ita precise
céeipi, quin in ea intrinfccé includatur, & velutt
imbibita fit effentia divina ob eius imméliratem,

qué quidquid eftin ipfa, fibiidentificat: (ficue
nullus modus entis poteft ita pr:f:cisé_cécipi, quin

in eo ratio formalis entisincludatur ob cius tri-
{cendentiam ) tamen vnio pon fit immediaté ad
effentiam, fed ad relationem; quia relatio aliquid

‘ addit nude effentie (ficut modus entis aliquid

addit rationi formali entis) habent enim fe vt in-
cludens & inclufum: effentia enim in ipfa relatio-
nequodammodo maodificatur, ira vt inadequa-
tum conceptim habeat : ficut ratio entis inin~
ferioribus, quamuis non omnind fimiliter.

Dices Secundo, Eflentia cGmunis vt cft in Pa-
tre, eft ratio generandinen autem ve et in kilior , opa,
ergo fubfiftentia comunis vt et in Filio , poterit abefentia
cﬂgc ratio terminandi & fuftentadi natura huma- communt
nam ; quamuis non fuftentet eam, vtefk in Patre. "df’;".’f"'

Refpondeo Primo, Hoc argumentum nullam fi:;,:;;m
vim habet profententia Durandi , qui vult fubfi- nem,
ftentiam communem, fecundim fe, & vt eft com-
munis tribus, effehumane nature vnitam,

Refpondeo Secundo, Effe difparem rationem; Refefitsr
quia generareelt aétus notionalis,quo producitur ‘:"f’;{?: vl
perfona diuina : vnde in fuo concepto intrinfece nij,
includit, vt fic in‘pr:rfona, quz onigine eft prior
perfoni produé@i. Etob hanccausd poftulat effe
in Patre. Terminare autem non ¢t altus notio-
nalis,fed veluti aétus formalis refpectu creature;
vnde vt fubfiftentia comunis fit ratio_términandi
& fuftentandi naturam creatam, no magis poftu-
lat effe in Filio , quim in Patre. N& cuini refpiciat
creaturd,fupponit omnes diuinas perfonas: quare
non magispoftulateffe in vni quiminalid, vt
terminer aut fuftentet creaturd. Sed fiipfa fit per
fe immediata ratio fuftentandi, vt vult Duran=
dus, fuftentabit vt cftin omnibus.

Dices Tertid, Ratio terminandi debet eminens 17
tercontinere proprid perfonalitaté humane na- Of’;'ﬂ'_-
turz : atqui Verbum non continet hanc eminen- ;5777 &%
ter perfuam proprietatem perfonalem , fed per 4i humans
effentiam: crgo eflentia cft ratio terminandi, non naisram

autem proprietas perfonalis, a ;:nn’-
Refpondeo, Scotus dift. 1. quaft.4. negatre-,, ooy

quiri hanc continentiam eminentem ; quia cenfet in per/onas
relationem Filij non continere perfeétionem in- #1are Fers
finitam , Aliogui, ait , deeffet Patrs aliquaperfectio in- """

finita: imd exiftimat eam fecundim fe nullam g7,
dicerc perfe@ionem, & fic efle rationem termi- scosi,
nandi, Caietanus verd reieéta fententia Scoti,
vult hic effe quandam eminentem continentiam;
fed itafeexplicat, vtferc incidat inf{ententiam
Durandi. Quare. dicendum eft, effentiam diui- Perser fae
nam continere omnes perfonalitates Creatas emi-#/%
nenter, idque & vi terminandi, & vi cafdem pro-

ducendi : perfonalitas autem diuina continet cas
emihenter, non quidem vi caufandi illas, fed quia
_continet omnem vim terminandi; nam potelt

omnem naturd terminare & {uftentare , quix per-
fonalirate crcata terminatur; aded vequidquid
perfecionis et in omni perfonalitate creata, fic
colleétim in perfonalitate diuind.
Dd i Aduerte

Caisiani,




40 Qu.3z. De modo wnionis ex parse alfumentis, A.2.Dub.A.3D.1.

Aduerte tameg , ad terminandam efiften-
tiam alterius naturz , non efle per fe neceffarium,
vtid quod terminat, contineat eminenter ratio-
nem hypoftaticam illius nature propriam; vt pa-
tet ex dictis Art.1. Dub.2. huins Quedt. ‘& pro-
bat Scotus dift. 1. queft. 4« Per accidens tamen
id poteft effe neceffarium : quia videlicet nulla
perfonalitas creata poteft vniri alteri nature, fed
increata & infinita,

18 Ad Argumenta Durandi facilé eft refponderes
fj){%"’f‘" Nam ad primim , Supponit effe vnam tantlim in
menry . Deofublifténtiam, eamdue abfolitam & cffentia-

Darandi, lem : hoc'cnim falfum eft, nam praeter illam funt |

tres relariug realiter diftinétg, quibus conftituun-
tur perfone ; ve oftenfum cit in prima parre quaff,
30. art. 1. Ad fecundum , Concedo perfonam
Chrifti effe perfonam dinerfz fpecici , atqueadeo
¢ffe analogicé perfonam cum perfona creata: non
tamen ideo Chriftus eft analogicé homo; quia
perfonalitas non eft de natura hominis.

Ex dié&is intelligitur, Primo: Etfi quznis per-
fona diuina potuerit humanam naturam termi-
nare, folam tamen Filij perfond reipfa terminare.
Sccundo intelligitur, Cur in hac vnione vna per-
fona vniatur {ine alid: in omni autem alid vnione
Dei cum ercaturd, vna perfona né pofsit fincalia
vnifi:vt in vnione per gratiam, per vifionem bea-~

Trinconfes
aria,

Cur potius

wms perfor. tificam, per modi agentis cum {nftrumento &c.
as vnia-  Cum enim omnes aliz vnioncs fint accidentarig,
#ur fine . & fiant mediantibus accidentibussneceffe eft Deit
“lia Per- . oncurrere ad illas cfic@iud, quod cft commune
vionem 3 9

bypoftari- tribusperfonis, & nullum accidens eft quod re-

eam, quam {piciat dumtaxat ynam perfonam. In vifione etid,

i1 fpecialisratio : cim enim perfong dinine fint

S relatiuz , vnafine altera cognofti nequit :* nam

ordo ad correlatiuum, cft de intima ritione rela-

tini, Tertio intclligitur, Patrem & Spiritum fan-

€tum nullo modo fuiffe vnitos humanitati affim-

pte ; quia ratio terminandi eft in folo Filio. "Nex

que refert quod dininitas ‘aliquo modo carni fit

vnita, que Patri & Spiritui fancto identificitur;

quia mediate tanttim vnita eft, & veluti in quo-

dam tertio, inquo tertio aliz perfonz non con-

ueniunt. Sicut, etfi natura diuina identificetur

Filio, nontamen ided Pater & Spiritus fanctus
identificantur,

Concedendum tamen eft Patrem & Spiritum

19 fanGum fingulari & proprio quodam medo effe

:;’:;f‘:' in hoc homine, quo né {unt in alijs rebus creatis;

fandny  idquedupliciter. Primo, Quatenus Deus dicitur

_ Jingutari- efle fingulari modo , vbi fingulari modo opera-

£ :; funtin tur: atqui tora Trinitas operata eft & ctiamnum
'] . . o

hm’;{f ., Operatur vnionem hypoftaticam. Secundd, Qua-

tenus dinine perfonz funt in {e inuicem per qua-
dam 7epixdpioy , veait Damafe.lib. 1. cap.11. id
¢ft, mutuam continentiam & comprehenfionem,
idque ratione ynius effentiz. Vnde cum Parer &
Spiritus fanctus fint in Filio, & Filius peculiari
modo fit in hac catne ex vi vaionis; etiam Pater
& Spiritus fantus, ex vi eiufdem vnionis, {ingu-
lari quodam modo in hac carne erunc : aded ve fi
wmon efsentanted in illd per effentiam, ex vi vaio-
mis inciperent in ca exiltere. Idem dicendum eft

de Euchariftia ; nam cx vi vnionis, Verbum co-#

mitatur carnem : Pater autem & Spiritus fanctus
. €omitantur lpﬁ:m Vcrbum l.'ﬂ.t‘iOl]C mutuze X’ﬂ"

sxiftentiz,

ARTICVLVS IIL

Vivum abfiraéti per intellectum

perfonalitate , natura diving
pofiit affumere ¢

Efpondetur affirmatiue . Notandum cft,
hunc articulum bifariam poffe intelligi. Pri-

0

Abflragiy

mo, Deabftractione reali; Veirum fireipfa in Deo g,

non effent tres perfon® , fed vna dumtaxar, ficue
Tudei & Turcz exiftimant, poffet hec naturam
affumere, Et in hocfenfu videtur @ D, Thoma
tractari,nec habet difficultatem: certum enim eft
co cafu non mintis pofle aflumere, qua modo;quia
illa perfona non minus efsct infinita, quim modo
fit Verbi. Secundo,De abftractione rationis,qua
aliquid dicitur abftrahi , dum alter pracisé con-
{ideratur,ipfo non confiderato; hoc I}:nﬁi:Vtrﬁm
Deus, vt ounc cft fubfiftens in tribus perfonis,
pofsit fibi immediaté copulare naturam human3,
ita ytillam non yniat immediaté proprietatibus
perfonalibus : & hoc modo eft difficultas in hoc
Articulo, que petiralias de fubfiftentiz abfoluta.
Vnde eft ¥

DVBIVM 1
Ftrim [it in Deovna fubfiflentiaabfolnta?

R -Efpondeo, Preter tres {ubfiftentias relatiuas
realiter inter fe diftin@as, in Deo eft quadi
{ubfiftentia abfoluta & efsentialis, ratione diftin-
€tad fubfiftentijs relatiis;ficut efsentia diftingui-
tur 3'pérfonis ; qua fubfiftentid perfecte {ubiittic
hic Dews communis eribus perfonis, cui per fe pri-
md & immediate conuenit operari foris. Eft fatis
communis fentcntia Doctora, D. Thoma, Seoti,
Duradi;Occami,Gabrielis, Caictani, Suarez &c.

Abftrattis

Rationis,

11

Ratioclt; Primo, Quia fubfiftere eft perfectio Efentis

fimpliciter , ficut fapicntia : ergo ficut divina f

FHINE PV

[eformali-

fentia formaliter & efientialiter eft fapientia; ita .y jute
eriam formaliter & efsentialiter eft {ubfittens ; re- i,

lationes autem n6 funt formaliter de efsentia di-
uind: ergo preeter fubfiftentiam relatiuam, quam
tribuunt relationes, cftin Deo fubfiftentiaqueda
abfolata, quam non habet a relationibus , fed ab
cfsentia formaliter : ficut fapientiam non habet3
relationibus, fed ab effentia. Secundc, Quia exi-
ftentia diuiniratis, ex fua ratione formali & cflen~
tiali ¢ft omnino completa & perfeéta;clim fit om-
nino infinita, continens omnem perfe@ionem e~
fendis ergoiiﬁ pracisé tribuit diuinitati exiftere
per fe, feufubfifteres nam hoc eft complementum
exiftentiz. Confirmatur, quia nifiilla exiftentia
effet intrinfece completa, deberet coneipi vein-
completa, & in potentii refpeétu fui céplementi;
quoed repugnat puro a&ui, & perfe@ioni infinite.

Dices, Sidiuinitas per{efubfiftit fubfiltenud

12

communi & effentiali ; ergo fubfiftentiz relativa Obietis?

non yniuntur ei {ubftantialiter, fed 'modo acci-
dentario, tamqui adiacentes rei per (e fubfiftenti.
Confirmatur, Quia fubfiftentia in fua ratione
claudit fuum terminum : ergo vlterits non po-
tedt fubftantialiter terminari. -

]

Relpondeo Negando Primam Confequentid; Soluita%

quia fubfiftentie relatiuz non vaiuntur eflfentiz

é( ﬁ.ib-‘

BLE T pe




e

S ke P

Quzt. 3. De modo wnionis ex parte affamentis, Art.3.Dub.z. 41

subpen- & fubfiftentiz communi, ficut perfonalitas in

tia relatic Creaturis vnitur nature creat® : hec enim vajtur

#e jubftanY narure, ramquam ratio quedam formalis omnino

"“'!.;:;L" diverfs i natura, nullo modo illam includens;

::::inimfi, vndc voitur ad cam perficiendam & complenda,
habetque fe ramquam adiacens mature, At fub-~
filtentiz relatiue vniuntur divine naturz , tam-
quam ca que intrinfecé diuinitatem includunt,
quaeque periplam divinitaiem fic modificatam,
conftituuntur ¢ Sicut rationi entis voiuntur mo-
di ipfum contrahentes; cum tamen hi modi in-
trinfecé includant entis rationem, Quare {ukfi-
ftentiz relatine {ubftantialiter vniuntur diuini-
tati , chum in flo conceptu , divinitatis rationem
includant : qué fit, veeflentia diuina termineeur
relationibus, nogquia illis eget ad lubfiftendum
per fe, fed quiachtades perfecta & immenfa, vt
pofiit cx fe proferre tres fubfiftentias incommu-
nicabiles, quibusipfa intrinfecé communicetur:
tamquam id guo , & 1d quod id eft, ita vt quaque
intrinfece [it Deus, & Deitas.

DVBIVM. IL

Viriom per hanc fubfiftentiam pofiit natura hu-
mana immediate offumi ¢ terminart , itd
vt nalli perfonse immediare vmaiur?

i R L{pondeo & Dico Primd, Hic Deus vt fub-
SubfiRen- fiftens per {ubfiftentiam effentialem & com-
tin Dei ab. munem, poteflt immediate aflumere & rérminare
folatapo- naturam humanam per eandem {ubfiftentiam.
:ﬂ imme= Fareneur omnes Doctores qui penunt hane fub-
o . liltentiam in Deo. 5
furam b Probatur Primd, Quia {ubfiltentia hec cft fim-
wanams, pliciter infinita : crgo poteft efle ratio {ubfiftendi
inalicna natura, non minus quim fubfiltentia re-
latiua, Secund@Quia per hane fubfiftentia eflen-
tialé Deus fubfiftic immediaté in fe; cur ergo ipfe
per eandem non pofsit fubfiftere in natura aliena?
Tertid, Hic Deus ita {fubfiltens, cft {ufficiens
principium creandi,propter infinitam potentiam:
crgo & terminandi ll:lﬂ:ntandic’iuc naturam alic-
nam, propterinfinizam [ubfiftentiam.

24 Dico Secundd 5 Si hic Deus immediate huma-
nam naturam affumerct , eam proxime per fuam
{ubfiltentiam abfolutam {uftentando;fingale Ti-
dem perfonz ita vairentur humanitati , ve in hac
vnaqueque eflec homo: tamen non effet neceflarifi
ve iple terminarent eandem humanitatem imme-
diate per fuas fubfiftentias relatiuas.

Qudiber  Prior pars, {cilicer quod quglibet perfona effet
<Tons homo,eft communis Dotorl,excepto Durando:
‘;“‘”’“’F" Et Probatur Primé,Quia firatio aflumendi & fu-
7% " ftentddi naturam humanam eft communis tribus
perfonis, ctiam affumptio, & {uftentatio, & natura
aifumpta, comunis crit. Secundo, Quia hic Deus
communis Patri, Filio, & Spiritui S. ellet homo;
ergo & Pater, & Filius, & SpiritusS. Tertio,
Quia quelibet perfona fubfittic in divinitate, non
folim {iibfiftentia perfonali, fed etiam cllentializ
vrgo fi per candem fubfiftentiam effentialem hic
Deus fubfifteret in humanitate , ctiam qualibet
perfona per candem in humanitate fubfitteret; ac
proinde quelibet elfer homo.

Alrera pars, {cilicer; perfonas in eocafu non ne-
ceffarid yairi immediace humanicati per fuas fub-
flentias relatiuas, tedetur 3 Caictano & Du-

randayfupri. Scotus autem & Gabriel relinquunt 4d hecia-
“tamquam problema. Sed Probatur Primo : Quia ”"”‘:";’:

etfi fubfiftéria rclatina idem fit ex parte rei quod :-f:”-‘ %
abfoluta; tamen ipfa potelt effe immediata ratio fup/ieniie
terminandi humanam naturam, ita vt fubliftentia relasine.
abfoluta non terminer immediaté; ergo vicifsim,

{ubfiftétia abfoluta poterit immedjate humanam

naturam terminare , ita verclatiua eandem non

terminet. Secundd, Pater communicat Filio fuam
effentiam, non tamen Paternitatis relationé: ergo

fimiliter effentia poterit efle ratio terminandi na-

turam humanam, ita vtrelatio perfonalis ean-

dem immediaté non terminet. Tertio, Subfiften-

tia abfolutaeft in fe perfeétifsima, & inratione

{uftentadifimpliciter infinita; ergo nulla eft caufa
cur egeat confostio relationis, vt alicnam natu-
ram {uftentet.

Dico Tertio, Etiamfi non daretur fubfiltentia :
abfoluta, tamen adhuc probabile eftipfam diui- fﬁ:"‘:"”_-
nam cflentid polle per fe & immediaté terminare sef immes
& fuftentare naturam humanég. Probatur, quia vt diazd fu.
vna natura trahatur ad inexiftédum alte:iilllppo- puLers
fito, noneft neceffe vt immediaté vniatur perfo- Jamaner,
nalitati aut fubfiftentiz, fed fufficit vt immediate :
recumbat in naturd, & confequenter in fuppofi-

tfuprd diGumeeftart. 5. dub.2, de i%p o-
to. Etconfirmatur ; quia natura non ha-
1inoré yim ad accipiendam, terminandam &
{uitentandam naturam alienam , quam perfonali-
tas. Denique nulla hicapparet contradiétio, Sed

Obijcitar Primd, Si perfona diuinainilloeué- 27
tu non e6iungeretur immediate nature humang, 1 Obiedie,
fequeretur pofle dari aliquem, qui fic hic homo,

& tamen non fit perfona. Refp. Negando feque- sobsirsrs
lam : Nam hic homo effet tres perfona; Sicut, hic

Deus, cft tres perfonz. Concedo tamé quod non

élfler perfona ex vi illius fubfiftentie ablolute, qua
immediatéfubfiltit; aut ex vi nature , per quam

in {uppofito exiftit; nam per hanc {ubfiftentiam &
naturam eft communis tribus perfonis: effet tamé
perfonaex vi fubfiftétig relatiug, que illi mediaré
coniungeretur. Sicut, hic Denseft perfona, non

ex vi fubfiftentiz abfolutz, fed relatiue.

Obijcitur Secundd, Inde fequeretur dari vnio- 2 Okitdial
nem cum Deo {ubftantialem; que neque fit in na-
tura, neque in perfona ; ac proinde neque fit hy~
poftatica. Refpondeo, Fore vnionemin perfona,
ac proinde fore hypoftaticam; non immediate, fed
mediate, & ex confequentiz quia per hanc vnioné
omnes perfonz fubfifterent in patura humand,
camdue terminarent , quamuis mediate.

Obijcitur Tertid, SiinDeoeffertantimvna, opz,

erfona,humanitas affumpta non poffet terminari~ 5ok

3 fubfiltentia diuind , quin fimul immediate ter-
minarctur 4 per{onalitate, idque propter idétita-

tem : Sed tam idem clt nunc quelibet perfona di-

uina cum cfientia, quam tunc eflet : ergo neque

modo &c. Refp.Neg. Conf. Quiaillafubfiftentia g 7. .
tunc effecabloluta, & efletipla perfonalitas Dei: :
vnde licet relationes nunc fint idem cum cffentia,

non tamé eodem modo quo illa perfonalitas ab-

foluta; quia non adzquatt funt idem ficut illa,

Obijcitur Quarto, [lla humanitas careret tune 28
propria perfonaiitate : ergo necefleeft vt termi- 4. Obisttio,
netur alid perfonalitate. Refpandeo ; Termina-
bitur alia perfonalitate, fed mediat¢:non enim re~
quiritur vt alia perfonalitas illiimmediaté vnia-
tur. Nam fubfiftentia eflentialis, ipfaque natura

d iij divina

26

Seluitnr,

Soluitur,




Tncommun-,
wicabilitar
perfona
crruiaﬁu!—
lilmr'}vrr
affumptio=
new ad niae
surans di-
xinam,

Diftingui-
thr,

11
Kegar
Sediids

42
diuina eft fufficiens, {inatura humana illjvnia-
tur, vtimpediat inipfa propriam f{ubfiftentiam
creatam, feu eius propriam perfonalitatem, vtque
illam fuppleat. Dices perfonalitas creata cft in-
communicabilis : atqui hecincommunicabilitas
non poteft fuppleri per fubfittentiam illam com-
munem, aut naturam diuinam: ergo he non pol-
{unt fupplere perfonalitaté ereatam. Refpondeo;
Subfiftentia illa communis & natura diuina pof-
funt fupplere quidquid eft mere perfeétionss in
perfonalitate creatd, nonautem eaquz funtim-
perfectionis: arqui incommunicabilitasin perfo-
nalitatc creata prouenit ex aliqua cius imperfe-
&ione, {cilicet ex limirtatione cius : vode non de-
bet fuppleri per fubfiftentiam communem , vel
naturam divinam , accipiendo ab illis fimilem in-
communicabilitatem; {ed potitis accipiendo loco
¢ius communicabilitatem : natura enim humana,
que ratione propriz Pcr{bn:&limtis fuiffer incom-
municabilis, & tantummodo in vna perfona; per
fubfifientiam communem vel naturam divinam,
fiet tribus perfonis communicabilis,

ARTICVLVS 1V.

n ‘A
Virum wna perfona pofiit fine alia
naturam bwmanam affumere ¢
R Efpondetur duabus Conclufionibus. -Prior

cft : Quidquideft actionis in affumptione,
eft commune tribus perfonis;id eft , tres perfone
cfficiunt communiter hanc vaionem. LEft defini-
tum in Concilio Latcranenft Capitulo Firmiter.
Vnigenitus, inquit,, De filius 4 tot.t Trinitate commu-
niter eff incarnatus Et in Cocilio Toletano Sexto,
& Vudecimo, cap. 1. Et ratio additur, quia ope-
ra Trinitatis funt indiuifa fcilicet propter vni-
1atem potentiz,
Pofterior Conclufio : Id quod pertinet ad ra-
tionem termini inaflumptione, eft Pl‘dpril.lfn Lz
lio ; quia ad folam Filij perfonam natura humana
cft af?umptn. Vnde patet, quomodo direie ad
Articulum {it refpondendum; feilicet, Vnam per-
{onam pofle aflumere naturam humand fine alia,
quod ad rationé termini affumptionis attinet;non
autem quod ad eficétionem iplius affumptionis,

ARTICVLVS V.
Virum qualibet peronadinina
potueris naturam buma-

nam affumere ¢
R Efpondctur affirmatiue. Ratiocil, Quiain
fingulis elt cadem potentia ad ¢fficiendam
ipfam vnioné; & equalis vis fubfiftepdi, & fuften-
tandi naturam vnitam : crgo. Vide D. Thomam.

ARTICVLVS VI
Virum plures perfona divina pof-
[int affumere eandem numero

bumanam nattram ?

R Efpondetur affirmatiu¢, Notandum eft, de
A hoc Articulo effe duas {featentias, Prior et
Scotiia 3. diil. 1. qu, 2. Richardi & Alberti ca-

Quztt.s. Demodo vnionis ex parte affumentis: Att.4.5.6,°

dem diftin@&iene; fieri nullo modo poffe vt plures
perfonz candem numero naturam affumant,
Vertm contraria eft multo probabilior; nimi-
rum tres perfonas diuinas po[]c can;.icm numero
naturam hypoftaticé & immc;‘iiuté {ibi vnire, l1a
D, Thomashocloco, & pafsim Doctoresin 3.
dift. 1, vbivide Durandum qu. 3. Gabriel. qu. 1.
art, 3. Capreolum quaft. vaica, & Alenfem in
3. parte;qu. 2. membro 4. .
Probatur, Quia hoc nullam implicat contra- i
dittionem. Inhoc auté mylterio, tota ratiofacti, ;,.f? il
eft omnipotentia facientis, Quod non implicet;
Prabatur Primd, non enim repugnat ex parte di-
uina perfonz’: qualibet cnim potelk naturam hy-
manam affumere; & affumptio vnius non impedit
affumptionem alterius. Sicut quod Pater fubfiftic
innatura diuina, nonimpedit quin Filius in ea-
dem natura fubfiffat. Nec etiam repugnat ex par-
te nature humane; quia hec elt capax affumptio-
nis fecundliim capacitatem obedicntialem, que
ad omnia {e extendit, qua contradictionem non
implicant, Secundd, Quiacademforma, v. g
anima, virtute diuina poteft effe in diverdis cor-

eriflyaf.
Sirmagup,

A fimill,

- poribus, etiam difsitis : ergo multd magis eadem

natura poterit vairi diuerlis perfonis diuinis; pre-
{ertim ctim heintimé prefentes fint, & ad hoc
non requiratur informatio, {ed {oldm terminatio
& fuftentatio.

Sed contrd, Obijeitur Primo cx Anfelmo, qui 42
lib.2. Cur Deus homo, cap. 9.exprefse dicit tres per- 1. Ubiedie
fonas non pofle ynum eundemque hominem affii- € 2 4n
mere. Quod etiam {xpitis repetit lib. de Incar- i
natione cap. 4: Refpondeo, Anfelmus exprefsé soluin,
dicit: Plures perfona nequeunt vaum eundemgue ho-
minem affuanere i Vaitatent perfone: quare in yna per-
forahoc tantiim fievi neceffe eft ; feilicet vt vnus ho-
mo affumptus {ic in vnitatem perfone, ita videli-
cet vt inde refultet vna perfona Bominis. Dices,

Cur Anfelmus hoc dicit, ciim id fit clarifsimum?
Refpondeo, Anfelmus affumit hoc tamquam per
{e notum, ficut multaalia. Supponit autem Deum
ita incarnatum, vt inde extitcrit vna perfona ho-
minis, quod concedit Aduerfarius lib. de Incar-
natione cap. 4. Deinde, aflumit tamguam notum
non potuiffe hoc fieri, fiplures perfona fuiffent
incarnate : vnde tandem concludit fuum propo-

ditum, fcilicet Filium ita ¢ffe incarnatum, vt id-

cired nec Pater, nec Spiritus fanétus debeant effe
incarpati, D. Thoma expofitio ad hunc fenfum
elt accommodanda.

Obijeitur Secundd , Natura humana non eft
infinita:ergo non poteft effe in pluribus perfonis. 2
Pater Confequentia, quia ided dumtaxat natura
diuina potef} effe in tribus perfonis cadem nume- Dt fonis,
10, quod fit infinita, argaat i

Refpédeo, Effe naturaliter & ex intrinfeca fua finiiaten,
ratione in tribus , prouenit ex infinitate ; non au- Difiingai-
tem effe fupernaturaliter: hoc enim folim requi- . &
rit potentiam infinitam in ¢fficiente: atqui natu-
rahumana folim fupernaturaliter per omnipo-
tentiam Dei efler in tribus. Addoitaefle in tri-
bus, vtomnind illisidentificerur, prouenit ex
infinitate; non auté effc in tribus 3 quibus manet 34
diftinctum, 3, Ghiekin

Ovijcitur Tertio, Vaus efféétus non porelt Quod
penderca pluribus caufis integris; vt ynum acci- ¥4s ’ﬁ:‘
densd pluribus fubieis : ergo nec vna natura i‘:’j’};
potett pendere 3 pluribus perfonis, quarum voa- ity et

QUEBQUCE faregriss

33

Olietia,
n@m}‘.f, r;f:
in pluribu




'

Qu.3. Demodo vnionss ex parte affumentis, Art.6.Dub.A.7. 43

‘qumquc fit terminus integerillam terminans &
ultentans.

Refpondeo Primé, Negando antecedens:quia
vtaliquid {it caufa integra, non requiritur vt fo-
lacfficiat ; aut vtresab ipfafola dependeat ; fed
vt ipfa efficiat totum eficCtum virtute & aétione
fufficienti, quamuis aliz caufz non concurrercot;
ita vt effectus ab ipfa fola fufficienter proueniat,
ctiamfializ remoucantur. Etitain propofito, {i
tres perfonz camdem humanitatem affumerent,
illaic penderet & fingulis, vt quamuis ab alijs di-
mitterctur, nihilomintis fufficienter inqualibet
fubfifteret.

= Refpondeo Secundo,Negando Confequentid,
yaahuma. B enim difpar ratio inter dependentiam  effe-
nitas & plu- Ctus i caufa, & nature a fito termino, Nam {i vnus
ribws pet- numero effeftus dependeret A pluribus caufis in-
ﬁ:;;;lf tegris, deberet habere idem numero effe 3 fingu-

bives  lis in folidum: {i autem vna humanitas affumerc-
Guerfym  tur 3 tribus perfonis, non haberet idem efle per-
effe pet fonale 3 fingulis ; fed aliud & Patre, aliud a Filio,

;;i:: *?" aliud 4 Spiritu Sanéto; & aliam cum fingulis per-

Coneedi-
tar,

penderet fecundiimidem & fingulis perfonis ; fed
fecundiim dinerfas fubfiftentias, & per diverfas
vniones produétas diuerfis actionibus vnitiuis.
Sicutfi vnum accidens effet in' duobus fubieétis,
enderet A diuerfis fubieétis ; fed non fecundiim
idem : aliam cnim haberet inexiftentiam ab hoc
{uhic&o, aliam abalio, Similiter fi voum corpus
eflet in diverfis locis , id fieree per dinerfa vbi, &
diucrfas prafentias,
Obijcitur Quartd , Sinatura humana affume-
36 perurd pluribus, vnio cum vna[l:crrona, v.g.cum
‘,)?'i'jf;’! Filig,ellet afimpta ab alterd ; {cilicet 3 Patre: &
Jerfona contrd : quidquid enim effet in natura, deberet
afumeret  effeallumptum: & fic vna perfona affumeret alis;
vroRem  quod cft impoflibile.
Aalterri k2 (o A - l s
bR Refpondeo , vnionem nature humane cum
Tilio,diftingui modaliter ab ipfa nacura; itaque
Seluitur, naturam pofle in aliquo conftitui, in quo non po-
natutilla ynio.Quod patet exemplo Euchariftie;
nam corpus Chrilti fub fpeciebus habet quendam
modum intrinfecum, & etiam quandam vnioné
ad extrinfecum, quam non habet in ceelo; & con-
tra. Sed eft.

D VBIVNM

Virim [itrves perfone offumerent eandem
numero naturam, eff et Vaus homo,
anplures ¢

C Aietanus hoc loco, Ft Grabricl fupra exi-

37 ftimant fimpliciter fore plures homines; vni
autem tantummedo fecundiim quid. Ratio illo-
rum ¢ft, quia non daretur aliquid voum pro quo
fupponat hic homo , fed darentur tria: qua{en-
tentia fatis probabilis cft reé expofita.

Sed dicendum cft, Eflc voum hominem. Infi-
viraque  nuat D. Thomashicad 1. &in 3. Sententiar,
peripro- dift. y, Durandus eidem dift. q. 3. & alij. Ratio
babilis, % 2 o i %

elt, Quia ad vnitatem {ubftantiui, {fufficit ynitas
formz , i qua fir denominatio, quamuis illa for-
ma fit in pluribus fuppofitis, Nam ficut ad vnita-
tem {pecificam, fufficit cadem {pecie natura ;ita
adjvnitatem numeralem , fufficit cadem numero
natura, quamuis fuppofita fint plura ; vna enim

{fonam conftitnerer. Vnde ifta humanitas non de-""

nuggero natura conftittit voum individuum in
illé fpecie, quod fecundiim fe praefcindit ab hoc 4 fmifi.
vel illo fuppefito, fed folil confuse cérinet.Qued
patet & fimili : Tresperfone {untpropri¢ vous
numero Deus, quamuis iple inter fediftinéta
{int. 1tem, Pater & Filius funt idem numero ipi-
tator, Quo ctiam fit, non requiri vnamaliqguam
{ubfiftentiam, ratione cuius dicantur cffe vous
homo , vt vult Caictanus : quia Pater & Filius
propri¢ funt ynum principium Spiritus Sanéti, &
ynus{pirator, propter vnum aétum fpirandi; &
tamen non cft aliqua propria fubfiftentia {piratio-
nis : ergotres perfone crunt fimiliter proprié
vnus ]}Gﬂ]o 3 q‘u:m‘.uis 1]Ul]13nﬂ natura non Ij.".bCa‘t
‘aliquam propriam fubfiftentiam,ficut natura diui-
na. Nec obftat qiied D. Thomas ait, Tres perfonas
noy fore fimpliciter vinm , id cft, finc addito; quia
vnus feorfim infinuat vnitatem perfone. Erunt
itag; vous home, nd tamen erunt abfolut¢ vnus.

ARTICVLVS VIIL
Verum wna perfona dinina pof-
[t affumere duas naturas

humanas ?

R Efpondetur affirmatiué . Eft communis 38
fententia Doctorum dift.1. Ratio eft, Quia
perfona_diuiba quatenus it principium affump-

tionss, cftinfinite potentia : vt autem eft termi-

nus, habet infinitam vim terminandi & f{uften-

tandi. Erduz pature humanz fecundiim fe pof-

funt divinz perfonz vniri, fiue fint indiuerfis lo-

cis, fiue in eodem,

Dices ex Caictano, Pater habet infinitam vim 0biegis
generandi, & tamen non poteft nifi vnum Filium Gareiani,
generare: ergo fimiliter, et Filius habeat infini-
tam vim terminandi, non poteft nifl vnam natu- T
ram aflumere & terminare. R cfpondeo, Eft difpar S
ratio;nam illa vis gener:mdi tota veluti cxpEditur
in vaum aétum, & terminum adtls; quiaactuselt
infinitus, & toti vi generadi adequatus; & termi-
nus eius fimiliter eftinfinitus, & adequatus tum
generationi, tum gignenti. At vis terminandi na-
turam ¢reatam, non expletur per voam naturam
aflumptam , fed in infinitd redundat & exuberat.

Dices; Hine fequi videtur perfonam divinam 39
non pofle vilam naturam affumere. Patet, quia
pcrfonnlims diuina habet ‘in propria natura infi-
nitam terminationem” {ibique commenfam , qua:
divinam naturam terminat; in qua terminatione
videtur tota cius vis exhauriris crgo nibil pra-
tered poteft terminare,

Refjondeo, hoc argumentum recté probat di-
winam’ perfonam non habere naturalem habitu- Safentatis
dinem ad vllam aliam naturam; preterquamad :‘;‘g{t}:‘
diinam. Noo autem probat quod non poflit ;;rum o
fe liberé & modo inferiore alicur nature extrin- peadic: - fe-
{eea: copulare. Etfi enim refpeciu dinine nature dseff de
habeat terminationem naturalem fibi adgquatd, iji”:’“ 2l
eiufque visnaturali modo terminandi totaim- At
ﬂcnci:ltur 5 tamen refpectu alterius nature poteft

abere terminationem liberam inferioris condi-
tinois, quam ﬁt €d, qua paturam divinam n:rmi:
nat: hec enim vis terminandi numguam poteft el
exhauriri., Explicatur intimili = Sicut Voluntas ~ 77
diuina ctli quedammodo exhauriatur in amorem
Dd iiij natira-=




Ratie di-
usrfitaris,

40
Durandss
it fore
Auos

.
Ferins tte
gatur,

44 Quatt.3. Demodounionisex parte affumentis. Ar.7.Du.A.s,

naturalem, quo fe amat neceffarid, tamquam ob-
ieCtum adzquatum : potelt tamen amare liberé
creaturas;& numquam tot amar,juin pofsit ama-
re plures, Item,potentia generandi in Patre, licet
quodammodo exhauriatur refpedtu communica-
tionis naturalis, qua gignit Filium ; poteft tamen
vlterits fe extenﬁerc ad communicationes libe-
ras inferioris ordinis, quibus condit creaturas,
Ratio eft; Quia communicatio neceffaria; & ¢6-
municatio liberay funt divetfi ordinis, & abeodé
proueniunt; ordine quodam ; & quafi fecundiim
diuerfas virtutes in eadem infinitate fundatas, Si-
sniliter terminatio neceflaria qua perfonalitas di-
uina terminat naturam dininam, & terminatio
libera qua terminat naturam humanam , funt di-
uerfe rationis , & altera quodammodo fundatur
inalterd ; ciim enim perfonalitas dinina aded fic
infinita, vt poflit terminare naturam infinitam ;
habet etiam {uapte naturd vim, vt poffit {¢ exten-
deread infinitas naturas creatas & limitatas ter-
minandas.

DVBIVM
Virim i wne perfons affumeres duas buma-
nitates, eff et unus homa, an duo

R Efpondeo ; Quidam dicunt fore duos ho-

mines . Ira Durandus in 3. difk 1. quaft,
3. Et Scotus ibidem queft. 3. Ratioeft;quia vt
aliquid dicatur ynum numero, {ufficit vnitasna-
tur#, quamuis plura fint fuppofita ; vt diGum eft
art. fuperiori : ergo vt fint plura numero, fuffi-
<it pluralitas naturz, Que fententia cft fatis pro-
babilis, -~ .

Sed probabilius videtur quod abfoluteé & fim-
pliciter dicendus fit vous homo. ItaD. Thomas
hoc loeo ad 2. qui fententiam fuam retratauir,
quam in Tertium Sententiarum docuerat. Idem
docent Gabriel, Caietanus, & alij.

Probatur Prim&, Quia Chriftus nunc etfi ha-
beat duas naturas, cft abfolute vous, & ynafub-

ftantia : ergo cffet vous homo etfi haberer duas
humanitates. Secundd, Chriftus tunc effet vna
perfona: ergo etid effer vnus homo, Tertid, Ho-
mo habens plures artes, eft tanttim vous artifex,
non multi artifices : ergoesiamfl haberct plures
humanitates, cffct vous homo, nonduo. Nec re-
fere quod ille forme fint accidentales; nam in
hoc c?} timilirude, qudd fint dug forma cxtrara-
tionem fuppofiti , qug tamen non tribuuat deno-
minationem multitudinis. Quartd , Sieflent duo
homines; [equerctur;hunc non effe iftum; & con-
ttd ;5 quod falfum cft. Nam ficut nunc hic Deus,
eftilte homo, & contra ; Ita tunc hic homo, effet

ifte homo. Itemf{equerctur,effealium & alium
hominem; quod indicat diftin@ionem fuppofite-
tum; vt patet in Trinitate.

ARTICVLVS VIIL

Virum fuerit magis conweniens
vt perfona Filsj affumeret na-
turambwmanam, quam Pater
el Spiritus [anitus ?

R Eefpondetur affirmatiué, Notandum eft D.
Thomam fupponere foliim Filium effe in-
carnatum. Quod patet infinitis propeé Scriptura
locis. Idem patet ex omnibus Symbolis.Ratio 3
priori eft diuina voluntas.

Congruentiz autem variz adferri poflunt. D,
Thomas ponit quatuor: Prima eft, quia Verbum

.

eft exemplar creaturarum , ac proinde creatura griensic

cum ipfo quandam fimilitudinem & conuenien-

cur Filig

tiam habet, vt commodé vniatur. Vltima qu uelt potiis

perfe@io reiconfiftit in coniunctione cum

sncarpaty
U0 guam alis

exemplari, Secunda, per Verbum omnia funt fa- erfore,

&a : ergodecuit yt omnia per ipfum reparentur,
Sicur artifex eddem fapientid & arte facit opus,&
collapfum inftanrat. Tertia, Quia perfe&tio ho-
minis confiftit infapientia : ergo decuit vt per
Dei {apientiam, quz eft Filius Dei, perfe@ionem
affequeretur. Quarta, Quia incarnatio faQaeft
vt homines adoptioné Filiorum Dei acciperent :
ergo decuit vt ille incarnaretur, quierat Filius
Dei naturalis, vt perillum Pater faceret Filios
adoptiuos.

His Adde quatuor alias, Quinta ergo fit; quia
decuit vt is qui erat filius Dei naturalis, fine ma-
tre in zternitate ; fieret Filius hominis {ine Patre
intempore 2 nefialia perfona fuifler incarnata,
fequeretur quedam confufio inter perfonas diui-
nas, cum effent duo Filij. Sexta, Quia perfona
diuina in natura affumpta,debebat pro nobis ora-
re; atqui maxime conuenicbat vt Filius oraret
Patrem.Septima, decebat vt is effer mediaror Dei
& hominum, qui mediuvs eft inter Patrem & Spi~
ritum Sanétum. Oétava, quia homo perierat ap-
petendo divinam fimilitudinem & fapientiam:er-
go per illii debebat reparari , qui erat imago Dei
& {apientia,

Vide plura de his apud D. Auguftinum de Ec-
clefiatticisdogmatibus ¢. 2. & Tra&. 17.in Loan-
nem, B. Apfelmum lib. 2. Cur Deus homo, cap.g.
& lib. de Incarnatione Verbi cap. 4. Richardum
de §. Victore lib. de Verbo Incarnata cap. . 10.
&1,

QV £-

2

4
!
|
|




QVAESTIO QVART A,

De modo Vnionis ex

. 5
¥

parte nature aflumpta.

In Sex Articulos diéi[zz.

ARTICVLVS L

Vtrum natwra bwmana faerit ma-
gis.affumptibilis 4 Filio Dei,
qwam qmlibet aliaé

Efpondetur; Magis confentaneum fuit

?. vt natura humana affumererurd. Filio,

¥ quamaliqua alia, nempequam angelica,
velirrationalis. Patet, quia in natura hu-

mana inuenitur dignitas , cim fit imago Dei po-
obmaip. t€ns attingere immediate iplum Deum per cog-
rem huma » Nitionem & amorem. Inuenitur etiam necelsitas,
nenature . cum fit infecta per peccatum,& quidem alienum.
dignitatem T nagurd vero irtationali, qua humand eft in-
g;f;i:ﬁ : fe_:'im:, norinuenitus dignitas idgnea affamptio-
ni ; clim non it imago Dei , nec valeat vllo mo-

do per {uas operationes Deum attingere. lnan-

gelica autem, qua humani eft {uperior, inuenitur

quidé dignitas,nulla tamen necefsitas.’Boni cnim

Angeli non egent 3 mali autem ftatim poft pecca-

tum {unt-damnati, ac proinde remedij incapaces;

¢rgo conueniens erat {olam humanam affumi.

DVBIVM L

Virim qusnis nagura pofis divind virtute
hypoftaticé affumi & perfond dinind?

2 ¥Vt tres {ententiz : Prima cft, ominem natu-
?””J_r"" ram corporalem poffe affumi: pure autem {pi-
e ritualem,qualis eft angelica nd poffe. Refert hane
D. Thomasad 3.& videtureffe Albertiin 3.dift.
~.art,z. Ratio eft, Quia in natura {pirituali nullo
modo diftinguuntur natura & fuppolitum : ergo
natura non potcft magis affumi, quim {uppofi-
tum. Secunda eft, omnem naturam rationalem,
ctiam Angelicam afsumi pofse; nullam autem ir-
rationalem. Ita Alexander Alenfis 3.parteq. 11.
memb, 1, & q.12.memb. 1. Cuius fundamentum
elt, quia exiftimat naturam non pofse afsumi,nifi
interuentu gratie habitualis, cuius non cff capax
natura irrationalis. Ita docet quaft. 7. memb. 2.
In cadem {ententia oft Henricus Quodlib. 21, &
Dionyfius Carthufianus in 3. dift.2. g, 2. & 4.
Et Picus Mirandula in_apologia pro nongentis
Conclufienibus, in defenfione quarte conclufic-
nis. Tertiaeft, omnem abfoluté naturam creatd
pofse hypoftatice afsumi. Pro qua
3 Dico Primd: Natura Angelica poreft afsumi
2aicjiaf. @ perfonadinina Eft D, Thome hicad 3, & com-
Jurmi wara. munis DoGorum in 3 dift 2. Eitque certa. Pro-
:r.‘::*’!" batur Primo, Ad haebr.2.v. 16. Nafquan Aungelos
2 apprebendis. (Deus ) fed fomen dbraba apprebendis :
Vi Apoftolus {upponit hoe fuifse pofsibile;quia
commendat charitatem Dei erga nos, quod na-
turam noftram Angelice pratulerit, Secundo,
Anima rationglis feparata, que cft Bmilis Ange-

1, dlberis,

2. dlenfis

3 Verior,

lis, manfit vnita Verboin triduo mortis: cug
erge non pofsit Angelis vniri 2 Denique, Proba-~
turallath ratione ex fundamento contrario : In
Angelis diftinguitur natura 3 fuppofito cx parte
rei vel faltem fuppofitum includit negationem,
quam non includit natura, juxta Scotum, Occa-
mum, Gabriel. &c: ergonatura poteft.fepara-
ri 4 fud ratione hypoftaticd, & alteri hypoftafi
infery,

. Dices ; Ratio hypoftatica neceffarid fequitur Obieffie,
ex natura in ipfo momento creationis noftra: er-
go fi rollatur,, peribit natura, Refpondeo, {i na- Se/itHr,
tura Angelica in_ipfacreatione afflumatur, facilé
pOterit eius perfonalitas impediri, neex natura
aétu dimancet ( quod fiet , non prabendo nature
concurfum prima caufe neceffarit ad illius mo-
diprodutionem;yel certe nature vim anticipan-
doper vnionem alterius perfone ) ficuti impedi-
tur in affumptione nature humane ; licet alioqui
neceflaric fequerctur. Siautem affumererur poft
creationem , tunc propria quidem illius perfona-
Litas deberet aboleri { quod fieret retrahendoin~
fluxum conferuatinum ) pon tamen idcircd ipfa
natura periret ; fed tantummodo modum fubfi-
ftendi mutaret : cum enim antea exifleret infe~
ipfa, nunc exifterct in perfona alicna : Sicut acci-
dens non corrumpitur in Euchariftia dum incipic
per fe exiftere, quad antea’ exiftebat in alio ; fed
duntaxat modum cxiftendi murat, ;

Dico Secundd,Non et abfolu¢ impofsibile v Etiam /-
Deus hypoftaticé alfiimat quamuis naturam{ub- ’ﬁ'f”;r{fﬁff
ftantialem , etiam irrationalem & inanimam. ER ;2 sionatis
communior Doétorum in 3. dift, z. Scoti,Occa- & inanin
mi, Durandi. i

Probatur Primo, Cim multi heretici fenfe-
rint Chriftum affumpfiffe corpus zthereum, vt
Valentiniani, Gnoftici; tamen & Patribus non re-
futantur ob impofsibilitatem, Imo Auguft, lib,
de yera religione cap. 16.exprefs¢ dicit,Dei Ver-
bim potuiffe aflumere corpus zthereum, ad no-
ftrorum afpe@uum tolerantiam temperatum.

Probatur Secundd , Quia corpus Chrifti ex- 7,anime
.anime in triduo mortis fuit ynitum Verbo diui- corpas
nosergo natura inanima poteft affumi. coiit,

Rcfpondet Alexander, Corpus illud habuifle {,:iza'mm
quandam impref;ionem ab anima relidam, ratio- o=
ne cuius crat voitum animg {eparate, & per ani- Refponfie
mam Verbo, Sed contri. Primo, nulla talis im- Aknfis:
;prefsio in corpore mortuo relinguirur, vt fatis pa- Refelliturs
tetex Philofophia. Lt quamuis mancant aliquz
difpolitiones,ille tamen non faciunt naturam ca-
pacem aflumptionss , cifi ad quandam decentiam
conférant. Nam he difpofitiones funt accidentia:
aptitudo autem affumptionis, cft.intrinfeca &

“fubftantialis conditio , immediaté fundata ia ipfa
efsentiarei : nam vnio debet heriimmediatéad

efientiam pature afsumpte. Deinde , {equeretur

NMerbum fuifse tantummodd extrinfced vnitum
carniinillo triduo; nempe quia erat vaitum ani-

; * * ma habenti




46 Qu.4:
itz habenti ordinem & affe&um ad corpud’arqui
certum eft fuifle intrinfecé vnitum : Quod enim
Jemel eft affumpt ooy nimquam eft dimiffum, vt ex Da-
mafceno docent omnes Doctores.

Henricus autem QuodL 13, quaft.s. fupra ref-
pondet, Verbum non manfifle vnitum corpori,
propter ipfum corpus, fed propter animam, qua
corpori erat reunienda, & ided corpus non fuif~
{c per fe aflumptibile,fed folim propter animam.
Refelitwr, Sed contrd, Parum refert quo fine Verbum af-

fumplerit corpus : hoe enim tantummodo poteft
iuuaread maiorem decentiam & congruentiam
allumptionis 3 mon autem facit ipfam naturam
¢apacem affumptionis : quia res prits in feeft
apta affumi, quam pofiit ad talem vel ralem fi-
nem aflumi,

Probatur Tertio, Quia Verbum fuit hypofta-
tice vnitum fanguini, & alijs humoribus fanguini
mixtis,vt ftatim dicemus : quitamen nec animati
funt, nec anime capaces,

Probatur Quartd , Ominis hatura {ubftantialis
eft capax {ubfiltentiz : & in Verbo eft fufficiens
Vis ad terminandam & fuftentandam quamuis
naturam, & ad eius fubfitentiam’ ﬁrpp?cndam.
Sed contra hanc noftram fententiam i quibufdam

5 Obijcitur Primo, Illud compofitum ex natura
Soluanzay irrationali & Verbo, non effet perfona; quod re-
Obisdiio.  pugnatdignitati Verbi. Refpondeo, et?f non fit
mes. perfona, €0 qudd perfona determinet naturam
oo compea TatioNalem ¢ tamen erit hypoftafis ; quod nullam
firum effer includit imperfectionem 3 nam folum cft quid
kypoffajis. communius quim perfona.

Obijeitur Secundo , Natura irrationalis non

6 E 2o % ;

poteft clevari ad operationes diuinas; id eft, ad
cognitionem & amorem Dei : ergo'neque ad cfle
diuinum: quia e[, eff proprer operationem. Et Con-
firmatur, quia vnio cum Deco pet operationem,
eft inferior vnione hypoftatica : ergo cum crea=
tura irrationalis non poffit cleuari ad vnionem
per operationem, quz eft inferior, neque etiam
poterit ad vnioné hypoftaticam,que eft fuperior,
Bumeds  Refpondeo,Natura irrationalis non poteftcle-
astura ir- yariad efle dininum, ita vt ipfa habeat effe diui-
;;‘2&:”:;:' num, quo ipfa exiftat , & fit entitas aGualis ; po-
wnri ad effe telt tamé eleuari ad fubfiftentiam dininam, vt per
disinpm,  €am {ubfiftar. Necided debet habere operationes
diuinas ; quia operationes funt pofteriores vnio-
ne hypoftatica : poffetque Deus affumere natu-
ramhumanam non eleuatam ad vllamoperatio-
nem fupemamr:lem. Qu_f_)d autem dicitur, Effe,
eft proprer operariy intelligendum eft de effe nature:
hoc enim datur fuppofito, yt habeat operationes
illius nature, Sic fuppofitodiuino datum eft effe
narre humane , vt habeat illius naturz operatio-
mes : gffe autem [ubfiffentia non communicatur™
alteri naturz , vtipfa habeat operationes illius
{uppofiti proprias ; IE;d vt fubfiftat in illo fuppofi-
%0, & vt illud fuppofitum habeat operationesilli
pature proprias. Ad Confirmationem. Refpon-
preffising, deo;Vnio cum Do per operationem, & vnio hy-
conuenire poltatica, funt diucrfi generis, Hinc fieri poteft,
pocejtali-~ vt id quod elt preftantius, conueniat alicui , ‘coi
£23, < 103 pon poteft conuchire id,quod eft minus preftans,

Refponfio

Senrici

_Idgmdr‘ﬂ

poieft coma ol i o1l * . i
wenire, | oicut intelligere conuenit homini, non tamen vo-
guodefp lare : apima elt capax gratie, non tamen colorjs,

mimks pra- Et fic natura’ irrationalis poteft efle capax vnio-
Fanr, nis hypoitatica , quamuis non fitcapax vnionis
cum Deo per operationem. Ratio clt, quia yaie

De modo onionss ex parse natura affumpte. B.1.Dub.2.

hypoftatica fit perhoc s quod natura aptafubfi-
ftere, recipiac {ubfiftentiam divinam, 1psd nihil -
cooperantc : vnde capacitas ad hanc vnionem,
oritur ex communi ratione natur fubftantialis,
Vnio autem per operationem fie per actus vira-
les, {cilicct cognitionem & amorem , qui debent
manare & vitali formi. Vndé ad hanc vnionem
natura non tantlim concurrit patiendo, {ed etiam
agendo per formam & potentias vitales 5 fcilicet
intelleftum & voluntatem ; quod foli natura ra-
tionali conuenit.

Obijcitur Tertio,1d quod per fe oft indecordi,
& repugnans prudenti, nullo modo poteft fieri
i Deo: atquiDeum aflumere naturam rationis
expertem, eft per {¢ indecorum, & prudentiz re-
pugnans: ergo &c. :

Refpondeo, Negando minorems quia non cft Now el it
abfoluté contra decorum , vel prudentiam ; fed P67 /Fia-
nobis ita videtur , quiidoneas caufas nop vide- FERENTS
mus; Deo tamennon defunt rationes; ob quas
decoré & prudenter id pofsit facere. Cimenim
nulla creatura, quantumuis videatur vilis, fit ma-
la ; nihil abfoluté fe indignum Deus patietur , fi
ob caufas fibi notas illam afflumat. Confirmatur

“¢x Tertull, lib.de carne Chrifti contra Marcia-

‘nem : i reueri de lupd, ant fue, aut vacch prodive yo-
Tuiffet, ¢ fere aut pecetis corpore indutus , vegnim ca-
lovum predicates y aua opinor cenfurailly prafiriberes,
Sit flultum,fi de naftro fenfu indicetmss : at, que fiulta
funt mumds, elegit Deus. Etinfrd, ait: Penes (apien-
tes [aculi facilins evedituy Tupiter taurns fattus au g~
Inas 5 quam Chriftus bomo, penes Marcionen.
DVBIVM. IL
Virsms partes nature, [eilices maseria & forme
pofiimt affumi?

R Efpondeo, pofie. De forms, patetintriduo g

mortis; fiam animafeparatad corpore, man- afrmatur
fit vnita divinitati, Dec materia nuda dubitatur, #esuds
Quidam putant pon pofle eam affumi, quia non-ﬁ:;:’::if
poteédt nuda conferuari, Sed clim hoc fundamen-
tum falfum fit, dicehdum efteam pofle affumi,
ctim poflit confernari. Pari modo poteft affumere
materiam formz vnitam,né affumptd formi:quo
modo quidam dicunt in triduo mortis vnitam
fuifle dininitati materiam , fine cadaueris formd,
quam materjz tribuunt.

De forma autem materiali, qualiseft forma

folis, elementorum, atque aded omnium rerum Item e
corporearum infra hominem,dubitari poteft. Vi- / i s
detur énim non pofie affumi; quia hacforma eft Lt
velutiinherens, ac proinde fubfiftentie incapax.
Sed long? probabilius eft, quamuis formam fub-
ftantialem affumi pofle, flucin materia exiftat,
fiue extra materiam djuvinitus conferuetur. Ratio
cft , quia talis forma eft fubftantia quedam firam
habens fubfiftentiam ad genus fubﬁanria: perti=
nentem, licet partialem : ergo Deus poffet illum
modum fubfiftendi fupplere, fibi viendo & infe
fuftentando illam forma:Simili modo poffet vni~
ri forme exiftenti in materia, non affumpti ta-
men materid , quia diverfas {ubfiltentias partia-
les haber,

DVE-




—

. ———

DVBIVM IiL .
Virtm qualisates accidensarie pofint
bypoflatice affumi?
Yo Efpondeo, Non poffe affusini vt faciant viid
Neridini hypoftalim cum Verbo. Probabile tamen

fiparssum eft pofle & Veerbo terminari & fultentari, quemo-
f::,',,ﬂ, :f:‘f" do matura {ubflantialis terminatur, Ita' Gabricl
i &plenf]uc no_mmﬂ_les d_;ﬂ. 1. Etratioelt, quia
e nulla hic cernitur implicatio : eft enim Verbum
diuinum intimé prafens cuinis nature acciden-
tariz , & poteft cinsexiftentiem elevare, 8 fur-
fum ad {e trahere, ita vt ipfi innitatur , & ab iplo
pendeat.  Si enin ita fubftantias poteft attrahere,
quibus tamen naturale noneftalteri vnirt, cur
non ctiam accidentia, qua ex naturd peftulant ab
alio.dependere
1 Neque ad hoc necelleeft vt accidentia habeant
Inde tamen Tubfiftentiam fubftancialem , qua fuppleatur:
Dews non {ufficit enim fuppleri eortm inexiftentid in fub-
diceretny  fefto, & dopendentiam ab eodem tamquam 3 ter-
Albmis— hino: quod ficri poterit per dminam perfonam
fine vlld tamen informatione. Nam- aliud eft in-
formari aliqua forma, aliud eius dependentiam
& exiftentiam determinare; vt optimé notauit
Scotus.Quo fiet vt Deus idcircd 16 dicatur,v. g.
albus: nam hec denominatio fumitur3 forma
informante ; fed dicetur fubfiftens inalbedine.
Sicut in triduomortis, Deus nd dicebatur anima-
tus, ne¢ anima; fed fubfiftens in anima rationalj,

ARTICVLVS IL
Virum Filius Dei affumplerit

per[onam ¢ ‘

3 R Elpondetur Negatiné. Filius Dei nullo mo-

do affumpfic perfonam humanam, Eft fide

tenendum, & habetur in Concilio Toletano VI,

& XI. vtrobique cap,1, inconfelsione fidi : Ver-

bam non petfonam bominis accepit , “[ed naturam’.  Et

fequitur manifelte ex didkis quaft, 2. art. 2. con-

tra Neftorium, Si enim affumpfiflet perfonam,

eflent duz perfone in Chrifto ; quod eft Neftori)
crrof, Sedeft

DVEIVM L

Virise per potentiam Dei abfolutar: , perfona
el [altem natura perfonata pofSit affuzssi

;3 V Binota s-Aliud effe affumi Bprfm_?am, ah"ud
afluini naturam perfonatam : adillud enim
requiritur vt ipfa perfonalitas affumatur; ad hoc
autem fatis et vt affumatur natura, conferpatd
perfonalitate, licer non affumptd. Vinde fupri
queft, 3, art.6. dictum cft, Patrem pofle aflumere
naturam humanam perfonatam & Filio , non af-
fumpta Filij perfonalitate.
Refpondes & DicoPrimd , Nullo modo fieri

Implicat
pfr'ia;:m poteftvt perfona’ 2umatur hypoftatice. Eft'co-
*ami,  munisDoGortimiin 3. dift. 1. Ratio cft, quiain-

woluit'cotradi&ionem. Perfona enim in {uofor=
mili eonceptu ‘includit effe non'inalio : nam'de

- « & . % T Ty
Faione einselt incommunicabilitas ; non tantom

Qu.4.De modo wnionis ex parte nat. affum. A.1.Du.3A.2.D.1. 47

ea qu® opponitur’ communicabilitati fuperioris,
refpedtu inferioris (pam hoc modo etiam natura
indiurdua eft incommunicabilis ) fid ctid caqua
Opponitur commenieationi, qua fit ﬁippoﬁ‘to.
Affumi autem, cft cffein alie : ergo contraditio
eft perfonam affumi. Deinde, Omnis vnio perfo-
n® cum perfona, tanttim potcftefle accidentaria,
non efficicns quid youm; vt patet ex dictis quadt,
21 art.a
Dico Secondo, Fierictiam nequit ytnatura 14 *
retinens fuam perfonalitatem, & diuind perfond Tdem die
affumatur, etiam{i Aingamus ipfam perfonalitatem #e narura
non affumi. Eft ctiam communis Do&orum in 3,}’”"@“'“
dift. 1. Scoti , Durandi, Paludani, &c. & Caijc-
tani fuprd qu. 3. art. 6. ;
Probatur Primé, Quia hzc omnino videtur
efle mens Conciliorum ; dum definiunt in Chri-
ftonon effe perfonam creatam, o quéd natura
humana fubfifteret fubfiftentia Verbi « ergo fup-
ponunt fieri nullo modo pofle; vt ille duw perfo-
nalitates fint fimul,
Dices, Perfonalitas divina excluditd naturd
humand propriam perfonalitaten creatam, {i [pe- (;b‘ezgﬁm;
temus naturalem rerum eonditionem; 8 1dcired juluypr gy,
Concilia & Patres dicuntid fieri non pefie vefi-
mul fine 5 {i tamen fpectemus potentiam Dejab-
{olutam, id fieri pofle,
Redpondeo, Si {peétemus conditionem rerum,
etiam eft impofsibile vt natura non perfonataaf-
fumatur; & tamen dicitur pofsibile, ¢6 quod per
omuipotentiam Dei pofsic fieri: ergo {i natura
perfonata pereandem omnipotentiam poteftaf-
fumi , hzcaffumptio abfoluté dicetur pefsibilis;
quod clt contra Concilivm. Quidquid enimin
hoc myfterio dicitur pofsibile, vel impofsibile,
foliim céparatione cmnipotentiz diuina ita di-
citur: per illam enim omnia facta funt, que huius
myfteripfuntpropria. Ratio cft, quia perfonalitas
creata confiftit in co quod effnaruram eile per (g,
id eft, non'in alioyfiucfiv aliquis modus pofitinys,
fiue nons hoc iplo enimquo natura rationalis
exiftit per {e nulli adharcfcens, eft perfonas arqui
natura vnita alienz perfonz, habet cffé inalios
implicat autem vt vaacademque natura cxiftat
fimul per fe, & inalio: namdillud per fe, includic = #
intrinﬁscé non inalio:ergo natura creata retinens
ropriam perfonalitatem, nullo modo poteft af-
umi; quia {imul cffet in alio, & nen in aljo, Na-
tura vero affumpta ad extrinfecam perfonalita-
tem, potcft viteritsab alia perfona affumi; quia
non repugnat , vt eadem natura habeat duos mo-
dos inexiftendi ; feu ytinexiftar, & fuftenteturd
duobus: ficut repughat effe perfe, & cffein alio,
Quod patet in fimifij quia non repugnat accidens
vnum effe in duobus fubiedkis; repugnat tamen,
accidens effe perfe, & effe in fubiccto: nameffe
per [e, includit effe non in fubicéto. T
Dices, Naturadiuina habet propriam & natu- gyir
ralem perfonalitatem in Pari€ & tamen vlteritis perfonara,
poteft perfonari & terminari in Filio: ergo etiam poseff pres
naturz creatz habenti propriam fuam pc:‘fgma]i—}:;:f"'
tatem, potetit hoc communicari, vt ab alif perfo- b
nalitate pofsit viterits terminari. T
Refpondeo Negando Confequentia; Ef enim iy effds
difpar ratio. Primo , Quia natura divina ftfime nssnra
pliciter infinita: vnde potelt communicari pluri- c7e7s per-
bus perfonis per identitatem. Seeundd, Quia na=/""""*
tura divina it eft in fingulis perfonis ; vt nihilo=
minus




48" Qu.4.Demodo unionis ex parte nat.aflum. A.2.Dub. 2.A.3.4.5.

mintis femper maneat per fecxiftens ; & Bonin
= alio; idque propter fummam identitatem divini-
tatis cum perfonalitatibus. Vnde vaus modus
effendi feu exiftendi per fe, v. g. quemdiutnitas
habet in Patre, non excludit abed alium modum
effendi per fe, {cilicet eum quem cadem diuinitas
habetin filio; quia duo modicffendi per fe, non
repugnir; ficut repugnat effe per fe, & cllc in alio.

DVBIVM Il

Prrim i vna humanitas effet in duchw locs,
( ficnrmodoeft bumanitws Chrifls) pofiit in
wno loco habere propriam perfundlitatem,

rinalioe(fe in perfond Ferbs?

16 'R Efpondetur hoc fieri poffe; & tunc vna nu-
Afirma. mero natura creata exifteret in duabus per-
Aol fonis; fcilicet in perfona prapria, & aliena. Ra-

tioeft, quiatunc vnanatura haberet quodam-

modo vim duarum , non habentium inter fe ne-

ceflariam dependentiam; vedictum it in Tracta-
i1, De tude Euchariftia. Quare vtelt in vno loco,poffet
Perfei,  effeper e, & non habere voionem cum Verbos
dininis

vt autem eft inalio loco, habere wnionem cum
Verbo. Sicut idem Chrifti corpus , vrelt inca-
lo, eft coéxtenfum fpatio ; vtautemeft in Eu-
chariftia; non eft coéxtenfum : Quod tamen po-
nit in ipfo corpore duos modos intrinfecos om-
nino repugnantes refpeCtu ciufdem exiftentisin
eodem loco.8imili modo fieri poteft per diuinam
potentiam, vtyna cademque animain vno loco
{it in corporc; in alio loco vinat extra corpus, per
fe exiftens. )

Dices, Hoc repugnat Concilijs: & Patribus
fuprd citatis quaft. 2. art. 2. qui dicunt duas per-
fonas, alienam & propriam, non poflc in ynam
naturam fubftantialiter vniri. Refpondeo Ne-
gando Aflumptum§s nam ipfi loquuntur de na-
tura hamana exiftente tantummodd invae loco;
loquuntur enim de hoe myfierio prout reipfa fa-
Gtum eft. \

ARTICVLVS III.

£,06,8.119.

Virum per[ona diwna affum-
plerit bominem

7 Efpondetur, Non propri¢ dicitur perfona
Negatsrs dinina aflumpfiffchominem.
Probatur Primo Authoritate Felicis Pape &
, Martyris; quamuis hec parum vrgeat, . vt patet
mtuenti. Probatur Secundd Ratione. Quia iomo
propri¢ fignificat . humanam natur in fuppofito;
homo enim eft idem quod Wibens humanitatem;
ficur Deus eft habens Deitatern: fed Verbum non
affumpfit fuppofitum humanum : ergo non pro-
pric dicitur quod Merbum affumpfit hominem.
Notandum eft, Patres & Conciliafrequenter
vti hac formula loquendi. Verbum affumpji homi-
dsiatal Cone. Tolezan, VL. in confelsionc hidei:Toze
affiempfiffe TTIRIIA opevata eft (ufcepti hominis formazionem. To-
Howinem, letan. K. Sola Fillf perfona; verum hommen fine pec-
. eatg affampfit. D, Avguftinus fepifsime ve Lib. 13,
de Trinit, cap, 17,& 18, De Agone Chriftiano
cap.11. Lib.5.de civiigic cap.i7. & alibipafsim,
Cyrillus inepiftola ad Neftorium, quz haberor

Ferbism
£ p ropr e

in tertia Synodo. Denique inhymno Ecclefia-
{tico s« Tt ad liberandum [ufcepturns bominem &,
Vertim, hzc & {imilia fic interpretamur, vt homo -
accipiatur pro naturd humana : vel cerce yedica-
tur affumpliffe_hominem, quia affumptionc fa-
&um elt, ve cffet homo. Quare non recté Ludo-
uicus Viues in cap. 17. lib. 9. de Ciuitate repre-
hendit Doctores Scholafticos , quod nolint hane
propofitionem in proprietate {ermonis admitte-
re; nam reucrd iuxtd proprietatem fermonis , eft

{alfa.

1§ (M‘Mfm
Firig,

ARTICVLVS 1V.
Virum Filius Dei debueris affu-
mere naturam bumana abfira .
Eam ab omnibws individwis?

R Efpondetur Negatiué, Probatur Primd, Ex 18
Damafcenolib. 3. de fide cap, 11, Secunds, RNegaur,
Quia natura abftraca ab omnibus indiuiduis,

vel eftidea Platonica; id eft, natura per {eipfam
feparatim a fingularibus exiftens; & hzc¢ non po-
teftaffumi ; quia eft figmentum; nulla enim cf}

talis natura. Quod fiper impofsibile poneretur

talis efle, non tamen eflct conueniens cam afltmi;

tum, quiacum fit communis, exiftens fubfiften-

t1a communi, non poffet ¢ffe in perfond; nam con-
traberctur ad effe individuum ; tum, quiafolim *
haberet operationes cmunes, quibus nec poffes
mereri, necquidquam nobis prodeflc: tumde- 4
niqueé, quia non effet fenfibilis; vnde non daret
nobis exemplum &c. Vel hacnatura abftracts,
eft natura humana exiftens in méte dinina; id eft,
idca naturz humane; & hzc non poteft affumi;
quia eft ipfe Deus, feu intelleétio divina. Velde-
nique cftnatura exiftens obieétiué inintelleéin
humano: & hzcetiam afluminon poteft; quia
cius effe, foltim eftintelligi, Tertid Probatur cla-
rivs ; Quia humanitas realis non exiftir nifi indi-
uiduata, & contraéta ad aliquam indiniduam hu-
manitatem: ergo non potelt affumi nifi vt fing-
laris, Denigue, {iaffumpfiffler totam rationem
communem humanitaris, debuiffet iHam aflume-
te, vt eft in omnibus hominibus; ac proindeal-
fumpfiffet omnes humanitates. Quare ridiculus
cft error cuivfdani Parifienfis, qui, vt fertur, do= grrer
cebat Chriftum affumpfiffe humanitatem in'‘com- eninfism
muni, vtfru&usIncarnationis effet commlmis-,”"'f”“ﬁ"
nam hoc eft impofsibile. Fruétus autem commu-

nis effe poteft ctiamfi ab vno promanct; hicenim

non requiritur communitas predicationis, fed
caufalitatis,

ARTICVLVS V.

Virum Filius Dei debuerit affu-
mere natwhyam bumanam in
omnibus. indiniduis
_R'Efpandctur, Hoc nullo modo fuifie con- 19

fenraneum . Probatur Primd. authoritate Y%
Damafceni fuprd lib, 3. cap. 1. Secundd, Quia
tunc omnes homines efsent tantamedo vna per-
fona, atque adco ynus homo: quod elt contra
naturalem conditionem fpecici humanz , qua in
e ; wgulis

it




Quaft:5. De siodounionis giasd partes bum.naz. Artore2. Dby 49

. . s . L !
fingulis inditiduis  poftulat fingula fuppsfira,
Tertio; Quia Chriftus. noneflet primogeritus,;
ficc primatum'tcncns inter homines; ' BAIM,0IMNes;|
eflent paris dignitatis. Quartd,  Quia rolleserur,

mediatio Chrifti, redemptio, fatistactio, & re- |

liquareius beneficia.
ARTICVEVS. Y12
An cOd¢niens fuerit vt Filins Dei

v < affismeres naturambemanan. .

20
Affirma=

inry

o
Lo

'

t‘ﬁ?rmﬁ. Ve

18T oy

.@;ﬁ bes

retici id
Begaring,

ex flirpe Adam ¢

ﬁR Efpondeturs Id omnind fuifle conueniens
Probatur Primd , Ex generationeChrifh,

QVAESTIO

que producitur vigue ad Addm. Luc, 2, Proba~
turSecund, cx, L2 Avpgult liby a1 3.de Trin.c, (8.

Synt autem tres conieétur huius conucnienaq,,
tizg, - Prima , Quia nthinia poftulat, vt ille fatista- weniemsia,
ciat, quipeccauit: arquipeccauit Adam, & in
Adamo:itota humana natura : - ergdide illa natura

ex.Adamo derinata, debebat ille aiiymi, inquo,

& perquem, rota natura farisfacerer, Secunda,
Quia hoc pertinet ad maiorem hominis dignita-
tem &Vt nimirum ille potitis vincat,-qui vigtas #
fuerat, quam vealius vineat proiplosTta D, Leo
crplya.demativit, Terug,Quia magis oftenditur

. Dedi porentia, dum de natura infirtna & corrupta

affumpfitid quod ad tantam virtutem & gloriam
clt proyedtum. Pollunt & aliz multe ex Patribus
colligi3led he funt pracipuz.

QVINT A.

De medo Vaionis quoad partes Humanae Naturz.
In Quarnor Articulos dinifa.

HERTICYEVS 1
Virwm Filius Dei debuerit affu-
mere verum Corpm £

Efpondetur; Filius Dei afltimpfit verum

corpus,hon imaginatium, Eft fide tenen-

dun ebtra antiquos heteticos, qui dice-
¢ bant Chiiftum habuifle corpus non ve-
tumy fed phantafma corpotis: Ita docuit'Satur=
ninusy Marcus; Cerdon, 8'Marcion, tefte Ter-
tulliano lib.depraferiptioncaducrfus haretidos,
& dibro decatie Chrifti - Rutio illord erat, quia
puitabant indigdum Deoj, -yt verum corpus hu-
manum affumereti Item Manicheus tefte A ugu-
ftino lib, contra'epiltolam fundamenti cap. g, &
harefi 46, quia cxiftimabat omnia vera corpora

. efle & malo principio. Idetn fecuti funt Prifcillia-

Tres ratio.
nes,

1
Afirma.
i

niftz, v refert D, Leo epift. 93.

« Sed probatur hee veritas tribus rationibus,
Prima, Quia Chriftus fuit verus homos: atqui ve-
ritas human naturg requirit verum corpus hu-
manum. Secunda, Qui‘a?equerctur cius pafsioné,
8cmortem; & refurreGionem:, & reliqua, qua
«circaipfum gefta funt 4 folum imaginarie & de-
luforic copmgiffe. Tertia , Quia talis fiftio,
qug tota eft magica, non decet fummam veritaté,
Adde, hanc veritatem definitam effe in Concilio
Chalcelonenfi,8: in Céftantinopolitano 2. & 3.
& inmagno: Lateranenfi Cap. Firmiter & alibj.
Vide Tertullianum lib. de-carne Chrifti:contra
Marcionem. !

o Aol BNET G VeL Y S D1
Virion Filius Dei debuerit affu-
mere Corpus terrenum | [cilices

Carnem ¢5° Sangwinem?
R Efpo}ldcﬁ;{ affirmatiué. Eft fide tenendum

contrd: Valentinum, quidicebat Chriftam
aﬁ‘umpﬂl!‘c_cm'p;;s &x natura celeft; & per vierum

Virginis, tamquam per canalens 3 quo'nihil gra=Heresfci
xerit , tranfiffe. Quem ertorem fecutus et A pel- ”i,mgf”.‘
les, vr'fefert Terrall, fupra lib, de carsic Chailli,” "
& de praferiptione aduer(us haveticoss (Item eft
contraqiiofdam Anabaptiftas , qujhatcherefim
inffaurarunt, vt refert Cochleus intefutatione
Anabaptiftarum Monafterienfium.

Probatur ijfdem argumentis, quibusfuperior
‘Articulus.

Obijciunt Apoftolum prioris ad Cerinth. 15.
V.’ 47. vbi Chriftus comparatus Adamo, dicitur
Homo celleftis & effe de celo; Adam auté,revrenus, &
de terra 'ergo Chriftus habebat corpusceeledie,

Refpondeo; Hunc locumoptimé exponi a D, Explicatur
Auguft. libi13. de Ciuir. ¢ 2 3. Senfus igitus cit;lf;:f:;,},‘
primus homo, etim formatus it de terra, fuit ter- 7 o, 47,
renus; fcilicer quoad caditionem corperis, quod
fubieum fuit necefSitatibus hujus vite ; & per
fe pafsibile, & corruptibile. Secundus autem o=
mo, quia de ceelo venit, feilicet ratione perfone
etiam caeleftis effe debuity” nempe quoadcondi=
tionem corporis ceeleftem, & immortalem: &

uamuis ab initio non Hatim aétu corpus ceelefte

?uerit, hoc difpenfaterié factum elt ; vi'pro nobis
pollet pati, & mori: qua peracto, ftavimy Chiriftus
vi {ua ceelefté conditionem {uo corpori contulits
vinde femper ceelefte fuity veladtu, velintrinfecd
poteftare;es quod perfona de ceelis effer. Tginur fi
eut povtauismus tragnem sevvent, {cilicer tam vitd,
tium corporis conditioncs Ita portenss imaginen
celeftis ; id eft, dégghs operam vt Chirifto imiles
efficiamur ceelefli corporis conditione.

DVBIVM L

Virum Sanguis fuerit bypoftatice affumpins?
V Binotandum Primé, Dupliciter aliquid af
fumi ad hypoftafim. Primé, Immediate;Sie %
cutanima & caro. Secundd,Mediaté; Sicur acci-
dentia, mediante naturd. Quidquid enimft na~
ture coharens, fuit aliquo modo 4 Verbo aflum-
ptum , & fic dubitandum non ¢ft quin fanguinem
affumpferit: nam corpus cius verofanguine {uf-

fufum fui,

y

Ee Notandug




so Quetk.s. Demodo wRionis qHoad pdi‘;‘_e} bummat. Art.2,.Dub.1,

Notandups Secundd ; Certum effe Vefbum
aﬁ“umpﬂﬂ'c, omnes ecas humani ‘corporis partes,
qQuz anima rationali informantur ; & confequen-

ter omnes eds, qu& {iint neceflarie ve corpus-hl_l-
manum {it integrum. +
Ratio eft, Primd, Quid Verbum fadutivelt
erfedus & integer homo: ad integritatéauten
Eominis pertiné’t vt minimuny omnes ille parees,
Jque animd informitursergo hds omnes affumplit.
Secundd, ‘Quiaanima, quacumque in parté ﬁt,
fubfiftic fubfiftentia Verbi : érgo’ etiam quiiis
pars corporis, quam ipfa ¥idificat, eadem ﬁ:b{_i-
{tir. Nulla enim eft ratio talem paree negligendi.
Tertio ; Quiain alijs hominibus omnes ille par-
tes quas anima informantur; fubfiftunt fubfiften-
tid totius hominis: - Atqui in’ Chrifto huitis vi-
cem {ubijt Verbum : ergo &c.

His poftis, - funt tes [eatentice. Prima ; Nec
Tres ;—u' fanguinem , nec alios humores ¢ffe vaitds hypo-
senrie, . faticd Verbosled habere propriam fubfiftentiam;
1.Negans, ficuraquainvafe. Dici tamen affumptos mediatc
Daurandis eo quod naturaliter cohereant corpori aflumpto.

Ttafentit Durandusin 4. dift. 3, . 1, & Reichar=
dusin 3. dift. 2. art.a. qu. 1, &2, & Gabriclin
Caponcm ledtione §3.

e DI Secunda cit, Du}fiicam effe fanguinem, natu-
guens, sif. ralem & alimentalem : naturalem feu vitalem

seffri, o cfle aflumptum , ¢& quod pertineat ad integritaté
humani corporis =alimentalem verd minimé; ob
rationem contrariam. Ita docet Siluclter in libro
quem inferipfic Refie anrea tralt, 3.0.3.1,-8 in ean-
dem inclinat Caictanus infra quafl, 54. art, 2.
quamuis hic nobifcum vidc:zmr?cntirc.

6 Tertia {enteatiaeft communis. Pro qua digen-
3.Perior dum {anguiné abfoluté, & fine diftinétione, fuiffo
sfrmanis immediaté A Verbo aflumptum, & illi hypofta-

rice ynitum. Que {ententia ita habetur certa hoc
tempare, vt contraria condemnetur erroriss [nfi-
nuat eam D). Thomas hic; & Quodls, art. 5, eam
cxprefsé tenet 5 ciufque omncs feGatores ,, Ca-
preolus, Caietanus, Sotus, Victoria, Medina &

alij. Qua de re quidam recentiores traétasus feri= |

Ex Seria Pﬁ:runt. e ¢ o

e Probatur Primo, PxSeripturis, quz docent

‘Véi fangnis {Mguinem Chrifti, elle pretium noftre redem-

effendstur ptionis, & quidem magoum, 1. Petri 1.v. 18- Non

;J:{:'_':ﬁ”'“ corrnptibilibus anvo vel argentovedemprieffis ; fed pre-
< tiafo Sangnive ; quaft Agni immacalati , Chrifli. 1, ad

Corinth. 6. v, 20. Empti eflis preno iagno. Similia

habemus Matth. 26, v.28, Marc. 14.v.2 4, Luce

.t 22.v.20. Secundo, Chriftus per fanguin@dicitur
propitiator; paci ficator, ,l'(.‘df,'fllpt()r. Ad Reom. 3.
v, 24uad Ephefir. v. & ciz.va 3.ad Clof 1 va 20
Tertio, In Seripturisdicitur quod fanguis Chri-
{ti lavet & emundet cofcientias noflras i peccatis:
ad Hebr: 9.v.14. C.10.v. 20, & v.29. €. 12, V2 240
&c 13, vo12. & vizo. & 1, Toan. 1. v.7. Quarto,
Dicitur fanguis noui & wterni Teflamenti, quia
per eum firmantur dining promifsiones pertinen-
tes ad remitfsionem peccatorum , iuftificationem,
& vitam &ternam: atqui hec efficacia non poreft
conuenire fanguini ; pifi ratione vnionis cum
Verbo:

Dices; Vt ha dignitates & efficientig tribuan-
feafie tur fanguini, {ufficit veisiqui eum effudit, fit in-
ur Jangi finitz dignitatis : namilla effufio , quatenuserat
ininicy  ¥oluntaria attio, vel palsio perfone mfinitz, erat
iofinite efficacitatis , & zitimationis. Sed hoc

Frerd,

non {atisfacie; quia fic fanguis non ‘ellet.aliter prev Refutiy,

tiumiy'rioftre redemptionis, quim lachryma& fin
dor Domini softriy ‘nam horum effiafiocetiam cft
infiniti pretij ratione perfone s arqui Scriptura
tribuit aliquid maius & fpecialius fanguiniy ‘vo-
cansillum Landcram peccatorum, Pretiunt vedempripl
ais &e, qua fané proprié intelligi poffunt; eritque
cxcellentior modss tedemptionis ,-{i ipfum pre-
tiumfecundiim fe, fitinfinitz dignitatis:
Probatur Secundo ; Ratione’ fundatain Seri=

prutis: {Primd 5 4 Quia: infacrificijs Jegis veteris Sanguis
oblatio fanguinis erat praecipua pars facrificij: 24r fa-
cuius fignum eft, 'quiod m omni genere {acrificio- Erifivgy

rum, Deus volebat {ibi torum ﬁuguineni offerri;
vt patet Leuits 17."%¥¢tans {1 t inlérminatione
mortisefiim fangiinis ; 'clim tanién ‘if‘oblatione
hoflie pacificg , & cius qug fiebat, pro peccato,
permitterct bonam partem ¢arnium Sacerdori,
vel offerenti. Atqui Chriftus in palsione ebtulic
non folum corpus , fed etiamfanguinem; ergo
fangifstion minds efa infiniti pretij; quam eor-
pus ; ac proinde non minis hypoftaticé vnitus

"Verbo, Patet p:iOr_Crmfequcmin » quia Chrifli*
facrificium erat infinite dignitatis ratione rei ob-*
latz 3 res autem oblata erat co?us & fanguis ; &
in oblatione facrificij , oblatio fanguinis non mi-

norigzftimatur , quameblatio carnis: .ergonon
erat minoris dighitatis. Confirmatur,  Quia
Chriftus Matth. 26, g Luez a2, <ficurde corpo-

redicit; ‘Quod pro vobis ivadetur , ita de fanguine;

qui pro vabis ¢ffundetur., Secundd, 5 Joanns gy 4 pois-
Dominus , ficut carnem veocat verum cibunani- ::? g:rﬂ :
me, ita & fanguinen verum potuim 3 atqui carg vitam
non viuificat , nifirationé diuinitatis comiundiz, <#rmm,

vt farisinfinuitilla verba verf, 63: Spuitns ef quit
viuifieat 5 caro non prodeft quidguam,, 1d eft;: tarofe’
cundinyfe, non predelt quidquam ad #ternam
vitam , quamuis manducetur ; fed prodelt pro~
ptex {pititum, id eft, propter divinitatem iliy
vnitant 1 sérgo necfanguis Chrifti fumptus quid=:
quam praderir, fidiuinitas ¢i coniunanon fir,

Probatur Tertid: Auétorizate Ecclefize. Cons.

cilium Alexandrionm coadtuma Cyridloex Exy 47 0
pifcopis Egyptiante Concilium Ephefinum , i0've Ecelefia,

cpiftdla-Synodica exprefsé dicit: Ferbum homo
fuitum eft o0 affumptione. earnis & fangninis, Quod
eft conlentaneum ei quod habet Apoftolus ad:
Hebr. 3. verl, 14. Quia pueri commumicanerunt v
neGr (anguini s ¢ ipfe fimiliser pavticipauit 4ffden:.

Clemens VI, in Extrauag. Vaigenitus. tit. depa~ Clamens
nitentia ¢ vemifiione ,_dicit guitam fanguinis mo--¥ L.

dicam fuiffe fufficientem ; -ad totins himani ge-
netis redemptionem propter vnionem ad Ver=
bum., Siluefter in Rofa aures tral. 3- quift. 31.
refert Clementem. ¥ 1. hanc noftram affertio-
nem. exprefsis verbis-definjuifle... Refere eriand
cundem Pontificem coégiffe quemdam Concio=
natorem , qui apud Barcinonam pradicauerat
fanguinem 'Chrifi in triduo mortis non fuifle
hypoftaticé ynitum,, vt{uam fententiam reuocas

ret tamquam hereticam. EtPinm I I, confir- imtk

maflc eandem weritatem;, cim rurfus deea queg-
ftio eflet exorta. Que fivera {unt, mirumeft A-

.bulenfem , qui contrarium tenuit Paradoxo 2.

cap.39.& 40.hec ignorafle, ciim tamen poft Cle-
mentem V1. in Hilpania vixerit. Similiter igno-
rafle Gabriglemy, qui vixit tempore Pij11.

Probatus




fs

Quelt.s. De modo vnionis quoad partes buvi.nat. Are.2.Dub.1.2, 51

= Probatur Quarté Ratione 3 priori; Quia {an-
Rations,  BUis per fe neceflarius eft, ad conftitutiopem in-
tegri corporis humani: ergo debuit immediaté

s aflumi. Antecedens docet Df_l"homuls infra q.54.
gipars  AIt. 2. & pafsim Do&ores in 4. dift, 44 hinc
arporis.  colligentes etiam in corporibus gloriofis {angui-
nem futurum,  Et confirmatur ex Concil, 1rid,

Teidew's (ol 13, cap. 3. vbi fanguinem vocat partens Chrifli
Domnt, €Um ait, fangumen effe (ub (pecie panis ex vi
connexionis, qua paytes Chyifti Domint no amplitls me-
rituri, inter fc copulantur, Fauet ctiam multis locis
Ariftoteles, fanguinem inter partes animalis nu-

Ariffaseles

merans. Lt Ratio eft, quia fanguis requiritur in
corpore humanss non foltim propter nutritio-
nem, fed etiaﬁaiias caufas, Primo, Ob firmi-
tatem, & coniiffntiam corporis humani. Secun-
do, Ad fouendum calorem naturalem, & {piritus
vitales & animales, Tertid, Ad cenferuandum
debitum corporis temperamentum. Quartd, Vi
fit veluti inftrumentum multar(i dnim= functio-
num, carum prazcipuc que pertinent ad appetitd
fenfuum,fcilicet amorem, letitid, triftitiam, iram,
audaciam &c: ergo per fc neteffarius cft, vt homo
fit integer & perfectus,
Contra Obijcitur Primd, Sanguis non infor-
¢r  matur animi rationali, fed eft quiddam inanimi;
Duatuor €IEONON debuit hypo{h:icé affumi. Patet confe-
Gbiedtio- guentia , quia Verbum non affumpfit corpus nifi
;:’;ﬁ - mediantcanimi , vt docent communiter Theo-
logi ex D. Auguftine epiltola 3. ad Volufianum:
ergo illud in quo non fuit anima, non fuit affum-
ptum, Secundo, Verbum non affumpfit nifi vnam
Se#mdd’ npaturam: atquifanguis habet fuam naturam di-
Torsiny  finétam & naturd carnis: ergo &c. Tertio,In alijs
hominibus fubfiftentia non terminat nifi eas cor-
‘poris partes, que anima rationali informantur:
aliz autem habent fuam propriam fubfiftentiam,
vt [anguis, dentes, & f{imiles: atqui Verbum fuc-
cefsit inlocum fubfiftentie humanz : ergo non
affumpfi nifi cas partes que per animam viuifi-
<Qwarias cantur, Quarto, Natura humana cft proprié vna:
ergo illa dumtaxat funt de ciusintegritate, quz
animd informantur , ac proinde hzc tantummo-
do affumpta fuére.
OB hecargumenta,quidam exiftimant {angui-
12 nem verc anima informari, que illi det cffe ve-
Meding — gerabile, ficut offibus que animd informantur
i::s‘”’“"' ctfi non fentiant, quia anima non: datomnibus
wnima in. Partibus caflem fun@iones. Ita videtur hocloco
formari. {entiré Caictanus , & exprefs¢ Bartholomzus
Medina. Veriim vt omittam hoc effe contra com-
munem Theologorfi fententiam in 4.dif}. 44 el
ctiam contra communem fententiam Medicorum
& Philofophorum , qui volunt quatuor humores
Siluefer  non cfic animatos.  Alij verd, vt Silucfter, diftin-
;‘:xii:::”‘ guunt duplicem [anguinem: alium nutrimentalé,
fenesi- quem natura preparat in_hep:lte_‘, vt. C)E €0 corpus
serm, alatur ; & hunc non informari animé, nec cffe
affumptum hypoftaticé: alium vitalem, qui gigni~
tur in corde ; hunc animi informari , ac proinde
hypoltatice elle allumprum, Favet Caietanus in-
fra queelt. 5 4, art.2, ‘
Sed hxc fententia nec Philofophiz;nce Theo-
Fisumais logiz fatiseft confentanca. Ef} contra Philofo-
efeoairs phiam. Primd, Quia fanguis nutrimentalis, &
Philsfo.  vitalis, nondificrunt {pecie ;fed folum purita-
Bhiam.  te, & (ubtilitate. Vnde {1 alter affumptus eft, et-
samalter. Secundo , Quiafanguisquieltin cor-

de, geem Siluefter vitalem vocat, eft etiam nu-
trimentum ; alit enim cor, & ipfos pulmones per
venam arterialem , vt docent medici. ltem arte-
riz eodem aluntur. Tertio, Quia nullus cft fan-
guis qui tanthim habeac alendi munus: nam alijs
ctiam viibus feruir.

Nec etiam Theologie cft fatis confentanea; |
Primo,; Quia fi {anguis nutrimentalis non cft hy- ;i;::;;’**
poltatict vnitus Verbo: ergo parum {anguinis in giam,
paflione effufi,fuit Verbo vnitum;nam ante aper-
tionem lateris, parum fuiteffufum ex :ll‘t(‘rij$ &
corde. Secundd,Sequerctur cx vi verborum con~
{ecrationis calicis in ceena, parum fanguinis fuiffe
fub fpeciebus vini : vel ceree fi totus fanguis Do-
mini ibi erat, Verbum non fuiffe per concomiti-
tiam fub quauis parte illius, quia non fuiffee fub
fanguine nurrimentali. Arqui verumque eft ab-
{urdum. Primum enim cft contra virtutem ver-
borum Chrifti, qui-abfolute ait: Hic eft fanguis
wmeus , {cilicet totus, Secundum etiam abfurdum
cft, quia totus fanguis eft veré potus vivificans;&
inauditurn eft Verbum fuiffe JJub quibvfdam fan-
guinis particulis, fub alys minime.

Vnde Refporideo ad primum argumentum.Si- 14
uc fanguis animatus fit five-non; nihilominis ne- f‘;ﬁ"‘g’"’

g el : quataoT
goillum non cffe hypoftatice affumptum. Satis ggra,,.
enim eft, vt aliquo modo {it pars corporis huma- zes.
ni, neceffaria ad illius confiftentiam , integritavé, Ad Pri
conferuationem , & operationem. Ad confirma-"47:
tionem confequentiz, Refpondeo; Corpusdici-
tur affimptum per animam , non quod Ver-
bumei tantummodd mediaté vniatur; fed quia
alfumptum eft, vt anim= {eruiat: quomodo etiam
fanguis affumptus cft per animam, id eft, propter
animam;quia anima fanguine vtitur veluti inftru-
mento. Adfecundum Rcfpondeo : Sanguis non 4d Sun-
eft inftitutus vt fit aliqua natura feorfim , {ed vt dam.
fic pars & inftrument( alterius:vnde caro & fan-
guis 06 funt propri¢ duz naturz,fed partes vnius
integri corporis humanis Sicut carnes, offa, nerui
&c. {unt partes, vaiusintegri corporis humani;
quamuis fortaflis diuerfas formas {ubftantiales
habeant : nam illz forme imperfeéta funt & ve-
luti partiales ad ¢onftituendum integrum corpus s
humanum. Ad Tertium, Sicut natura fanguinis 44 Ters
pertinet ad integyitatem nature humana,ita etid L]
fubfiftentia fanguinis includitur in fubfiftentid
nature humane ; fic vt tota fubfiftentia naturam
humanam terminans, ctiam complectatur fubfi-
ftentiam fanguinis : Sicut complectitur {ubfiften-
tiam offis, carnis, nerui, cercbri, cordis, pulmo-~
nis. Ad Quartum, Negatur confequentia;quia vt:‘f;'z"""-
aliquid fic phyﬁc?: voum, {atis eft vt omnes partes ~ '
habeant inter fe naturalem quandam connexio-
nem, formafque imperfetas, que fint difpofitio-
nes ad formam' perteétam ; & conthiruant inftru-
menta forma principalis,

DVBIVM IL

Viram veliqui humoves, [tilicet Flaua Bilus,
Atra Bily , ¢ Phlegma fint affumpte
faypqﬁat:d?

Efpondeo ; Id valdé effe probabile, Tenent 15
hoc Caietanus, Siluelter, Dominicus Soto, firma-
Francifcus Victoria, Bartholomeus Medina, Sua-"*"
rez, & palsim alij recentiores,
Eej Probatus




s2 Qu.s. De modo wnionis guoad partes bum.nat. A.2.Dub.3.A.3,

Pertinent  Probatur Primo, C?i_n pertinent ad inte%rita—
::;‘:}:‘f;" tem humane nature, ficut fzz‘nggis : ergo lifan-
wane ng.  Buis et aflomptus 5 etiam rchquzhumcrcs. An-
viera, tecedens patet ex Damafceno lib. 2. de fide ¢.1a.
vbi dicit, Corpora animalisim quatnor humoribus con-
Jlare. Idem docet Innocentius 111. Cap. It qua-
dum. de celebratione Miflarum ; vbi dicit, con-
ftare quatuor clementis, & habere quatuor hu-
mores, efle de ratione & compofitione veri cor-
poris humani ; quale Verbum affumpfit.
Probatur Secund , Quiahi humores funt ne-

f";;i;’:d ceffarij ad confiftentiam hominis, ad debitum
debisums  COTPOTiS temperamentum, & ad operationes ani-
sorporis  males; vnde ctiam erunt in corporibus refurgen-
sempers-  tium, Secuseft de fudore & fimilibus, quiin cor-
mEntum,

poribus refurgentium non erunt. Tertio deni~
Suntms. que, Hihumores maximé inter fe funt permixti,
ximé inter aded vt fi vnus affumptus fir,alij ctiam videantur
J:: permizs debere effc affumpris
7 Nec obftat quod hi humores videantur effe re«
erementa cx concoétione chyli & fanguinis;quia
}g:"’r::’f" etfi refpetu nutritionis, magna ex parte {int re-
Lvostme - crementa & fuperflua; non tamen refpetu totius
corporis, & canflitutionis naturalis, & debiti
tr:rnpcraan[l.
Dico Secundd, Non eft improbabile etiam

spt."l."z’ (ffiritus vitales & animales fuifle hypoftaticd af-
animales lumptos. Ratio eft, quia pertinent maxime ad

atiam funt integritatem & functiones humani corporis: funt

sffumpti, enim proximum anime inftrumentum, per quod
anima regit corpus, omnefq; motus efficit: Tum
etiam , guia in corporibus beatorum erunt pro:-
{us immutabiles, & ®terni.

DVBIVM IIIL

Vhrim Dentes, Vngues, Capilliy ¢ Barba
fuerint bypofiasice vaita ¥erho?

R Efpondeo, Id efle {atis probabile. De Den-
LS tibiis & Vnguibus probatur; quia probabi-
9:;:‘,;@. lius eft hec informari ab animé rationali, Vi

‘. fentit D. Thomasin 4. dift. 44. 2.2, queftiuncula
2. ad 3. Secundo , Quia non {Bim pertinerit ad
ornatum, fed etiam ad quandam corporis hu-
mani integritatem ; & fun&ionibus humanis de-
{eruiunt.

De Capillis etiam Probatur Primo, Quia D.
Thomas Expri vult eos anima informari ; quam-
uis contrarium exiftimem cfle vertus. Sccundo,
Quia funt futuri in reforretione ; vt indubitan-~
ter fupponit. Diunus Auguftinus in Enchiridio
cap.Bg. & lib,23, de¢ Ciuitate cap. 19. Pertinent
eniin quodammodo ad completum ornamentum
humani corpoyis, Hinc Veteres ornamenti causd
comam alcbant; & comz detonfio fymbolum
eft luctus, peenitentiz, renuntiationis mundi,
rerum fuperfluarum 3.8 apud Romanos, ferui-
sutis : Ve paret ex mulus Serviproribus, Vide
Adsianum Iunium in Opufeulo de Coma, ¢ qui-
bus quadam etiam attingit Baronius Jib. 1. An-
nalium pag. 630. & fequentibus. Denique Chii-
ftus effumpfic humanam maruram omnino perfe-
§tam ; hae autem omnia pertinent ad eius perfe-
€tionem, Confirmatur, Quia fialiquid horum
non fuiller aiﬁm_]ptum > & Chiltus dimitteter ea
: uz non [unt ailumpta,, effec imperfectus & quo-

gammodo mutilus homa,

&apifi,

Dices, Vngties,Capilli, & fimilia, facilérefec- g
cantur & feparantur: ergonen decuit hypofta-
tice affumi.

Refpondeo Negando Conl’cqucntiam% Nam Quse
ctiam mulea particulg carnis & fanguinis fuerunt #< 2w,
hypoftatice vnite, que tamen afsidud caloris pa- 757 o
ftione fuerunt pofted abfumpre & feparate. Om= i s
1es tamen particula: qua nunc funt 1 corporcfi:'m;,,,"
Domini , nunquam fuérunt dimifle , ctiamfs per
mortem ab anima fuerint fepararz, Quod autem
Damafcenus lib. 3. de fide cap.-27. air; 1d quod
feniel affumpfic, numgnam dimifit; incelligendum
eft, nondimififfe formaliter confideratum, vel
eX integro : retinuit enim c:lpillos, barbam, fan=
guinem &c. faltemita, vt non émnind fuerint
diverfa, fed éadem quodammodo permanferint
;]uamuis particule materiz defluxerint, & alie

uerint fubfticutee.

ARTICVLVS IIL %
Vtrim Filius Des affumpfe~

rit Antmamé

R Efpondetur affirmatiné. Notandut e,

Fuiffe exrorem Arij & Apollinaris,in Chri- g, o

flo non cflc Animam, fed Verbum eius vicem ¢ dpol- .

explere. Apollinaris tamen conuictus Scriptura #an,

teflimonijs, tandem concefsit ipfum habere ani-

mam fentientem , {cd non rationalem; v refert

Avguitinus herefi 55. Hanc harefim refutat D,

“Thomas tribus argumentis 5 Primo , Quia S¢ri- Refutatar

pture Chrifto tribuunt animam , & animie ope- friémsa

rationes & affcétiones: aiunt enim Chriftum efle L’"’fz’:;u

contriftatum ; admiratum , iratum, efutijfle, fiti- ;

uiffe, dormiuiffe, comedifle, defatigatim, &
uicuiffe &c. que omnia funt functiones, velat-

?ﬂi‘[iuncs anime, Secundo, Quia alioqui incar-

natio fuiffet inutilis : quod énim non oft affum-

ptum,, soncflcuratum : anima tamed maxime

egebat curatione’; mam in ipfa propric eft pecea-

tum : Incarne autem , hon nili fatione anime;

per denominationem quandam extrinfecam &

imputatam. Deinde, Anima ot longe excellen-

tior corpore : ergonon debuit negligi in affum-

ptione carnis. Item , non potuiflet micveri aut {a-

tisfacere; nam hec fiunt per animam libero arbi-

trio pteditam, Denique , fi affumplerit carnem

cum anima{entiente ab{que rationali;aflimplifict

bellyam quandam fub figura humand. Tertid,

Quia caro, & ceterz partes hominis; fortiuntur

{peciem per animam. [ncellige , fpeciem huma-

nam: alicquin parl firmitatis habebit hac ratio.

Vnde apertins fic dicereror = Scriptur afferunt

Chriftum effe verum hominem : ergo affumplic

animam rationalem, Adde, hanc harefim efle ?‘”‘“"f"

mox damnatam in L1, Synodo generali, ve refert”, Cn::f’

‘Theadorctus [ib. 5. hift. c. 9. & 3 Damafo Papaj,,

in epift. Synodiea , quam refert ibidem Theodo-

retus cap, 1o, Item a Synodo 1V, aétione 5. &4

Synodo V. cap. 4, & 3 Synodo V L. aétione 4.

Denique omnes ferc antiqui Patres contra cam

feripferunt, Vide Athanafium lib.de {alutari ad-

uentu Chrifli, contra Apollinatemn. Epiphanium

heref 69. & 77.Nazian, epift. 1. & 2.ad Chelideo-

nium, & alios.

: AR T




Quztt.s. De modo vnionis quo
ARTICVLVS 1V.

Virwm Filius Dei affumpferit’
- Intelletum #

G R Efpondetur affirmatiué. Et Probatur iji-

Afrasa- dem rationibus quibus Articulus fuperior.

tir, Oftenfum c;ﬁ‘.m eft in Chrifto cfle animam , que
non poteft cile fine potentia intclleétind.

Dices, Potentia intelleGtiva poffet fepararid
fubftantid animz : ergo ctiamfi habuiffer animam
rationis capacem,potuiflet nihilomintis carere in-
telle@u, cuius vicé impleflec intelle€tusdininus.

Inteletius €4 contrd: Primo, Quia non poteft feparari fine
peque po-  AXiMO miraculo, quod non eft ponendum fine
swit, negue euidenti caufa, Secundd,Ef contra finém Incar-
debuit a6 nationis, qui cft curare peccatum , quod inharet
“:;'::,-f ‘- intellectui & voluntati. Tertio, Eft contra perfe~
P8 gioné illius anime; careret enim viu rationis, &
libertate voluntatis;efictd; inftar anime brutalis,

..que neque Deum , neque diuina beneficia poteft
sognolcere. Quartd, Scripturz tribuune Chrifto

Donum [apientie, intclietins, confily, (aentie &c. Haig

11.& alibi, Orare,mereriyadmivarisefle mitem ¢ hu-

milem corde’, qua omnia pertinent ad intelledta &
voluntatem humanam. Quartd,Intelleéus fiab-

fuiffer, non potuiffet fuppleri ab intelle@u Verbi;

quia natura creata nd poteft vti intellectu divino

QVAESTIO

ad partes humananat. Art.q: 53

ad itkelligendum ,. ciim nullum ppfsit haberein-
fluxum in illum intelle@um, Addo, Apollinaré
non tam iplam potentiam intelle@ivi negafleal-
fumptam,quam fubftantiam anim=, qué parte in-
telligentie eft capax. Argumenta Apollinariftarii
non habent difficultatem. Vide Nazian.cpift. 1.ad
Chelidonili, quiea refert & foluit. Et Ambrof.
lib. de Dominic Incarnationis Sacramento ¢.7.

Aduerte tamen Primc, Sicut Dominus affum- 21
plicintellectum , ita etiam omnes alias anime vi- Afumpts
res optime conftitutas; vt volungatem,appetitum /% omnes
fenfitivum , fenfum interiorem fine quo non po- 4,5,
tuiffer humano more operari , fenfufq; omnes ex- :
teriores, & omnes vires ad vim vegetantem per-
tinentes ;. nam hecomnia pertinent ad hominis
integgitaté, Item affumpfit omnia accidentia na-
turalia corpori humano. Quos autem affumpferit
defeétus, diceturinfri queft, 14.-8& 15.

Aduerte Secundo, Accidentia non eflfe imme- Aoridenris

diate aflumpta, ficutanima, caro,ofl, fanguis & /#fm me-
ceteri humores:fed mediate dumtaxat. Ratio cft, Ll
uia accidentia natura fui nd habent vllam fub-
Eﬂcntinm » lim naturh {3 refpiciant alienti fup-
pofitum cui inhereant & innitantur. Vndenon
debebant immediate 3 Verbo terminari,fed 3 na-
tura humana,cui adherebar. Omnis auté fubftan-
tia, fiue fit perfecia fiue imperfects, haber aliqua
fubfiftentiam, faltem partialem; quia non refpicit
alientt fuppoflitun: vade conuenicbat cam 3 Ver-
bo fuppleri, vt perfectifsimacffc hze affimptio,

S E X T A.

De Ordine Aflumptions,

In Sex. Avrticnlos divifa.

ARTICVLVS I
Virum Filins Dei Carnem affum-
pféri: wmediante Anima §

A Efpondetur; Ordine dignitatis & caufa-

litatis aflumpfit carnem mediante animd.

Probatur prior pars, Quiaanima inter

carnem & Verbum eft dignitate media:

ergo ordine dignitatis, caro aifumpta elt median-

te anima. Pater Confequentia , Quia Deus infe-

riora permedia in feip(}um reduycit; ve homines

per Angelos , & corporalia per fpiritalia. Altera

pars probatur , Quiaanima. eft caufa cur caro fir

affumpta ;- nam caro nion eft allumpta nifi propter
animam.

Buid fis Notandum Primé , Hanc conclufionem, Carg

carnemaf> ¢ff affimpra & Verbo mediante anima ; non efle fic in-

fumime. pelligendam quafi caro non fit etiam immediaté
A ita, i i ia fubfiftentia 3
- 3 1 a

Anima, Verbo vnita, ita vt eius propria iltentia d

Verbo fuppleatur thoc enim cft manifeftus error:
nam fic Verbum non affumpfiffet totam naturam
humananm, nec effer homo; ) fed quéd iplz non fit
affumpta, vel vnita Verbo proptet feipfam, fed
propteranimam dumtaxat, vi {it eius inflrumen-
tum;, in quo ipfa habeat funm naturalem ftata &
‘operationem ; non enim Caro congruens erat :{f-_
{fumptioni, nifi ratione oxdinis ad animam, Simili

modo dici poflet caro & anima affumpta mediate
naturd humand ; quia natura humana finis erat
huius affumptionis partium. Hoc modo explicata
Conclufio eft fide tenenda; habetur enim in V1.
Synodo act.vltima. Eandem docent Patres: Na-
zianz. Epilt, priore ad Chelidonium, Avguft.
Epift. 3. ad Volufianum, & lib. de Agone Chri-
{tiano cap.18. Damafcenus 1ib. 3. de fide cap. 6.
Notandum Secondo, Nonfmiliterdiciani- 5
mam affumptam medjante carne : quia caro NON Aznima
eft finis animz , fed Compolitum; non enim ani-#o» f af-
ma exiftic ve carni bené {ir, {ed vt compofitum :::f;“¢
exiftat : caro tamen cft propter apimam, s st
Notandum Tertid circa rcfponﬁoné ad 1. Bifi
inordine procefsionis cteaturarum & Deo tam-
quam & principio efficiente; vnafit ratio alterius;
nam caro eft propter animam, & carporalia pro-
pter fpirit?llia; tamen non xeéid d:ccrc:u{_mro Neiguests
creari mediante anima, aut corpora medianic jam éreara
fpiritu z, perhoc enim fignificaretur {piritum & medianie
animam effe caufam efficientem quali infirumen-“4T7%
tariam creationis, vt volebant Platenici, Di=
“citur tamen re@té corpus affumi medianteani-
mé; quia affumptio pertinct ad ordinem redu-
&ionis rerum in Deum vt in finem; in quo ordi-
ne yna creatura eft finis alterius 3 & ita vna affu-
mitur mediante alterd , tamquam ratione finalic
Sed, hoc totum pertines ad modum loquendi:
Ec 1j vnde




34

vnde D. Thomas potuiflet totum arguméhtum
admittere : ficut cnim Deus immediate dat em=
nibus cffe per creationé, & immediaté eftin om-
nibus ; non autem eftin vnare, mediante alterd;
ita per affumptioné immediaté vnit fibi tam car-
nem, quim animam: & ficut in creatione anima
elt ratio creandi corporis; ita in affumptione ani-
ma eft ratio affumendi corporis, Selutio tamen
D. Thomz etiam bona eft.

ARTICVLVS 1L
Virim Filius Des affumpfevit ang-
mam mediante [pirite ﬁu

: mente £

R Efpondetur affirmatiué, Notandi cft, hunc
Afr 3 Articuli ponid D, Thoma propter D. Au-

W= . e & 3
Fies uftinum, qini libro de Agone Chrifhano cap. 18.
%c ait: Inwifibilis & incommutabilis veritas, per (pi-
Tititlhiy Aimal; ¢ per animiam , corpus avcepit: Simili
modo loquitur Damafcen, lib. 3. de fide cap. 6.
Probatur fjfdem rationibus,quibus Articulus fu-

crior.

Lauomode " aduerte, in homine effe tantiim vnam anim§,
?;:‘;’Zf:“é' Fug quatenus cft princigium feu fons virium fen-
diffingui itiuarum, & ve_gctatu_m‘rum, dicitur amma:‘qlua..
TH7, tenus autem eft fons virium fuperiorum, feilicer
intelle@us & voluntatis, dicitur {piritus & mens:
qui duogradus inipsé animi vt I%mmnm diftin-
uuntyr formaliter. Sicut ergocaro dicitur af~
%Jmpta mediante anima , tum quia anima digni-
tate eft media inter carnem & Verbum ; tum,
" quia care eft propter animam affumpta : jraapi-
ma dicitur affumpta mediante fpiritu ; tum, quia
fpiritus dignitate cft medius inter anima & Ver-

bum; tum, quia animaeft aflumpta proprer {pi--

ritum: non enim erat congrua aflomprioni nifi

- rationce {pirits. Quod vt intelligatur; imaginan-
dum eft in animi effé quafi duos gradus effentia-
les inter fe diftinétos ; & animam fecundiim eum
gradum quo cit {piritus , efle praftantioré feipsi,
vt eft anima dumtaxat; ac proindeanimam, vt
eft fpiritus,  effe mediam, inter Verbum & inter
animam; vtanima eft,

ARTICVLVS IIL

Virim anima priss affampta fue-
rit aVerbo,quam caro?

e R Efpondetar; Anima non fuit pritts tempore

aflumpta, quim earo,fed eodem momento,

oo Eft fide tenendum contra Origenem, qui lib, 1
r¥o Bl S . s oy

yenis qubd " EL GEXEY cap.7, 8 lib. 3. cap.3, & ﬂl:_lbl 5 do-
smnies ami- CCT abInitio creaturz onines animas fuille fmul

m,e_{sﬂrd conditas, ealque yarijs deinde temporibus de-
rd o) ; s

{:?:ia mittin Eprporaﬁlvelut: I carcercsy ob fuia de-
creare,  crita. Exquofundamento lib. 2. cap. 6. docer

animam Chirifti ab initio creaturz fuifle ynitam
Verbo indiffolubiliter, - & tandem poft aliquot
annorum milliz, témpore diuinitus difpofito

carni vnitam, Sed hoefundamentim eft omning
falfum ; & refutatar in Sexta Synedo Generali
. -Actione 11. in oratione Sophroni fub finem que
_ ratio approbatur & toto Concilio adtione T3

Quit. 6. De ordine affamptionis. Art. 2.3. Dub.

Ttetn in Coneil: Braccarenfi I can. 6. & in Leox
nis I.epift. 99. cap. io. &3 Cyrillolibit. in Ioan,
c.9. qui 23. argementis illud oppugnat. A Hie-
roymo epift. ad Palmachinm de erron}:us loan-
nis Hierofolymitani. Ab Auguftino.lib. 11. de
ciuit, cap. 23. Deniqued D. Thomalib. 2, con-
tra Gentes cap. 83, & 84. Parimodo falfum eft, z7em, quid
id quod Origenes ex hocfundariento colligit de 47ima. :
Chrifti anima, eam ab initio fuifle conditam, & f:‘"i’ﬂ."ﬁ‘
affumptam anté carnem : & refutgiur fpeciatin .
in diéti oratione Sophronij; & & Leonc I, epift. 4 &
11. ad Tulian. & Damafceno lib. 4. de fidec, 6, wnitnem
& breuiter hicd D, Thoma, Vbiaduerte; Orj. e,
genem pofuifle animam illam ‘cum ceteris abini
tio fuiffe creatam , & aliquamdiu pofted merito
fingularis dileGtionis & Verbo fuifle ‘affimptam
( vt refert D. Thomas Commentario in Epifto-
lam ad Hebrzos le€t. 4. quamuis non ita exprefsé
ex verbis Origenis hoc colligatur: ) deinde, in
plenitudine temporis poft mulea fgcula carni vai-
tam. Vnde fequeretur, vt bene colligit D, Tho-
mas, illam animam primo habuiffe fuam fubfifté-
tiam ; deinde , hic peremptd, accepifle fubfifted
tiam Verbi ; quod fane abfurdum eft. :

Sed obijci poteft ex Origene lib. z, wépi-apyar,
cap. 6. Chriftus Pfalm. 44. dicitur ; Vnétus dléo il
lazitie pre vonforribus [nis 5 quia dilexit inflitiom & h':ﬁ;;’.’;f
odinit iniquitatem : ‘ergo anima Chrifti merito dix 44, o
letionis fuit vnita Verbo; quam’ dilé@ionem
habuit ftatim ab initio: fuit ergo vnita Verbo'ah
initio. l(efpondeo cum D, Hicronymo epift. ad
Principiam, oleun latitix, non efle vnionem hy-
poftaticam, fed gloriam corporis; qua Chriftus
in Refurreétione donatus fuit, €6 quod in Pafsio-
ne dilexiflet pftitiam & odiflet iniquitatem:tunc

cenim vere dilexic iuflitiam , & odiuit iniquitaté,

uando , vt adduceret iuftitiam fempiternam , &
gnem acciperer peccatum ( 1uXtd yaticiniym Da-
nielisB. ) e in mortem obtulit. Similis locuseft
ad Philip.2. verl[.8. Humiliauit enetip(um v[que ad
mortem : proprer-qued & Deus exaltasit tlum 5 ¢ do-
uae il nomen quod eff fuper omne nomen.

DVBIVM

Vivim Anima faltem prins niturd non fuerit
#ffumpta kVerbo, quam caro?

R Efpondco & Dico Prim, Ordine intentio- ¢

-\ nis pritis naturd affumpta ¢ Anima, Qudm yims
caro. Patet ex Artic, 1. Nany aflumprio dnima peius in-
fuit ratio & finis aflimptionis corporis ; Sicut *#rtiest
enim corpus eltpropter animam; ita vnio Verbi :f’;ff:
cum corpore , fadta fuit proprer vnionem Verbi orgme
cum amma, : :

Dico Secundd, Ordine executionis & exiften- Corpus
tiz priﬁsnnturﬁ afsumptum eft corpus, quim “¢” f:;::
anima. Ratio¢ft; quia corpus humanum prits “****"
naturd -intelligitur perfeée difpofitum , quim
creetur anima; SUpponitur cnim creationi anima
tamquam {ubicGtum, in quo anima creanda fit:
atque aded eft ratio curamima hic & nunc éree-
tur ; ergo pritis naturd {ubfiftit, quim fubfitat

, anima. Ergo vt non fubfiftat fubfiftentid proprid,

debet inillo figno naturz preueniri i Verbo;an-
tequam anima intelligatur creata. Confirmatiir,
quia quod eft vitimum in intentione, debetefse
Primum in execurione; vt patet exemplo eius qui

®dificat




7
Care fi-
mul af-
Jumpta

Animata,

8

~

) Hﬂmgm'.

tas eff
Prier ip-
sentione,

Parres,
prioves
funtexe.
tuiitne,

Quzft.6. De‘brzﬁrfe affumptions. A.4.l$‘.Dub. DT R E T,

zdificat domum; vtre&e Caietan, ‘art. 5. vbi
fundamentum, quod eft vitimum in intentione,
-eft primum ynde incipit executio : atqui caro eft
veluti fundament humane ftructure @ ergo &c.

ARTICVLVS 1V.
Virwm Caro Chrifls fuerit priss

affumpta , quam animata ?
R Efpondetur;, Non pritis, fed omnind fimul

tempore caro Chrifli fuit & Verbo alsum-
¢ Pt3, & anima rationali viuificata. Ef fide tencn-
dum, & habeturin VI. Synodo aétion:6. Simnl,
inquit, caro, fimul Dei Verbs cavo 5 fimul caro amimnara
rationalis. Ev Fulgentius lib. de fide ad Petrum
cap.18. Firmifiune tene, & unullatenns dubites , non
tarnem Chrifls fine diuinitate conceptanm in vtero Vir-
ginis pridls quam [afciperétur & Verbo 5 fed ipfum Ver-
bum Denny (us carnis acceptione: conceptsnt, 1p e
carnem Verbs Incarnatione concepram. Idem docet
Ambrof. lib. de Dominicz Incarn. Sacramento
cap. 7. Et Damafcenus lib. 3.d¢ fide cap.2.Et ra-
tioeft, quia caronon fuit affumpta nifi propter
animam = ergo non debuit afsumi prits tempore
?uc‘;m animaretur. - Vtrim autem prills naturd
uerit afsumpta quim animata,, colligi poteft ex
dictis art. 3. & magis patebit ex dicendis art. §.

ARTICVLVS V.

Virviom torabwmana natvra it af-
[wmpta mediantibm partibus ¢

R Efpondetur duabus Conclufionibus. Prior
cft : Ordine intentionis Verbum affumpfit
pattes mediante totd humanitate. Ratioeft, quia
vnio Verbi cum humanitate, erat fipis & ratio
vnionis ipﬁus cum partibus. Alrera Conclufio:
Ordine executionis Verbum affumpfic naturam
mediantibus partibus.

DVEBIVM I.

¥ itrivm prisis matwrd offumpta fit Anima ¢ Cor-
puss quirm ipfa bumanita?

O Mifsis opinionibus, quz feré tantiim in

modo loquendi difsident :  Dico Primo,
Ordine intentionis prius naturd affumpta eft tota
humanitas, qudm anima vel co?)us. Eft commu-
nis Do&orum dift: 2. Et Damafeeni Lib. 3.de fide
cap. 16, Ratioclt, quia Chriftus non affumpiic
animam & corpus , mfi veefler perfectus & inte-

ger homo : ergoprits intendit affumere huma-*

nitatem, Confirmatur, quia partes ciim fint im-
petfeétz, non intenduntur, nifi propter totum.
Vide Scotum dift. z. qualt. 2.

Dico Secundd, ()n(jline exccutionis & exiften-
tiz, prits natura affumpte func partes, filice
anima & corpus, qum totum.’ Probatur Primo,
Quia operatio agentis incipit & partibus, & ter-
Mminaturin toto: ergo ordine ¢xecutionis prits
affumpte funt partes. . Quod poteft confirmari
exemplo domus zdificandz. Probatur Secundo,
Quia anima pritis naturd {ubfiftit; quim totum
compofitum: ergo pritis naturd accepit fubfiften.

tiaf 3 Verbo, quim totum. Accedens Probatur,
Quia anima ptits naturd creatur, quim voiatur
corpori : ergo etiam pritisnaturd fubfiftic , quam
corpori vniatur. Patet Confequentia ; quia crea-
ri, eltfubfiftentium, vtdocet D. Thomasia 1.
parte quel, 75, art, 2, & queft. 76, art. 1. Et
Confirmatur, quia creatig, €x naturafua termi-
natur ad aliquid fubfiftés & independensab alio,
nifialiunde impediatur : crgo pritis natyrd ani-
ma habet fubfiltentiam , quim vnioncm cum
cotpore : nam fubfiftentiat habet pracisé ex vi
Creationis ; viionem autem cil COrpOTe,ex naru-
rali quadam actione diftin&a 3 creatione. Simili
modo pofflumus argumentari de corpore; quia
corpus pritis naturd {ubfiftic quam totum: ergo
cius fubfiftentia pritis naturd fuppletur 3 Verbo,

quim fubfiftentia totius. Antecedens patet, tum
quia materia habet fuam (ubfiftentiam, cum nulli
rei innitatur , quin imo {it omnium fundamenti,
Deinde, quiacorpus humanum prits naturd eft
perfecé dilpofitum , quim anime vniatur : crgo
ctiam pritis naturd {ubfiftens, quam tetum. Pro-
batur Tertio, Quia intridho mortis Verbum
manfit vnitum anime & corpori, folutd ynione
ci humana natura : exgo prutis naturd illis vpie-
baturquam toti. Nam quod eft primum:-in exe-
cutione , ¢ft vitimum in diffolutione. Probatur
Quartd, 1llud eft privis naturd cx quo pendet efle
alterius, noncontra: atquiex vaione Verbicom
animd & corpore, pendet vnio ciufdem Verbi
cum humanitate, non contra: nam hecex illi re-
fultat: crgo elt prior, fi ordiné effendi fpctemus.

DVBIVM IL

Firiom Anims ¢ Corpus prius fint aflumpta
& Verbo, quam vaita inter fe?

R Efpondeo & Dico Primd, Vnio anima go
cum corpore; eft prior intentione , quim Vuio horit
vnio einfdem anime vel corporis cum Verbo. S~ extemo-
quitnr ex dictis. Etratio eft, gnia vnio anime ;:":;:::"
cum corpore fuic quodimodo finis vnionis ciuf= 7,7,
dem anima & corporis cum Verbo. Verbum

enim ynitum eft anima & corpori, vt hecinter

fe vairentur ; & mediante vnione fui fieret vt
Verbum vniretur humanitati e¢x eorum vnione
refuleanti.

Dico Secunds, Ordinc executionis & cxiften- Ordine
tiz pritls naturd anima & corpus funt ynita Ver- 7642
bo, quim inter fe. Patet hoc cx rationjbus allatis
dub.1. qua hocipfum probant. Confirmatur ex
figno : nam vnio anime & corporis diffoluta fuit
falud permanente vnione illorum cum Verbo:
ergo illorum vnio:cum Verbo, non pendebat ab
voione illorum inter fe,

Dices; Etiam illggum vnio inter fe , non pen- 1, Oliedfio,
debat ab'vnione illorum: cum Verbo: - ergo hec
nbn erat prior. Patet Confcquentia , quia priori-
tas nature, eft prioritas caufx relpeéu eficétus
dependentis: ergo fi vnio ¢ Verbo non eft caufa
& qua dependeat vnioillorum inter {e, non erit
prior. Refpondeo, vt vnio illorum inter fe con-
uenienti modo fiat, fic pendet ab illorum fubfi-
{tentia ; nam ita debent vniri, vt fui ynione con-
flituant compofitum f{ubfiftens : vndeipfa prits
naturd debér habere fubfiftentiam fuam vel alie~
nam , aliogui non erunt conuenienter conftituta

E e iii} ad ynio-

Soluittira




25 Obje-

&io,

Solwitnr,

s6  Quah.6, D¢ Oidine affumptionis. Are.5.Dub 34255 Are.6.

ad ynionem inter f&:tum, quiafui vnione pon
conftituent. compoficum fubliffens§ tum, quia
non habebunt complementum intrinfecum, quod
illis eft magis intimum, quim vnio inter fe.Quod
confirmatur; quia ficuti natuta vt pofsic operari,
debet intelligi effe non folum exiftens , fed etiam
fubfiftens ,, ipfad; fubfiltentia intelligitur vt prior
operationg, tamquam intima & neceffaria condi~
tio caufe efficiétis; ira anima & corpus vepofsine
inter {e congrué vnifi ad conftituendum hominé,
debene intelligi habere fuas partiales fubfiften-
t1as, vel id quod illarum vicem fuppler.

Dices Secundd, D, Thomasart. 4. ad 3. dicit,
quod caro pritis neceflarid intelligatur vnuri ani-
mz quim Vetbo; quod ft perfette contra hanc
fententia, Refpondeo; D. Thomas agit de vnio-
ne perfonali, id eft, qua intelligitur conflitui per-
fonain natura rationali : nontamen negat, quin
vnione; qui conftituitur hypoftafis in generc,
€aro pritis voiatur Vetho, quam animz. Nam
caro vnita Verbo, antequam animetur, DON COR~
fituit perfonam ; fed hypoftifim imperfectam,

DVBIVM. 1IL
L
Firim Spiritws prids naturd vniatur
Verbo, quam Animaf
Efpondeo, Non pritis , fed omnino fimul
\ naturd. Ratioefl,quia anima & {piritus non
funt dug res, fed yna fimplex fubftentsa; que di-
_citur anima, quatenus eit fons virium inferiori
{piritus autem, quatenus eft fons intelligentiz.

DVBIVM IV.

i

Firim prater unionem qui partes [unt con-
jundie Verbo, [t aliguawnio pey qui imme-
diare ipfs Notnra Humana Verho copuletur?

1z REf ondeo breuiter: Qui imaginantur, foti,
cﬂ‘g quiddam tertium reipfa diftinéti 4 par-

tibus imul fumptis; etiam ponunt diftinctam

" quandam vnionem , quiipfum perfe immediaté

Negarur,  Verbo vniatur. Sed quiahoc fundamentum om-

o

L s ton
B uomodp, 30 CONCEpLione. Vnde

" nino i veritate alienum videtur, cenfemus etiam
non effe diftinGam realiter ynionef totius cum

+ Verbo, abvnionibus partium cum Verbo. Sed
ficur totum conftat ex partibus,nihilque cft aliud
quam partes ynit2 fubftantialiter; ita vnio totius

* conftat ex vnionibus partitim, tamquam partibus
Auis; nihilque eftaliud, quim vniones partiales

" vnitz ; dum enim anima & corpus Chrilli vnie-
- bantur in refurre&ione, etiam vnicbanturifte
.. partiales yniones, & coibant in ynam integram
& completam vnionem, qua humanitas per fe
. primo & immediaté vnicbatur Verbt. Similiter
atet vnionds partiales ali-

amiones  ter fe Mabere, quando funt {eparate , aliter quan-
r;?_“;:"”'” do vaute. Sicuti anima & corpus, aliter{e habént

ETHTTA

M7 feparata, aliter iunéta ; dum enim junguntur, ac-
cipiunt modum quéndam vnionis, per quem coa-
lefcunt in ynam maturam : fic dum ha vniones .
iunguntur inter {¢ tamquam extrema quedam,
ctiam accipiunt quandam vhnionem & modifica-
tionem , per quam coalefcunt in vnam perfeétam
& compleram vnionem hypottaticam. Er iuxta

Durand®s hupe modum intellice quod habet Durandus in ;

explica.

inr,

3. dift. 2, quaft z, num, 12. inaffumptione non

fuiffe otdinem, fed fimul natutd torll affumptum
& partes: - Qgia, inquit, nec fuit ovdo ex parte affum-
prionis y Wt qua viica fuerit 5 Nec €% perie affumptoram,
qutia id quod pev (& primi affumpesin oft 5 eft natura hym
mana, que eft vnica & partes eiws non [unt affinpta,
uift quatents tnter fe yrire s queriodo non difting suna
tay & natuve huana, Haze enim intcliigenda fune
de vnione & affumptione complera refultanteex
vaiohibus partia]ibus 3 per hane enimimul na-

1urd ynitam- eft totum, & partes exiftentes in

toro. Si autem loqyamur de vnione generatim,

vt comprehendit complezam & incompletam, fic

datur ordo nature inter illas.

DVBIVM- V.

Viril prites masurd affampta is Subffantia Anie
pia o Corporis & Verbo, quam intelligatur
imfi’rm.ﬂri fiis accidentibm?
P Efponde~ & DicoPrimé, Verbum prits
M naturd cenfesur voird anine & corporty, & yp 0
toti humanitati, quam qualitates, que eodem s ::,,;,;
temporis mometo uf'iumur vel inferunsur, infor- aeidentia
ment. Vig.anima priis naturd céfetur ynita Ver- 1% Simal
bo, quis habee potentias naturales intelleGum s
8 voluntatem , aut habitus narurales, wel fuper- ,,;,,,,,ﬂ,,
naturales. Ratio oft, quia pritis naturd res que-
que intelligitus fubfiftens, quam affeCta proprie-
tavibus: tumm, quia fubfilftentia eft modus fubftan-
tialis magis intrinfecus , qui proprictates & qua-
litates realiter diftinéte 4 fobftantia : tum, quia
fubfiftentia requiritur vt ipfa {ubftantia conue-
nienter accipiat & fuftentet proprictates : quod
enim aliud {uftentat & texminat, debet fupponi
iam terminatum , & fubfiftens. Hinc fic vt Ver-
bum-fupplens hane fubfiftentiam , intelligatur
pritis naturé yaitum. :
Dico Secundod, Verbum non vaitur pritis qua 14
accidentia informent qua tempore antecedunt; Nogarnr
vt funt difpofitiones materiz, fique tales funt. graadaee
Hinc fit vt Verbum ptitis viatur materiz,quim “enis
ipfa accidentia intelligdrur vitimé completa, at- P"f"‘;‘!”'
que aded pritis quim difpofitio fitconfummata; iy,
non tamen prilis, quam ipfa accidentia abfolute
infint. Aduerte tamen, Verbum yniri magis inti=
mé quam vllum accidens, & {fi naturam voionis
{peétes, magis infolubiliter. - Qudd enim vnio
Veerbi cum: particulis materiz diffoluatur eua-
nefcemibus accidentibus , prouenit non ex natu-
ril vnionis, quali hee pendeat ab accidentibus,
fed cx diuina ordinatione ;. pam accidentia illa
tantim faciunt ad congruentiam affumptions,
non autem funt neceffaria ad naturam voionis,

ARTICVLVS VL

Viris Humana Natwrafuerit af-
- fumpramedianse Gratia?

R Efpondetur; Non eflc affumptam mediante ;¢
grati4 habituali: neque etiam mediante Fra- Gratia_
ti4 vnionis ; fi hac accipiatur pro ipfa perlona bis uarié
Verbi : fed eft affumpta mediante gratuitd Déi acsipitht
voluntate, non tamquam per medium, fed tam-
quam per caufam efficientem. S
Notandum ¢ft ; non follim gratiam habitualé,
& iplum




(7]

Fuit in
Chrifie
gratia
erenls
fandtifie

anr,

Ex Seris
Haris,

Lra[mus
O Caiet,
malé ex-
plicant
!Fnﬂﬁm
dean, 1.

Bicituy
Sand ys,

Quztt. 7. De Gratia Chrifts pront e‘{? fingularisbomo. Art.r. sy .

& ipftim effe perfonale Verbi, & gratuitam Dei
voluntatem dici gratiam; fed etiam modur il-
fum fbpernaturalem naturz humanz ; fecundim
quent, ipla dicitur inexiftere Verbo ; qui modus
etiam vocatur gratia vaionis, vt {iipra dictum eft
quatt. 2, art, 10. Etfidehse modo loquamir,
hurnanitas eft affumpta & vnita Verbo, mediante

QVASTIO

=
ratia ; quiaz mediante illo modo vaionis, qui el .
ufiiia_quadam gratia collaea ifti humanitaci
Sicut fiquis diceéret feientiam copulati dnima,
mediante inherentia; & formam copulari ma~
terie, mediante informatione, Neque hoc D.
Thomas negafler; {ed loguitur de medio extrin-
fece. Sed de his plura infrd,

SEPTIMA.

P

De Gratia Chrifti prout eft fingularis homo.
In Tredecim Articulos dinifa.

Adtenus difputatil eft de effentia vnio-

nis hypoftatice; nunc incipit tractare de

ijs que hanc ynioném fequudtur ; tum

ex parte Verbi ; vt funt gratia, fcientia
& potentia: tum, ¢x parte humane nature ; vt
{unt defectus. Quiz emnia B. Thomas generatim
vocat co-affumpta; quia fecundarid & peripfam
naturam affumpta funt.

ARTICVLVS L

Virum in ansma Chrifli fuerit
Gratia babitwals ¢

R Elpondetur affirmatiué. Notandum cft,
quofdam Dodtores olim fenfille in Chrifto
non fuiffe vllam gratiam creatam, coquod per
tncreatam cffct infinité gratus; vode i?lam fore
{uperuacancani, vt refert Paludanus in 3. diff, 13,
quaft, 2.

Refpondeo & Dico Primo, Prater voionem
hypoftaticam,que aliquid creatum erar, in anima
Chrifti fuifle yeram gratiam creatam fanétifican-
tem. Videtur fide tenendum 3 efique communis
fententia Doctorum in%. dift.13.

Probatur Primd ex Scriptutis. Ioan. 1, v. 144

Vidius gloviam eins , gloviam guafi vnigeniti a Patre,
Plenum gratie <y veritatis. Vbi notandum, Eral-
mum & Caictanum hzc verba, ( plenum gratie ¢
verigatis ) coniungere cum fequentibus, hoc fenfir:
Plenus gratie & veritatis loannes teftatur, Ratio
elt , quia Grece eft nominatiuus #Agpxs, non ac=
cnfatiuns #Akex . Sed hze expofitio ct contra
omnes Patres, & perpetium Ecclefie fenfum; &
contra diftin¢tionem omnium Codicum Grace-
rum, in quibus poft Verirati, cit pundum & con-
tra confequentiam textus: Nam {tatim verf, 16.
lubditur = De plensfudine eiws, omnes accepims. Ex
infra verf. 17. Veritas per TEsvm Chriffem falia¢ft,
Nec refere quod in textu Grgco fit mhigysyid efty
plenus; quiain multis Codicibus habetur in ac-
cufatino , vel notatur in margine. Quod filega-
mus in nominatiuo, illaverba, Vidimus gloviam
eius 8cc, erunt legenda per parenthefing & aadpys
conftruerur cum Adye.

Luce r. verl, 35. Quod ex te nafestur. Santm,
vocabitur Filius Des. In querh locum Bernardus
homil, 4. foper Miflus ¢ft : Singulayires (anctum

fine, quod Virgo conceptr, & per Sprvicus [andtificatio-

Hante, a per Verbi alfmmptionen.

Itém plurimis locis Chriftus dicitur vnétus Vabias

Spititu fanéto. Ifaize 61.v. 1. & Luez 4. v. 18, SP:;"“
Spiritus Domini_[uper me, proprer quod yuxii me, [anéte,
enangeliz are paniperibus mifit me, Altorim c.1o.
verf. 380 Onemodo vaxir ewm Dews Spiritn (ancto &
virtute, Daniel. 9. verl. 24, Er vagetur Sanctus San-
dforunt. Atquihze vnétio, etfi prineipaliter fadta
it per vnionem hypoflaticam, etiam faéta eft per
gratiam fan&ificanté, vt docet Athanafius ferm,
2. contra Arianos {ub finem, Bafilius in Plal. 44,
inillud: Propreves yuxit te Dews. Cyrillus in epifh.
Ad vitam folitariam agentes. Et Hieron. in ¢.67.
Ifdie. Item iz 11. verl. 2. Requiefiet fuper eums
Spiritus Domni &c. . vbi fignatur Spiritus fan@us,
cti omnibus {uis charifmatibus, Chrifti humani-
tati conferendus, vt doceat Cyrillus in hune fo-
cum , Gregorius lib. 29. Moralium cap. 3o. &
Bernardus ferm. 16, in Cantica.

Probatur Secundd Ratione, Prima, Quia anj= Susruer
md illa fuit Verbo coniunctifsiima: crge maximé #4/40nes,
abillo 6mnis gratiz influxum reccpit. Secunda,

Quia oportcbat vt anima illa voita Verbo hy-
poftatice, etiam perfcftifsin cidem vairetur pér
cognitioneém & amorem; ne tanti beneficij effer
ignara, autingrata: atqui hec vnio naturd fud
poftulae fieri per dona fupernaturalia gratie. Ter-

tia, ‘Quiaab ciushumanitate, tamquam a fonte

ominis gratia in nos derinari debebat, inxed #llud

loan, 1. Deplenitudine eiss omiises acepinius. QUAT- Gratia off
ta, Gratia eft fumma quaedam anima perfectio, fumma
& principium paturale operum fupernaturalinm """”‘?,
virtutum : ergo clim anima Chirifti firerit huins P4+ %
capax, non eff cur ei negetur. Dices: {ufficicbat

gratia vnionis. Relpondeo, Minime {uffecilfe;quia

gratia vnionis né perficiebat anime vires ad firas
operationes 3 nec reddebar illas fortiores aut ve-
getiores quim fi non adfuiflet ; fed foltim fuftcn-

tabat illam paturam, nollum inflaxum reafem

aut cooperationem prabens ad eius functiones.

Vnde oportebat illam naturi donis creatis perfi-

ci & corroborariad funétiones fupernaturales.

Dico Secundd, Hac gratia, fuit non tantliim
quid tranfiens; {od donum quoddam permanens Hee gratia
in anima Chrifti, & habitus fupernaturalis. Eft ¢ quid
ita certum, vt contrarium {it erfoneum : & patet *;i';’j""
ex teftimonijs & rationibus allatis, De quo plura ****
Traét. de Gratia, 1. 2, qualt. 113, art, 2, dub; 1.
vbioftenfun eft uftificationem ficri per infufio-
nem donorum. fupernaturalium ; feilicet gratie
& charitatis, vtait Conail, Tridfcntim'zm ?f:tﬁ 6.
€ap. 7. & cam, 11, vbi neceflario intelliguntuy

dona




s8 Qu.7.De Gratia Chrifti prout ef fing. bomo. A.1.D.1.2.A. 2.D. 1,

dona habitualia; tum , quia operatio non ififun-
ditur; tum, quia operatio non conuenit paruulis,
qui tamen iuflificantur per infufionem gratiz, &
charitatis ; quia loquitur Concilium generatim.

DVBIVM I

Viram fine iffa Gratia potuerit Antma Chyiffs,
effe Sanita,Deo grata, ¢ mereri?

4 R Efpondeo; Perpotentiam Dei abfolutam
potuiflet Anjma Chrifti carere omni gratia
habituali; & nihilominis ob{olam vnionem hy-
poftaticam fuiflet Deo gratiffima, fan&iflima, &
idonea ad meritum,

Prior pars Probatur; Quia Deus omnind libe-
ré infuditilli animz dona creata, & non erant
fimpliciter neceflaria ad ynionem hypoltaticam;
quia hec vnio naturaliter erat prior; & ad illam,
non datur vlla preuia difpofitio.

€hriftus Altera pars Probatur Primé, Quis haec anima

off ¥nétns cft ‘maximé fanéta ; & Deo chara ob fingularem

f‘ :s‘:;:"i”’ vh&ionem : atqui primaria vnitio, a qua hic ho-

’:E,,,-,,,}:' mo dicitur Chriftus & Meffas; & de qua Scriptu-

fa potiffimum loquitur, eft per ynionen hypolta-

ticam, quadiuinitas nonper aliquod fuum do-

aum, fed per feipfam , voxit & imbuit naturam
humianam : ergo ob hanc erat maximé fan&a.

Maior patet ; Quia nemo fan@us, nifi ratione

vnéionis diuinz. Minor patet;tum,ex ipla Scrip-

surarum ferie ; tum, ex D, Auguftino lib, 15. de

Trin.cap.26. & Cyrillo lib.De fide ad Theodo-

fium {ub finem, & alijs paflim. Confirmatur Ioan.

10. V. 36. Quem Pater [anthificauit , & mifit in mun-

dum ,Vos dicitts quia blafphemas: quia dixi Filins Dei

{um.Quilocus neceflario videtur intelligendus de

{an@ificatione per vaionem hypoftaticam ; nam

alioqui parfi ad rem faceret. Et 11a exponit Chry-

foftomus in hunc locum , & Hilarius lib, 7. de

Trinitate.

Probatir Seeundo,Quiadiuina perfona hypo-

ftatic¢ vnita illi humanitati , et maior ratio dile-

&ionis & fan&ificationss, quim omne donum

‘creatum : Nam cminenter & quafi intenfiué om-

nis gratia creata inilla vnionc continetur. Pro-

batur Tertid, Quia vnio hypoitatica excludit

omne peccatum,aded ve impoflibile fit illam ani-

mam peceare : ergo eam maxime fanéificar, Pro-

batur Quartd, Ratione vnionis hypoftatice om-

nia dona fupernaturalia ifti humanitati fuerunt

: debita: ergoea erat veluti fons & radix omnis

ehrifns  fanctificationis. Hinc viteritis fequitur Chriftum

pernirma- fine vlia grarid habituali potuiffe mereri; quia ip-

"”‘ﬁ": fum {uppofitum,& natura vnitaciulque actiones,
@il bias - . . &
Lt fuiffent Deo gratiffime, propter dignitatem ope-

rantis. Vide Sotum lib. 3.de natura & gratia cap,
8. Sed de hoce plura dicemus infra.
DVBIVM IL

Firiim Gratia habimalis Chrifli fuerit einf-

dem fpecici atque noffrad !
= R
Affrma. :

Fury

Efpondeo; Si de natura rei loquamur, cer-
tum ¢ft fuife eiufdem fpeciei. Primo, Quia
vifio beatifica in Anima Chrifti, & in alijs San-
&is , eft eiufdem rationis , licet illa fic perfeétior
intenfiué : ided cnim Sanéi dicuntur cohzredes

Chrifti, & conformes imaginis Filij Dei: ergo.etn
iam charitas,Jumen gloriz,atque aded gratia ha-
bitualis; quz horum omnium primacit radix.
Secundo,Quia valdé probabile cft in effentia ani-
mg non, pofle effe perfectiorem & nobiliorem
qualitatem quam {it gratia; nam habet propor-
tionem naturalem cumAltifimo fine , {cilicet cif
vifione Dei : ergo erat eiufdem rationis,

Dices; D. Thomas Art, 11. vocat Chrifti gra- E*plics.
tiam Vniuerfale principium omnis gratiz, & al- ;1:5‘
terfus rationis quim fitgratia aliord hominum: =
ergo non eft eiufdem fpeciei.

Refpondeo;; ita vocari, non quod fit alterius
naturz & {pecici,fed quia propter coniunétionem
cum Verbo,habet quandam fingularem dignita-
tem & efficaciam, qua confiftit in habitudine ad
divinam perfonam, & in quadam morali z{tima-
tione 3 non autem in naturali pcrf_e&iauc.

ARTICVLVS 1L

Virumin Chriftofuering
Virtutes ¢

R Efpendetur,In Chrifto fuifle omnes Virtu- ¢
tes. Probatur Primo ; Quia‘in Chrifto fuit
perfetiffima gratia; ex gratia autem dimanant
vircutes ad perficiendas anime vires;ficut ex ani-

me ¢éffentid dimanant ipf potentiz.

Notandum eft Primd, Diuum Thomam hic
tantm agere de virtutibus fopernaturalibus,que
non inuoluunt imperfeétioné ; ficut fides & {pes,
de quibus art. 3. & 4. & quz non funt puré intel-
leGuales ; de quibusinfid q. 9.

Notandum Secundd , Quofd exiftimare vir- "

tutes efflucre realiter & effe@iué i gratid ; {icut pirsntes
potentia anime ab eius effantid, Qua fententia a7 efunnt
fine dubio falfa eft, multifque modis refutari po- Tesisers
teft - fed fufficiat ynaratio. Si enim hoc effet ve- &%
tym, eo ip{o, quoquis accipit gratiam aut iufki-
ficatur, deberet effe beatus, nifi Deus miraculo
impediret. Deinde, ficremus beati perfolanire-
motioné impedimenti, Probatur hoc{equi;Quia
fi'yirentés fupernaturales, qua funt in potentia,
manant naruraliter ex gratid : ergo etiam lumen
gloriz s hoc enim propné refpondet charitati ta-
quam eivs menfura: ergo effemus beati, nifi Deus
contra nature ordinem, hanc emanationem im-
pediret ; quo impedimento ceffante, ftatim natu=
raliter cum folo concurfu generali, gratia hoclu-
men intelleétui refundet. Si dicant, lumen glorig
non manare ex gratia;fed fidem. Contri Irimo,
Quia lumen gloriz propri¢ eft menfura & regu-
la Chariratis: ergoii ci)laritas manat €x gratia,
etiam lumen glonz. Deinde, lumen gloriz eit
fuprema virtus fupernaturalis perficiens animanm:
ergo ﬁhec non manat ¢x gratia, ncc cxtere.
Tertio , Silumen gloriz non manat ex gratia,
{ed fides ; ergo fides fuiffer in Chrifto , & elletin
beatis, nifi miraculo impediretur.

DVBIVM L

Virimin Chriflo fuevit Vivtus Panitentie ®
Efpondetur ; Non fuifle, quatenus elicit a= ¢
L\ &tum peenitendi; id eft , dolendi & fatisfa-
ciendi pro fuis culpis : quiainipfo aulls poterat
' cfle

-y




Qu. 7.2 De Gratia Chrifti proueeft fingularis bowio: B2.Diz.3.4 5

¢ffe culpa.Erat tamen in ‘Chrifto ille habitus Vifs
tutis, qui in_nobis, vocatur Peenitentia; eiufdein
B fpeciei, lKgnocﬂ; Quia hecvireus per fc.Erim{‘}
sis, vt in non refpicit culpam propriam; fed culpam inge~
genere do- nere, quatenus oft injuria Dei; ipfius enim officiti
Lesde inin- oy dolere de culpa, fiue propeia; fiue alicna; quas
:‘Cli)’::f E’f tenus eft inturia in Deum' & pro ca velle favisfas
© " cere: vel (vtin Beatis ) detefbari omnenyiinius
riam Deo'illatam, ‘& amare eius (atisfactionem';
vediGumeftin 3. parte Quaft. 85. Art. 3. Vbi
etiam oftendimus Pecnitentiam non ‘diftingni 3
charitate, & Tuftitia quadam erga Deum; quae
Tuftitia videtureffe pars quaidam Religionis, Nec
obftat quod#aenitentia in Chitifto non poflit ha-
bere a@tum peenitendi; quia ctiam in beatis non
poteft huncidéum habere; tamenveré efltinipfis;
& alios aétus habet.
Pari modonon cft in ChriltoPotentia peccan-
di , quamuis ineo {ic omnis tlla facultas pofitiua
que in nobis vogatur Potentia peccandi; ob defe-

Neneflin
Chrifto
Potentia
peccands.
fuam regulam, ncc efle immobiliter annexum
fue regule. : :
DVBIVM IL
Pirtun bi Habitus [upernaturales fuering Chyi-

[Fo neceffary ad eliciendos actus
Jupernaiurales ¢

Efpondeo, Quidam dicunt neghabitus, nec

auxilia {upernaturalia Chrifto fuiffe necef=
faria; quia per {olam vnionem cum Verbo,anima
poterat ommes virtutum atus fipernaturales effi-
cere, Confitmatur 3 Quia moilis operandi, fequituy
modunt effend: - {ed anima ex vi viionis cum Vet~
bo, habebat modum effendi divinum ; atque aded

“(_?}rfjdrm
negait,

iplum fontem omnium virtutl: ergo ex vi vio= -

nis habebat etfam operationes diuinas virtotum,

Sed hoc multis modis poteftrefutari. :
Affirma.
tur, minuseguiffe virtutibus & auxilijs fupernaturali-
bus ad opera bona, quim nos egeamus : imo non
mints eguiffe auxilio divino ad fernandam ro-
tam legem naturs, quim fi Verbo vaita non finf>
{er. Ratio cft, Quia voio hypoftatica non dabat
vllas viresad operandum , nec vilum auxilium
aut concurfum(hac enim omnia funt 4 totd Tri-
nitate) fed {folfim fuftentabat naturam humanam,
Aduerte tamen, Hocauxilium,quod ad legem
natura {eriandam erat neceffarium, fuile Omning
darm tatam GeDItUM humane naturz rationevaionis hypo-
legems na-  {aticz, ita vt nullo modo potuerit negari; vt jn-
ture fuit  fr3 patebir.” Tllud autem , Modus operandi [equizyy
f:‘"g::‘; moduns effends , intelligendum eft de modo opera-
dsbits,  tlONIS, qui fequitur ex co, quod forma fit in ma-
teria, vel extra materiam: [tem, qui fcquitur ex
coquod natura exiftat infuppofito diuino ; qui
tamen modus nihil eft aliud, qudm moralis quz-

dam dignitas, & =ftimatio operationis.

Graiss
Beceffaria
ad ferian-

DVBIVM IIL

Firimin Chriffo ﬁ;en;g. omnes Virtytes Na-
durales ; id eff, quenature viribu com-
= : parari poffunt ?
s R Efpondeo: Fuifle, & quidem perfe&iflime,
Far .

Erobatur Psimo ; Quia hz virtures funt

¢tum negativum illi annexuin, quicft, non effe.

Quare dicendum eft, Cheifti humanitatem ng -

qny‘aim:.rnaximz petfadtiones: animg neceflarie,
wytipfa intra limites narurg {itperfeéasnec vilam

-includant imperfetionem 5 que vel beatitudini,

vel vnioni hypoftatics repugnet:vnde etiam c6-

muniter tribuuntur Beatis:a« Theologisin-g.dift.

33+ &infiauat Augaftinusdibi 13, de Frin. c:9.

Secunddy Quia oportebat vtanima Chrifti; non .

{olim effet perfecte difpofitaad operabona con-

fentariea legi fupernaturali- 8c.ordini «gratig; fed

¢tiam ad opera bona cofentanca leginaturali, &

ordini nature, Teftid; Quiacredibile éft Domi- Cheiffus

num obiuifle: illarum wircutom funétiones ; vt "5.',“‘" :

Temperantig, Fortitudinis, Iuftitigzergoex ha- 5, oo

bitu; nam hic modus: operandi eftperfectior. ruratins,

Nec obﬂar,quéd crant naturales; ac propteredng =

videantur meritorig:;Quia erant menitorie; tum

ratione dignitatis Petfong , tum exitelatione ad . -

finem {upernasuralem, Nec impedicbatur {imul

opeérari per 'vircutenr nasuralem & fupernatura-

lem circa eandem materiam: C&qrt&,()uia Chri-

ftus habuit humanam foientiams: ergo & humanas

VIrtutess Tala it
Diees;€ Stinentia; quam ponit Ariftoteles;n6

videtur fuiffe in Chrifto: nam coniunéta cft mo- Fuét is e

tibus intemperantigs -Refpondeo; Quoad fub- g;”"mm'

flantiam{wam, in Chriftofuifle; nam nondiftin- .

guitur {pecied yirtute Temperantig = eft ‘enim

Temperantia in ftaturmperfecto; {eilicet que né-

dum fubegit omnes intemperantiz motus. Sed

hec impertetio in Chrifto non fuit; quia omes

virtutes. inftatu pesfeétifsimo & heroico habuit,

Quo modo autem Magnificentia & Liberalitas

i!éChrjﬂo Domino! fuerint ;. Vide D: Fhomam

ad 3, 2

DVBIVM, IV. "
Virim & principio Conceptionss habueris
bafce Virtures Namyales?

R Efpondeo; Habuiffe, idque perinfufionem. 11

Probatur Primo, Quia Chniftus 3 principio Affrmss

fuit omnind perfectus fecundlim animam, vt paf- *#7-

fim docent Patres : & habuit omnes anime vires

optimo modo conformatas, & vtrumque appe-

titum perfeété fubiecti rationi. Atqui hecopri-

ma virfum difpofitio, & appetituum cum ratione

conformatio, fit formaliter & intrinfece per hafce

virtuges , 8 habitus connexos. Probatur Secun- g0, ¢

do, Quia Adam 3 principio babuit hafce virtutes Beari ba-

anime infufas; & pariter omnes beati in patria: bensabinie

ergo multo magis Chriftus: tum, quia fecundum ;’:rf'::t-‘

animam beatus crat; tum, quia principium om- b s

nis- perfectionis humano generi inftitutus erat. Jas

Nee obftar quod Deus per folam externam pro-

uidentigm & afsiftentiam potuerir efficere vt ap-

petitus numquam contra rationem Mmoueretur:

quia ;perfectiori modo hoc fit per intrinfeca dif=

politionem, & conformationem ; ad quam necel-

{arius cft virtutis habitus, fine quo, appetitus non

fuiffer intrinfecé conformatus rationi. 12
Dices, Preftantius eft habere virtutem 3 fe, Chrifiss

quimabalie: ergo’ Chriftus comparauit hafce f;":j‘:;"

virtures fiis a&ibus; non autem accepitinfulas o rusum

extiinfeads, Refpondeo; ob hog argumentum narsralié

quidam putant Chriftumi in momento fug Con-#7 prime

cepeibnis, clicuiffe omnes a&us omnium virtu- ‘:‘jﬁ:’;f

tum; & por hos , cas comparalle. Sed quamuisyyjpis, 5

hoc non




60

hoc noniimplicet contiadiGionem ¢ tamefinon

«ft nature confentaneum=debuillec enimilla anix

ma fimul habere omnes aétus illarum  vistutum

-0 fumma intenfione ;¢ {fecandiim totam’ exten~
Jionem 1& materiamscuiufque virtutis, idque in
.omnibusfimul potentijssIntelletin quidem,con-
fiderande & zftimandoomnes virtntG materias:
Veoluntate, & Appetitudnfesiore, diftmidis acti-

bus omnem honefti materiam pro {ua condirione
ample&ent!o squod fine ingenti miraculo, mini-

whioi m@ necéffario) fieri nonpotuiflet. Adde; nobilius
efle incipere:a perfectormodo operandiy qiti oft ex
habitd ; quam procedendo. abimperfeéta , habi-
Husdam, tum comparage. Quare:dicendum cft; Chriftum

2’:“’,.",[“;’?":" illas virtutes qubdimodo habuifle i feipfo, quia

" irenies 5 habuit easiex efficaciafugipenfon® ; qua contulit
feipfe, cas animéz {uz tamquamidebitas ob intrinfecam

vnionem: cum perfond. .Gontulitautem eas in

fummd perfectione; quaierat porsibi[is {ecundiim
-potentiam ordinariam, & confentanea dignitati

1llius divinz vnionis:-ac proinde etiam quanta
efle poterat iuxtd capacitatem naturalem humang
anime. Potentia eniny nasarales in- homine ha-
bent terminatam efficaciam agendi j vnde datur

_  .aliquaintenfio  aftuumnituralium ; wltra quam,
Kon cra. - Vismature non potelt.. ¥nde etiam fit veha vir=
aeruntin  tutes in Chiifto fuccefll temporisnon fintaucte:
#0 fucceffu _pym, quia capacitas amme fit expletastum; quia

Hmperits  afus nonfuerunt habitibus intenfiores,
ARTICVMEVS Ihlc:
Virum in Chrifto fuerit Frdes ?
Efponfio eft negatina, Eft certa & commu-
N,g:,j,-' R nis Theologoruia i 34d.23.8 fequentibus.

Probatur; quia fides noneft in ijs qui habent cla-

ram vifionem, vt docer, DiAug Lib.1 4 de Tri-

nit.cap.2. Et conftatex Apoftoload Hebreos 11,

v. 1. vbi dicit : Fides eft argumentam non apparen-

sinm, Atqui Chriftus ab initiohabuit claram vi-

fionem:;diinitatis , & divinorum’ myftetiorum,

vtinfridicemus. Vide 2.2.¢.5.art. 2. Dices iz

11, va5dicitur de Chritto': Er evis fides cinorism

Fidesfim  remunreins: Relponderur ; fides accipitur ibi pro

Jaslinm._ fidelitate,id eft, conflantia in ﬁ:ruancll)is promiffis.

# ¢ 1ta D: Hieronymus & aliy communiter, Vnde

Scptuaginta yertunt dAidsie veritasy & fenfis

-+ elfperpetud & infeparabilitererit iuftus & fide-
lisin promifls.

14 Aduerre ramen 5

: etllin Chrifto non fuerit fi-
Eaxbsirta.-

i des, fuit t2men fidei merirfl . Nam habuit prom-
werirum, -Puitudinem ad credendum -, £ deeffe eniden-
"« tiagidque ex pia affectione voluntatis ad dininam
auctoritatem. Vnde in voluntate erat habitus {i-
-pernaturalisy qui-in nobis aétum fidei jmperas;
-quamuis in intellectu, néc.a&um, nec habitum fi-
dei haberet: ille enim habitus, eiufue actus, nul-
ham includic imperfedionem, que ftatui beati-
sudinis repugnee. Vnde ctiam in beatis manetyt

diCum et 2.2. 4 5.2,2,

ARTICVLVS 1V.
Viriim in Chrifto fuerit Spes?

Efpondctur negatiué. Vide D, Thomam.
Notandum tamen, ctfiin Chrifto non fyc-

- Qu.7.DeGratia Chrifli provisieft fing bonse: 5.3.43.6.

rit fpos 5 fou potitis adtusfpei, ve extendit e ad, o, 2
gloriam anime {perandd ; fuit samen inillo fpesisi, o
quatenus clt cxpectatio gloriz corporis, & deuﬂ"rﬁlﬁbn‘m

onis. omnis mali ;quia hie glofid in vita iftafpeir
mortalicaruit,& multis malis anime & c»:;rporigﬁﬂﬂ*i
affliGatus cft. Iple eviam habitusy qui clt virtus
Spciy eravin co ciufdem ratj:onis 5 CULLs in nobis;
quiuisnon omnes actus habuerir.quos inngbis,,
Nam hic habitus manet in beatisy & varios in il
lisactus habet 5 vt dictumeft 2.2. 4.18.a. 2. V-
tram -autem fic idem habitus, quo {peratus beati-,
tudo anime & corporfs, dictumelt ibidem qidia
1.2 dub. 3. vbioftenlum cft effe eundem, qui ta-)
men confiet partibus heterogencis. &

ARTICVEVS Va8 VI

Virism in Chriflo fuerint<doma .
Spiritus [antti, prafertim
- Timoris @~

R_Efpond:tur; in Chrifto fuiffe omniadondls 16
Spiritus {an¢ti,ctiam denum-Timoris. Pro- & firms-
batur Ifaiz 11.v. 3. Requiefcer.(uper-cam [piritus Do~ 4%
mind, (pivitus fapientie ¢ insellectus, [prrivus confily ¢
fortindinis , {piritus foientia- & pietatis: & replebic
eums. [pivitus timoris Domini. Ratio elt, quia dona
dantur vt intelleGus & voluntas facilé mouean-
tur, & obfequantur Spiritui fanéto: atqui he pos -
tentiz in Chrifto erant oprimé difpofice ad Spic
ritus {an&i motumulcipiendum : ergo &e.
~Notandum Primds Magnam elfle_contromet-,
fiam 3nter Do&ores, virim , & quomodo donz,
diftingnantur & viceuribus infufiss, {ailicet a quas,
tuor Cardinalibus, & tribus Intelle@ualibus,
. Notandum Sccundo , Siuedona diftinguan.,
tur A virtutibus; five non ; certumeltin Chri-
{to omniafuifle; vt pater reftimonio 1faie, quod
dircéic eft de Chrifto:vnde in Chrilto fuit ctiam Heref
donii Timoris Domini, quod olim perperam ne- peers
gauit Pet. Abaillardus, vt refert Bernardus epift. dbailardi
190.ad [nnocentium 11, & CaftroVerbo Chriflus
harell 6.qui etiam hanc herelim refutat
Sed difficultaseft, in quo confiftac hoc donit
Timorjs ¢ Refpondeo Primg , Pofle confiftere ifi per Dost
quadam reucrentid,que nafcitur ex confideratio- Timeris
neeminentiflima maictatis divine, & viliraris";'ff'{;!_
propriz nature; qua fit, vtquis fugiat omnem , repin,
{ui comparationem cum Deo ; & omnem illius.
celfitudinis curiofam fcrutationé; fcd, 1lli penitiis
fubmittat. Et hoc modo certum eft in Anima
Chrift, & in omnibus beatjs effc hunc Timoré:
hunc enim Patres tribuuncSanctis Angelis, vt
Dionyfius de ceelefti hicrarchia cap.13.& Chry-
{oft. “homilia 1. de Vifione 1fiz, lraD. Tho-
miashoc loco accipic Donum Timoris: quangué
hic a&us videatur pertinere ad virtutem Reli-
gionis; vt patct ex diftisde Religionel, 2. de
Iuftit. & Ture c. 36, Quod tamen hac reucrentia
rect¢ dicatur Timor,, patet ex modo loquendi Renerar:
Scriptur®, Luc.q. v. 26. Repleti funt onnes tiinore };‘,fﬂf,::'
dicentes, quia vidinus migabili bodie, ideft,reucren- 755
tia erga Chriftum, meum in Chrifto operan-
tem. Mdtt. 9.v.8, Videntes autem turbe, timuerunt,
& glovificaneruns Deam. Deinde , quia hic affetus
Reuerentiz , due continet ; {cilicet affeGum er-
ga alterum, tamquam eminentiorem ; & fugam
quandam,

48

U

G




w

Quatt.7, De Gratia Chrifti prout eff fing homo. Atr..& 3.

quapdam, qurd quis ex hoc affectu reﬁ:git {e com-
parare cum Deo, vel cerce eius profunda curiosé
" ferutari. Qud fit veetid dica:urAdmiratio; quia
admiratio, prater. cognitionem diuinz incom-
Prchcnﬁ'oilitatis, que eft aétus intelleétls, nihil
ponit.in voluntate nifi illum affetum, & fugam
curtefitatis circa incomprehenfibilia Dei. Vnde
hec ctiam fuit'in Chrifto,{icut & in Angelis bea-
tis: Nam de Angelis teftatur Dyonifius fupra , &
Greg. 17.Moralium ¢. 15.exponens illud Iob 26.
verl. 11. Columne Celi romrfm.iﬁ'mrr, & panent ad
nuewin eiws, id ell, admirantur cius maieftatem, &
indicia,
Seccundd , Poteft per hoc donum intelligi Ti=
mor, quo quis refugit feparari s Deo per culpam,
ui eft in Beatis , non quidem vt attus abfolutus,
?cd vt conditionatust confiderantes enim fuz na-
i, turz mobilitatem 3 inquam detraé&is Deidonis
diuinodie influxu , reciderent; vident feex hac
parte Poffc:\; Deo defleétere. Vnde nafcitur quidi
actus Timoris conditionati, quinibil cft alind
quim fimplex qugdam fuga voluntatis, tamquam
mali,quod nature nude ¢lt pofsibile. Vade patet
hunc quoque timorem in Chrifto effe,
Tertid, Perdonum Timoris poteltintelligi
5 Tempe-  yirtns Temperdntie, qua fugimus voluptates car-
% nis exinftin@u Spiritis fanéti, Et hoc etiam fuit
in Chrifto, cum effet in vita mortali, & eft modo
iniplo, & beatis y fecundiim fimplicem affeCtum
quo amant honeftatem temperantiz , & turpitu-
dinem contrariam deteltantur.
: Aduerte D. Auguftinum libs14. de Ciui.
Onalis e C3P> 9 dupliciter ‘Timorem ponere in Beatis :

Vuoeatur
stian
IIrATE%

1. Fuga
maliy

Timorin  Primo,ratione proemij, Quomodo dicitur Plal.g.

Festis  wverl, 19, Patientia pauperym uon peribit in finem;

i?:j::ﬂ quia preemio & fruétu patientiz,non fraudabun-
s

tur. Secundd,ratione effeftis, Qui eftarétifsima
coniun@io cum Deo; qui enim in hoc mundo
timet & Deo feparari, ar&ius fe illi aftringit ne
contingat excidere, . Vnde ar&ifsima illa Sancto-
rli cum Deo conjunétio, & quafi intima in ipfum
fuga, vocatur Timor,tuxt Augultinum.

ARTICVLVS VIL & VIII,

Virum in Chriflo fuerint omnes
Gratie gratis data, etiam
Prophetia 2

13 R Elpondetur affirmativé. In Chriffo perfe-
ABvina. ifsimé fuerunt omnes Gratize gratis datz.
Notandum ex D. Thoma 1. 2. queefl. 111. art. 4u
Sicut Gratia gratum faciens darur homini vt mens
eius iungatur Dco cognitione & affedu ; ita
Gratia gratis data confertur vt iplealios ad Dei
cognitionem & cultum adducat 5 funtque no-
uem, & enumeranturab Apoftolo 1.ad Corinth.
12. verl 8. &quibus tres, iuxtd D. Thomam
fcrtincnt ad cognitionem cecleftis do&rine , fei-
itet Sapientia, Scientia, Fides : du pertinent ad
elocutionem apud Auditores, vt genera lingua-
Tim ¢' interpreratio {evmonan:: quatuor ad con-
ﬁrm_mon.-:m dodrine propofite , feilicer opera-
e 1’¢’ffﬂﬂf¢?ﬂ, < gratia (anitatum, Prephetia &b difore-
éo fpiricaum,

Probatur ergo has omaes gratias in Chrifto

THr.

61

perfeéfimé fuiffe, Primo, Ex Patribus, D, Au- . £x f4.
guftinus epiftola s 7. qualk. 1. Sicut i capite fune o4
emites fenfus 5 itd i Chrifto_omnes Gratie, Idem

trad 14, in Ioannem cxplicans illud : Non eaire

ad men[uvam Des dat Spivmnms Chryfoftomus ho-

milia deSpiritu fancto  pauld vitra medium in

torm 3. & hor, 29, in lean. Cyrilluslib, 2. in

Iean, cap. 7z,

Secundd, Probatur ratione, Pfima, Quiad i, Rarione,
Chrifto tamquam 3 capite , omnes ha gratiz de-
feendunt in alios, tamquam in membraz Naws vii
cuique dataeft gratia (ecandum men|uvai donasionis
Chriftiy ad Ephefi 4 v. 4. Secunda, Chriltus fuie
perfectifsimus Dotor omnium homipum : ergo
in jpfo perfetifsime fucrunt omnid® que ad iftius
doélrine apprehenfionem , propolitionem , &
confirmationé pertinent : ergo omncs he gratie.

Tertio Probatur indu&ione:Fuit enim inillo 3, Profs-
Sermo Sapientia & Sciegtre 5 id ot , facultas expli- tur {ndn-
candi omniaqua ad fidé , & ad mores pertinent. | ‘;:::‘m
Quod perfpicuum cft ex ¢ius dotring. Vnde Pe- sapicnria,
trus Toan. 6. v. 68, Dominead quesis ibtn ! Verka
vira atevne habes. Luc.q. vizz. Mivabautur in Verbi
gratia, que procedebent de ove ipfinss

Fuit etiam in ipfo Fides,vt cft Gratia gratis data: 2, Fyies,
nam hec, fupra firmitatem affenfus fides, velco-

nitionis fupernaturalis que in Chrilto eratloco
%dei,hihil videtur adderc preter auxilium fpecia-
le, quo quis iudicat {ibi prefto fore divinam opé
ad miracula; ex quo fiduciam concipit miraculo-,
rum: & ita maxime foit in'Chriftotynde loan.1r.
Vi 42. Ego fuebam quia femper me andis,

Fuit ctiam in co Donuim Linguarun emminhiquig 3o Lingnas
qui nouerat cordium fecreta , non poterat igno-
rare vocum fignificationes, Deinde, Qui cop-
tulit Apoftolis vt omnium linguis loquerentur,
non E}otuit eadem facultate carcre; quin potilis
longg perfeéitis cam poffedit, sPublicc tamen &
pro. concione verifimile ¢ft non fuifle yfum di-
ucrfis linguis 4 preter Syram & Hebrzam; quia
non erat miffus nift ad ones que pevierunt dovips I}miﬁi
Matth. 15. v. 24. nempe, vt per fe, illis predica—
ret. Ethocforte vult D, Thomas art. 7. ad 3,
Priuatim auté probabile eft cum hoc dono vium;
vt, ctim loquebatur cum gengilibus , cum Sama-
ritand, & alijs. :

Fuit etiam inillo Prophetia , quod eft contra * 4
Abulenfem qi6 4. in cap. 11, Numeror. wbiexXi- 4 proppe:
flimat Chriftum non fuifle vere Prophetam , {ed ria, guam
{folim opinione vulgi, quinihil in o majus ag-malé negas
nofcebat. Sed Probatur, quia Scriptura pafﬁm.“’“m’-"‘-"
Chriftum vocat Prophetain. Deut.18, v, 18, Pro-
phetam [uftitabo sis de miedio fracviom fuorum. Quem
locumde Chrifto intelligi , patct ex interpreta-
tione Petri A&. 3. & Stephani Aét.7. de quo vi-
de D. Auguth lib.16,contra Faultum Manichz
cap, 18. & fequentibus. Matth: 13. v. 57. Non eff
Propheta fine honore nifi i patria fua. ExLuc.13. v.

33. Non capit Prophetam perive exera Hierfalem.
Quibus locis Chriftus fe Prophetam vocat, non
vulgus. @mittoalia plurima loca. Dcinde Pro-
batur ratione; Quia-Chriftus per{cientiam {uper-
naturalem & beatificam, prenofcebat ea qug pro-
cul funt, vel loco, vel tempore; 8 & quibusipfe
tamguam viater diftabat ; caque annuntiabat ho=
minibus : ergo vere erat Prophera,. o

Dices Primd ; Chriftus vi homo,erat Beatus: {_W‘"._‘b i

erga cinihil erat procul, fed omnia prafentia: fof,,
EE - crgo :




62 Quaft.7. De Gratia Chifti prout eff fingularis bowb. Art.7.8.9.

ergo non erat Propheta; nam de tatione Prophe-
tz eft, vtvideatprocul pofita. Secundo, Chris
ftus non erat Dei nuntius,fed Deus ipferergo 8ccs
Tertid, Ioannes Baptifta non erat Propheta, fed
plus quam Propheta, Matth, 11: ergo multo magis
Ghriltus. Quartd, Prophetic enacuabuntur, 1, Cor.
13. atqui in Chrifto nihil euacuandumy quoad
AN1MAE M.

Refpondeo ad primum: Negando Confequen-
tiam; Nam Chriﬁus non tantum erat beatus,fed
etiam viator, Etquatenus viator, crat procul
ab1js que nuntiabat ; quod fufficit ad ratronem
Prophetie. Ad fecundum ¢ Chriftus non tantum
érat Deus , fed feruus & nuntius Dei ; vode dici-
tur, Serups Dei 1hiz 42. verl 1. & nunrius tefia-
menti, Malachiz 3. verf. 3. Ad rertium : Ioannes
erat plufquam Propheta in annuntiando Chrifto ;
quia plis fecit quimalij; cum ipfe demonftra-

Refelun-

Tur,

uerit prefentem , quem alij dumtaxar pradixe--

runt venturums+ veré tamen fuic Propheta, Ad
quartum: Prophetie ceffabunt, quoadadum prz-
dicendi futura: ynde Gracé efty Oriofe reddentur.
Ibidem dicitur etiam finguas ceffaturas 5 non quéd
hac cognitio fit abolenda; fed quod viusvaria-
rum linguarum non erit amplits neceflarius, Si-
militer Scientia defirucriryquia tolletur omnis ob-
{turicas, ita vt omnind alia videatur {cientia.
Prophetia  Petes, Anhzc cognitio prophetica fuerit di-
;’:vzﬁh{f“ ftin&a.in Chrifto iifgzﬁntia il}fuiu 5 vel_beatiﬁca".-
fiinita 3 Relpondeo, Non fuifle ; quia proph.cnca cogni-
Jezencia 110, non neceffarid includit ebfeuritatem; fed
infufavel gbfirahivd cognitione obfeura & clara i folum-
bearifies,  gue poftular vt fit cognitio corum, qua procul
funt & mortalium cognitione & exiftat in homi-
ne viatore. ‘Connotat enim Prophetia ffatum
viatoris in fubiecto ; qui videlicet faltem corpo-
ris conditione procul it 3 ceeleftibus, que videt.
Vnde etiam lumen beatificum in Chriftd, quare-
nus corpore eras viator, habebat rationem pro-
phetici laminis; ve etiam infinuat D. Thomasin
Corporead 1,&ad 3. 7
2t Qudd autem in Chrifto fucrit etiam Diftretio
9.Diferetio Spirituum 3 patet, quia difcretio fpirituum, vel,
pereensm. piliil eft aliud nifi cognitio cordiam , quam cer-
. tum elt in Chriflo fuafle ; vt infra dicetor : vel,
eft facultas quazdam cognolcendi, &'difcernend:
inftinGus Spiritus {anéti , 'a motionibus Damo-
nis, vel proprijs : & haxcetiam in Chrifto crat
perfe@ifsimé ; nam illas motiones intuitiné po-
terat cognofcere,
Fuit etiam Turerpretario (ermonumin Chrifto,

g Inler- nam I)gc eft donum quoddam Spiritus fan&i,?uo
pre1atic  oeneiramus & explicamus abditos Scripture fen-
lermvanm. P 3

{us. Quod in Chrifto perfectifsimé fuir, quieft
totius Scripture obieétum, - & hypoftafis. Vel
certe eftauxilium Spiritusfanéi ad oracula di-
uina fine errore. in aliam exalia lingua transfe-
rendi. Ethec facultas etiam Chrifto inerat; wt
patet.

7.0peratio . Denique funt inillo Operatio virtueam & gratia
Wiriutnm, [AMitatym s vt pater ex contextu Euangelico. Vbi
aduerte, hee duo vocari communiter gratiam
miraculort, & diftingui dumtaxat materia ; nam
gratia fanitatis , ratione commodi quod mortali-
bus preftat, habet peculiarem vim ad perfuaden-
dam fidei doétrinam ; obquam; b gratiz dan-
tur. Quam vim Operatio Virtutum, id eft, alio-
rum mizaculorum que fiuntin elementis vel re-

bus inanimis; non2qué habet, Ratio , cuthee
Chrifto tribuamus, eft; tim, quiadignitas illius
perfonz, que erat Virtus Deiy per quam facta funz
omniz, poftulabat vtinnatura affumpta quzuis
mitacula poffer ederc tiimetiam id poftulabay
officium Doceris, & inftitutoris noug legis, qug
miraculis in principio confirmari debuit.

Petes; Viriim he gratie in Chrifta fuerint 23
per modum habitus 2 Refpondeo fuifle 5 in quo Ha grale |
iple reliquos  omnes fuperauit homines , quibnsj:ng(.'ﬂ,
non omnes ha gratiz COMMUNICANTUL PETMA~ pep gy
nenter , (c;i quzdam dumtaxat in tranfiou pex babiie,
modum pafsionis. Nam Prophet¢ neque femper,
neque omnia poterant pradicere; nec femper,
aut quanis facere miracula: Chriftus autem fem-
per; & quomado voluit , & quidquid voluig, po~
tuit facere & pradicere. Colligitur. faie 11, \
Requic(tet [uper exm Spivitss Dominis 1oan, 1, Super :
qguem videritis Spiritum defcendenten 5 G menentent,
ipfe eft &cc. Aduerte s cumdico, Gratiam miracy-
loraan in Chriffo fuifle per mrodum habitss 5 non figni-
ficati hanc gratiam effe aliquam vim ¢reatam,qug
humanitati Chrifti inhareat ; nam valdé credi-
bile eft nullam talem qualitatem dari s fed tan-
tiim fignificarur auxilum divinum Chrifto ho-
mini , adquauis miracula {emper praefto fuille;
atque aded in ipfius poteftate. Quo modo: con-
curfus generalis fiue auxilium generals eftin no- I
{tra poteftate,

ARTICVLVS 1X,

Virium in Chriflo fuerit Graia ’
plrm'mda H

Efpondetur, In Chriftofuifle gratie pleni- 23 ;
t‘ugincm; tiim ratione perfectionis intenfi- Fairiz

uz, tim ratione extenfiug, feu virtutis operandi (}:;:ﬂfb

ipfius gratiz. Probatur prior pars; Quia EALIA graiiy in.

Chrift fuit fummé intenfa; nempe quantum effe renfiud ¢

poterat intra menfuram 3 divina fapientia prefti- estemsic.

tutam circa gratie collationem. Ldque ob duas

caufas 3 tlim,guia Chrifti Anima crat coniunctif~

fima diuisitati, que eft fons omnis gratig ; vnde

opottebat eam fummeé cecleftibus donis impleriz

tim, quia exipfa, omnisgratia ad alios tranf~

fundenda erat. Altera pars Probatur yquia Chri-

fti grana debebat {e cxtendere ad omnes gratig

cffc@us & operationes, cim fuerit tamquam voi-

uerfale principium omnis gratig in genere hu- i

mano. -
Notandum Primé. D, Thomam hic loqui nop ﬂf*

de abfoluta plenitudine gratic 5 & donorum di- o

vinorum fecundiim intenfionem & cxtenfloneny, Img}:'{,‘“.

{ed cGparata ad potentid ordinariam , qug Opera- sar jer

tur iuxta menfuram 3 dininaSapientia preftitutd, graven
Notandum Secundo circa Refponfionem ad :{-J:Zni'-

fecundum, Animam Chuifti pritis natura fuiffe ; .p,

fanctificard per vnionem Verbi, quam per Gra-

tiam fendona habitualia. Aliter tamen per gra-

tiam fan&ificata cft, aliter per ipfam vnionems I

nam gratia cft donum intringcé ornans cllentid, '

eamque ad divinam fimilitudingm eleuans, & i

potentias legi {upernaturali conformans : vni@

autem hypoltatica erat veluti radix huius dons,

nec intrinfecé amimam aut potcntias Deiformes )

efficicbat. ' :

ARTIs




g
dffirma

Plenitndo
Jratizva.
rié varis
tribuirsr
in Seripiu-
4,

Qu.7. De Gratia Chrifti prout eft fing.homo. R.10.11.Dub: 63

ARTICVLVS X,

Virum Gratia p!mimda fit
Chrifto propria ¢

Efpondetur , Etli multi in Seripturis modo

\. quodam dicantur pleni gratia ; tamen {olus
Chriftus habet abfolutam gratiz plenitudinem,
attingens {ummum gratiz, quoad E—ﬂcntia:p gra-
tie, & quoad virtutem ; id eft, {ummam inten-
{ionem & exrenfionem. Vbi >
Notandum eft in Scriptutis tribui plenitudiné
gratiz varijs perfonis, fed non codem modo:qui-
bufdam enim tribuitur plenitudo, quia eft in illis
quadam abundantia gratiz, fupra eam, quaad
{alutem eft neccffaria. Sic ad Ephef.3.v.19.7# im=
pleamini i onmem plenitudioem Der. Et ad Philip. 1,
v. 11. Repletifruduinftiie. Secundd, Tribuitur
quibufdi plenitudo refpeétu fubiecki feu officij,
ad quod diuinitus eleci. Sic diciitur pleni gratia,
vel Spiritu fancto IeannesBaptifta,Stephanus, A~
poltoli, &c. Tertio, Eft plenitudo perteéta ipfius
gratiz abfoluté confideratz; & heceft infolo
Chrifto. Iniploenim eft gratia fecundiim omné
intenfionem & extenf{ionem effectunt , quamDeus
in yniuerfo ¢6ftitnit conferre. Et Probatur, quia
ca plenitudo gratie tribuenda eft Chrifto, quz
maximé decebat Filiuga Dei naturalem, 8 omnis

* gratiz fontem, Etinfinuatur Ioan. 1. v.14. Vidi-

sus quafi Vaigenitum a Parre 5 plensn gratie &r veri-
tats. Etv. 16.e plemitudine ems nos omnes accepi-
mus, Arqui dignitas Filij Dei, excedit omnem di-
gnitatem creaturarum ctiam pofsibilem; & pleni-
tudo fontis , cxcedit omnem copiam rivulorum:

ergo debebat inillo effe gratia, qua nulla poffer

“efle maior; aurt intenfiné aut extenfiue ; faltem fe-

) &
.,\nlm{ V5.
Pl wrzﬁ.
erationg

o
3ij?m3ui.
Fhr,

cundiim potentiam ordinariam. Vadead Colofl
T v.19. dicitur: Ingpfo complacuit ominem plenitu-
dinewm inkabirare, 2

Vade colligo Chriftum dici plenii gratia qua-
druplici colideratione: Primo, Quia habuit fum-
mam & intenfiud & extenfiué qug fecundiim di-
uinam przdeftinationem erat conferénda in vai-
uerfum. Secundo,Quia habuit omntm,quam de-
cuit habere naturam creatam {ummé Deo vnitd;
{cilicet vnitam in vnitate Pérfonz. Tertid, Quia
habuit omnem , quam oportebiat habere fontem,
& yniucrfale principium glorificationis in toto
genere humano, Quartd, Quia extendebat fead
omnes cffectus gratig :quidquid enim per aliquod
donum gratiz fieri poterat, pereius gratiam eft
pretticum. Vide Cyrillam lib. 1. in Ioan. ¢/ 17.
Sicut, inquit , Filius accipit @ Patre totam havedizase,
{erauns antem muynera quedam; ita Chyiftus totan: gratie

JubRantiam, veliqui particalas. Vide eundem Lib. 2.in -

Ioan.c.72, & 73. S. Chryloft. hom..de Spiritu §.
tom. 3. D.Hieron.in c. 11 Haie. D. Auguft.tract.
14. in Toan. & D.Greg. lib.29.Moral.c.30.

cARTICVEVS XL
Virum Chrifts Gratia fit infinita?
1{ Efpondetur Primo , Gratia vnionis eft infi-

L\ nita; quatenus videlicet vait perfonam infi-
nite perfectionis. Secundo, Gratia habitualis, in

ratione entis , ¢ft finita. Quod intellige , non {o-
Liim, quialimitata eftad certam fpeciem;fed etid
quia limitata eft ad certos gradus pertectionis in=
tenfiug intra fuam fpeciem. Teiticy, Gratia habi-
tualis, in ratione gratia, potelt dici infinita: quia
habet quidquid pettinet ad rationem gratie, &

. poteftfe extédere ad infinitoscfectus.Quo padto

lux {olis poteft dici infinita. 'Vbiaduerte, ex his
foltim colligi Chrift gratiam & dona habitualia
cflcinfinita’ comparatiu¢, nempe refpeftu effe-
¢tuum infinitorum,

DVBIVM. -°

\ ki A (3
Viram Chrifti Gratia uon (it abfo=
nzt infinita?

Vidam cenfent abfoluté infinitam in perfe- 28
¢tione intenfiua. Inter quos Toannes Maior “2:_’;”_“
in 3. dift.13. q.3. Ratio ipfius eft,quiaid nonin- ;g 1z,
uofuil: contradi&ionem. Quo pofito, nulla gratia ~
effet magis commenfa & accommodata dignitati
illius anime ad dininam perfonam affumpte.

Sed longé probabilius & verius eft Chrifti Perifis
gratid non efle infinite perfeétionis intenfiug, Eft #48374"
communis Theologorum in 1. dift. 17. vbi vide
Gregorium Ariminenfem qu. 6. & in 3. dift, 134
Ratioeft, quia impofsibile cft vt aliqua forma
creata feu qualitas ita {it infinita, Cuius viterior
ratioeft, quiaanima Chrifh cognelceret & dili-
geret Deum infinité ; ac proinde ipfum compre-
henderet. Idem ctiam alijs rationibus efficaciter
probari poteit ex Philofophia.

Dices, D. Thomas hoc Articulodicit Chrifti 29
gratid efle infinitam fecundiim rationem gratiz.
Secundo, Magifter dift. 13. dicit Chriiti animam
tantam habuifle gratiz plenitudinem, vt amplio-
rem Deus conferre non potucrit: ergo erat infi-
nité intenfa. Confirmatur Ioannis 3.v, 34. Nor
enim ad menfuram Deus dat Spiritum, {cilicet, Filio,
vtexplicat S. Thomas. ;

Refpondeo ad Primum 3 Illam qualitatem, g;“.’:,_,‘.
que cft gratia, ceterafque Chifti virtutes, non ,”-;:,:,-m
cffe realiter & phyficé infinite perfectionis : po- dici posefé
terant tamendici infinite in ratione gratiz, 1dq; infniza,
ob tresrationes. Primo,Quia habebant quandam ,, . -
dignitatem & eflimationem infinitam in ratione ,uiz o
gratiz ; quatenus erant in perfona infinite digni- pegfons in-
tatis ¢ Sicut opera Chrifti erant infinita, non qui-f##e dig-
dem in ratione entis, fed in ratione meriti, ob di- "/
gnitatem perfonz. Non tamen ided omneacci~
dens quod erat in Chrifto Domino, dicendum
erit infinitit 3 quia ctfi illud acciperet fingularem
quandam dignitatem e¢x coniun&ione com Per-
fona diuina , non tamen ideo crefcebat in {io ge=
nere, V. g, color Chrifti habet eximiam dignita-
tem, ex eo quod {it coiunctus Perfonz Filiy Dei;
fatione cuius , cum famma reuerentia eft intuen-
dus : hzc tamen dignitas non auget colorem in
fuo geneic; nec etiam confert ad moralem boni-
tatem feu meéritum, Gratia tamen per coniunétio-
nem cum diuina Perfona creftit infuo gencres
Cum enim gratiz {it rédderc fubic&tum gratum,

& opus meritorium; accedente hac dignitate, ipfa
gratia ita crefcit in {uo genere, vt infinite fat
grata & amabilis : aded vt opus exipfa proce~
dens, fitinfiniti meriti. Lt fic gratia habitualis
Chrilti, ratione coniunétionis cum djuina Perfo-
na, citinfinitain genere gratie

Ff i Secundo,




64 Qu.7. De Gratia Chriffi provt eft fingularés homo. Att.12.Dub. 1.

Seeandd, Sectindd, Gratia Chrifti poteft dici infinita,
quia ordi- quia ordinatur ad vnionem infinite dignitatis,
st ?Cilicct hypoftaticam , que eft altifsimus finis, ad

unrisnem iy : g A . e T
infinitedi. QUE gratia poteft ordinari. Porrd huic fini gratia
! gnisaris, Chrifti eft commenfurata fuxta diuing Sepientiz

menfuram; & ided D, Thomas dicit gratid Chri-

b atringere fummum gratie fecundim clfentid,

quia eflentia gratie ordinatur -ad vnionem cum
. Deozatqui hzc gratia attingit eam menfuram,
quz rcfponde fumme vnioni: ergo hzc gratia
attingit iummum gratie,

Tertid , Poteft dici infinita in ordine ad fuds
effectus: tim, quid ¢ft principium infiniti meriti;
tim , quia eft principid omnis gratiz in omnibus
hominibus, etiificeflent infinitt. Vnde inChrifto
cft ramqud in fonte, & caufa voiverfali; ficur aqua
in mari, & luxin fole:in alijs autem foltim parti-
. cipatione abilld, Itemin Chrilto habet omnem

effectum gratiz 3 {cilicer meritum gratie praue-
nientis, tultificationis impij, remifsionis culpz
mortalis, & peene =terng, augméti gratig, cuinf-
uis euxilij fpecialis, perfeucrantie, & gloriz:
item omnium gratiarum gratis datarum. Inalijs
autem habet effectum limitacum. Et ita Chri-
fti gratia atringit fummum gratig fecundiim vir-
furem.

Ad Secundumj; Teftimonium Magiftri intelli-
gendum oft de potentia ordinaria. Ad Confir-
mationem ; Locus ifte Ioannis, videtur intelli-
gendus dedonatione, qua Pater dedit Filium
mundo : vel certé qui diuinitatem donauit hu-
Hane nature.

ARTICVLVS XIL

Tertid ra-
2ione effe-
&iis,

Virumgratia Chrifti potuerit
augers ¢

"I{ Lfpondetur, Non potuiffeaugeri; tiim, quia
X\ Chriftus erat beatus fecundiim animam s ac
proinde in termino: tim, quia gratia ipfiusfe-
cundiim ordinationem diuine Sapientiz erat
commen{a lumma vnioni cum Deo.

0

DVBIVM L

V iz per potentiam Dei abfolutam dona bha-
bitualiaChrifti poinerint augers ¢

= Vidam exiftimit ea sullo modo angeri po-
Sty tuifle , quamuisin {c finita fint : quia exifti-
gat degra. Mant dari certum terminum perfectionis intenfi-
#fia wieff ue omnium habituum & qualitatum, vitra quem
15 non pofsint per vilam potentiam cre{cere, Chrifti
autein gratiam & virtutes habere hunc termi-
num. Irta Scotus docet in 3. dift, 13. quaft. 1.
& 2, cuiaflentitur Caietanus hocloco, & 2.2,
quait. 24. art. 7. Idem tenet Durandusdifl. 13.
quait. 1. g
Alij putant hec dona fecundiim fe quidem
augeri poffe; tamen vt funt in talifubiecto , non
pofle. Ratio eft, quia capacitas anima Chrifti
limitataeft 3 & penithis perilla dona expleta, Si-
milicer capacitas Angeli limitata elt, quamuis hgc
fit maior quam Anime, Ita Richardus in 1. dift.
17, artic. 2. quelt. 4, Eandem exprefsé tenct
Driedo De captiuitate & redéptione generis hu-

rehardis
: de
gratia vE
effin sali

[Abieito.

mani , tradt., 2. cap, 2. pag. §9. NON tamen negat
quin dinina virtute pofsit c{le maior. Pro cadem
citatur Bonauentura 3 {ed obfcuré loquitur.

Refpondeo & Dico Prim0 ,: Gratia & yirtu- o,
tes in Chrifto non habent fummam perfetio- Augerip,
nem intenfiuam, quam per potentiam Dei abfo=teff fire
Iutam habere’ poffunt 5 ac proinde per candem ’i”""”
poffunt augeri , idque fine termino. Eft commu- ‘ff;m;:,‘
nis fententia Theologorum in 3. dift 13, & in1, abfolusy,
dift. 17, & exprefs¢ D. Thomg 2. 2. quait. 24,
art. 7. vbidocer Chnr_itm:r:m tam ex parte fub-
ic&i, quim ex parte formz, poffein infinitum
augeri; & inhoc augmento nullum effeftatum,

Tt Probatur 3 Sienim lux folis erit maior feptu~
plo 1fai¢ 30. verfl 26. quam fit modo, vr fate- -
tur D, Hicronymus , & Liranus ibi : & commu-
niter Dotores in 4. dift. 48, multo magis gratia
quz cft participatio diuin® nature , augeri fine
termino poteft. n :

Dices; Gratiam fecundum fe quidem augeri
pofle, tamen capacitatem anime efle limicatam,
Refpondeo; Hec duo non confiftere ; flll;liu ciim
omne accidens ex effentia fua refpiciat fubieftum
capax, non poteftfecundimfe, & extra fubie-
&um, magisintendi, quim infubiedto. Addo;
Capacitatem anim non cffc limitatam; quia non
eft nfturalis, nec terminis nature conclufa; fed eft
capacitas obedientialis, commenfi diuing poten-
tie. Vnde ctiam non elt maior in Angelo, quim
in anima.

Dico Secundd : Gratia habitualis, 8 ceterg 33
virtutes fupernaturales Anime Chrifti', fuerunt s iame
fummz, que efle poterant peF potentiam Dei per poren-
ordinariam : id ¢ft , per cam potentiam qua ope- *## ardis
5 % 4 A ¥ . % 4
ratur fecundiim menfuram & dinina Sapientia """
prafticutam, ' Eft communis Doétorum, dift 13.

& hoc et quod pafsim vult D, Thomas ctimdi=
cit, Gratiam Chrifti fuiffe fummam {ecundim
effentiam. Hinc Loan, 1, ver{ 14. dicitur Plenss
gratie. Ratioeft; Quia grtia Chrifti iuxta di-
uinam difpefitionem cft commena fumme vaio-
ni, quz effe poteft inter creaturam & Deum:
ergo fecundiim dininam difpofitionem non po-
teft effe maior. Confirmatur; Sihzc menfura
pofsitexcediy illa gratia abinitio non habuiffet
conuenientifsimam proportionem ¢um vajone

. hypoftatica,

Dices : Ergo nec ‘Pcr potentiam abfolutam
augeri potuiffect. Refpondeo Negando Confe-
quentiam ; Quia alia menfura A diuind Sapientia
potuiflet conftitui ; numquam cnim defuiffent ra-

tiones Dco, ad maiorem & maiorem in infini-

tum conftituendam : quamquam fecundiim eas
rationes quas nunc reipfa {pe&tauit, Conucni::nSN £
non eflet cam augeri. Ex his patet, nullius crca-”:'m'::‘
ture gratiam pofle ad tantam perfectionem ex- greria po
crefcere, Nam gradus ipﬁs prafixus ordinatione sef exert-
diuind, incomparabiliter ¢ft minor. Tempus/ee
etiam vite, & auxilia longe inferiora. Deinde Jeefesyee

! : A gralie
nullius creature gratia, quantumcumque crefcat, cjrif,

_ poterit vnquam pertingere ad eam perfeétionem,

quam habet gratia Chrifti ex coniunéione cum
perfona dinina. Ethogeft quod vule D, Tho-
mas art. I1. ad 3.

DVBIVM




Qu.7. De Gratia Cér%iprameﬂ/z;njham. A.12,Dub.2.3. 65

DVBIVM IL

Quanta [it Gratia Anime Chyiffi per-
fectione intenfina?

Efpondco; Befi pracisé ignotum fit; tamen
4 R probabilifs’imﬁ elt cam excedere non folum

Chrifio 2 : : ey 2 3
avceil gratiam cuiufuis hominis, vel Angeli ; fed ctiam

maior eft : . i

gratia  omnem graviam omnium hominuin, & Angelo-
quim in rym fimul fumptam ; quamuis totailla in vnum
Somimbay CoRlefeeret. o

& Angelis . _Drobatur Primo, Quia fi effer pofsibilis gratia
Jimul, atu infinita, omnium confenfu hec effet Chrifto

tribuenda; na hzc {ola cenfetur dignitari perfong
diuinz commenfa : crgo cum hgc ided dumtaxat
negetur,quod fit impolsibilis;concedi falté debet
fummus gradus, qui a nobis concipi poteit, vt ra-
tioni conlentaneus : * atqui talis et ifte , quiinfe
colligit omnia dona aliorum : ergo &c.

Probatur Secundo,Quia dignitas animg Chri-
fti fuperat dignitatem omnium Beatorum fimul
fumpram; &6 quod affumpta fic ad dignitatem di-
uing perfong: efgo oportebat vt cius dona fuper-
naturalia excederent omnifi dona fimul fumpta.
Confirmatur; Quia hzcanima eft magis dileta,
quim tora rerum vninerfitas; & meritaillius fune
digniora omnibus meritis omnium dilectorum:
ergo maiora dona gratiae funt illi collata; nam
dilcétio diuina eft efficax.

Probatur Tertid, Quia Chriftus éft caput om-
nium hominum & Angeclorum : ergo oportet vt
inipfo fit omnis gratia colleéta; qua in membris
eit difperfa: ficut in capite omnes fenfus funt col-
le@i. Erquidem quod fuperet gratiam omnipm
hominum, dubitari nequit ; ¢im ca, abipfo, vt a
fonte, deriuetar. De gratia Angelorum eft etiam
valde probabile: tum,quia eft illorum caputstam,
quiadecet vt omnia quaineletis funt difperfa,
in ipfo vno fint colleéta. Quod confirmatu; quia
ipfe eft inter Beatos, ficut {olinter aftra. Na dif-
ferentia claritatis ele@orum , -erit {icut differen-
tia altrorum, 1.ad Cor. 15, v. 41. atqui fol maius
habet lumen, quim omnia aftra fimul : ergo &c.

Ex his optimé intelligitur quomodo Chriftus

abfoluré fueric plenus gratid:quiamnon foliim ha-
buit fummam,gue iuxed divinam pradeftinatio-
nem effe porerat; fed etiam , quia habuitrantam,
vtin fua perfeGtione intenfina vnit¢ omnem gra-
tiam omnium San&orum coatineret. Quod in-
finuant Patres {upri citati art, 10. DUM. 26. pra-
{ertim Cyrillus & Hicronymus.

DVBIVM I1II

Ex quo tempore Cbriﬂm omnem banc Gratie
perfeitionem babaerit?

Elpondeo; Ab initio fuz conceptionis;aded

Aﬁ_,n-f‘}” AN e remporis fuccellu non fuerit auda. Eft
concepsio. 101 Certay vt cotrarium it cenfendum erroneum.

Bis, Etdocet D. Thomashic, & omaes Doctores in
3+ dift, 1'3. 4 pafsim Patres qui hac de reagunt.

Probatur Primd, Ex Scripturis; Loan. 1, Ifaig
1. Teremiz 31

f':‘;:;;i" Probatur Secundd, Ex Patribus, Hieronymus
b w0 illud Tereliz 31. v. 22, Famina civcumdabit Vi-
Hivron,  TUU1 Qi I0QUIL, inxta incrementa quidemn atatis pro-

ficere videbicar Sapientin & atate 5 [ed perfedivs Vir in

ventre femineo [ulziis menfibys contimebitrr, 'V bi {atis
infinuar ab initio perfeétum fuifle, ira vt reucrd

non profecerit. Nec obftat quod idem D. Hiero-

nymus in cap. 61. Ifaiz ait, Victwuem grasic in

Chrifto fuilfe expleram in Bapiifuito 5 quia loquitur de

vifibili ynétione, quam tunc accepit; qu crat
fymbolum inuifibilis vnétionis accepte in con-
Ceptione, D. Auguftinus lib. 5. de Trinit, ¢.26. Augnfiés
aperté docet Chriftum in Incarnatione fuiffe om-?#-
nind gratid plenum : & in baptifmo quando co-

lumba defeendit ;. nullum augmentum accepiile;

fed prefiguraile fanétificationem corporis fui,

quod eft Ecclefia. [dem docet lib, 2. de Pectato- | . *
rum meritis, & remil cap. 29. Cyrillus lib 10, S7ils.
Thefauri €ap. 7. ait, Chriftum accepiffe omuent gra-

tiams abinitto; wec per incremenea temporion , aliquid

ei .m’dmtm.?)qmafg‘cntzs lib. 3. de bide orthodoxa. DaleRs
cap. 22. diat cffe errorem Neftorianum afferere pos,
illum Sapicntia profecifle. Anfelmus lib. 1. Cur
Deus hoto. cap. 9. Bernardus ferm. 2. fuper Miffis
eff : Sine larens in veero , fiue vagiues in prafepio , fise
grandiufcnlns Doltores mievrogans i teniplo [ive ram
perfecte evaris docens inpapulo s eqie profedto fuir ple~
msts Spiritu [anéto 8C.

Probatur Tertié, Quia abinitio Conceptio~ 34
nis habuit dignitatem Filij Dei : ergo plenitudi-Prib. Ras
nem gratiz tamquam Vnigenitus a Patre. Nam téone,
hae erat caufa plenitudinis gratiz ; vtindicatur
Ioan: 1. Secundd, Quiaperfectius & optabilius
elt ab initio effe omnind perfeGtum, quam fenfim
in perfectione crefcere, Erga hoc Chrifto tri-
buendum. Confirmatur ; quia nulla eft ratio cur
hgc plenitudo debuerit differri; cum ea dilatio
nihil conferat ad noftram redemptionem, fed po=
titks obfit. Tertid, Quia Chriftus ab initio fecun-

diim animam fuit beatus: ergo gratiaipfus ab
initio fuit confummata ; ficut gratia Beatorum.

Sed contra. Obijcitur, Luce 2, verf, 52. Pro- 37
{iciebas Puer Sapientia, & atate, ¢ gratia; apud Deum & bff;;f‘
& homines : ergo &e. Refpondeo, Proficicbatingyofecerir,
oftenfione fapientie & gratig: feu , quodidem
cft, in operatione & exercitio. Itaexplicant Pa-
tres allati ; & preter hos, Achanafius form. 4.
contra Arianos, qui id valde fusé profequitur,
fol. 3.4 fine. Ambrofius in hunc locum, & lib,
de Dominic¢ Incarnationis Sacramento cap, 7.
vbi etiam ait, Chyiftum [ecundsim [enfum haminuns
vere profeciffe; feilicet in exercitio Sapientig &
gratiz per fenfum humanum. D. Hieronymus in
cap,11. Ifziz, Beda Homilia Dominica 1. poft
Epiphaniam, Theophilactus & alij in hunc lo-
cum Lucz. Sed aduerte, non tantum profecifle Refpeltn
gratid & fapientid in opinione hominum fed fui,
ctiem in feipfo : quia ficur addebat annos annis,
ita initio faciebat minora opera Sapicntig & gra-
tiz: deinde fenfim addebat maiora, vtexplicat
Athanafius; Ratione quorum dicebatur profice-
re apud Deum = quia alia alijs maioris crant Sa-
pientiz, & perfectionis, magifque ex genere {uo
mieritoria’; quamuis ratione Perfone ®qué me-
ritoria fuerint.  Apud-homines autem proficere ¢, g i
dicebatur, velquia perhgc facichat homines pro- mum,
ficere, vtquidam cxponunt: velquia crefeebat
hominum de iplo dpinio.

tiﬁﬁ'!mu;_
Eernardus.

Dsi,

FL i ARTI-




66 Quaft.7. De Gratia Chrifsi

ARTICVLVS XIIL

Q nomodo gratiaChrifli Habitsa-
lis (¢ habeat ad vnionem ¢

: ipondetur ; Vnio hypoftatica fuit natura
18 Efpondetur ; Vnio hypoftatica fuit nat
< prior, quam gratia habitualis, tamquam
¢ius quodammodo caufa. Probatur tribus ratio=
nibus, quas vide apud D. Thomam.
Halenfis Nota 5 Alexandrum Halenfem exiftimare gra-
pHtat Gra= ¢iam habitualem, fe habuifle ad vnionem hypo-
tiam AaAcE. ﬁ e d |_. {‘) _ﬂ" o I
i aticam per modum medij, {eu neceffariz difpo-
fuiffein- Ltionissicut difpofitiones materig neccflaric {funt
flar weeef. ad cius ynionem cum forma. Ita docet 3. parte

feriadil- fuz fumme quatt. 7.memb. 2. art.1. & quadt. 11,
pofitionis b g Al d; e e e

it memb, T art, 3 A 1 dicunt non fuil e quidem
nem, hancgratiam abfolute neceffariam, vt Anima illa
Soir hypottaticé vnirctur; fuifle tamen conuenientem
ﬁ}f:'ff?f“ difpofitionem : & ided reipfa pritis natura ani-
pofitiomis  MAM illam fuiffe difpofitam per gratiam, quim

sonuenien- hypoftatice vaitam, ItatenuitD. Thomasin 3.
#s e Sent. dift.2. quaft.z. art.2. & Bonauentura ibi-
demart. 3. qu. 2.

19 Sed Dico Primo, Gratiam non haberefe vt
Refellitar neceffariam difpofitionem ad vnionem hypofta-
Haleaf, * ticam, Eft communis fententia Doétorum contra
Alexandrum. Probatur Primd, Quia Verbum
vnitur cdrni, & tamen caro non eft capax difpo-
fitionis per gratiam. Sccundd, Quiafubfiftentia
Verbi debet immediate vniri effentiz anime: er-
go ipfa effentia eft capax vnionis fecundiim fean-
te omne agcidens.  Confirmatur ; quia naturalis
{ubfiltentia non requirit vlas difpofitiones, ciim
omni difpofitione fit penitior: ergo neque fub-
fiftentia diuina, que =qué intimé debet vairi,
Tertio, Quia nulla qualitas creata poteft exclu-
dere propriam fubfiftentiam 3 fuo fubictto’: crgo
neque illud reddere capax fubfifientia alicoz,
maximé Verbi-diuini 3 cuius fubfiftentia in infi-
nitum excedit omnem taleth difpofitionem,

Dico Secundd , Gratia etiam non fe habet ad
vnionem vt difpofitio: conucnicns naturd prior;

QVASTIO

4D

prosit eft fingularisbomo. Artas,

fed potitis vt pofteriot, tamqua confequens ipfam Explisgy
vaionem; Ita D: Thomas hoc loco, & {upra q. 6, D. Thamy
art.6. & Scotus difti 2, qu.2.in 3. Durandus 1bi- f;‘j::‘gﬁ
dem queft 3. . A - feuensg,
Probatur Primo, Quia priis natura quaque 50w auy
tes fubfiftit ; quam ornetur accidentibus: nam nfec.
{ubfiftentia cft intimum complementum fubftan- “*#
tialerei: crgoillaanima pritis paturd erat vnita
{ubfiftentiz diuinz, quim ornarctur gratid. Patet
Confequentia, Quia in codem figno nature vni-
taeft {ubfiftentiz diuine, quofuam accepiiler,
nifi fuiffet impedita. Sccundo, Vnio hypoftatica
¢ft ad fubfiftendum ; gratia autem daturad ope-
randum: atqui prilss eft fubfiftere, quim operariz
ergo. Tertio, Mifsio Filij it prior origine, quim
mifsio Spiritiis fan&i: atqui mifsio Fili) fi per
vnionem hypoftaticam; miisio Spiritus fani per
infufionem gratiz:ergo vnio hypoftatica eft prior
infufione gratie. Quartd, Prafentia Solis ante-
cedit natutd illuminationem a€ris. Ergo {imili-
tex {ubftantialis preefentia Verbi, debuitantece-
dere diffufionem gratiz innaturam humanam.
Quinto 4 Scripture plenitudinem gratig referunt
in illam vnioner, tamquam in cavfam. Iaje 11, 2070
verli1. 8 2., Flos de vadice eins adfcemdets & vequsefeer grava,
[uper enm Spiritns Dosmini. Vhi pril\ls ¢t fAlorem ad-
{cendere , id eft, incarnari Chriftum ex Virgine,
tefte D.Hieronymo, quim Spiritu {anéto repleri.
Ioan. 1. Verbum caro faitum eft, ¢ vidimus gloriam
cinsyquafi Vnigeniti @ Patre,plensm gratia & veritarie,
Vbi indicatur illum fuifle plenum gratia, quia
erat vnigenitus,
Aduerte tamen, Gratiam poffe dici difpofitio- Gratisef
nem ad ynionem hypoftaticam, non quidem an- f‘ff’“.f’“"
7 . confeatiens
tecedentem- & praeparantem vr {it; fed confe o7, 500
?uentcm & ornantem vt optime¢ fe habeat. Sicut vt vnis
anitas & pulchritudo eft difpofitio corporis hu- Aygoflaia
mani ad coniunétionem eum animd, non quidem (A7 fe
preparans vt ficilla contunétio; fed ornans vt .
bene fe habeat, & permancat. Et ita intellige,
quod dicit D. Thomas fupri art. 1. in Corpore,
& ad 2. Gratiam habitualem ordinayi ad viianem by~
poffaticam tamquam ad finent. Argumenta qug cotra
poflunt obijci ; facile ex fuprd diétis diffoluenturs

OCTAVA.

A fimill,

De Gratid Chrifti, vt eft Caput Ecclefie.
In Olto Ariiculos dinifa.

ARTICVLVS I
Verum Chriftus fit Capur

Eqlefin?
i
tur Capup

Efpondetur affirmatiué. VideD. Tho-
mam. Notandum eft ; Chriftum f{ecun-
diim fri¢kam Metaphoram , dici Capur
Eeelefig, Ecclefie ex._hominibus conflate : quia fi-
cutid capite in membra per {piritum animalem
omnis {enfus & motus intunditur; ita 4 Chrilto
omnis cognitio fupernaturalis , omnifque motus
vitz {upernaturalis, in omnes omnium tempo-

rum homines poft peccatum originale immittis *
tur, Omnis emm vita & motus fupernaturalis cit
ex Chrifti meritis, Vnde totum genus humanum
concipiendum eft inftar vnits hominis; cuius ca- e
put eft Chriftus fecundiim natufam humanam: ";’;'f‘,,”,;;.
{inguli autem veluti membra-vel aétu vel pote- 4, chris
ftate fub hoc capite ; quz per fpiritum , abhoe g,
capite diffufum; vitam, fenfum , & motum vita=
lem gratiz accipiunt, Hine fir vt dicantur mem-=
bra Chrifti, & tota Ecclefia corpus Chrifti. Ad -
Ephefi1.v.22. Ipfum dedir caput [upgr omnem Eccle-
[iamy queeft corpus tpfins. Ad Colc%f 1. v.18. Ipfe
eft caput corporis Eclefie. & alibi. Wbi Aduerte,
Chriftum efe inftar capitis , quod ita cft efficax,

vt alicna




Qu.s. De Gratia Chrifli, vt eft Caput Euclefia. Att.z, 3.Dub.A.4: 67

vtaliena membra poffit fibi vnireyfuamque vitam
& fpiritd imperriri, & fuum corpus efficere : qui
fimilitudine libentiflime vtitur Apoftolus,

Dices ; Si Chriftus eft caput: ergo eriamecft
membrum  Ecclefie. Refpondeo; Quidam ad-
mittunt 3 & fic intelligit D. Thomasillud 1. ad
Corinth, 12.v. 27. yos effis Corpus Chriftis ¢ mem=
bra de membro. Sed melitis negarur fequela = quia
membrum ex fua ratione poftulat, vt aliquid ac-
cipiat ab alijs membris ; quod eft cuinfdam im-
perfectionis, quz hon conuenit Chuifto, qui ni~
hila fuis membrisaccipit. Hec autem imperfe-
&io non.includitur in ratione capiris, Nec eft
abfurdum, nomen fpecici dici dealiquo meta-
phoricé , cui non conuenit nomen generis ; quia
fiert potelt, ‘vt Aomen generis imperfe@ionem
infinuct , que nonita defignatur nomine {pe-
ciei. Quo ficve Chriftus dicatur Leo, non ta-
men beftia, vel brutum. Locusautem ille 1, ad
Corinth, 12, Vos eftss membra de membro, {ic intel-
ligi debet : Voscftis membra ab alijs membris
dependentia 1 Nam populus ab Epifcopis, Lpif-
copi ab'Apoftolis, Apoltolia Chrifto pendent:
uxta illud ad Ephef.4. v.16. Ex quo totuim corpus
€ompaitum ¢ connexum o per omment inncturanm (ubimi-
#iftrationis &c.

Obijeitur Secundd s Cor etiam habet vniuer-
{alem influx(i in omnia membra, etiam inipfum
caput:ergo Chriftus debet dici Cor Ecclefiz po-
tius quam caput, Refpondeo, Etfi etiam cor dici
pofsit, non tamen potius quam caput : tim, quia
caput ex viu linguaruim , fignificat principem cu-
iufuis congregationis : tlim, quia influxus capitis
in fnembra , cft nobilior, quim influxus cordis:
tim denique, quiacaput habet manifeftan emi-
neptiam , influxum, & direGtionem reliquorum
membrorum, cor auté occultam, Quam ob cau-
fam metaphora cordis,potils applicatur Spiritui
fan&o , qui Ecclefiam inuifibiliter viuificat,

& regit.

ARTICVLVS 11
Virum Chriftus [it Caput homi-
num tantummodo qtioad ans-
mas, An eliam [ecundum
corpora ?

R Efpondetur ; Etiam fecundum corporacft
4+ caput illorum. Ratio efty quia vita fpirita-
lisy qua & Chrifto tamquam a capite in homines
diffunditur, non fiftit in anima; fed ctiam in cor-

pora dimanat : partim, quatenus bona opera;qug

ex gratia procedunt, per corpus adminiftrantur;

artim, quatents anime beatitudo in corpus re-

€hrifi  dundabit, Vide D. Thomam, Hisadde, Chri-
Gorpus e} fhum etiam {ccundiim corpus effe caput noftrum,

2
Chriffas
non eff
membrim
Eeelefie,

Spivitur
Sfandtus
eff Cor
Ecrlefia,

#iiam C, 2 g + ¥
s hogys. 3 influcre tiim in animas,ttim in corpora noftras
wiir, tiim, quia Sacrificio corporis & fanguinis {ui nos

redemit, & vitam {pinitalem promesuit; ttim,
quia in futura vita corpora noftrarefulcitabieif-
que immortalitatem & claritatem impertiet; vt
patctloan. 6. v. 54. Qui mandscar mean carnem
& bibir mewm [anguinein , baber visam aternam : &

“ego refufcitabe exm in nowiffuno die ; nempe propter
vnitatem corporis eius, quam habemus per {a-
§1am communionem.

ARTICVLVS IIL
Vitrum Chriftus fit Capus omninm
Efpondetur effe caput omnium hominusm,

bominnm ¢
R exceptis damnaris; fed diverlo modo. Nam piuerg.
perfe&iffime eft caput hominum beatorum & his medé et
cnim perfectiflimam vitam {piritalem, idque in- C4p4# om»
feparabiliter infundit, Deinde viatorum, qui fidé f,:::::,f,d'
& charitatem , id eft, fenfum & motum abiplo ;
accipiunt ; quamuis non perfeiffime, necinfe-
parabiliter. Tertio , eorum qui dumtaxat fidem
habét. Quattd, qui nihil horum 3 fed capaces ta-
men funt , & interdum quid praeuium ad hecac-
cipiunt. Damnati autem nihil tale ab ipfo poffunt Excipe i
accipere; & ideo nec adtu, nec poteftate funt eius #4¢9s,
membra,
DVBIVM.
LQiomsodo Chriftus vt Capnt, vitam [piritalem
in flsa membra diffupdat?

R Efpondeo ;Primd , per modum merentisy 6

quia omnibus fecundum exa@am iuftitiam, Lv# canffa
hanc vitam fpiritalem promeruit; etiam ijs, qui 7740t
ante Incarnationem extitérc: vnde etiam illorum
Caput eft. De quo vide AuguftinuminPfal. 36. 7
v. 25 inillud s Tumior fut y erenim fenni. Secundo, :;e,,,f 7
per modum caufe efficientis , & quodammoda
principalis, fed refpectu illorum qui poft Incar=
nationem extiterunt : Nam {ud authorizate, qui-
bus; quando, & quantum vult, defuisdonis lar-
gitur ; fiuc humanitas phyficé concurrat ad gra-
tiz produétionem, five non. Et hoc vule D. Tho-
mas art, 1. ad 1. Et colligicur aperté ad Ephef, 4.
Vi 7. Vnickigue daca eft gratia (ecandum menfuram
denationis Chvifti. Toan.s. v.21. Sicut Pater [ufcitat 9
mortuos ¢ visificatsita Filtus quos yult viuificat. Sicut
enim 3 diuinitate pendet totus ordo rerum natu-
ralium; itad Chrifti humanitate , pendet totus

ordo donorum fupernaturalium in genere hu-
mano. ;

ARTICVLVS 1V,

 Virum Chrislus fit Capus An- ‘
gelorum:?

R Efpondetur affirmatiué. Notandum eft;

Chriftum fecundim humanam naturamet- oz Lo 01 g

iam cffe Caput Angelorum; non tamen ita ftricte eff Capur

& propri¢ vt hominum? quia non infundit illis #ngelord,

vitam {piritalem. Vnde angelica multitudonon 14 s
3 i . % 1 - Primceps,

propri¢ dicitur corpus Chrifti;aut Ecclefia Chri-

fti : nec Angeli propri¢ funt Chrifti membra, aue

Chrifti fponfa; vtreté docet Scotus in 4. dift,

49. q. 4. art. 2, Sed laxiore metaphora dicitur il-

lorum Caput,quatenus paflim in Scripturis caput

vocatur 4 18 qui eft Princeps. vt 1. Regum 15, v

1. vbi Samucl ait Saiili: Capur in tribubus 1fract

faétus es. 1.Corinth, 12, & ad Ephef§. v.23. ¥Vir

eft Caputmulieris. Chriftus enim fecundim natu-

ram humanam et Princeps omnium Angelorumg

& hacratione dicitur illorum caput.

Ff il Proban




ad Efhe[.2,

Hilarins,

Hieron,

Anguft.

Duomods
¥Vim Capi-
1isineos
oXETCLRE,

68 Quatt.s. DeGratia Chriffi, vt eff Caput Exule[. A.4.Dub. A.5

Probatur Primd ,ex Scripturis. Ad Ephef. 1,
V. 20.Suftitans enm d mortuis, @ conflituens ad dex=
teram [uam in celefiibus; fupra omnen principatum &
poteflatem 4 ¢ virtutem , ¢ Dominationent 5 & oinne
notmen,, quod noninatur 3 non (olim in hoc (wenlo, fed
etiam in futiro 5 & omnis fubiecit fub pedibus eins.
Ad Colofl: 2. v. 10, Eftis in illo vepletty qui eft caput
omiis_ principatus ¢ poteftatis 5 n quo & civcumifi
effise

Probatur Secundd , Ex Patribus : Hilarius in
Plal.139. [ub finem : Vit enim , ait, onmibus (anétis
eaput eft Chriftus ; ita omnibus iniquis capute [t disbo=
Iys. D, Hieronymus in cap.1.ad Ephcfiin fine di-
citilla verba: Ipfiom dedit Capus fuper omniamen~
bra Ecclefie; ( ita enim legit) pofle intelligi de Ec-
clefia, non folim hominum, fed etiam Angelo-
rum, Quamuis reuerd ibi Ecclefia propri&l{:mn-
tur pro Ecclefta hominum ; vt patet ex fequenti-
bus. D. Auguftinus in Palm. 36.Vz efferipfe caput
totigs Cinitatis Higrufalemyomnibus comnmmeratis fide-
libas abinitigvfque ad finem: adiunilis etiam legionibus
Angelvrum, vt fiat vna Cruitas (ub vito Rege.

Probatur Tertid ; Ratione. Prima ratio eff,
Quia tota congregatio cx Angelis & hominibus
conftans, eft vna Ciuitas : vt patet ad Hebr. iz.

w22 Accefftis ad Ston montem Sunétumycy Cinitatem
Der viuentis Hievufulem ceteflensscs mulrorum millivim
Angelorum frequentiamyCy Ecelefiam prissitigorvum. 1d€
patet Apoc.21. Vnde Angeli dicuntur noftri con-
ferui Apoc. 39. v.10. & 22.V.9: ergo oportet vt
habeant ynum caputy & vnum principem: Caput,
inquam , non {olum extrinfecum & diverfi gene-
ris, Sicut Deus;fed etiam quantum fieri potcft
{imile, & eiufdem generis.

Secund ratio cff, Ex proprietatibus Capitis.
Caput enim in homine diciturquod cft perfetius
ceteris membris, vtpote continens omnes fenfus;
idcired etiam in eminentiori loco confttutd eft.
Beinde vim illisinfundit, eaue regit: atquihge
conueniunt Chrifto homini , etiam quodam mo-
do ad Angelos : Nam continet omnem perfeétio-
ncm {upernaturalem omaium Angelornm. De=
inde inﬂPuir etiam in illos: Primd, cos illuminan-
do, vt docet Dionyf.cap. 7. ceeleftis hierachiz:
Secundd , conferendo illis guemdam honorem,
dum illorum ruinas inftaurat: quod indicat Apo-
ftolusad Ephef.1, v.10. dum ait in Chriffo inftas-
variomnia , que in oelo , & qua in tevea funt 5 juxtd
interpretationem Latinorvm, Vide Auguftinum
in Enchiridio cap.6z.8& Anlelmum in hunc loct,
Tertid, conferendo illis. magnum incrementum
gloriz accidentalis fiuefecundarie. Nam Chri-
ftus totitis gloriz accidentarie illis oft caufa; qua
confiftit , partim in contemplatione humanitatis
cius, vt docet Chryfoftemus hom. de Afcenfione
Domini tom, 3. vbi ait, Angelos ex Chuifti con-
templation¢ maximam capere lotitiam; partim
in gaudio quod naftitur ex peccatorum conuer-
fiong, fuarumduefedium inftanratione, ve docet
Bernardus ferm. 68. in Cantica, Et Theodoret.
in t:cap.ad Ephel Quartd; Angelos gubernan-
do; Osianes exinn [unt 4#7}:1;1&_{{7.1;07@ Spavitus, mifii in
sivifierivin proprer eos o qui hereditatem capant falu-
4is. ad Hebrzos 1+ v.14. Atqui ad Chriftum per-
tinet dilpenfare omnia quead hominum falutem
ﬁer:incnt s quare & pracipere Angdis,eofquc ad

ominum-cuftediam dirigere. :
Dices, de ratione capius eft, vt fit homogeneii

cum fjs, quorum eft caput: atqui Chriftus nog Chrifiay
¢l fimilis naturg cum Angelis:crgo &c. Refpon-efhom.
deo; Chriftum habere fufficientem fimilitudinemgemes e
cum Angelis, vt fit illorunt caput: uiapocifﬁ-:\;";{f’é:f"
mim eft caput fecundlim animam; & {ic conuenit g, £
cum ipfis in codem gradu naturz, {cilicet intelle~
€tualis. Sicut Lucifer eft caput omnium malorum

etiam hominum : Et homo eft Rex Beftiarum.

‘Non enim hic agimus de ftri¢td Capiris ratione,

fed de laxiore acceptione, ve dictum eft.

DVBIVM.
Frrom Chriftus fit Caput Viiner[i ¢

R Efpondeo : Effe caput vniuerfi, & omnium 9
creaturarum. Probatur Primd, Matth.vl,
Data eft mihi omms poteflasin Celo & m Terra : ar-
qui hoc nihil eft aliud , quim eflc Caput & Prin-
cipem omniunr, qui funtinceelo, & in terra.
Ad Philip. 2. ve 9. Dorauit il nomen quod ¢ff fuper
omne nowmeny vein nonnne L v s v omne genn flectatur;
ceeleflinm 5 terrefirinm 5 & mfernorum. Plal. 8, v. 8.
Onnia fubieaft (ub pedibus eins.Quod de omni crea-
tura interpretatur A poftolus ad Hebr. 2. loquens
de Chrifto. Idem probari poteft Apoc. 5. vbifo-
lus Agnits d'ig}ms intent s fﬁ;z;pf?‘n'e Iibrum, ¢ foluere
[feptens fignacula eins, id elt, habere potcfratem exe-
qucndi omnia, qua ad mundi gubernationem,
vique in finem pertincnt. :

Probatur Secundd , Quia conditiones capitis Luomalh
Chrifto conueniuns, refpectu totius creatura ; Vmeaps

s B sk - .. tisexerceat
Nam eft omni creaturd, ratione donorum graig, ;-

excellentior; & habet quemdam influxumm in om- #ivefin

nem cieaturam, licer non cundem in homines &
Angclos ;patet ex dictis. In damnaros,non habet
amplits vium infloxum gratie: addicit tamen
peenis, & immittit illis terrorem, & cogit v ere-
dant ¢ contremiftant : denique poteftillis impera-
re. In creaturas autem irrationales habet influxi facebive
tiim, quia habet poteftatem gubernandi , illifque '™
vtendi prout expedit ad falutem cleGorumstiim,
quia in fine mundi illas perficiet, pront conuc-
niens crit ftatui gloriofo. Indicat hoc Apoftolus
ad Roman. 8. v. 22, Omnis Creatyra ingemifus &
parturit vfque adbuc &c. Quod auté quidam aiunt
Deum influere effe naturale in omnes creaturas
per Chriftihumanitatem ; prorfus &, ratione cft
alicnum.

ARTICVLVS V.

Virum Gratia Chrisli,quaeft
Caput Euclefia, [it eadem
cum babitsals?

R Efpondetur efle cadem. Et probatur Toan.
1.yerl, 16, De plenitudine es nos ompes at-
(?PITH HS. X
Notandum eft, dignitatem capitis non addere
Chrifto aliguam perfectionem realem, diftinéta
3 gratia vnionis donif§ue habitualibus , fed tan-
tim quid morale. Sicut efe Dodtorem, {upra
{cientiam nihil zddit; nifi potcfiatem moralem
docendi, & quandam dignitatem. Et hocelt quod
Licintendit D. Thomas, & dacent pafsim Do-
&tores dift. 13. Probatur , quia cim Chiiftos di-
citur Caput, nihil fignificatur aliud, quam ipfum
: habere

1Q




Quztt.s. De Gratia Chrifti,vt eft Caput Euclefiu. Ate.6.7.8. 69

‘habere poteftatem influendi vitam (piritalem; vel
certe regendi & illuminandi; atcl?i hee $oteﬂ:as.
prater gratiam vnionis, & dona habitualia, nihil

reale intrinfecim addit: fed folim ius quoddam,s

- & moralem potcftatem ex diuina ordinatione
prouenientem : Sicut effe Regem, fupcr opes &
prudentiam, nihil addicnifi fus quoddam regen-
di, proucniens ex conceflione Reipublicz.

Petes, Veriim haec graria Capitis, principalits

= ‘I: fundetur in vnione hypoftatica , An in gratia ha-
Eisd . - (¥; o P S . -
C;P”"’ bituali? Refpondeo;potiffimiim fundariin vnio-

posifimit ne:NQ hec dignitas capitis, & poteltas gubernddi

furdarsr  omnia, potifimim ecrat debita nature humanz
g’:ﬂ“ﬂ””* ob vnionem cum Verbo. Secundario tamen fin-
7Y .

datur in gratia habituali:nam h=cin Chrifto fuit
{umma, & incomparabiliter maior quim in alijs.
Vnde etiam ratione huius, conuenicbat vt illi
hzc poteltas & authoritas regia daretur. :
Circa Refponfionem ad Primum, Notandum
eft:Sicut peccatum Adami, fe habet ad peccatum
originale omniil hominfl, inftar cauffe ad effectd;
ita Chrifti iuftitia;ad inflitia baptifmalem omniit
baptizatornm , tamquam cauflz ad cffectum, Et
ficut idem peccatum Adami, erat peccatum per-
fonale inficicns ipfius perfonam, & etiam erat
peccatum capitis, habens vim inficiendi & in-
fluendi in omnes tamgqud in membra , qui ex iplo
gignuntur : 1ta cadem Chrifti gratia, feu iuftitia,
crat petfonalis, {an&ificans ipfius perfonam: &
erat gratia capitis, habens vim influendi in alios.
Cetera confiftant potids in verbis, quimin re.

ABRTICVLVS VI
Virum effe Capust Ecclefia it Chris
flopropriwm ¢
12 R Efpondeo ; Effe Caput Ecclefiz fecundim
internum influxum, per modum cuiufdam
caufae principalis,eft proprium Chrilto, Nam cius

folius humanitas propter coniunétionem cum di-
uinitate; habet vim iuftificandi , tamquam caufa

fuo modo principalis. Acefle caput fecundim

externam gubernationem, poteft etiam alijs c6-

municari. Ratioeft, quia hec fit per quandam

poteftatem Iutifdictionis , que communicari
* potelt.

13 Notandum eft, fummum Pontificem dici , &
Busraods efle Caput vninerfalis Ecclefiz ¢ longé tamen in-
f;f’f("_"i""‘ feriore modo, quam Chriftum. Primé,Quia non
%;d,ﬁifu potelt toti Ecclefiz gratiam promereri, neque
diserfimgs €X cOndigno’, neque ex iuftiria, Sccundd, Quia
ded Chri: non poteft fua authoritate, aut immediatc, inter-
fa. num gratiz influxum prebere: fed rantummodo

exteritis gubernare , & Sacramenta tamgquam
Chrifti minifter applicare. Tertio, Qunia ctiam
hanc poteftatem externa gubemationis, & appli-
cationis Sacramentorum; aceipit 4 Chrifto, tam-
quam eius Vicarius ; caque poteftas {oliim perti-
net ad exequendum illa, que i Chrifto funtin-
fituta, & ordinandi que ad hoc oportuna. Quar-

- 10, Quia tantim-gubernat homines viatores , id-
D,,,_,,;i, due breui tempore,

Capitis we - Petes, An nullo modo poffit hec dignitas Ca-
"’; Chrifto_pitis perfedt communicari nudz creature? Ref~
r".;:{:’f_':” pondeo ; non poffe cum ea perfectione, quzeltin

Chrifto: tim, quia nulli potelt effé ita debita, i-

cut Chrifto; tiim, quia in nemine poteft cffe tam
efficax ad meritum & fatisfa&ionem, quim eftin
Chrifto , ob coniun@ionem cum perfona divina.
Potuit tamen communicati imyerfc&iori modo;
vt dicemus infrd de $acramentis.

ARTICVLVS VLI

Virum Diabolus [it caput oms=
ninm maloram ¢

R Efpondetur ; Diabolus,, id eft, Lucifer, eft : X
caput omnium malorum: non quidem fe- 71,’;"1-?"”’;

% 3! 7 « w Lucifer
cundiim internum influxum ; quianon potettin g L7

© mentes corum immediaté malitiam inferere ; {ed ‘amninm

{ecundtim externam gubernationem, Sicut quili- malorum.
bet Princeps eft capur multitudinis , quam gu-
bernat.

Notandum Primd, Cum Diabolus dicitur ca-
put omnium malorum , intelligendum de Luci-
fero, non autem de toro ordine diabolico; vt vult
Caietanusart, fequenti{ub finem;, Quod pater,

Quia Lucifer omnes alios , 8 demones & homi-

nes, vel mediaté, vel immediaté ad peccatum in-

duxit : vtdocet D. Tho. ad 2. Vndedicitur Rex

[uper omaes filios fuperbia Tobgt.v.2 5. Omnis enim
fuperbia ab ipfo elt deriuata, & ipfconinesi

perbia éxcedit, Cii auté Chriftus, vel Deus dicatur 1 &
Princeps vel caput fuper omnes Demones; intel- Jj';-él’i’f‘
ligendum eft ratione perfecte poteftatis in illos, J,

& peenz quam infligit. Eadem enim multicudo
fecundum diucrfos fines,& diuerfos regendi mo-

dos, poreft diverfa habere capita. Sicut ciufdem
popult caput,eft Pontifex in [piricualibus; & Rex

in temporalibus.

Notandum Secundd , Disbolum nonhabere 15
perfeétam poteftatem in peccatores , quim diu Teatarie
funt in via : quia non potelt cos amplis tentare, damonis
quim Deus permittat, Erquamuis etiam poflic /o~
tentare iuftos, non it tamen caput illorum;tim, Juge; of
quia illa tentatio cft foliim holtilis ‘oppugnatio, dmerfa,
nort gubernatio : tiim, quia iufti non funt ei fub-
iecti 3 fed ipfo potitis funt fortiores.

ARTICVLVS VIIL

Virum Ansichrifins [it caput ovs=
ninm malorum &

nium malorum ; intellige, hominum, Non 2#emeds

qudd in omnes malitiam infundat, vel ad cam ;::;J}?:T:;,
pertrahat ; {ed quia in ipfo malitia erit perfectior, *pur omniis
quam in quouis aliorum, qui ab initio mundi malerum
extiterunt. Vnde omnes mali, quiab initio fue- ”z”‘"f_"?.é-
runt, fiint figura Antichrifti; quod infinuat Apo- ;,4}:7;:,,_
ftolus2.ad Theflal 2. . 7. Nam myfleriam iam o-sup,
peratur intquitaris. Qui locus intelligitur de Anti-

chrifto, vedocet D. Auguitinus lib, 20.de Ciuit,

cap. 14. Bt Irenzuslib. 3. contra Herefes cap.

7- Bt fatis patér ex contextu Apoftoli. Inter va-

rias expoficiones huius loci , videtur hze com-
modiffima ; Impij, vt Nero, 8 hevetici, qui funt
figuraillins plene malitiz, qua erit in Antichri-

to; iam vim {uam exerunt. Vel : In Nerone,

8 hereticis Chrifti perfecutoribus , Diabolus

operatur

R Efpondetur; Antichriftum effe caputom+ 18




70

Operatur figuram illius malitie , quae erit fa Ane
tichrifto. _
osiettio, . Dices; Diabolus eft caput Antichrifti, & om-
illorum 3 imo nec abfolute caput.

R.efpondeo, Negando Confequentiam : Sicut
enim Chriftuseft caput Ecclefiz, & tamen Deus
eit caput Chrifti, & totius Ecclefi¢ ; vt patet ex
Apoftolo: ita Antichriftus eft caput omnium im-
piorum hominum, & tamen Diabolus eft caput
Antichrifti, & omnium impiorum, Nam caput

Beluitur,

nium malorum : ergo Antichriftus non eff caput |

Queft.o. De Scientia Chiifti, in communi. Art 1.2,

politicum , porelt habere aliud caput cui fubfigg
eademque multitudo poteft {ubefle pluribus capi-
tibus fubordinatis. .

Aduerte, quofdam putare Antichriftum effe 1
caput omnium demonum, excepto Lucifero. Sed Noneflcu
non videtur hoc commode dici: Nam demones, ##¢ dm.

B . =2 o - i s Bnm Ll
maioris funt ingenij & porenti , & regent ip- 7
fum Antichriftum, non ab co regentur. Vnde ct- riorga,
iamfi fortafle malitia Antichrifti eos demones
excederet ynon tamen commodé illorum eapus
diceretus.

QVAESTIO NONA.

De Scientia Chrifli in communi.
In Quatwor Articilos divifa.

ARTICVLVS L

Verum Chriftus babueris aliquam
Scientiam Creatam?

Lifpondetur,InChrifto; non foliim fcien-
. tiam diuinam, {ed etiam creatam fuifle.
Affirma- 4
P I t Eft fide tenenda.

Probatur Primo, Ifaie 11, v. 2. Requie[-
cét (uper ewnm Spiritus Dontini, Spiritus [apicitic ¢ in=
rellectus , (pivitus confilii & f[aentie ¢re. Quod de
creatis donis Spiritus fanéti intelligiturab om-
nibus Patribus.

Probatur Secundd,Ex Synodo VI.a&. 8.Dus
in Chrifto naturas pradicamus 5 & ynamquamque pro-
prictates naturales habere confiremur ; disinam, omniz
que dinina 5 Humanane,omnia que humana [unt abfque
peccato, Tdem definitur in Concil, Lateraden{i
{ub Martino L.confult. 5.can.9. Idem docent Pa-
4 tres omnes, & Scholafticd Docores in 3. dift. 1 4.

Probatur Tertio Ratione. Primo,Quia Chri-
{tus affumplit animam rationalem & intelleGum
creatum ; vt {upra oftenfum eft : ergo etiam ha-
buit {Cientiam creatam, que cft propria perfeétio
illius intellectus. Secundo, fide certum eft, in
Chriftoefle voluntatem creatam & humanam :
}oc enim definitur contra Monothelitasin V I.
Synodo a&.6.7. & 8. & in Concil, Lateran, {ub
Mart, I, can. ¥o, 11, 12, & 13. & docent omnes
Pacrcs @ ergo fuit etiam creata congnitio; ciim
sadem fit ratio vtriufque, Nam regula volunta-
visy eft cognitio : Siergo velle,creatum eft;ctiam
cognofeere; creatumeelt. Tertic, Quia alioqui
frulted intelleGtum ereatum aflumpfilfet;quia nul-
lum eius habuifiet vium,

2 Dices;Scientia dinina increata potuit commu-
~  nicariilli anime, vt per illam cognofceret ; ficut
fubfiftentia increata fﬁit illi communicata, vt per
illam fubfilterer : ergo nihil opus erat [cientia

creata, ficut opus non erat fubfiftentia creata.
Pw 3 ;{cipondcc Primd 3 I\‘.t.ﬁ quidam olini ita fen-
Choriflini- ferint 5 eft tamen omning impoflibile. Ratio cft,
hil eagnofs Quia cognitio. eftactus vitalis, de cuius ratione
«it per [eia cft vi procedat vitaliter A cognolcente, ipfumdue
crsam IR witaliter informet; vt fit in omnibus creaturis ra-
tionalibus: vel cercé, vifitiple cognofcens per

Ezx Scrip-
FHTA.

Ez Concil,

Ratione,

T At am.

" identitatem, ficutin Deo. Nihil enim dicitur vi

uere; nifi vel vita ab ipfo procedat, vel ipfummet
fit vita: atqui cognofcere eft viuere: ergo cogni-
tio debet procedered cognofcente, vel debet effe
ipfemet cognofcens, Quare clim cognitio increa-
ta nec poffit ab anima procedere, nec ipfiidenti-
ficari; omnino impoflibile eft,vt anima per illam
tormaliter cognofcat.

Refpondeo Secundd, Etiamfi poflibile effet
Chrifti animam increati Sapienti cognofcere;
nihilomints non effer neganda {cientia creata,
quia non {e impediunt, ficut fubfiftentia creata &
increata, Poflunt enim in codem effe plures {cien-
tiz, non tamen plures {ubfiftentie, Verum autem
hecfcientia fueric habitualis, an tantummodo
aualis, patebit ex fcqucntibus. Suppono tamen 3
illam fuiffe perfe&iflimam, ac proinde omnino Seisntis
certam & euidentem, aded vt nullus vmquam a- fui:”?;n!
¢tus cognitionis obfcurz aut incerte in Chrifto m,;:é,
fuerit. Sicut cnim omnis aGus voluntatis fuit ex cpideas,
virtute perficiente potentid voluntatis, ita omnis
attos ineclleGus, fuit ex virtute intellectiua; hoe
enim poftulabat dignitas vnionis hypoftatica.

ARTICVLVS IL

Virim Chriftus babuerit Seien~"
tiam Beatificam ?

R Efpondetur, Chriftd habuife {cientiam bea- 4
tificam, que animam beatam reddit, iddue ?:7)‘11:: ;J,
abinitio Céceptionis. Probat D. Thomasexillo 57,5,
Yoan. 8. v.55.86i0 enm, & [ersmonem eins (eruy. Sed initia Coe*
hac probatio non eft firma ; quia loquitur gene- cptisnis
raliter de cognitione practica Dei, que facitbe-
né viuere : reprehendit enim Iudeos, quod Deil
non fic cognofcant: Qui enimn fagie pecoatiim, non 1o~
uit Deum, 1,1oan, z. i

Probatur ergo firmitis: Primd, Ex Scripturis. Ex Setip
Toan.x.Vidimus gloviam cius,quafi Vmigeniti a Patre, **"™
Plenum Gratie & Veritatis : atqui non erat plcnqs
veritate, abfque vifione beatifica : Nam omnis
alia cognitia, eft tanttim cogaitio ex parte; vt patet
1.ad Corinth. 13, Chriftusautem non cognofce-
bat ex parte, fed ficut cognitus erat;; id eft, fimili
claritate, & erga Deum vicifficudine, Item habe-

bat cogui-




Quzftg. De Scientia Chrifli ini communi. Art.2.3. 71

bat cognitionem veritatis, {icut decebat Vnigeni-
tum 3 Patre ; atqui decet ; vt hichabeat magimé
perfeftam cognitionem omnis veritatis, & in pri-
misipfius Patris, Item , Deum uemo vidic yimquam;
Vaigenitus qui eft in finy Patvis , enarvauit nebis. Vbi
docet, per Chriftum potitis omnem veritatem
nobis effe patcfectam ;, quim per Moyfem § Quia
neémo hominum vidit Deom,pr¢tes Vaigenitum:
ac proinde nemo potuit nosilla dinina myferia
aperte docere, preter ipfum. Docuit autem nos
per {uam humanitatem : ergo & Deum vidit per
{uam humanitatem. Ioan. 3, v. 11. Quod [cimus,
loquinisy 5 & quod vidimus , testamar.  Et paulo
Pé’ {t v.13.Nemo adfcendis in Calimynifi qui defcendit
de Ceeloy Filing hominis quieft in Ceelos Id eft, Nemo
bominum aliquada mente ceelum adfcendit, quz
ibi funt luftraturus preter me,qui fecundiim diui-
- nitatem defeendi de ceelo, femper tamé in €eelo
perm.mcns.Iom. 12.v.26. Vi cgaﬁrﬂx,rtm & min-
Jfter meus erit : vbi promittit mimiftris fuis tamqud
precmium, vt fint, vbi ipfc tunc erat: atqui proe-
mium miniftrorum Chrifti, eft effe apud Den per
vifionem beatificam; v iple indicat loa. 17.v.2.4.
Volo, vt vbi ego fumsy & ills put; & videant clavitatem
medity quais dediffs mibi wb inisio: hoc eft, meam di-
winitatem,

Probatur Secundd, Ex Patribus. Eufebius
lib. 1o. de demonftratione Euangelica cap. vlt.
Dicit Chriftum in vtero Matris habuille omnem
cognitionem, atque aded vidiffe Deum: in quam
fententiam exponitillud Plalmi 21, In e prosedtus
[am ¢x veero, Athanafl ferm. 4. contra Arianos
vltra medium , dicic efle opinionem Pauli Samo-

fateni , exiltimare illum hominem gratia, vel fa--

picntid, vt nes, profeciffc. Nazianzenus Oratio-
ncin S, Bafilium t Proficicbar, inquit , fapientia &
Bratid, non quod incrementum acciperet ; ab initio enir
[fapientia ¢y gratia abfolitus evar. Idem doget Cy-
rillus lib.1. in Loan, cap.17. & lib.ros Thefauri
cap.7. Damafcenus lib.3. De fidecap. 14, & 22.
Idem docent Patres Latini, Vide D, Ambrofium
lib.5. De fidead Gratianum cap.8. Vide & alios
citatos fupra q.7. art.12.

non fognouilfet perfe@s fuam perfonam,nec mo-
dum vhionis naturz humane cum perfona diui-
naj & contrd : quia hic medus perfeété nequic
cognolci fine clara notitia verinfque extremi.
Quinto, Adam, qui erat principium generis hu=
mani quoad naturam, fuit ab initio perfectus in
naturalibus i CTEO Chiriftus, qui erat principium
gratie & gloriz in genere humano , debuit efle
perfectus ab initio in veroque. Confirmatur; Quia
isqui alios erat perdudturus ad perfectionein,
tamquam primum principium poft Deum,omni-
no debebat eflz perteCius: ergo &c: Sextd, Vide- Sexta,

re Deam per [peculsim in enigmate 5 ¢k cognofcere
impcrfcé{é; O ex parre 5 & cft fapere ve parvlus; vt

docet Apoft. 1. Corinth. 13. fed Chriftus num-

quam fapuit vt parvulus ; nec ¥ymquam defuit
cuacuare cay qua funt parvuli.Nam ab initio fuit

vir perfeétus fecundim animam, vt indicatur

Iercm.;l o Vo224 Farmina circumdaboe virym. In quc’:

locum vide D. Hieronymum ibidem.

Ex his patet; quamuis forté non fit fidei abfo- 7 ”
luté, Chrifti Animam ab initio conceptionis ha- m’i;’%,i
buiffe vifionem claram Dei; tamen oft fideipro~
ximum ; ita vt contrarium fic erroncum cenfen~
dum, ob Scripturas , Patres, & rationes eniden~
tes in Scriprura fundatas. :

Argumenta in contrarium, non funtdifficilia,
prater pauca, que fuis locis diffoluentur ; fcilicet
quomodo potucrit mereri & triftari. De quibus
vide pluraapud Melchiorem Canumlib, 12.De
locis theologicis cap. 14. vbi agit contra herei-
cos noftri temporis hane veritatem negantes,

ARTICVLVS I1L

Puinra;

Virum Chriflus babuerst Scien-
Yiam Infufam ¢

R Efpendetur affirmatiué, Notandum,Dupli- 8
cem ¢ffe {cientiam infufam: Alia enim eft Seiensin
per [z mfafa, que vires nature {uperat, & non nifl /%[ dx-
infufione haberi poteft; ficut fides eft cognitio 7%

I3 Probatur Tertid Ratione: Primd, Quia Chri-  infufa. Alia eltinfufs per accidens, que ctfi viribus
Sex ratio- ftusa principio conceptionis fuit filius Dei natu- nature pararl[Pofnt, tamen reipfa 3 Deo confer-
riw.  palis yergo & hares paternorum bonorums ergo  turstalis erat {cientia reri naturalium in Adamo,

frams, criam'pofleffor : quz polleliio eft per vifignem & Salomone.

beatificam. Cur enim poileffio differretur ¢ Non
enim hoc erat neceffarium noftre redemptioni;
vt infra dicetur. Neque expcétabatur mors pater-
na,vtait Cyrillus : nec vllaata caufa adferrizpo=
teft. Secundo, Angeli, paulo poft fuam ereatio-
nem, aflecuti {unt vifionem Dei : ergo Chriftus,
qui erat long? excellentior , debuit hanc ffatim a
principio accipere. Confirmatur, quia Chriftus 3
frin:i'pio fuit caput omnium hominum, 8 Ange=
orum; ergo non poterat carere viltone Dei, qui
iam fruebantur Angeli < alioqui {ubditi fuiffent
fapientiores fuoCapite & Principe. Tertio, Chri-
{tus venit vt cflet Do&or & inflitutor nouz les
gis, & altiflimorum myfteriorum : ¢rgo oporte-
tebat, vt hac pritisclaré vididet, vt tamquam
teftis oculatus pofiet illa myfteria docere, & con-
firmare. Quod infinuatur Loam, 1, v.18. Deamne-
mio vidit vinguans 5 Vigenitus fliis quieft in finu Pa
#is 4 ipfe enarrauit. Toan. 3. v. 1 Y. Quod [ounas lo
iz, & quod vidinsus reftariar, Quarto, Quia alio-
qui €hriftus vt homo, ignoraflet feiplum ; quia

Refpondeo nunc; In Chrifto prater {cientiam Fuir oq in
beatificam , fuiffe aliam fcicntiam fupernatura- Chriffa,
lem, ab initio conceptionis, Anima infufam.

Probatur Ifaim 11+ Flos detadice eius adfcendes B Seripe
dre. Vbi fignificatur, hoc ipfo, quoflosille ad- FRray
feendet de radice; id eft, de Virgine, quicturum
fuper cum {piritum Sapientig, & intellectus, Ioan,

1. Plenuim gratie ¢ veritatis. Atqui non fuitlet om-
nind plenus veritate 4 nifi habuiflet cognitionem
.omnium rerum , non folim in Verbo 4 fed etiam
in proprio genere, Nam erat capax huius cogni- -
tionis; & ipfa pertinet ad itacus fupernaruralis &
perfectionem. Luc.z. Stupebant omnes in prydentid
© refp - fis eins 5 Cum tancim eiec annorym dua
decim. Loan. 7. Quomvdo [cit hiclitteras 5 cuni nom
diducerit,id eft,quomodo inelligit Scripruras. Tle
autem locus ad Colofl, 2. In quo funt omues the-
fanii Sapientie & Scentia vesanditi 3 yidepur intelli-
gendus de Chrifto fecundiim divinitatem, juxtd
f;mbmf. Chryfoft. Theophiladium, & mulios
alios.

Probatug




72

Probatur Secunidd ratiotie; Primd, Chirifius
Probarwr  obibat munus Sacerdotij & DoGoris, propri¢ nd
fex Ratio- ¢ hearus, fed vt viator 1 ergo vt viator debebat
Mb;,_’jm‘ effe inftructus omni fapientia fuis muneribus ac:
" commeodatd; ac proinde habere cognitionemin=
Sesunda, fufam omnium fidei myfteriorii, Secundé; Quia
Chriftus ab initio fuit Caput omnium beato-
rum; etiam Angelorum :atqui beati habent hanc
cognitionem infufam : ergo multé magis Chri-
ftus, Tertio, Deauit vt Chriftus effet perfedtus
omni modo fapientiz, cuius erat capax : atqui
erat capax non follim cognitionis rerum in Ver-
bo, {ed etiam'in proprio genere; qu cognitio et
magna perfeltio fu_perna_xura]is ynullo n?c‘Jdo re-
pugnans coguitioni bearificg, fed illi potitis con-
P aarta, naturaliss Quartd; In Angelis preeter cognitioné
matutinamy qua eft cognitio reram in Verboy cft
ctiam yelpertina, qug eft cognitio retum in pro-
prio genera: & omnesbeati habens hanc cogni-
tionem : ergo multd magis Chriftus ; qui fupre-
Duintas mum gradd beatitudinis obtinet. Quint¢, Chri-
ftus habuit aé&us liberos quoad exercitium amo-
risDei, revcrentiz, humilitatis &c. ergo propo-
nebat & apprehiendebet Deum per aliquam aliam
cognitionem diftin®am & beata : pam quatenus
apprehenditur perfeientiam beatificd, neceflarid
gmatur, colitur , 8 mens fe illi fubmittit, Sextd,
Chriftus in voluntate habuit omnes virtutes
Jupernaturales ad perfectionem voluntatis perti-
nentes; vt oftenfum eft fuprd q. 7e arts 2. ergo in
intelleétu habuit omnem cognitionem fuperna-
turalem, id eft, virtutem fupernaturalem,qua per-
ficitur intelle&us.
16 Aduertetamen , etfi haec fententia fir proba-
Kon efide biliffima ,contraria tamen non eft erronca, aut
Fide, etiam temeraria: Nam quidam Doores in 3.
dift. 14, videntur hane ferentiamginfufam fuper-
naturalem negare, exiftimantes® fﬁ:ﬁccrc beatifi-
caini, & naturalem per accidens infufam. Ita D.
Bonauentura, Scotus, Richardus, Erex parte
Gabricl cum Occamo, fed valdé parum eft pro-
: babilis. :

Tertia.

$oxti,

ARTICVLVS 1V:
Virum in Chrifto fuerit (cientia
Acquifita ?
TR

Efpondetur affirmatiué, Probatur ; quia

Ch alioqui intellctus agens, cuius munus eft

fun feic: - ghfirahere fpecies intelligibiles 3 phantafinaribus,
smd:gm- f i) Ch & » {‘ -

ey wiflet in Chrifto otiofus. Notandum, certum of-

g fe in Chuifto fuifle Scientiam aliquam- acquifibi-

lem humani induftrid,einfdem ordinis cum ftié-

tia noftra. Itacnim tenent omnes Doores in
3.dift 14, Sed el

DVBIVM.

Piriin Chriftus hane Scientians [ud i~duftrid
acqaifiucyit : Anvers & Dep acceperit
ab initio Conceptionis infufsmt

: 12
_@uidum
u;,gn: (‘;je*“;mn comparafie : tunc enim dinind virtute
Chrifinm Loboiile iplum omnium rerum naturalium phan-

Vidam exiftimant Chriftum per proprios a-

&us in ipfo momento ceeptionis totd hanc

Quzft.g. De Scientia Gbﬂﬁi it communi. Art.4.Dubs

ta{mata; & ex illis clicuifle omnes fpecies intellic pyip, .
ibiles, quibus in codem momento elicuerit pere fanii i
%{;&05 aftus omnium fcientiarum. Sed hec fens Conceptin
tentia non eff probabilis,vt fupra q.7.a.2.dub, 4.
diximus de virtutibus moralibus acquifitis§ quia
non funt ponenda huiufmedi ‘miracula fine ne

ceffitae, :

Alij cenfent Chriftum in principio caruiffe A1 free
feientia humand ; ed quod illi ztati non fit debi- _(;.;m?,,f
ta; Vnde illam carentiaih non cenferi ignoran= i
tiam,fed puram negationem: progreflu verd ata-
tis, fenfim cam comparafle; ita ve in {ingtilis atas
tibus,eam haberer perfeétionem, quam tune con=
ueniebat habere. Ratio illorum eft; tum 5 quia
alioqui intelle€tus agens, fruftra fuiffetin’ Chri-
ftostum, quia perfectius eft habere hanc feientiam
afe; quim abalio ; & habere eam modo nature
accommodato, quam peregrino, Ita D Thomas
hic, com Caietano, & Thomiftis , & quibufs
dam alijs.

Sod Dicendum eft ; longe verius & probabi- 13
lius effe, Chriftum ab initio conceptionis habuifs Feriis 4
{e omnem hanc fcientiam naturalem? Deo infu- 'f;'”f“'
fam ; Sicur habuit Adam omnium judicio, lta”™
communiter DoGores. Alexander Alenf. 3.p. q,

13. Bonauentura,Scotus, Durandus, Richardus,
Gabriel; Paludanus in 3.dift. 14. & D. Thomas
ibidem q.3.§. Ad quintam quzftionem,idem te.
nuit} Ecin Quadtionib. de veritate q. 20:3. 2.
quamuis hic {ententiam mutarit. i

“Probatur Primé, Ex Patribus fuprd citatis
q.7. a:12.d. 3. &hidcq. a.1. qui c6muni confen-
fu dicunt Chriftum non profecifle Sapientia; nifi
fecundiim demoaflrationem, & a&um exterioré.
Quod i vere acquifiurt aliqnam fapientian, ficut
nos; non_erat ncceffarium confugere ad incre-
mentum fecundiim operationem: Nam proprijf-
fime inipfo habitu fejentiz profeciffer.

Probatur Secundd , Rariones Primo , Quiz pyoperar
hac {cientia’ eft fumma perfettio naturalis aniefix Ratin,
mz, nullo modo repugnans vnioni hypoftatica, nibid,
aut vifidni beatifice, aut flatui viatoris, aut offi- 174
cioRedemptoris : ergonullo modo decuit cam
pratermitti, Confirmatur; Quia Patres ¢6muni-
ter'docent Verbum affumpfiile Animam in natu-
ralibus perfe@iffimam, !

Secundd, Quia Adam abinitio habuit ommem 14
hanc {cientiam : fimilicer Angeli , & beari. Ergo Sewnin
multd magis Anima Chrifti, Nec facisfacit quod Refponife
ait Caietanus , Adami fuiflc principium generis gaerant
humani quoad naturam , & ided in naruralibus refedisur
debuiffe cffe perfe@um ;' Chriftum autem non
fuilfe principium nature; fed gratiz & bonorum
fupernaturalium ; & ideo debuiffe tantiim in fus
pernaturalibus efie perfe&um.Nam Chriftus crat
etiam fons completionis bonorum naturalium:
ﬁtiuidem euetfo flatu innocentiz, nemo fine au-
xilio gratiz, totam legem nature (ervare, aut
omnem veritatem natoralem intelligere poteft.

Vnde etiam1pfe hanc naturalem perfectionem
omnino completam habere debebat, ficut & vir-
tutes fupernaturales : Namiiple horum omninm
per fuam gratiam nobis eft auctor.

Tertid ; longe perfe@ius & optabiliuseft ha- 1
berc omnem: cognitionem 3 principio inflfamy, gy,
quim fenfim fue labore comparare ; prafertim '

B eam
Jeteniam
fﬂmpzmg'

ccum ‘accipiendo illam 3 Deo, non ab alio acce-

peritqué afeiplo. Vnde ficuti gratiam habuitab
initio;




16
i_@_ﬂxrm,
Abinci-
nenientis

17

Dainia,

Quzl. to. De Scientis Beata AnimaChriffi. Art. 13

initio, ita & hane [Cientiam ; quia son minlis hat
feientia eft ipfa naniralis , quam gratia. Sicat
enim gratia dicitur Chrifto naturalis, quiade-
bita nature humane fic Verbo vnite, & Ver-
bam vi fia contulit illam nature affumpte ; ita
& hze feientia” naturalis dicetur, imd amplits,
ctim fit pcrfc&in naturalis huianz nacute.
Quartd, SiChriftus illath fludid compatare

~debuiffet § fequetctur Primo, Multdm laboris

" temporis' in co ponendum fuiffe. Nam hac
{cientia , cx rerum que fub fenfim'cadunt; con-
fideratione & collatione ; mediante ratiocina-
tione ducitut ¢ atquinon decet Chriftum ceele-
(Hum Dottorem, infimarum rerumt confidera-
tione & inuefltigatione occupari. Secundd, Ses
queretur ipfum per totam Vitam fion perucniffe
ad culmen huins (cientiz, Nam opus cft longif=
fimo tempotc , Vtquis omnia experiatur : Chri-
ftus aytem nondit vixit, & interif’ pauca cft
expertus circd res natutales ; v, g. genera ani-
mantium, plantarum, & eorum que in vifceri-
bus terre latent; queé tamien experientiay, id eft,
per fenfits ‘cognitio , neceflaria cft vt humano
more fcientia comparetur. Quod antem Caie-
tanus infrd quell. 1z, attic, 1. vult perfuadere
minifterio Angelorum resarhnes ipfius fenfibus
obiectas, vt exillis philo{'opharctm ; parum cft
probabile. Preterea, multa fuat que egent ob-
{eruatione longiflimi temperis; vt €a qug per-
tinent ad Aftrologiam. Denique difcurfus hus
manus maxime in Mathefi procedic in infinitum,
iravt fold induftrid humand non poflit perueniri
ad terminum. Sl

Quintd, Quia Chriftus lhiabuit virtutes mo-
rales ordinis naturalis infufas abinitio, vt {upra
di@um cft, & D. Thomas fatetur : ergo etiam
feientias naturales, Patet’confequentia , quia
non eft ratio’y cur voluntas debuerit potitisin
ordine nature effe perfe@a , quim intelletus,
Confirmatur, Quia cum virtutibus moralibus
necelfarid debuicinfandi prudentia, qua ad in-
telleCtum pertinet ¢ atqui prudentia omnino
perfe@a; fupponit perfetam cognitionem prin-
cipiorum moralium, & corumdem conclufio-
num; item perfeGtam cognitionem anime hu-
manz, & omnpium cius motuum: ergo omnem
hanc cognitionemy natvralem habuit Chriftusd
principio: ergo eriam ceteras {cientias; prefer-

73

tim ci¥h vaa [cientia non fit omnino perfeftafi-
ne alia. -

Denique, Quiz Chriftus 3 principio conce- ;g
ptionis veebatur ratione? cigofuit optime dif= genea.
pofitusintellectu &d illum yfum; acproindeper = Chrife
habitus feientiarum, Antecedens docet D. Au- 2 #r7e

- : 55 iy __inflant:
giftinus Lib 2. De peccatorum meritis & re- o ...
miflionibus cap. 29. vbi ait in Chrift6 infante ps habuis
rion fuifle impedimentum vius rationis), quod vf#m -
in alijs parvulis cernitur. Cuius ratioeft, quia #0%*
tum rationé vnionis, tum ratione beatitudiniss
debebatur illi Animg corpus ¢x omni parte per=
feum ¢ ynde ton oportebar, vt admitteren- -
tur in'eo aliqui defetus, nifi quatentls id necef-
farium’ erat ad noftram redemprioniem ¢ atqui
hic defeétus corporis; quo impeditur vlus ratio-
nis 3 nullo modo crat neceffarius ad noftram re-
demptionem , quin potius crat contrarius : ergo
corpus infantile non impediebat vium rationis,
aut fenfuum intetiorum. Vnde fequitur, Chri-
ftum‘infantem potuiffe vti ratione, cum conuer-
fione ad phantalmata, id cft, phantafid fimul
cooperante, & efformanteid, quod ratio intelli-
gebat. Nam facilé potcrant fenfuum organa;, di-
uini virtute corroborari ad hanc functionem;
ita vt vis illa que deerar organis ob defeGum
ficcitatis; diuino auxilio fuppleretur. Sicutad
brene rempus accidit in Toanne Baptifta.

Nunc refpondendum ad rationes contrariz 19
fententiz. Ad Primam, Eodem argumento pro- Refponfiv
baretur, intelle@tum agéntem fuiffe fupernacuum :fﬂ:?:;::”‘
in Adamo ; nam accepit & Deo omnes feientias; riar,
non autem operd intellectiis agentis ; fimiliter &
in omnibus parvulis qui moriuntur ante vium
rationis; nam nullam fcicntiam induftrid huma-
nd acquirent, Quare dicendum eft, potentiam
non effe fuperfluam , que ad nature integritatem
pertinet, etfi dininitus preueniatur, vt num-
quam operctur. Addo; IntelleGtum agentem,
noncfle reipsi diftinGum ab intelle@u poflibili,

uointelligimus : vnde licet non habeatillam
?un&icmem , queelt fpecics intelli ibiles com-
Fararc » ( quam operationem folim habet ob de-
e&um naturz ) habet tamen funétionem pre-
cipuam 4 qua eft, feientid vti. AdSecundam,
Patet ex diis in argumento tertio ; perfedits
enim et habereab initio , quam fenfim fue labo-
re comparare.

OV ESTLO X s

De Scientia Beata Anima Chrilti,
In Quatnor Articulos dinifa.

Ota, Ex didis conftare inChrifto efle
quadruplicem {fcientiam; {cilicet Diuni-
nam, Beatificam, Infufam, & Natura-
lem. Itaque agit de cuinfque perfedione;
omries enim in Chrifto fuerunt fumma, & fecun-
dtm intenfionem , & fecundiim extenfionem.
Vertim de fcientia divina, diGumeftin 1. parte
quelt, 14. vade foliim agit de feliquis tribus.

ARTCVLVS L

An Anima Chrifts compre=
benderit Verbum ?

R Efpondetur; Anima Chrifti non compre-
N\ hendit Verbum, fiue divinam cffentiam.
Eft certa, & communis omnium Do&orum. Vi-

Gg detur

Z
Negarur,




74
detur de fide; quia Scripture & omnes. Patres
docent Deum efle incprehenfibilem omni crea-
turz. Ad Romanos 11. O altitude dinitiarum Sas
prentie ¢ Stientia Der ! quam incomprehenfibilia funt
wdicia eins , & imuefligabiles viegin: | & infrd. Quis
cognouit (enfum Domins, ant quis confiliarins eins fuie?
Quod fi iudicia eius incomprehenfibilia, multd
magis eius effentia, [dem fignificatur leremie 32.
Maguns confilio, ¢ incomprebenfibils cogitatu , id eft,
fecundiim fuas cognitiones & confilia. Plal138.
Mivabilis faitaeft [dentia tua_exme : confortara eff,
b non potero ad ean. Vbi Chriftus loquitur vt ho-
mo, fecundim Haymonem & Caffiodorum ; &

dicit {e non pofle ad divinam fcientiam, quiacft”

incomprehenfibilis ; vt exponit D. Auguft, in
illumlocum. Vide Dionyf. lib.1. Dediuin, no-
minibus cap. 1, & 7. & cap. 1. Myfltice Theolo-
giz. Et Ratio cft, Quia ad comprehenfionem co-
gnitionis,, requiritur vt tam perfe@é cognofta-
tur, quam cft cognofcibilis; id eft, quam poftu-
lat ipaus perfetio; Tta v nibil eins lateat videntens,
vt inquit’ Auguftinus epilt. 112 : atqui eft co-
gnolcibilis infinité, ficut & infinite eft amabilis.
Vnde nullum lumen exazquatur eius cognofcibi-
litatz nify infrnitum, quod creature communicari
non poteft,
3 Dices; D. Fulgentius in Refponfione quait. 3.
obiedtio 2 ad Ferrandum Diaconum, dicit effefanitati fi-
D, Fuigen- dei penittis alienum affirmare Animam Chrifti
2 non plenam {uz Deitatis habere notitiam. Quod
autem intelligat notitiam comprehenfiuam, Pa-
tet; quiapaul® anté ait, Magnitudinem Creatoris
omuibus quidem Angelis effe incomprebenfibilen : non
aytem eandem effe vationem illins anime , que affumpra
¢ft in yujratem perfone ; Namy ait, babuit [pivitum
Jinemenfura. Vnde infert: ergo non habuit mints
fapientiz, quim ipfe fpiritus, -Deinque in hoc
tantum diftinguit notitiam Dei, i notitia animz
Chritti; quod anima illa nouit quantum Deus,
non autem ficut Deus, Nam Deus ita nouit vt fit
fua notitia; anima autem non eftfua notitia, fed
#lam accepit 3 Deo pergratiam,

Brslas Refpondeo 3 Hoc teftimonium Fulgentij,

ine,
dicamus ipfum loqui de notitia increata, quae
huicanima per voionem hypoftaticam eft com~
municata; per quam hzc anima, vt vna per-
fona cum'Verbo, wvel poritis ille homo compre-
hendebat diuinitatem fuam. Quod autem de
hac loquatur, colligi poteft, tim , ex teftimonijs
Scripture,quig adducit ; quz nihil aliud conuin-
cunt: tum, quiadicit illam animam effe ynam
perfonam cum Verbo, ac proinde ipfam fapien-
tiam diuinam; quare non poile illam hoc mode
ignorarcfuam divinitatem.

ARTICVLVS IL
Virim dnima Chrifti in Verbo

cognonerit omnia ?

R Efpondetur tribus Conclufionibus, Prima
= g clt: Anima Chrifti non cognoftit omnia
Non weust = . . S 5 5
amiis qus {]‘ua:'{un_l:m potentia Dei. Eft communior {enten-
funt _in po- tia DoGorumin 3. dift. 14,

#ewisa Dei.  Probatur; Quia ficognofeeret in Verbo om-

3, que Deus poteft facere, comprehenderet

ficut & multa alia ibidem, eft valdé difficile; nifi *

Quzf. 10, De Scientia Beata AnimaChrifli. A.1.2,

divinam virtutem : Nam quoé plures cffeGus co.
gnofcuntur in caufa, €6 magis penctratur cauf,
Ergo {i omnes cffedtus Deo poflibiles, inipf,
tamquam in caufa_cognelcantur, ipfe omning
comprehendetur. Sicut {i quis ita perfe@td coo
gnofcar naturam Solif, vt ex viillius cognirja-
nis cerpat omnes effeftus, quos fol poteft prody-
cere; fine dubio folis virtutem comprclfendit,.
Atqui impoflibile ¢ft divinam _virtutcm' 1 creas
tura comprehendi: ergo &c. Vide pluraini. p,
quaft, 12. art. 8.

Secunda Conclufio : Anima Chrifti videt jn §
Verbo gmma, qus Dews cognoftic Scientii vifionis , Kotit o
faltens vfque ad diems iwdicy, Eft D, Thoma hgc ¥ i
loco s & cum hac limitatione ( faltens vfque ad ;J.?J,,
diem iudigy ). omnium Theologorum, hilic,

Probatur; Quia omnes Beati vident in Ver.
bo omnia que ad fuim flatom pertinent ; ve
communior opinio. tenet: fed hzc omnia perti-
nent ad Chriftum; quia ipfc clt omnium Deomi-
nus. Deinde , Ipfe eft fupremus omnium Iudex;
ergo debet exadte & fimul nofle omnium fada,
diéta, & cogitata, vtinltam meafiram  proem)
vel {upplicij cuique decernat, Quo argumento
{atis firmiter probatur Filium hominis, cui om-
ne iudicium Pater dedit, cognofcere ompia, qua
abinitio mundi, v{que ad finem fiunt A creatura
rationali, ;

Hing fatis probabiliter colligitur eum co- 6
gnofcero etiam alia; nempe qua A creatura irrg- f“‘“’f"'
tionali fiunt 5 prefertim cim longe difficilius & 5
{ublimiusfit, intueri omnes cordinm cogitatio- sionalis
nes, quam creaturas irrationales,, corumgue mo-
tus. Deinde habent hec{epé connexionem cum
{actis hominum,

Ex codem fundamento mul colligunt Chii-
flum cognofcere ctiam.in Verbo omnia, qua poft
iudicium, in omnem ®ternitatem futura funt;
id ¢ft, omnes blafphemias internas & externas -
damnatorum ; & omngs cogitationes & laudes et
San&orum. Aduerte tamenr, hanc rationem non diem i
videri valdé firmam,quoad ea qug poft indicium %
in omnem ®ternitatem fient. Eth enim: Anjma
Chuifti fcire debeat omnes omnium hominum
cogirationes, & adtiones, qua vique ad diem ju-
dicyj fient 3 tamen nulla eft neceffiras vt cognof-
<at diftinéic in Verbo omnia, que fient pofted
in omne zuum. Primd, Quiahoc nen yidetur
ad eius {tatum pertinere, cim nod fic credibile
fingulos, fuas omnes cogitationes futuras , vifu-
ros. Deinde, Quia parui videtur referre, quam
quis cogitationem aut volitionem, hoc autillo
momento.habeat, Cur ergo debeat hoc oftendi
in Verbo? Tertid, Quia valde probabile eft crea-
turam non poile videre infinita , actu diftinéo &
perfedto ; vt docent Scotus, Bonauentura , Gas
briel, Richardus in 3. diftiné. 14. & Henricus
Quoadlib. 5. g:14. vde negant Animam Chiifti
videre actu infinita. Etratio cft;tum,quia ad hoc
videtur 1'equirilumeninﬁnicﬁ; tiim, quiaatten-
tioinfinita; tim, quiaeffent infiniri refpe@us,
falrem formaliter diftinéti ; & fortaflis infiniti a~
¢tus. Neque tamen hinc fequetur Animd Chrifti
quidquam horiim ignorare; quia ficut afliftic ci
ommipotentia Dei ad opera miraculofa, qug yo-
luerit; ita dici potelt afliftere Sapientia, ad retie-
landa ea, qua [cire de his voluerit;ita verecté di=
<i poilit {sire omnig illa in habitu. e

Dices,




73
it

e

Quxft.1o, De Scientia Beata AnintaChrifis. Arto2,3. 75

= Dices, D. Thom, ad 2. ait; Animam Chriftt
Ohieitio? cognofecte omnia, quz Deus {cit fcientid vifio=
D, Themd, pis, Etad 3. ait, Scientiam Anima Chriftipari-
ficari fcientie vilionis, quz elt in Deot ‘arqui
Deus {cientid vifionis cognofcit infinita; feilicet
omnes cordium cogitationes, qug erunt in omne
zoum ; vripledocet 1. p. q. 14. aft. 12,

Refponderi poteft, Per {Cisntiam vifionis D.
Thomam hic intelligere cam qua Deus videt
omnes fubftantias , que aliquando extabunt.
Quod patet , Quia lib.1. contra Gentes cap, 63,
quod Opus conferiptum cft poft primam partem,
exprefsé ait, Deum non cognofcere: infinira per
{cientiam vifionis ; Nan, Inquit, geseratio, nentra
ex parse eft infinira. Idem confirmatur ex ijs qua
habet Articulo fequenti vbiait Chrifti Animam
{cicatia vifiois non eognoftere infinita. Nec ob-
ftar quad hic in Corp. dicat, Chrifti Animam
cognofcere omnia dicta, fada, cogitata, d quo-
cumque, fecundiim quodcumque tempus: quia
tempus, follim extenditar vique ad finem {zculi,
quando ceelim ceffabit; inxe modum loquendi
D.Thomz. NecratioD). Thome aliud conuin-
git; fcilicer, quia Chriftus cft omnium Tudex.

Petes, Quomodo hze videantur in Verbo ?

Fxplicatns

[‘ir:m?"" Refpondeo ; Tripliciter id fieri poffe. Primo,
b . widendo effentiam’ divinam, quatenus eft vifio

by srsplisis & conceptus futurorum s potelt enim diuina el-
wer, % fentia ita cooperari curp intelleétu beati , vt
oftendat ei determinationes {uz voluntatis , vel
{cientiz; idcft, fuas cogitationes, & confilia.
Secundo , Per reuelationem feu locutionem Dei,
quam mens infeipfa per lumen glorie poteft in-
tueri; Sed haduz cognitiones non {unt intui-
Now tamse iue futurorum, Tertio, Probabile eft poffe etiam
intuiiing 5 REEE e . L %
oy, videri intuitiue, Sed videtur id fiers non pofle
e efs CX nuda vifione effentiz tamquam caufz: quia
diuina effentia non cft caufa multorum futuro-
rum, vt peccatorum : quorumdam etiam {olum
eft caufa vniver(alis & adiaphora, id eft, indif-
ferens, inquacffectus diftinéte cerni non poteft.
Quare effentia diuina in hac vifione f¢ habebic
Nee per ¢f- non vt caufa, fed vi fpccicq intelligibilis : cum
ff‘}::f(?;‘ enim ipfa fic infinita , etiam inratione praefen-
wutelligibi- tandi potelt reprefentare omne verum; & con-
lem, currere cum intelleétu creato , vt fpecics illorum
vel horum obieétorum. ‘Tamen ex hoc folo cons
curfu diuine effeatiz, non poffunt videri futura
intnitiné ; quia intuitio poriflimim exvi lumi-
nis pendet : {pecies magis deferuiunt apprehens
Nequestiz floni & cognitioni abftradtiug. Atvon yidetur

ataitin  poffe dari lumen creatum , quod vifud, in fusu-,

f:;:;‘:’”"" ra, tamquam in preefentia feratur: ad hocenim
MU infinita quadam efficacia requiri videtur ; Adeo
cnim fubfi;nis cft hzc cognitio futurorum , vt
pafiim inSeripturis {oli Deo tribuatur; & vix
wtelligi queat quomodo in ipfuim conuenire pof-
fit, nifi fides nos confirmaret. Deinde nulla eft
luminis menfura, quéneceflario futura cernan-
tur; clifn omnisilla menfura dari poflit; etiamfi
Sedper fpe- non effer aliquid futurum. Quare vt hxc vi-
::‘:”‘:’:{f’;’ deantur , opus erit fHectalifimo influxu: Dei,
: * quointellectum lumine gloriz colluftratum, al-
tilimo mode tamquam in exiftentia dirigat, fu-
praomnem vim creatam.  Quo modo , quorum-
dam fententid, Pper 1cs creatas opera miraculofa,

& effeftus Sacramentorum perficit.
? Dices, Marci 13. verfy 32. dicitur: De die

antesnsllo velhova, nemo. [cityy weque Angeli ‘in cbllo,
neque Filius - wifi Patér. - Bt Matthei 24, folusPa-
ter dicitur {<ire diem Tudicij. ;

Refpondeo , - Omiflis varijs cxpoﬁtionilaus;EfFf’_‘"-f“"

cereumelt, Chriftum' cui omne iudicium "dr:dit?;;fr{;é'
Pater: ‘diem indicij non ignorare. Dicitur 1aue jezorer dif
nefcire 'tamquam légatus Dei 4 nempe vt alijs tasdicye
manifefter. Ita Hicronymus, Chryfoftemus,
Theophyla@us in cap. 24, Matthei Di Am-
brofius 1ib. 5. De fide ad Grar. cap. 8. Di Bafilius
lib. 4. contra Eunomium. D, Auguftinus kib. 1.
De Gen. contra Manichwos capl 22, & lib.1. De
Trinit. cap. 12. & alibi. D, Gregorius lib. 8.
cpift. 42: hoe enim modo fepé loquitur Scriptu-
rayvt Loannis 15. verl 19, Queciinque adini AP
tie meo’, notd feck wbisy id eft, quecumque audivi
vt legatus & mnuntius 5 pro hoc tempore vobis
manifeftanda, Confentit ctid communis modus
loguendi, quo dicimur nefcire ea, que fub fecre-
to accepimus : & Legatus dicitur nefdire ca, que
funt extra, vel contra munus legationis.

Dices Primo , Etif Pater poteft hoc modo dici
nefcire diem iudicij; feilicer vealijs reuelet.

Refpondeo Negando Aflumptum ;- Quia Pa-
ter non obit legationem ad homines docendos,
vt Filins, Vnde Rex etfi nolit alijs fuafecreta

atefacere, tamen non dicitur ea nefcire 5 Sicut
i-gatus dicit ea fe nefcire, quamuis privatim fciat.
Deinde Pater eft primus fons huius reuelationis,
% quo innotefeit Filio, & Spiritui fancto,

Dices Secundo, Scripturadicit ibidem ctiam
Angelos igrorare diem iudicij; at hi fimplici-
ter ignorant »ergo & Filius.

Refpondeo; Ex hoc loco nen omnind con-
ftat, verim Angeli etiam dicantur nelcire {ibi,
an {olim ad 4lijs renclandum, Probabilivs tamen
videtur cos abfoluté nefcire; vt docet Scotusin
4. dift.43. quaflt. 2. art. 2. juia non erat occafio
ita loquendi feu intelligendi de Angelis. Hine
tamen non fequitur Chriftum abfoluté nefcire :
nam longé cft aliaratio de Chiifto, cui Pater
omne iudicium dedir.

Teitia Conclufio: Pretet hec, Anmz Chyifti “ 10
cognofcit omnia pofibilia gia in porentia creatira con— Cogunofeis
tinentwy . Eft communis fententia Doéterum f:{ff:‘{;:
Ratioelt 5 Quiacognofcit omnes creaturas, ea- 5
rumque coniunctiones & combinationes com-
prehenfiud s ac proinde totam illarum virtutem,

{altem quoad effeétus infpecie fumptos. His ad- Et multa
de; Chuiftum prater hecintelligere multa {oli foli Deo
Deo poffibilia: nam ceteri Beati pro menfura 224l
diuini luminis plura vel pauciora ex his cognof=

cunt, licet numquam fint futura: ergo plurima ex

his cognofcic Anima Chrifti; quamquam adhue

infinita reftent il incognira.

ARTICVLYVS 1IL

Virum Anima Chrifli in Verbo
cognofcat infinita i

R Efpondetur; Cognofcit infinita inpoten=
_tia, nontamen infinita aétu. Vbi Notans
dum eft ytramque partem intelligi deinfinitis
fubftantijs; vt docet Caictanus hocloco, 8 ratio

D. Thome poftular,

Ggij Prior




76

Prior pars Probatury Quia in Verbo cogiofcir

omnia quaz fugt in potentia creatura : atqui h;;;c

16 canfls funt infinita: ergo cogqof(;lt mﬁmt? in potentid,
msturati. Sed aduerte , hancrationem non videri omnind
bus mon la. firmam. Primd , Quia credibile eft virtute cau-
fentinfini- frnm nacuralium,. non pofle fieri infinitas {pe-

2 1 B . » - i
fﬁbj?;::‘;; cies [ubftantiarum s {feminum enim diverficas fi-
07, nitaefl. Quz verd ex putri materia gignuntur,

etiam finita efle videntur, Neque videntur hae

infinitis modis poffe mifeeri; quia fer¢ omnibus

feculis eadem proueniunt, & pauca noua emer-

gunt.. Deinde; Quia alioquin Angeli naturali

ter infinita aGu cognofcerent ;. nam comprchcna

. dunt vistutem ceelorum & clementorum, Indi-

i’:a;’;;;:iz uidua quidem qua in potentia creatutz contis

sndinidua, DENtUr, infinita funt; fed non exeo, quod vis

que tamen Creatur® comprd}cnditur, ctiam omnia, quz ab

:g:‘:;;“‘.ﬂ il produci poffunt , diftinét¢ cognofcuntur;

s edguels .ah9q.u1 Angch_ etiam natu!:altt_el: cogpofcerqnc

&, infinitum. "Radoclt; Quia indiuiduatio pendet

etiam ab influxu diuino; & forté A determinatio-

ne divinz voluntatis. Ided enim agente igne,

hic potitss ignis, quimille emicat; quia prater

caufas & circumftantias creatas , que ad indiui-

duationem, vel direéie vel occafionaliter concur-

runt, etiam Deus tali influxu concurrit; & for-

taflis decernit fua voluntate; ve hoc portitis,quim
illud individuum fiat.

Secunda pars Probatur : Numerus omnium
{ubftantiarum; que vinquam futurs funt, <ft fi-
nitiis ; nam ortus & interitus finem capient: ergo
Chrifti Anima non cognofcit in Verbo infinitas
fubflantias a&u exiftentes, Hine: fequitur juxtd

12

Qu.11. De Scientinper fe infufa Anima Chrifti. Art1.Dub.1.

D. Thomath Chrifti Animam fimplici intelli- Exglip,
gentid, que cftpoflibilium, cognofcere infinitas D They,
{ubftantias, non tamen fcientii vifionis. Forté ta- ol
men non vult illas infinitas fubftantias (‘.mnin(}_fh"“’”'
diftin&eé cognofci, fed confusé;pro vt fas eft crea- 1,
turz. Sicut quando cognofcitur vaiuerfale, co-
grimﬁ:um;ur quodammodo infinita: vt infinuac
ad 2.

"ARTIEVLVS 1V.
Virum Anima Chrifti clarins vi-
deat diwinam effentiam, quam
alia quanis creatura ?

R Efpondetur affirmative, Ratiocft, Quiaclt 13
coniuncta Verbo hypoltatice: ergo oportet
vt clarits cernat ipfum Verbum , quamquuis
alia creatura, non tam aréé coniunéta. Notan-
dum ¢ft, Sicut gratia habitualis Anima Chrifli,
eft fumma {ecundim potentiam ordinariam, yt
{uprd dictum eft; ita & lumen beatificum , & vi-
fio beatifica eft fumma fccundfm eandem poten-
tiam, Atiuxtd potentiam abfolutam potelt dari
perfectius lumen, & perfettior vifio; nam hze,
fine termino poflunt augeri. Vnde fallitur Caie-
tanus, dum exiftimat vifionem beatificam Ani-
ma Chrifti eflc ﬁ.lmm:unJ iuxta potentiamabfo-
lutam. Vtrim autem Angelus cum eodem lumi~
ne perfectinis efles vifurus Deum , quim Anima
Chrifti, non eft huius loci.

oS T-1 0 3L
De Scientia per fe infufa Anima: Chrifti.
In Sex Articulos dinifa.

ARTICVLVS L

Viram per Scientiam infufam
Chrsftus omnia nowerse ¢

1 Efpondetur affirmatiué: Chriftus emnia
raturalia & fupernaturalia. cognouit per
fcientiam infufam ; excepta tamen effen-

tid diuini.
DVBIVM L

Virim Anima Chriffi per hanc Scientiam in-
fufam cognouerit res omnes nasurales; cor-
poralesfcilices ¢ [piritales, quas Angeli per
Juam [cientiam naturalem cognofcunt ?

= R Efpondeo; 1llam has omnes cognouifie, &
Afiemarur quidem  perfeétits ?uﬁm Angeli cognof-

€ rebas cunt, lta D. Thomas hoc oco; & palsim Docto-
rnmib e B atarey T .
maturaly. 103 huius@tatiss & Marfilius in 3. Sentent. qugit.
bl 10. art. 2.
. - Probatur Primd, Quiafi per folam naturalem
iciemtiam Anima Chiiti ifta cogaouiffet; longe

fuiffet fuperata ab Angelis in cognitione rerum
in Fl’()p;‘io genere, five extra Verbum snam An-
gelorum cognitio naturalis erat longe perfe@ior,
qudm cognitio natbiralis Anime Chrifti; ve fup=
pono tamquam certum 3 atquiid minimé erae
conuertiens: quin potis ficuti cognofcebat eas in
Verbo per cognitionem matutinam perfeétiiis
quim Angeli; lic emnino erat confentaneum, ve
ctiam cognofceret eas in proprio genere per co-
gnitionem velpertinam perfeétits quam Angeli,
Probatur Secundd, Hec cogoitio infufa rerum
naturalium facilé dari poterat illi anime, & qui-
dem ineca perfedtione, vt fuperaret cognitionem
Angelicam; idque illi quodammodo erat debirii:
ergo reipfaerar collatum. Confirmatur; Sicut
enim voluntati darur virtures fupernaturales re-
{pectu eorumdem obieGtorum, ad que difponitur
virtutibus naturalibus; ita intelle&ui poteft con-
ferri lumen {upernaturale enidens, ad eadem ob=
iecta cognofcenda, qua narurali lumine co‘gnof»
cuntur. Nam idem obie¢tum materiale , refpectu
diuerfi luminis , fubit diverfam rationé formalés
vtpatet in obieéto fenfus & intellettus; in obic-
&o intelle€tus humani & Angelici, Pari modo in

obiggto luminis natuzalis & fupernaturalis.
: : Exhis

8 g,




Qu.11. De Scientia per [t infisfa Animis Chrifli, Art.1.Dubiz 5. 77

3 Ex his fequitur; Chrifti Animam per hanc
singularia {cientiam intuitiué pofle congnofcere queuis fia-
exiffentis  gylaria altu cxiftentia: omneﬁ.}ue corum aGtiones
‘_"!"‘?;“.:f; internas & externas naturales, fiuc'ad hoc necels
PSR favie fint {pecies, fine non; vt reéte hic docet D.

Thomas. Ratioelt; Tum, quia Angeli poffunt
haec intuitiue cognoléere, excepris cordium co-

itationibus ¢ tim, quia hzccognitio eft necef=
En’ia ad perfetam prudentiam & prouidentiam,
quz verlatur circa fingulari. Atqui in Chirifto eft
prudentia & prouidentia vniuerfaljs circa 1&s
omnes quz funt in mundo; omniz cnim {uat ipfi
fubie@a. Pfal. 8. & Matth, vleimo, Ee ipfe eft oin-
wine Index.

DVEBIVM IL

Firim Chrifti Anima per hanc Scientiam
cogngfcat ves [upernaturales?

R Efpondeo; Cognoftere claré & intuitiud
o omnes res fupernaturales; fiue fubftantia, fi-
Cognomit N : r S ditiing
pupernatie ue modo folurp tales fint: Excipio tamen diuind
ralia, cflentiam: Itaquc videt omnia dona ﬁlpcruatur:{—
liainfufa, corumdque aétus &c. Colligitur hoc ex
D. Thom, & cft communis DD. huiusztatis..
Probatur; Nam hec cognitio cit pofsibilis ex~
tra Verbum; eftque valdé confentanea, & quoda-
modo neceffaria Chrifto: ergo hanchabet, Quéd
fit pofsibilis patet; quia hz res omnes{unt crea-
tz & finitz : ergo pollunt per proprias fpecies re-
prefentari, vel per feipfas immediaté (ctim fine
{piritales, inftar fpecicrum intelligibilium ) com
intelleftu concurrere. Vade ex parte obiecti non
eft difficultas. Sed neque ¢x parte potentiz: quia
facilé eft Deo darelumen éfeatum cinfdem ordi-
nis, quo res ift¢ videantur. Quod autem fit Chri-
fto debita , patet ; quia ipfe nobis omninm bono-
rum fupernaturalium eft auctor : Eft enim dnétor
fider & confummator, ad Hebr. 12. v. 27 crgd non
potelt hzc dona ignorare.
S Sed contri Obijcitur Prim6, Gratia cft parti+
1, obvettio Cipatio diuine nature: crgo oon potelt fecun-
foluitur, Qum cflentiam cognofci , nifi cognita divind na-
wurd, qua fold vifione beatifici cognsleitur:
ergo ncc gratia fine hac cognofti poteft.
» Refpondeo; Sufficit divinam naturd coghofci
elarégra- confufo quodam modo, & cognitione abffraci-

Cognita

tianonne. 5 F y
ceffaviy U VT claré cognofcatur gratia, Ratioeft; Quia
cluré eo~  gratia nonhabet ordinem ad divinam naturam,

soofeirer vt ad caufam intrinfecam;; fed foliim tamquam
el i caufam efficientem & ¢ lare fi
P ad caulam cfiicientem & exemplarem, qua. fit
ffentia, il S v
quodammodo ciufdem erdinis; cum qua, ipfa
gratia magnam conucnientiam habear, Talisau-
& B = s
tem participationis cognitio non pendet i co-
guitionc forme feu exemplaris, cuius eft parti-
cipatio : vt patet in lumine aéris , quod hoe mo-
do eft participatio lucis folaris ; poteft tamen fe-
e g :
cundim effentiam cognoflci, etfi non cognofca-
tur claré effentia lucis folaris. Idem dicendum
de participarione reliquaram perfe@ionum dini-
narum, Intelleéus, Voluntatis, Sapientiz; Chas
ttatis, luftitie &c. Et Confirmatur; Quiaad
cognitionem imaginis, non eft neceflaria clara

cognitio exemplaris; imago enim ducit in co="

ghitionem exemplaris, nonautem pendet ex illo
- <iuscognitio.
s Obijcirur Secundé, Saltem vifio beatifica co-

5 LA G S
an’cn non poterir, nifi fimul cognita dinin el- 2. obiedis
c

ntid ; quia immediat¢ad cam tamquan prefen- 474
tem terminatur, Refpondeo; Illam vifionem, etfi 14, 41, 4e
habeat effentialein refpe@um ad divinam effen- wifone
tiam, tamquam ad obicftum prafens; tamen quia Beatifica.
eft res omnimo diftinéa ab illa, & infua fpecic fi-
nita, poteft in fe videri, non visi efflentia. Nec
¢ius habitudo ad obieétum , ita pefidet in cogni-
tione ab obietto, vt non poflit fine bbiedto vifo
vidert; fufficit enim obicétum, in ca, tamquam i
quadam fui imagine abftratiné cognolci. ' Quod
confirmatur; Quia Angelus poteft videre vifioné
oculi mei, non vifoeius obic&to. Similiter aGus
fidei & charitatis videri poflunt non vifis obie-
€tis, fed foltim abftraciué cognitis, :

Vinde aduertendum cft, Quemuis Beatum tii- >

pliciter videre fuam vifionem beatificam. Primo, Tripiiciier
1psé yifione beatifici, in Verbo, vrincaufa. Se- beats widi
cundo’, ‘Vifione eddem , quatenus ipfa concomi- ‘;:‘f{”j;’:;_
tanter cft vifio fui, feipfam menti manifeftans: fopem,
nam omnis actusintelleétts perfectus, feipfum
manifeftag; ed quéd implicite fuper {e reflectatur.
Sicut enim amans, eodem amore amat Deum, &
nare; ita videns, codem aétu videt Deum,
& videt fe videre, Tertid, Poteft eandem vifio-
nem videre aétu diftinélo, per Mimen {cientiz
infufie. Nec opus eft fpecie intelligibili: nam
viﬁoipﬁ\bcatiigca eft obiectum intelligibile inti-
me prafens 3 ac proinde per fe cum intelleGu
valens cooperari.- At vifionem beatificam quae
elt in altero, poteft videre dupliciter: Primd,
In Verbo. Secundd , Infuanatura perfcientiam
infufam,

Addo tamen hane vifionem non pofle com- g7
prehenfiué cognofci , nifi visa effentia. Quia ha- Nee vifio
bét perfedifsimam & immediatam habitudinem éeatéfica
ad dininam effentiam, tamquam ad fuum ter- :ff”; ;:
minum ; qua habitudo, €0 perfectits cognofci- ;;:,,,;;-J;
tur, quo perfectils cognofcitur eills cffentiay vt compreht-
¢ft cius terminus, Idem fere dicendum videtur @ pofuns
de vnionc hypoftatica, qua parte eft quiddam 7 Lo/
ecreatum innaturd humand 3 non efim {ine Ver-
bi vifiorie' poteft comprehiendi: eius tamen na-
tura & ratio vecumque videtur cognofti pofle
per fcientiam infufant; quia eft quid creatum, &
in {e Anitum: “Sicut tolor, & eius inexiftentia in
lapide pretiofty, clai¢ cognolti poteft, non co-
gnitd clar® naturd fubicéti, Nec obftat quéd hec
vnionon poflit comprehendi etiam vifione bea-
tifica : quidhocintelligendum , quatenus inclu-
dit vnionem , que eft ek parte Verbi, qua com-
prehenfitd cognofti non poteft; com & Verbo
reipsd non diftinguatur.

DVBIVM IIL
Firiim Anima Chrifli per Scientiam infufam
cognonerit cordium cogitationes?

l_ Efpondeo; Cognouiffe clar¢ & intuitiué .9
1 omnes cordinm éc:git“.{jouu , & omnesa~ Ct‘gﬁmm'l
&us liberos internos & externos creaturarum, ::"‘:":’_
dum a&u frerent. Eft communis fententia Do- uf,.'
&Gorum dift. 4. & D. Thome hic. :

Probatir; Quia hec cognitio non eft valde
difficilis : nam ad cognofcendos actus liberos, &
mentis d¥cana , non requiritor maius lumen aut
perfeiio ex parte potentiz, quam dd cognolcen-

Gg up dum o=




78 -Qu.1x. De Scientiaper [einfufa AnimaChrifti. Art.1.Dubg.s

dum comprchenfiué {ubftantiam, potenfias, &
habitus Angelorum & Animarum : Patet ex di-
¢tis in Prima parte; fed foliim ex parte obicéti
requirisur reprefentatio illorum per fpecies in-
telligibiles, quas Anima Chrifti facilé poterat
diuino munere accipere. Deinde, Hac cognitio
valdé erat confentanea & quodammodo debita
Chrifto, Primo, Obdignitatem Perfonz. Sc-
cundd , Propter fidei predicationem , quam fe-
pé confirmabat oftendendo fé cognofcere alio-
rum cogitationes, Tertio , Quia erat Caput &
Iudex omnium, cuius intererat nofle omnium
cogitationes. Vnde ctiam né debebat inhoc de-
pendere ab aliorum locutione, ficut Angeli.

Dices ; Chriftus cognouit has cogitationes
per [cientiam beatificam ; quid ergo opus eft illas
rurfus per aliam {cientiam cognolcere extra Ver-
bum ? Refpondeo, Quianonfolim debebatil-
Ias cognolcere vt Beatus, fed ctiam vt degens
cum hominibus, hominefque docens; vt fupra
dictum eft.

DVBIVM IV.

Virum per hanc Scientiam cognouerit
myfferia Diuinitatis?

R Efpondeo ; Eum per hanc [cientiam cogno-

uiffe euidenter ca qug ad diuinam naturam,

& perfonarum diftinctionem pertinent 3 non ta-

men intuitiue. g

Vbi notandum cft, quedam myfteria pertine-
e ad Deum, vt Vouseft; quedam, vt Trinus.
Rurfus, Que adicum pertinent, v Vnus eft, {unt
duplicia: quedam enim pertinent ad eum, vteft
Auttor nature ; vt,efle Voum, Creatorem, Om-
nipotentem ; & fimilia.  Ethac poffunt cognolti
ex rebus naturalibus, vt patet ad Romanos 1.
verf zo0, Aliaautem pertinentad eum,, vteftan-
&or gratiz, &'ﬁnisﬁlpcmuturalis 5 vt, quod {it
obieétum beatitudinis claré vifibile, quod fit au-
&or gratie & gloriz. Et hec cognofennturi
Chriiko per effectus fupernaturales, quos ipfe per
{eientiam infufam perfe@¢ & clar¢ intuebarur,
Hoe tamen modo Angeli non cognofcunt Deum
{cientid naturali;quia non cogno%cum: effettus {u-
pernaturales. Hec cognitio eft long¢ pralantior
fide ; quiacft fupernaturalis, & cuidens.

Sed difficultas ¢ft : Quomodo per hanc fcien-
tiam cognouerit myfterium Trinitatis:non enim
fatis eft vt cognoucrit illud vifione beatifica;quia
oportebat vt etiam cognofceret illud , vt viator
confors viatorum. Et Confirmatur; Quiaalio-
Pui, vt viatgr non potuiflet amare & venerari
ingulas Perfonas diftin@e, ijfque gratias agere:
neque orare Patrem ; nec inftruere hominem de
hocmyflerio. Latitis quoque fides noftra fe ex-
tendifler, quim cognitio fupernaturalis, qua ci,
loco fidei ?lat: erat.

e Dicendum igitur c[]{l'frimc‘), Eum non cogno-
5 e ol uiffe Trinitatem intuiciué per hanc {cientiam;
iua auid. Quia intuitiva eft beatifica, Secundd, Nec etiam
ditasis  abftractiue, cognolcendo quidditatem {ingula-
“egnitgont. rym Perfonarum : namad hanc videtur requiri
lumen glorie ; ficur & ad cogpitionem dininz
effentie abftractivam. Nam eiufdem rationis eft
luien, quo eflentia aliqua perfecté cognofcitur
€ognitione abftractiud, & quo intuitiua; ve patet

1o
Ryferia
Dininita.
s,

13
An cogno.
#erit My-
feriam
Trinsta.
335,

Negatsr de

inAngelis. Quod fi lumen fcientie infule, nos
diftinguatur a lumine glorig realiter, exiftimo

non implicare, vt eflentia divina & perfong claré

& diftin&¢ cognofedtnr abftradtiug, ita tamen vt

per candem cognitionem non cognofcantur in-,
tuitiué: quamuis exiftimenm nemini talem cognis
tionem dari; quia eft imperfecta infuo genere,
qim_ndo lumen eft prafens; & etiam fuperflua,

ctim vifio abundé {ufficiar,

Tertio, Cognouit tamen hoe myfterium mul.

tis alijs modis_per hanc fcientiam infufam, Pri- g,
mo, Quia perfectiffime intelligebac Scripruras, & de var;
fenfum 3 Spiritu fanéto intentum; cratque ci enj- 4 mei,
dens eam effe diuinitus reuelatam = atquiin Serj. "M%
pturis continetur myfterium Trinitatis. Secun-

do , Euidenter cognofcebar naturam fidei & a- Mo,
&uum cius: vnde etiam illi enidens eratillam
fundari in teftimonio divino, nec pofle effe fal-
‘fam : proinde eunidenter cognofcebat quidquid
perillam erat creditum effe verum. Sed hi duo

modi continent cuidentiam tantummodo in tefli-
monio diuino. Tertio, Chriftus per fcientiam 3, Modu,
beatam euidenter cognofccbat Trinitatem; ac
proinde per lumen naturale & infufum, non po-
terat hoc myfterium ignorare : quia quod intel-
leftus altiori cognitione apprehendit , poreft etid
inferiore {ibi formare. Hinc ita cratilli euidens
myfterium Trinitatis, vt non poffet ambigere,
etiamfi per impoffibile vifio beatifica ceffaffer. Si-
cut alibi diximus de Paulo , qui {1 vidit dininam
effentiam in raptu, dum tranfijtilla vifio retinuie
nihilominis cuidentem cogpitionem huius my-
fteriy ex vi prioris cognitionis, tamquam ex cla-
ra quadam experientia. Quarto, Probabile et
Chriftum Dominum per{cientiam infufam, po-
tuiffe euidenter cognofcere aétum vifionis beati-
fice ; ac proinde obieftum huius acis ; fcilicet
myfterium Sanéiflimz ; Trinitatis. Sicut Ange-
lus, quia cognofcit actum internum alterius, etia
cognofiit illud efle verum , quod perillum acta
iudicatur, {i in illo non poflit effe error. Quinto, M
poruit- Deus hoc myfterium immediate revelare™ ™
mz Chrilti per quandam {piritualem locutioné,
efficiendo vt perfetiflimo modo per fpecies jn-

fufas ex analogia creaturarum illud apprehende-

rct: quam locutionem feu revelationem Chuiftus
cuidenter intuebatur, & CDqufccbnt efle diui-

nam,, quamuis hic modus forté neceflarius non

fuerit,

4 Modus,

DVBIVM V.
Viram per hanc Scientiam cognoftat etiam

fwsnra contingentia,

R Efpondeo ,cognoftere non folim queex
caufis naturalibus, fed etiam que ex liberis Ca!gfﬁ‘“

pendent. Eft communior fententia DoGorum, ¢ 57
D.Thome hic, quamuis in 3.dift. 1 4.quett voi= ligera,
ca art. 3. tenucrit contrarium, Durandi dift. 14«
q.13. Scoti ibidem. Marfilij quaft. ro. art. 2. &
paflzm omnium hoc tempore.

Probatur ; quiaifta cognitio poteft haberid
viatore : vt patet in multis Prophetis; qui futura
claritis aut obfeuridis preniderunt. Ergo confens
taneum cft, vt Chriffus tamquam viator , omniil
futurorum euidentem prenotionem habuerit ;

prafertim ciim heee cognitio {it necellariaad per-
 feétifsimam




1

Qu.1 1. De Scientiaper (¢ infufn Anima Chrifli. Art.1.Dub.5.A.2. 70

fe&iffimamprudentiam, & ad perfeGum donum
prophetiz.

Sed difficultaseft de modo quo ea cognouit |
SR Recfpondeo & Dico Priind;Non intaitine. Neque
insniciné, €nim propter realem prefentiam futurorum in

aternitate; vt quidam volunt: nam implicat ve
fint realiter prefentia @ternitati per cogxiften-
tiam, nifi exiftant in proprijs menfuris, Neque et-
tam propter prefentiam obicétiuam in zrernita-
te : nam effe obie&iué prefens, nihil eft aliud,nifi
cognofti. Vnde dicere illa cognofti quia obiecti-
ué prafentia, nihil eft aliud, quim dicere, ca cog-
nofci, quia cognofcuntur, feu fcientiz obijciun-
tur : quod eft petere principium. Neque eriam
Pro[l)m reprafentationem fpecierum: nam fpecics
ex{c non magis reprefentat rem efle futuram,
quim non effe futuram ;fed abftrahit ab viro-
que vtpatet in {peciebus Angelicis, Vnde quod

utura videantut, non tam ex vi reprafentationis
fpecierum, quam ex cfficacia luminis dependet ;
vel potitisex peculiari influxu divino, qui nulla
vi creard poteft {uppleri.

1 Dico Secundd;tutura per hanc feientiam cog-
s;ds!:}‘m. nofci -abftraétiud ; non tamen ex vi reprafenta-
#nt.  tionis fpeciernm. Quia etfi poflint per fpecies
apprehendi ficut funt futura, non tamen fudicari
vtrum ita futura {iat. Cum cnim id quod appre-
henditur , non eff notum ex terminis, deber ex
aliquo medio diiudicari, anita fit, an non.Quod
medium vel eft caula illivs, vel effetus, vel figni
aliquod habens neceffariam connexionem cum
futuris :-atqui nulla eft talis caufa futurorum, nec
effectus, nec fignum , przter teftimonium cjus,
qui ea videt,

Vnde Diico Tertid , Per hanc feientiam cog-
nolci futura in teftimonio diuino , quod illi erat
euidens. Poterat enim Deusfacere, vt apprehen-
deret futuracum fuis circumftantijs : & quia illi
cuidens erat hanc apprehenfionem , per divinam
locutionem fierizetiam enidens erat, 1d quod-ap-
prehendebatur , verum effe ; & tali modo, loco,
tempore futurum. Addoj forté etiam per hanc
{cientiam futura cognoftiin ipfa vifione bearifi-
ca, qua cognofcebat res futuras in Verbo ; nam
vidﬂ:mt fuam vifionem: vnde probabile eft,etiam
fciuiflc quid, & cum quibus circumﬂ:zntiis vide=-
ret fururum, Sicut i quis in Deo vidiffer ‘furura,
eeffante illd vifione poffer cognoftere nihilomi-
nus illa efle futura; & illa vifio haberet fe per
modum experientia, qué futura tamquam prae-
terita iam eflec expertus.

ARTICVLVS IL
Virism Chriftus bac Sciensia «ii
potserit, non conmertendo [¢
ad phanta[mata?

Intefiimos
#io dinino,

Efpondetur affirmatiné. Primd , Quia per
hanc fcientiam cognofcebat {ubftantias {pi=

o ;{gﬁh rituales claré, 8 inuitiug : arqui perfeéia cogni-
wii sy ti0 fpiritfis,; nullam habet depen@®ntiam aut c6-
safmaze  lenflonem cum fenfuum internorum vel exter-
ad bane nia

‘haze  norum operatione : ergo &c. Secunds,

{dentiom, per hancigicntiam cognefcebat {ubftantias cor-
porales, non vt manifeftantur ex fenfibilibus, feu
conceptu fenfibilinm s fed puré & nude, vifuns

infepfis: ergo non pendebat ab vl fenfuum,
Tertit, Quia fpecies huius [cientiz, nonerde
haufte ex vifis phantafiz; neque fimiles illis, qua
inde formantur; f{ed altiorss ordinis, & naturi
{uh infule : ergo &c. i

Dices, Anima quamdiu eftin corpote, poftu-
Iat vt ad cognitionem intelleGinam concurrat
imaginatina ; nec potell fine miraculo aliquid in-
telligere, niff id ipfum per imaginationem for-
met: ergo Chriftus quim diu erat in corpore
mortali, pendebatin viu hujus{cientiz & coope-
ratione phantafiz. Ob hoc argumentum Duran-
dus in 3. dift. 14. quaft, 3. num, 7. tenet Chrifti
Animam né potuiffe vtif{eientid infusa fine con-
ucrfione ad phantafinata ; ac proinde non antea
quam coparaflet ea fibi naruraliter ex rebus fn-
fibilibus,

Sed'hzc fententia non eft probabilis. Patet,
tim ex argumentis allatis ¢ tim, quia Chriftus
ab initio conceprionishic {cientid vius fuit: nam
per cam omne meritum ipfius regulari debebar;
meruit enim abinitio, Atgui tunc non poterat
naturaliter fpecies phantafiz comparare : tim,
quia nondependerc a phantafia, eft longe perfe-
¢tius 5 nam hec dependentia ab imbecillizate lu-
minis prouenit. Atqui hzclententia in Chrifto
erat perfeifiima , nec vllam talem dependentia
poftular: ergo non debebat hanc impeiteétionem
a fubie@o trahere.

Ad Argtmentum, Refpordeo Primd : Edfi

17
Qbiectin
Durands,

Refellisue,

18

co[gnitio naturalisin hac vita dependcat a phan- Porais 2a.

taliz cooperatione, non tamen cognitio fuper-
naturalis perfecta & clara : nam procedit ex lu-
mine qumr
habet illam imbecillitatem que cft in [umine na-
turali noftri intelleGtus. Deinde, quia poftulat
{pecies fublimiores , qua res ipfas nudé & diftin-
¢ reprafentent. Relp. Secundo, Animam bea-
tam habere hagc vim vt poffit fine dependentia
d fenfibus intelligere; vnde clim Anima Chrifti
fuerit ab initio beata ; etiam hanc vim habuit,
Aduerte tamen , Chriftum per hanc {cientiam
potuiffe applicare vim imaginatiug ad perfectio-
rem apprehenfionem, & cognitionem rerum fen-
fibilium, quim ipfa per [e praftare poffit, Sed hoc
prouenicbat ex perfectione huius [cientiz ; non
autemquod tali applicatione ad intelligendum
egeret. Et ficintellige quod ait D, Tho. ad 3.

ARTICVLYVS I1IL

Verumbac Scientia fuerit col-
latina ?

Efpondet D. Thomas ¢ hzc fcientiain vfu
poterat effe collatinafcn difcurfina; non ra-
men fuit acquifira per difcyr{um, fed infufa.

Vbi Notandum cft, hanc fcientiam ex naturd
fud non fuiffe difcurfiuam, nec cguiffe compofie
tione vel diuifione; fed fimplici inztelligentia pe-
netrafle omnia, multé pertedits cognofcendo
conclufiones in principijs, & cffe&us in caufis,
quam per lumenAngelicum cognofcantur. Ratio
efty quia lumen huius {cientie erat efficacius, qui
angelicum , & vtebatur {pecicbus vaiuerfaliori-
bus: atqui hzc eft canfa cur Angelinon egeant
difeurfu, compofitione, aut dinifione : ergo &e.

G iiij Cone

men phazia

tafmata
ad cam apa

perfeéum eft inviintelligendi 5 nec plicare,

o
Hae Sciens
tiand fuis
difeurfina,




20

Fuit perfe-

#lior Ange
lscA feien=
#idd

23

Etiam cirs
€4 BRIETA-

din,

Faitbabi-

tnalis,

so  Quaf.i1. DeScientiaper (¢ infufa AnimaChrifti B.4.5.6.

Confirmatur , Quia comprehendebat faturas
omnitm refum creatarum per hanc (Cientiam:er-
go etiam videbat in illis omnes effe@us. Vnde
etiam {equitur proprié loquendo non potuiffe vi
difcurfu per hanc{cientiam, feilicet eo modo quo
nos : Quiaeodem conatu ferebatur in caufas &

effe&tus, & eorum connexionem, Etfi enim erant”

forté plures aétus, quibus cognofcebat cauffam,
& effectus, & horum connexionem ;tamen cen-
febantur vnus : nam alter ex altero neceffario re-
fultabar. Vinde quod hicdicitD, Thomas hanc
fcientiampotuifle effe collativam, intellige de dif=
curfu impropri¢ dicto.

ART{C VLVS 1V,
Virum hac Scientia inChriflo
[fuerit maior, quam [it [tien-

tia Angelorwm §

Efpondecur ; Hinc fientiam fuifle perfe-

¢tiorem fcientid Angelicd ; tim, ratione
claritatis, & certitudinis ( eft enim in {uo ordine,
feilicet fupernaturali clara & perfcéta: ) tum,ra-
tione multitudinis_obieftorum ; quia extendit fe
ctiam ad obiccta fupernaturalia. Hinc fequitur
hanc fcientiam fuiffe effentialiter perfeétiorem
omni{cientid, qua intellecti humano vel Ange-

lico poflit effe naturalis : quia nulld fcientid na--

turali creaturz , poflunt enidenter cognofci fe-
creta cordium, myfteria gratie, & futura contin-
gentia; que tamen per ftientiam infufam cognof~
cuntur.
Dices; Hinc quidem fequi illam efle perfetio-
rem Angelicd, qua parte verfatur circa non na-
turalia;non tamen qua parte verfatur circa res na-
turales. Vnde quidam exiftimant hanc {tientiam,
ex hac parte, mon fuiffe perfetioré fcientii Ade.
Sed hoc omnind falfum ¢ft : Adam enim non co-
grofcebat perfeété naturam Angelicam ; fed ea
dumtaxat que naturalem caprum mtelleétus hu-
mani non excedunt; vt funt corporalia ; [pirita-
lia autem valde imperfede. Chriftus autem per-
fecte cBgnofcebat omnes fubftantias [piritales.
Deinde Chriftus per hanc ftientiam cognofcebat
fupernaturalia : crgo per idem lumen ?upcrioris
ordinis penetrabat ctiam veritates naturales al-
tiori modo quim homo vel Angelus. Patet con-
fequentia , Quiaficuteandem veritatem altiors
modo cognofcit Angelus, quim homo; eo quod
habeat altius lumen; ita Chriftus ciim haberet
{ublimius lumen qudm Angelus, nempe fuperna-
turale 5 cognofcebat etiam veritates naturales
altiori modo, quim Angelus velhomo. Quod

" gutem D, Thomashicaddit hancftientiam fuif~
feimperfe@iorem Angelich,quantum ad modum
cognoftendi naturalem animz humanz, qui eft
per conuerfionem ad phantafinata , & per difcur-
fum ;' difficile eft ad intelligendum.

ARTICVLVS V.

Vitrumbac Scientia fuerit Has
bitualis ¢

Efpondenir; Non foliim a&us, fed ctiam
habitus {cicntiz infulz Chnfto inerac. 1tz

D. Thomas hic 4 & communior fententia Theox
logorumdift, 14. in 3. Ratioelt; Quia alioquin
iplius intelleus non fuiffet intrinfece potens, nee
habuiffet debitam proportionem adaéius huius
{cientiz ; nam hxc potentia & proportio eft per
habitum. Confirmatur, Quia hec {cientia erae
fu}l:)ei"m:uraiis: arqui ad actus fupcrnatumles non

“habemus perfe@tam potentiam, nec debitam pro-

portionem, nifi per habitus, quibus illi a@us funs
connaturales.

ARTICVLVS V1

Virumbac Scientia fuerit diftinda
per disser[os Habitm ¢

N Otandum eft; In hac fcientih tria poffecs- 13
fiderari. Primum eft, Lumen intelleétua-

Ie, feu habitus, fe tenenscx parte potentiz , quo
potentia completur & redditur efficax, Secundi

eft, Species intelligibilis reprafentans obicGhum,
ciufque locum {cu prafentiam fupplens. Tertium

cft, AGusfeu operatio, Qua tria eriam fio modo

in fcientia beatifica reperiuntur,

Dico Primé ; Hec [cientia infufa , erar diltin- firkiolin
¢&a fecundum multas {pecics intelligibiles, Bft muliu
communis {ententia Do&orum , prater Marfili fpeces.

.10, art. 2, qui putat in hac {cientia tantummo-
?lc‘) vnicam {peciem intelligibilem fuiffe,qua pof-
fer omnia reprafcntare, Sed contrarium eft lon-
ge probabilius, Primo, Quia per hanc [cicntiam
Chriftus intuetur res diverfilfimas ; naturales, fii-
pernaturales, ﬁ)iriralcs:corporcas; idque in omni=
bus rerum generibus: Atqui videtur excedere
conditionem fpeciei creat, vt vna exiftens; hae
omnia, diftinété vt infe funt, fecundim omnes
[uas differentias reprafenter ; hoc enim videtur
proprium diuine eflentiz. Sccundd, Quia hze
fcientia debebat effc mintis fimplex quim beati-
fica, eim {ic inferior: ergo per plures fpecies
diftinéta. Tertio, Quia vna {cientia per vnam
{peciem potelt habere adtum adequarum illi fpe-
ciel, vt communior fententia Doftorum tenet
At Chriftus per hanc [cientiam non cognefcebat
omnia vnico a&u, vt fuppono : ergo non contie-
niebat vt haberet vnicam {peciem.

. Dico Secundo, He fpccies crant perfedtions S*mitl
& vniuerfaliores, quam fpecics intelligibiles An- 777 per-
gelorum, etiam fupremorum; ac proinde paucio- fediores ¢
res. Eft communior {ententia Do&orum. D. vniner/a
Tho. in 3.d.14. a.3 queltiun, 4. edfi hic comm-“‘””ﬂi
riim teneat, Richardi cadem dift, & paflim PC-{:'ﬁ‘;g,'
centiorum. Scotus vult eas fuifle perfectiffimas,
qug per.diuinam potentiam fieri poflunt ( quam= $eotits
uis -hoc;non fit neceflarium ). cenfer tamen non
fuifle vaituerfaliores.

Sed Probatur; Confentancum exat vt Anima
Chrifti haberet altiorem & vniverfaliorem o=
dum intelligendi omniain propriogencre, {eu
per cognitiohem vefpestinam j quim Angeli il-

Lifque antecelleret , non modo in, claritate,, fed
etiam in genemlitate intelligendi. Ergo & s

Dices , Confentaneum erac vt Anima Chrifti 1,058
fuperaret Angelos in perfectionibus fuperdatura-
libus, non tamé inijs qua Angelis erant natura-
les : atqui hee fientia infufa ft Angelis natura-
lis: ergo inea Chriltus non debebat cx;cu?:c.i

Diffindin

TR T




Qu.t1. De Scientia per [¢ infula Anima Chrifli. A6D.a2y ®

sotudny, Sed contrd ; heclcientia fuit perfectior & altio-

HaeChtiffi ris ordinis, quam fcientia Angelica { vt oftenfum
Jeientia  eft art, 4: ) ergo non eft Angelis connaturalis,
f;’::;::! imd nec potelt effe connaturalis alicui creature -
connasura- quia per hanc cognofcuntur myftetia fupernatu-
iis, ralia, & futura contingentia, qua 3 nulla creatu-
ra naturaliter cognofci poflunt, Ergo ficui reli-
qua dona fupernaturalia inChrifto '{unt multd
excellentiora, quam in Angelis; ita ctiam tota
hzc {Cientia, & ratione luminis, & ratione {pe-
cierum intelligibilium, Confirmatur ; quia lumé
+ huius fcientie cft cfficacius; 8 altioris ordinis;
quim lumen naturale Angelicum:ergo e {pecies
inteHigibilesilli proportionate, funt petfectiores
& vniuerfaliores. Nam fpecies intelligibiles ac-
commodantur; & velati adequantur lumini, cui
deferujunt; non autem perfeétioni naturali intel-
leGus,
s Obiniti,  Dices Secundd,Hee [cientia eft tantlim fuper-
Species ills naturalis ratione luminis, non autem ratione {pe-
erimt - cierum intelligibilium ; ficuc patet in fide & in
.3':;’”"‘”' p_rophctia. Sc\d‘contr.‘g;hinc fcquerc-tu%- h_an_c fcié-
soluitur, tiam efle valdé imperfectam, & quafi dimidiatam:
cum enim duo’ requirantur ad perfecam cogui-
tionem, {cilicet lumen, & fpecies lumini propor-
tionata,hec fcientia conftaret dumtaxat lumine,
& careret proprijs fpecicbus fui ordinis. Vnde
Chriftus per hanc feientiam nihil fupernaturale
perfeété & diftin@e cognofceret. Nec valet{imi-
litudo de fide & prophetia;quia funt cognitiones
imperfeéte, & affenfusfeuiudicium inhis tantdm
eltfupernaturale ; apprehenfio autem cft natura-
lis & imperfeéta per conceptus extrinfecos & c6-
notatiuos, id eft, hauftos ex rebus fenfibilibus,
Nec obftat Ratio D. Thomz : quia ctiamfi per-
fetiones naturales accommedétur nature; fuper-
naturales tamen non fempes naturz anguflijs &
humilitati accommodantur 4 fed fubleuant inter=
dum naturam ab imperfectione naturali, ad fuam
perfetionem & fublimitatem ; vt patet in lumine
gloriz. Quéd fi ifte {fpecics deberent accommo-
dari naturali capacitati mentis humanz, non pof=
fent reprafentare omnia indinidua, proprictates,
& accidentia vnius nature {pecificer; quod tamen
vult D, Thomas iuxta expofitionem Caielani.

DVBIVM L

Viram Limen buinsScientie (it etiam multi-
pPlex inftar [pecierum?

R Efpondeo;Hoc lumencffe tantim vnicum,
i & vnum numero habitum. lta D. Thomas
Himen A e 3 3
st fimh. hicad 3. Erclaritsin 3.difb 4. a.3. quaftiunc,
plex, 4. & aliy paflim.
Ratio Eft; quia qud lumen eft altius, ¢6 plura
potelt attingere : Sicut patet in Jumine naturali
Angelico , quod ctfi vnum fit, tanicn per varias
fpecies plurima potelt cognofeere, non foliim
piritalia, fed etiam corporalia:ergo multd magis
lumen fipernaturale, qued non foliim eft habitus
quidam, fed etiam potentia quedam fupernatu-
ralis tribuens pofle; poterit fe ad omnia fpiritalia
& corporalia, naturalia & fupernaturalia exten-
dere. Quod etiam poteft confirmari exemplo fi-
dei & chariratis , que ad plurima feextendunt,
cifiin e fint implices habirus.

23

? DVBIVM II

Ptrim bac Scientia Infufs habeat wnnm aclii
fibs adaquatum? .
R Efpondeo ; Non habereynt; fed fucccffnd 26
plures diftinGtos numero velfpecie : fimul
autemhabet vium aéum perfe@fi,vni {peciei in-
telligibili adequatum,

Prior Pars probatur;Quia omnia Cm'poralia
Ipiritalia, omnia naturalia & fupernaturalia, om-
nes fisbftantie & accidentia, non poflunt-vnice
a&u clare & diftin&e cognofci s prefertim cum
non cognofcuntur in aliquo {uperiore obicétosfi-
cutin eflentia diuina:atqui ad hec omnia hee
{cientia fe extendebar,. Adde hoceffe proprium
Iumini gloriz, vthabeat vaum aétum {ibiade-
quatum , quo ad omnia fua obieéta [e extendat.

Secunda Pars patet, Quia adus huius fcientiz
{unt varij : alijenim funt intuitiui, alij abftratti-
uj; alija priori, alijd pofteriort ; alijin teftifican-
te, alij in reipsa. Valde autem probabile eft num-
quam hanc {cientiam efle otiofam fed femper in
aliquo alu ; fieut fcientia Angelica.

Tertia Pars patet ; quia fpecies infunduntur 5
in ea vniuerfalitate , vt commenfurentur luminis ":nj“f:‘:”t
cfficacitati ; & tantum reprafentant, quantum [peciei ad-
lumen fe poteft fimul vnicoaétu extendere ( heg squaras.
cnim alia conueniens: ratio dari potcft limitatio-
nis [pecierum : Jergo aétus adzquatus vnifpe-
ciciy elt adequatns fumini, quatenus in voum a~
¢tum poteft fe ciere, feu excitare ; ac proinde lu-
men habens illum aétum ; non potcft habere aliii
perfectum. Qua: omnia confirmari poffunt exem-
plo cogaitionis Angclicz.

& Non erat
vans alius

Sed varys

ASus pir-

DVBIVM III. .
Guale it hec Lumen ftientie Infafe?

R Efpondeo; Probabileeft, nonellercipsidi= 2+

ftinctum & lumine glorix;fed effe ipfummet Noa differe
lumen beatificum, quatcnus vtitur {pecicbus in- # bmine
telligibilibus ad cognofcendas res in proprio ge- /"4
nere, per cognitionem velpertinam. Sicut enim
lumen naturale Angelicum primé & neceffarid
fertur in ipfam effentiam- Angelicam , cuiipfum
eft naturale, & inca qua in eflentia continentur;
fecundario autem perpecies intelligibiles fertur
in alia obie&a fpiritalia & corporalia : ita lumen
beatificum quod eft participatio fuprema luminis
diuini, prim¢ & neeeflaric fertur in effentiam di~
uinam, tamquam primarium cbie€tum {ibi conna-
turale, fimul attingens ca quw inipfa,vtin caufa
continentur ; fecundarid autem per fpecies intel-
ligibiles ferri poteft in alia obiecta tum fuperna-
naturalia, tum naturalia,

Ratio eft; Quia qué lumen eft fublimius,ed ad B4l fuz
plura fe extendit; vt patct indu@ionc. Et confir- e fubli-
mari poteft exemplo luminis Angelici, quod non 7#** £ 54
{ollimad {piritalia,fed etiam ad corporalia fe cx- {;::::,f,_
tendit. Ité exemplo charitatis, qua ctfi primario
dibgat Deum, & bonitatem increatam; tamen
fecundarié fertur etiam in bonitatem creatam,
tum {upernaturalem, tum etiam naturalem, Con-
trarium tamen ctiam probabiliter defendi poreft;
feilicet ; lumen huius {cientiz 3 lumine beatifico
diftinétum eflc,

Negari Tamen non poteft,quin lumen beatifi-
eum etiam [e ad res creavas extendat.

QVEST.

Vid: 1’3, de
Summo bo.
50 €, 1Qub,

|




82

QVAESTIO XIL

De. Scientia Acquifita Anima Chrifti.
In Quatuor Articulos dinifa.

ARTICVLVS L

Virum per banc Scientiam Chri-
[tes cognouerit ominiad

; Efpondetur; per hanc cognouifle omnid
s o quz vmquam naturg viribus,poffunt co-
g vivie gnofci. Patet cx fuprd di&isq. 9. 2. 4.
o ,T"""“" Aduerte; Chriftum per hanc {cientiam
poffunt F : ’ :
Ciraiin naturalem nonfolim cognouifle omnia , que vi

intelleéiis agentis poffunt cognofci ; id et , quo-
vit {pecies intelligibiles intellectus agens ex fen-
fibilibus poteft cffingere : fod etiam fubftantias
subftantis {piritales, co modo quo anime feparate pofiunt
{?”’“"“ illas naturali lumine cognofcere. Ratio elt; Quia
2 clim anima Chrifti effet beata, non habebat illam
dependentiam & corporein intelligendo; quam
nos expetimur ; fed non mintis in corpore quim
extra corpus poterat naturas fpirituales intueri <
vnde etiam feipfam naturaliter intuebatur: Sicut

& anima feparata,
2 Pratered ; poterat cognofcere naturas rerum

Efensis  corporearum ,non foliim fubconceptu {enfibi«
mwdts  Jinm,ficut nos ( qui modus eft valdé imperfecius)

fed etiam conceptu proprio nude cffentiz : quo
3 e modo nos in hac vitanon IPoH‘umus. Notandum
cognition  tAMIED, ad hac opus fuile {pecicbus infufis, qua-

sem necef~ les imprimuntur animz feparatg fimul atque cft3
fariz erant corpore feparataznam omnis {peciesd fenfibilibus
f!;’i:‘ #° haufta,fenfibili modo fubftantia rei proponit; né
e autem vt ipfa eft in {fe nuda. Videtur ctiam omni-
no-opus fuifle ex parte potentia intellcélive pe-
culiaris quidam Dei influxus , vel immediaté in
ipfum agum intelligendi, vel ceré in ipfam po-
tentiam intelleétivam, ad lumen naturale corro-
borandum, vt hecobieéta, & hoe modo, poffet
intelligere. Hoc tamen auxilium videtur pertine-
re ad natura ordinem : clim enim intelleGtus hu-
manus fitinfimus , non poteft pertingere ad fum-
“mam perfeétionem’ naturalé fine dinino auxilio.
Vade etiam in ftatu nude naturz ,hoc auxilium
Hee perfe-~ datum fuillec. Hine fequitur hanc perfetionem
ﬁ;}‘;’: };’: G patumlcm., Ecyfc&_ior;m fuifle in Chri\ﬁo ; quim
maior qui 10 Adans; imperfedtiorem tamen quam in An-
in Adamo, gelis, k
fidminer

Item pacs-
liaris Des
nflHiHi.

oot ARTICVLVS II
Virum Chriftus in hac Scientia
profecerit ?
Efpondet D.Tho, Chrifttim in hac feientid
hof'e?rr profeciffe fecundiim habitum, & incremen-

s e tum ipﬁllls {cientie habitualis. Sed nos fupri q, 7.
i a.12. a{up.;;._oftcndlmus ex Patribus , Chriftum
non profecific inSapientia , nifi fecundim exer-
citium, & oftenfionem, prodende fenfim exteritis

maiorem fapientiam in didis & faftis {uis; ficur
& gratiam. :

Dicitur tamen profecifle in {cientid experi«ed ey,
mentali : quia in dies plura experiebatur per fen-ientia,
{us ; & horum in intelle€u remancbat memoria ,
qua diertur fcientia experimentalis. In nobis ori-
tut quidem per experientiam abfoluta {cientia, &
non {oliim memoria: feclis tamen ficbat in Chri-
{to,qui ab initio omnem fcientiam abfolutam ha-
buit infufam ; vt fuprd oftenfum et g. 9. art. 4.
dub. vnico. :

Petes; In quo confiftat hec {cientia experi- 12q80 [
mentalis? Refpondeo; non folum in {pecicbus ’:’: {;:.‘"'"
fingularium, fed etiamin habituali cognitione ;"
corum ; quatcnus aliquando actu, per fenfum co-
gnita fuere.

ARTICVLVS I1IL

Verum Chriftws aliqwid ab homine
didicerst

R Efpondetur, Nihil ymquamab aliquoho- 4
mine didiciffe.Ratio elt,Quia ipfc erat con- Negatin
fitutus Magilter & Door vninerfalis omnium:
ergo non erat conueniens, vtabaliquo aliquid
difcerct, Dices;Chriftus per {cientiam humanam

n6 cognofcebat fecreta cordil, neg;abfentia: ergo

hzc poterat difcere ab hominibus fuas cogitatio-

nes explicantibus, vel abfentia nuntiansibus. el
pondeo Negando Confequentiam: quia Chriltus
numaquam aflentiebatur his per feicatiam huma-
nam, fed per infufam; per quam, & abfentia, &
cogitationes cordium intuebatur :  alioquin éx-
po%uﬂ'et e periculo deceptionis,

ARTICVLVS IV.

Virum Chriftus aligwid acceperit
ab Angelis?

R Efpondetur ; Nihil didicit ab Angelis.Pro- ¢
batur ex Dionyfio cap.7.celeft. Hicrarchig, Negainn
vbi docetChriftum docuifie etiam fipremos An-

gelos. Confirmatur 3 Quia non conuenicbat, vt

is, qui fupra omnem creaturam fubftantialicer
eleuatus erar, ab aliqui creatura aliquid difceres;
prefertim ciima feiplo omnem perfeétionem ha-~

bere poflct.

Circa folutionem primi argumenti:Nota An- _anlrnaft
gelum potuiile contortare Chriftum,non quidem ff;f ’:‘M
docendo ; vel proponendo aliqua, qua iple vel g o |
ignorabat,vel 1ple per {e confiderare non poterats cuforis:
fad proponendo ¢a, que etfi ab ipfo perrationem i
{upernaturalem, & fiientiam infufam confidera-
rentur , non tamen ira confiderabat , vt ex illis
confolationé acciperet, & wriftitiant lenirer. th,

: anc




{1

ode
g
I

T T ey

Quztt.i3.  De Potentia Anime Chriffi.

hane effe Patris voluntatem, Angelorum defide-
rium, hominum extremam neceflitatem; denique
gloriam & celebritatem quam ipfe {ua’ paflione
effet confecuturus, Credibile tamen ¢ft Dominum

A.1.2.D.1. 23

hindeonfalatiohem aok admififfe: nam fadtys in
agonia, prolixils orabat, Hanc expofitionem in-
finuat. D.Hieronymus Dial.2. contea Pelagiumm,
EcHilarius lib.10. de Trinit.

"QVAESTIO XIIL
De Potentia Animz Chrifti,
In Quatuor Articulos d;’m’[a..

ARTICVLIVS I

Virian Anima Chrifti babuerit
Ommipotentiam [implicizer?

5 Efpdndetur Negative ; Anima Chiifti
Negatar, nonfuit abfolute omnipotens. Ratio eft,
Quia omnipotentia fcqmtur quoddam
effe , quod abfolute eft infinitum : atqui
eflc abfoluté infinjeum, nulli creature poteft co-
municari : ergo nec omnipotentia, Confirmatur;
Quia potentia adtiua fequitur formam ; ergopo-
tentia actiua infinita fequitur formam infinitam.
Adde; Animam Chrifti in omnibus aéionibus
fuis pendere & concurfu dinino;dependere autem
3 cooperatione alterius, repugnat omnipotentig:
nam hzc per fe omnia poteft, *
Aduerte; Has Rationes dumtaxat probare il-
lam Animam non fuiffe naturi {u4, aut dono ali-
qtio creato omnipotentem; non autem per vnio-
e hypoltaticam dinine potentie.

ARTICVLVS

Virom Anima Chrifts habuerit
.Omm'potmtiam refpeﬁu mnta-
tionis Creaturarum ¢

IL

% {pond i i o
R R Efpondetur Tribus Conclufionibus. Pri

ol ma;Anima Chrifti fecundiim Fropz:iam vir=
Habuip ‘Putem naturalem, vel gratuiram , habuit poten-
porentiam tiam ad omnesillos effectus, qui anime funt con-
~d Effelins uenientes ; vt ad corporis perfe@tam gubernatio-
pores i~ nem,ad omnes aéus humanos naturales & fuper-
nimes,  Daturalesdenique ad illuminandum omnes crea-
turas rationales. Quod intellige, eo modo, quo
{uperiores Angeli illuminant inferiores; [kilicet
per locutionem fpiritalem feu obiecti propofitio-
nem ; non autem per luminis infufionem. Nam
Jumen infundere , non cft a&io conucnicns con-
ditioni creaturs rationalis, Potelt tamen Anima
Chrifti lumen infundere diuind virtute, 1dem
dicendum eft de fpecichus intelligibilibus erdi-

nis fupernaturalis.
Hemad Secunda Conclufio; Anima, vt eft inftrumen-
mutationes tum Verbi, habuit virtutem infirumentariam
wirdenlo- ad omnes mutationes miraculas, ordinabilesin

s, e : ; 2

s finem Incarnationis; qui eft, inftaurare omnia
qua inceelo, 8 qua in terrafunt.

Ereipe dpe Tertia; Non habuit tamen potentiam infiru-

aibilsge, Mmentalem anniljilandi; nam annihilatio refpon-
Bern, ¢ : :

det creationi : at {olius Pei cft creare ergo &
annihilare, Hinc D. Thomas infert Chriftum
non habuifle Omnipotentiam refpectu immuta-
tionis creaturarum,

DVBIVM I
Quidnam [it visills qud Chriffm cperatus
eft Miracula?

R Efpondeo & Dico Primé, Vis illa non erat
aliqua qualitas creata inherens humanitati Non &
Chrifti,qua miracula tamquam caufa principalis §4#4iras
feu commenfurata effecerir, Eff communior fen-**"
tentia Dottorum in 3.dift.13.Et in 4. dift.1.

Probatur ; Quia vel illa virtus effer yna que-
dam qualitas & forma, ad omnium miraculorum
patrationem fe extendens; ficur Solis virtusfe
extendit ad omnium generationé:vel effet multi-
plex, pro diuerfitate operum mirandorum. Si Siefer b
vna, illa deberet abfolute eff infinita,non foliim g#elier
intenfione, fed etiam effentialiter; & in ratione ::L:;:,{i“
entis; nam haberct vim connaturalem ad infini- =
tam operum diuerfitatem,quorum pleradue feor-
fim vim infinitam requirunt : atqui talisefie ne-
quit;vt per fe patet: @quaretur enim divinz om-
nipotentiz, Sed nequc hwec qualitas poteftefle Pro Simudiin
diuerfitate operum multiplex ; quia etfi forté ad 2/e%, effee
quadam opera, quz nunc cenfentur miracula,ed “:;:::"
quad viribus nature., qua nunc exiftit, fieri ne-
queant; vt ad curationem morborumn lethalium,
ad productionem vite inmille annos, ad illumi-
nationem ceci, & fimilia; ctfi,inquam, poflit per
abfolutam Dei potentiam virtus creata effeétrix
herum infticui ; ficut lignum vite habebar vim
naturalem ad vitam multis millibus annorum
propagandam : tamen hzc non poterit ita opera-
ri, ficuri Chriftus fecit miracula; viginmomen-
to, non obftante quéuis refiftenti creaturz, ad
quoduis interuallum , ad nutum voluntatis &c,
Deinde multa funt que vi creard nuile modo
perfici quennt. Que enim vis efficiat vt voum
corpus fit in ducbus locis,vel duo corpora inco-
dem loco; wel vt vnares tota conuertatur in
aliam; vel vt fubftantia habeat modum exiftendi
fpirituum ; & fimilia? Et ratio eft; Quia hec ope-
ranon {untres alique fupernacurales” produéie,
fed confiftunt inquodam fupernaturali modos.
cuius caufa non potclt cffe aliqua virtus creata :
actiones enim quibus illa opera fiunt,né tendunt
ad communicandam certam formam , ficut actio
qualitatis create : fed folim modum quemdam
in rebus conflimunt , qui omaem conditio-
REM pature create excedit. Vode non potcft

: concipi




4 Qu.13. De Potentia AnimaChriffi. Att.2. Dub.1.2.

concipi aliqua vis creata, que ad hazc cffifienda
inclinet.
; Dices; Saltem relpe@u gratiz, & aliquorim
% habicoum fupetnaturalium, poterit dari vis pro-
dutiua creata,
Nulla vis Refpondeos Satis certum cit;de fa&o in Chri-
ffeatspos i humanitate talem-vim non effe : nam Cencils
":f;f;‘.” Tridentinum (¢ff 6. caps7. foli Deahoc tribuit,
‘2;,.,,1,-1‘ cum ait, Canfuwin efficenten noftra inflificationis effe
Dewmy qui gratuito abluit & fanétsficar nos figndans ¢
yugens [pirity proguifiionis (anéto. Quod intellige, de
caufa efficientes quee vi inevinfecds % effeGui pro-
portionata ; operatur. Idem docet. . Thomas
quait.112. art, 1. ad 1. & 2. Et Theologi palim
in 4.dift.1. Et Andreas Vega lib.7. in Tridenti-
num cap.4. 10.11. 12 13. Sed nequealis vis vi-
detur poflibilis, ‘Quia neque eft ipfa gratia ; cim
hzc non fic produétiva {ui fimilis, ficut calor ca-
loris , & lumen Juminis : habitus enimi tantim
funtprodudtiui actuum per a&tionem immanen-~
ten, nee habent a&ionem tranfeuntem - in aliud
fubiectum. Neque eft alia vis perfe&ior qua hoc
poffic: nam fumma participatio diuinz perfectio-
nisycft gratia, & donailli conrexa.
Dices ; Chriftus homo ¢t caufa gratiz, vt pri-
“mum principium per f¢ gratim ; & vt exemplar
omnis noftrz inftitie : ergo vtcauld principalis
habens infc vim proportionatam.
#arjs mo-  Refpondeo ; Ad produ@ionem gratiz, & do-
dis comcitr~ norum {piritbalivm in nobis , Chriftum concur-
it Chris wore [ humanicate vari] dis. Primo, In ge-
e ad pra- Yere [ud humanitate varijs modis, »In ge
duiironers nerecanfz finalis; nam ipfe eft finis noftre jufti-
Grazie. - ficationis, vidocet Concil. Trident. fefl’6. cap.
Frime. g, cimait, Fmem noftre iuffificationis effe glovian
Dei'cy Chrifti. Sed hac ratione non eft caufa effi-
Secundd,  ciens, fed finis fecundarius. Secundd, Per modum
caufe exemplaris, quateniis habetin fe excellen-
tiffima grariz dona; ad quorum imitationem,
nobis quoque gratia confertur : quia Deus per
gratiam, quam nobis confert, intendit nos Chri-
ftoalimilare, inxtaillud ad Rom. 8. v. 29+ Quos
prafeuis , & predeflinanit conformes fiers imaginis Fi-
L fii. Evhic modus caufie, poteft vel ad efficien-
tem,vel ad formalem caufam deduci. Tertio, Pex
modum merentis; veinfid oftendetur : & fic eft
cauly principalis 1nhocgencre, imé & prima in
illo ‘ordine caufarum ;tum, quia eius meritum
non pendet abalio merente, & omnia aliorum
homintim merita’ pendent 3 merito ipfius : tum,
quia meritam ip[ius tantim valet, quantim om-
: niadona gratie qua mobis conferuntur, & multd
Buarss, amplitts. Quared , Poteft intelligi concurrere per
modum applicantis; ficut voluntas applicat vim
motivam & executivamad opus : de'quomodo
Buint, ftatim dicemus. Quinto, Potelt concipi concur-
tere per modum caufe phyfice direété influentis,
Erficnegamusipfius humanitaté poffe effe cau-
fam principalem gratiz.
Dico Secundd, Hoec virtus miraculorum nihil
Ds”ijx_ e a.!l.t\ld 13 Chrifto, quim porteftas divina hypo-
bumanica” (ATICE vnita navure humana, cique tamquam in-
trinfeca quadam facultas affiftens ad omnia ope-
- ramiraculofa fini Incarnationis confenranes. £
communis Doctorum,; maximé fi {oquamur de
virtute principali feu proportionati.
Probatur; Quia cam aulla pofficdari vis crea-
ta, que {it caula proportionata efficiendis mira-
culis 3 necefle eft coafugere ad vircutem Dejin-

Teriio,

creatam yafliftentem & humanitati infidentom;
Quod confirmatur, & fimul explicatur : Nam fi-
cut Deus, ctim rei dat naturam, eife applicar, &
quodam modo vnit , vt poflit operari opera na-
turalia s & cum dat gratiam, afliltit perauxilium
fupernaturale, vt homo pofiit operari opera me-
ritofia : ita vhiendo fe hypeftaticé humanitati |
Chrifti, ei{e applicuit, & continenter aftitit, ve
poflit operari omnia opera miraculofa omnem
naturz potéftatem {(uperantia, que quidem ad fi-
nem Incarnationis fint oportuna, or .

Vbi Notandum eft , Sicut vis motiua naturalis i:f’ﬁ*"‘
im homine, ita {ubeft voluntati quo ad vium & q,,,:‘f;:
exceutionem, vt voluntas poflit cam ad opus ap= muds fuh,
plicare quoties lubet 3 aded vt hoc ipfo,, quo vo- @4,
luntas vult , illa visoperctur’: 1tain Chrifto, po.
tentia diuina fic fe applicat , & accommodat vo.
luntati humane, vt quodammodo ei, quo ad vfii
fit fubiedta ( ficut quodammoda {ubelt voluntati
noftrz quo ad concurfum generalem)aded vt vo-
lunzas Chrifti poffit illam applicare ad opera fu-
pernardralia, pevinde ac £ eflet facultas quadam
naturalis.

Quod Confirmatur Matth, vit. v. 18, Daraeft
wmibi omanis poteftas in ceelo & in terva, Vbi non tanti ‘
fignificatur omnipotentiam divinam cffe iph hy-
poftatice vnitam ; fed eflc iza vnitam, vtpofletea
vti, & cam applicare ad omne opus in ceelo vel in
terra patrandum , ad hominum falutem 5 & Ca-
leftium confummationem, Ad Philip. 2.y, 1o,

Dedit il nomen quod eft {uper ammne nomien, vt in nomi-

#el & 5 v, omne genu fletatur : ére.id eft, veleius.
poteftati omnia fint. perfeéte fubieda. Apocalip.

5. Vo 12.Digais eft AZOUS actipere viviatenmy dininita-
temy (& fortitudinem,

Idem poteft confirmari ex Patribus, quidocét
Chriftum feciffe miractla ex poteftate, * Vide
Chryfoftomum hom. 26. in Matth. Et Auguit.
li.z2. deciuitate ¢.9. & 10, Nec quifquam potelt Heafi-
hoc negare,, qui fatetur illum hominem, omnif”fﬁ:‘:ﬂ‘
momento, inpotcltate fue voluntatis habuifle ;1.
operari miracula, Hoc enim non poteft intelligi,
nifi ponamus vfum potentiz divine fuifle in po-
teftate voluntatis humana, Et ratio-efl; Quia hoc
debitum erat 1lli humanitadi : tum, quia poten-
tia dinina ilh nature erat fubflantialiter vhita; ac
proinde applicatio illius potentig 8 vfus debebat
efle’in pozeftate voluntatis humane , faltem ad
operailla, que fini Incarpationis congruebant 3
id eft , qua erant oportuna ad inftaurationem
ompium, quaz in Celo & que in terra funt:tum,
quiaillanatura conftituta erat Capt rotius vni-
uerli; ac proinde debebat habere poteftatem in=
fluendi in omnes creaturas ; vedictum eltq:8.

——

DVBIVM IL

Sucmods natura humanaad Miraculofit
: cooperata ?
Elpondco & Dico Primé , Humana natura
cooperata eﬁ ad _miracula, per quum ali- i
{ cfeétine applicantis & determinantis vim ef- cosperats

ficiendi ad opus, ‘ﬂ"f”:,';
sc?ju;tur Ex di&is; Namin poteftate volun: ::;J:F‘:‘ﬂ'

tatis humanz erat applicare, & quodammodo o'

determinare divinam vireutem ad opus; e quod gy vin

hacvoluntas , effet volunsas djuing Perfone, & dininim
Capitis




Quzxft.13. De Potentia AnimaClriffi. Art 2. Dub.2.3v 85

Capitis omnium: quidquid enim Perfona diuina

vult, etiam per voluntaté humanam; ftatim debet

fieri per potenti accommodati eiufd€ Perfonz

Quod confirmatur ex modo, quo Chriftus mira-

cula fecit;feilicet imperando. Matt, 8, v.2 6. Impe-

vauit ventis & marty ¢ facta eft cranguillitas magna. In

quem locii vide Hieron.Item ibidé v. 2. & Lucg

§.v.12, Domine,fi vis, potes me mandare, At ille ait:

Volo mundare. In quem locum vide Chryfoftomt.

Luc.7.v.15. Adolefiens, tibidico firge. Toan: ri.ve

43. Lazareveni forez. Ex quibusmodis loquendi

patet eum potuifle applicare & yti poteftate diui-

nd,quatenus erat homo, perinde ac ficreata & in=

herens fuiffer. Vade Cyrillus ®pift.ad Monachos

JEgyptit Apparuit,inquit,Chriflus celefii poreflate &
auctoritate wftrnctus 3 & ideb fic loguitar.

Nulli autem Sanétor id: concefliim, ita ytim=

Pl rr_)cdiatc\: & ex auctoritate, quotics Iub;rcrzdilfjrnﬁ

wmivaenln vircuté vti poffet; (ed pleramque oratio, faleé in-

nonfuerite terior debebat interuenite, Vide Auguftil2z2, de

auoriia- Ciuit, ¢,9.& 10, Quod fi aliquando ex poteftate

tore per= it funt facere miracula , credibile cft femper an-

P  ecefsifle fingularem infpirationem vt facerent: &
ita non proprié ex auétoritate faciebant. Chriftus
autem ita hac poteftate vtebatur, acfi naturalis
humanz natnre fuiffer.

Vis dining  Aducrte tamen, Voluntatem humand, non fic

ersrex,  applicuille divinam virtutem ad opus, quqﬁ ali-
figpefirio- quem in illam influxum habuerit ; ctim nec in na-
#edsier-  riralem potentia aliquid influat: neque quod na-
penstaa! turali necefsitate illa tunc determinara fuerit ; -
; «cut fit in nobistquia potentia diuina non eft natu-
= raliter fubiecta humanz voluntati, {icut potentiz
animg voluntati fubijeiuntur: fed quia necelsitate
fuppofitionis determinata fuit ad opus, humana
voluntate volente. Quafuppofitio erat duplex,
vnio videlicet hypoftatica, & ordinatio diuina
circa Chriftum , vt erat/Caput vniuerfy. Ex vtro-
que enim proucnicbdt , vt humand voluatate abe
{oluté aliquid volente, neceffe cffer divinam po-
tentiam applicari ad opus.

Dico Secundd, Humana natura in Chrifto,prgs
It eoapes fertim !'J.tim}c g:ftiomim externarum, etia coape-
rataeffpr Iata fuit ad miracula per mod infirumenti Per-
infirumé- {onz Verbifeu diuinitatis, Ira D:Tho. hoc loco
inm Verbi, & multi Patres, qui humanitatem vocant inffri.
mientii Diginitatis. Dico, Frefertin rarowe exterfarii
aitiopum, quia quando nihil externum interuenit,
fed fold voluntate perficitur miraculum, né folee
humanitas 3 Patribus dici inftrumentum ;- quam-

uis D. Thomas hoc nen refugiat.
Inflrump.  Probatur fimul ‘& explicatur: Quiaid rede
tum quid, vocatur inftrumentum, quod ex fe vim nulld ha-
bet , .nifi quod deferat & quodimode formaliter
applicet vim principalis agentis. Sicutempliftrd
defert & cxplicat vim medjcamentipenicillusar-
tem pictoris, feu artificiofum eius motum ¢ atqui

hioe modo humanitas, eiufque aftioncs,pra{fcrtim 3

externa,deferunt & applicant vim diuind intimé
ipfis infidentem & vnitam: crgo operatur tamqui
inftrmentim divinicatis. Minor Probatur; Quia
cim Dominus fanabat coatau, virtus diuina in-
fidens' manui, applicabatur corpori alterius ad {a-
nandum : quando fanabat imperio, vox ¢ius, qua
crat vox Verbi diuini; applicabat divinam virtuté
ad opus: & ita hec erdr inflruméra, per qug iplum
Verbit opetabatur: nam per he, cius divina vir-
tus quodammodo deferebatur & applicabatur,

Dies; Virtus diuina cft vbique: ergo non po- Buo paiie
terat deferri & applicari. Refpondeo, Non (i-ati”"'ij,f'l"
vbique,fed in omni re fubftatialiter vaitasnec dex I:j:fq, e
terminata ad opus tzle: fedfold in-Chrifto, ciuf: mansrare
Gue facris actionibus. Sicut fi diuina Virtusitaafl Christides
H[’tcrct alicui cruci, vt quécumque illa Crox co:yﬁ;:;f““f‘
tingeret 5 ille mox diuind virtute intrinfectis Ja= 4 =
tente fanaretursrecte diceretur ca deterri & appli-
cari per Crucem; & crux eflet inflrumentum con-
ferendz fanitatis. Ita multo magis Caro Chrifti,
cui {ubftantialiter eft voita diuinitas, eritinftru-
mentum fanitatis, deferens & applicans virtutem
divinam. Adde,Si virtus diuina non effet vhique;
tamen hzc applicatio eft eius conditionis, vt eam
reipsd deferret & applicaret. Vinde quod non fiat
localis delatio, non ¢ft ¢x conditione ationis in=
fhrumenti ; fed ex immenfitate diving fubflantie,

Hie tamen aduerte; Quando dicimus nattiram
humanam eéffe inftrumentii divinitatis ; tunc Per-
fona Verbi confiderata vt fubfiftic in natura di-
uina , habet {e vt operans ; ‘virtus diuina, vrid,
quo operatur; natura autemhumana, vtimtru=
mentum Verbi, mediante quo, ipfius virtus ap-
plicatur. Quando autem dicimus naturam hu-
manam effe caulam effectiué applicantem ; tunc
Chriftus vt fubfiftens in naturd humani, confide-
ratur vt operans, feu applicans pervoluntatem
humanam; virtus autem dinina, feu virtus Ver-
bi, confideratur vt id,quo operatur, Etfienimin
Chrifto fit vnica perfona, tamen hac virtute eft
duplex propter duas naturas: & itavtriquera-
tione potelt ci attribui operatio, tamquam/prin~
cipio, quod operatur.

DVRBIVM IIL

Vire humanite Chrifli prater hos spodos ope-
randi, habuerit aliquem immediatum inflyxii
fupernaturalem, in opus miraculofum?

Vidd Recentiores affirmant; & idcire® vo-
lunt humanitatem vocari wiffrumentin ding- Dominicus
nitatis. Sed vari¢ explicant, Plerique enim ex illis g““’ Vit
. a = - " = « HIBARIL A=
putant humanitati, eiufque aétionibus, tunc im- semeffodtia
primi motum quemdam fupernaturalem, & quaf 2 infiusre
artificiofum 5 quem’ vocant vfwm inflraments , & inmiracue
v anfirumentariam 5 & vi huius motionis ipfam d‘:"f";ﬂ”""
agere, Sicut penicillo imprimitur motus artifi- g, 4menst
ciofus 3 pictore’, quo penicillus pingit. ItaDo-
minicus Soto , & multi Thomilte addutt quis
bufdam teftimonijs D. Thomz,
Sed Hoc ab alijs reyjcitur; Non enim explicantRejeiturs
quid {it hic motus,aut quam vim habear. Exem-
plum etid illud de penicilloy & alijs inftrumentis
artis, parum ad rem facit. Omnia enim inftrua
mentaartis, {olum efficiunt immediaté motum
localé, per eum aliquid addendo, vel detrahendo,
vel collifione fonum excitando. Penicillus enim
defert & imprimit colores, motusa Pictore: Scra
ra fecat ligna detractis minuris rggnentis. Cithara
{onitum excitat collifione neruorum cum aére.
Ad hzc autem nulli opus eft eleuatione fupra
naturalem’ modum operandi, {ed tantummodo
motione locali; nam feipla mouere nequeunt:
qué motioneinillis recepra, func jam cau?" prin=
cipales habentes vim proportionatam effeéini.
Deinde, finginon poteft, qua fit inillamotio
jmprcllu VOC, aut el corporez ; que vim habeat
Hh pi‘udu:




86

producendi grasiam, aut ponendi vnumeorpus
in duobus locis, & fimilia. Si enim nulla datur
ualitas, aut vispermanens creata que id pra-
ﬁam pofsit, multé mintis motio tranfiens id po-
teft s prefertim cim motio nihil ficaliud quam
terminus ipfe vt eft in fieri. Itaque cft vel fubftan-
tia, vel quantitas, vel qualitas; nam fuppono non
effe motum localem.

1o Vnde alij dicunt nihil imprimi humang nature,
Al woliit autigfis actionibus, vt funt inftrumenta; {cd Deti
ﬁ’!‘:’;"“‘ concurrere fingulari modo ¢l porentia obedientiali
habore pep ipforum : omne enim ens habere potentiam obe-
modam  dicntialem a&iuam, ad efficiend@ quidquid Deus
Potentis  per cam fieri voluerit: ficut habet potentid pafsi-
;i'i‘;’:::’ uam ad recipiendum quidquid non implicat con-
tradiftionem: & hanc potentiam obedientialen vo-
cant virtutem mirasloram 5 eique accommodant

aliqua teftimonia Patrum & Scripturarum,
Rejeitar * Hec fententia eft probabilis : tamen valde du-
fex ratio-  bitoanfit vera, Primo , Quia Dotores antiqui

"‘i“"' . contrarium tenent , & cenfent hune modum effe

1, Audiori. . Eehil R s Rickard -

2ate Ant;. impelsibilem. Ita Bonauentura, Richardus, Ga-

guorum  brielin 3.d.13. & Duran, d.14. & optime Scotus

LD, in 4.d.1.vbi etiam Duran, Bonau. & alij.Idem te-
4

nent Alexan. Alenf. 3. piq.13.mem. 3. & Guilicl-
mus Alifiod. in 3. p.fumme tra&. 1. ¢.4. Idem
tenét omnes Nominales,& feré omnes Thomifle.
Secundd, Quia hzcfententia prefupponit rem
2. Nopde- omnem, per {uam nudam entitaté, habere poten-
::‘.’ j}f;’;' tiam obedientialem actiuvam ad efficiendt quid-
sinlis ;‘.“_' uis. Hoc autemrnon videtur verit: Tum, quia non
ua, - eft inre quauis potentia obedientialis pafliuaad
recipiendum quiduis ; vtipli fatentur; non enim
poteft fonus dealbari, aut calefieri; 8c: ergo mul-
to minus elt porentia actiua ad efficiendum quid-
uis, que¢ maiorem rcquiritperfc&ionem, cim in-
timé in effectum influat ac penctret: Tum , quia
debet efle aliqua proportio inter potentid aitiud
& cffe€tum , vt pofsic elevari ad illius produéio-
nem ; ficut inter intelleGum creatum & vifionem
Dei:hincenim fit, ve intelleétus pofsit elenari ad
viftonem Dei ; nonautem oculus corporeus, qui
caret hac proportione: at nulla eft proportio vo-
cishumanz ad excitandum mortuum, ad infun-
dendam gratiam, ad Chrifti corpus collocandum
diuerfis locis fub diuerfis fpecicbus panis; &c,
‘Tum,quia potentia obedientialis ; nihil videtur
«ffe aliud, quam vis quadam agendj, fed inchoata
& imperfecta, que nullius virtutis naturalisac-
cefsione pofsit completi: at talis visinchoata non
videtur cffe in omni read quiduis. Vnde vt hac
opinio pofsit fuftineri, concedenda videtur vis
quadam inchoata in multis inftrumétis, que ipfis
diuinitus imprimatur prits naturd qudm Deus
cum ipfis concurrat ad effeétum : quia implicat
inftyumentum cffectiu¢ concurrere ad effeétum, &
tamen nullam vim intrinfecam habere, faltem
inchodtam; omnis enim efficicntia eftab aliqua
vi agendi, faltem imperfecta.
wcaarins Tertid, Degignon _qper;‘xtur‘r_nodo miraculofo
tnlis ope-  1mCnecefsitate, Vel enidenti vtilitate. At hic mo-
randi'mo- dusoperandi eft fummé mirabilis, nullam habens
dsit, necellitatem, aut euidentem vtilitatem: tum, quia
dine illo modo optimé fit opus;tum,quia ille mo-
dus operandi ita et occultus, vt nemo hominum
poflit illum deprehendere; imd nec quifqua An-
gelorum. Nulla enim in inftrumento fit mutatio
wixtd illos, fed eodem modo fe habet ante & poft

g Nowzeff

Quzh. 13. De Potentia Anima Chrifti. Art.2. Dub.s.

operationem. Qur c;go vtilitas tanti miraculj 2

Quarto,Luxti hanc fententid, quando Chriftus i
per vocé operabatur y debebat tota aétio fieri e;;f;:“‘i»'
vltimam fyllabam,imo per terminum vltime {I;(l_ v P:’”ﬁfj'
labe;quod videtur fictitium: fic enim fola vitima vl
fyllaba fuifler inftrumentum. Idem argumentam ffiaban,
locum habet in noftris Sacramentis.

Quintd, Aliguido tres vel quatuor tales caufe 5. 94
inftrumentales concurrunt ad eundem effetum; #hires g,
v.g. humanitas Chrifti, Sacerdos, materia & for- Cak( iy
ma Sacramentiz ergo non habebunt propriumine yy,mt
fluxi, Patet Confequentia; Quia vel habent cun_inﬂP
dem; & ficcetere {unt fuperfluz preeter vnam:
vel habent diuerfes quafi partiales ; & fic ¢d mi-
nor deberet efle influxus ﬁ%gu[orum »quo plures
tales caufe concurrunt ; vt patet dum multi tra-
hunt vnam nanim.

Sextd, Ipfa humanitas Chrifli vtebatur voce, &, .
tadtu, & iplis Sacramentis:ergo fi influxum dabat mania
realem & immediati in opus, poterat ipfa eleuare ft‘:‘{t(f"
inftrumentum, & vti potentid obedientializ quod ?k:d”;:::"dd
tamen foli Deo proprium effe dicunt;ficut & pre- guidise,
bere concurfum naturalem , qui per nullam cay-
fam creatam poffit fuppleri.

Sed cotra obijcitur Primd,Ex Scripturis.Luc, 11
6.v. 19. Virtus de illo exibat, & {anabat ompes Etc,8, 1 Obicis
V. 46. Ego noyi vivtuten de me exyffe. Loan.1. v.16, £ SHEh
De plenitsdine eins omnes accepimus. Refpondeo,
Concedo in humanitate Chrifti fuife virturem St |
fanandi: fed hac erat virtus increata, illi fublftan-
tialiter vnita , qua exibat per energiam & opera-
tionem. Ad illud Ioan. 1. Etiam Patriarche &
Prophet de plenitudine eiws acceperunt ; quia gra«
tiam ex ejus meritis acceperunt ; qua merita yim
habebant ex eius plenitudine.

Obijcitur Secundo, Ex Concilijs: Concilium 12
Ephcfinum:can. 11. dicit Carnem Chrifis effe yisifi~ ».0biecis
cairicent. &in VI, Synodo at. 11, dicitur Verbum ** Gendil,
per carnen effeciffe operay que evant diuinitatis tndiia,
Refpondeo; Concilium Ephcfinum né loquitur
dc Potentid obedientiali aétiua , que noneltres
certa; fed de co quod fide notuny cft. Dicit enim
anathema ijs,qui negant Chrifti carnem effe viut=
ficatricem; & aperte infinuat vim illam vafican,
efle vimVerbi hypoftatice vniti carnizvt patet ¢x
toto canone, Huc pertinet illud Ioan. 6. v. 63
Spiritus eft qui vinificat, cavo non prodeft quidgua. Vhi
infinvatur totam vim feu potentiam viuificandi
conuenire carni, ratione diuinitatis 3 nullam au-
tem partem iftins potentiz ipfi inefe fecunda fe.
Alter locus ex V1. Synodo non habet difficulta-
tem; caro'enim erat inftrumentum quo latens di-
uinitas applicabatur.’ Vnde miraculum crat fig-
num occulte diuinitatis. Sicut curatio vulneris,
cft fignum latentis virtutis in Cataplafmate.

Obijcitur Tertio, Ex Patribus. Primo,Dionyl. 13
Areopagita epift. 4. fub finem, Aétiones miracu-3. On‘drﬁ;'
lofas Chrifti voeat Seavdpixag; quali dicat, Dei-vi- "‘;;f:;;],:
ras, vel Dei-viriles:quia Verbum per humanitaté,
tamquam per inftrumentum, illas cfficicbat.

Refpondeo Primo, Fatemur humanitatem efle
inftrumentum Verbi, fed modo fupra n.8. expli-
cato.Secund6, N6 folli miraculofa Chrifli opera- gaplist
tio, fed omnis etiam alia, quam per humanitatem onr Chiii
obibat , vocatur Seardgers 2 Dionyfio, quia crat 24
operatio Dei ¢ hominisy vtexponit Damaf. i‘lb-s_- Seaurd e
c.19. Quod fiided diceretur Seadgixi, quiadi- oo
uinitas miraculosé cooperatur; etiam Sanctorum

operatio-

Ty
HXu,

Soluijnr,




i

- -Quzht. 13 Dé Potentia Anivia Chrifli Art.2. Dub.3,A3.4. 87

ngerationes miraculofe ; effent Sexndprical :: quod
o

lkorret:A mente Dionyfijs Addic Damalcenus

ctiam alid canfam:)cur aétiones Chriftt vocentur
Beavdpiaai j nenpe quiaactiones natdrg human\;
in Chrifto, fiunt cum communirationé a&ionis
diuiie; & contrd. Namoperatio humanitatis: fio-
bat ex voluntatedining, & habebat, vim: falutife-
ram-d divinitate: fimilicer operationes divinitatis
quibus facichat miracula,” fiecbant mitifterio cor-
porisita tamen vt aftio verin{quematurg cffet i~
flinéta; hec in vnam«confunderetury ve Dimafeét
nus notat. Illi autem volunt a&iones divinigdtis
& humanitatis coalefeere in voam aétionem fim-
plicem:j:que ‘termincrur ad opus miraculofums
auod et contra Dionyfium' & Damafeenum.

" Deinde obijeiunt, Cyrilli lib.g:inoan. c.ra,
vbi dicity Now Verbo (olo femper, fed-etiam tatky mors
ttios excitabat's vt aﬁsmz’e:rer corpus quodule: [uitm vinis
fleare-poffes; il wicl) 1 ;
Explica- Refpodeoy*Cyrillus ibi folim vult dicere quod
i fide tenemus, Carnem Chrifti propter vnionem

cum Verbo, effe vinificam, id elt, pofie dare vitam
zternam anime & corpori-immortalitatem. Vide

coz4, 825 vbi id apqrtifsimnm erit. Plané aus
temalienum cft Cywillum explicate de obedicn-

tiali potentid y quz etiam fit in Sanis , -imd in

quauis crcatux_'a', inxtd ipﬂ}s. :

Hismiani- Preterek obijciunt quofldd Patres, qui Huma-
ras dicitur pitaterm Chrifti:vocant Iz}?rzafnepxgm;-ﬁxguvgmmm
;”'i:;':”:‘:' diuirlim!is.Kefpondeo,dici Inftrumenti; quia Ver=
“7% bum’ veitar naturd humand; ad aliquid-previum
actioni diuinitatis; fcilicet ad applicandam diving
virtutem illi infidenté: quod ided facir, vt oiten-

dat {c effe Deum verum pariter & verum homiz

nem ; vt apert¢ docent Patres. Vide Athanafium

ferm. 4.cotra Arianos, vbi fust hanc caufam pro-
fequitury - & claré docet actionem' humanitatis

nullam vim immediat¢ in miraculam habuiffe,

G); rillua,

{ed folam diuinitatem. Idem docet Damafcenus

lib. 3. De fide cap.15. ;

14 Obijcitur Quarto, Ex D. Thoma, qui fgpé c{a-.

4, Obiesfio cet humanitatem Chrilti fuiffeinftrimentd divi=
#xD.The. pitatis per modum efficientiz. Refpondeo, D.
Thomam poffe intelligi modo fuprd diéto. Nam
Afioin.  1.p.q.45. a.5. aperté docet a&ionem inftrumenti
-i‘;":"fﬂ_'i clle previam actioni principalis agentis, & d_i[’rin—
é‘ﬁ.“;}::‘f €tam abilla; quod illi negant; vnde etiam faten-
13 abadio. turferecedered D, Thoma. Adde, D, Thomam
néPrinci- infrd docere Paffionen., Mortem, € Refuireltionem,
f’r.‘:"“ “2®- operari [alutem noftram per modum efficientia;
: quod certé non potelt intelligi de efficientia rcalj
& phyfica; nifi velimus cum quibufidam Thomi-
Atis dicere, pofle rem prateritam, qua nunc non
cft, affumi vt inftrumentum phyficum. Nec {atif~
facit, quod quidam ait, D Thomam, per. Pafio-
neity ¢ Moreem , intelligere humanitaté paflam &
mortuam , qua fcoper manetg: quiaD. Themas
aperté contrarium infinuat, agens de‘morte; ciim
ait = Morrenz, etiamfi prigatio fit , tamenratione digi-
vy Matatis y hano vin habere.

3.Obiectio,  Obijcivur Quintd , Igais infernirealiter agit
b aitisae in Demones, produccado per potentiam obe-

e er- dientialem aliquid in'illos : ergo &e.

- Refpandéo Primo 5 Credibile eft igné inferni
Ouvmeds haljgl'c'natul'.l {ud vim inchoatam , ratione cuius
igaiscar. polsit divinitus elevari ad efficiendum aliquid in’
#orsur . Afpiritibus , vnde caufetur dolor : nam nacuraliter
BRI acit inapimas corpori vaitas: quare dubitandum

néividletur, quin pofit divinitus agere in fepara-ritws. viie
tas.:Mel certé , Deus imprimitilli vim aliqug iu-a?i‘; Lrs.
choatam; quz vlterits eleuari potedt. Vcl:rertié;_‘;“_:j;‘:' :
ignis nonagit, nifl ratione virtutis divin@inipfo
exiltentis ; quee {c exerit ad prefentiam igais; vel
heciplo, quo aliquis ad cum eft damnatus. Cergé
D. Thomas 1.p. q.64. 2.4. & plerique Doétorcs
abrogant igni aGtionem propriazm.
ObijciturSextd , Altera fententia magisper- ¢

tinct ad dig#katé humanitatis Chrilti, & Sacras e, oticdio.
mentorum i ¢fgo , cumnon vidéatur implicdre Duid fa-
contradié&ionem, clenenda, : <ibs ad di-

- Rdpondeo Prim®y Plerique Doétores cenfent fff;:,:z
implicare contradictionem. Secundd, Non femper saiss
1d ¢ft poneridum 4- quod ad maiorem dignitatem :
quouis modo pertinet y {cd quod naturis rerfi, 8¢ Refpon(is.
do&rinz Patrum, magis clt confentancum, Obj"‘*mx'
quam caufam,  etiam-cenfemus Angelos non ba-

buiffe gratid:& glorii ex Chrifti merito. Testio,
Totailla ratiocaufandi, quam ponitalterafen-
tentia,nihil reale conftituit in inftrumento: vnde

{olum moralem quandam dignitatem . illi cfert.

At nos ; hott minorem tribuimus, dum ponimus
voluntaté Chrifh caufam effecting 5 & ex auBloritase
applicanten divinam virguté : carnem autem;, cau-

{am inftrumentalem, quz vim diuinam {ubftatia-

liter vnitam,applicet formaliter, Vnde etiam pa- Bawmanin
tet, humanitatem, non dici propric caufam mo- "’“," £
ralem dumtaxat ; nam caufa moralis nullam in fe fgz}%ﬂ::f. :
vim habet, necagit ex auétorirate: fed prece, vel ralis mira-
pacto aliquo, ex alterius arbitrio, pendente, eulornm,

ARFICVLVS 1iL -
Utrum Anima Chrifti babueris
Qmnipotentiam re(petu pro-

_pry corpores €

R Efpondetur;Per proprii vircutem non habuit
omnipotentiam ianroprium corpus; fed vt

i
; : ! 2.2
inftrumenturtt Verbi, feu per virtutem diuinam

1pfi vnitam,

Notandum eft Primo, Anim3 ful virtute crea- is anims
ti naturaligvel fiificrnatorali; non potuiffe corpus  proprid
fuum poriere in duohus locis; vel fimul penetra- ©*7##
tiu¢ cum alio corpore ; nec mutare figiram, aut
preprij corporis naturalem conflitutiongm ; quia
nec Beati hac poflunt virtute creath, :

Notandum Secundd , Ipfam potuifle mouere

corpus {ufl, eo modo, quo Beati poterunt moue-
Tecorpora grauia, '\-’ngc poterat ambulare fuper
aquas; quia non erat imbecillior Beatis. Verum
autemn porucrit vifud intrinfeca reddere fe inuifi«
bilem; aut impedire ne vlia relzederetur, nec do-
Jores fentiret; dubid ¢lt. Puto tamen non potuiffe
fenfum dotoris impedire viintrinfecd ; na corpus
erat pafsibile, Certum tamen cft, ipfam , hec &
alia poruilfe_circa corpusfuum virtutc Diuiniga-
tis; cuius yfuserat inipfius poreftate.

S RRTICVIVS TV,

Virwm Amma Chrifti babneris
Ommnipotentiam refpectn exes
ewtionis [ua voluntatys §

R}Efpondetur ; Primé , Quidquid woluit 18

tamquam per {& adimplendum, porui} pro-
Hb j prid vir=




= =
Ratis du
bitandi,

Caier,
megar,

Abfsluta
Chrifts
volunias
Jemper
Suic effic

8%,

1
Yoitcons
HLNHNS,

38 Qual.14. Dedef dibur Corporis aChriflo alfumptis. Att.v:2.3,

prid virtute vel naturali vel fupernaturali. £reuns
do, Quidquid voluity tamquam diuina virtute
adimplendum ; potuit vt inftrumentum Verbi
fiue potuit per candesn virtutem fibi vnitam, &
pcnj:- applicatam. Ratio ¢ft,Quia non decet ipfius
Sapientiam, vt aliquid velit, qued non pofsit,
Scd eft
DVBIVM.

An volunsate afolutd, Anims Clgiffi alignid
velnerit vt amplencum per alsos, quod ta-
men non (it :xewn*i mandatum?

R Atio dubitandi cft; Qfa Marci 7, v, 24. di-
citur quod ngreffus domi o nemivie volust fvire;
& tamen non potuit latere. Ex quo loco probat
Agatho Papain cpift,.ad VI. Synodiiin Chrifto
fuille humanam voluntatem ; quia quod voluity
non implebatur ; clim tamé divina voluntas fem-
Er impleatur, Et confirmatur;Quia C hriftus vo-

bat homines conuertiy faluari, non peccare &c:
quod tamen in multis né fichat. Ob has rationes
Caietanus admittit Animam Chrifti aliquid ab-
foluta voluntate volufle peralios implendum,
quod tamen non eft eficGum.

Sed longe verius cft contrarium. Quod proba-
tur Primo, Nam voluntas humana Chrift: , erat
voluntas Perfonz diuinz : ergo omnino decebat
vt femper fieret , quod abfoluté veller. Abfurdi
enim ¢lt, vt id quod Deus abfoluté vult, non fiat.
Secundo, Chriftus euidenter videbat, an cfet fu~
turum : ergo fi certd videbat opus non futurom,
valde imprudenter illud nb[‘oluté_;roluiﬁ"ct ; imo

QVAEST

jmpofsibileerat abfoluté velle,nifi rdpe&tu quo-
rumdem médiorum adhibendorim. Qued cnim
certo {citur non futurum, cenfetur tamquam ime
pofsibile.: Vinde etiam n¢mo prudens addac con
natur: ‘Tertio , §i Chriftus aliud velletabfoluré
vt home, aliud vt Deus; effet in ipfo contrarictas
voluntatum, 'multd magis quam it 'in. nobis,
Quartd, Voluntas abfolutaimpleturin omnibus
Beatisynihil enim abfoluté volunt quod nen fiag
vt communiter Doétores: alioqui poffent contri-
ftari, Ergo multdé magis in Chufto.  Quintd,
Chyifti Anima nihil poterat abfoluré velle; nift
quod ci aliquo modo erat pobsibile ; vel virtute
proprié vel diuind : ergo id femper fichar,

Ad Argumentum in contrarium ; dicendfi offy
Chriftum nonvoluifle omnino abfoluté latere,

fbosfi
i

ad raisg.

id eft, per omnem potentiam, quam adhibiere po- pom ik
terat 3 fed abfolute quodd mode;id elty fecundtim tandi

omnem potentid quam induftria humana poterat
adhibere. Hisenim omnibus adhibitis, qua hu-
mana induftria prefare poterat ad latendum, non
potuir occultars. Colligitur auté inde in Chrifto
fusfle voluntatem humanam: quia tribuitur ci

uod aliquid voluerit aliqué voluntate;adhibens
fi,o omnem potentiam propriam illius voluntatis,
& non potuerit. Quod de voluntatediuini nulle
modo potcft dici : quia quidquid hac vult adhi
bendo omnem “potentiam {ibi propriam, id fit,
Ad Confirmationem : C hriftus non volebat abs
foluta, voluntate , vt homines conuerterentur,
non peccarent : &c. fed conditionatd, & per mo-
dum operantis.

10 XIV.

De defectibus Corporis a Chrifto alfumptis.
In Q narsor Ar:f';ulas dinifa.

ARTICVLVS L
Virum Filius Dei in natura
bwmana aJump[erit defe-

- Gus Corporisi?
Efpondetur: Conueniens fuit vt Filius
Dej aflumeret defcétus Corporis. Primd,
Propter finem Incarnationis; venit cnim
in hundum ut pro nobis fatisfacerer : fa-

tisfadtio autem fit per opera peenalia, Ergo Cor-
pus ipfins debebat effe capax peenarum.  Ruorfus;

_ Satisfadtio proaltero, requirit vt peenas peccato

alterius debitas , inte fufcipias s atqui defeGus
corporis, vt fames, fitis, fatigatio, mors, funt
Emnz cati originalis 1 ergo Chriftus debebat

os detetus in fefufcipere, Secundo,sAd often-
dendum fe effc verum hominem. Tertis, Ad
prebendum exemplum Patientiz. VideD.Tho-
mam. {

Notandum eftin Refponfione ad primum, vbi
dicitur, Satisfativnem non effe efficacen, nifi ex charie
sate procedar : id intelligendum efse fecundiim le-
gem ordinariam ; vt paset ex fuprd dicis.

ARTICVLYVS IL
Vivum Chyifius offsmpferit necef-
firatem [ubracend bis dffet?ilvm?

Efpondetur; Chriftus non coacionis necef-

1

fitate his defeétibus fubiacuit; atque aded Nerefiras
nec abfolutd neecfiitate: fed tantiim cd necefsita- raticne

tc, quz prouenit ratione materie feu corpori
Ratio cft; Quia Chriftus voluntarié hos defcttus
afsumpfic : ficnim voluifict, facilé poruifset eos
impedire virtute fui diuind, qué proarbitrio vte-
batur, Cotpus tamen Chrifti tale erat, vtipfum
perfe & folitari¢ conficeratum , necefsarid his
defectibus fubiaceret, quinullis nature viribus
poterant impediri.®

ARTICVLVS 11l
Virwm Chrifias contrazerit
hos dcfec?m ?

. 3]
Efpondetur ; Non contraxit; fed voluntarié

5 materidy

i,
R hos defeus corporis fufcepit. Ratio eft;quia Husdfi

darm

buiufmodi defeéts non ctrahuntur nifi ex pec- 7l G,

cato, AdRom. §. v, 12. Fer vasm hominem. ih= golunta

23Giuie PeccALum in MuNANI 5 & per pecatum MmoTS,
Aducrte;

) fwﬁﬁ'-




Qu.15. Di defectibuis Anima i Chyiflo affaviptis. Art:1 Dub;

Aduerte ; Hos defeGus ctiam futiiros fuiffe in
ftatu nude daturz; nam fequuntur naturalem
corporis compofitionem, Non tamen dicerentur
tunc contrahi; quia non ¢x aliquid causa acceflo~
rid & extrinfeca traherentur : {icut modo dicun-
tur contrahi, quiaex peceato confequuntur,

Petesy An Beata Virgo dicenda {it contraxiffe
hos defectus 2 Refpondeo; contraxifle : Quia etfi
non fint fecuti ex peecato quod habuit #fecuri ta-
men funt ex peccato, quod habuiffet, nifi prae-
uenta fuiffer : peccauit enim & ipfa in Adamo.
Vnde & neceffarid peccatum originale incurrif-
fet, nifi preuenta fuiffet. !

ARTICVLYVS 1V,
Firum Chriflus omnes defeitus
corporales bominum affu-
wiere debuerit ?

Dripara
COMErAXEE,

i 'R Efpondetur ; Chriftus non affumpfit omnes
4 defectus feu infirmitates humanasy fed cos
4 rantiim qui fequebantur naturam,” & ex peccato

QVAEST

_comthuni totius naturse; nec tamen perfetioni
feientiw, vel gratie repugnabant.

Vnde Primé, Non aflumpfic ignorantiam, nec x,, afume «
procliujtatem ad malum, vel difhicultarem ad bo- 46z /gno-
num. Nam etfi hzc fequantur peccat originale; rantsam.
tamé impediunt opus Redemptionis, & dedecent
Chriftum, & repugnant perfeétioni, (cientiz, &
gratie. e ek

Secundo, Non affumpfit vllum morbum3; ve
febrim, apoplexiam, lepram, paralifin &c. quiahi ac prers
morbi non {fequuntur immediaté ex peccato orir bes.

ginaliyaut ex conditione natyre-nude; fed cx par=
ticularibus caufis , fcilicet ex pravi humorit tem-
perie, vel exaliqui imprudentia aut ignorantia
inregimine corporis, Vnde fequitur Chriftum
nature reliGum, fuiffe moriturum fine vllo mor--
bo, naturali extin&ione caloris natiui, & c&fum-
ptione humidi primogenij.

Tettio , Similiter nec affumpfit coecitaté, fir- Nee caor.
ditaterh, aut vllam deformitatem. Nam hzc ex ratem g,
parricularibus caufis fequuntur: né autem imme- -
diace ex naturd nudé,vel peccato originali, Adde;

Hec minim¢ decuifse Chriftum ; nec quidquam
conferre potuifsc ad noftram redemptionem,

b O XN

De defe@ibus Animz a Chrifto aflTum ptis.

In Decem Articlos ditifa.

ARTICVLVS I
Virum in Chrifto fuerit Peccatis ?

1 i o Fosh : . :
Nullum in R Efpondetur ; Nullum in Chrifto fuifse

BT Peccatum, nec paryum, nec magnum.
peccatmn Eft certum & fide tenendum.
Probatur Primé, Ex varifs Scriptura
locis Toan, 8. v, 46. Qtis ex vobis arguet me de pecc-
#0? Loan.14.v. 30, Venit Princeps mundi huivs, & in
me non rabet quidquam. 2.ad Cor, 5.v.21. Enm, qui
9701 WOUiE peccatam, fecit pro nobis peccarum;id eft,ho-
ftiam peceati : quomodo Ofez 4. Sacerdotesdi-
CUntur mandscare peceata populi, id eft hoftias pro
peccatis oblaras. Ifaix §3. Quf peccarit nonfecit, nec
snsentus eft dolus in ore ejus, Ad Hebr, 4. Tentarus per
omnia pro fimilitudine abfq; peccato, Et ¢, 7, Talis cnim
decebat vi nobis effer Pontifer (andius, innocens, impol-
lutns, fegregatis & pecatoribus. 1. Petri 2. v. 22. Qui
pectattm wom fecit 5 nec ingentus eft dolus in vre eins,
Idem patet ex Concilijs, & omnibus Patribus,

: Probatur Secundd Ratione : Primd, Chriftus
3::5':‘? afsumpfic noftros defedus ob tres caufas. Prima,
fumpfis . VEpro Eeccans fatisfacerct, Secunda, Vt veritaté
#oiiro; de. DAture humanz demonftraret, Tertia, Vepra-
fe#w. — beret perfe@tli exemplum omnis virtutis, Atqui

Peccatum ad nihil horum praftandt iuuabat, Esd

potits impedicbat fatisfa@ionem pro nobis, &

exemplum virtutis. Dices; Debebat dare exem:

Plum penitentie,ficut Dauid: ergo &c. Refpon-

¢ deo; Dedifse perfeifsimum exemplum peeni-

tentixz, dolendo non de fuis, fed de alienis pec-
€atis; & pro illis (atisfaciendo.

Secundd, Chriftus verdit vt omnino tolleret
Peccatdl; ergo non oportebat vt illud admitceret,
Vnddad Hebr. 7. v. 2.6, Tatis enim decebas v nobis
eliet Ponsifex, fanctm,innocens, impollutus, (egregatus &

Peccata
ﬁ!;‘fm’;.r.

peccatorsbus 5 € excelfior celis factus: quinon habet nea
ceflitarem quotidie(quemadmodum Sacerdotes) pritls pro
Jfuss delutis hoftias offerre, deinde pro popule.  Hoc enim
fecit femel, e offerendo. Lex enim bomines conflitnit
Sacerdotes infirmitatem habentes : (evmo auteny iurifiy-
sands qui poft (Gracé xura, {Uprd) legem eft, Filinm
in areynum pexfectum,

Tertio , Chriftus venit ve darer nobis legé, & Offindis
oftenderet vid perfectionis. Vade Toan, 8. Oufs ex vir perfo-
vobis arguet wme de peccato 7 fi veritatem dico vobis 5 Ciir $Fiomis,
non ereditismibi @ Pror{us autem indecens fuilser,
fi vel contra fuam legem, vel perfe@tionem vitz,
ahiquid admififset. ;

Quartd, Quiad principio fuit perfeQus grars, F#i* 4%

& vifione beatificd : ergo omnino impecd@bilis. ?:;L: s
Ex his patet,Chriftum non tantum non pecaile, .

fed juxta legem ordinariam ne poruiffe quidem

peccare, Sed eft

DVBIVM.

An nullo modo fieri porueris vt Chriffusin
naturd affumptd peccares?

Vrandusin 3.d.12. g, 2. exiftimat humani-

tem Verbo vnitam potuiffe per abfolutam
Dei potentiam permitti peceare 5 & hoc peccat,
per communicationé idiomatum potuiffe tribui
Deozita ve Deus diceretur peecare, ficuti dicitur
pati,mori,refurgere, Eandem (ententiam infinuar
Scotuseddem dift.q. 1.vbi docet ratione beatitu-
dinis Chriftum non potuifle peccare ; non tamen
ratione folius vnionis, Quamquam Scotus recté
pofset intelligi, vt nimiri loquatur de nudi vnio=
ne,1ta vt illius ratione, nulli auxilium proueniat
humanitati. Gabriclautem eidem dift. admitriy Gabriel
Fuidcm natuxam afsumptam peccare potuifsc , :
ed hoc peceatum Deo non tribuendum,

Hh ij Sed

2
Daranduiy

Scotam,




o0 Quazft. 15, De defeitibus Anima aChrifto affwmnptis, Arin

Fuit ip.  Sed Refpondendum cft; Humanitatem g hrifti
Peceabilise’ ratione vnionis ita efle confirmatam in bono, vt
omnino impoflibile effet ipfam peccare. Eft certa
& communis Do&torum. D. Thoma hocloco,
& in 3. dift, 12 . vbiiden docet Magifter, Bona-

uentura, Richardus, Paludanus, & alij.
Probatur Primd , Ex Scripturis fuprd num, t.

Ex Seria  allatis, que intelligende funt fecundiim perfe-

pinris,

Deus ¢ft odio & damnatione dignus. Dens fe.
“ipfum negat, &c,

Tertio, SiDeus peccarct per naturam affum-
ptam, non foldm per cominunicationem idioma-
tum tribueretur ipfi peccatum, fed etiam in ipfam

“diuinam voluntatem culpa redundaret ; quod cft
hareticom. Quod probatur; Quia quando plires
naturz conueniunt fubftansialiter in ynum fu

Po_ﬁtum = ofﬁ_cium & 11}191)_115{'1_1}::1‘&1;11:3. voluntatis Reing:
illius fuppofiti eft, continere in officio & hione- ret ke,

PP 2 SIS, AL OGO ceon b
flate ompes appetitus, & vires inferiores illins #umm

ctiflimum fenfum : 1d eft , quod non foliim non
habuerit actu aliquod peccatum; fed ctiam quod
non potuerit haberc."@idquid enim de Deo di-

ipfam digie

citut, xar'sfoyav ¢xponendum eft; vt multis lo-
cis docet Dionyl, lib, De dininis nominibus c. r.
& de myflica Theelog, c. 1. &c. -
Probatur Sccundd, Ex Patribus. Dionyfius
Iib:De Ecclefiaftica Hierarchia cap. 3. parte 3,

s

Ex Patri.

{uppofiti ;. adeo vt contra honeftatem faciat, fi
hoc negligat ;“aut permittat inferiores apperitus
in malum ferri , quando portefl impedire. Atqui
per vnionem hypoftaticam humanitas fit propria
natura Verbi; & inillo fuppofito fuprema vo-

bus o A i : 3 e e 1 :
Dionyfims , Sl ipfis foc:emtm, Inquic, afprams , oportet ios Iu_n_tas cltdipina, quz potelt regere inferiorem,
affrdue tn fanctam eigs vieam , quian; in carne egit , - fcilicet humanam, cam@ue intra limites virzuzis
zueriy & amitatione ipfius (acra mipeccabilivatis, al continerg; ergo ad officium dinine, Voluntatis
. Deiformens & ivreprehenfibilem habituin vecurrere, pertinebat lroc facere; ita vifi omitteret, culpa
Tronanss  Trenzus lib. 3. c. 5. dicit Chriftum non potuiffe illi imputaretur, 4
mentiri, quia erat veritas: crgo fimiliter quiabo-  Maior probatur Primd, Exemplo hominis, in
Ambrof,  nitas, non poterat peccare. Ambrofius ib. De quoeft natura fenfitina & rationalis, & ideirco
Dominicz Incarnationis Sacramento cap. 7. do-  tenetur per voluntatem rationalem regere appe-
cet o efle timendum ne anima Chnfh peccarct; titum inferiorem, reliquafque vires inferiores, ©
per vnionem enim eum Verbo, fadtameflcim- Secundd, Quia ex vndvel multis naturis & fup-
Asguff, peccabilem, & peceatanoftra fultuliffe, D, Augu- pofito, fit fimpliciter & abfoluté vaum ens; in
flinus lib. De correptione & gratid: Ipfu fufee- quo,id quod operatur ,«ft fuppofitums id quo
prio talis erar’, venakura hominis 4 Deo fuftepra, nal-"" operatur, ¢ft natura, civfdue poténtia. Ergo cura
Lusie motum mala voluntatis admitrerer. Etlib. 1.con- & obligatio bené regendi omnes vires , peitiner
wraduasepilt. Pelagianorum cap: 8, Non ob alind: “ad fuppofitum quod potcit, & ad eas vires per
faitus eft mediator , mifi qm‘aj{b.’m ex howminibus non po~ quas id poteft : ergo fi exorbitent vires inferiores
suit effe peceator; ‘Tdem colligitur exlib, De pra- 2 recto, imputatur fuppofito , & illi potentiz per
Hilariss,  deft-San&orumee, 1. Hilariaslib. 1. De Trinit. quam poteft Tertio,, Recius ordo poftulat vein
pauld poftprincipitim, multahabet in hancfen-  vnd perfonatit voum fopremum principiom, cu-
tentiam, quibus oftendit peccatum Chrifto om-  ius fit regere vires inferiores illius pcrf:o:.lct‘;_sl_iq—
Anfelmw, W00 Tepugnare. Anfelmus lib. . Cur Dens homo, qui effer magna confufio in vni perfond. Quarts,
cap. 9. 1o. & 16. aperté docet fuille impeccabi=  Suppofitum divinum fupplet vicem fuppofitihu-
Graci lem propter viionem. Idemdogent Patres Gree- — mani. Atqui fuppofitum humanum ad hoetene-
Fagress i, Origenes apertifline lib. 2: wepeapy@y cap.6.  batur, quantum poterat per omnes vires illius
Athanafius lib, De Incarnat, Vierbi; poft medi. fuppofits  ergo etiam fiio modo fisppofitum di-
Cyrillus Tib, De fide ad Theodofium non pro-  vinum , & voluntas divina, ad hoc obligarur,
cula principio , & dialogo 6. de Ttinitate. Da- Dico, fio made,Quia non obligaturad hot aliqud
mafcenus lib. 3. De fidecap.19. Hi omnes docent lege ; Sicut perfona humana ; que lege naturali
caufam, cur humanitas Chrifti né poflet peccare,  tenetur : fed natura fua ad hog oft Voluntasdiui-
fuiflegnionem hypoftaticam. 'Vade patet ctiamifi na determinatasficut ad dicendum verum, & om-
nonRbuillet v;iﬁ}oncm beatificam, tamen impec-  ne id, quod ratio veritatis poftulat. Poteft tamen
cabild futuram fuiffe, dici Verbum obligari , quatenus eft {uppofitum
Probatur Tertid , Ratione; Quiafi humani- humanum, & ratione humanz naturz.
tas Chrifti vnita Verbo, poffet peccare, Deus Quarto denique , Deus non potelt operari e,
poilet peccare : atqui hoceft falfum : ergo. Di- qua iplum dedecent ; ita vt nullam rationem ha-
¢es; Peccatum omnino repuguat Deo, & ided  beant honeftiy negad vilum bonum finem fieri
non porclt ei vllo modo tribui. Contra; Siin-  poffint: arqui peccare inpropria natard affampti,
selligas repugnare Deo, id oft, divinz nature 5 Sic eft tale : ergo &c.
ttiam mori repugnar Deos & tamen redé dicitur - Sed contré. Obijcitut Primd , Permiffio talis
Bews moti 5 crucifigi. Siautem , ipfihypoftafiper peceati poterat effe bonas ficut in alips hominibus 5,7, "1
fommunicationem idiomatum ; peuitur princi-  permittere peceatum , elt bonum : Confert enim gjieeioss
piuti. Cur enimercpugnat hypoftafi, finature in ad oftenfionem  libertatis, ad commendationem_
illa hypoftafi exiftents conucnit 2 prefertim ciim  gratiz pofted erigentis; & ad majorem laudem
- adtiones tribuantur fuppofito , tamquam prineipio  bonorum operum: prafertim fi is gui potuit 174
ques s navure., v prinapio quo. Vnde Durandus  gredi, nomeft tranforeffus. Ecclef31.v.10.
concedit Deum potle peccare per communicatio-  Refpondeo; Permiffio peceati in alijs homini- pexpiffs
o quiders BEB idiomatum , ficuti poteft mori. bus eft bona, ob multas caufas ; non tamen inna- g«r:':}#
per cowmn _-Sed hoc nullo modo poffe admitti, Probatur turhaffumpté: quia voluptasnature aflumptz, s L
micationem Primo , Quia eft contra modum loquendi Con-  eft voluntas Deiy&-ita voluntas Dei peccaret 55, o in
¢diomatum oiliorgm & Patrum. qubd péccard redunddret in voluntatem increa- £gumprd i
DRIR Seaindd uia fa hi rnz blaf i {c fiui = veoftenfumelt, maturd, '
poreff pec- : il Q\E quuntur‘ nc magna& al- tam, & in perlonam dlumam_.' \tq_ enlumelt.
casum,  phemix; Deus peccat. Deus feipfum odio haber, Ex permiffione autem peccatiin alijs volurari-
: bus, nihil
o
~
L]
-




Quiek. 15, Dedefectibis AnimadChiflo affimptis. bie. 1. o1

bus, nihil fequitur quod minis déccat Deum:ha-
bet enim fe ad illos non vt fuppofitum, fed ve re-
ctor & caufa voiuerfalis, cuius eft permittere res
agifuis motibus.

Obijcitur Secundo ; Si Angelus affameret na-
turam humanam, & per illam peccarets tale pec-
catum non redundaret in Angelicam volintaté:
ergo neque hic m divinam, i

8idngelus . Refpondep ; Conceflo. antecedente nego con-
inaf#m-  (equentiam : nonenim eft par ratio.; Nanvo-
P‘;’:’:}f};: Iuatas Angelica non'poflet moderari fio arbitra-
'::, pecearo tu humanam, ficut potelvoluntas dinina:: Nam
voluntas humana non regitur efficaciterd cansi
externd,nifi 3 voluntate divind.Si tamen ille An-
f:ﬂf;;fﬁf gelus non faceret quantum poflce ad fuam volua-
impuiare=  Tatem humanam & peccato cuﬂ_odmndam » malé
1ty faceret, & Angelica voluntatiimputarctur. -

Obijcitur Tertid , Verbum poterat: affumere

§ .. naturam humanam nudam, eamue folis natura
‘i*:’ﬁf:ﬁ * yiribus permiteere : atqui tunc poterat efle'in ilia
‘:#tf]g 1nes- Datura aliqua inconfideratio, que eft fer¢ totara-
fideratio, dix peccatorum : ergo etiany inconfiderata Vo=

luntas & operatip,” Confirmatur ; potuiffer effe
crror feu falfitas in intelletu < ergo etiam prauit
tasin voluntate.

Refpondeo; Etfi Detis potuiflet aflumere na-
turam humana fine vllis donis fupernaturalibus,
non tamen fineilla’ prouidentia & cuftodia, que
neceffaria erarad illam infallibiliter ab omni pec-
cato praferuandam: Hwme ‘enith prouidentia &
cultodia neceffarié debita eft illi nature ratione
vnionis ; vel potius, hoc Deus debet infinitg fug
puritati & fanétitati ; ob rationes didas. ;

Ad confirmationem dici poflet jerrorem non

“uerrors. effe tantum malum; quantum peccatum; cilin non
auertat & Deo, quando non eft voluntarius, Vez
rius tamen- eft non potuifle vilo modo errorem
aliquem effe inintelleGn nature affumpte : uia
erroreft talisimperfedtio, quam quilibet prudéns
vitare debet in proprio intelledtu , quantum:po-
teft : neque ¢t vila honefta ratio ob quam pofit
admirri,

Obijcitur Quartd. , Deus potuifler. aflumere

50 ?f‘_"‘ naturam ex Adamo per feminalem propagatio-
vit affume. €M 3 ac proinde contrahere peccatum originale,
rapatwras Atem poruiller affumere naturam alicoiushomi-
feecato an. nisin peccato originali, vel mortali exiftentis:

Jed@am,  ac proinde illud peccarum retinere. Quo cafu di-
£eretur PCCCQEOI.

' Refpondeo Negando fequelam; fi enim naty-
Fam ex Adamo naturaliter propagatam affumpfilz
{et, prius natorh illam fan&iﬁcaﬁét,qnim infeGa
fuifict. Nam' anima prits naturd vaitur Verbo,
quam corpari; vt fipri q.6. a/3. At non contra
hit peccatum originale, niff ex contagione cor=
poris ; quia non anté contrahit peccatumy quim
exiftat_integer homo, & Adw Filius : ergonon
potuifler vilo modo peccatumillud contrahere.
Confirmatur;Quia pritis vnitur Verbum toti hu-
> manitati, quam ipfa poflic fu[cipc\rc peccatum; ve

5:.(;;:{;.:” pater-cx diétis (upra quatt.7,Qudd fiaffum philee

?mm”’: ¢am naturam, que 1am erat in peccato originali;

o .ﬁ'elmortal:; acceffariohoc iplo illud peccatium

nat#ra
quant i

furamseo - deleuiffer. Ratioeft, Primd, Quiaper gratiam
“ifedlam  wnionis, illa narura fuiffet famme dile&a - atqui
afumeres

* omnino impoffibile eft, vt cum fumma dile&io-
ne confiltat fummum odium, vel faltem abfolita
mimicitia, Secls eft degratid creata, qua sion

facfommé dile@um : vnde neque omnino ne-
ceffaric delet peccatum. Potentius enim cft pec-
catil ex natura fua vt reddat exofum, quam om-
nedoniim ' creatum cx pracifa nature conditio-
ne, v reddat diletum, Vertim gratia Voionis po-
tentior eft ad dile@ionem,qudm omne peceatum
ad odium. Deinde ; quia natura per ynionem ac-
cipit fummam cxccﬂcmiam s imo detficatur, &
conlequenter quidquid in ipfa eft : atqui haec ex-
celleitia repugnat peccato. Denique ; peccatum
talecft, venullo modo honefté amari pollie, aut
prudenter 3 quopiam [ qui illud poreft i fe aucr-
tere ) permitti. Ergd fieri nequit vt permittatir
in naturi humana.

Hine Sequitut’, neque vitiornm habitus, qui
tamen'in inftificatis poffint iemanere, alfimi po- Nee &abi-
tuifle; quia nibil haberit, cur aliquis prudenter in it
fe illos: poffit permittere , quando facilé poreft ,w-,,,ﬁ.},:
abolere. Quare fi Deus naturam humanam alicui
Peceato, vel habitui vitiofo fiibiectam affampfi(-
fét (quad fané contradictionem nox implicar )
neccf?a'rié inipla afSumptione penitils purgata
& fan&ificata tuiffer. Viade Tercullianus lib. de
carne Chrifti ait : Etff carnem peccatricem affumpfit,
faciendo tamen tllam caiem fram ; fecit non pecea-
tricem, :

Dereatwpeccati, Virdim affumi potuerit, di- Powit
bitatur 3 Doétoribus recentioribus, Sed non eft ;{:‘z;”:a
improbabile pottifle’ afumi, Nam hic rearus ni- ;
hil aliud fuillet , “quim obligatio fatisfaciendi
PIo peccato in natura ante sfflumptionem admif=
fo: vtfi Verbum affumpfiffet naruram, que ante
extiterat in Petro, in coque peccaucrat; deleta
quidem fuifferin affumptione culpa omnis, rea-
tus tamen potuiffet retineri’ Nam hac obligatio
intrinfecé nihilindecens haber, etm fit ad actum
virtutss : ficut patet ex obligatione fatisfaciendi,
quam noftra causd fufcepit. Etfi enim Verbum
non poffit contrahere reatum per actiopem, qua
ipfi vt fuppofiro wribuatur; poflet tamen pera-
ttionem nature affumptz, quam ipfa habuit in
fua perfona ante affumptionem. Aduerte tamen
hunereatum, qmntuflcumquc effec, pofle vnico
adtu fatisfaétorio rolli ; quia infinitam vim fatif

-faciendi habet.

Obijeitur Quintd , Natura ynita Deo pergra- &

tiam habitualem , potelt peccare : Nam hoe iplo

U0 peccar, gratia perit, & vnio diffoluitur. Ergo
Emili_tcr, {i povamus vnionem hypoftaticam eo
ipfo momento diffolui, non erit impofiibile na-
turam affumptam peccare.

Refpondea; Politd ill hypothef, Nego Con- Cur potilis
fequentiam :* Quia vnio hypoftatica conftituiz # "}f;:ﬂ
iplam perfonam, cui tribuitur omnis operatio g”:i,:,-”,:_’
illius gratiz , & quzncce/Jarid tamquain (uppo- Lituali,qus
fitum influit in opus.  Vnde necefle eft, eo ipfo cum wnio-
momentd,quo adtio peccati elicitur, ipfam vnio- :’;fijf’”ﬂ“‘
nem adhuc exiflere; qnia a&io elicinon poteft " *
nifi 3 fuppofito: ergo fieri nequit, vt eoiplo in-
ftanti, vnio fic dificluta. Sechis ft in gratia habi-
tuali's quia hze non conflituit perfonam operan-~
tem, nccinfluit in opus peccati. Vade primum
momentim quo peccatum exiftit, ot primum
momcntum, quo gratia non exiltit, fuppolito
perfeucrante eodem,

'Hh iiij ARTI-




§ =35k . - =
92 Qu.1s. Dedefellibns Anima
-
ARTICVLVS 11
Virum in Chrifto fuerit Fomes
peccati
R Efpondetur Negatiud, Notandum eft; Fo-
-mirem nihil aliud effe nifi inordinatam inclina-
tlonent, non tantiom: appetitdls fenfitini (vt quidam
volunt ) fed omuiuim vivium anime 5 que de libertate
pkrrizz’pfm 5 vt intellectits, voluntaris » imaginative, ¢
appetitiis (enfiriti ad motus prater vel contra legem va-
tionis 5 que inordinata inclinatie prowemic immediare
ex privatione iuftivie originalis 5 miediate verd ex pec-
cato : vt patet ex Concil, Trid. fefl.5. Viade, fu-
pri vires anime nihil addit, nifi hanc 1mperfe-
&ionem; fcilicet, poffe potentia propingua prauenive
vatieniens o & moners contra vel precer eius dictamen,
Que imperfefiio, quatenus prouenit ex ipfa nu-
da natura, non conftituit fomitem, fed eft natu-
ralis conditio ; ve oftenfum eftin 1. 2, tra&. de.
Peccato originali, Verum habet rationem fomi-
tis quatenus ex privatione iuftitiz originalis,qua
hanc imperfectionem quodammodo. fuftulerat,
elt reftituta. Simili enim modo aliz quoque im-
perfectiones naturales, v Mortalitas cr I [ gnorantia,
fada funt pene peccati originalis.
‘20on fwir ~ His pofitis ; Refpondco; in Chrifto neque fo-
in Chrifie._mitem ; neque vllos motus fomitis fuiffe. Eft fi-
de tenendum,

Probatur Primd, Ex Scripturis citatis articu=
lo fuperiore: ex quibus conftat illum non potuif=
fe peccare, At {i habuiflet fomitem, potuifict pec-
carc decundiim legem ordinaria 3 imo reipsa pec=
caffet, permittendo in fe prauos motus, ltem,

Chriftus eft conceptus ex Siiritu {an&o, & natus
elt ex Virgine: ergo non habuit fomitem.

9

Fomes

quid,

Net Motss  Probatur Secundd, Quia Patres docént in
yprimis Chrifto nullos fuiffe motus inordinatos, quos yo-
primi.

camus Prithd-primos. Ita D. Auguft. de corrept, &
gratia cap.11. vbi docet in Chuifto non fuifle vi-
lam pugnam carnis & Spiritus:& lib,z.de Pecca-
torum meritis & remifs. cap.29. In illo erar fimili-
zudo carnis peccati , non autem caro peceatt, D, Leo
Epift. 11.que eft ad Tulian.Nahil carniis fiie habebat
aduerfusms enfus corporei vigebant fine lege pecoar. 1dé
docet Damafcenus lib. 3. de fide cap. 15. 20. &
23. Etomnes Theolog.in 3.pafsim dift.15.

Probatur Tertié, In Adamo non fuifsent tales
motus,nec fomes peccati; & in beatis non erunts
ergo nec in Chrifto fuerunt. Patet confequentia;
tlim, quia ab initio fuit beatus; tim, quia om-
aem perfedtionem flatfis innocentiz , qua quidé
ad virtutem pertinet, habuit,

Probatur Quartd, Fomes ciufque motus pro-
Weniunt ex peccato, & inclinant ad peccatum; ve
docer Concilium Trident. {el’s. Chriftus autem
non cft conceptus in peceato, nee vilam inclina-
tionem ad peecatum habuit. Vadead Hebr, 7.
V.26, dicitur Segregarus & peccatoribus.

Probatur Quinto, Chriftus venit ad deftruen-
dam legem fomitis & peccati, Vtpaterad Ro-
man. 8. ad Galat.3. &. 4: ergo non debebat af
fumere.

Ratio cft; Quia Chriftus confiderabat omnia,
& preuidebat 3 gnibus eius vires moueri pofsét;
T & habebac fupremam cirea illas poteftatem: crgo

- -} . L
AChrifto affumptis.Art.2. Dub.1.»,
non poterat in illo vilus excitari fotus, qui aug
contra rationalem voluntatem efset, aut rationé
Preucniret,

Dices :Chrifius eft tentatus per ommiapro fimilitym
dine abfque peccato: ad Hebr. 4. v.15: ergo etiam
per motus concupifcentie feu fomitis. -

Refponder D.Thomasinfrd queft. 41. art, 1, Mot iy,

ad 3. Negando Confequent. Quia talis tentatio 2rdinasi
non eft fine peccato, faltem veniali. Sed hoc non Jz‘;fr:": 4
et vniuersé verum : motus enim concu pifcentie, pergars,
{ivoluntas nullo modo confentiat, non funt vili
peccatum ; vedocet exprefsé Concil. Trid.{ufl. 5,
In nobis tamen {zp¢ tales motus non funt abfque
aliquo peccato; quia fepé interuenit aliqua ne-
gligentia voliitatis in cauendis vel repellendis,Si
tamen hofce motus poflemus perfeété cohibere,
vt non infurgerent, femper efient peccata. Vade
cum Chriftus poffit illos perfeété impedire, ab-
foluté vernm eft tales motus in ipfo non potuiffe
efle fine peccato. Etficintellige D. Thomam.
Addo ;nonfolim propter peccatum, fed etiam
ob indecentiam oportuiffe vt: Chriftus nullam
tentationem internam, non follim in appetity,
fed ne in imaginatione quidem admitteret,

DVBIVM I

10

Per quid fublata eft inordinatainclinatio via
rium, ¢ omnis inordinatns motasin Chyi-
fo,11im hac in nuda naiura abfque peccato

Sutura finto

R Efpondeo; Primd, Per habitus virtutum, 1
tum naturales,. tum fupernaturales , quibus Per quid

parsfuperior erat conformis diuinz legi, eiue f::’“’ i

perfeéte fubicta in a&u primo & per habitus yir=""""*

tuti fuperuenientes ?uibus appetitus inferior

plané. conformabatur fuperiori. Sed hi habitus,

etfi perfeifsimi in Chrifto fucrint, non {ufficite

vt nullus motus rationem praueniat, Ided, Sc~

cundd loco addenda eft continua fuperiorisran

tionis vigilantia , per quam omnes tales motus

poterat precauere, Tertio , per facultarem qufan=

dam Anime, quam habebatstum quia Beata, tum

quia Verbo vnita; qud perfeciffimé omnes vires

Anime,quoad vium carum, habebat in poteflate:

fuz volunratis.

DVBIVM 1II.

An penitws fuerit impefiibile, vt Verbum affu-
meres naturam cum fomite peccati ?

R Efpondeo; Omnino fuille impofsibilejtum, s
A quiafomes cft inordinata inclinatio orta ex Agrmssr
peccata, & inclinans ad peccatum ; tum , quia in

illa natura non poterant efle aliqui motus praui:

tales cnim motus in fuppefito, qued illos per vo-
luntatem fuperiorem poteft impedire, non funt

fine peccato.

Dices; Poterat aflumere naturam nudam: ergo Eriamfi
vires eque inordinatas in aftu primo, acinnobis ﬂﬂ“’”’;‘fr'
funt, exceptd culpd. Refpondeo; Negando Cong/”t /2!
fequentiam. Quia in nobis, ob priuationcm iu-
ftitiz originalis, & ob naturalem imperfe&io-
nem, que nullo alio dono compenfatur, funt ve-
luti proxime difpofitz ad motus prauos: atin
Chrifto hiec naturalis imperfe&io visium nfcc:E:-

aris




Qu.1s. De defectibws Animn i Chrifto affimptis. B.3.4.5.6.Dib. o3

fario fuiffet fuppleta-per afiftentiam divini ausi=
Lij, quee illam non permififfec in malum ferri: &
itain a&u primonon fuifler inordinata, |

ARTICVLVS 111
Virum in Chrifto fuevis frno-
. rantia? x

R Efpondetur Negatiué;In Chrifto nulla fuit
Ignorantia. Notandusm eft ; Etf{ humanitas
Chrifti non {ciat emnia que fcit Deus, non tamé
ided eft inilld aliquaignorantia, Nam Ignorantia
proprie eft carentia cognitionis , quam aliquis [ecundim
Juum flarum & conditionem deberet habere . Et hanc
omnem habuit Chriftus,ve fupra q.9.dictum eft.
Nam habuit omnem cognitionem naturalem, ad
quam lumen nature{e poteft extendere. Habuit
etiam cognitionem {upernaturalem omnitwm di-
uinorum myfteriorum, futurorum contingen-
tium , & fecretorum cordis, tamin proprio ge-
nere , quim in Verbo; & quidem ab initio con-
ceptionis. Et hoc communiter fentiunt Patres ;
vt fuprd oftenfum eft,

ARTICYLVS IV,
Virum Anima Chrifti fuerit
Pafibilis 2

3 R Efpondetur Tribus Conclufionibus. Pri-
4 ma: Anima Chrifti fuit paffibilis pafsione

13
Igmoran=
1, quid,

Animas

Chrifti dn- corporali ;id eft, poterat affici voluptate & de-
P‘ff:'f;' 7 lore corporis ; nempe per taGum & guftum.
erat pajfs-

Secunda : Erat etiam paffibilis paflione animae
li. Namin Chrifto eratappetitus fenfitiuus, &
vis imaginatrix, qud triftia vel lzta poffer appte-
hendere,

Tertia: Ifte affe@®iones aliter erant in Chri-
fto , aliter innobis: idque quoad tria. Primo,
Quiain Chrifto non ferebantur ad aliquid illici-
tum. Sectindd, Non prauenichant judicium Ra-
tionis, Tertio ; Non trahebant vmquam volun-
taicm,

#ilis,

ARTICVLEVS .V.
Verwmin Chriflafuerie Dolor en-
[ibilis 2
15 R Efpondetur affirmatiué. Ratioeft ; Quiain

Yoilia iplo erat lefio corporalis, que eft obicétum

:gitgrﬁ,,f. doloris. Item fuit fenfus lefionis, quieft veluti
#iide

applicatio obieéi. Atquihis pofitis neceflarid in
appetitu refultat dolor.

In Refponfionc Ad primum , Notanduny eft;
Etfi Caro Chrifti fecundiim fe paffibilis fue-
tit , & fubieéta neceflitati patiendi; tamen hoc
nullo modo redundabat inipfum Verbum, nifi
per communicationem idiomatti. Verbum enim
manebat in fe omnino impatibilé , imd ipfa quo-
:juc caro y quatenus vnita Verbo, intrinfeca vi
ua quodammodo impatibilis eratsita vt flagella,
ceterzque externe imprefsiones non poflent do-
lorem excitare, nifi Chriftus illum fponte admit-

teret Pt hoc vult Hilarins 1ib. vo. de Trinitate,
vt re@té D. Thomas cxponit. Vide eundon Hi-
Iarium in Plilm 68, in principio, vbificait: yr-
serfarnm igitir pafiongi bumararum [orée perfuniiss,

. fecnndim [ufeeptas infirmitates niflvas laquitiy's ‘&
. doletipfe quidem extra necefStatem timoris pofitus &
dolovisfed bis tmnen e qua fifcepit accommodans, 8¢,

ARTICVLVS VI
Virum in Christo fuerit Tri-
finia?
R Efpondetur Affirmating , fuifle Triftitiam 4
inappetitu fenfitiuo, Ratio eft, Quia trifki- Trifizin
tiz obiectum, eft malur aliquod, fenfiv interiofi apperiss
apprehienfum, vt noxiumi, Atqui Chriltusfic pa- fenfirinos
terat apprehendere quadam mala, tem fus; vt
paflionem & mortem: titm alioruft; ve peccatuin
Tude, afli@ionem difcipulorum &c. Neqque huie
triftitie obftabat gaudium viffonis beatifice ;

quia hoc non finebaturin appetitum inferiorem

exuberare; vt ait Dinus Thomas in Corpore.
Sed eft ;

DVBIVM.
Viram in eins Voluntate fuerit Triflitiad
Effondeo; Omiif6 certum eft, etiamin , 17
voluntate feu appetitu rationali triftitidm 1. prs

fuifle , & non foltim in fenfitive. ER comimtinis ;:::!;;,f:
Dottorum dift, 14. vbi Scotus; Duran. Gabricl: re rationa-
vel dift.16. vbi Gabriel Idem tenct D. Thomas

hic, & infrd quelt.18: art. 6.

Probatur, Matth. 26.v.38. Trifliseff Animathen ., s di
vfque ad mortem. Quod potifsimim intelligendum 7, 55,
eft de triftitid veluntatis;ve patet ex Synodo VI soe, 8,
aft, 4. & 11, Vbiex hifce verbis prébatur in )
Chirifto fuiffe humana voluntatem.Idem-docerit
Patres : Hilarius canone 3 1. in Matth. & Hiero-
nymusin caput 26, Matthei, vbi explicant cau=
fas obquas Chriftus doluitfeilicer damnarionem
Tudz, Petri negationem , {candalom Apoftolo=
ram, & fimilia, Qua ofiines ad voluntatem per-
tinent,imo aperte dicunt illum non effe triftatum
ob mortent; quod intellige principaliter: fuit ta-
men fecundarsa cauffa, Ec ratio eft, Quia in Chri-
fto fuerunt omnes defectus naturales innoxij, fen
inculpati; vt ait Damaftenus . 3. ¢. 20, Atqui
naturalis triftitia; etiam voluntatis, cft defeGtus
quidam non repugnans perfeétioni gratie & fcié-

tig; & mdgjs conferens ad redemptionem noftrd,

quam triftitia partis fenfitiue : ergo non minis
¢lt hec ponenda, quind illa, Deinde; Quia Chri-
ftus per voluntatem ipfam , quatenus natura cft,
horrebat & fugiebat mortem ; vtinfri dicerur,
Atquiex hoc naturaliter fequitur triftitia in ed-
dem voluntate. ;
Sed contrd Obijcitur : Voluntas frucbatur 13
fummo gaudio beatitudinis : atqui cum fummo 1—_@-“,"."’,“"
gaudio non poteft cofiftere triftitia in edem ani~ 54
e parte : érgo &c. gandio paf.
Refpondér Meldliior Canus Iib. 12, de lotis it conjijies
Theolog. cap. 14. Chriftum tempore paffionis ™
miraculo fufpendifle gaudium beatificum , Wt
2 : A g « anié fens
pertecic pofler triftari; Sed hae fententia non ., .
<t probabikis;vnde pafsim albyomnibus reijcitur: folisar,
Primd,




94 Qu.1s. Dedefeltibus AnimaaChrifa affuvsptis, 8 6.D.A.

Primo  Quia eft contra communem fentomtiam
“Theologorum etiam ipfius D, Thoma queft. 46.
art. 8. Secund d,Quia certum eft Chriftum,a prin4
cipio conceptionis, fecundum animam fuife bea-
tum; vtiupri g. 9.a.2. oftenfom eft; At beatitu-
do includit fruitionem. Refponder Canusinclu-
dere fruitionem, fed non gaudium : quare gau-

#ib, 2. “’; dium potuifle abefled beatitudine, Sed hoc non
{:;"27:’: ** re@e dicitury sum , quia fruitio & gaudium in

voluntateidem funt; vt alibi oftenfum eft : tum,
quia_quidquid hac de redic , gaudium, falrem cft
proprietas Guedam beatitudinis, ex ea neceflario
manans ; fine qua, beatitudo eft omnind mutila :
perinde ac i anima rationalis carerct mente. Ter-
1i0, Quia oporteret ve Chriftus rotd feséfvith fud
caruiflet gaudio beatifico. Nam fumme gaudio,
non folum{umma triftitia ; fed etiam: qualibet
» minima repugnat. Chriltus. autem ferc-femper
aliqua triltitia , & quidem. fatis magni ,affectus
erat, Nam {emper hominum peccata, & damnan-
dorum multitude, & fuppliciorum immanitas,
illr ab oculos verfabantur. Ob qua multum cre-
dibile etk fuifle contriftarum.
19 VndeAlij refpondent:aliter; fuille gaudium
in portione fuperiore voluntatis , triftitiam verd
in portione inferiore eiufdem potentiw, Infinuat
D. Thomas infri quaft. 46.'art)7.& 8. & aperté
Caietanus ibidem: & Henricus 3 Gidauo Quod-
libeto 8.q.'7. .

Sed hae Refponfio non {atisfacit:Primo, Quia
portiofuperior & inferior in ynd voluntaze , fo-
Im ratione differre videntur,  Et quamuis forté
cflet aliqua differentia formalis,parum ad rem fa=
ceret 3 nam difficultas: fuperelt , quomodo fieri
potuerir, vt vna eademquepotentia ; plenafuerit
gaudij & mecroris, :

Secundos Etiam in portione {uperiore volun-

tatis triftitiam patiebatur ;. vtreéte Scotus ;. Bo-
naucncura & Gabricl docent. Quod-patet ; Quia
non foltim de malis temporalibus , vel corporis
pallione, que ad rationem inferiorem pertinent;
fed potiffimum de peccatis hominum , delaplu
Iude, negatione Petri , duritis Iudzorum eorii—
que reicétione, triftatus eft; vt docent Patres, Hi-
lavius & Hicronymus {upra, Ambrofiusinc. 22,
Lucx, & Avguftinus ferm. 117. de rempore, Vide
Ianfleaiumiin cap. 137. ConcordizeAtqui hac
ad rationem {uperiorem pertinent,
_ Confirmatur; Quia dolebat de peceatis ; ve
funt offenfio diwina : asqui hoc maximé eft por-
tionis {upetioris, Quando enim ratio dolendi vel
amandi clt portionis {uperioris @terna confide-
rantis, etiam dolor & amor ad rationem {uperio-
ICm pertinent , quamuis ebicttum materiale fie
quid temporfancum: vt patetex dickis 1.2, Q74
Vnde etiam actus contritionjs ad rationem {upe-
riorem pertinet.

Neque obftat 1. Thomas locis citatis, Quia
non negat Chriftum effe paflum triflitiam in ra-
tione fuperiore : fed foliim negat rationem {ape-
riorem paflam effe triftitiam ab obiecte {u oyquod

ft Deus: quod veriflimé negatur,
Triliitia Aduerte tamen,, in ratione fuperiore nullam
fé;;‘ ":f"_“.’ ﬁ_!iﬂnc rriﬁi_ﬁ;.m_, que illi i fucrit inuolunta-
"0}::‘;:,’; ria. Om nis enim l‘H:l trifli®® fuic ob alias ratio-
nes fuperiores volita eadem voluntate ereatisime
ctiami obicctum eius , {pe€tatis omnibus circum-
Ttentijs, vel volitd fuit, vt pallio & mers:vel fal-

Caicet, re=
fellienmr,

Ratio do-
dendialia
¢ff inParie
[xperioni,
sligip lz-
Jfariori,

DyThemas
explicatsur

teém voluntarié permiffum, vt hominum peccaty,
Vandernumguamrita fuit triftatus venos erift4-
mur, quibustriftitia & obicGunyeius ¢t omnins:
inuoluntarium. :
Dicendum ergocft < Tifl gavidinm & rriflitia

E
e}
generatim {int affeétioncs aliquo modo repugni- Verior fo,

tes; tamén nifi verfentar-circa idem obieduln, “:;:}
& {int preprer idem-motiunm 5 non funt pmprié?,, Ch:,‘:':f
contraria. Vnde fimul®cife poifunt; vt patet infuerisGas,
triflitid conceptd ex offenfione Dei, & gaudio deim &
honoredinino. Ixadue clim:Clirifti triftitia, ejpl 7o
que gauditi non verfarentur eircajdemy velale

tem nodrob idény motinnmy nonierant” corttad

ria: gaudebat enim de bonis Deiy <& fuis , & fijos
ruincle@orum juriftabaturantem de malis cong
trarijs ; vt de ‘morte i, de peceatis hominim,
eorumque damnatione,  Nec obftat, quodetiane
decadem morte gaudebat;nameb aliam ratioZ

nem gaudebat , ob aliam triftabatur : wiftabatup
enimdeilld, quatenuserat malum naturz valde
acerbumygaudebat verd, quatenusillaierat furd

ra caufa tantorum bonorum, Hisadde; Eifi gau-=
dium& tnfticia imperfecté fimul effe poflint, ve
experimur ; tamen ob illam repugnantiam; quam
habent in genere; el non verfentur circa idem,

nec ob candem rationem ; non potclt cum fum-

mo gaudio tffe aligua triftitia. Quare divin vir-

tute faftum cft, vtin voluntate Chrifti, fimul

fuerit fummum gaudium cum{fumma erifting, wa

vt alterum non impediret alterum.

ARTICVLVS VIL

Virum in Chrifto. fuerst
Timoré

R Efpondetur;in Chrifto fuiffe Timorem. Vi 21

* patct Marci 140 vi3 3. Capir panere,c twderes Tuit inco
Vbi Grace cft, SauPeidar xal adyucyeryy id Timor,
efty quafi obftupefcere pre magnitudine mali im-
pendentis; & tamquam inops confilij , cxtremé
angi. Qua verba fatis etiam indicant ingentein
timorem. Ratio eft; Quia inipfo crat apprehien-
fio ingentis mali iamimminentis : atqui hacaps
prehenfio naturaliter parit timorem.

Dices Primo, Timor videtur pugnare ctum ¢X- Tre obie-
cellentiflimd Chrifti fortitudine, qua reddit ho- dieas.
minem impanidum. Secundo; Quia D. Avgufti-
nus expofitione fecundig@fal., = 1. dicit Chriftum
non vere timuifle pati , clim fciret fedie tertia
refurreétiurum; fed proprer membra fua, verba il-
laprotulific qua timoris {peciem pre feferrent.
Similia habent D. Hilarius can, 31: in Matth, &
lib.xc. de Trinitate in principio, & D. Hicrony-
mus in caput 26. Matth. Tertié 3 Timor eftde
malo quod vitari potclt, & aliquo modo cftin-
certum, Atquifcicbat omniamala futura;eaque
iam effe ineuitabilia ex divina ordinatione.

Refpondo ; ad Primum, Timor inuoluntarius Sei#asir
& neceflarius repugnat tante fortitudini, non s
autem timor voluntarius; quem facillimé potuif- ::;”-,,,'
fet excutere,, i voluiffer. Hinc patet. Refponfio ;o repupe
ad Secundum, Loquuntur enim Patres de timo- mas farfi:
re inuoluntario few neceilario: non enim timuit 4
mortem viliillo timore, qui inuoluntarius cft; *

& cum imbecillitate coniunétus ¢ naw ipfe cxtra
neceflitatem umoris pofitus-crat, vt aie D. Hila-
Tilg,




Qu.15. Dedefeitibm Anime a Chrifto affumptis. Art.8.9.10, g5

rius. Potuiffet enim fe fine timore, morti offerre,
Scd noftrd causd hiic affeétii aflumere voluit; quia
ad noftram zdificationem & fatisfattionem per-
. tinebat. Ad Tertium, Noneft de ratione. timo-
};}3:’1;:; ris , vt fit incerti mali ; ficut nec de ratione {pei,
Timoris, vtit incerti boni : ve paterin animabus purga-
torij: fatis cft vt malum apprehendatur tamquam
futurum & imminens. Si tamen apprehendacur
certd futurum , non naftetur timoy efficax, qui
molitur cuafionem,fed incfficax per modum vel-
Ieitatis, & fimplicis fugg, feu abhorritionis, Quo-
modo is qui iam eft moriturus,defiderat vitam &
“timet mortem, Eft enim contraétio quedam feu
fuga appetitiis malo. abhorrentis, Hinc etiam
nafcitur quedam triftitia: malum enim certd im-
minens, reputatur quodammodo prafens, Vnde
hic timor eft fundamentum cuivfdam wifticia ;
non enim cft idem quod triftitia. Vade quod D.
Thomas ex Ariftoteleait , Apprehenfionem ma-
Li certd fururi , noninducere timorem ; intellige
de timore efficaci, qui molitut cuafionem.

- ARTICVLVS VIiIiL

Utrigm in Chrifo fuerit Ad-
miratio?

R Efpondetur Affirmatiud. Et Patet Matthzi
a1 8.v.10. Awdiens IEsvs fidem Centurionis; mi-
Admicssio yarys eff. Qua verba proprié intelligi poffunt. R a-
tio eft;Quia eius cognitioni poterat aliquid offer-
1i, quod effet ei magoum & infolens : atqui hoc
¢lt objeGtum admirationis.

Notandum eft; Admirationem proprié videri of-
{e aGum intelleGtus 5quo quis iudicat rem aliqud
fuperare {vam opinionem, vel apprehenfionem;
veleffe infolitam refpectu fuz experientiz. Idem
enim videtur effe, dicere: admiror hancrem. Et
dicere : hec reseft mihi valde infolens; feilicet
refpedtu meg experientiz & [tientiz. Hine nafci-
tur amor inharendi rei per cognitionem,, vel et-
iam vleeritis perferutandis nifi fit incomprehenfi-
bilis : tunc enim nafcitur fuga curiofe fcrutatio-
nis. Signum huius eft, quia poflumus admirari fi-
ne vllo timore aut fugd appetitis : ergo admira-
tionon cft timor, Sed nec poteft alius aGus ap-
petitlis aflignari, qui neceflarid fit in admirante ,

Vade naf.
CALHI .

prazer amorem contemplationis illius rei;qui ta-

men Amor non eft ipfa admiratio; Nam admira-

tio peperit amorem Sapientie ; vt ait Ariftot. in
Metaphyficis. Deinde; hic amor non <t femper
neceflarius; vt cum admiramur perfidiam aut ma-

litiam alicuius hominis. Eft igivur ddmivatio aGus
intelleétls. Nec obllar quod D, Thomas 1.2. q.

41, art. 4. admirationem faciat fpeciem timoris;

quia admiratio interdum accipitor pro {uo effe-

¢tuy qui aliquando eft quidam timor ; nempe fu- i ?
ga {crutandi id, quod eftinferutabile. Mirarus ita- a:ﬂ}’f’{jm
que eft Chriftus fidem Centurionis, quia ctfi ip~ /7 sdmsssa-
{ius cognitioni infuff non effet noua, tamen iplius ‘eac fidem
experienti¢ infolens & noua erat tanta fides,clim #¢7¢#rio-
tantam in 1{raél non effet experrus, Sicut Aftra- "

logus videns Eclipfim , quam antei numquam

eXpertus erat, miratur ; quamuis ratione cam an-

ted nouerit.

ARTEICGVIEVS 1X.
Utrum sn Chrifto fuerit Ira
R Efpondetur affirmatiug, Marsi 3. v.§, Cir- 23

cuinfpiciens evs cum ira. Ratioelt; Quia fuit Irs,
in ipfo appetitus repellend= iniutiz, fibi & Patri
illate. Vinde etiam poterat fanguis & fpiritus c6-
citaricirca cor. Atqui hoc eft ira. Vide D. Tho.

ARTICVLVS X.
Vtrwm Chriftus fimul fuerit Via-
tor € Comprebenfor 2
R Efpondetur affirmatiué. Notandi eft Chri- 24

ftum ab initio conceptionis fuiffe Compre-
henforem,feu vidiffe diuinam eflentiam;vt often-
fum eftfuprd q. 9. a. . & q. ro. Quod autem fi- Viater.
mul fuerit Viator;Pacet Primo, Quia fecundim
corpus non erat beatus,nec etiam fccundiim om-~
nes anjme potentias: {fed adhuc tendebat ad bea~
titudinem, quod eft viatorum. Secundd; Quia &
corpore & animo crat paffibilis, Tertio; Quia fibi
& alijs poterat mereri. Sibi, gloriam corporis; &
nominis exaltationem : alijs, gloriam animi &
corporis, Atqui mereri eft proprium munus via-
LTS,

QVAESTIO XVIL

De confequentibus vnionem quantum adeaqua con-
ueniunt Chrifto fcundium efle & fieri.

In Dgodecim Articalos dinifa.

Gitur hic quaftione de communicatione
1 Idiomatum , qué proprictates Dei, tri-
Commsuni.

catio idjo-
BAtum,

nis, tribuuntur Deo. Cuius commuinica
tionis tota ratio eft, quod vna cademque petfona
vere & proprié fic Deus & homo.

buuntur homini ; & proprietates homi-

ARTICVLVS

Virishac fit vera: Deas eft homo?
€’°s Homoeft Deus?

I. &1L

R Efpondetur; vtraque et vera. Patct ex ome
nibus ijs,quibus fuprd g.2.a. 2. & alibi,pro-
= batum

»

(V)




4

3

96 Qu.16. De cifequentib.onion? fzwund.efle € fieri. A2 Di1.2.3.43

* batum eft cundem efle Deum & hominem.#Cim

enim Chriftus {ic verus Deus; & verus homoset-
iamoportet, vt Deus {it verushomo,& homo fit
verus Deus.

Ratio priotis efty Quia perfona Filij Dei, eft
{uppofitum feu hypoftafis humanz naturze, Ergo
perlona Filiy Dei vere & propri¢ dicitur homo.
(Nam dequolibet fuppofico nature, propri¢ pre-
dicatur nomen fignificans illam naturam in con-
creto s vt homo, de Petro & Paulo, ) Ergo Deus
veré & propri¢ dicitur homo. Patet hecfecunda
confequentia ; Quia nomen Dews propri¢ portelt
{upponere pro quauis perfoné dinind.

Ratio pofterioris eft; Quia homo potelt {iip-
ponere pro quﬁuig bypu&aﬁ naturz 1111[i1;{1x; er-
£o pr(ipm'fgn':i Filiy Deis ergo ficut Filius Dei
propric dicicur Deus ; ita hic homo , propric di-
citur Deus.

DVBIVM I
Viriem Deus, 1n hac propqﬁtt’am :'Deus eft
homo, fumatur definiic properfond Ferbi,

an indelerminate pro quinis perfond di-

nind ? _

R Efpondeo,Si [peétes vim & propriam figni-

ficationem , accipitur indeterminate ; Nam
effet vera etiamii Pater vel Spiritus fanctus effer
homo, $itames commuanem vium fpectemus, fic
accipitur determinaté pro Verds - ve docet hic
D. Tho, Nam Chriftiani {olét intelligere Vertumm.

Dices; haec, Dens non eft homo , eft falfa. Et ta-
siien: vera,li Degs, acciperetur indeterminaté;quia
Pater non eft homo. Refpondeo; Deus, in propo-
fitione negatiuf, accipitur pro omnibus perfonis;
nam {ignificat rem individuam, dequa negatio
abfolute tolliv attriburum.

DVBIVM IL

Fiviim homo dicatur vninoci de Deo & de
Panlo?

Miffis fententijs , qua verbis potitis quit
re diferepant. Refpondeo, dici vninoce.
~Ratio eft; quiafecundiim candé rationem €hri-
ﬂusdicimrlomo, qua Paulus: eiufdem enim ra-
tionis & fpeciei eft natura humana in nobis, & in
Chlrifto; vt fides docer, Neque verum eft , quod
homo fignificet etiam {ubfiltentiam:quia tantlim
fignificat paturam humanam cum aptitudige ad
fubliftendum , idque indeterminacé fiue hic fiue
ild fubfiftentia,

Dices ; Homo dicitur de Paulo per fe, & for-
maliter confiderato, non item de Deo: Deus enim
¥i Deas non includic effe hominem : €rgo non
vninoce. Refpondeo; Inde tantiim fequi modum
attributionis diver{um efle, & non vnilocum:ip-
{fum tamen accributum cft vinilocum, & yvniuoce
pradicatur; quia fecundum eandem rationem
predicatur, licet ifla eadem ratio diucifo modo
conueniat: ficut album dicitiur - vninoce de hoc

albo, & de Petro,
DVBIVM IIL
Firiim haclocutio fit propria: Deus eft
homo?
[y 3 Iii}c;;jr?_w; Life propriam: & patet ex ratio-
AN neallats, Lo Confirmatur; Quia {1impro-

pri¢ Deus efict homo, potitis dicendus effet non
homo, quam homo, Et beata Virgo propri¢ non
eflet Deipara : quod eft contra Concilia & Patres
citatos q.z. a.2. dub.vnico.

Aduerte tamen, Durandum in 3. dift, 4. q. 2.
admiteere quidem hanc effe veram & propriam
locution®m; non tamen effe tam propriam, quam
hec:Panlus eft homo. De quo non exiftimo mag-
nopere congendendum ; modo fateamur nullam Preprism
eflc improprictatem in hac; Dexs eff homo: Nam ad "%
proprictatem orationis {ufficit, vt {eruatd proprid
fignificatione terminoirum , fecundiim viitatum
loquendi modum , attribugum veré conueniat
{ubieéto : quod fit in propofito.

Dices ; Deus proprié ¢t humanatus: ergo non
dicitur propri¢ homo's nam cadem natura non
potcft propri¢ de eodem diei denominatiné &
fubftantiahter.Refpondeo Negando Confequen-
tiam : dicitur enim humanatss, non ab humanita-
te nudd; fed ab vnione feu affumptione humani-
tatis , quafi humanitate indutus, Dicitur autem
homo immediaté ab humanitate : vnde non eft
omnigo idem abftraéum. Addo; Effc {ingulare
in ho€ myfterio, vtidem pofiit dici denomina-
tiué & {ubftantialiter: quiaﬁypoﬁaﬁs diuina alic.
nam naturam {ibi fubftantialiter aftrinxic.

DVBIVM. 1IV.

Fivim hac propofisio | Deus'eft homo) it in
s materia contingenti, anwecelfariad

Onauentura, Scotus, Durandus & Gabrielin
3- d. 7. dicunt cffe contingentem. D, Tho.
autem a, 2. * dicit effe in materia neceffaria & na-
turali. Vtrumque verum ‘eft. Sienim Deusfe. Conisen
cundiim fua intrinfeca confidererur, fic hae pro-
pofitio Déus eft honio; ft contingens: Nam Veibii
libere affimpfic humanany naturam , & nullé na-
turali neceflitate in ea Tubfiftic. Irem , fubicGum
non eft deratione attributi, nec contrl; quod ta-
men ad propofitionem neceflariam vel naturalem
lrﬁl;ull'itlir.

Siautem Deus confideretur yt {ubfiftic in na- yecefaris
turd humand;tamquam’quiddam compofitum ex
naturd humana & perfona divind , quod fignifi-
catur nominc Chriffe; fié eft neceflariay, & in ma-
teria naturali : Nam eft-pradicatio fpecicide flio
indiniduo. o

Prior {enfus eft magis proprivs, fi vocis Ders,
fignificationem & naturalem fuppofitionem fpe-
Ctes. Siautem vium*huius propolitionis,fic alter
fenfus eft magis viitatus : clim enim dicimus
Deum cffe hominem , per Demnt , intelligimus
Chriftum, qui compolitus eft ex naturahumana
& perfona diuina: & fic intelligendus et D. Th,

Hine ctiam patet, Anhec fic propofitio per [¢,
an per accidens. Eft enim propofitio per fevera ; Si
Deiis accipiatur pro Chrifto, Si autem Dews, acci-
piatur fecundiim fe; fic logicé quidem loguendo
peraciidens eff vera. Phyfice tamen eft per fe:Nam ppyfa pie
elt vnio' non accidentaria; fed fubflantialis, ex &
qua refultat ens per fe vaum. Quare non eft-ab-
folute dicendii,quod homo dicatur aceidentaliter
de Deo; aut quod Deus actidentaliter fit homo.

L.‘agrlll' pet
accracns.

ARTI-

—

e




—

Qu. 16. De cofequentib. vnioné fecund. effe € fieri, Art3.4.4. o7

ARTICVLYVS IIL
Virum Chrifius pofSit dici,

Homo Dominicus 5

Lfpondetur riegatiné + Et probatur ex D.
Auguftino qui lib.1: Retratt, cap. 19, hunc
modum %oquem?i retradtat; quem viurpaucrat
lib, 83. quatt quaft. ;6. Ratio cft; Quia Chri-
ftus eft Dominus per eflentiam : Dominicus autem
potiiis fignificat aliquid pertitiens ad Dominum;
ac proinde quid & Domino diftin&um: vt corpus
dominicum, paffio dominica, voluntas dominica
&c. Simili modo nonre&e diceretur homo Deifi-

Delficatits ¢qrus, ctim fit homo Dews.

Aduerte tamei; Sihomo accipiatur pro natu-
ra humana ; reété dici iti Chrifto effe hominem do-
aninicum, hominem Deificatwn. Sic enim loquuntur
Patres: Sophrorius in V I. Synodoadt, 11, ex=
prefse dicit bominem in Chriflo Deificatum ; id eft;
humanam naturi prefcindendo & perfona. Atha-
nafius in expofitione fidei : Dominicus, inquit, ho-
moquem ad [alutem noftram exhibuit y condiens eff vt
effet initigm viarum Domini. Et infra: Viaeftipfe Do
minus himo : vbi vtroque modo loquendi vtitur.

ARTICVLVS IV,

Utrum ea qua consseninnt Filio bho-
minis, pofint pradicari de Filio
Dei : €5 contra

g R Efpondetur affirmatiué : eftque fide tenen-

dum contrd Neftorium, quiea quE conue-

niebant Filio hominis, non volebat tribui Filie Dei,

nifi metaphoric¢: & eaquz conuenicbant Filio

Dei, nG volebat tribui Filio hominis; quia exiftima-

bat ffe duds perfonas diftindtas. Viraquetamen

tribuebat Chrifto;quia nomen Chrifti ipfi fignifi-

cabat duas perfonas; {cilicet FiliunmgRer, & Filinm

" hominis. Vertim hic error fatis refutatus eft fuprd
qu&:&. 2. art.z. ¢

Notandum eft; Ex hoc Articulo colligi duas

; Regulas, quibus tota hac res cxplicnfur.

Prior Regula: Quidgwid dicitur dé Filio Dei pey o~
nalirer vel effentialiter , dicitar etiam de homine , ¢& de
Chriffo : vt, effe Filinm Patris ®terni, eflc vhige-
nitum ex Patris fubftantia, Ferbum Patris, Cha-
ra&erem hypoftafcos patern®, principium Spiri-
tus fan@i. Ttem effe immen{um, immortalé; crea-
torem, reftorem & fultentatorems omnium, &o.
Hzc regula eft fide tenenda. Pater ex locutioni-
bus Scripture.D. Iudas in epiftola.v. 5. Lesvs po-
pulum de terra e Egypei [dluans, Ioan.8.v.§ 8. Anre-
qutam Abraham fievet , egofum, Item ex Coricilifs,
& omnibusijs quibus fuprd qu. 2. art. 1. & alibi
oftenfum eft hunc hominem effe veré & propric
Deum. Ratio eft; Quia in propofitione fimplici-
ter & propri¢ vera; quidquid dicitur propric de
attributo, dicitur ctiam de {ubic®o. Sed hac
propofitio elt proprié vera : Iffe homo eft Filius Der
& Deus ¢ ergo quidquid dicitur de Filio Dei, di-
citur de hoc homiie.

Dices : Ergo hec propofitio cft vera : 1ffe
oo eft jmmartalis & incorporens , ac proinde con-

.‘Dmgiwd ‘

Error
Hofiory.

1 Regula,

trarid dicentur de eodem, vel ctiam contradiGos

ria: nam idem homo ¢ft mortalis & corporeus.
Refpondeo, Tales locutiones fzpe in Patribus &
Concilijs reperiunturt vt Chalcedonenfiadt 1.

& in VI. Synodo aft. 11, Vnde concedoeffe pro-

pri¢ veras, Sed aduerte, 1lla attributa, nonne-Mortalis
gatiue aut privatiué accipiendacfle 5 v, g vt im- & #mmats
mortalis, fitidem , quod non mortalis; fed ve fi- ::iifzh
gnificent pofitivam proprictatem Dei; A quaiple wopias
dicetur immortalis &c: hoc modo, effe corporeii

& incorporeum , moftalem & immortalem , non

funt contradi@otia ; fed fignificant diuerfas pro-
prietates poﬁtiuas » conueénientes cidem perfonz’

per diuverfas naturas : vnde nihil obftat quod vi-
deantur effe contrarie. Siautem accipiantur vt
fignificent ncgationes, tunc illz propefitiones

funt falfe§ quia negatig torum deftrujt: vnde
fignificaretur Chrittum nullo’ modo effe corpo-

reum. Quafe D, Thomasa.8: ad 2.dicit non effe

ita loquendum fine expofitione vel limitatione:

v. g. Chriftus eft immortalis, incorporeus, fecun-

dum naturam diuingm. Quamuis hos nen ita
{crupulosé 3 Patribus obfeructur.

Secunda Regula ¢ Quidquid dicitnr de homine 5 Regyis
effentialiter vel neceflariy , & quidquid dicirur de hoc
hominey etiam accidentatie ; dicitnr quogue de Filip
Dei ¢y Deo. Vi, conftare anima & carnej habere
intelle@um; voluntatem , appetitum fenfitiuum,

Ttem nafci, flere; crefeere, fubditum effe, efurirey
fitire, fatigaris curbariy triftari, admirari, timere;
pati, crocifigi, mori; refurgere &c. Eftetiam fi-
de tenenda; Vr pater ex dictis fuprd qu. 24 art.z.
Sic AftorQ zo. v. 28, dicitur Deus aequifiniffe Ec
elefiam fanguine (uo, & prioris ad Cor.2.v.8. Dumi-
nus glovie dicitur erucifizis. Ratio cft, Quia Deus eft.
propri¢ homo: ergo quidquid dicitur dehomine
neceflari6 , vel etiam de hoc homine quamuis ac-
cidentari¢ , dicitur abfolute de Déo. :

ARTICVLEVS V,

Verum ea qua convseniit Filio ho-
minis, pofiint pradicari de nas
tura divina:€9 quaconueniunt
Eilio Dei, denatura bumana ?

R Efponderur. regdtiné : Quia id quod eff ¢
proprium alicui rei, non poteft dici de alio,
fifi hoc, 11li rej identificerur. Atqui fatura divina
non identificatur Filio hominjs; qua homo eft:
fiec natura humana Filio Dei. Ergo que de Filio
hominis dicuntug { vt efle paffum, mortuum, fe-
pultum ) non poffunt dici de natura divina, E:
quz dicuritur de natura humana ¢ veeffe puram
creaturam , effe affumptam ad vaionem hypofta-
ticam) non dicunturde FilioDei. Vide D. Tho,

Dices, D. Auguftinus Tract. 47.i0 Toan. dicit:
Verbum eft Chriflus, Anima eft Chriffus, Caroeft Chria
fus: ergo &, Refpodeo, Eft figurata lacutio, Ni-
hil enim vule alind dicere,quam Carnem & Ani-
mam cxifterein eodem fuppofito; five fine cons
unéta fiue feparata. Simili modo impropria eft’
locutio, ctim Vira dicitor efle mottza in Hym- In fefistna
no Ectlefiaftico. Ll cnim dumtaxat vera, ratios sensionis
ne identitatis vitz cum Verbo: non auté formas $.Criiz,
liter= vnde non cft pafitm viurpanda.

Ii Notandum




io
Lutherant
wolunt
proprietas
2es diting
naturs cé-
mnnicars
humani-
tati in ab.
firade.

Brentius,
Smidels.
BHia

Kemnitins
ap. 20,
€23,

Impugni
tHz,

o8  Quaxft.i6. Decifequentibiomiont [ccund.efle €5 fieri. Art.s.

Notandum eft; Hzreticos huius temporif, ma-
ximé Lutheranos docere proprietates diuine na-
ture communicari humanitati Chrifti, etiam in
abftrado fumptz ; ita vt humanitas Chrifti vere
fit omnipotens, omni-{ciens, vbique prafens &c.
idem volunt eadem atuributa diuinitatis predi-
cari de homine in concreto, cum reduplicatione
humanz nature; ita vt hec fic vera: Chriftus, vt
homo, eft ofinipotens;, creator , immentus, vbi-

ueprefens &c. Sed dupliciter diuifi fung = qui-
Eam enim ex iilis, inter quos Brentiusin Apolo-
gia pro confefsione Wittemberg, in Tract. de
Ccna Domini; & Tacobus Smidclinus in Thcf‘I-
busimprefsis, Thefi 20, Tubingenfi, volunt in
tali communicatione idiomatum cofiftere vnio-
nem hypoltaticd ; adeoque ipfam vnionem nihil
aliudefle, quim talem proprietatum divinarum
communicationem naturz humana factam, Aljj
wverd dicunt vaienem hypoftatici non confiftere
in communicatione,{ed cffe cius veluti canfam; 8
hanc communicationem, veluti quamda proprie-
tatem, excommunicatione hypoftatica fequi, Ita
docet Kemnitius 1ib, De duabus naturis Chrifti.
Virtim autem vicifsim proprietates natura hu-
manz tribuantur dininitati, non aperté expli-
cant : videntur tamen negare.

Contra hunc monftrofum errorem, Dico Pri-
mo, Haec communicatio idiomatti, qua proprie-
tates dinin® naturz communicantur humanitati,
cft impof5ibilis; & aperté contra fidem: ac proin-
de vnio hypoftatica non poteft ined confiltere.

Probatur Primo, Nam, vel illa communicatio
elt omnium proprictatum divinarum , quod ipfi
fatis infinuant : f{ed hoc eft prorfus impofsibile,
nam fequeretur humanam naturam Chrifti, efle
@ternam, increatam, immenfam, purum {piri-
tum &c. ha enim funt proprictates diuinz na-

tures Vel oft tanttiim quarumdam proprictatum
communicatio: & tunc non erit voio {ubftan-
tialis, fed accidentaria, Ciim enim queuis pro-
prictas dinina , intrinfecd & eflentialiter includat
ceteras omnes; fieri nequit, vt ynafubftantiali-
ter communicetur fine alterd 5 quamuis acciden-
taliter, fcilicet per participationem pofsit hoc fie-
xi: namin fuis participationibus dividuntur.

Probatur Secundo, Quando humanitas Chri-
fti dicitur, v.g. omnipotens ; vel intelligitur om-
nipoténs per modum inftrumenti, ex quada par-
ticipatione emnipotentiz; vel per modum caufz
principalis, ratione omnipotentie ¢flentialis. Si
priori modo intelligatur, incurritur error Nefto-
xij, qui dicebat hanc vnioné confiftere in energia
& dignitate, id eft, in eo quod humanitas efle in-
ftrument diuinitatis, & inde appellaretur diuino
nomine. Sifecundo modo intelligatur , confun-
dunturnarure cum Eutychete: ham oportet vt
humanitas fic conuerfa innaturam ommipoten-
tem ; vel veipfa omnipotentia informer intrin-
fec naruram humanam ; alioquin crit denomi-
natio extrinfeca,

Probatur Tertid, Si ynio hypoftatica confifte-
zet in tali comunicatione idiomatum, non magis
efler fatta ad perfonam Filij, quim ad perfonam
Patris & Spiritus fanéti: nam proprierates feu at-
tributa {unt communia,

Probatur Quarto, Etiamfi omnia attributa ef-
fentialia efient communicata humane naturg,non
tamen ided effer vna perfona Fikiy Dei & homi-

nistergo &, Antecedens patet, Quia Pater coms=
municauit omnia attributa effentialia Filio ; non
tamen eadem cft perfona Patris & Filij. Quare
talis communicatio idiomatum nihil iuuat vnio-
nem hypoftaticam. Hisadde; Concilia & Patres
definiuifle vtramque naturam fuas proprictatcs
infufas refervafle; nec alteram altéri {uascom-
municafle. Ita Synodus1V. ai. 5. & Synod. VI,
att. 4. in cpift. Agathonis Papa. Et aft.17. in de-
creto fidei, & alibi.

Dico Secundd, Ex vnione hypoftatici non eft
confecuta talis idiomatum communicatio, vt per
cam Caro Chrifti dicatur effe vbique.

Notandum eft, Quofdam hareticos, etfi dicane Phigui,
vnionem hypoftaticam non confiftere inilla pro-
prictatum fen idiomatum comunicatione, tamen

11

‘velle cam céfequi ex vnione hypoftatica tamqud

eius effetum: idque maximé affirmit de vbiqui-
tate, '& etid de omnipotentia;de cereris nd item,

Hanc autem vbiquitatem & omnipotentiam qui-
dam ex illis dicunt ftatim confecutam; quidam in
Refurreétione ; quidam in Afcenfione.

Sed noltra pro;acﬁtio patet partim ex diis, sy,
quibus generatim oftenfum cft talem communi- fur,
cationem efle impeﬁibil:‘m; partim ex his, Pri-

md, Exomnibus myiterijs humanitatis Chrifti,
qua per hane vbiquitatem eucrtuntur . Fides
enim noftradocet Chriftum conceptum in vtero
Virginis, & non extra; natum in Bethlchem , &
non alibi ; fugiffe in £gyptum, & aliquot annis
abfuifle 4 Tudea. Item in morte animam fuifle s
corpore feparatam, & ad inferos defcendiffe, non
autem corpus : pofted coﬁms anima reunitum,
egreflum ¢ {epulcro; tranflatum in ceelum , &c.
Atqui hzc omnia falfa funt, {i Caro Chriftieft
vbique : Sicut enim diujnitas in his emnibus
mota non eft, nee loco conclufa, itaneccaro
fuiflet.

Secundo Probatur , Ex Scripturis; Matthai,

Marci, Luca vitimo : Surrexit , non ¢ff hig, Ioan,
6. verl. 24, Camvideret tnrba, quod TE s v's noy
evat ibi. Toan. 11, verh 15. Gandeo , inquit Domi-
nus, q;fad nop evam ibi. A&, 2. vcl‘f.:'j. Nown develi-
acft Am’m‘xu in inferno.

Ad hzc Refpondent Heretici, Hzc omnia in- Rfﬂ’"_’f’
telligenda efle de prefentia vel abfentia carnis vi- *7447,
fibili : nam fecundim hanc prafentiam crat in ;::‘r,:,,:
vno loco, nonin alio; mouebatur ex vno loco in i,
alium : tamen iuxtd prafentiam carnis inuifibi-
lem, erat vbique, ficut diuinitas: ut Ioan. 16.

. 28, Relinguo mundum, intelligendum eft, fecun-
diim abfentiam carnis vifibilem ; nam fecundim
inuifibilem, manebat in Euchariftia. .

Sed hec Refponfio nihil valet. Primo, Quia
fequitur, velquod hac omnia tantummodo fe- Befeditin
cundiim cxternam {pecié fint faéta;quia Caroeius
non veré transferebatur de loco in locum, fed ita
videbatur exteritis : vel cereé quod Chrifti Caro
& Anima habuerit duplex effc ab initio , vaii i
uifibile, fecundim quod fit vbique, acproinde
immobilis; altert vifibile,fecundi quod fic certo
loco circumfcripta, poffitg; de loco in locimo- -
ueri. Et quamuis per abfolutam Dei potentiam g yrea-
non fitimpoffibile, ve Chrifti humanitas habeat re iufoM_E
tale cffc inuifibile,per quod fit in toro mundo; ta- bl
men omnino impoflibile eft, vt{it vbique ficut
Deus:id cft fir ita immenf3, vt poffit replere infi-
nitosmundos ; vt Lutherani volunt : talis enim

immenfigas

e

e PRI ) e

|




A

Qu: 16. Decifequentib. wniont fecund. effe €5 fiericBrtis.6.7: 99

immenfitas nulli creature et communicabilis s
imo re ipsa nulla creatura poteft fe per totit mun-
dum diftundere; vt colligitur ex Patribus, Ambr.
lib.de Spiritu S, cap.7. Bafil, lib.de Spiriti S. ad
Amphiloch. cap. 2z, Cyrill. lib.9. de Trinitate.
Auguit. lib. 3. contra Maxim, cap. 11, Fulgene:
lib, ad Donatum cap. 8. Vbi docent hi Patres
Spiritum fan&um efle Deum, ed quod fit vbi
que. Quod argumentum nullam vim haberet, fi
efle vbique, foret alicui creaturz cémunicatum,
Sceundo, Quia hac expolitio eff contra vim yer=

Ix;frf:lf“m berum Scriptura; alioquin enim poffemus dicere
:’z{;‘"-_ Chriftum non efle in E¢chariftia, quia non eft ibi

fi, vifibiliter. Neque eft fimile quod ipfi adferunt ex
cap. 16. Ioan. v, 28. Tterum relinguo mundum &c.
quia fignificat fe ita reliGturum mundum, ficut
venerat in mundum, & hattenus in co fuerat: ait
enim, Exitti & Patre, & veni in munduin g iterum ro
linquo mundum 5 & vado ad Patrem 3 vbi fignificat [
non ita fusurum in mundo ficut haG&enus fuerats

uod falfum effer, fi fuiffer vbique; nam manfiffe
ﬂcut ante fuerat, Adde; Illit ita reliquifle mundi
inferiorem, vt reucrd non manferic i(Li fecundiim
corpus. Quod autem ‘per nouum myfterium ibi-
dem conftituatur, fcilicet quando Sacerdos ali-
quis confecrat ; hoc nihil officit proprietati illo-
rum verborum.

Probatur Tertio , Quia omies Patres docent
Chrifti humanitatem non cffe vbique : quoriite-
ftimonia videre eft apud Gregorium 3 Valentia,
& Bellarminum de Chrifto lib. 3. cap. 9. 1. 11,
12,13. 14

Probatur Quattd , Quis hecfententia euertit
myfterii Euchariftiz. Sicnim Chrifti humanitas
vbique eft fubftantialiter prefens ; non magis erit
prefens in Euchariftia, quim in pane & vino mé=
i¢ vulgaris: necaliter poft confecrationem, quim
ante : nec magis incipiet effe intra hominem poft
fumptionem, quim ante.

‘ Probatur Quintd & poftremd , Ex vi vnionis
hypoftaticz nullo modo fequitur hec omni-pra-
fentia : quod patet 3 fimili 5 etfi enim oculusfie
vnitus fubftantialiter toti anime, non tamé ided
debet effe vbicliqueeft tota anima; alioquin ocu-
lusdeberet effe ctid in pede; quia ibi eft tota ani-
ma. Similiter multd minis {equitur hze vbiqui-
tas ex Refurre@ione: nam gloria Anime vel cor-
POris non euertit naturam, Heceam CXtra natu-
ralem {uam menfuram extendit.

1 Sed contrd. Obijcitur Primd, Ad Ephefios 4,
Cliesijo. V.9.vbidicitur de Chrifto. Qui adfeendit fuper om-
Bes [olull- nes Celos, v adimpleret ommia: in qué locum etiam
pEre Oeccumenius ait, Quid replenerat omuia (ua diing=
tate o adfcondic vt omnia etiam vepleres ﬁ{.i carie.
Refpondeo, Non agitur ibi de repletione corpo-
rali, quafiafcenderic vt inde corporaliter per to-
tum vniuerfum fe diffunderet, alioqui non poffet
pofted defcendere. Senfusigitur efty Afzendit , ve
wpleret omnia, nempe vaticinia qaz de ipfo crant,

1

Chriftus
fmpler
vmnia;

iuxtd phrafim Scripture, SicLuc. 24. verf. 44.

Neceffe eft impleri omnia. Lta Hieron, & Chryloft,
in hunc locum Pauli, Vel, vt impleret omma, {ci-
ficer, Ecclefiam Spiritu fancto & donis ceelcfti-
i bus: ita Ambrofius cpiftola16. & Hilariusin
Plalm. 56. quod et valde confentaneum verbis
: Apoftoli precedentibus. Vel denique vt adimplerer
. sminis loca operibus admirandis, terram, mare,
aérem, ceelum,

- OBYcitur Secundd 5 Chriftus eft vbique 1 fed Duormeis
vhicumqueeft ibi cft homo : ergo vbique habee £4 #2475
humanitaté. Refpondeo, Chriftus ¢ft vbique per
communicationem idiomat@ ratione diuinitatiss
ficut eriam effzrernus:ad quod lufficir perfonam
effe vbique fecundim naturam divinam. Quod
autem ftubfumitur, fallum eft, “nilt intelligator
de Chrifto formaliter; id eft: vbicumque Chri~
ftuseft, Chriftus ibieft homo. Etfignim isqui
cft Chriftus, fit vbique ; tamennon vbiqueha-
bet rationem Chrifti ; ac proinde noncft neccile
vt vbique habeat naturam humanam . Similiter
falfum ft, Chriftus feu Filius Dei vbique cft
homo : nam effe hominem, non conuenit i ybi-
que ; fed foliim certo loco. Sicut falfum ¢ft, Ani-
ma vbique eft vita oculi.

ARTICVLVS VIL

Vtrum bae fit vera: Deus factus
cft homo?

R Efpédetur;Hwc eft vera, Dews fuctus eff bomio, 14
1mo eft fide tenendd: vt pater Toan. 1. & ex
omnibus Symbolis. Ratio eft ; Quia Dets anted
extitit 06 homo, deinde exticit homo, idque per
aliquam operationem effectum eft : ergo Des fas
¢&us eft homo. Neque hinc fequitur Defi mutari,
velefle mutatdm , quia licet Dieus fir fubie@um
iftius propofitionis,non tamen fuit fubicéti illius
mutationis, per quam factus cft homosfed ipfa hu-
manitas fubie€til fuit ; vt paterex dictis g.2. a.9.
Adde; Haric mutationem humanitatis, qui Deus
factus eft homo, ne per communicationém quidé
idiomatum Deo tribui poffe. Ratio elt; Quia hgc
communicatio {upponit vnioné nature humane
cum perfona diuina: at ifta mutatio non {upponit
vnionem, fed eltvia adillam+ itaque pet illam
mutationem Deus non poteft dici mutatus.

Petes, An proprié Deus dicatur factus homo? Deas dlei.
Relpondeo, Omnino proprié dici; ficut proprie ##7pre- -
dicitur effe hotno, Quia hac oratione nihil aljiud ‘:;:,‘,fad“
fignificatur , quam Deum acquifinifie effe huma- >
num , quod anted non habebat, idque per veram
aliquam effcGtionem, fiue per hanc induéta fir ali-
quamutatio in Deo, fiue non: hoc enim ex vi
orationis non determinatur.

Dices; Si Deus facus ¢ft homos ergo fadtus eft
hic homo; atqui hichomo cft fuppofitum. Ref= Deer fe-
pondeo breuiter,Concedo faétus eft hic homo,acf‘:‘“ #

3 - ppofitd
proinde factus eft fuppolitil nature humang, non",; .,
tamen {uppofitum abfolute ; quiaanted erat, - humana,

ARTICVLVS VIL

Vtrum hac [it vera : Homo fa-
¢tus eft Deus?

R Efpondetur; Hee propofitio, fomo fatweff 1
Deus , propri¢ non el vera, Ratio cft; Quia Heme in-
ex vi propofitionis ; {ubiecti accipitur pro fubdi-27°47¢ ¥
ftente in narurahumana : atqui hoc nen <ft fa&it gfu;’[j:.‘;,
Deus ; fed femper fuit Dens. Quare haee; Chnfins :
faltus eft Dews, eft omnino heretica, DPeinde; Quia
participium Fadus, cadit in attributum; cui nullo

modo conuenit fick.

1ij Siramen




100 Qu.16, Decifequentib.vniont fecund.effe € fieri.Ai8.9.10,31,

Si tamen hec Fropdﬁtio non ita propridfacci-
piatur, vefenfusiit « Fadtum eff 5 vt homo fit Deisss
poteft admitti. Evhocfenfu; {xpe fic loquuatur
Patres; ve Damalcenus lib. 3, c.11. 8 Auguftinus
lib. 1. de Trinitate cap, 13 & Nazian. cpL. 1, ad
Cledonium.

Poflet ctid dici; Hominem interdum accipi fors
maliter, non pro fuppofito, fed pro indiuiduo hu-
mano preftindente ab omni aGuali fubfiltentid;
& itaaccipi A Patribus: magis tamen propric ac-
eipi materialiter; fcilicet pro fubfiftente in natura
humana,

ARTICVLVS VIIL
Vtrum hac [it vera : Chriftus
' eft Creatura?
i5 R

Efpondet D. Thomas, Non efle ita loquen-
dum abfque aliqué determinatione ; ne oc-

cafio detur errorum, {
Notandum tamé efl, multos Patres vti haclo=
e » Cutione. D.Leo ferm.3.in Pentecoft, Sophronius
eresturam, incpiftola qua habetur in VI, Synodo a&. 11.
Hieron.in ¢, 2.ad Ephcf. explicasillud:Ipfius enim
faitura funus , creati n operibus bonis : vbi air , hanc
locutionem minimé effe reformidandam, Chriffsis
eft Creatsrayidque probat duobus Scripturg locis,
Omitto alios Patres, Vnde Caictanus putat hanc
propofitionem Chriftus eft Creatura, inrigore &
proprictate’efle veram : ficut & hanc, Chriftus eft

paffus & mortuus.

Sed vtendum cft diftinétione, Si nomen Crea-
Rer poteff ture accipiatur omnino ftricke, vt folet & Schola-
:,_‘,‘::::’uf;" ficis; fic abfolute ft falfa, Vode negatur i Magi-
grics, ~ foin 3.difl.11, & ibid. 3 D. Thoma, Durando,
Richardo,Paludano, Capreolo. Et ratio eft, Quia
Crearnra communiter dicitur quod ex nihilo pro-
ductumeft : atqui Chriftus non cft prodnétus ex
nihilo; ciim eius perfona non fitex nihilo : crgo
non eft proprié creatura: productio enim Chrifti,
non eft productio ex nihilo ; fed copofitio ex per-.
fona increata & natura creata, Et confirmatur
ex contrario 3 Quia Chriftus non poteft annihi-
lari : ergo nec creari. :

55, Patres

Sad lasd, i 2 : & " :
' neralitis, vt {epé foletin Seripturis & Patribus;

nempe pro omni ¢o,quod incipit effe,fiue abfolu-
te [?ue fecundtim aliquam naturam creatam : fic
Chyiftus abfoluté poteft dici creatura. Nam ficut
ab humanitate,dicitur homo; fic 3 natura creata,
dicitur creatura. Etitaintelligendi funt Patres.
Neque folim Chriftus,qui includit naturd huma-
nd; fed etid Filius Deidici poteft factus creatura,

ARTICVLVS IX,

Utrism b it vera: Iite homo
incepit eflc?

RT;fpondct D. Thomas hcgatiué. Quia ifte
home feu Chriftus defignat fuppofitd pro-
prié,quod eft 2ternum: nam {ubic&a accipiuntur
materialiter. Atqui Verbum incipit, includic antcd
non extitiffe.

Notandom eft, Scotumin 3. d.x1. q. 3.docere
hanc propofitionem Chyiftus inipir effe, Chriftus eff
fadus, efic veram in proprictate fermonis. Primo,
Quia fieri hominem, ¢ft fieri fimpliciter; nam et

17

Scotus
Afirmac,

Siverd nomen creaturg accipiatur pauld ge-

fieri fubftantialiter. Deinde, Quia illud aegributh
cadit {uper formale fubieéti , quod eft humanitgs,
Tertid , Quiahzc, Chriftus eff, non fuit veraab
xterno : ergo Chriftus incipit effe. :

Sed contraria eft communior Theologor( in
3ed.11. vel 12, & D. Thoma hic. Quamuis Dy-
randus velit illam effe diftinguendam.  Ratio'cf,
Quia illud dicitur fimpliciter fieri, velincipee
efle, quod ita accipitefle, vt ante hoc momentam
abfolutd non fuerit:nd, fievi vel mcipere, includunt
hanc negationé;hoc anted abfoluté non erat. Ita-
que ciim Chriftus anted abfolute fuerit ; eft enim
Chriflus aternusyad Hebr, vl & Apoc. 1. non recié
dicitur quod incipiat efle; vel quod fiar, aut fir fa-
&us. Confirmatur, Quia alioquin hac cffet vera:
Filius Deieft faitus ;- vel invepit effe : quidquid enim
dicitur de Chrifto, vel hoc homine, dicitur etiam
de Filio Dei.

Ad Primum Argumenti Scoti, Rcfpondetur,

n’ﬁ'fffl::,

3 Dilugntay

Etfi effle hominem, fit effe fimpliciter, {iper fc argumenig
cofiderctur; tamé refpeétu Chrifii, eft efle tantiim Swosi,

fecundtim quid : nam ipfe anted fimpliciter erat.
Ad Secundum;Potits in talibus propefitionibus
fubieGum fupponit pro materiali , ita ve formale
pradicati cadatinmateriale fubicéi : vt patet in
hac i Chriftus eff erernus. Poflet tamen illa locutio

admitti fi Chriftus formeliter accipiatur ; verum_

hzcaceeptio cft impropria. Ad Tertium, Hec eft
vena: Ghriftus fuit b aterng;non tamen ided verum
ab @terno debet efle, Chriflus eft. Sicut patet in {i-
mili: Quidam homo fuir ab arerne , non tamen ided
verum eft primo die creationis mundi, quidan ho-
moeff. Satis enim eft, vt hoc fuppofitum quod eft
Chriftus,fit ab zterpo. Ratio elt, Quia cum dico,
Chriffus ¢ff ; Chriftus acciPitur formaliter pro ¢6-
pofito: nam verbum, eff, {ccundum adiacens, facic
fubieii accipi formaliter. Clim autem additur,
b eterno, accipitur materialiter pro {uppofito:
quafi dicatur; is qui eft Chrifeus,eftabaterno, |

ARTICVLYVS X.
Vtriom bac fit vera: Chriftusve
homo, ¢ft Creatura?

Efpondetur,Propric cffe yeram. Nam redu-

18

plicatio propri¢ reduplicat formam potitis, Rednplics«

quim fuppofitum. Vnde fenfus eft : Chriftusfe- 10 g#id 1

cundim natura humanam eft creatura;nd autem,
Chriftus vt fuppoficum nature humane,eft crea-
tura: hoc enim falfum eft. Reduplicatio enim de-
fignat & fpecificat id , fecundiim quod, & inquo
attributum conuenit [ubiecto. :

ARTICVLVS XL
Virum hac fit wera: Chnftus v
homo eft Deus ?
R Efpondet D, Thomascii diftinGione. Ad-
uerte tamen, hanc propofitionem : Chriffas
[fecundian quod homo , eft Dews 5 cile propric falam.
Nam homo, in reduplicatione propric aceipitur
pro natura, non pro fuppofito; & fignificat Chri-

frum ratione narare humang effe Deum : quod
omuino falfum eft.

Anplicet,

Pro huiufmodi locutionibus feu propofitio= gyl

nibus Notanda cithec Regula: Eagus funt pro-

pria Dyiy nun pofunt tribui bamsini , el Chrifto ouns
: veduplica

T

SRkl




T —— r————————

Chriffes
ut hic
Bario.

Voo,

¥ um,

Byo inmg.

Bropriv,|

Qu.17. De pertinentibus ad Vit atem Chrifti, &c. Art.1.2. for

vedyplicatione humanizatis, Similiter eaque [int pro~
pria hominis o non poffunt dici de Christo , vel Deo , vel

. de hoc homine , cum reduplicatione diginitatis, Vnde
ha propofitiones proprié funt falfe - Chriftus vt
hotmo, est Dews ; eff Ommipotens , eff Filius Dei. Trem:
Christus vt Deus o eft bomo ; eft mortuns 5 eft encifixus.
Ratioeft; Quiatalis reduplicatio, v#homo , vt
Dews, velreddit caufam , vel defignat naturam,
perquam, autin qua convenat Chrifto tale at-
tributum: vnde reddit {enfu proprie falfum.
In fenfu tamen improprio poffust admitti : nem-
pe fi reduplicatio folum defignet fuppofitum ; vt
fenfusfit; Chriftus, quicfthomo, eft Deus; eft
Omnipotens. Sed aduerte, tunc reduplicationem
effe fuperfluam, & locutioncm impropriam &
exoticam.

Quod autem D, Thomas in Refponflad 3, ait:
hanc propefitionem : Chyiftus vt hic howio, eff Dese,
magis efle veram, quim ittam; Chriflss vt humo, ft
Deus 5 0 quod illud bie, defighet fuppofitum; ve-
rum quidem eft; tamen abfoluté ¢ft etiam impro-
pria locutio; vt docer Durandus, & recte,dift. 10.
quzft. 1. Nam illud bie , fignificat potilis indiui-
duationem nature, quam fuppefitum, Vade fen-

» 5.1 . - - -
fuselt propri¢ : Chriftus ab hac humanitate ha-
bet quod {1t Deus. Quare non ¢ft ita loquendum.

ARTICVLVS XIL

Vtrum bac fir wera: Chriftus
{ccundum quod homo,
eft hypoflafis?.

R Lfpondet D. Thomas cum ditinGioné.
Notandum breuiter; hanc s Cheiffis ve bome,
est hypoftafis vel perfona; ambiguam efle. Sienim,
vr, accipiatur reduplicatiug, eft falfa : fignificat
enim Chriftum habere perfonalitatem & naturd
humani. Siautem fpecificatiué ; id eft, fi foltim
defignet naturam , inqua habet nouam rationem
perfonz, eft vera, Nam fenfus cft; Chrifium vt
hominens, cffe quid fubfiftens. Magis tamen pro-
priaeft hac; Chriftus vt homo, eff perfons bumana:

nam E‘[ﬁ human: natura non {it ratio cur Chrifms _Eff

fit perfona abfolute ; eft tamen ratio cur fit talis
perfona ; nempe humana.

" QVASTIO XVIL

De pertinentibus ad Vnitatem Chrifti,
quantum ad effe.

In Duos Articulos dinifa.

ARTICVLVS L

Vitim Chriflas fit Vaum,
an Duo?

Efpondetur ; Ghriftus efft Vans & Vaumt,

Et quidemquod Chriftus fit Vnus, oft

fide tenendum. Patet ex Symbolo Ni-

ceno & Athanafij; & ex diis fupra

Pumﬁ. 2. art. 2. Ratioeft; Quia, Vuws, quando

olitari¢ ponitur , indicat ynitatem perfonz; vt

patct ex communi modo loquendi. Hinc Pater,

Filius, & Spiritusfanus, etfi fint Vhum, non
tamen Vnus: ‘quia gon funt vna Perfona,

Qudd autem Chriftus etiam fic Vram nesitre,

non duo; Probatur, Quia eff vnum ens fine im-

erfeftione compofitum. Item , ¢ft vnum fuppo-=

Fltum in duabus naturis {ubfitkens - atqui Vi

folitari¢ fumptum , nihil aliud fignificar quim

- vnum ens, & voum fuppofitum. Secundd, Quia

. Chriftus non eftplura: ergo abfolutd eft voum,

Anrecedens patet;'Quia neceft plures nature,
niec plura fuppofita, Non phires nature ; nam ctfs
diuinitas d¥caturdeillo ; non tamen humanitas,
Etratio cft; Quia vtaliquid dicatur fimpliciter
viium, fatis eft vt fit voum fuppoficum. Patet ex
fuprd dictis, Dices ; Chriftus cft alivd per divi-
nitatem , aliud per humanitatem : ergoeft duo,
Antecedens patet ex multis Parribus, quiitalo-
quuntur. Vide D.cAnguftinum in Enchiridio
€ap. 36. & lib. contra Felicianum cap, 11. Rel-
pondeo; D, Themas hic negat Antecedens, Qsie,

f

inquit 3 Aliud fignificat disesfitatem natura & fuppo-
fiti. Quod verum eft, i nomen 4lind fumatur
ftricke. At filargitis fumatur , poteft admitts, nee
omnino improprie., Etficintellige quod docuit
D. Thomas fupri quaft. 2, art. 3. ad 1. clim air:

Quod Chriftus ducatar alind & alivd , nop imnportat di=

werfitaten {uppofiti , fed dinerfitatem narwraram, Ex
ita {zp¢ loquuntur Patres. Etfimili modo con-
cedi poffet Chriftum efle duo: pam fenfus eft,
fubfiftere in duabus nattris: magis tamen proprié
ha locutiones negantur. Qudd autem D. Tho-
mas ait, dinerfitarem accidentalem faceve. Alteriumity
fumpti eft ex Porphyrio & Ariftotele malé ver-
{o; nam pro dNiies, id eft, diuerfum feu va-
rium verfum eft Alrerum, Abfoluté enim eft fals
fum : non enim lac eft altertim per dulcedinem,
alterum per albedinem.

CARTEICVENS 11
Virum in. Chrifto fit tantium
vnnm effe§
Efpondet D. Thomas, in Chrifto et tan-

i voum effe ; nempe completum,” Ratio
eft; quia hatura humananon vaitur ef3cciden-

arié, fed fubftantialiter & hypolatice ; dc pre-
inde non facitin ipfo dinerfum effc perfenile feu
completum : fed foliim facit vt adueniat roua
habitudo efle perfonalis preexiflentis ad Hattram
humanam. Cxtera vide apud D. Thoman

11 iij !

ifiug

a8
eft perfonn
AHTIARA,




102 Quiz. De pertinentibs ad Vnitatem Chrifs, &c. Axt,2.Dub.

o

DYVBIVM

Viviow in Chrifto fit tanthm vna exiftentia?
fine , virims én Chriffo natura bumana ha-
beat [uam exiffentiam creatam: An wero
exiffat formaliser invernm naiuré per exi-
[lentiam increatazs Verbi?

I_) Lerique Thomifte occafione verborum D,
Thome in hoc articulo, cenfent Chrifti hu-
manitatem non habere exiftentiam creatam, {ed
diimtaxat increatam ; per quam exiftat, ficut fub-
fiftit per increatam {ubfiltentiam.

Sed dicendum eft breniter; humanam natu-
ram in Chrifto habere fuam creatam exiftentiam
qud formalicer exiftat, ficut & in nobis s nec vilo
modo exiftere per exiftentiam increatam . Ef
communis fententia Theologorum, prater Tho-
miftas. Bonauenturz in 3. dift. 5. Scoti, Durans
di, Gabrieils , Almainiin 3. dilt. 6. Et ibidem
Paludani, quamquam ipfe fit Thomifta, Idem ex-
prefsé docet D. Thomas in quaft. de Verbo In-
carnato art. 4. neque hic fentit contrarium.

Probatur Primo, Quia fihumanitas Chrilti
rion habeat cxiftentiam creatam, fed exittic per
increatam; vix intelligi poteft, quomodo in
Chrifto fint due naturz integrz impermixtae &
inconfufz: & quomodo cx duabus non fit vna
conflata. Quz duo tantopere damnantur 3 Con-
cilijs & Patribus; vt patet ex Concilio Chalce-
donenfiatt. §. & cx V. Synodo cans2. & ex VI
Synodo a. 4. & 17. & cx Damalceno, tum ali-
by, tum lib.3. De fide cap. 3. vhi ait : Hamamras,
neque in dininitatis naturan ver(a eft, neque exiftentia
prinats. Confirmatur ; Quianon poteft aflignari
natnra humana integra & actualis, que totafit
diftinéa i natura diuina: ‘pam inilld intrinfecé
includetur effe divinum, per quod ipfa et ens
atuale, & humanitasa&ualis : ergo erunt per-
mixtz & confufe, Eflentiaquoque & cxiftentia
vnam naturam aftualem conflituunt; quarcex
duabus naturis conftituetut vna.

Probatur Secundd, Si humanitas exifteret for-
maliter per cffe increatum, fequerentur multa
aliaincommoda. Primo , Ipfam fecundim'fe &
pracisé conlideratam , non cfle quid creatum;
quia non haberet aliquod effe, quod fit terminus
creationis, Nam elle quod ipfa habet pracisa
exiftentid, cftfoliim quid potentiale : quale effe
habuit ab zrerno,quod fecundiim fe non eft crea-
bile. Sidicas; ipfam ¢reari, quatenusaccipit efle
divinum, Contra : ergoratione efle diuini crea-
tur; ac proinde effe diuinum cft terminus for-
malis creationis: quod videtur effe erroncum,
seundum, Secundd, Scquitur Chriftum non habere huma-
B nitatem, & vires animz eiufdem rationis ac nos
habemus. Nam inipfo, fecundiim fe & pracise
confideratz , vt diftinguuntura divinitate, non
erunt quid aétuale & inrerum naturd exiftens:
cum innobisfine quid adtuale diftinétum i na-
#uri dinind. Item, in ipfo habebunt effe extra ni-
hil , per dininitatem ; innobis, per cfle creatum,
Iniplo, porenti¢ nullam habebunt propriam exi-
!}EHEE\J!"H accidentalem manantem ab efientia ficut
1o nobis; pam exiftent per exiftentiamy divinam
Yeriinm, formaliccr, Teruid, {equicur, Animam Chrifti

non effe creatam actione eiufdem rationis atque

Sententia
Themifin-
rrm,

Improba.
261,

Natare
&ffent pare
mizte &

tonfufs,

Cioalia
icommoda

Primum,

«noftras animas acprojinde nec effe eiuldemhax

tura : creatio enim illius anime nihil erit aliud,

quam coniunétio eflentiz potentialis cum effe 1
increato: qua aétio eft meré ordinis fupernatu-

ralis, nullam habens imilitudinem cum creatione
rerum. Quartd, Sequitur humanitatem Chrifti Duerne
non pofle conferuari in rerum patura {i dimitte-

retur 2 Verbo; fed neceflario abituram innihi-

fum. Quintd, Humanitatem non poffe vider iny. ~2tistin
tuitiué vt rem adtu exiltentem, nif1 visd divind
exiftentid, Vnde Dazmon non poterit illam yia

dere: quia non poteft videri effettus formalis,

nif vish forma: v.g. non potelt videri album, nifi
videatur albedo: fic non poteft videri exiftens,

nifi visi exiftentia. Sextd, Sequerctur in Chrifto Tm,
non fuifle candem paturam numero, que anté

fuerat fub forma fanguinis B. Virginis. Patet,

Quia fub forma fanguinis in Virgine habuiffec

eile crearum : fub forma'carnis in Chrifto, habuifs

ferefle increatum: ac proinde fuifler diverfum

¢us a@uale. Septimo, Sequerctur illam naturam Septiooum,
fuifle annihilatam 5 & in codem inftanti reprodu-

&am. Quiaquando defijt effefub forma fangui-

nis B. Virginis, amififfet fuam exiftentiam; quod

elt annihilari, Et incodem momento ncccpiﬁ'};t
exiftentiam diuinam : atquiimplicat vtrestota

fimul definat, & codem momentotota fimul in-

cipiat efle. O&tauo, chucu"fur Trinitatem elle Odayum,
incarnatam. Natn vnio factacrit in aliquo com-

muni & effentiali ; nempe in exiftentid. De quo

vide fupra contra Durandum quefh 3. art.2,

Probatur Tertid, 1d quod affumitur, pra fup- Fifextis
ponitur affumptioni, tamquarm prilis naturé cxi- ﬁ':’;::;“
ftens : vt docce . Thomas qual. 4. a. 2, & 3. penitur "
Sicutid quod ynitur, prafupponitur vnioni(hinc Fiest
fit vt creatio anime , {upponatur vnioni ad cor-
pus, fuxta fententiam omaium Theologorum &
Philofophorum : ) ergo Anima prills nagura exi-
ftit, & eft ens a&tuale,quim affumarur: ergotunc
habet effe ereatum. Confirmatur ; Quia id quod
non habet effe a&uale extranihil, nonpoteftin-
zelligi vniri alteri rei; aut cffe fubieétum alicuius
mutationis, & realis actionis, qua fit vhic. QU0
fit, vt cum effentijs rerum _nen pofliat vlla aca-
dentia realiter voiri, nifiille iam fint extra nibil
per exiftentiam adualem : nam exiftentia eftii-
tium rei, & fundamentum emnium aliorum €ir=
caillam, e,

Probatur Quartd, Exiftentia elftid, quo for—f‘:ﬁ‘:’ﬁ“
maliter res eft extra nihil, & entitas creata: DAM gz
precisa exiftentia perintelleftum , nihil remanct per gum
nifi quid potentiale ; quod reverd nihileft, ficut e o
ante mundum nihil erat, Atquiimplicat vz ali-
quid fit extra nihil, & r¢s creata, per rem omaino
diftin&am, maximé increatam.

Poftremd , Exiflentia non tantiim pertinet ad
fuppofitura, fed etiam ad naturam ; natura anim
vere exiftic s atqui ea qua naturam {equuntus, 10
Chrifto funt duplicia ; vt paffim docent € oncilia
& Patres, Confirmatur; Quia licet ine Trinitate
fint tres perfonz, tamen quia eft tantiim vna na-
tura, eft etiam rantummodo vaicum efle,& vnicd
exiftentia abfoluta; nam exiffentia fequitur natu-
ram : ergo cum hicfint du® nature, erunt etiam
duz exiftentiz, His adde, Patribus hanc vnionem
penittis cfle ignotam,

Contrd,Obijcitur Primo, Humana naturapo+ 4
tuit fubfiftere fubfiftcntia dinind ; cur non etiam 1, ohelih

potuit




- Quzft. 18. De Voluntate Chrifti, Art. 1.

Potuit exiftere in rerum naturd per divinam exi-
ftentiam 2

Refpondeo, Quia exiftentia non {upponit rem
conttitutam in rerum natura , & in ratione entis
adtualis ; fed iplamet conflicuit illam in coftarn ;
vnde cft infeparabilis ab illa, quamdiu illa manet
1es creatainrerum naturaexiftens, Sicut omnis
forma eft infeparabilis 4 re, quamdiu manet efus
effectus formalis. Subfiftentia autem cft modus
effentiz, {upponcens illam conftitutam in rerums
natura , folumdue illam modificat: talis autem
modus {eparari poteft, & nifiquid aliud obftet;
aliunde fuppleri,

Dices Secund6,In Chrifto eft tanttiim vnicum
efle; vtdocet D. Thomas: ergo tantim vnica
exiltentia: ergo &c,

Refpondeo 5 In Chrifto et tantim voum
cfle, feilicet completum, feu vaum effe perfonale;
vt{zpé D. Thomas exprefs¢ addit tum hic, tum
g 1y. a1, ad 4. hoc autem eft effc increarum, Ac-
cedente autem naturd humand, {olim huic cffe
accedit quedam relatio; vt inquit D, Thomas.

Dices Tertio; Quiaalioquin Chriftus haberet
duo effe fubftantialia ; ac proinde effet fimpliciter
duo : quod eft falfum, :

Bolwitnr,

5.0biedite

$oluitur.

3, Obicdia,

103 -

Rpondeo, Concedo: Chriftum habere duo splutser,
effe fubftantialia; fed alterum completum, nempe
cffe divjnum;alterum fecundiim fe incompletum,
nempeefle humanum , quod tamen per dininam
hypoftafim completur. Non tamenideé Chriftus
eft duo; nam cft vna hypoftafis, imé & vnumens
fine imperﬁ:&ionc cnn:poﬁtum.Non poflunt aus
tem dici dud, nifi {int duo fuppofitay ve fupra di-
Etum elh,

Dices Quartd, Siliumana naturain Chrifto
haberet fuam exiftentiam ‘creatam, vnio divinz ™
naturz cum humani eflet accidentaria, non fub-
{tantialis: quidquid enim aduenit enti in a&u, &-
cit vaum per accidens.

Refpondeo; Solum fequitur non effe vnionem sotisiru.
effentialem qua fit ynica natura : non avtem fub-
ftantialém qua fit vna perfona, Nam ad vnionem
fub@antialem fatis eft; viad aliquod fubflanciale
complementum duo vniantur : quomodo eriam
membra corporis inter f¢ vaiuntur. Atqui Verbi
diuinum ita {e copiunxit humanax naturz, vt da-
retilli formaliter complementum fubftantiale,
efficeretque voum fubfiftens perfe&e, fupplendo
quod decrat ad pexfectam ﬁltﬁ&emii hominis;

Obiedis.

QVASTIO XVII1L
De Voluntate Chrifti.
In Sex Avtionlos dinifa.

ARTICVLVS L
Virum in Chrifio fint dus Volun-

tates ¢
i Efpondetur Affirmatiug, In Chriftoeflc
Vatis ha- duas Voluntates.
refes cirea Notandum eft, Preter cos quiin Chri-
Ghriflum,

fto tantlim vnam naturam effc dicebant,
qui-etiam ncceflarié vnam dumtaxat ponebant
volunratem, vt funt Cerinthus, Ebion, Catpo-
crates, Photinus, Paulus Samofatenus ; qui tan-
titm humanam naturam Chrifto tribucbant ; Ité
Valentinus, Cerdon, Marcion, Manichgus, Apol-
linaris, Eutyches, qui veram humanam natura in
Chrifto negabant : fuifle alios hereticos,qui duas
quidem naturas, humanam & divinam faterentu
inChrifto;tamé negabant duas voluntates,maxi-
mé quoad adtus , fed folam ponebant diuinam :
vnde dicti funt Monothelitz. Incepit autem ho-

Monothe- . x :
lite wnaps TUM €ITOT Circa annutn 630.3 Cyio Alexandrino
Jolim in Epifcopo, vtinquit Damalcenus lib.de herefibus
ff:gf' {ub finem ; quem fecutus oft Sergius Epifcopus
‘,’M;:_:jg Conftantinopolitanus, & aliquot eius fucceilo-
" res per annos 5¢;& Macharius Antiochenus, Qui-
dam putant Honorif I. quiillis temporibus erat
Pontifex Romanus; in codem ersore fuiffe. Ita
Canus lib. 6. de locis cap. 8. & alij plurimi re-
Howerius  centiores & Dodtores Scholaftict. Sed multd ve-
f,"';:"::_”' rius ¢ft Honorinm numquam in hoc errore fuiffe:

im¢ valdé probabile cft nullum ymquam Roma-
pum Pontificem fuifle hereticum; qued bené de-
fendic Albertus Pighiuslib: 4. Lcelel. hierarch,

cap. 8. & lib, 6. cap, 1i. & Bellarminus contro=
uerfid de Pontifice.

Quia vero hi heretici ponebant in Chrifto
voluntatem diuinam ; nobis tantummodo pro-
bandum et inipfo ctiam fuiffe voluntatem hu- o o
manam, tam quoad aftum , quim quoad poten- in Chrifle
tiam. Si¢ enim conftabitin ipfo fuifle duas volun- volunra.
tates ; quod quarebatur, TEgy

Probatur ergo Primo, Ex Scripturis: Matchei
26. V. 39 Non ficut cgovolo, fed fieur tu. Lucz 22,
v.42. Nonmeavoluntas, fed tiafiar. Toan. 6.v.38.
N veni faceve voluntatem meam, [(ed eis quimific me.
Quibus locis diftlinguit Dominus fuam volunta-
tem & voluntate Patris: loquitur enim deadtu
voluntatis humanz, non abfoluto, fed conditio=
nato & inefficaci : atqui voluntas diuina Chrifti
non erat diftinéta & voluntate Patris : ergo pra-
ter divinam habebat aliam. Deindead Philip: 2,
v.B. & ad Rom.5. v. 19, 8 ad Hebr. 5. v,8. tri+
buitur Chrifto obedientia : atqui obedientia eft
attus voluntatis create: ;

Probatur Secundo hee veritas ex Concilijs: gy comair,
Quia definita eft in VI.Synodo Generali que
exprelse contra hunc errorem eft congregata; vbi
attione 4. eadem weritas copiosé probatur ex
Scripruris & Patribus inepiftola Agathonis Pa=
px. Definita ctiam eft in Concilio Lateran, fub
MartinoI. i can. 10. viquead 17

Probatur Tertio Ratione. Primd, Quia Chri-
ftus perfectam naturam humanam affumpfic; vt
fupri‘q, 2.& 6. oftenfiim cft: ergo non caruit vo=
luntate. Nam hac vis naturaliter comitatur ani-
mam rationalem, ficut & intelleftus. Quedfi
potentiam, ctiam alffum habuit; cum nulla fic

11 iif) ratioy

Ex Seripsy
1.

Thiplici

rarione,




104
zatioycut eo debuerit earere,Secunda,$i in Thri-
fto propter vnicam perfonam , eflet vnica volun-
tas; in Lrinitate, propter tres perfonas, effent tres
voluntates ; ergoquod voluntas fit vna vel plu-
res,cx naturd non cx perfond xftimatur, Ita Aga-
tho Rapain Epift. fua. Tertia; Quiafine volun=
tate creata non poteft efle meritil, nee fatisfactio,
nec oratio, nec obedientia: hzc enin omnia funt
actus voluntatis creata,

ARTICVLVS I

Virivm in Chrifto fuerit Uolunt as
Senfnalitatis :idest, A ppe-
titus Senfitinns ?

: Efpondetur affirmatiué. Ratio eff; Quia

Chriftus habuit perfeam Animam ; crgo
omnes anima potentias, Atqui inter ccreras ani-
me potentias eft appetitus fenfitivus, qui nobis
cum brutis eft communis ad bona fenfibilia appe-
tenda, & mala his contraria tugienda.

ARTICVLVS Il
- Virumin Chrifto fucrint dua Vo-
lnntates Rationales?
: Efpondeo ; Sivoluntas accipiatur pro po-
wh—,i} s R tentia, tanel vnica yoluntas rationalis

¢ff Naruva, creatatuitin Chriflo ; ficur & in nobis. 8iacci-

© vielf  pigtur pro adu, ficdug fuerunt in Chrifto volun-

Raiio. - taves;ideft, duo genera actionum voluntatis, pis
mirum Intentio & Eleétio:{eu, Voluntas ve Na=
tura; &, Voluntas vt Ratio.

Duplicis Pro quo nota ; Duplicia ¢ffe bona & mala;

generis bo- Quaedam enim funt bona , quia confentanea na-
»a & ma- tyresve Vita, Bend elle,Sapientia, & fimilia.Que-
o5 dam mala, quia nature diflentanca; ve mors, Cru=
ciatus, &c. Refpedin horum bonorum & malo-
rum yeft voluntas naturalis; diciturc']ue natura.
Nam naturaliter afficitur huinfmodi bonis, &
Fuis in  abhorretd talibus malis, Sic Chriftus voluntate
Chrifiave- naturali fugiebat morcem, & appetebat viuere;
dunias wa- non quod ifte motus in Chriflo preueniret iudi-
#uralis,  cium rationissaut erumperet necellario ; fed quia
voluntas {ibi reliéts, naturalicer & neceffario ab-
Ttems)Ve- horret 3 morte, & afficitur vitz, Aliafunt bona
dansas Ras oof mala, quia confentanca vel diffentanea recte

Homalts o vipnis & refpe&u horum dicitur veluntas ra-
tionalis. Hac voluntate volebar: Chriftus mort,
quamuisnaturali fugeret mortem.  Vide qua di-
xi:nus I.2..4.6. 3.1, de Duphci acceptione Vio~
luntatis; & ibid. q. 10. 2.1. Quomodo moucatur
Yoluntasqui natura, & Voluntas qua-Voluntas.

ARTICVLVS 1V,
Virumin Chriflo fuerit Liberum
Arburinm ¢
q Efpondetur Affirmatiué. Ratioef}; Quia
dn gne ii1pfo fuit clectiol, qua eft aftus liberi ar—
senfifias fos
literras ALT). i . ]
sroisrgy  ProMaiori explicationg, fuppono Primd, Li-

Quztt. 18. De Voluntate Chrifti. Artt.1.2.3.4:

bettatem arbitrij confiftere in quadam indifferens
ti poteftate voluntatis, {fecundum quam , iplain
omni inftanti, tum temporis, tum naturz, que
confideratur vt ‘prior fuo adtu, eft indiffercns ad
illum , ita vt poffit illum elicere & non elicere,
Vnde quidquid voluntatem praveniendo deser
minat ad aGum,repugnat libertati, fiillam deter-
minationem voluntas non habeat in fud potefta-
te. Dequo plura 1. 2. queft.6. ait. 2, Dub. 1. in
Difput. Apologetica de gratia cfficaci & libero
Arbitrio . 5, - :

Suppono Secundd , Tn Chrifto rion fuiffe libe-Libers

rum Arbitritm ad peccandum: quod patet ex di-a9 peeca,
&is fuprd q. 15.a2:1. dub. vnico, vbi ol}c1ldimuse’fﬁf;’ﬂr-
Chriftam nulfo modo portuiffe peccare in naturg
affumpta. Ratio elt; Quia libertas quatenus fe
extendit ad peccatum, non cft perfectio , fed im-
perfedio ; vt docet Auguftinuslib, de Cotrept.
& gratia cap. 11. & de Pradeftinat. San&orum
c.15. Nam precis¢ confiftit in negationesfcilicee
ineo quod eft non effe fuam regulam, nec fuare-
gule neceffario confunétum. Atqui hee imper-
feGionon erat in Chrifti voluntate ; hzc enim
erat firmiffim¢ coniunéta fuz regulg,feilicet vo-
luntati divina ; partim per vifionem & amorem
beatificum; partim per dininam cuftodiam debj.
tam illi ob vaionem hypoftaticam,His poficis

Refpondeo; Chriftum habuiffe veré & proprié 6
libertatem in {fuis a&ionibus, quas falutis toftre Fué likr
caufa obinit: v.g. inorando, docendo, miracu!;sﬁfiﬁ;;
faciendis; imd & in ipfa morte amplectenda. _Eﬁf,ﬁm:h:]

fide tenendum : & confentiunt omnes Dodtores.

Probatur ex Scripruris. Ifaiz 7.v. I5. Batyrum
& mel cotireder o ve fciat veprobare maligy , & eligere
bonum s vbi Cyrillus notat,, veprobare smdtum Foifle
Chrifto naturale, non ex cle@ione ; fed volunta-
tem bonorum; ex élc&ione liberd : cle@io cnim
cft actus liberi acbitsi). Ifaie c. 53. verl 7. Obis
tus eftyquiaipfe voluit-qui modus loquendi in Seri-
ptura libertatem fignificat ; vt ibidem notat D.
Hicronymus. Loan. 1o. v. 18. Newo rollit aniidns
means & e 5 [bd coo pono eans Emeipfo, & poteffaten
habeo ponend;” et + vbi aperté indicat cffe in fta
poteftate animam poncre eo momento quoipfi
videretur; nec'vlla vieam pofle fibi extorqueti;
vt docet Chiyloftomus hom. 39. in Toan. Vide
etiam Gregor. lib.2 4. morale,2. Et Anfelm.L1.
Cuy Deus homo, cap. 9. & 10. vhi id fusé & clegan~
ter probat; & lib.z. cap. 15. 16.17.

Probatur Secundd, Ratione.Primd,Quia alio-
qui Chriftus non poffec mereri, nee pro nobis (o
tisfacere : nam deintrinfec ratione meriti, eft
libertas s veoftenfimeft 1. 2.q. 114 Secunds,
Quia libertas circahionelta, effmagna perfedio
natur rationalis ;- vnde ctiam in Angelis & Deo
reperitur. Atqui in Chrifto fuit omnis perfeltio
humane natura : eérgo &c.

Sed contra hanc veritatem, funt quatuor dif-
ficiles Obiectiones. Primacltex pradefinitione ¢ ok
diuind : Omnesenim actiones Chifti videntur i 4 Préi”
Deo fuiffe predefinitg cum fuis omnibus circum- ™
ftantijs: Nam hic'modus prouidentize eft altior.
Quidd confirmatur ex D. Thomalib. 4. coritra
Gentes cap. 36. vhiait ; Chriftus bumana voluntate
nibil yoluir, nifi fecinddam quiod eum velle diyina volun-
tas difpofint 5 nxta'tllud: 1oan.8. v.29. Que placits
funt ei, facio fenmper.

Refpondeo, Quidam nobis tales pradefinitior

REs 0O




- Quatt. 18 Dé T)aia?ﬂakf@ér%. At s

nes ob has & fimiles rationes intiexerunt, -qua

Dupliciter
4 intellis
sim nr,

omnes bonas actiones predefinieric: omnino ab=
foluté, non habird ratione prafcientia conditio~
natz, Etfic intelligi non potelt quomodo non
tollant omnem libertatem ; & inducant abfolus
tam neceflitatem ; iuxta fententiam Caluini s vt
oftenfum eft 1.piq. 19, 2.3, &ec.indifp.de Prade-
ftin. fe&. 2. Ratione 8. Sccundd; ve predefinicrit

bona opera fuppofitd prefcientia conditionatd,
qua Deus praefeit quid liberum arbitrium fictas |

Eturum, {i rali empore , loco , & modo mouea-

tur. Qua fententia etfi non tollat libertatem, ra=

men cam multum conftringit : nam circafingula

opera omncfque circumftantias, ponit fingularif-

{imam Dei prouidentiam & curam, vt hoc potiiis

fiat, quam illud, qued eft ei 2quale velmelius.
chriffi
adtiones
r:onj'snt_
predefinis
Yy

detur fatis incredibilis hac fententia,

Primo, Quiangndecebat tantam Sapientiam,
que {ine tale preferiptione poterat cognofcere
quid & quomodo in fingulis euentis effer operan-
dum,ad iftas minutias ar&arizfeilicet ve tali tem-
pore & loco coram, talibus debetet facere hoe
miraculum, non illud; circa hanc perfonam, non
illam : hic & nunc: docere, nonibi:hic & nunc
dormire, comedere, loqui &c. Vide hac latitis
dedu@ain Difput. de Predeft. Chriftifedt. 3. n.
38.& 39. Dices,melius eft dirigi d regula increas
td quam a creatd, Refpondeo ; verim eft cercris
Meliusest paribus; (i videlicer veraque regula fit extrinfeca:
dirigidre-Sed {i regula creata ficintrinfeca & infallibilis,
fﬁ?;::i 7% latiflimeque patens , & omnem re&titudinem pe-
“quamab  Detransmelits eft & nobilius abhac dirigi,quim
axtrinfeca_ab extrinfecd preferiptione voluntatis diving gu~
saereatas  bernari, 1llud enim eft &3 feipforegi, & etiam
dDeo: Namregula illa creata eft perfecta parti=
¢ipatio regul® increate,

Secundo,Quia Chriftus toth vita {ud in omni=:

bus operibus quadam neceflitate conftritus fuif-

fet,vt abfolute nec aliud, nec aliter, nec alio tem=:
pore, loco , occafione facere poffet; quim fecits

quia {peato dinine auxilio & ordinatione circa
ipfum, non poterat aliter facere, quam eflet pra-
{criptum ; maximé eim hanc Dei ordinationem
& prefcriprionem claré videret: contra quam
velle niti, fatuum fuiffer. :

Diffonat

eflt, quodipfe poterat rogare Patrem pro duodecim
Marth, 26, legtombus Angelorum , {i videbat predefinitum 3

LD Patic , vt non rogaret 2 Item quomodo verum
Taang,  Filius, quos valt ; viuificar : fi omnes preferipfifer -
war,  illi Pater? Item quomodo habebat poreflarens po-:

doarto,  mendi animam.fi momentum iam erat illi preferip-

vid.  tum, quo debebat ponere? Ln his & fimilibus po-
tentia illa fuiffer valdé remota, & inutilis ad vsii.
Now impar  Neque verum et , Hunc effe altiorem proui-

Jar altiord dentie modum: nam praftantior eft ille modus,
rediden-

g modE, 3 3
qua fibipoflit de omnibus fuis aétionibus pro-
uidere.

Ad teftimonium D. Thome : vult is dicere
Explicatur Chriftum nihil voluifle nift confentaneé difpofi-
PiTbemms. tioni diuin, qué Deus difpofuit vt redimeret, &

doceret homines,
g Obijcitur Secundd , Ex vnione hypoftatica.
Nam Chrifis ratione vnionis hypoftatica , feu

dupliciter intelligi poffunt, Primo, vt Deusfic’

Quod autemad Dominj aétiones attinet , vi-

Tertié , Qua hzc fententia parum videtur:
Seripture. confentanca Scripturis, Quomodo enim verums

quo rei que fubeft prouidécig, datureafapientia:

10§
ratiohe ausilij debiti obviiionem, 4 erat dérernt,0bi:d.

minatusad bonum, ve'non'poflet peccare vt ful o v ne,
] bypojiatica

Priq vg.air oftenfum eft) Era o fhftantiquo
praceptuni affirmativuin vrgebar, fon ‘poterat
omitteie Gpus praceptim ; omittendd i pec-

caffets ergo tinc non liber® operabatur,

Refpondeo, Iium liberd implefsepréceprum,
quia postérar preuenire illud momentum, in quo
preceprumeaffirmativum- vrgebdr; nén enim id
obligat pro omni moriento, fed pro ecitor porclt
enim ‘quishabere voluntatem liberam feruandi
preceptum ieiunijyvel Sacrt, vel confelfionis, vel
Euchariftiz antequam - excentio vrgeat; & ex vi
huius volunestis exequi s fieque tora békio libe
Iaerit, P !

Dices; Quid {i ponamus'aliquod preceptumci Aceeprari
datum,quodiacceptandum fuerit eodemm momens pracepsi an
to quo dabatur:Sicur valde probabile eft de pres iz’,‘g'f'f
cepto redimendi Generis- humani per mortem m‘:_g»;,-ﬂ.
fuam ; qued videtur omnino ei propofitum fuille
in ipfo momento Conceptionis, & eodem mo=
mento acceprandum: Si-enim tune non accepral-
fec_pecealfet: ergo accepratio illa erat neceflaria,

Kefpondent quidam, illum neceffarid- accep- 1 Refpome
tafle ; fed hanc neceffitatem non tellere liberta- fo,
tem;’'ed quod fic neceffitas ex fuppofitione, feili-
cet diuini preecepti.-Sed contri ; quia fepé necefl: Refellitur,
firas ‘ex fuppofitione rollit' libertatem : nempe
quoticfeumg; fuppofitionon eft in poteltate vor
Iuncatis, & ed pofitd neceffario fequitur opus: ve
diGum eft in Difputatione Apologet. De gratia
efficaci e, 3unum. 15, Arqui hzcfuppofitio pre-
ceptidivini, non eratin poteftate voluntatis hu-
mang ipfius Chrifti ; & ed pofitd, necelfario ac-
coptabat ; vt illi volunu: ergo nonliberd, :

1Secundsy: Alij refpondent, illum neceffaric ac- 2:Refpeps
ceptafle ‘in gencére, non tamen hoc vel ilo acu £
confensiis: & ita etfl confenfus crat necellarius fe-
cundum{peciem & confusé, tamen inindividuo
erat liber ¢ quia porerar hunc vel illim indiuidu
confenfum preftare, Sed contrd ; Namillzliber- z,r.;1 v
tas quz tantum cft ad individuos aétus’ ¢onfen-
{is ; nihil ad mores facit : partim enimrefért an
hoc vel illo individuo attu confentias,quando in
confofo non eft in poteftate omittere’ confen-
fum. Ided enim laudem mereris, quia facis opus
tante bonitaris , ciim abfolued poflis non facere ;
non autemyquia hoc individuum potits qudmil-
lud, Deinde, quando: voluntas per fuppofitio-
nem aliquam perfecté determinatur, non relin~
quitur (1ibertas vel ad individuos atus: quia
quod hoce individuum potitis eliciatur quam il-
Iud, prouenit ex circumflantijs , cum quibus ipfa
voluntas determinatur.

Tertio,, Aliprefpondent,, illud acceptafle ne- 3 Refpons
ceffaric quoad {ubftantiam aétis; non autem quo- ¢
ad intenfionem vel finem extrinfecum; & ira
attum quoad hec fuiffe liberum. Sed contrd;
Quia {ubftantia aétus non potelt fieri fine aliqua
intenfione :* ergo aliquis faltem gradus intenfio~
nis erat neceflarius, Deinde; a@us non fuiffer me=
ritorius fecunidtm f{ubftantiam, {ed foldm fe-
cunduim aliques gradus liberos; quod non-vide=
tur dicendum ; nam tota illa acceptatio meritos
AhSeEy; S7g 2 - .Vauuf-

Refpondendum eft igitur : Chriftum omnino ponfe
liber¢ in illo primo inftanti,quo praceptum pro- ;
ponebatur illud accepraiie, Rario clt, quia pre-

cisd

Refellitur]




10d
cisd vifione bentiﬁcﬁ,n:%uh preeccptum illudties
que vllum suxilium ipfi ratione vnienis eolla-
tur 5 detetminabat ipfius voluntdté ad accepta-
Pracipri; tionemrei precepta.Non preceptum ipfum;quia
non meeef:foliim proponebat voluntatem diuinam circa
fitabdz, — mottemab ipfo acceptandam pro redemptione
hominum ; que propofitio; fepofitd vifione bea-
tificd, non meceffitat 5 nec determinat voluntaté;
quia non eft propofitio ¢lara fummi boni; vel eius
quod negeflarié cum poflefione fummi boni con-
wn&um eft. Neque etiam vllum auxilium necefs
Neque er-fitabat; quia Deus proponens Anime Chrifti hoe
fum wlwmpreceptum, ita excitabat eius intelleGum, & af=
Aunilism, ficiebat voluntatem per gratiam prauenientem,
ficut nouerat eam liberé confenfuramsnouit enim
iple per {cientiam conditionatam 5 quid vnaque-
que voluntas, queuis tempore vel momento effee
operatura ; fi cum tali obiedo & circumitantijs
inuitaretur ad confenfum, Vnde facilé ei eft,cim
vulr, efficere vt voluntas hic & nunc confentiat,
& tamen liber¢ confentiat : nempe dando ci ta-
lem excitationem & affe@ionem przucnientem,
cumqua prefciebat voluntatem liberé confen-
uram,

Dices; Si in acceptatione talis praecepti Chii-
ftus manebat liber : ergo poterat non aceeprare,
ac proinde peccate. Confirmatur jquia is dicitur
libere aliquid facere, qui ita facit, vt poffic omita
texes ergo fi liberé acceprauit praceptum, poterat
non acceptare,
chriftws’  Refpondeo; Ve dicatur liberd confenfifle fou
ottt nen acceptafic preceprum, fufficit vt quantum eratex
;:Z‘fc_p: 2 difpoflitione voluntatis, potuerit no acceptare :

wantum RODAutem requiritur vt abfoluté potuerit non
erates dif- acceprare, Et ita non fequitur,quod potuerit pec-
f:f?’:?:"' care. Pro quo Aduerte; voluntatem Chrifti du-
4 atis, non Pliciter pofle fpetari, Primo; fecundtim {¢, & in=
autem b trinfecanrfuam difpofitionem. Secundd ; ve fub=
fiwiis  eratcuftodie fue perfonz. Priori modo poterat
confentire 8 non confentire; Pofleriore, fieri nd
poterat abfoluté, vt non confentiret: A&us autem
dicicur liber refpeu voluntatis fecundiim fe &
intrinfecam difpofitionem confiderate : & ided
fimpliciter verum ft, quod Chriftus liberé con-
{enferit ; quia poterat non confentire, {i intrinfe-
<am voluntatis difpofitionem {peétes. Similiter
verum eft, quod non poterat peccare;quia extrine
feca cultodia illi debita, hoc impediebat.

Obijcitur Tertic, Ex parte amoris bearifici.
i eiizs. Chriftus enim neceffario amabat Deum, neceffa-
Zx Amore 110 €tiam amabat fuam beatitudinem : ergo er-
#uarifies, 1am neceflario volebat omne id , quod ad diuind

amorem , & ad conferuandam beatitudinem eft
pecellarium ¢ quicumque enim neceffarid vult
aliquem finem, cddem neceflitate vult media ad
illum finé neceflaria, Atqui omnes Chrifti aios
mes crant neceflarie ad amicitiam divinam, & ad
sonferuandam beatitudinem, Nam vel erant pre-
ceprze; & {ic patet fuille neceffarias ad conferuan-
slam dininam amicitiam : praceptum enim facit,
vractio fit medium neceflarium. Vel non erant
precepra; & ex his iile qug maxime pertinebant
ad Dei gloriam, erant necefiariz ad divinam ami-
citiam 5 quia Chriltus neceflario amabat Deum
fum:co & periediiflimo modo: ergo etiam ne-
ecliario vol=bat quidquid magisad iplius glo-
Fiag: pertinebar s hoc enim in omni negotio pro-
b¢ noucsas,

Quzl. 13; De Voluntate Chriffi, 'Ate. 4.

Refpondeo,Non oméies fundiones Chrifti tz+ R
eserant , vt neccflariam haberentconnexionem '~ °
cum diuino amore;ita vt; nifi hoc momentoj & o
his citcumitantijs fierent ; lederctur fummaillaicpyg, i
cum Deo amicitia: quiay vt num, precédenti di= Fenes
Gum eft, preceptum non vrgebat pro omni moe 144 eisf,
mento; & antequam vrgebat, poterat libere ime 7 ¥
pleres Et quamuis faceret{femper 1d quod {tires Liererar
Deo gratifltmum proillo tempore; non tamen B¢ amici
ided determinabatur neceflario ad vnum aliquod %
opus;quia fieri poteft ve multafint equalia (Do
2qué grata, V.g.clim orabat, orabat quidefs per-
fe@tiflimé; fed varijs modis, id fieri poterat = fciz
licer gratiarum a&ione, laude, poftulatione; id<
Gue rurfus varid ratione,

Addoj Si concedamus aliquam fun@ionem b
fuiffe hic & nunc neceflariam ad divinum amo- ﬁ’,f,’;:};;m
rem ; dicendum efttalem fun&ionem duplicirer duplicirer
polle {pecari, Primd, Quatenus habebat necefla- forefecon
riam connexioné cum diuind amicitid. Secunds, /e
quatenus infua fpecie habebat rationem talis el
talis virtutis, ’

Priore modojacéeptabat illam necellarid :clim Sl
enith neeeffario- amaret Deumy & claré videret nécefarin
hunc amorem né poffe confiftere fine acceptatio-
ne rei precepta, eddem neceffitate determinaba-
tur ad illius acceprationem. Nec enim credibile
cft, quod quidam dicunt, amorem beatificum
fuiffe eohibitum , vt nondeterminaret feu incli-
naret voluntatem, nifi adea, qua Deo funt in- Amorle.
trinfeca, non autep ad aliquod obie¢tum extrins #ifs s
fecum : tiim , quia ifté amor fuifles redditus inef- :’:b':i:ﬂ'
ficax & ‘imperfetus 3 tlim, quia contra naturam 2
amoris finis eft, vt ron determinet voluntatem
ad electionem medij neeeffarij; tliim denique, quia
nihilomintis voluntas per illum amorem fic co=
hibitum, manfiffer determinata in aGtu primo ad
rem preceptam jita ve, ex intrinfeci difpofitione
non poffet contrarium : feilices nolle acceptare,
aur fufpendere acceptarionem. Neque dici potefly
quod per miraculum hoc potuiffer ¢ quia Reus
non prebet vim fupernaturalé contra pracepto-
rum obferuationem, Neque eft Simile, quod ad- Refelitue
feruntde gaudio beatifico, quod cohibitum eft /e
ne redundaret in Appetitum inferiorem. Quia f;ﬁf;‘:,
eledtio medij ncceffariy, ita manat ex amore finisy propubite
vt efficiat cum eo voum aéum, habeatque ynam e redin-
rationem formalem, & fitin eadem potentia, ‘f:’”",.'fm
Gaudium autem beatificum; & illud quod ori- m,:f:-";ﬁ-
tur in Appetituinferiore , non cenfentur vnum,
nec {unt in eddem potentii , & ratio formaliseft
diuerfa, Neque carentia gaudijinilla parte, fei-
licet appetitu inferiore, erat contra diuinum pre-
ceptum : ficuti contra illud eratnon acceptare
quod Deus mandat, Quare fatendum eft; Ani-
mam Chrifti hac ratione neceflarié acceprafleré
pracepti, feilicet mortem,

Veriim , Pofteriore modo, poterat rem illam S“:'_:‘f""
acceptare liberé alio attv; nempe propter intrin- **" .
fecam bonitatem operis pracepti : verbi gratia
quia a&us obedientiz; vel quiafalutare homi-
nibus : veletiam proprer finem extrinfecum; ve
propeer honorem Patris &c¢,Quod Confirmatur;
Primo, Quia etfi Anima Chrifti amabat Deum
amore neccilario, nempe beatifico, quifequeba-

tur vifionem ; poterat tamen etiam aus liberos
dinini amoris elicere, qui dirigebantur {ciéntid
infusa : exgo fimiliter etfl necetsarid. acceptarct
praecpum

T




10
4. Obiedt,
Ex pra i~

frome fusn.

Teruim,

Refellitnr.

Chrifius
Presidit
Juas altio-
mes, guin
erat faitu.
THS, non
£ONET A,

Fude dn.
falsbslizas
aitionum
Chrifti,

Quztt. 13, De Voluntate

preceptwm ex vi amoris beatifici, tamen poterat

etiam acceptare liberé {ub alid ratione, & ex vi’

amoris liberi. Neque h# acceptationes erant ejuf>
dem {pecici : quiaacceptatio neceflaria tendebat
in rem praceptam f{ub ratione boni neceffarij ad
dininam amicitiam : acceptatio autem libera di-
rigebatur per fcientiam infufam, & non tendebat
in opus ,tanquamin bonum neceflarium ; fed in
tale, cuius eleGtionem poflet omittere: fatis enim
cratad pracepti expletionem altera acceptatio.

Confirmatur Secundd, Quiain alijsrebus, ad
quas rieceflario determinati fumus,experimur nos
actu libero eas pofle acceptare: vt mortem,capti-
uitatem , & fimilia: cur non etiam cas, ad quas
voluntas determinata et 2 Nec obitat , quod ille
aftus non videatur efficax, e quod fine co res
fierct : quiaex parte fua efficax eft, & (ufficiens
qui opus faciat , ctiamfi aliunde nulla effet eius

neceflitas. Itag; Dominus etiam actu libero mor-
tem acceprauit , quamuis aliunde eam neceflario
acceptaret. Neque hic aGus cft reflexus, fed dire-
&tus in ipfum: obie@Gum :non enim follim vule
Liberé illum neceffarium confenfum in mortem,

{ed etiam iplam morcem.

Obijcitur Quartd, Ex preuifione futurorum.
Nam Chrifti Animad primo inftanti fuz conce-
ptionis,videbat omnes functiones, quas erat obi-
turus in vitd,omnefdue modos, & circumftantias
illarum : ergo voluntas cius neque aliud , neque
aliter poterat velle facere,quim intelle&us vide-
bat illam facturam : ergo voluntas erat omnino
determinata ab inrelleétu,

Refpondeo, Vifionem illam Chrifti, quatc-
nus terminabatur ad futuras ipfius aGiones , de-
pendiffeab vfu libero voluntatis humanz. Non
cnim rdeo. Chriltusillas aiones erat obiturus,
quia illas previdebat ; fed contra, ided illas pre-
uidebat, quia aliquando erat illas faéturus. Talis
itaque fuppofitio, climomnino ab ipfa libertate
pendeat, libertatem non tollit ; alioquin cuerte-
ret fuum obic&tum, atque adeo feipfam, Confir-
matdt ;' Nam i ided Anima Chrifti videt fuas a-
€tiones, quia ille future funt: ergo fecundiim ra-
tionem pritis cft illas effe futuras, quim illas effe
vifas: atqui fecundum hanc rationem future erit
libere : ergoa vifione, que ratione eft poiterior,
non accipiunt neceffitatem : Nam ipfius libertas
per vifionem illam videtur: crgo non deftruitur,
Ratio eft, Quia vifioilla, vt verfatur circa aéus
futuros, nullam habet vim in voluntatem : vnde
non magis tollit libertatem , quim vifio futuro-
rum in Deo, tollit libertatem aGionum noftra-
rum: Eft enim intuitio puré fpeculativa, fuppo-
nens fecundiim rationem ipfas a@iones futuras
cum omnibus fuis modis & circumftantijs.,

Nec obftat, Quod illd vifione pofitd , infalli-
bile fit agus illos eile futuros:quia hoc non pro-
uenit cx co, quéd voluntas3 vifione deterimine-
tur; fed potitis ex eo, quéd voluntas perfuas a-
Ctiones {futuras vifionem determinat, Secuseft
devifione ; qua-quis widet decretum, divinum,
quo Deus ‘decreuit vt fic-opereris: quia decre-
tum illud; ieft caufa, confic {is operaturns; & vifio
illius decreti ad hocwoluntatem determinat ; - ita

vt fine peccaro mon poflit welle niti incontrarid,

Chrifti. Art.4.5. o7

ARTICVLVS V.

Virum wvoluntas bumana Christi
fuer:’r omning canfbrmis Vo-
11

luntati dinina?
R Efpondetur, Chriftus fecundiim A ppeti-

tum fenfitivum & voluntatem naturalem, ifingas
poterat aliug veligquam Deus (intellige, affectu t4r.
limplici & ineflic#® } v. ¢. non pati, non mori ;
Secundim voluntatem autem rationalem, qua
omnes circumftantias confiderat, non poterar
aliud velle, quim Deus: intellige; voluntate ci-
ficaci & abfoluta,

Vi hae res clarits explicetur ; Nota, ex 1.2 oq. Triplex .
19. a.10.& in dub. 1.humanam voluntatem po!ﬁ_f“!"f”“" :
elle tripliciter conformem divinz. Primo; Secun- :f“;::'::’g_"'
diim fe : quando Deus vult me hoc velle ; quam- Lamane.
vis ipfe hoc non velit; vt pater in voluntate A-
brahz ; qui voluit immelare Filium. Secundo;
Quando eft conformis in volito materiali: ve
?uando candem rem volunt, Tertid, In volito

ormali;id eft, quando velunt aliqua etiam di-
uerfa, propter eandem rationem. Ve Danicl. 10.
patetin voluntate Principis Perfarum, 8 Prin-
cipis Synagoge.

Nunc Dico Primo, Veluntas humana Cheifti 1,
abloluta & efficax , qua explicatur per Voloy moloy Abjajuca
femper fuit conformis divine voluntati in voli- Foluntas
to formali; id eft,inratione volendi, N GO

Probatur Ioan.4. v. 3.4. Mexs cibus eff, v faciam Q‘:j,,‘,‘j”,;,

voluntatem cius quimifit me. & cap.6. v. 38. - Feninine in
vt faciam yoluntatem eins, qui mifit me. & .c.8. v. 29, volito fors
Qite placita funt ei , facio femper. Et alibi. Definita ™4%
elt hac veritasin V1. Synodoad. 4. in cpiftola
Agathonis, & 17, in definitione fidei, Vide lan-
fenium Epifcopt Gandenfem in illud Matth. 2 6.
Verum tamen wonmea voluntas o fed tuafiar, Ratio
eft ; Quia hzc conformitas-clkneceflaria, vt vo-
luntas humana fit honefta ; atqui voluntas Chri-
{ti maxime fuir-honefta; vt qui femper in omni-
bus Dei gloriam {pectauerit : quod etiam fpeétat
Deus.

Dico Secundd ; Voluntas humana Chrifti ab- Lzemin
foluta & efficax , femper fuit conformis divinaz, welize ma-
ctid in obieto materiali. Eft communis Do&o- 1.
rumin 3. dift. 15. vel. ¥7. D. Thomz hic & in-
fri q.21, a.4. Ratioeft; Obf Chriftus non pote-
rat abfoluté velle, quod Deus abfolute nolebat
fieri. Clim cnim elaré videret in Deo , quidquid
iple abiolute in quique re volebat; videbat con-
tratium cfie impoffibile, faltem ex fuppofitione:
vode fuppofird ¢4 vifione non poterat abfolutd
voluntate conari in centrarium ; quia voluntas
abfoluta non eft impoffibilium, quamuis impofli-
bilitas {it ex fuppofitione,

Dices, Chnftus poterat confiderare in {uis
cruciatibus, folim natur® incommodum, non
confiderando actu divind ordinationem, aut ho-
minum vtilitatem : ergo poterat illud objeGum
itaconfideracem, abfolutc nolle,

Rielpondeo, Saltem perfcientiam beatammon
poterat vivillaupracifione ¢ vnde nonpoterat iu-
dicare contrarium abfolute eligendum. Per feié-
tiam aurem infufam, poterar quidem fpeculativé

cenfiderare cruciatus fine ordinatione divind;
tamen




108

tamen practice, feu in ordine ad eleGionétn vos
luntatjs, non poterat 2 quia tunc neceflarium erat
omnia confiderare,; que prudens electio poftu-
fabat.

13 Dico Tertio ; Voluntas Chrifti interdum
7% 1, . : : 1
f:fé’:;‘“ habuit motus fimplices & inefficaces, quinon
nom fuit  €rant conformes dininz voluntati in re volita 3

femper es» tamen fecundiim fe femper erant'conformes , vel

Sormis di- ctiam fecundtim rationem volehdi.

z;’:‘”:::f_”‘ Vbi aducrte; In Chrifti voluntate fuiffe inter-

Vialh dum motus incfficaces, quifﬂlicanur per Vels
Jem 4 nollem, quinihil aliud {00e, quam f{implex
complacentia aut difplicentia ¢ habuitque volun-
tas hofce motus non foltim vt Natura, id cft, vt
fertur innature commodum ; vel fugit ciusin-
commoda;fed ctiam vt Ratio eim fuperior,tim
inferior : Vi, clim volebat latere ; & non pote-
rat; clim volcbat ommnes conuerti, & neminem
perires

Prob. de Prior Pat's de motu naturalf, quem habuit vo-
mm*;_ﬂﬂ- luntas vt natura : Probatur Matthei 26, v. 39,
*uraliy

Now ffeut ¢go volo y [ed fiout tu. Hic motu naturali
refugit mortem;ctim tamen diuina voluntas vel-
ler ipfum fufcipere mortem), euife hicfubijcit,
Dices;quomodo hic motus erat confentancus ra-
tioni, cum difcreparet & voluntate dinind 2 Rel-
pondeo; Etiamf{idifcreparet in obieéto materialiy
_tamen ipfe motusfecundim fe erat conformis ra-
tioni, ac proinde voluntati divin®:quia ratio ex-
citabat & imperabat hune motum fecundim Dei
voluntatem; idque partim ad deméftrandam ve-
ritatem nature humane, & paffionis acerbita-
tem ; partim ad excitandam in {e miorem trifti-
Taley mo= tiamy.- Adde ; Probabile effe etiam in beatis tales

fus [unt  motus voluntatis naturales effe pofie ; vt, ad Re-
o™ furreGionem corporum : quod infinuatur Apoc,
6. quamquam ctiamij inillis fint liberi quoad
v ibd exercitiun.
rab.de A1 5\ S ¢
ot Quadatitem non foltim motus yoluntatis na-

* turalis, fed ctiam rationalis, poterat diffentire &
voluntate diuind ip Yolito materiali, fiue efferin
ratione fuperiore fiue inferiore : Probatur ; Quia
id decet D. Thouin 3. dift. #7. g 1. art 2. que-
ftiunc. 3. 8 Gabriel eadem diftinétione. Et Scotus

. dift.xy. Et patet Marci 7. & Marth.g, vbi Chri-

viopali,

Quaf.18. Dz Vdluntate Chrifli, Are 5.6,

ftus volebat latere;& nosi poterat < qua voluntqs
flon erat ex inclinationead commodum aliquod
natura; fed ex aliqua honefta ratione : vnde pere
tincbat ad voluntatem, vt Ratio éft. Similiter
volebat omnes faluari, fiemirem perire; quod ta-
men Deus abfoluté non volebat,Ratio ¢ft ; Quia
in his adtibus exercendis poterat effe aliqua hone-
fta caufla pertinens ad rationem fuperiorem, ve
honor Drej, falus proximi: Vindeilli motus crane
ex inclinatione Rationis fuperioris, & non Na-
turz. Nec mirum hoc videri debet, quia etiam f;ﬂ i
in beatis ; & in iplo Deo, fuo modo tales vellci- el

. fmamiu
tates & nolleitates effe poffunt. Beatis,

Ex quibus patet altera l’ars;'fcilicet, hos mo- 3

tus conformes fuiffe dinine voluntatifive fecun-
dlim fe,{iuc in obicéto formali,

ARTICVLVS VI

Virum in Chrifto fuerit contrariea
tas Voluntatum ¢

R Efpondetur; In Chrifto abfoluté fonfuit 14

Appetituum contratictds . Eft fide tenen~ (%4

dum : vt patet ex Epiltold Agathonis in VI. Sy- Cr;;?:;’?

nodo a&. 4.& at. 17. vbiabfoluté definivir, nunguan

quod voluntas humana non rélu@abatur divinz, 7##dsts

Ideny definitur in Concilio Lateranenfi fub Mapo1 2" 24

tino I.can.15. o
Patet ex dictis; Quia voluntas humana Chri-

{t1 abfoluta, erat conformis dinin® in volito ma-

teriali, & formali: inefficax autem erar confor-

mis cidem divine voluntati, velin volito for-

mali; vel faltem tamquam operatio fue regule;

nam Deus volebat Chriftum pati tales motus::

ergo etiam erat conforihis voluntati humang abs

folure & efficaci < ergonuila erat contrarietas,

Volo enim & nolo funt contraria; fed hac in Chri-

fto circa idem fimul non fucrunt ; fed tantiim ¥o-

1o & nollen;qua nihil repugnant. Denique omnes

Chrifti voluntates erant{ecundim virtutem; vt

patet ex fuprd dictis: ecrgo nulla inter cas eras

contrarietas.

O V- 2S5 150X 11X
De Operatione Chrifti & Merito.
In Quatnor Ariiculos dinifa.

ARTICVLVS L
Virum in Chrifto [it tantum wna
. Operatiod
p Efpondetur ; In Chrifto funt duz opera-
tiones; altera diuinitatis, altera huma-
nitatis. Eftde fidedefinitain VL. Syno-
do, a¢t.2.4. 8. 13.%7. contra Cyrum, &

‘Theedorum, & alios Monothelitas , qui affere-
bant tantim vaicam voluntaté & operationem

Monsothe.
feeg,

efiein Chriffo. Item in Concilio Lateranenfr{ub
Martino L. cap. 10, & fequentibus.
Nota;Hereticos qui poncbant tantlim vnicam
voluntatéin Chrifto, pofuiffe etiam tantiim vni-
cam operationem , {cilicet ex parte vaiusprinci=
pij operantis; vt ficut omnes noftrz ationes funt
humanz voluntatis, vtpote ab ca elicite vel im-~
perata ; ita omnes actiones Chrifti , effent actios
nes dininz voluntatis tantiim ab ¢a elicitz vel
imperatz ; qua divina voluntas id facerct in
Chrifto, quod voluntas humana facit in nobis.
Hzc videwur illorum heereticorum {ententia: fed
: S sefutatio

—y—

—_

e T




™

Qu. 19. De Operatione Chrifli €6° Merito, Art,2.3.4.Du.t. 109

tefutatio patet ex di&is preced. qualtione vbi
oftenfum eft in Chrifto cffe.duasvoluntates, &
vtramque habuiffe {uas operationes.

Dices, Omnis operatio Chrifti erata&io vo-
luntatis increate 3 nam erat volitaab illa, & ha-
bebat abiilla effe voluntarium & liberum.

Refpondeo , Propri¢ loquendo fal{um eft om-
nem Chrifti a&ionem, fuifle a&ionem volunta-
tis increate ; aut habuifle cffe voluntarium & li-
berum ab illd : nam actiones Chrifti qua fiebant
per humanitatem, tamquam principiam qeio ;. non
crant proximé voluntariz 3 voluntate increatd
( alioqui non fuiffent liber# refpectu voluntatis
humanz, vnde nec meritoriz ) fed ex ordine ad
voluntatem humanam , & qua: habebatit quad
eflent humane, voluntarie, liberz.. A volun-
tate autem divind erant; non vtaétus ab illd eli-
citus, velimmediaté imperatus, fed vt effectus
3 caufsd voiuerfali: Eliciebantur autem vel 3
voluntate humani, vel abalijs potentijs per hu-
manam voluntatem ad operandum applicatis.
Neque in contrarium- eft: Argumentum alicuius

_momenti.

ARTICVLVS 11

Virum in Ghriflo fint plures
Operationes Humans ¢

4 Efpondetur; In'Chrifto eft vna dumtaxat
Opm,",;, Operatiohumana;feilicet ex parte principif.
bumans, Ratio ¢t; Quia illa operatio dicitur humana,
Luid, qua i ratione & voluntate pracedit: Atqui om-
nis Chrifti operatio procedebat quodam modo &
iudicio rationis & voluntate : ergo omnis opera-
tio erat humana,

Fuit hac Notandum cft, Dubium non effe quinin in=

{:2‘":":‘;;‘; tellectu & voluntate Chrifti ﬂ{erint varie ope=
o mesa-. TATIODES, nUmero, - & pecie'differentes; & pari-
7hyficd, fed ter in alijs quoque potentijs; ' Sed D, Thomas
meraliter s tantiim vule dicere omnes Chrifli operationes
> fuiffe ynam genere, non metaphyfico, fed morali:
quia omnis eius operatio quodammodd pende-

bat ab vnico principio;nempe 4 ratione & volun-

tate: & ratione huius vnius principij, dicitur vna.

Hoe autem fingulare fuit in Chrifto, ed quod

Cur porivs voluntas-humana Chrifti , habuerit perfeétum

E{Z:'} imperium fuper omnes animi motus, & etiam
ifts . = 1 %
sdisass  Auper fun@iones corporales, ita vt edspoflet fu-

fint buma. ftinere faltem divina virtute ; & ita omnes quo-
#s & lite- dammodo “erant libere & humanz , fupraque
r4, qiam  copditionem a@ionum naturalium. Innobis au-

Wik tem non omnes actiones {unt libere aut huma-
ne: vt primi motus, & aftus potentie vege-
tatiue , motus cordis, pulfusarteriarum; & {i-
milia.

Vifio & 4. De vifione & amore beatifico queri poteft.

may beari- - Sed dicendum eft , non fuifle actiones liberas; nec

::zd‘iﬂ‘f‘ potuiffe fuftineri ; fuifle tamen quodam fenfu hu-
i L - A Talte » " > ~
operationes MANAS : quia ex plenoiudicio rationis, & perfe-
kumans, Ctapoteftate voluntatis.

ARTICVLVS 1L & 1V,

Viris A&io humana Chrifti potue-
vit [ibi €5 alys effe Mergoria ?

R.‘I:Tpondctur affirmatiué . Notandum eff;
Cum hac quzflione agatur de'Adionibus, -
Chyrifti humanis , commodiffime hig traétari de
Merito Chrifti & Satisfactione, que funt con-
ditiones quadam morales operum. Nam ipfam
fubfahtiam , & realem perfeCiionem operum
Chnfti, fupri fatis explicauimus. Supercitigi-
tur, vt nune de perfeétione merali, & earum fru~
Gudicamus , qui potiffimim confiftit in Merito

& Satisfactione. Et quamuis {italiqua diverfitas
inter Meritum & Satisfactionem (Meritum enim
dicit ordinem ad presmium, Satistactio autem

ad iniurie compc;nﬁriun(:m) tamen in propo-
{ito, veriufque cadem cft confideratio ; quia caf-

dem fer¢ conditiones requirunt, & in fingulis
Chrifti operibus.coniun&a funt.

Dicemus autem Prim0 ; De quibufdam con-
ditionibus ipfius merentis. Secundd, De qui-
bufdam conditionibus ipfius meriti. Tertio , =
Quidy & quibus meruerit, *

DVBILVM I

Firim in Chriffo fuerint omues conditiones

neceffarie ad meritum?

Efpondeo ; Fuiffe omnes hafee conditiones 4

neceflarias ad Meritum in Chrifto 5 vade
veré potuit mercri, & reipfa mertit. Eft fide te-
nenda,

Probatur Primd, Quia id exprefsé colligitur
ad Lhilip. 2. verl, 8. Huinlianit (emetipfum , fattus
obediens v{que ad mortem , 8cc, Prapter guod & Dews
exaltanit tum , &cc. 1lud ; Proprer, defignat meri-
tum, EtIfaix §3. verll 10, Si pofuerit propeccato
animan (wam 5 videbit (emen loagesam. Ex Plal. 4.5
verl, 8. Dulexifteufhitiam, ¢ odift miquitatem: Pro-
ptevea vnxit te-Deus tuus oleo latitia, o

Probatur Sccundo , -Enumeratis .conditioni= ., ;s 5di.
bus ad meritum neceflarijs; que funt triplices. tiomes 2d
Aliz enim funt neceffarie ex parte operis. Alig meriram
ex parte operantis Alid ex parte cius cui fit opus; "%
id eft; Dei. E .

Ex parte operis, requiritur vt fitopus libe- Prima, ex
rum, honcftum, & proportionatum preemjo, vel £ S
debito pro quo fatisfit. Quz omnia rep@iantur
inoperibus Chuiftis erant enim libera, vt often~
fum qualt. 18, artic. 44 crant honefta, erant {u-
pernaturalia, ac proinde preemio commenfa: de-
nique laboriofa & peenalia.

Ex parte operantis, requiritut Primo, vt ope- Seeands,
rans fit Deo gratus & ainicus. SecundG, Vifit ex parse
viator ;1d eft, tendat ad beatitudinem. Quz con- ity
ditio, ctfinon ficneceffaria ad'meritum fecun-

diim potentiam abfolutam, ( poffet enim Deus
ftatuere vt beari fuis bonis operibus mererentur)
elt tamen neceffaria fecundim legem ordinatam:
{tatuit enim Deus vt meritum folim duret vique
ad terminum vit® 3 vt patet cx multis Scripruris.
Quod ctiam eit valdé confentanefi naturg meritiz
nam meritum cft veluti quedam via ad preemi;
a¢ proinde nonapté conuenit in cum, quiiam cft
intermino, Hzc conditio etiam fuit in Chrifto:
erat ¢nim Deo gratifsimus; & fecundiim corpus
pafsibile crat veré viator tendens ad patriam;
& quodammodo ctiam fecundim Animam, qua-
tenus tendebat ad exclufionem omnis triftitiz &
incommodi ipfius Anime, Que conditio indi-

Kk catur,




110 Quaf.t9. DeOperatione Chrifl€5° Merito. Att.3.4.Dub.r.z,

catur, iuxtd D, Thomam fuprd queft. g, %t 10,
apud Jercmiam cap. 4. v.8. Ouare quafi colonss
futurns es in ferra, & quafi viator declinans ad manen-
= dum!Senfus tamen lirteralis fortafsis eft alius. Me-
Iiis Luce 244 v. 26. Nowne hag opertuit pati Chri-

Stumy, & iraintvare in gloviam (uam 2 2
Ex parte autem Dei, requiritur padtum feu
_§ - promifsio mercedis {ub conditionc operum; alio-
Fertin,e® quj non erit verum meritum, cui ex aliquaiufti-
;f::f“:‘”' tia debeatur merces, quamuis ceter® omnes con=
i " ditiones adfint, Ratio eft; Quia nullumipoteft
effe meritum fecundim aliquam iuftitiam, nifi
quodammodo obliget alterum ex iuftitiaad red-
dendam mercedem: atqui in Deo nulla poteft in-
telligi obligatio iuftitie , nifi fuppofito padto &
promiffione ipfius:ergo fine promiffione & pa&to
Dei, nullum poteft efle propriz dictum meritum
apud Deum, Maior patet : quia fi in reddendd
mercede non cernitur debitum iuftitiz , neque
in merito erit jus iuttitie 5 quia funtrelata. Mi~
nor patet ; quia nulla voluntas creata poteft Deo
imponere . hanc. obligationem .iuftitize, nifi ipfe
fponte {ui {c prius obliget fub conditione operis
per modum padti : quia cft fupremus omnium
Dominus. Vndeetfi opus fecundumfe dignum
fit mercede, tamen hoc non [ufficit vt ipfe obli-
getur : ficut patet in opere ferui erga Dominum.
Probatily %r}d autem Chriftus habuerit talem promif*
#x Seripra- fionem , pates Iaie §3. verf. 1o.. 87 pofuerit pro
g peccato amimam (waps, videbit Semen longanum, Plal.2,
verf. 8. Pofiula ame, & dabo t1bi Gentes hevedita-
tei tuam. - Luce 2 4. verll 26, Nonne oportit pati
Chriftum, & itaintrare in gloviam fuan 2 Ratio ol
Quia ad benignitatem Dei pertinet, vt nullum
praceptum prefestim pofsiunm & durum impo-
nat, fine pronnfsione mercedis. Ex hispatetin

Chrifto fuifle omnes conditiones meriti.

Dices, Hoc ipfg quo Pater Filium voluit affu-
mere naturam humanam ; obliganit {ead con-
{entienduny voluntati macure affumpte ob- di-
gnitatem perfone 5 & ad reddendum 'preemiuin

= quod fuis operibus poltulauerit : ergo nonrequi=
ritur alia promifio. :
Tncarsatia  Relpondeo; Solavoluntas:affimendi huma-
finepacts, Ditatem, {eiuncta ab omni alia promifiione, non
non faceres inducil®llam obligationem in Deorefpedu ope-
Chrifti ope- rym humanitatis. Nam ex. vi incarnationis fo=
FAeffe mee T o L e ; s
risoria,  ium fequituropera illius hominis non poffe Deo
difplicere , 8cefle ex {e apra ad meritum & fauf=
factionem ; non autem re ipfa effe meritoria,
Cuius fignum cft, quia alioqui ctiam modo eflént
MErItorna ; quod omnino falfum eft. Quare cim
nunc non {int meritoria, patet ad hoc requiri li-
beram quandam Dej promifsionem. Qua ctiam
caufa eft cur opera animarum in purgatorio, item
Eliz & Enoch non fint meritorias quia videli-
¢gt non habent promifsionem diuinam , mifife-
cundum certum rerminum: vel viee huius;, vel
conuerfationis humane. Potuit ramen voluntas
diuina cffe determinata ad confentiendum omni
volittati efficaci & abfolure ipfius nature affum-
pre abiqsobligatione iuflitie: nem pe hoc ipfo, quo
voluntari¢ fecit cam voluntatem divini fuppo-
fiti, quam oportebat femper impleri. Infinuat
hoc Sotus dift 19, quek, 1. art. 2. Verius tamen
widctur divinam voluntatem per hoc precisé no
determinari ad confentiendum in omnibus vo-
luntati crcacure 5 vt Andreas Vegalib.7. in Tri-

dentinum cap. 9. item Scotus , Durandus, &

Gabriel dift, 19. Ratio cft; Quia voluptashy.

mana potitis {e debet conformare dininz tam-

quam {uperioriin codem fuppofito, quam dini-

na humang. Vnde non conueniebat humanam

aliguid velle , nifi feiret id divinz effe acceptum

& gratum. Quare i fingamus Animam Chrift

ignorafle an hoc vel illud placeret divinz volug.

tati; non potuiflet id abfolucé velle , fed folim

{ub conditione, cum {ubmiflione fuifub diuind;

ficut Sanéi modo volunt.

DVBIVM: LI

Virtm necellavinm [it ad meritum , ot

Christi Bumanitas fuerit ornata
Gratid Habituali ?

R Efpondeo & Dico Primo ; Gratiam habi-
tualem non fuife Chrifto abfoluté neceffa-,, A
tiam ad meritum. Docet hoc Sotus fupra, & lib, ,,;,;:l;“
3. de Natura & gratia cap. 6: Vega loco citato. gratia ha.

Probatur Primd, Quia fine tali gratia illa pep- %44k
fona erat fummé grata, & dileta, & poterat i~
pernaturaliter operari ex motione & duxilio Spi-
ritus fan&i; & aliz conditiones poterantadeffe;  #
nempe Promiflio,  Opus libeium : ergo finégra,

Tid poterat mereri, .

Probatur Secundo, Quia «Chrifti mesita ha-
bent fuam dignitatem infinitam ex fola gratia
vnionis : ergo fine gratia habituali. efeny meri-
toria, Confirmatur ; Quia,ipfa gratia habitualis
in Chrifto habet fuam precipuam dignitatem ex
ynione hypoftaticd : eigb gratia vnioniseft fuf-
ficiens. Dices; ergo neque fecundiim legem ordiz
nariam erat Chrifto neecflaria gratia habitualis,
Refpondeo ; Ob folam & precifam:rationem
meriti, non erat neceffaria gratia habitualis ; fed £74¢ temen
ad maiorem perfetionem:  nempe vt opera eius :j(;fﬁ,;:m
pluribus modis & rationibus eflent nicritoria; perfch.
& vt ipfa ,fecundiim {uam fubflantiam manarent aea.
i principiointrinfeco connaturali fibi:, fine cnim
donis habitualibus anima non haber principium
intrinfecum commenfum fun&ionibus: fuperna
turalibus Et fic intelligendi funt quidam Doéto-
resy quividentur {entire gratiam creatam ad me-
ritum fuifle neceflariam ;. vt Bonaventura, Du-
randus; Paludanusin 3. dift 13,

Dico Secundd, Chrifto non erant abfoluté:
neeeffaria opera gratiz {ou fupernaturalia ad me- ;f&jiinré
ritum; fed potuiffer mereri ‘ex fuftitia gratiam mereripe
& gloriam, perfola opera moraliter bona,, vi- ferat per
ribus. natura: facta, fi promifsio divinainterue- fi':fl':
niflet.

Probatur; SiDeus aflumeret humanam natu-

ram pudam: fine vllo dono_{upernaturali creato,
& promitteret huic homini gratiam & gloriam,
& noftram. redemptionem , {ub conditione bo-
norum operum prout fieri poflunt nature viri-
bus, & hic homo expleret conditionem operan-
do illo mede;: ex uftitia deberetur illi precmium
promiffum. Pater;Nam concurrerent omnes iufth
meriti conditiones. ;

Dices; Illa opera non effent ex motione &
gratia preueniente Spiritus fanéti; & fecundum
fe non eflent proporrionata bonis fiipernaturali-
bus: ergo nen ellent meritoria.

-

Refpondeo;




Eifi non
Ehyfict,
moraliter
tamen hac
effent pro-
portionrta
mercediy

Non me-
Tuit per DO
funtatem
Kininam,

Sed peva.

us libe.

205 htitinds
Brlatis,

Non per
$ratipeos,

Quatt.1o: De Operatione Chrifli € Merito, Att.4Dub.3.a. 112

Refpondeo ; Etfi fecundim effe phyficum & .
reale ; non effent proportionata tante mercedi;
tamen {ecundtim effe morale maximé ellent pro-
portionata, Nam ex dignitate Perfonz operantis
effent opera infinité grata : ergo moraliter effent
magis proportionata mercedi fupernazurali yqui
opera que in fubftantia funt fupernaturalia. Nam
digaitas perfone plus confert ad mericum, quim
qualitas & conditio naturalis ipfius operis : vnde
facile compenfat omnem imperfedtionem, quz
eflt ex parte operig, Quod Confirmatur; Quia
humanitas , hocipfo quo aflumpta eft, & effecta
natura perfonz divinz, haber ralem refpectum
ad gratiam & gloriam , vt ci quodammodo tam-
quam proprictates naturales debeantur: ergo paii
tatione ipfa bona opera, hoeipfo quod tali per-
foni procedunt, habent fufficientem proportio-
né meriti ad dona gratie & cloriz. Quareacce-
dente promiflione; perficietur in eis ratio meriti,

DVBIVM IIL
Dnibus operibus Chriffus merueris?
I{ Efpondeo & Dico Primo , Certum eft non
meruifie per adtus proprios diuinz volunta-
tis : voluntas enim diuina ciim fic fuprema, non
poteft effc capax meriti, ficut nec premij.

Dico Secundo; ‘Aétus humanitatis Chrifti non
habent formaliter vt effent meritoriji voluntate
divini. Pater; Quia quando vnus actus fit for-
maliter meritorius per alterum ; totum meritum
propric eft in illo 4 quo alter tamquam caufsi
proceflit, & extrinfecé denominatur : vt videre
eftinacti externo & inferno : externus enim a-
€tus dicitur meritorius ab interno,in quo eft tota
ratio meriti. Atqui in aétu dininz voluntatis non
eft meritum : ergo &,

Confirmatur; Quia, vt {uprd diGum eft;Aétus
humanitatis Chrifti non funt liberi per volunta-
tem diuinam : ergo nec meritorij. Patet Confe-
quentia; Quiaab eodem aétu elt libertas & me-
ritum.

Dico Tertic , Chriftus meruit per' omaes a-
&us liberos , fiue i voluntate humand, fiue ab
alifs potentijs elicitos. E{t communis, & certa.

Probatur ; Quia omneshi acus erant liberi&
honefti; & in perfona infinité grata, perfedtoque
modo opcrante, aderatque promiffio : ergo &c.
Sccundo, Quia, Vel erant eliciti A virtutibus fir-
pernaturalibus ; & ita erant per fc meritorij ; Vel
erant cliciti 3 virtucibus ordinis naturalis ; & fic
ex dignitate perfone efficiebantur meritorijpre~
fertim clim  Chriftus femper per charitatem ome
nia opera {ua in Deum referret, omnia faciens ad
maiorem Patris giorii > quia p.‘:fufto modo ope-
rabatur: Vel denique erant actis imperatia vo-
luntate, ficut omnes actus externiy labores, ieit-
uia, fachryme, & fimilia: & hiaétus etiam erant
meriterij, co videlicer modo quo crant liberi:
Erantautem liberi per denominationem extrins
fecam, quatenus liberd voluntate imperati, vel
permifli : quare etiam codem modo crant meri-
torij,

Dico Quarto , Chriftus non meruit per aéus
humanitaus;, qui nullo modo funt liberi; vt per

vifionem beanificam , & amorem beatificum.
Ratio eft; Quia libertas eft conditio omnino ne-

¥+

ceffarta ad meritam. Contratium tetear quidart

Nomidales. Perrus de Alliaco & Tacobns Al "’-‘;"-'ﬂﬁ"ff
iliace ¢

mainus; qui exiftimant libertatem requiti sd me-
ritum, non cx naturd meriti, fed cx lege Dei refuis
pofitiud, qua Chriftus nonadftringebatur ; vel

*quia erat Filius naturalis, vel¢xdifpenfacione,

Sed contrarium oftenfum eft 1. 2. queft. 114
arti¢. 3. Ratio enim meriti poftulat vt fic libe-
rum ¢ quiz meritum eft velutl pretium giiod-
dam, quod quis de {iio confert vr obtineat proe-
UM : ergo requirit veis ;, qui mereeut, ficeius
Dominus.: Nam quod quis neceflarié facie, non
confertdefuo, Vnde ndn pendet hocex aligud
legeo(itina. Idem docent Dioétaresin 3.dift, 18,
Adde: Chrifti meritum non fuiflt fundatum in
aliqua exemptione feu difpenfatione, in ijs qua
ad rationem meriti {unt neceflaria. ;

Dices; Si Chriftusnon meruit per afus non 4» merai-
liberos ¢ crgo non metuit per amorem Dei ¢ nant /) :,ig,:m
neceffarid Deum amabat, Dei,

Refpondeo 3 Quidam admittant Chriftum
non meruiffe peramorem Dei, fed foliim per a2
morent proximorum, & alia virtutum opera, ;
Ira Alexander Alenfis 3. p. quzft. 17. memb, 2: Negardléa
EtScotusdift, 18. queit. vnicaad 2. infinnat effe :ﬁi:ﬁﬂﬂﬂ:
probabile quod Chriftus nen meruit per portios sepius,
nem fuperiorem ;id elt, vt verfabatur immediaré
circa Deum, k

Sed contrd; Quia Patres referunt Chrifli me=
ritum potifimim in eximiam cius charitatem
crga Patrem: quod etiam ipfe indicat Ioan. 4. AfSrmde
verl: 31, Ve cognofcat mundus , quia diligo Patrems tur.
& fienr mandacum dedit mibi Pater , fic facio 5 furgite
eamus: {eilicet obuiam hoftibus, Dico ergo, Chri-
flum  meruifle: per aétdm amoris qui fequitor vi-
fionem beatificam ; non vt hic amor neceffaric
terminatur ad Deom perficiens beatitudinem 3

‘fed quatenus extendebat fead alia que in Verbo

videntur § vt bene docet Scotus fupra : namad
hae liber¢ {e poterat ifte amor extendere per

uoddam additamentum . Secundd, Quatenus
Emplici complacentia pdterat in Deum ferri; vt
fupra queedt. 18. artic, 5. diGumeft: que com-
placentia fic explicatur: Etiamfi non neceflitarer,
tamen vellem Deum fumme amare, Tertid, Pre«
ter amorem qui fequitur vifionem beatificam
erat in Chrifto alius quidam amor Dei omning
liber, fequens feientiam infufam ; & hic erat ma-
xime meritorius, Quod infinuat D. Thom.art.3,
ad 1. Dicens Chriftum meruiffe per charitatem
Dei, non vt ¢a erat comprehenforis ; fed vt via=
toris.

DVBIVHM. 1IV.
Duante tempore Chriflm vieruerii?

Efyondeo & Dico Primd ; Meruitinpri= 34
mo- inftanti fuz Conceptionis. Docet id Meraie
D. Thom. infra quaft. 34. art.3. & in 3.dift. 18, primeind
Vbi etiam Seotus; Bonauentura, Richardus,Ga- g“”“ﬁ:‘;
briel, & alij cum Magiftro: & immeritd Du- ,,;':‘“’P 2,
rand. quafli 2. dubitat, Colligitur ex Patribus,
qui docent illum ab initio fuific omnino plenum
gratidy ita vt crefeere non potuetit.,
Probatur Primo, Ex Scripturis: Ad Hebrzos
10, veil. 6, Ingrediens mundum diciv: Sacvificinm
& oblationem noluifti , corpus aucens apaft enihiy ho=
locantornata , & pro peccato woitibi placaerunt 5 tune
Kk g draia




Pt o tenis
Fore vits.

Frvliime
inftants

wite,

Mon

in ipfa
merie.

112 Quak.19. De Operatione Chrifli €5° Merito. Att.4.Dubis.

dixis Fece yenio, Tncapite libri [oviptum eft e meve,

fdciam Dews yoluntarens tusm. Et fubdic: Iz qua
veluntate {anlificari fwmuss Arqui in ipfo inftanti
Conceptionis ingrediebatur mundum: crgo tune
dixit fe velle facere voluntatem Patris,

Probatur Secundd , Rationc; Nam 3 princi-

pio habuit perfe@Gum vlumrationis & libertatis;
vt{uprd qu.7.art. 2. dub.4. & ibid.art.12.dub.3.
oftenfum eft ; ‘quia non tantlim habuit vifionem
beatificam, fed eriam fcientiam infufam, in cuius
viunon dependebat & phantafmatibus: ergo tunc
habuit omnes conditiones neceflarias. ad meren=
o ac proindereipfa meruit, Confirmatur, Quia
tunc cognouit voluntatem Bei mictentis illum
in mundum; & omnia beneficia humanitati {uz
collata ; & non habebat impediment{i qué minus
ftatim diuine voluntati poifet confentire; & crat
praditos fummd gratid Spirisus fandi, que nefeie
tarda molimina : ergo reipfa tunc conlenfit, &
meruit. Confirmatur Secundd, Quiaexfententia
communi Doctorum & D. Auguftini, Angeliin
primo inftanti {uz creationis meruerunt: €rgo
multp magis Chriftus, qui infupernaturalibus
dounis, & corum vfu longé Angelos antecellis,

Dico Sccundd, A primo inftanti Conceptio~
nis ylque ad inftans mortis continud meruitDo-
minus, faltem per actusinternos fibi immediate
fuccedentes. Eft communis Doctorum ; prafer-
tim hoc tempore : & ex Veteribus nemo negat.
Probatur, Quia Chriftus femper fuit in actuali
viu fcientiz inful, ve fuprd diGum eft :namita
fitin Angelis. Ergo pari ratione femper fuitin
viu alicuius virtutis infufe, Secundo, Quia hoc
elt longe perfedtius; & abhac perfectione non
impedicbatur vel fomno, velalijs occupationi-
bus , ficut nec 3 vifione &amorc Dei ¢ nam vius
fcientiz infufe nonpendebat 2 phantafmatibus,
“Fersio y Quia non decebat vt Chrifti virtutes,
vel vno momenso. effent otiofz s femper ergo
eratin i pfo bonorum o perum fucceflio.

Dico Tertio, Sicut Chriftusin primo inftan-
ti meruit, ita valde pedbabile eft meruiffc ctiam
invltimo. Probatur, Quia valde probabile eft
dari vlrimam inftans vite : quod tencre debent
omnes, qui'ponunt animam non excludi perin-
ceptionem alterius formez; fed perfolam defi-
tionem neceflariarum difpofitionum = nulla enim
eft ratio cur negent dari vitimum inftans formz
prioris, nili quia oportet dari primum inftans for-
me {accedentis. Atqui homine moriente nulla
tormafuccedit; vt docent omnes Medici, cum
plerifque Philofophis; ergo datur vltimum in-
{tans vite. Atqui Chriftus adhuc tanc erar viator,
habebatque vium rationis, qui tormentis non

oterat abforberis ergo poterat mereri. Si quis
tamen neget dari vicimum inftans vite, is fateti
sleber etiam non dari vltimum inftans ia quo
Chriftus meruit, fed rempus indeterminatum.
T Dico Quarto , Inipfa morte, feu anima fepa-
tamed ratione , {iue hee faéta fit in inftanti, five in tem-
porcindeterminato, quod crat poft vltimum in-
{tans vitz, non mieruit quidquam 3 {imiliter nee
poft mortem deinceps. Pior pars probatur; Quia
{1 datur vikimum inftans vite , certé poftillud
non porelt effe meritum ; quia anima tunc cft fe-
parata, Terminus autem merendi idem eftqui
viuendi hac viva mortali vt paflim docent Do-
€ores 8 Patrgs., Et aperté conuincitur ex Sexi-

pturis poft hane vitam nullum cffe meritusm » vE oo
2¢ ad Corinth: 3. Eeclef, 11.7%& 14, & alibj,
Siautem non datur vitimum inftans vite, necel
focft dari primum inftans mortis s feuquo home
non viuit: ac proinde cum hoc quoguie inflans
fitpoft hanc vitam; & anima tunc fit feparata,
tunc non poteft ¢fle vllum meritum. Confirma-
tur; Quia oblatione Crucis; Chriftus totum Re- !
demptionis” negotiim cempleuit § vt pater ad
Hebr.g. vi12, Per proprinim fanguinem [emel introims
in [anibay ateyna redemptione igyenta. ;

Sed contrd. Obijcitur Primo; ~Chriftus nos
redemit per fuam mortem : ergo per ipfam me-
ruit & fatisfecit : ergo meruitin inftanti mortis,

Refpondeo ex D. Thoma infri quaft. 5o,
art, 6. Chriftum redemifle nos per mortem {nam, Redumiy
vteratin ficri 5 non vteratin facto efle; id cft, 7o per
redemit nos per paffioncm tendentem vigue adﬁf';'.’f
ﬁparationem anime & corporis ; non tamen per o = '1
ipfam feparationem , quz erat terminus exerin-ri, am in
{ecus Paflionis; in quo extrinfecé terminatum fadedf,
fuit Chrifti meritum, ficut & vita ipfius.

Addit Caietanus,: Etfimorsipfa, vt eft fepa-
ratio anime i corpore, nonfit {ecundiim fe me.
ritoria ; tamen confiderata vt coniunéta toti Pafe
fioni precedenti, & vteadit fub eundem adtum
voluntatis , quo. Paflio fuit volita; hoe modo
etiam ipfa mors eft meritoria : Similiter & moxs
Martyris, Sed propri¢ loquendo totum meri
tum folum durat, quinrdiu durat vita, Que poft
vitam fiunt, non cenfentur meritoria, ne ex-
trinfeci quidem denominatione ¢ alioqui etiam
Refutrectio, Adftenfio, Seflio ad dextram Pa-
trisy eflent meritoria: haec enim omnia adtu me-
ritorio prits fucre volira,

Obijeitur Secundd, Ex vulnere lancez fluxé-
e Saeramenta; vt paflim docent Patres, Cyril- Saeramen.
lus, Chryfoftomus, Theophilactus, & alijin /=
illum locum Ioan. 1g. Auguit, Tra&. 1z0. m}‘;j,‘,}j
loannem. EtLeo gpift. 4. cap. 6. De latere ipfins
Jluxerunt {anguis vedemprionis , ¢ aqwa baptifimais.

Atqui Sacramenta nitunrur meritis Chrifti: ergo
Chriftus tune mernit, i

Refpondeos Ob hoe argumentum quidem
putarunt illud volous isfli&um Chrifto adhue
vinenti. Sed hec eftaperte contra Euangelium
Toan, 19. cﬁc’Iuc damnatum in Concilio Vien-
nenfi; vt patet ex Clementina ynica.y de Suvina Tri-
witate ¢ Fide Catholin, - Dico ergo;  Chriftum
non metuifle illo tempore quo vulnus infligeba-

Tr; “quia tunc drat exera ftatum merendi: fed
meruitin vita; quando illud previdens accépta-
uit pro hominum falute,

Dicuntur autem 4 Patribus Sacramenta flu-
xifle ex latere, fecundim quandam analogiam:
namille fanguis , & illa aqua, erant fymbola Sa-
cramentorum , qua in Chrifti paflione fundan=
tur: 1naqua enim confiftic baptifmus, in fangui-
ne Euchariftia. Pari modo in eAdem Clementing geefs
ex larere Chrifti dicitur formata Ecclefia ; quod itiden fir
ctiam apud plerofque Patres inucnitur. Quia Ec-m41%
clefia tormarur his duobus Sacramentis : Ba-
ptiimo nafcitur accipitque vitam; Euchariftid’
alitur & conferuatur.

Chictap

DVBIVM




/i

Quzfta9. Dz Operationt Clrifii €6 Merito. Are.sDub.s. 113

DVBIVM V.

Virww Meritum ¢ Satisfaltio Cheiffi,
faerint infiniti valoris?

Q Vidam cenfent non fuiffe infiditi valofis.

Rég-‘i" %Bm Quod inﬁn_uni: Durandus in 3. dift. 20. g.a.
wnndns,  dum ait, Chrifti non poruiffe reddere Deo aquinalens

pro benefics accepris, Tdem repetit in 4.dift.15.q.1.
Supporit igitur opera cius no efle infiviti pretij.
scotms & Tdé exprefse docet Scotus & Gabriel in 3. d. 19.
Gabrieh 82 20,8 in 4. d.15. Ait enim Scotus, Velle Chrifti,
in quo omme meyitum cum omnthus (uis ve[peltibus 5 e[t
[finite perfeitionis. Addit tamen Scotus, tantum va-
luiffe ipfius meritum , quantum Deas illud acce-
ptauit. Etquamuis ex parte operis non habuerit
congruitatem vt acceptarctur pro infinitis, tamen
ex parte perfonz habwffe. Sed contraria fenten-
tia cft communis, prafertim hoe tempore. Pro
(/i : J S
terius af-  Dico Primo, Singula Chrifti opera, vt ab iplo
frmatur, procedebant, erant infiniti pretij & ®ftimationis
inratione Meriti & Satisfactionis cord Deo. Ita
paflim Theologi d, 19. & 20. vbi Bonaucnturay
Richardus; Paludanus, Capreolus, & alij: & in 4.
dift. 15. D. Thomas fuprd ¢. 1. a.2. & infrdq.46.
a. 5. ad 3. vbiaic : Mumma pafiio Chrifls [uficiebar
ad redimendunt torum genus humangm. Alexander
Halenfis 3.parte fuz Summz q.17. memb. 3.8 5.
Guiliclmus Altifiodorenf. lib, 3. Summa Traé.
1. cap. 8.
Probatur Primé , Per Extranaginté Clemens
tis VL. qua incipit, Vaurgenitns. Vbi ait; Onod gutty
[anguinis modica 5 propter vnionens ad Verbum,pro ve—
demptione totins generis humani [uffeciffet : ergo ex fe
erat infiniti pretip. Vnde ibidem ait,Thefanrum Ec-
clefic effe mfinieunt 5 quem Chrj;"l“uffm‘; meritis, ¢ fa-
tisfackionibus acquifisie. Idem infinuant Patres in-
fri citandi; Neque hic recurri poteflt ad accepta-
tionem ; quia acceptatio non tribuit rei valorem
& dignitatem ; fcd res ob fuam dignitatem & va-
lorem accepratur : vnde fupponitur acceptationi:
alioquin dicere poflemus, quoduis bonum opus
homunis iuftiy effe Infficiens pro fedemptione fal-
tem ducrum vel trium hominum 3 quia poteft i
Deoad hoc dcceptari. Quod et contra modum
loquendi Scripture & Patrum, ;
Chrifii ¢  Probatur Secundo, Ratione : Primas Quia
fe fufi-  merita & fatisfactiones Chrifti , ex partefud fuf~
«iunt pro.- ficiunt pro peccatis quantumuis multis & graui-
}:":“’:;:,’f’” bus, homini quantimuis multord : ergo funt in-
¢ grawi. fniti pretif. Antecedens eft omnino certumytiim,
bus pec. ~quiaScriptura paflim dicit Chriftum fatisfeciffe
fafs,  propeccatis totius mundi; quibas verbis infinua-
tur infinita cfficacia” pro quanttumuis mulis :
tiim, quia poflemus metuerc ne tandem jta cx-
creflceret peccatorum menfura, vt meritl Chrifti
non fufficiat. Confequentia patet + & Confirna=
tur 3 fimili. Quia {i aliqua pecunid effet tanti va~
loris, vt per gam poﬂ‘cnt cofmi res queEcumaque
quantumuis multe, ea cffet au infiniti pretij:
crgo fimiliter Chrifti merita,

Clemens
7,

Merita

:i:f:::j _Secunda Ratio : Perfona operdas ¢rat infinite

efoelurs SgnItatis 1 ergo quodlibet eins opus erat infini-

ferma . tz eftimationis. Patet Confequentia; Quiaper-

:";"{:E’c ond fecdnd im rocam fuam’ dignitatem influrcin
Tiie.

opus; eff enim -velurl ingrinfeca forma iplorum

operifh, ‘quatenus funt meritoria velfatisfacits
ria. Cuius fignum eft y quod nullunyopus, quai-
tumuis perfectum aut fupernaturale, it merito-
tium aut fatisfaéorium ;» nifi perfona operans fit
grata; vtoftenfumeft 1. 22 quaft 114 vndedi-
gnitas operantis viderur effe quali vitimaforma,
que dat gffe metito & {atisfaétioni : vti ftatim in~
fra hum. 15. inrefponfione ad obic&tionem ; la«
titis patebit. d
Tertia Ratio? Siilld perfora non tribueret
fuis operibus infinitum pretium , fieri pofict vt
opus fadum 3 perfona creata, efler paris mftima-
tionis , imo & matoris coram Deo, quim opus
FiliyDei. Patet fequela; Quia omni finito, feu
habenti cerram menfuram ;. poreft dari 2quale &
maius: atqui hoc eft abfurdum, & contra Patres
citatos queaeft. 1. artic. 2. qui dicunt Incarnatio-
tem fuifle neceffariam ad noftram Redemptio-
nem, v
Dico Secundd; Etfi Chriftimerita fint abfo- y,t,
luteé infinita, tamen reipfa nondeftinauit illa ad chripi
effeétum aliquem fimpliciter infinitum’ obtinen- #0n /#n#
diim, fed tantiim fecundiim quid infinitum. Ex- :’:;:ﬁ”“':;;
plicatur ; Eft certa aliqua menfura peccatorum, fmplicizes
uam omnes homines crant fadturi, & porerant mfinitum,
acerc. Item, cft certa menfura gratiz, quam
Deus infua difpofitione preparauit, paratus cam
conferre; Ad hacy peculiariter retulit Chriftus
{uum meritum & fatisfaétionem.
Probatur Primo; Quia omnis prudens stdinat
opera & merita ad effectum poflibilem, & ratios
ni confentancum ¢ {ed effeétus poffibilis, noneft
abfoluté infinitus ¢ quidquid enim in particulari
pofiibile eft, certa menfura definiturs  Secundd,
Chriftus n6 obtulit {uam fatisfaétionem pro pec=
catis demonum’; quamuis i cius dignitas {pectes
tur, pro illis fufficiat : vndé exiam potuifler ad
illadelenda ordinari, {i Deo placuifier. Simili
ter, nonobtulit fua merita, vt daretur homini-
bus tanta gratia & gloria ; quantam ipfe habebat:
quamuis ad hoc; ratione fui pretij , non effent in-
ualida, :

Aduerte tarfien, Hlum ordinaffe fua opera ad Remiffis
uofdam effectus, quircquircbant meritum ab- ‘”:." wafa
oluté infinitum, licer illi merito non adequa- },ﬁwﬂmjﬁh

rentur # vt , ad remiflionem culpe mortalis, que e requi-

comparatiu¢ cft infinita; & ad remifsionem pee- runt meri-

fie zterng. it
. £ S 3 i ¥ . - Autésnfinis

Contrd . Obijcitur Primd, Quantitas meriti ;.-

confurgit non folim  ex dignitate merentis, fed 18
etiam ex alifs circumitantijs qug concurrunt & at=
qui quando plura hurufmodi concurfunt ; quam-
uis voum fit infinitom, {ireliqua fint finita , ef- 1, Obiedis
fetus cft finitus ¢ namrune qued ot jnfinicum,
Iimitatur abalijs, vt non infinito, fed finito mo-
do concurfat, Quod patet exemplis : Nam vifio
beatifica, eft finita, licet obiectum eius & fpecies
intelligibilis, fint infinitaj quia intelleétus &
lumen glorie funt finite efficaciz; ac proinde
limitant concurfum obie&i & cflentiz divina.
Pari modo,- Atus charitatis eft ﬁ_ni(r\-. bonita-
tis & meriti; ccfi obiectum eius fit infinitum;
quia eius influxus ab alijs concurrentibus limita-
tur s & tamenobie&tum magis videtuy conferre
ad augmentft bonitatisadis, quan perfona ope~
rans : quia obiectum tribuitaceu fpeciem jipla
atitem perfona pracisenibil adui confers

Kk iij R

(pondeoy




114 Quah.19. De Operatione Chrifti €5° Merito, Art.4.Dub.s;

Disnitae R cfpondco sNegando Antecedens: E+fl enim
perfons mor mula fint que concurrunt ad augmentum meri-
ﬁfﬂfﬁffﬁ; ti, tamén hoe non impedit quo mintis perfona
quaminks tribuat merito infinitum valorem : nam perfona
totam fui operans fecundiim totam dignitaté [uam, quan-
dignitatem gym poteft influit inactum, Nam ipfa, per {e~
’i:;;:”" ipfam, eft veluti vltima forma & coplementum,
O conferens dignitatem & valorem aétui meritorio
& fatisfaGorio, vt taliseft : vnde ab alijs circum-
flantijs non limitatur. Et ratioeft; Quia in me=
rito & fatisfactione; non foliim ipfa operatio ve-
luti in abftraGo confiderata exhibetur; fed etiam
perfona operans fubmittit fefein obfequium al-
terius, apud quem meretur, vel cui {atistacit, V-
defl Per{k:ma operans [it infinite dignitatis , con-
fere operi infinitum valorem in ratione meriti,
& fatisfagtionis: pluris enim tale obfequium ¢fti-
matur apud Deum, quam {i infiniti homines iufti
obfequium Deo praftarent. Quod criam patet
exemplis humanis: humile cnim obfequium fa-
&um alicui & Principe, fine comparationc pluris
Obiedam  x[timatur , quim faGuma multis plebeis, Secis
#ontribuit autem elt in obietto, & alifs circumftantijs ex-
;;f;:."é”:'::_f trinfecis : obieGtum enim non tribuig actui tan-
tem, quans £AM dignitatem quantam poteft, nec influit in il-
tam porest, lum quantum potefty fed maiorem vel minorem
pro varid habitudine a&ttis ad obiectum; vt vide-
reeflt inamore Dei: qud enim amor perfectils
vnit Deo, ¢ maiorem ab obicéto fuo trahit di-
gnitatem,Similiter ali¢ cirecnmitantie extrinfece,
non tribuunt totam fuam dignitatem a&ui. In-
tenfio autem actls , quia eft circumftantia intrin-
feca augens meritum quantum potett; fi effet infi-
nita, augeret eviam meritum infigite, ficut perfo-
na: fed hzcinfinitudo cft impofsibilis, Quare
cum dignitasperfone, {ccundum =ftimationem
moralem tantum faciar, quantum intenfio: auge-
bit fine dubiainfinice.

Dices; Si dignitas perfona eft veluti intrinfeca
forma meriti & fatisfactionis: ergo quifque me-
retur quolibet’actu tantam gratiam, quantam ha-
bet. V., g, qui habet gratiam vt centum, & facic
actum remillum vt voil, merebitur centum : nam
dignitas opcrantis tantum auget meritum, quan-
ta iplactt,

Refpondeo, Dignitas perfonz non cenfetur
intrinfeca forma meriti, quando non concur-
F1802 2P i tota fL_Io modo ad opus : vt, ficut c_l‘nm- hg—
gei merira, bens gratiam vt centum, facit:a@um chariatis
.im quanti - Vi yvhum, hic nentoti gratid concurrit ad aétum
ip/aiwopms quantum poteft; quare non meretur eentum: au-
i, get tamen &seris paribus meritum.; quia adus,

quo d digniore procedit, hocceteris paribus eft
maioris meriti; licet illa dignitas fir foliumex-
trinfecum ornamentum perfone aperantis.. Per-
fona autem Filij Déi, tora, & fecundimtotam
dignitatem fuam, concurric ad fingula opera:
vnde auget meritum quantum poteft, & quafife-
cundum totam latitndinem & perfcétionem fug;
quia cft ipfum fuppofitum operans. Simile efler,
fiilla gratia vt centum, conftitueret ipfum fup-
dlirer 1~ politum operans feu perfonam operantem, Ad-
foeamers. ucrte tamen; Meritum nonefle tantz dignitatis
Perfima ez 3T bonitatis , quante efbipfaperfona : quia di-
injinite, -gnitas meriti,  elt moraliss & {ol8m in ratione
meriti & fatis{aétionis infinita : Perfone autem
dignitas, cft naturalis, & fimpliciter infinita in
rauione entis, Meritum tamen eft tantz dignita-

Dighitan
Berfone in

tis & bonitatis in ratione meriti, quantz perfong
in ratione entiss

Obijcitur Secundd: Si quodlibet opus Chriflj

¢ft infinitum 1nvi merends ; fequerentur triain-
commoda. Primum; Chriftum non plus meruille iyeammn
tota vita, qUAm primo Morhento ; Nec opere per-din
feétifimo, plus quim mintis perfeéto ; nec magis
nos redemille fua pafsione , quam quduis alij
adtione. Quod videtur contra Sciptiram , dua
noftram redemprionem vbigue foli pafsioni tri-
buit: vtad Rom, 3. v. 25. Quem propofuit Dens
propitiationem, per fidem in fanguine ipfns. Item €. 4.
& 5. ad Gal, 3. ad Hebr. 2, 9. 11. Alterum in-
commodum, Chriﬂumplus meruiﬂ":guim Deus
pofsit rependere; quia Deus non poteft rependere
mercedem infinitam : ¢lim tamen hac fola fic
merito infinito commenfa. Tertium, Hominum
merita & farisfa&iones non cffe neceffarias; imé
omnes homines efle faluandos , fine vllo fio me-
rito aut fatisfactione: hocenim, & multo am-~
plius, debitum eft merito infinito.

Ad primum incommodam, Refpondeo Edti 17
Chrifhi opera fecundim intrinfecam fuam & rea- Reponfis
lem bonitatem fint inzqualia ; tanen ratione di- ‘.‘iaf”ﬁ'g"”
gnitatis petfonz , omnia erant =qualis valoris & ,ﬁg:::nf;ff
meriti, Namtora perfonz dignitas afficiebat fin- egualizais,
gula opera quatenus meritoria, tamquam yltima
ipforum forma ; ita vt bonitas intrinfecaefler in-

I{nr materie. Quod explicatur Exemplo: §i Rex j7/rifia
conftitucret v omnis peeunia Tegio figno im- yperiey
prefla, valerer aureum, cuiufcimque demum effet chrifi
metalli; tuncqueuispecunia cflct alteri 2qualis babes in.
ratione figni; quamuis ex partc materiz effet in- ﬂ.‘:’ ;";"
zqualitas. Ita Chrifti merita,, etfiratione mate- g, P:’
riz feu operis, fint inzqualia; “tamen trahunt 2= fone injar
qualem dignitatem'a diuind perfona, qui velutiforms.
charactere infigniuntur,

Dices;Hine tantiim fequi fuiffe 2qualia in va-
lore ex parte perfone; non autem fimpliciter : {i-
clit patet in moneta aurea & xrea ciufdem figni;
aurca enim fimpliciter melioreft, :

Refpondeo Negando id fequi. Ratioeft; Quia

16

I.Oﬂ;eﬂil

Ompiaopts
ra Chrifli

“perfona confert illis meritis infinitam dignitat€; son haens

plus meriti
intenfing
gmi v,

Infinitudo autemiite tollit inzqualicatem , qua

anted illisratione materiz inerat ; quia infinitu-

do ifta continer éminentér omnem illum materig

valorem, Sicut enim Deus & creatura {imul,non

¢ft intenfiué quid melius aut preftantius, quam

Deus folus; ita méritum operis,quod eft ex boni-

tate intrinfecd, & quod eft ex dignitate petfone,

non eft maius infenfitic, quim quod eft ex f6lius

perfonz dignitate. Vnde etiam, licce in omnibus

Chrifti operibus effet plus mériti extenfiud )’ qua

in vno; feu potitis, licer effent plura mérita;tamen,

non erat plus merici intenfine. Neque.verum eft,

quod dici folet, multitudinem meritorum @qui-

ualere intenfioni;nifl in meritis finitis.Hincquo-

quc ficbat, vt multis meritis non mererctur-am-

pliusquam vno': nec fcqucntibus u)crc-;jttl-ll{?ilF

quid noui . quod non meruerat opere prageder-

te; [ed femper idem mereretur : nouis tamen &

plaribus titulis : vt reété docer D. Thomasinfid gﬁfémi

Q- 342 3. ad 3. Et communiter Docores cum = b e

Magiitro in 3.dift. 18. rationen
Aducrte tamen 3 Chriftum non obtaliffe fin- W{'“‘.'":‘f‘l.'

gula opera fiia , tamquam meritum totale & co- €770

fummati totius premij;id elt, pro noltra redem- .o sy ame

puione; led tamquam partiale, Qbeulic enim om- demprioné

- nes vita




e

Quztt.19. De Operatione Chrifti €6° Merito. Art.4.Dub.s5.6. 115

nes vite fuz a&iones & perpeflioncs per modum
vnius continuati meriti in paflione & morte ¢6-
plendi, pro redemptionc noftrd, tamquam ad-
zquato premio. Sic enim divinitus conflitutum
crat , vt non fingulis operibus nos perfecté redi-
meret, (quamuis {ingula ex fe fufficerent) fed di-
taxat paflionc: ita vtin termino paflionis, id cft,
in morte , illud meritum compleretur, & noftra
redemptio effct peraéta. Vnde omnes: Chrifti a-
&iones & perpefliones ab initio Conceptionis
vique ad inftans mortis, ex ordinatione:dining, &
Chrifti relatione, habent rationem vnius integri
meriti;refpeétu noftre redemptionis;ve reéke do-
cet Sotusin 4.dift. 1. q.3.a.5.
Hinc patet, cur potiffimiim Paflioni noftra tri-
Paffioni buatur Redemptio in SCript‘uris. Nempe Il\im,.
sribuitnr  quiainea confummata eft; thim, quia {ingulari
mofirare-  modo 3 Deoad hoc ordinata, &3 Chrifto ac-
genpie, ceptata 8¢ relata: idque vt oftenderctur nobis &
peccati gravitas, & Dei innos charitas , & dare-
tur exemplum omnis patientiz & obedientiz,
Ad Secundum incommodum , Refpddeo bre-
18 uiter: Si Chrifti meritum confideretur fecundiim
Refponfio_nretium omne quod habet ; ficnullis bonis erca-
:ijr;;;: *tis ad @quilibrium poteft rependi = poffet tamen
dam; bone increato, v. g. vnione hypoftatica alterius
perfona diuine compenfari, fi ad hoe promeren-
Meritis  dum Chriltus mericum fuum , difpenfatione di-
Chrifti  yind deftinaffer. Siautem confideretur, quatenus
F,ﬁ:’,;i’f’ {uberat cius intentioni, quéa tHud refercbat ad no-
eins insen- Ttram redemptionem; fic ex zquo compenfari po-
tioni, redditelt, Quando autem meritti dicitur infinit,con-
L fideratur fecundtim fuam dignitatem & valorem,
ik quem per fe habet;non autem fecundiim atualé
relationem merentis.
Ad tertium ; Heretici admittunt totum : {ci-
Re‘rpﬁ,?ﬁ,, licet non requiri ‘noﬁra merita vel fﬂtisita@;iur}cs
ad Terrinmn ad falutem;ed quad Chrifti merita & fatisfactio-
St e fint {ufficientiflimz ; vtpote infinite, Sedfi
' bzc Ratio valeret; fequeretur nec fide , nec Sa-
cramentis opus effe ad falutem.Item, creaturis ad
fuam perfeétionem non elfe opus v1la operatione
aut functione ; e quéd virtus divina fit infinita.
ot Quare dicendum eft, Chriftum non \'plyiﬂb
et oy LUQ merita & fatisfactiones , falutem hominibus
excludtiy:  adferre, fine vlli applicatione per Sacramenta,
dons noftra-aut abfque illorum cooperatione : nec ¢d mente
speras jlla Patri obtuliffe, Sed in paruulis requiri appli-
cationem per Sacramenta ; in adultis etiam co-
operationem. Ratio eft: Primd, Quiaalioqui da-
rerur hominibus fumma eceafio negligentiz , &
{upine fecuritatis ; imo preberetur licentia ad
omnia peccata. Secundd , Quia maior Chrifti
virtus oftenditur, dum non tantum ipfe merctur,
{atisfacit, & faluar nos ; fed etiam dat nobis vir-
tem merendi, fatisfaciendi ;& operandi noftram
faluté.Sicut maior oftenditur Dei potentia, dum
non tantiim ipfe agit, & mouet nos ; fed ctiam
dat creaturis vircutem.agendi. Tertio, Quia ho-
minibus gloricfius eft vt non tantiim per alicna
merita faluancur; fed veipltqtioque fibi fint cau-
{a falutis, licet fecundaria,
Sans ennfa Sed vt hee melilis inrelligantur ;- Notandium
!;?;'f;{: ci’c;(_.‘_hrii‘mm obtulifle fus metita, vt effent-veluti
fefsirrs, . canffa vniverfalis humane falutis in genere mo-
ris : ficur omnipotentia Dei , eft caufla vnitierfa-
lis perfectionis rerum, i genere entis; Vade ficut
ab emnipotentiaiDei, producta cit, & allidue

pendst omnis viscreature; ita 3 Chrifti meritis
pendet omnis virtus merendi in nobis. Et ficug
vis creatura, eft ab omnipotentia Dei, vel imme-
diaté, vt per creationem ; yel mediante caufla fe-
cunda, fgilicct'cceio, elementis, feminibus &c.
ita vis merendi in nobis, eft a meritis Chrifti; vel
immediaté, vt per gratiam preucnicntem cui
con{c_mimus : vel mddiate, vt per Sacramenta,
Rurfus, ficut in ompi operatione creature , co-
o_icratur omnipotentia De1 ; it in omnibus ope-
ribus noﬁris, cooperatur meritum Chrifti. Vnde
ﬁ{.‘ut omnipotentia dinina, pon ducit res ad per-
fectionen, finc illartim cooperatione; ita nec
meritum Chrifti,adultos adducit ad falutem,fine
illorum cooperatione.

DVBIVM. VL

Firum n Chrifli Meritis ¢ Satisfaclione
fuerit perfedia inftiza?

Odtoresqui exiftimant Chriftimeritanon 20
fuifle in%niti valoris , etiam negant inil- Senrentia
liscerni rationem perfed iuflticie. Ira Durandus ##8#7¢
in3. dift. 20, q.2, & in4. d. 15. q. 1. Gabriel &
Scotusin 3. dift.19. Ratioeft ; Quia Meritum'a
Satisfa@io Chrifti tota pendebat ex accepratio-
ne gratuira Dei , qui dignarus et Chrifti opera,
ad nouum meritum acceptare; cum alioguin ef-
fentdebita ratione beneficiorum , que Chriltus
in humana natura acceperat. Deinde; Quiafecun-
dim{e, non erant equialia premio, ad quod re-
ferebantur ; fed foliim ex acceptatione giuini.
Altera fententia oft communior Theologort,
Chriftum meruifle & fatisfeciffe fecundiim exacta
iultitiam. Cuiusfententiz veritas patebit, cliim
oftenfumfuetit in illis omnes conditiones' perfe-
Qe iuftitie fuiffe. Fle autem funt quatuor. Pri-
ma, vt ficwqualitas. Secunda, vt ex proprijs. Ter- ‘Wz::::;:i.
tia, vt ex indebitis alio titulo. Quarta, v fit ad al- perfea
' inftitie,

Affirmans
VErioT.

terom, >
Nunc¢, Dico Primo, In.Chrifti Meritis & Sa- . ;
- o & - - b Primacond
tisfa&ione fuit equalitas; imo magnus exceflus ditio,¥quan
o~ ol . 3
ad offenfan, & bona{upernaturalia gratiz & glo- firas, ims
riz. Ita paffim Doéores in 3.diff.20, Bonauent, exceffus

Richardus, Paludanus,é& alij fuprd dub. 5. num. DeEgit oY i

13. citati : & yidetur omnino cergum. f;:,:ﬁ,:‘f
Probatur; Ad Romanos 5. Apoftolus fusé do-

cet obedicntiam & meritum Chrifti, longe po- scriprura.

tentiusefle ad faluandym, quim Ade inobedien-

ta ad damnandum, Cuius fignum cft,quod Chri-

{ti meritum deleat nonfolium Ade peccatum;fed

ctiam omnia pofted fiiperinduéta: Ade autem

inobedientia , tantummodo ynum adferat nobis -

peccatum. Vide/D. Chryfoftomum in" hunc lo-

cum ;°qui hoc optime explicat. ‘1. ad Cor. 6. v.

‘20. Empti eftis pretio magino: & cap. 7. v.23. Pretis

emiptigfiis: & 1, Petr, 1. v, 18. Non corvupribilibus

anro & argente vedempti eftis , fed pretiofo [anguine,

quafi Agni immacalart, Chrifli. At pretinm,non dice-

Tetur magnui 5 nill vt minimi eflet zquale, Nam

{i quis pro regno Hifpanie darct centum millia

aurcorum, pretium non diceretur. magnum,quia

non eflet equale: fed runc folim dicitur pretium

magnum , quando excedit rem empram. Simili-

“tef non dicererur emprio , nit elfee faltem equali-

tas inpretjo: nam alioqui effet donatio, {altem

<X parte, Idem patesex epift. ad Hebr, poufliimil

K k- 1iij T cap.9.




116 Qu.19. De Operatione Chrifli €° Merito, Att.4. Dub.s.

£ap,9.& 16, vbi probat Apoftolus folul Chri
fti facrificium fuifle fufficicns peccatis delendis.
Huc etjam facit illud Plal. 129. Copiafi apud enm
sedeniptio : quod expendit ibidem Auguflinus, &
Agapitus Papa in epift, ad Euthymium,

Secundd Probatur Ex Patribus. Athanaf:lib,
de Incarnat, Verbi, pag.4. 2 principio : Ided cor-
pus quod mori poffet, fibs affumpfir, ve tlud Verbi parti-
ceps effectui , pro omnibus ad plenam [arisfaitionem
miorti fuficerer:quod deinde elegantiflimé explicat,

Bafilius in illud Pfalmi 48. Frarer non vedimit,
vedimer homo : Quid , inquiit , hoino tantum insenive
poteft, vt det pro vedemprione. anime fue ? fed inuen-
zua eft yinunt omnibus fimul comparandun, qued datum
eftin pretivm vedemptionis animarum noftrarum : ni-
suirum pretiofus ille Sanguis Domini woftri IEsy Chyis

JHs quem pro mobis omnibus effudit. Deinde caullam
huius valoris addit,qura non tanstiim erat homo,
fed etiam Deus,

Chryfoitomus hom. ro. in epilt.ad Romanos:
Quemadimnodum,inquit, Si quis in carcerenty quenspisimn
qus deceins nummios debet o conijciat 5 Er fimul cum illo,
& propter illwin, Vxorem, liberos, famulos: veniar vero
alius quifpian 5 qui non folum [oluar decent illos nim-
wios 5 fed eriam inntnera anri talenta largiatur : iam
wop poterit anplinis fenevatar decem nummorum debi-
tun vegere. 1ta & nobifcum factum eft: multy fiquidens
Plura, quam debeamus 5 Chyiftus pronabis folgit ; tan-
:ag’xm pluva, quanto gitylam exiguam Pelagus immen-
fum excellit. Noliitaque diffdere, b howmo , cim tantas
bonorum diuitias videas ; neque follicite inguivas , quo-
modo [cintillidaillamortis arque peceati, santo donorum
Superinducto mayisfie (oluta & extinfla.

D. Leacpift. y7. c. 2. Effufio fanguinis Chridti
pro iniufiis, taim potens fuit ad meritum , tam dises ad
pretiumi, vt fi vnerfitas captinioruns in. Redemptorein
[usms cxederet, wolium Diabolivincule vevinerent.

His adde teflimonium Clementis VI. fuprd
dub. 5. mum. 13.citati,Quibus teftimonijs, Chri-
#i meritis tanta vistribuitur, non ex accepratio-
ne dinind , que propri¢ nullum valorem tribuits
fed quia ex {¢ tantz dignitatis erant, proprer di-
gmtatem perfone. Vide difta quad. 1. art. .
dubio z.

Dices Primo; Etiam peccata habebant infini-
tam malitiam_propter dignitatem perfone of-
fenfe. Nam ficut meritum crefcit ex dignitate
perfone merentis; itainiuria & offenfio crefcit
«x dignitatc perfona: offenfe.

Atiter me.  Reefpondeo ; iniuria feu offenfio ita quidem
suinm eref. Crelcit ex dignitate infinita perfone offenfa , vt
sir ex dig- mullis bonis creatis compcnljs.ri?oﬁ-t:; quia plu-
wirate per- 1is wflimanda eft quauis iniuria Dei, qudm omne
Jone merd: 1 onum quod omnes creasurg poffunt facere: non
ininrinex tamen codem prorfus modo crefcit, Nam per-
dignitate  fona offenla haEL]mt fe per modum obic&i; obie-
?;ff?" &um autem poninfluit inaGum quantum po-
W ety fed pro Babitudine aGus ad ipfum, Vade in-
¥ode Ipe- Yol iniurias Dei, vna eft alterd maior, quia magis
qualitss  vel minlis cenfetur Deus perilla contenni, Per-
Fenfionits {ona autem Chrifti operans influit in meritum &
fatisfactionem quantum poreft : nam habet fe in-
itar formz. Qué fir,vt vl metitum ipfius, né fit
maius altero. Itaque etfi peccatum habeat quan-
dam infinitacemn fUo genere ; meritum tamen
Chrifti haber muled maioré ; ita vt infinitis pec-
gatis ex aduerfo poflit opponi.
~ DicesSeeundo ; Vi fatisfadtio fe zquakis of-

Fatyes,
Atianaf,

wailingy

Ehryfot

Zew,

ak
Fres sbie-
JAisanes,

fenfioni , requirirur vt fatisfacicns fit equalis ofs
fenfo : arqui hicné eftifta zqualitas, Nam Chri-
ftus fatisfecit quatenus homo: Deus autem offen-
fus eft fecundiim divinjcatems ;

Refpondeo ; propric loquendo Chriftus non Chrif
fatisfecit vt homo tantlim, nec vt Dens : fed vtﬁ“g““
Deusshomo = feu 4 quarenus cft quoddam fuppofi- ?;xrégi‘
tum humanum, includens humanam naturam g~
perfonam dininam ;. & fic-non eft minor Deo,

Dices Tertioy Tantum difplicet Deo peccatiy
quantum ei placet fua bonitas: atqui opera Chyi-
fii ; non tantum illi placent , quantum fua bopi-
tas : crgo opera Chrifti non tantum illy placent,
quantum difplicetilli peccatum. Maior proba-
tur; Quia peccasum ex natura {ua eft deftru@iug
Dei: Awqui vaum contrariorum tantum odio
habetury quantum amartur alterum.

Refpondeo, Negando Maiorem 3 Quia pecca- :
tum non ¢ft tantum malum,qunmum bonum eft Chrifti me.
divinitas. Ad probationem : Peccatum dicitur e magis
effe deltru@ivum Dei, fecundam affectum, fod q,:?ii;”'
inefficacem. Vinde non eft tantum malum, quan- sare pecess
tim fireipfa ad hoceffer efficax. Quare Chrifly 2 dijpli-:
merita plus poffunt Deoplacere, quim peccata™™
difpliceant : quia maiorem hororem Deo concie
liant, quam peccata {ubtrahant. ;

Dico Secundo , Chrifti fatisfaio fuit ctiam 4,
ex bonis proprijs. Hzc clt altera conditio folu- ssenms
tionis perfecta iuftitic. Si enim quis fatisfaciat ex comduia s
bonis {ui creditoris, non fatisfaciet fecundiim Lt
exadtam iuflitiam : quia interueniet tacita o' L 2"
miffio. Probatur ; Quia Chriftus erat abfolutus
Dominus fuarum funétionum.

Dices Prim6 ; Omnia bona opera Chrifli, Triptey ofa
magis erant Dei, quam Chrifti hominis: Nam ti- éedtis,
tulo creationis, vel fuprem= cooperationis, crant
ipfius Dei : nec poterar ea Deus extra fuum do-
minium ponere.

Refpondeo; Etfi ad reftitutionem damni illa- Dominiun
ti neceffarium it, vt reftitutio fiat ex illis bonis, 2¢iina-

i S : S Hiones
que ita funt debitoris, vt ctiam non fint creditos Chrifi, 8
u1s, (qua caulla eft, cur Deo proprie nihil pofli- i, .
mus reflituere : ) tamen ad {atisfaltionem & me- visfettioni,
ritum, qua cofiftunt in a&ionibus quibus honer
defertur, vel voluntas alterius mmpletur, hoc non
requiritur. Hine fervus fatisfacic Domino, & Fi-
ltus Parri 4 & homo Deo = fufficit. enim ad hoe,

viisy qui fatisfacit , habeat dominium fuarum a-
¢tionum, ita vt omninoliberé fe humilicty venid
petat, aliafque actiones honorarias obeat; fiue
ajter fit ctiam Dominus illarum aéionum, five
non. . Vade dominiuim Dci , quod habet ratione
creationis & cooperationis, in opera noftra &
_Chrifti,non impedit vllo. modo rationem meriti
aut fazisfactionis ; fed tantam reflitutionis pro-
prié dictz.-Sicut dominium Dei , quod habet in
actionem peceati, non impedity quin per candem
aétionem fiat e1 infurias quatenus et libera actio;

& {ub dominio hominis.

Dices Secundd, Ea, per quea fit fatisfactio,de-
bent ita efle propria, vt non pendeant afliduc ex
gratia.cius,cui fatishie: alioqui non erit fecundtim
exactam iuftitiam: nam gratiainteruenict. Atqui

_ea,per quz Chriftus facistecit, pendent affiduc ex
. gratia: ergo &c.

R efpondeo, Efle id qidem neceffarium ad re-
flitationem;non autem part modo ad fansfactio~
nem:in hac gnjm {olitm requiricur, vi quis f vo-

: ; luntarie




Quaztt.19. De Operatione Chrifti €5° Merits, Att.£.Dubs. 117

luntarie humilier, quantum poftulat offenfio. Per-
tinet tamen ad quendam farisfaGionis exa@io-
tem modum, qui in, Chrifto fuit: Vnde dico,etfi
opera Chrifti pendebant ex gratia;ideft, ex gra-
tuito & indebito dono refpectu humanitatis,non
tamen refpe@u Perfonz Verbi. Vnio enim hy-
poftatica , vode potiflimim habebant zftimatio-
nem Chrifti opera, erat quidem gratia refpeéiu
humana nature, non tamen refpeétu Verbi, aut
huius hominis,ne quidem per communicationem
idiomatum : quia vairi Verbo conuenit nature
{ecundim fe; & vt prior eft quim exiftat in Ver-
bo : vnde non potelt communicari Verbo, vel
huic homini : dona verd habitualia, cx quibus
illa opera feclindiim ftbftantiam pendebant, non
i erat humanitati indebita, fuppofita iam vnione
cum Verbo: fed erant debita , & quafi naturalia.
Dices Tertio ; Totus valor Satisfadtionis, eft 3
Deo, vt Deuseft : ergo a creditore eft, cui farif-
fit: elFo hecfatisfactio non cft ex proprijs.
Chriftis Refpondeo, diftinguendo Antecedeus:(i enim
dinerfimods intelligatur quod valor meritorum fitd Deo vt
effdebitor  Deuselt;id elt, ve fubfiftit in divinitate; fic fal-
& [#isfa= (im eft : nam hoc modo non communicat meri-
s tisfuis valorem, Siautem intelligatur quad va-
lor meritorum fit i tota diuina perfe@ione , qua-
tenusin Filio vnira eft humane nature; fic admic-
to Antecedens: fed Nego veramque Confequen-
tiam. Nam hinc tantdm fequitur, valoremope=
sum effe ab illa perfona, que eft etiam creditor,
{ed vt fubfiftit 1n natura humana tamquam fatif
tadtor. Eadem enim perfona cft debitor, & cre=
ditor, quatenus fubfiftic in diverfis naturis. Ad-
do; parum referre ad fufticie rationem, vade va-
lor operis pendeat, quando ipfum totum opus
cum toto {uo pretio aut valore eft in dominio &
poteltate voluntatis humane ; ficut in Chrifto vi-
demusfuifle: Hoc enim fufficic ad rationem fa-
tisfactioms & meriti.

5 Dico Tertio; Chrifti Meritum & Satisfagtio
Tertia con- Tuitetiam exindebitis ; id eft, non erant alio ti-
ditio :Ex qulo, prefertim iuftitiz, aut 2quivalenti debita.
;’;“f:;:jp Nam alijeiculi debitorum , nonrepugnant iutke

% * {folutioni : vt {i debeas alicui alimenta ex iuftitid,
potes ei perfeéié fatisfacere, quamuis eadem de-
beas ex praecepto Magiftratiis vel mifericordie.

Durandps  Quare fallicurDurandus dift. 20.9.2.dum oxi-
refelisar.” ftimar Chriftum non potuillc exacie fatisfacere
pro peccatis ad equalitaté, eo quod omnia ipfius
opera effent debira titulo gratitudinis’ pro bene-
ficifs acceptisy Nam Primo; fallumeft, omnia hoc
titulo fuille debitaz nec id vilum fundamentum
habet ;. prefertim cimvnicd gratiarum adtione
poflet pro omnibus: beneficijs fatisfacere. Dein-
de; Etiamfi fuifent fic debita, hoc tamen nonim-
pcdiuif?_ {olutionem debiti juftitiz: ve patet ex-
emplis Aumanis. Tertio, Clim opera Chrifti ha-
beant valorem abfoluté infinitum; fingula crant
fufficientia quibufuis debitis exfoluendis,ex quo-
cumque ca tirulo orta cffent. Vinde ctilamﬁ finge-
remus ea alio titulo inftitig fuiffe debita; tamen
erant fufficientiffima & illi titulo, & redemptio-

Satisfecit
&3 ﬁt’ii debis
Hisg natk-
ralibus,

ni humane, Ratioeft; Quia voum opus proprer |

illam infinitatem, erat variti pretij inceafiue, quan-
tiplura : fed plura potuiflent diverfis debitis ad
oqualitatemrefpondere : ergo & vnu:P\im'a enim
infinita nonfunt quid maius intenfiue, quam
vnum: ¥nde hee conditio, [Cilicet vt folutio fias

ex indebitis, non eft neceffaria ad exadam inftitig
rationem ; nifi quando id quod exhibetur, cft fi-
pite eftimationis, & idcircd non potelt éx wque
pluribus debitis exzquari, Quare hxc conditio
non eft neceffaria ad fatisfagionem Chrifty, qui-
uis reipfaadfit : quod facit ad cumulum perfe-
tionis illius;

Dico Quarto, Meritum & Satisfadio Chrifti 24
fuit etiam ad alterum, quantfl iuftitie ratio poftu- @ s v
lat. Patet hecpropofitio imprimis, fi compare- conaiio:
mus Chyjfti actiones ad Patrem & Spiritum fan- F%¥ ad 42
&um, qui fuppofito, naturd, & voluntate,d Chyi= "
fto homine diftinguunrtur. Et quia hie modiis Dupliciter
clariot eft, ideo paflim Patres dicunt Chriftum Aiones
fatisfeciffe Pacri, Idem fepitis infinuac Scriptura, CArédli eéz

Dices; inter Patrem & Filium non cft perfecta’y 2" 794"

1CE5 1 2 pPertecta’s o . ad
inftitia; vt Ariftoreles docetin 5. Ethicorum,

Pairen r

Refpondeo; 1d verum effe apud homings,vbi Fi- Spiritum 5.

lius eft infetior Patrey & quali pars. At Filius

Dei, eft equalis Patri, Evquamuis inter Chrifta,

quatenus eft Deus , & inter Patré, non poflit ji-

tercedere juflitia § tdmen quatenus iple fubfiftic

in alif naturi, fic poteft. Sicutetiam apud homi-

nes, inter Patrem & Filium poteft intercedere iu-

ftitiz ratio , non vt funt Pater & Filius; fed ve

habentalios ftatus, dominia, & iuradiftincta,
Siautem comparemus Chrifti fatisfactiones *+ ':"i

ad perfonam Verbi,& hunc Deum; maior eftdif. ¥ ™

ficnltas : Certum enim eft Chniftum facisfecifle

etiam huic Deo, & fibi ipfi : Imo, Primd & pex

{e huic Deo; & confequenter perfonis : quod in-

finatur 2, ad Corinth.s.v. 19. Erar Dess in Chri-

Sro mundum reconcilians fib : Deus, id eft, fempiterna

diginitasy inquit Ambrof. lib. 3. de fide ad Gra-

tianum cap. §. Multi tamen accipiunt ibi Denm

perfonaliter pro Patre. Clarifis 1. ad Timoth. 2.

vi 5. Vaus Degs ; & vaus mediator Dei & homingm

homo Chriftus T 8 s v s.” Vbi Degs accipitug vt eft

communis toti Trinitatizvt docet D, Auguftinus

Prafatione in fecundam énarrationem Plalm.zg.

Quid eft mediatoyem effe inter Deyin & bomives? Nom

inter Patrens & howines , [ed intey Denm & homines.

Quid eft Deus | Pater, Filius, & Spiritus fanctus. Inter

illam Trinitatenr 5 & boninum infirmitatem & iniqui-

tatem mediator fadtus ¢ft. Confirmatur; Quia étiam

{ibi ipfi obtulit Sacrificium Corporis fui ; vt di-

feeee docet Auguftinus fib. 10, de Ciuitate,cap.

20, Verus ili mediator o cimn in forma Dei Sactificinm

éim Patre (wmar 5 com quo vass Dess eff 5 tamen in

Jurina [erui Sacrificrstn maluit effe, gt (umere. Idem

“docet Cyrillusin defenfione decimi Anathema-

tifini : Non fecmadr}m Sacerdotum morem, alteri feci
Sacrifici modmn 5 fed fibi ipfi potitis 5 ¢ Patri. Quod,
deinde explicar, Vide etiam Ambrofium lib. 3.De

fide cap. 5. ; ;
Ratjo eft; Quiailli fitfatisfadtio, qui eft offen-
fus ; & feeundum eam rationem confiderato qui
eft offenfuis 3 vedi Papa vel Rex fit offenfus, & in-
iurid affeGus vt Papa, vel vi Rex, non vt priua-
tus: Atqui tres perfone fu(:runt miurid affete
primo & per fe , quatenus {untvnus Devs: Ergo
illis fie fatisfactio quatenus funt ynus Deusiergo
primo & principaliter huigDeo. Minor probatur;
Quia vt{unt vius Deus, gubernant mundi , im-
ponunt leges & precepta qua peccatis violantur:
& funt vitimus finis, fummumque bonum, 2 quo
peccatum auertit : ergo iniuria peceati primo &
per fe tangit ipfam diuinitatem. Hinc fequitur, ve
fatisfactio




118 Qu.19. De Operatione Chrifli €5° Meritd; Ace,4, Dub.6.

fatisfactio fit fecundum exactam iuflitiam,Dpors
Tere vt Ctifx'l‘.) C(.)ﬂlpd.rdtﬂ ﬂd h unc Deum commu-
nem -tribus perfonis quem primario refpicit, &
proinde ad ipfum verbum diuinum , habear oin-
nes conditiones perfectz iuttitiz ; ac proinde ctiz
hanc, que cft, efle adalterum. Eiufdem enimad
feipfum non eft vera iuikitia nec iniuria.
¥ fited  Qhodigitur etiam hec conditio adfit; Proba-
Alteram, tur: Nam ad rationem iuftitiz nonelt ablolute
ﬂ,fugﬁ:::és neceffaria diftindtio perfonari; fed fufficie diftin-
difiipip  €tio naturarum, voluntatum, dominiorumzided
asturard, eniminiuflitia requiritur diftin&io pcrf'onarun_:,
= “peafor. Quia requiritur diltintio jurium cius qui farisfa-
,::;,.5,; © &ity & cius cui fatisfit : atqui ad hoc {ufficit d!—
" flin&tio naturarum liberarum, ad quas confequi-

turdiuerfum dominium feu ius, Natura enim hu-

mana habert proprium quoddamius fen domini
fuorum. aGuurm , diftinétum ab eo quod habet
Deus inillos. Diftinétio autem perfonarum, non
requiritur nifi confequenter,-& per accidens ; e
* quad diverfe nature non (oleant effe nifi in di-
uerfis perfonis. Vnde ciim per. myfterium [ncar-
nationis faGum fit, vt duz naturz liberz, {int in
vna perfona; idcirco hic, eiufdem perfonz, qua-
tenus {ubfiltit in vnanarura, poteltelfe functio
tuftirie ad feips, quatenus fubfiftic in alia natara,

Quod Confirmatur Primd; Quia hoc mo-
do funt hic virtute & equipollenter duz integre
Perfone: nam Chrifti perfonalitas fupplet vicem
duarum , terminans duas naturas acta diltinGas,

Confirmatur Secundd , Quia hec diftinctio
actualis naturarum, & virtualis perfonalitatum,
{ufficic vt Chriftus quatenus homo, fitfubditus
Deo & fibi; fic mediator, fit obedtens, cultum
latriz & facrificia exhibeat Deo, & {ibi vt Deo:
atqui hee non requirunt minorem diftin&ionem
quam ratio iuftitiz, {ed potitis maiorem, prafer-
tim actus latriz, :

Dices; Sunt multa peceata contra Chrftum,
quatenus homo eft; vt omnia peccata Iudzorum
iniplum commiffa : ergo faltem fecundum hac,

Aatisfecie {ibi fecundiim idem 3 id ¢ft , homo ho-
mini,

Treinidria  Refpondeo Negando Confequentiam : Quia
in proxim 1 .o A - . e a8 :
bt Chriftus pro peccatis obtulitDeo fatisfactionem,

Deo farsf~ & quatenus crant inituria Dei, & inturia Chrifti
Faciendnm. hominis. Quia ad Deum pertinet vindicare, non
foltim fuas , fed & aliorum iniurias ; ¢iim fic vni-
ucrfalis omnium iudex. Vide pro peceato, & qua=-
tenus eft contra Deum , & quatenus ¢ft contra
proximum, debet fierifatisfactio ipfi Deo. Pro-
ximo autem non femper eflt neceflarium fatisfa.
cere; quia poteft condonare fine fatisfaGtione: & fi
non condonct, poteft tamen remittis {i fatisfacia-
mus Deo. Accedit; quod iniuria Dai, fit preci-
pua, que intrinfect in omni iniuria continetur,
Vnde omnis iniuria , precipud eft iniuriaipfius ;
tin%uc remiflio, ad Deum prxcipué pertinet,qui
in ceteros omnes, quibus fit iniuria, 1us habet;ita
v, otiam ipfis inuitis, poffit cam condonare, V-
depro omni injuria ipfi duntaxas neceflario fit
fatisfaio.

Dico Quintd; Metita & Satisfadiiones Chri-

Merita . :

érijti Tt fuerune omni ex parte fecundim perfeétam
Juntex  uftitid. Scquitur cx diéis; quia habucrunt om-
per _r_r:"f-' nies conditiones perfefte inflitiz. Vide Dricdo-
supitin,

nem o Captiuitare & redemptione generis hu-
Mani part. 4, cap, 2. pag.60. Dominicum Soto

~
b

lib. 3.De natura & gratia cap.6. Eein 4.dift, 10;
q-L.a.2, Andream Vegi lib. 7. in Conc. Trident,
cap. 8. & alios recentiores. l’lcriquc veterum
Scholafticorum idem fentiunt;, quod ad rem ae.
tinet ; exfi in modo loguendi difcrepent. Sed col-
ligitur fatis ex fupra dictis ; & ex modis loquendi
Scripturz, vbi Chrifti (atisfitio vocatur Enmptiny
Rederaptio y Precium magnum &4, ciufue meritum
comparatur cum demerito Adami.

Dices Primé , Chriftus non e iuftitia oblis t Oy,
gatione, fed ex Charitate & obedientia pro no-
bis fatisfeeit : ergo cius fatisfactio non cff ex ju-
ftitia.

Refpondeo Primd;Non eft necefle vt Chyiftus Satisfadtiy
fuerit obligatus exiuftitia ad fatisfaciendums 1z Chrijli
& nos meremur ex iuflitia vitam ®rernamstamen i e
non {umus ad hoc ex 1uftitia obligati. Lrqui in‘b'm-“:;'
ludis olympicis vario certamine vineebat, mere- S;_m i
bantur ex tuftitia palmamsramen non tenebantur
certare. Ratioeft; Quia nondicitur meritum ve]
fatisfactio ex inflitia, quafi ex obligatione iuititie
exhibeatur ; fed quia tale eft, vt ex iuflitia ei de.
beatur preemium ; vel remifiio. Secunds, Quia Etinal 1
cth Chrifti fatisfactio non fuerit_ex obligatione el
iuftivize; tamen fait ex vireute iuftitizsnam in (2 Sl

 tisfaciendo fpeétanit ius diutnum,quod Deus ha-

bebat ve fibi integre pro peccatis hominum fatifs |
fieret; & ided fatisfadionem exhibuity vt illi jur
ad ®qualitatem fatisfierct : qui amor & affeétus
=qualizatis, eft acus iuftitiz, Tertio, Valdé pro- intercefit
babile eft interceflife pactum inter Chriftum ho. padim,
minem & diuinitatem, vt ipfe tamquam fide-juf:
for, onus{atisfaciendi proshominibus in fe fifti-
peret 5 & Pater genus  hifmanum in'gratiam ad-
mitteret : Et fiowatione huius padti fuit obliga-
tusex iuftitia. Colligitur aie 53.°v. 6. Pofure
Dominus in o iniquitatem omninm noftrum, PRI, 39.
Vo 8 Incapite libri [eriptuns eft de me 5 ve facerem yo-
luntatem tnam; Deus meus volui. Nec obftar, quod
hominis ad Deusn non {it iuftitia , fed religio, vel
pro delictis peenitentia : quia religioni & peeni-
tenti¢ nihil deelt ad perfectam iuttitia rationem,
quim quod non poflimus fatisfacere juri divino
ad =qualitateém : quod prouenit partim ex emi-
nentiaillius ivris, partim ex conditione perfonaz
creatz. Vnde fihec imperfe@io fuppleatur per
hypoftafim ita perfe@am,vt juri divino poflit ad
equalitatem {atisfacere; nihil e deerit ad per=
fe€tam tuftitize rationem,

Dices Secundo; Nemo tenetur acceptare fatif- 2, Obieo,
fa&ionem oblatam 3 tertio prareo; {ed foltim &

Ico: vt pater exemplis humanis, Eigo talis fatif
factio cft ex aceepratione gratuita Ludicis; ac
proinde non ex perfe@a iuflitia.

Refpondeo ; hoc argumengm {olim probat, ye fuifa:
non pofleelle perfectam Sfuftitiam in hag fatisfa- cias pro sk
&ionesnifi fuppofito pacto & promiffione diuina; )
fed hoc non minuis rationem iuftitie 5 v patetin :f,,,,,_
alijscontra&ibus, emptione, redemptione , mu-
tuo &c. Venditor cnim etfi non tencatur accepta-
re pretium oblatum pro equo 3 tamen fi contra-
hat cum emptore,; & pretium fit @quale ; eft per-
fettaiuftitia interillos. NecIudex. redemptio=
NEm pro Captilio tencrur acceptare ; tamen oMl :
tractu inito,, redimitur captiuus fecidiim perfe~
€tam juftitiam. Non enim requiritur ad debitit
iuttitig, vt alter poffit alterum obligarc nullé fup=
pofith ipfius volyntate,

Diccs




Qdaeﬁ.lq. De Operatione Chrifti €5° Merito, Ast.4.Dub.7. 1 1§

Dices Tertio ; Obligatio perfe@a mfltitie re-
pugnat Deo : ergo nemo poteft apud Deum fe-
cundiim perfectam iuftitiam mereri. Confequen-
tia patet. Antecedens probatur ; Quia Deus et
abfolutus emnium deminus, necporelt aliquid
extrafuum dominium collocare : erga non po-
teft quidquaim ex iuftitia debere alicui.. Nam hoc
debitum non videtur poffe intellioinifi relpeciu
: cius, qui eft {ui iuris ; non auté g;_;fgcéi:u eius, qui

totus eft ipfius debitoris.
Oitigatin Refpondeo ; Hoc argumentum bené probat
erfecte  Deo repugnare obligationem perfee iuffitie
mtitic ad relpeétu purae creature : nam hec necelfario ma-

3. Obiedlio,

N T {ub eius dominio, & affiduc exeius gratia
‘;:;‘;;;::: * pendet, Non tamen probat,quin poffit fe, ve fub-
Do, {iftit in vna natura, obligare {ibi vt fubfiftit in al~

tera, idque ex juftitia : quia ipfe non cadit fub
dominium {ui, fed femper eft fut iuris. Non quod

tunc obligetur aliqua lege , fed quéd tunc inito
contradtu, ex virtute iuftitia neceffaric derermi-

» neturad preftandum id , quod pacuseft. Pofito
ergo pacto inter Deum & Chriftum hominem,

3 .. poterat Chriftus homo, obligare Deunt ex pet-
Efi‘ feta iuftitia, 1lla autem obligatio , qua nos me=

D,’g,m’t_;'_ ritis noftris Deum obligamus ad reddendum
premium, ¢t longé inferior; & talisy qualisilla
qua fertus obligat dominum , fi dominus illi ali-
quid pro debitoferuitio promittat.

DVBIVM VII.
Vtrum Chriftus potueris [ibi merers ipfam In-
carnabionem, [ewVaionem Hypoflaticams,
einfqGue pradefiinationem ?

Stenfum_ eft Chriftum habuiffe merita, &

cuius conditionis illa fuerine. Nunc dicens
dum,quid meruerit tum {ibi, tumalijs. 1

Relpondeo igitur, & Dico Primé = Chriftiis

26

NG meruit

?m‘omm‘ I‘Cipﬂl non meruit ynionem ]1}'}ao&aticam, fed
) ~ L 5 -
f;"f:"““ hac ex folo divino beneplacico proceffit. Eff om-

nino certa, & communis Dodtorum in 3. dift, 4.
& D. Thoma fupri q. 2. ait, 11,

Probatur Primo, Quia Scriptura Incarnatio-
nem Filij Dei, {olim tribuunt amori, mifericor=
die’, & gratie divinz; nufquam autem meritis,
Loan. 3. verll 16, Sic Dews dilexit mundum , vt fi-
Gium fuuss Vitigenitum daret. Luce 1. verll 78 Per
vifeera guifericordie Det noftri o in quibus. vifizauit nos
oviens ex alro, Ad Titum 2.-verfu 11, dpparut
cnifn gratia Dei Salwatoris woflti omnibus hominibus
&c, Lt cap. g.verl. qu Apparsit humanitas ¢ beni-
gnitas Salnatoris noffri Dei, Toan. 1. verli 16. Gra-
tiam, inquit, pro graiia: id cft, dedit nobisgra-
tiam fuflificationis ; propter gratiam vnionis.

Sccundo Probatur ex Patribus. D. Auguft.
Augnftin, Lib. De pradeftinatione Santtorum cap. 15. Eff
preclarifimm lumes pradefimationis & gratie pfe
Saluatoy , ipfe mediator Dei ¢ bomintm , homa Chri-
Jius LE s v s o gui vehoceffer , quibns tandenm fuis vel
opersti vel fider precedentibus mevitis , natura hamana
quain illo eff, comparauit ¢ Tt infra: Appareat itague
wobisin noflre capite ipfe fons gratie 5 vnde [enndim
vaifcuinfque teenfuramyfe per cunita eins membya dif-
fundst. Eé gratii ab initio fidel (ue fir homo quickmgue
Chriftianss , qua grasia bomo ille ab initio fuo ficctus eft
Chriffs. Tdem alijs locis {xpérepetityvt De Bono
perfeuerantic cap.vle, De Corrept. & gratiaeag,

.

I Enchiridio cap. 40, Tdem docet Caflianuslib.
1.& 7. de Incarnatione contra Pelagianos.

Tertid Probatur Ratiorie. Primé ; Quia cer-en

tum eft ex fide, quod non'meruerit illd peropeta sl
tempore-antecedentia vhionem :'ﬁcut12-:1{{-1ur.t;0;f;r"_”'_
Cerinthus, Photinus; Origenes, Neftorius, & vt den ia,
multi volunt, etiam Pelagius. Nam fimulhuma-
nitagfuit creata &aflumpea. Certum eriam eft, Nequi pee
etli non de fide, qudd neque per opera que natu- spers
ri folum vaione effent priora : nam nubla ‘opera pracedentia
ita poflunt vnionem prauenire. Ratio efl; Quia ¥y
omnis. operatio , prafertim libera fen meritoria,
que inillo primo inftanti vnionis fity debet tii-
bui hypoftafi tamquam principio quod operatur;
nam ratio hypoftatica eft magisintitha pertinéns
ad complementi fubftdtiz re1. Atqui res pritis eft
completaad exiftendum, ‘quamintelligatur com-
pleta ad operandum. Confirmatus ; Quia ratio
hypoftatica facit rem effe {ui iuris y & nullialeeri
obnoxiam feu incumbentem: id enim qaod con-
cipitur vt alteri inexiftens , potits eft id quores
operatur, nonid quod operatur. Tragué emiiis
operatio, que fit in illo inftanti, eft fuppofiti, nd
nature ; ac proinde {upponit vnionem factd. Vn-
de non potelt illam mereri. Denique ; cevtum eft,
quod nec per opera qug tempore autnaturd voio- Nequieper
nem fequuntur , poffit illam mereri : ndm DGTita fubfequen-
debent falté tempore vel naturd pracedere pra- tis.
miil ; nam comparanttir ad illod, vt via ad termiz
num, vt difpofitio ad formam, & vtcauffamora-
lis efficiens ad effcétum, Confirmatur; Quia ob
hanc cauffam, prineipium meriti, ‘non caditfub
meritum : fimiliter nec prima gratia: ‘At vaio
hypoftatica inChrifto erat principium omnis mie~
Titi, & prima gratia.

Secundo ; Quia mereri aliquid peropera fub-

ﬁ:quen:ia i il:pponit magnam impcrfeétionem 5
nempe rem illam quam fic meremur ; non fuiffe
in principio collatam abfolure; fed conditionate,
& dependentera fututis operibus.’ Scd hac im-
perfectiond eftponenda in Chyifto : nam 3 prin-
<ipio habuitgratiam vnionis tamquam abfoluté
donatam. Adde; tale opus fubfequens non effe
propri¢ meritum, fed petitis debiti folutionem;
vt ftatim patebit. Denique; decuit vt fummum
opus Dei , quod eft principium omnium merito-
rum inhumano genere , non fieret ex vilis meri-
tis, fed ex fola Deiliberalitate.

Dieo Secundo; Chriftus etiam nullo modo 27
potuit mereri pradeftinationem vnionis fuz hy- h;‘:z:{j’:;’;
poftatice. Ratio eft: Quia meritum neceffarié oft o 4
priusipfo premio, vekinre , velin prefeientid vnionis
premiantis:quia eft caula (}uodamnmd(‘) efficiens hypofa-
ipfius premiy; fcil. mediante {eientis & voluntate %4
premiantis, Sed meritum Chrifti neque re 1pfa
neque in prefcientid Dei potuit antecedere pra-
deftinationem'vnionis hypoftatice: erge non po-
tuit Chriftus illa predeftinationé mereri, Maior
patet. Probatur Minor; Quiameritum Chrifti,
non poterat effe prius reipld , quam Chritti pre-
deftinatio ; cum hec {it @rerna, illud temporale.

Nec etia in diuina prafcientid poterat efic priuss
quia licer prawfio meritorum Chrifti, & prae-
deftinatio Incarnations fit ¢terna;tamen illa pre-
uifio prefupponit predeftinationem 3 non aureny
predettinatio fupponit illam preuifionem . 1ded
enim Chriltus erat habiturus merita , & illa me-
rita erant preuifa,quia predeftinatum fuit v Deus

cffet




28

Keque pria

han éises
collationty

120  Quall.ig. ‘De Operatione Chrifti €° Merito. Art.a. Du.7.”

efleg homo. Neque alius ordo erac poiﬁl:ilis: ctid
per potentiam abfolutam.

Dices 3 Saltemn prefcientia conditionata meri-
torum Chrifti, eft prior pradeftinatione Chrifti:
nempe hac pmfcicntia : 8i pradeftinetur, vt hic
homo, fit Filius Dei ; habebit infinita merita.
Sicut etiam praefcientia conditionata merito-
rum nollrorum elt prior noftrd pradeftinatiqpe :
ergo &c.

Refpondco; Hac prafeientia 4 etfi fufficiat ve
Chriftus fit predeltinatus propter merita , tam-
quam caufflam finalem; non tamen fufficit , v fit
pradeftinatus: propter merita , tamquam merita:
ficut nec in nobis {ufficie. Ratioeft; Quia hzc
prefcientia non fupponit aliquid abfolute futu-
zum, fed folliim ex hypm!m& : meritum autem
debet fuppoiiiineo qui merctur, tamquam jam
exiftens, vel tamquam, abfoluté futurum 3 nam
eft cauffacfficiens” moralis: Adde;Quod hec pre-
{cientia conditionata etiam habebatur de omni
homine & humanitate:prefcit enim Deus de om-
ni homine, quod eflee habiturus infinita merita,
11 ad vnionem hypoftaticdm eueheretur ; non ta-
men ided omnis Eomo meruit rvaionem hypo-
{taticam,

Dico Tertié ; Neque etiam potuit vllomodo

ropri¢ipfam primam hypoftatice vaionis col-

ationem mereri,fed dumtaxat cius continua-
tionem,

Probatur; Quia non operibus tempore vel na-
turd pracedentibus : talia enim nulla poterant
efle; vt oftenfum eft num. 26: fupponimusenim
Animam eodem temiporis momento creatam &
aflumptam, vt fides Catholicadocet ; Neque et-
iam op@ibus ipfa vnione naturé vel tempare po-
fkeriortbus : quia de ratione meriti eft, yt fuppo-
natur premio tamquam - caufla efficiens moralis:
atqui meritumquod pofterius eft Incarnatione,
nullo modo fupponitur Incarnationisled necefla-
rio ipfam fuppenit » tamquam fuum principium
vnde effentialiter pendet : ergo implicat vt opus
Incarnationem fequens,fit meritorium ipfivs In-
carnationis, Ratio eft ; Quia mereri, cft fieri di-
gnum per-aliquod opus premio : atqui nemo di-
citur dignus refpectu prareriti, vel prioris: boni
quatenus privselt; fed refpedu conferendi : eft
enim veluti capacitas quedam boni, & difpofitio
&iusadillud. Tdem docetD. Thomasfupra q.
2.a.11. hic cidem ratione;quia repugnat vt prin-
cipium meriti cadat {ub meritum. Quod intelli-
gede principio, quatenss eft prineipim ;. nam res

1l qua et principium meriti, potelt fub meri-

Ked pins
ConmtiliHAs
Fionein.

tum cadere, non quoad primam cius collationé,
fed quoad continuationem polt meritum, Et hoc
modo potuiffet Incarnatio feu vnio hypoftatica,
& gratia juftificationis , fub meritum "cadere .
Imo non eft improbabile Chriftum de facto
merviffe continuationem feu conferuationem
huius vnionis in omne 2uum poft primum in-
flans. Ratioeft; Quia meritum quod in primo
inftanti conceptionis habuit, fuit ad hoc fuffi-
ciens, & conuenienti rationepotuit ad hoc re-
ferri. Nempe , vt haec continuatio non cffet
perpetuc ex nuda gratia Dei 5 ficut prima colla-
ti0; fed ctiam excebitoiuftitiz: itavtratione
allius meriti, eflet contra tuftitiam, hanc vnio-
nem non conferuare; ciim fine merito, libere po-
guiflet cam Deus non conferuare, ficut initio po-

terat non“conferre. Idem recté dicipoteft dere. 5, Febha
ftiturione fen inftauratione huius vnionis Verbi tione,
diuini cum naturi humand,qua per mortem erag
diffoluta, & per refurteGionem eft inflaurata,

Nec obftat , quod hec vnionis reftauratio fuerip

debita Chrifto,, ratio prime vnionis faéte in 62
ceptione : quia potuit etiam cadere fub meritum,

ficut refurre&io, & gloria corporis, & divini noe

minis @terna’ cglebritas j que ramen alids ierant
debita, Denique certum eft, Chriftum meruiffe

huius ynionis innumerabiles quafi replicationes £7 Rl
& repetitiones, que in Sacramento Euchariftiz e
fiunt:nam hoc torem Sacramentii ex ipfius meyi-
tis profluxit. :

Dices; Si Chriftus meruit conferuationem, &
continuationem vnionis hypollatice : ergo & -
NOs Meremur gratix continuationem '\ img c-:-,z"";"z":'f,f
iam nature : nam illa vnio erat Chuif¥o “Hatura- mur pratie
Lisy vtpore ipfum conftituens.

Relpondeo; Quod ad conferuationemeratiz ;ffﬁ'ﬂ"
attinet, concedo: qui cnim merctur gratramjmel o
retur quoque illius @ternam continuationem, nifi
ipfe interponat impedimentum. Denaturalicont
{eruatione; nonmeremur eam direée: quia‘meri-
ta noftra non videntur ad hoc habere proportios

nem : indireéte tamen hane meremur {'quatenos
meremur gratiam, & gloriam @ternamyqie fine
nature conferuatione dari nequeunt. 2~ )

Dices Primo, Chriftus meruit Patribus Vete-
1is teftamenti. gratiam & remiflionem peccato-
rum;-quod premif longd prius fuit MeEritos ergo
fimili modo per ordinationesn diuinam poterit
mereri vnionem hypoftaticam, pm-i'u-rtim'-cf:m
executio Incarnationis pofterior fuerit meriris
preuifis, feu previfione meritorum,

Reefpondeoy Chriftus non propric-& {HidR 5,....
meruit illis Patribusgratiz collationem ,’ & re< chrifi
mifsionem  peccatorum 3 fed foluir pretinm prorefpedn
illis ‘debitum.” Dens enim contulic 1llis gragam sy
& remifsionem peceatorum proprer Chrllifolus oy oot
tioncm previfam : vnde Chriftus manebat pro rationem
cisdebitor, donec favistacerer, §
ferret parenti alicuius multa be propret! i,
obfequia Filij eius prawvifa vel fperata; vellerque
filium manere obligatum donec oblt yaijs fatifs
faccrct; illa obfequia haberent ratichem pretif,

& {olutionis debite potius, quam meriti s nift
nomen meriti laxits fumamus ;. fe1kicer pro omni -

apere habente condignitatem ad bonum datim

vel dandum; Quontodo intelligendifime Av&o-

res, dum dicurt Chriflum merviffe Patribus an-

tiquis. Simili modo poruiffer Chriftus mereri
{uam Incarnaticnem, {i Deus ita ftacuiflet; ne mpe
foluendo id quod propter illam debebar : 8 tune
vanio hypoftatica non fuiffet:in principio data ab-
folute, fedfub conditione futuri operis. Sicut fi
Militi dentur arma, ¢a lege, ve tencatur pugnare,
nec aliter abfoluté fint ejus; obfequivm milis
refpeétu prime collationis armornm, erit fo-
lutio debita : refpectu verd future poflcfiionis,
erit meritum. Itain propofito. Ltaque Patribus
data eft gratia propter Chriflimerita, non vt ha-
bentrationem meritorum , {ed rationem furure
folurionis.

Dices Sccundd ; Patres & Prophetz qui fue-
runtante Chriftum, meruerunt ChriftiLncarna-
tionem {uis precibus & pijs defiderijs; & eorum
merjta fundabantur in meritis Chrifti:quia hlabc~

ANt

Onopittrs

ag

1, Obaeilis,

i {xRex con- meritord,

ed frinid

ficia,

3e
2,0k,




Lo i

. . B, - e e

Qu. 19. De Operationie C,
bant gratiam propter illay fiue confiderentur ve
merita, fiue vt folutio : ergo Chriftus meruit fibi
Incarnationem, accipiendo nomen meriti, ¥t cx-
tendit fe ad folutionem debiti ¢ N guod off canffa

alicuivs canfle, eft etiam caffi effectin ipfins.
patresnon . Refpondeo & Dico Primé ; Sanéii illi non
mernerdnt merucrunt nec potuerunt mereri Chiift Incar-
Chrifis in= pationem de condigno fecundtim legem ordina-
e Ll .Eft communis Theologorum in 3, dift. 4.
g Primo ; Quianemo poteft alteri mereri grariam
iuftificationis ex.condigno : crgo multd minds
gratiam vnionis hypoftatiez. Secundd y Quiailli
Sanéi mercbantur gratiam & gloriam fuis mevi-
tis; & hoc erat preemium adgquatum: ergo nullo
modo gratiam vnjonis,que eft bonum fublimius,
Fertio ; Quia Seripturaiftad beneficium tribuic
gratuitg Dei dilectioni, & mifericordig, & exclu-
dit omnia humana merita: quod argumentuimn
omnino contincit hanc veritatem. Secundiim ta-
men potentiam abfoluta potuiffent illud mereri,
non quidem'omnino ex condigno; quia non po-
terant facere vllum opus dignum tanto preemio;
fed tamen ex quadam imperfeéta iuflitia:quia po-
tuillet haee gratia vnionis promitti fub conditio-
ne operum bonorum, qualia puri homines cum
gratia poterant praftare,, Qua conditione imple-
ta, fuiffer debitum fecundium quandam jmperfe-

&am rationem iuflitie. :

Sedde con. ~ Dico Secundo 3 Patres meruerunt Chrifli In-
gruo i CAINAtiONEM €X CONGIIO, nON quidem proprié fe-
impletrio-  cundim fuam fubftantiam ; fed fecundum quafdd
" fuas circumftantias. Ita comunior fententia Do-
ctorum, Alexandri 3, p, queft. 8. memb. 3. art.2,
D. Thome, Bonauenture, Richardi, Gabriclis

in 3. dift. 4. & multorum recentiorum,
Ratioeft; Quiahoc meritum nihil aliud fuit,
quam quadam difpofitio, qua reddiderunt e pro
humani conditione quodimodo dignos vt Deus
impleret quod iam anté geatis promiferat, Atqui
hoc nihil eft aliud, quim merert, vt non divex-
trahatur promifsio : implere. enim promiffum,
nihil cll'nFiucl » quam non differre. Confirmatur;
Quia nihilaliud fignificant voces Prophetarum,
aiw 45, v-8. Rorate colidefuper, & nubes pluant in-
[um 3 aperiatir terea & gevminet Suluatoren : Quafi
dicat; non amplids differatur inffus qui-promiflus
cft. Iaig 16.v. 5. Emitte Agnuz, Domine, Dominatore
terra: Blal, 78, v 8, Cirb anticipent nos mifericordia
tus, Habacue 2.v.3. Veniens venicrycy non tavdabit,
Nequeenim mens Sanéori crat impetrare & Deo
tanti myfterij {ubftantid ordinari; fed ctim &irent
illud preordinatum gratis 5 petebant non differri,
fed quam primiim impleri. Cofirmatur Sccundo,
Quia i propri¢ meruiffent {ubftantii Incarnatio-
nis,etiam predeflinationem eigs merviffent; quod
tamen dici non potelt. Patet; Quia merttum, cim
fit cauffa moralis; prima & immediaté mouet in-
telleGum & voluntaté eitls. apud quem mereris,

vtipfe velir & ordinet fieri quod mereris.

Dices;Siimpetrabant impletionem ;. ergo etid
fubftantii: quia non poteft impleri finc fubitanis
my(teriy. R eip. Negando Conlequentiam propric
loquendo.; Guod patet, :e;g{g{nl;‘l_is humanis. Quia
4 Bex promifit alicui negau gratis, poteftille fuis
obfequijs, mercri,; vt Rex non differat din imple-
tionem promifll, etiamfl: non mereartir abfoluré
ipfum segnpo, Sic poteft quis mereri folutionem
ante terminum, aon merendo pfam ré que folui-

brifli € Merito, AmaDubze. 121

tut, Yepote qua jam fic debita, Meritti enim hoc,

non relpicic ipfam fubftantiam e fecundim fe,

{ed foliam corun@ioné eius cum: hoc tempore;
iplaautem rei fubftantia fic exvi prioris decreti o0

vel promiffionis.Sic Abraham meruit-vtCl) iﬁusr;:;:i:,?:’z
ex ipfius femine nafceretur, vt apertt infin UatUizy fico fo.
Gen. 22. v, 18. Ouafecifti bane rem,bene gentHY fp mine i
[emine 13 Gres Gentes: & B. Virgo meruit vt cjtfct f:: :”g': £
Mater Dei: n6 quod Virgo aut Abraham heein- 2" &
tenderint,aut habuerint promiflionem fub condi-+; effis
tioncoperis; {ed quia fanéitlimis operibus fuis, (e marer Deis
quodammodo dignos pr¢ ceteris reddiderunt, e -
Deus hoc myfterium perillos petitts , quam pep
aliosimpleret.

Tuxtd hanc fentémam, facilé eft explicare,quo-
modo Paties 8 Prophete potucriit mereri Chrifti
Incarnationem, cum illorum meritum ex Chrifli
Incarnatione penderet: nam non {ubftantiam, fed
folim impletioné Incarnationis meruerit; id cft,
vt non differretur. Habucrunt autem gratiamex
Chrifli merito & Incarnationesguatenus hec crit
in preuvifione divind,tamquam abfoluté fusura fe-
cundim {uam (ubftantiam ex vi decreti gratuiti.
Nec obftat, quod Deus etid preordinaucrat hanc
impletionem tali tempore futura: quiaid ita pre-
ordinaucrat, vt vellet dependere & Sanétorfi pre-
cibus, tamqud conditione, fine qua, non ¢flet tali
tempore impleturus. Subltantiam autem huius
myfterij non fic preordinauit : non cnim dici po-
telft Chriftum non incarnandum fuiffe, fi Prophe-
t® & Patres non oraflent,

DVBIVM VIIL

Varim Chriflns [ibi merueritdona gratis
habitualia, & gloriam dnimas

R Efpideo breviter;& Dicq Primd; $i Anima. 31
Chrifti in principio coceptionis caruiffer illa §7 bis es-
rHiffet,mea

gratia, vel gloria;certum eft quod cam meruifier. ot

Probatur; Quia ideo nuncrepla meruir gloriam
corporis, quia ¢d carcbar: €rgo fivelad momer_nﬁ
caruiffer gratid- habituali & gloria; etia meruiflee,
Confirmatur;Quia operaiphius, vel ratione folius
dignitatis perfonz , crant{ufficientia ad omnem
illam graviam & gloriam promerendam : ergofi
praceflifient, fine dubio.cam meruiffent.

Verlm, quiafupriq.7. 2.12. dub. 3. oftenfum
eft, Chriftum & primo inflanti {ug conceptionis,
habuiffe plenitudinem gratiz; & gloriam anime: ?
Dico Secunddy Chriflus in primo, isiftanti po- ii’i“é;?"'
tuit accipere diujnitus graviam & gloriamex fto ;7,,, e
metito; quod merigum. in codem inllanti tempo- Glorsam
115, pris tamen naturd, poterat elicere, Lit com- itine
munis feré Do@orum, excepto Caietano, & qui- r’:;c-;r:;:a
bufdam Thomiftis. Ratie eit; Quianulla hicelt w5, P
repugnantia, Fad ; )

AcPrimum, quod Gratiam tung potucritac- ;. o
ciperc.ex merito: Probatur;Quia eratia habitua- g, 4tia,
lis in Chrifto, non erat abfolute prima gratia effi-
ciens illum Deo gratii; fed prior erat gratia vnio-
aiis, qu pex fe fola erat fufficientiflima ad meren-
dum: fedincodem inftanti, quo quis haber gra-
uam primam, potdt per illam mereri {ecindam,
camque fimul accipere; ve patct , cuin quis mere-
tur augmentum gratlz, quod in codem momento
datyr: ergo per meritum ex gratia vnionis profe-

&, poterat mereri gratiam habitualé. Secundo; 4 fimil;
In codem inftanti, quofe difponit perfona creata
Ll ad gratiam




-

122 Quaf.19. DeOperitione Chrifti€s Merito. Att.4.Dub.s.

ad gratiam ivftificationis, per illam vltimarn dif-
pofitionem merctur ex congruo illam gratia que
in codem inftanti datur: & quod meritum non fit
ex condigno,eft; quia nd [upponitut perfona gra-
ta, Atqui Chriftus potuit etiam accipcrc{grau’am
habitualem per propriam difpoﬁtioncm( icut D,
Thomas & multi Do&ores fentiunt de Angelis
& Adamo : ) ergo illa difpofitio fuiflet meritoria
illius gratia§ & , quia fupponebat perfonam iam
gratam, fuillet meritoria ex condigno.

Quod autem tunc etiam potuerit mereri Glo-

i‘i’ﬁ;aﬂ.“ riam que incodem inftanti dabatur: Probatur
Primo; Quia qui meretur gratiam, meretur ctiam
gloriam: ergo qui meretur primam gratiam habi-
tualem, meretur ctiam primam gloriam. Atqui
hec poterant fimul dari;quia in Chrifto opus me-
titorium & gloria, non pugnant, ficut in nobis:
nam ipfius meritum non erat ex fide, fed ex feien--
tia influfa, que fimul effe poteft cum vifione bea-
tifica,

Potuiffer  Secundd Probatur potuiffe mereri glorid, etid

Gloriam  non merendo gratiam : quia alij homines etiamii

e erin ™ non mercantur primam gratiam iuftificationis ex

Gratiaps, condigno, merentur tamen primam gloriam €x

condigno: ergo idem potuit Chriftus, {1 intelliga-

mus gratiam habitualem anteceffiffe ordine na-

ture meritum, & per illam Chriftun liber¢ ope-

. ratum prius naturd quam acciperet glorid ; quod
fine dubio fieti potuit.

Tertio 5 Nulla poteft afsignari ratio, curnon

: % pofsitquis beatitudinem mereri, & illam in co-

Z:f;’::‘;a dem inftanti accipere , £ meritum non fit ex fide,

oeins me- 1ed ex feientia infufa, NS enim repugnat ex parte

ritam #x_ Dei, qui eoden momento quo fit meritum, acce-

In eodem

feientin _ pratillud, 8 fimul poteft premium reddere. Nec

:ﬁfﬁé " ex parte metiti aut preemij, quia in momento

pofuns,  hunt. Necex parte ordinis, quia cft ordo cauffe
& effeétus : vel difpofitionis & forme, que fimul
cife poffunt.

Saluuntur . Dices Primoy Meéritum fe habet vt via, pree-

shietionese mium vt terminus at fieri nequitve aliquid fic
{imul in vid, & intermino, &c, :

Refpondeo; N6 repugnat viam fimul effe cum
termino, quando via cft momentanea. Patet;
Quia contritio cft via ad gratiam fan&ificantem,

* & ramencftfimul tempore cumilla. Idem patct
in merito augmenti gratiz.

Dices Secundd , Ex D, Thoma 1.p. qu.62.a.
4.Meritum glorig eft ex gratid imperfe&a; gloria
autem ex gratia eonfimmata: ergo meritum glo-
vz & glariddon pofliint ¢ffe fimul,

Relpondeo; D. Thomas per gratiam impetfe-
ctam mrclligit cam, que ex fide operatur: & hazc
non poteft imul effe cumgloria Ilcu beatitudine.
Verum in Chrilto nonerat talis gratia imperfe-
€ta; non cnim operabatur ex fide, fed ex clara co-
gnitione, que funul elle potelt cum beatitudine,

Dico Temio ; Probabile eft Chriftum re ips

32 meruiffe Gratiam & Glorid Animz. Neque hec
Probabile {ententia vllam cenfuram meretur. Probatur Pri-
e mersif mo 5 Quiamulti & graves Theologi id tenent.
fe v Guilielmbs Altiffiodorenfis 3. parte ﬁmmg tract.

s
e 1. ¢, 7. Albertus Magnusin 3. dift.18. & ibidem
aliquor alij, prefertim Scotifte. Et Probatur;
Quia inomnibusalijs Sanétis magna cft perfectio
habere beatitudinem, non folim vt hereditatem
e zatione filiationis adoprina ; féd etiam VEproe-
mium & coronam bonorum operum: ergo etiam

in Chrifto erit perfe&io, Confirmatur; Quia ad
Chrifti dignitatem pertinet, vtoullafit beatitus
do necin ipfo, necin alijs hominibus y que non
fit collata ex ipfius meritis, Secundd 3 Idem pro-
batur de Gratia : nam probabileeft Chrifti Anis
mam fuille fan&ificatam per propriam difpofitio=
nem , motamque liberi arbitrij : ficut multi fen-
tiunt de Angelis & Adamo; & exprefs¢ docet
D. Thomasinfri quaft. 34. art. 3: ergo illadifs
pofitio ordine nature antccedebat & gratiam ha<
bitualem & gloriam: ergo erat meritoria om
nium pofteriorum denorum : ficut innobis viti-
ma difpofitio elt meritoria de condigno prime
gloriz ; cur fimiliter in Chrifto illa difpofirio
non erit meritoria etiam gratie, cim [upponar
fubreétum gratum ?
Dico Quarto: Probabilius tamen & veriuseft,

lem, aut alios habitus infufos.

33

Chriftum non’ meruiffe reipfa gratiam habirua- £ roéalilit;

Famen nes
ainr e

- 4 - g
Probatur; Quiahzc eft communior fententia Grayis,

Deétorum cum Magiftro dift. 18, Bonauenture,
Scoti, Durandi, Richardi , Paludani, Gabrielis.
Idem docet Canus lib. 12. de locis cap.14.
Secuhdé Probatur; Quia nullus aétus fuper-
naturalis in Chrifto prior fuit ne quidem nature
ordine , gratia habituali : ergo illam non meruit,
Nam meritum, faltem nature ordine, debuitan-
tecedere preemium, Antecedens Probatur; Quia
Anima Chrifti omnes actus fuos femper perfe-
¢iffimo modo fecit : ergo femper operata eft ex
habitu: nam perfeétus modus operandi eft, quan-
do quis opetatur ex principio intrinfeco a&ui
proportionato: hoc autem principium refpectu
a@uum- fupernaturalium , eft potentia animz
completa perhabitnm divinum, Nam potentia
nuda, folim habet vires inchoatas & dimidiatas
ad huiufmodi actus ; nec poreft perfeétc compleri
nifi per dona habitvalia, Confirmatur; Nam
primus actus {cientiz infufee , feu prima agnitio
Dei fupernaturalis ad meritum réquifica, non
poteft perfeéto modo haberi, nift procedat ex
Iumine fupernaturali-infufo : ergoillacognitio
fupponebat habitum vnde procederet. Siniliter
Erima dilé@io Dei, it qua primum meritam de-
chat procedere ex dono charitatis. Atqui habi-
tus porentiarum fupponunt habitum gratie in
cffentid anime : ficut potentiz fupponunt exi-
ftentiam; idque maximé in Chrifto, .cui omnes
habitus perfetiffimo & maximé naturali ordine
fuerunt infufi, Ergo gratiam. & dona habitualia
non meruit ; {ed pritis natura acceprt, quim me-
rituin eliceret,
Probatur. Tertic ; Quia tota gratia habitualis

Gratia
hatet fein

Animz Chr_iﬂ-i » erat veluti proprictas connatu- ., pro-
ralis proucniens ex vhione cum Verbo: ergo prieianis
ficut Anima feeunddim eflentiam fuam per fe pri- presenien

mo vniebatur Verbo, & potenti tanttim vnie-

tise
nione e

X V-

bantur fecundario ipfi Verbo; ita etiam Anima p,,p,

pritis naturd accipiebat’ gratiam a Verbo, quam
potenti® s ‘ac proinde non poterat illa gratia ca-
dere fubmeritum; clim omne meritum fiat per
potentiasgnima. W ;

Denique ; Quia habitualis gratia, ynd cum
gratia vnionis, crat‘prifcipium’ omnis meriti:
ergo nondebebat cadere fub merituim. Clopﬁr-
matur ; ‘Quia par eraf ;" vt principium meritl, &
omnis boni fupernaturalis ingenere humano,efler
omnino pcrfcgum , non folim quoad perfonam,

: fed etigm




Anima
Chrifti n¥
Wit prima
Jandifieas
1a ey pro,
prium
afitim,

Verius
SILAMS B
gatur de
glorin

Primns
atlus Ani.
ma Chrifli
fuit vifio
beatifica,

'Qu.io._DleOpemtianeC%riﬁiC?’ Merito, Art.4.Dub.g.9.” 123

fed etiam quoad Animam , que eft principium quo
ipfius meriti. Sicut Adam erat omnino perfectus
in bonis naturalibus.

Dices: Ergo Anima Chrifti non fuit fan&ifica-
ta per proprium acum ; quod tamen afferit D,
Thomasinfri q. 34. 4. 3.

Refpondeo; Veré non fuiffe fan&ificatam per

proprium aétum, tamqui difpofitionem qua na-
turd prior fit infufiorte donorum habitvalium:
talis enim difpofitio in voluntate non requiritur,
nif1 ad remouendum imPcdimen:um,(cilicetaﬁ'e-
&um peceati; vel certe ad elevandam naturam
ad ftatum fupermaturalem; guarum neutrum lo-
cum habet jn‘Chrifto, Deinde; Talis difpofitio
non poflet elici ab habitu gratiz, & fic imper-
feto modo fieret, qui non eft tribuendus Chiri-
fto: Attus enim qui prior cft habitu , vt difpofi-
tio, non poteft e(ficj abhabitu ad quem difponit:
hoc enim contradi&ionem implicat, quidquid
. Thomiftz dicant. D, Thomas autem tantiim
vult dicere Chriftum f{anctificatum per motum
liberi arbitrij, quierat tamquam difpofitio ma-
nans ab illd grat1d, non tamen preparans ad illam
gratiam ; fed cfficiens vt gratia illa connaturali
modo confeructur = itaque crat difpofitio non
preparans, fed ornans.

Dico Quinto; Verius ctiam eft Chriftum ha-
buitle glorid Anime {ine proprijs meritis, Primo,
Quia hac eft communior fententia Doétorum.
Secundo, Quia primus actus fupernaturalis, qui
foitin intelleGtu Anima Chrifti, erat ipfa vifio
beata: ergo omne meritum {upponebat vifionem
beatificam, Patet Confequentia; Quia omne me-
ritum fundatur in cognitione {upernaturali, eam-
que {upponit 3 ergo {1 vifio eft prima cognitio {u-
pernaturalis in Anima Chrifti, meritum fupponit
illam non autem meretur illam.

Antecedens Probatur Primo, Quia gratia ha-
bitualis cum fuis yirtutibus annexisfuit prior or-
dine naturz aftu & merito: ergo ctiam [umen
glorie fuit prius adu fupernaturali & merito:
nam yna ex virtutibus que maxim¢ comitatur
gratiam confummatam, cltlumen gloriz : imo
videtur cffe abfoluté prima virtus. Nam ficutin-
telleGus cft prima potentia anim, ita virtus illa
quﬁ intelle@Gus elevatur ﬁlpel‘nzturalittr , et pri-
ma veluti potentia gratie in effentid anime exi-
ftentis. Lt ynamuis in fatu imperfeto virtus
qua elenatur intellecus , {it fides; tamen in fta=
tugratie petfedte prima virtus eft lumen glo-
rie, Nunc vlterits : Silumen glorie eft prima
virtus annexa gratiz confummate: ergo vifio
beata cft primus aétus, qui ordine natur fuitin
intelle@n Anima Chrifti. Patet Confequentia;

uia primus attus maximé connaturalis lumini
glotiz, eft vifio Dei, quieft ipfius primarium
obie@Gum intim¢ prafens : ficut primus actus, &
maximé connaturalis lumini Angelico, eft vifio
ellentiz Angelice.

Secundo Probatur Astecedens, Quiaad per-
feionem Chrifti {peéat , vtprimus cius intui-
tus fuerit in dininam eflentiam, vt abilld hau-
riat quodammodo omnem aliam fcientiam, Sic
enim intelleétus Anima Chrifli erit fimilior in-
telle@ui divino, qui primd fertur in divinam
effentiam , & abhac ad reliqua.  Confirmatur;
Quia cum tota illa fcientia {upernaturalis fucrit
Chrifto debita, & quali connaturalis; won erat

conuchiens vt ipfe procederet inilliabimperfe-
&o ad perfe@um,fed debuit 3 perfoctiori imtium
{umere.

Ex his {olui poflunt Argumenta fa&a pro
tertid propofitione: nam cetera non fiint paria,
vt ibi {upponitur.. Patet ctiam, Quo modo in-
telligenda fit Ratio D. Thoma ; nempe: Meritsm
beatitydmis ¢ beatitudo non poffunt effe fimnl ; Meri-
tum enim ex naturd {ud eft ex gratid imperfedt,
idell, operante per fidem : quod fi detur aliquod
meritum non fundatum in fide, iamillud fuppo--,
netvifionem beatificam ; quia fupponit aliquam
fcientiam fupernaturalem. claram , que nonda-
tur y nifi ratione ftatus beatifici, Vnde tale meri-
tum non potett effe meritum. refpeciu vifionis
beatz, ctim illam fupponat.

DVBIVM IX.
Viram Chrsfto fibi mevuerit Corporisgloriam,
¢ Nominis exaltationem?

Aluinuslib, 2. Inflit. c.16. §.v1t. reprelien-

35

fis primo Theologis tamquam curiofis & ¢,luimus
temerarijs, quod hrﬁcin‘qujram; tenet partem zmegar.

negantem, Primo, Quiafialiquid fibi meruifler,
propter {e potitis quim propter nos veniflet; ctim
tamen Scriptura vLiquc doceat illum nobis datum,
#obis veniffe, nobis meruiffe. Secundd, Frigerer illa

" demontiratio charitatis , de qua Apoftolus ad

R omanos §. vbi pro inimicis miortuss dicitur. Ter-
tio, Quia non poteft effe tantum meritum vt ho-
mo fiat [udex mundi, capur hominum & Ange-
lorum,

Refpondeo & Dico Primé , Chriftus Paflione
fud meruit gloriam fui corporis. Eft fide cerra.

Probatur; Ad Philip.2. v. 8. Hmmfmnrjémezipﬁmzf

faétus obediens vfyue ad mivreem - propier guod ¢ Deus
exaltanit ilinm &c.

Mernic

7

orporis,

Refponder Caluinus, Fropter, nonfignificare Refponfio
cauffam, fed confequentiam 4 hoc {enfu: Chriftus Caiuini,

primo paffus eft, deinde exaltatus. Sic etiam ex-
ponitillud Luce 24. v. 26. Oporrebur pati Chri=
[tam, & fie, id eft, hoc ordine, inquit , wirrare in glo-
rian (wam.

Sed contrii; Quia etid inillo Luce fignificatur Refelizur,

cavffa: ficut ciim dicimus, Oportet currere, & fic
accipere bravium, Quodiautem illod Froprer, fi-
guificet cauffam; Patet, Tiim ex communi modo
loguendi, & vocis proprictate : tim exillo ad
Hebr.2. v.g. Videmns LEsv i proprer pafiionens mor-

tis glorid & hendre coranastir. NV bi ctiam nomine,

Corone, inﬁnuatul‘prcrmiﬂ & merces, ac proinde
meritum in paflione. Denique omnes Interpretes
volunt fignificari meritum & cauflam : Chryfo-
ftomus, 'J'hcophiIa&us,Occumcnius,Am‘:-roﬁus,
Beda,-Anfelmus; 8¢, Vnde patet hanc effe com-
munem {ententiam Patrl. Quibus accedunt om-
nes Doétores cii Mangtm in 3..d.18. NecScotus
diflentit abalys, nifi modo loquendi, Ratio elt,
Quiain Chrifto cocurrebant omnta neceflaria ad
meritum huins gloriz corporis ; cratque perfe~
Ctius cam mereri,quam né mercri; nec vllam alid

Item mev

perféctionem excludit. Hinc fequitur, Chriftum rsis ke

meruifle fuam Refurreétionem, & omnesdores
corporis gloriofi. Item ablationé omnis trifticie,
& capacitatis triftiti in Anim}

i
t

@4.\': 3. D:!'ft‘x:ﬁi wfiittam, & nrfzﬁ; IHJHITAECTHy PY 0=
Jbrevea vnxit te Dews, Dews tuus oleo letitic,
Dico

Ll

[nrredtio-
eI,
_ il res carpon
s iuxta illud Plal, res, & abn

Lo~

lationem

Triftiise,




(]

y24+Que.i9. De Operatione Chrifti €8 Merito, Art4.Dub.g, 10,

DicoSecundd, Chriftus etiam meruit fibli-
mitatem & cclebritatem fui nominis, & omoem
externam gloriam apud vniverfam creaturam ra-
tionalens, Patet ad Philip. 2. vo. 9. Proprer quod &
Deus exaltanit illsm, & donar illi nome quod eff [uper
ontne nomeh , vt nomine TEsv omne genu fleliatur
caeleftinm, tevveftrium, & infernorum. Apoc.§. vil2.
Dignns eft Agnus qui occifus efty acciperevireuré, &'di-
sinitatem (id elt, vt ab'omnibus agnofcatur & co-
latur tamquam Deus )¢ fupientianm, & fortitudmem
& honovk, ¢ gloviam. Loan, 17.v. 1.Paier venit hora,
clarifica Filium raum. Et infrd v. 5. E¢ nuie clarifica
wie tu Pater dpud temetip(umyclarivate qua habui privs
quaii mundus gffer apud te; 1d eft, vt ctiam in huma-
nitate agnofcar & colar Deus. Ratioelt; Quia
Chrifti meritum dignifsimum eft tali preemio; &
reliqua meriti conditioncs adfunt. Optima quo-
que eft proportio inter tantam cius humilitatem,
& tantam exalrationem.

Hinc probabiliter colligunt quidam Do&eres,
Chriftum meruifle eriam ommia ea, quibus cius
dignitas hominibus eft patefatta, dum adhuc cffee

36
Neminis
eelebrita.
Beitly

Tefimo-
wia ¢ fi-
gna-quitus
fas digni-
taseff pas

‘ noéte Natiuitatis ; & in dic RefurreGtionis : Te-
tefaita,

ftimonium Stelle & Magorum: Teftimonium
Patris in Iordane, & in mote: Prodigia in morte,
& fimilia. Etfienim hec fierent ad hominum fi-
dem confirmandam, tamen ctiam pertincbantad
gloriam Chrifti; & {ub vtraque ratione, poterant
{ub eius meritum cadere.

Secund¢ colligitur, Chriftum meruiffe regiam

dignitaté in voiuerfum orbem. Patet Plal.a.v. 8.
Poftula 2 me ¢ dabv tibi Gentes harvedicatem tuam. Ex
v. 6. Egoaurcm conflitutns fum Rex ab oo fuper Ston
montem [anckuom eiws. 1aiz §3. v. 12, Peccata eorum
ipfe porrauit : ideo difpeveiam ei plurimos s & foreinm
duidet (polia. Matth, 28. v. 18. Dara efl mibi onmis
poteftas in ceels & nterra. Similiter meruitdignita-
tem Capitis,nam cadem cft ratio, Aduerte tamé,
illum non meruifle; primunrillum titulum Regis
aut Capitis ; nam hunc habuit ante omne merstii
ex {ola Dei ordinatione, Sicut etiam non meruit
vi effet mediator tefte D, Auguftino de Predefti-
natione Sanforum ¢. 15, Vnde ciim Pilatus di-
xiffet: Ergo Rex es rut Relpondit : Ego in hoc natus
[umy & in bocveni inmundum o ve reflimonism perhi-
beain veritasi: {cilicet regni mei. Meruit tamen do-
minij exercitium, & externd declarationé huius
dignitatis : quod {atisindicant Scriptura citatz,
Preterea meruit poteftatem iudiciariam , vt do-
cet D. Thomas infrd qu. §9. art. 3.
. Ad Argumenta Galuini. Ad Primum,heganda
cft fequela. Chriftus enim folim propter noftram
inopiam venit,non propeer fuam : tamen poftqua
venit acceptd ferui forma, potuit ctia fibi mereri.
Ad Secundum , Negatur illam demonftrationem
charitatis frigere : quia propter nos carnem paf-
fibilem accepit, 8 mortem paflus cft; quod alio-
qui non feciffet : non enim proprer gloriam cor-
porisfui necefle erat pati, cum hzc illi ante omne
meritum deberetur. Pofito tamen quad propter
nos carnem pafflibilem acceperit, nihil vetat, quin
ctiam {ibi gloriam carnis fuz meruerit; quia me-
ritum ¢ius ad hoc digniffimumeft, & nobisided
nihil detrahitur, Ad Tertium, SiChriftus me-
ruit totius mundi expiationem quod fine dubio
majuscft ; quomodo non potuit mereri vt eflet
rotius mundi fudex 2

Dignstaté
Regis or
Capatis,

R
Soinnntur
Arguméta
Calaini,

in vita mortali : vt teftimonium Angelorum in -

DVBIVM X
Vivism Chrifles mevuerit Angelis
Gratiam ¢ Gloriam?

Rigenes hom. 1.in Leuit. & hom.24.1n Nu-
Omeros, cenfet Chriftum redemiffe Angelos, Griga
& effe mortuum pro illis, Quam {ententiam vide- pura
tur approbare D. Hieronymus in ¢aps 1, & 4. ad Chritun
Tphefios: fed more fuo folim refert fententias "‘f"’;'ﬁ"
aliorum, nec probando nec improbando. Hge! *
fententia i intelligatur de Angelis malis, eftha-
retica: fupponit enim peenam demonuimnon effe
ztersam. Side bonis; eft omnino falfa & teme-
raria, vt ftatim dicam. _

Alij dicunt Chriftum guidern nonredemiffe
Angelos, clim numquam captiui fuerint; tamen
propter cius merita preeuifa, dard illis effe gratid,

& con['equcnter gloriam.  Tra plerique Doctores
fupri citatiq.1. 3.3, n. 38. qui docent Chriftum |
incarnandum ctiam{i Adam non peccaflet; quam-
quam non omnes.

Refp. & Dico Primo ¢ Chriftus non redemue
Angelos, nec mortuus eft praillis. Eft omnino ,mfj;,‘,,,
certa. Probartut exillis Scripturg locis, vbi dicitur redempri,
Chriftus propter peccatores venifle; vr Adtor. 4.

1. Tim. 4. Ad Gal. 3.1. Pet.1, DeindeApoftolus 2,
ad Cor.5.v. 14.ait : §i Christus pro omnibus mrtuss
efty exgo omnes-mortui (unt: atqui Angeli né poflunt
dici mortui, nec eo fenfu quoibi Apoftolus, fci-
licet fecundtim vitd peccati, nec alio. Ad Heb.z,
v, 16. Nufguam Angelos apprebendit Dens, fed (emen
Abraha - id eft, Seriptura nufquam dicjt Chriftum
Angelos labantes reduxifle; vt exponit Chryfoft,
Vide D, Aug. ¢.61.62.63. Enchiridij. Et Greg.
lib, z8.moral, ¢.14. in illud.Tob. 38.v.7. Cim me
landarent afiva masutina, Ex ratioeft, Quiaboni
non egebant redemptione, nec fatisfagtione, ciim
non peccarint : malis autem non profuifler ; quid
{tatim ®ternis peenis funt deputati.

Dico Secundd, Etfi n6 fit improbabile Angelis ' 39
gratiam & gloriam efle datam ex Chrifli meritis; N"g;:f:: ;
probabilius tamen & verius videtur contrarium, 799~

Probatur Primé , Nam plures hoctenent 5 8 ¢prifii
quidem grauiores Doétores. D, Thomas in 3. d. meriis
13.9.2.2. 2.quaitiunc. 1.D.Bonaven. cidem dift.
a.2.q.3. Durandus, Paludanus,Maior, Gabricl, & o2
alij eadé dift. Driedo De captiuitate & redempt.
tract.4. ¢ 2. pag.8.

Secundd, Probacur omnibusillis locisin qui- pyre,
bus Scripture & Patres docent Chriftum tantum
propter nos vedifle. Vide dicta fupri qu. 1. art.3.

Mirum fané effet , rem tantam, que tantoperé ad
Chrifti dignitatém pertinet, 3 Scripruris & Patri-
bus efle tacitam. Quod argumentit; etfi fit ab au-
Goritate negatiug, eft valdé efficax; faé Confir-
matur ex illo ad Heb. 2.v. 1 1. Qui fanddificat, &' qui gpiptusa.
[anctificantury ex vuo omnes; proper quam canffam no
cofunditur fratves eos voare,HicApoftolus fusé dos
cet Chriftum debuiffe effe naturz & conditionis
pafibilis, €6 quod fan@ificandi per illum, effent
talis nature: Sacerdss enim debet eis fimilis effe,
pro quibus Sacerdotio fungitur, Vbi fatis indicat
Angelos per Chriftum non elfe fanctificatos,quia
non defeendunt , ex eodem parente. Vadeinira
v.16.fic argumentatur: Nufguam Angelos apprehen-
dit, (Gl ne perirent , (ed femen Abrahe apprehendit:
ergo debuit per omnia fratribus aflimilari. :
: Terrie

laffich,




Prima
Ratio,

Seennds
Ratie,

-Qui'19. DeOperatione Chrifti €&5° Merito, Art,4.Dub.1o. 124

Tertid Probatur ; Rationes ' Primé, Quia
etiamfi Chriftus non veniflet, Angelistamen funl-
fet data gratia: ergo non habuerunt cameex €hrix
fli'meritis.  Antecedérs patet; Qﬁa ficut natura
illord fuit preordinata fine dependentidl & Chri-
{ti metito; itain eddem figno fuit przordinata
illorum gratia: quia Deus non preordinauit An-
galicam naturam nifi perfecto modo , feilicet vt
effet particeps diuin® nature per dona fupcrna—.
turalia & beatitudinem, i

Secundd, Si Angeli habuiffentgratid ex Chris
fti meritis, non debuiffent accipere gloriam ante
Chriftd; vt patetin Patribus veteris Teftamenti.
Confirmatur; Tiim, quia non décebat, vt ifli,qui

- per Filium erant adoptati, hereditatem ceeleftem

Tertin
Rarios

Duxria
Ratie,

Ecclef. 7,
% 30.
Genef Ie
v, 17,

,_f@_;«_mm
Raiie,

Apocal7,
4

40
Solunntur
Areunin-
{F

adirent ante Filium : tim, quiaillis data fuiffer
gratia ‘modoimperfefto, feilicet dependentera
meritis futuris. Ergonon debebant accipere con-
fummationem anté folutionem preftitan:.,

Tertid, Adamnon habuit gratiam, qua pri-
md (anétificatus efty ex Chrifti merito: ergo nec
Angeli. - Antecedens Probatur’, ‘Quia aliogui
Chriftus debuiffet illi’ reuelari 3 principio cim

primum fuit formatus: ndenim credibile cit fine
explicita fide Incarnationis effc iuftificatum, fi
ex Chrifti merito gratiam accipere debuit. Atqui
Patres tantummodo infinuant hoc myfterium illi
i ecftali revelatume, guando: de latere eius for-
mataclt Euva : necvlla ex ipfis capi poteft conie-
¢tura hanc reuelationem anie& faétam; quin po-
tius non obfturé infintant tunc primﬁm fadtam,
Vide D, Auguftinum lib. 9. de Genefi cap.vlt. Et
Leonem epift. 23.

Quartd, Recétitudo flatus innocentiz perti-
net ad opus creationis , vt infinuat Scriptura,
cim aity Hominem creatum effe vethum , & Creatum
ad imaginem & finsiligndinem Dei. Vinde & Patres
vocant illam, naruralem rectitudinemy watuvalens di-
gnitatem, naturale bonwm: Leo ferm. 1, de Ieiunio,
& ferm. 13. dePaflione. Auguft. de Spiritu &
littera cap. 277, Atqui totum opus creationis pri-
mea , eflt ex {oli Dei bonitate; non ex merito ali-
cuius, Confirmatur 3 Quia D. Aug. lib. De coi-
rept.& gratia, ¢. 10.11.& 1z..aperte infinuat gra-
tiam Angelis & homini in ftatu innocentiz datd
non fuifle ex Chrifti merito; nam diftinguit hanc
abilla, digitque acceptam effe ex bonitate condi-
toris: eam autem qua: data cftex Chrifti merito,
long¢ effe alterius conditionis.

Quintd , Si Angeli habent gratiam ex meritis
Chrifti: ergo faltem empti funt pretio meritori
cius, quamuis non redempti; redemptio enim
captiuitatem fupponit. Item cigo pro Angelis fa-
erificium fuum obtulit; in hocenim eius meri-
tum maximé confiftit: alioqui quod opus pro
illis fecit 2 Traque & ipfi dealbati funt in funguine
Agni. Quz omnia parum {unt confentanea modo
loquendi Scripture & Patrum,

Contra. Obijcitur Primd : Ioan. 14. vetf. 6.
Ego fum via , veritas, ¢ vita: Nemo venit ad Patrems
nifi per-ome = illud , Newo, et generale ad homines
& Angelos. i :

Refpondeo; Nihil cogit extendere ad Ange-
Ios : “accipi enim debet fecundiim fubiectam nia-
teriam de hominibus, qui procul funt3 Patre:
ficurillad Loan. 6. V.44, Nemo p:m'ﬂ venire ad ey
#ift Pater quimifie me, traxerit enmzybi defolis ho-
minibus eft fermo ; fequitur enim : Er ego refirfu-

tabo ei® in noifimo die , Similiter Toan. 19, v. 7,
Hac eft vitd aterna, vicognofcant te (olum Denm ves
rumy ¢ quem pirfifti 1Esv Chriftum: aperte deho-
minibus loquitur, vt patet ex prcedentibus : &
{enfus eft; Ratio, Qua horiines debent peruenire
ad vitam ®ternam, cft perfidem Dei & Melli2,

Obijcitur Secundd, Ex Gregorio incap. 2
lib, 5. Riegumg Nullus hominum weque Angelosn fan

* Gregoring
sxplaca-

dtus eft mifi per Chyiftumn, Refpondeo; Gregotivs rur.

non habet hge verbaj fed folim dicit, Neminen offe
fanctam nec hominem nee Angeliim abfyne dong Vnige
nitis Probat autem Angelos: effe fanétificaros aly
vnigenito,non quod meritis eius, fed quia virtute
& omnipotentid cius fanétificati funt; iuxta illud
Phalmi; Verbo Domini celi fivmati funt.

Obijcitur Tertid ex codem Gregorio ibidems
Quia, inquit, Vrigenitus Deiy Deus eft, extra enm non
eff aliquiss ( id ety nemo Rabetfatum juftitiz )
quianemo Eledtorum nifi inipfoeft, Ouod fic vefereny
ad disinitatem eing , vt nequaquam intelicctunt humaiis
tatileins estacuet ; quia initss effe non poteft 5 qui fidens
non habet Incarnationis. Refpondeo 5 Loquitur fo-
him de hominibus, quorum propric eft iuflifica-
ri & accipercftatum uftitie per Chrifti fidema
nemo enim habet ftatum iuflitie niff in ipfo per
fidem maneat : vbi illa diétio, Niff, non exclu-

dit,, inquit , humanitatem affumptam : Nam, ve

Scriptura docet-, Newo pateft effe 1uflus nifi per fidens
duting Incarnationis : {cilicet poft hoc myfterium
exhibitum . Suprd oftenderat Gregorius quomo-
do Angeli fuerint iuflificati per Vnigenitum,

Obijcitur Quartd , Ex codem Gregorio hom.!
14. in Ezechicl. Vaigenitus Patvis, qus furfum eft
Jirntitas Angelorum 5 inferins faitus eft hominum re=
demptio, Refpondeo; Aperte indicat Filium per
dininam naturam  efle firmitatem Angelorum.
Patet ex verbo, Surfum : & quia, viftatim fubdit,
eft alliz fortitudo ne cadant. Quid autem Gregorius
fentiat, patetex lib. 4. inlib. primum Reg, c.1.
Nifi , inquit, Adam peccaffet, Redemptorem noflyum
carnent aoftram [uftipere non opovteret. Now eniti
venit vocare iuftos § - fed peccatores ad panitentiam, St
ergo peccata deeffent’y cuin venire non eporteret.

Obijeitur Quintd & vltimo , Ex D. Thoma
Commentario in Leannem, inillud = De plentu-
dine eins onmes aceepimus : 1cilicet ommes Apoftoli,
& Patriarcha, & Prophete, & wufti qui fuersint , funt,
drerunt 5 ¢ etiam omnes Angeli. Refpondeo; So-
hatio fequitur in D, Thoma : Loquitur enim de
Chrifto fecundum divinitatem : - nam prapofitio
Dey ifto logo fignificat caufam oviginalem & effe-
inam_per audiorstatem vt iple ait ;¢ & probat ex
Ecclefiaftict cap. 24 ver(. 26, Tranfite ad me om-
#es qiii concupifiieis me, & 4 generatiombus meis (qug
feilicet de me procedunt ). adimplemini . Vhi ma~
nifeft¢ agitur de Sapientia diuina,

DVBIVM XL

Prrum Chriflus noby mernerit Fidews,
& religua difpefitiones ad
graviam$

Vit due fententix. Prior eft, Fidem & alias '

difpofitiones remotas; Timorem , Atttitio~ Suidem *

D. The.
mas

41

nem 5 Spem, non-darinobis ex Chrifti metitis, #egent,

fed dumsaxat ex divina milericordia, Ita Pricdo

Ll iy lib, de




126 Queft.19. DeOperatione Ci brg'ﬂz' €5’ Merito. Arts.Dub.ar.

lib.de Capriuit. traft.2, cap.2. art, 4, pagfys. &
equentibus, & Ruardusart. 6. Infinuat ctiam
Sasbout in 1.c. ad Ephefi Idem docent Siluefter
Ferrarienfis in lib. 4. contra Gentes cap, 55, &
Capreolus in 3. dift.18. qui etiam motum Fidei,
Cagreolus, Spei; & Charitatis, quatenus {untinformes, &
difpofitio femota adgratiam, dicit nonefle ex
Chrifti meritis: vt autem procedunt ab habitibus
Theologicis, & vt {unt difpofitio concomitans,
efle ex Chrifti meritis. Qua diftintio iure refu~
tatur A Silueftro. Motus enim Charitatis num-
uam potelt efle informis; aut difpefitio remota;
ed femper cft cum gratid, & difpofitio propinqua
in conuerfiene,
Alrera fententia eft huic contraria , {cilicet
omnem difpofitionem ad iuftificationem , fiue
propinquam fiue remotam 4 nobis ex Chrifti me-

Verils af=
firmatur
de opni

difpofitio- Lieis conferri. C(Jlﬂgi:ur ex D. Thoma fupra

we P"_C‘Pib‘- e

gua crre. queelt. By are 3 ad 2.8 qu. 7. art. 9. Et fusé do-

maraad  cet Andreas Vega lib.4. 1n Trideptini per multa

Juitifica~ capita , & Cafalius hib. 1, De quadripartitsiu-

fiomems  flitia e, 4. & alij.

sadcripias I’rqbatur, Toan.1§. v_.;. Sine ey in_q'.fit Chri-

4. ftus, nihil poteffis facere: ergo nec praeparare nos ad
iuftitiam; vt colligit ex illo loco Congilifi Arau-
ficanum cap. %. ad Ephefios 1.v. 3. Qui benedixic
nos omni benedictione (pivicali i caleftibus in Chrifto;
vbiillud, iz Chrifte, nihil poteftcommodeé figni-
ficare, nifi per Chrilti meritum ¢ ergo omne do-
ni fpiritale pertinens ad ceeleftia , datur ex Chri-
fti merito, 2. ad Timoth, 1. v. 9. Qui vocauir nos
vocationg fua [antta, non fecundim opera noffra, fed
fecundian_propofitum fusm & gratiam, que datacft
nobis in Chrifto Lesv anré tempora fecubaria: vbi {1~
gaificat gratiam vocationis nobis ab ®terno effe
preparatam in dinino propofito , ob Chrilti me-

S rita. Ad Philip.1.v.29.Vobis donatutn eff pro Chrifto

Frooater e R . P

de ride, (i eft Chrifti merito, vtexponit-Anfelmus, &

infinuat Concil. Arauficanum cap. 25.) non folim
Vi in edpyeredatis, fed vt etiainpro ipfo partaminiz ergo
fides cft ex Chrilti meritis. ican. 1. v. 17. Veriras
per Lesva Chriftum factasft , id elt, vera fides, vt
exponit D. Auguft. iniftum locum : nontantim
v per Do&orem, {ed €tiam vt perauxiliatorem;
ur Chri- VE Auguftinus probat ibidem Tratt.in [oannem,
fiwsdica.  Hine Chriftus Toan.10. v.9, dicitur Oftinm , quia
sur oftiam, per iplum datur fides,quz eftianua falutis, Ex
{ané mirimelfer iplium tantiim opéra in docen-
di fide pofuiffe, {1 eius donum nobis non me-
ruiffet,
Probatur Secundd, Ex Concilijs. Concilium
Mileuit. cap. 4, dicit, Scire quid facere debea-
mus , efle donum Dei per Chriftum. Idem docet
Arauficanum locis citatis nempe cap. 7. & 25,
Concilium Tridentinum (el 6. cap. s. cxprc[jsé
docet exordium jultificationis, quod eft} gratia
Preueniente, & 4 prima vocatione, effe ex Chri-
iki meritis, Omitto alia : nam videtur communis
Eccleliz fenfus, qua clim petit aliquod auxilium
gratie {iue preeuenicns fiue fublequens, femper
per Chriftum petit.

_ Probatur Tertid, Ratione: Acprims, de vl-
tima difpofitione eft communis omnium fenten-
tia: quiacum hacinfallibiliter coniunéta eft ju-
ftificatio : ergp-fi vltima difpofitio non effet cx
Chrifti meritis, neqie juftificatio effer ex ipfias
meritis : quod eft aperté contra Scripturas. Con-
- Primo; quia i homo {luis viribys poffet habere

Ex Cencia
bys,

Probatur

g de.f s
#He [,F:ﬁp:’;‘r
sivne wlii-
L I8

vitimam difpofitionem , poflet ctiam fuis viribus
parare inftitiam ¢ ‘ergo i poflct illam habere fing
Chrifti meritis ; etiam iuftitiam poflet fine eiug
meritis habere. Coéfirmatur Secundo ; Quia giyls
dem eft introducere formam ;. & ad illam vieimo
difponere, quando agens cft perfedtum, Ergofi
vitima difpofitio datur, non ex. Chrifti merito,
fed ex pura Deimifericordifis etiam iuftificatio
ita dabitur, -~ oo i3l

Stcundo ; Idem probatur: de difpofitionibus Prabarys
remotis, Primo, Quia tota'iuflificatio, prout-ac- 4 difjaf.
cipitur in Scriptura, eft ¢x Chrifli meritoy vt #onia
ftatim oftendemus: {ed hac includic omnesdifs """
pofitiones , ficut generatio. includit omnes pre=
parationes & ergo omnes difpofitiones funt ex
Chrifti meritis. Secundd ; Quimeretur alteri fi-
nem, merctur omnia neceflaria ad illum ; fed
Chriftus meruit nobis iuflitiam : ergo omnes
praparationes-ad illam neceffarias. Tertio , Cur
Deus nonconferat has difpofitiones ob Chrifti
merita ¢ clim eius meritis {int debite y & hic mo-
dus fit perfeior: nam ficex mifericordia & ju-
ftitia conferentur , & magis demonftrabitur effi-
cacia Chrifti meritorum, Nam nonf{oltim pote-
rit influere in ca que a&u funt membra, vefunt
omacs qui habent fidem ; fed etiam in ea qua ade
buc remotafunt 3 fuo corpore , qua poteriteffia
cere fua membra; vrreéte docnit D, Thom, fu-
pra queft. 8. art. 3.

In quo notaridum’ eft diferimen Chrifti & A~ Difeyineh
dami::licet enim dn eo conueniant quod ficut inter gene.
Adam non poteft infundere mortem peccati, nifi ratioaon
homini ex ipfb genito: ita fimiliter Chriftus non ¢ 4#ma,
infundat vitam iunftitiz, nifl in regeneratum ex ;y/re
ipfo : tamen inhoc differunt, quod generasio €x ex Garifs,
Adamo {it naturalis, & ided neque ipfa, neque id '

uod ad cam difponit, cft ex demerito Ade, fed
?olfnn peccatumn, Regeneratio autem ex Chiilto,
clt fpiritalis ; & ided tam ipfa, quam difpofitie ad
ipfam, eft ex Chrifti merito. B

Dices ; Ite difpofitiones {unt”%6tus liberiz
quomodo ergodantur nobis ex Chrifti meritis
Refpondeo; Quatenus pendent ex gratia exci-
tante & adiuuante, .que dantur ex Chrifti meri-
tis. Quo modo ctiam bona opera dicuntur do~
aa Dei,

DVBIVM XIL

Firiim Chriftus merueris nobis Remifiionem
Culpe, grPane eterna; ¢ Gratiam
Inflificationis
R Efpondeo & Dico Primo, Chriftus faisfe- 44
cit pro culpis omnivm hominum, & me- 1. Merwit

ruit illarum remiffionem. Eft fide tenenda. Haiz remifioé
§3.v.6.Pofuit in €0 Dominus iniquitatem ommisan no- 45
Strum. Ad Titum z,v.14. Dedit femetipfin pro o=
bis , vt nos redimeret ab owni iniquitate. 1. Loan, 2.
V. 2. Ipfe eft propitiatio pro pecoatis nostvis 5 nov pro
woffris autem tantum, (ed etiam pro totius mundi. Vo-
de patet eum quoque fatisfeciffe pro peccatis eo-
rum qui praceflerant, qui etiamad mundum
pertinent. Et confirmatur, ad Rom. 3. v, 25. vbi
ex profeflo probat neminem vmquam potuiffe iu-
ftificari ex operibus legis, Quem , inquit, propofuic
Deus propitationem pey fidem i (anguine ipfius in vé=
mifioncm pragedentivn deliornm, Ad Heb.9.v.15.

" Inedenis




Quztt.19. De Operatione Chriffi €5°

Invedemptivnem: earans prasaricationttt, qus evant fab
priori Teffamento, Vide D, Auguftinum lib, de Per-
feione fuftitie; circa medium, & fib finem : &
toto libro primo de Peccatorum mieritis & re-
miflionibus, prafertim cap. 2. & 1ib. . de Gra-
tia Chrifti cap. 25. vbi id probatde ijs qui ante
Chriftum fucrunt: Ratioeft, quia Chriftus el}
redemptor genetis humani : redemptio autem
potiffimtim confiftit in liberatione 3 captiuitare
peccati. Confirmatury Chrifti meritum & (atif
factio ad hoc fuit fufficientiflima; & Deus ex
parte {ira vult omnes homines faluos fieri : ergo
oportebat vt ad omnium deliGotim abolitioné,
tamguam caufla vniverfalis & ex {e fufficientif-
fima, refetretur. Sicut {olinftitueus eft ad omnes
Error Pe- jlluminandos. Contra hanc vetitatem errauce

dagianoriii pyng Pelagiani' qui docebant Chriftum exemplo
& doétrina dumtaxat profuific hominibus.' In
quo errore fuit etid Pecrus Aballiardus, vt refert
D.Bern. epift. 190. ; K

SR Dico Secundo ; Chriftus etiam fatisfecit pro

eterns,  poenaeterna, eiufque meruit remiflionem, Pater

ex dictis , nam remifsa culpi fimul remitticur
hecpena,
Dico Tertio ; Etiam meruit nobis remiflioné
44 _ peccatorum venialium, & peeng refpondentis, &
» Cripark pro hisfatisfecit, Infinuat Conctl. Trident. {ell;
venialinm. b et : X ¢
14.cap.g. vbi dicit nos flagellis temporalibus pa-
tienter toleratis, per Chriltum pofle fatisfacere.
& Can, 14. 8i quis dixerir [atisfaitiones, quibus pe-
nirentes per L E s v s Chrifium peccata vedumunt; won
effe cultus Dei; Anathema fir. Tt probatur ex 1.loan,
L. v. 7. Sanguis eius craundat nos ab omni peccato. Roa-
tiocft ; Quia meruit nobis omnia ad vitam gter-
Animsin nam neceffaria. Dices; Animg in purgatorio fatif
;:;’e”::n"::" Faciu_ntl pro peend temporali, & tamen non ex
libus fatif. Chritti mcritis. Refpondeo ; non proprie farisfa-
pasisnay, citme, fed fatifpatiuntur quantum debent : non
enitn ibi eft remiffio, fed iufta totius debiti folu-
tio feu potilis elutio. Quando tamen iunantur
{uffragijs Ecclefiz , tunc ex Chrifti meritis & fa-
tistaétionibus fit eis remiflio.
Dico Quartd ; Chriftus etiam meruit omni-
4._‘4:{;1;, bus hominibus Primasm Gratiam Tuflificationis,
2rimam  que poft laplum Adz alicui concefla fuic, Eft fi-
#iam  detenenda. Ad Rom,s. v 18. Sieur per vnius de-
:;;;;f‘g o, Hictwn i omies homines iu condemnationem = Ita per
winibys VRIS tnftitiam in omines bomines insuftificationent yi-
poftlapfii 1a, Idem docet tota epilt. ad Galatas, & ad Ro=
s man. 3. 4.5. Sequirur ex dictis; Quia remiffio cul-
pe mortalis & originalis non fit nifi per gratiam
iuftificationis; huins enim eft effcétus formalis, Si
crgo meruit nobis remiffionem culpe, feilicet ef-
fectum formalem; étiam meruit nobis ipfam for-
mam per qui fit hzc remiflio. Sicut qui ¢t caufla
expulfionis' tenebrarum , eft caufa luminis, quo
farmaliter tencbra pelluntur,
Hecomnin  Circa pradi&a aducreendum; Chriftum me-
smmediare Tuifle nobis remif3ionem peccatorum & iuftifica-

C..!-,nf?.u: tionemy non foliim mediaté & remoté , quatenus
f;,f’ ™ meruit nobis auxilium preueniens , & concomi-

tans , quo auxilio excitemus in nobis amoré Dei
& contritionem, per qug peccatum expellatur &
iuftitia conferatur ¢ fod ctid immediate , vt Scri-
ptura citare {atis indicant, Ratio cft; Quiare-
miffio peccati non fir formaliter per ipfam con-
tritionem, fed cft nouum Deibeneficium, quod
Deus ob-Chrifti merita promittitijsqui pgniten-

Merito, Art.4.Du.12.13. 127
)

tiam agunt ; vt patet Ezechiel. 18. & 33, Vinde
contritio eft tanttim difpofitio. ad peccati remif~
{ionem. Vertim de hoc plura in Trad&atu de Gra-
tia q.114. & infri de Sacramento Peenitentig. .

Dices Prim6; Ad Rom. 3. & 4, dicimur Gratis
inftificari : crgo non ex meritis Chrifli. Refpon- Refelinne
deo; Gratis, refpedu noftri; Quia non ex noftris #us argu-
mieritis: non tamen gratis refpectu Chrifti ; fod menra.
ex jnflitid. Quod enim mobis e} gratia; ipfi cft

. Inerces,

Dices Secundo: Erpo Chrifto fit iniuria,quod
non omnibus detur remifsio, & donum iuftifica-
tionis. Reéfpondeo Negando Confequentiam :
Quia non meruit, fiuc non intendit mereri vt ab-
foluté & immediaté hec conferantur; fed ijs qui-
bus merita ipfius debite applicaréntur ; iuxta ip-
{ius ordinationem, & diuing providentie difpofi-
tionem. Sicut enim Concilinm Trident. fef; 6,
cap. 7. ait, Newmo poteft effe influs , aifi cui meria paf-
fionis Domins woftrs 1 & s v Chrifli commumicantay -
communicantur auté {ecandiim fe, & quali prids
naturd, quim operentur; partim per Sacramenta,
firit¢ fimus difpofiti; partim per contritionem.

Dices Tertio; Ad Rom, 4. v, 25. Iuftificatio
tribuitur refurreétioni, in qua nulli fuit meriedl ;
Mortuus cft proprer peccara noftra ; refurrexie proprer
iuftificationem noftram.

Refpondeo; Non vt ful relurreftione rmerere-
tur noftram iuftificationem ; fed vt fidem fug di-

‘vinitatis in nobis confirmaret , fine qui non po-

teramus iuftificari. Vide D. Auguftinum lib. 16.
contra Fauftum cap.z9.

DVBIVM XIIL

Viriom Chriftus meruerit nobis [woram micri=
torum Applicationem ?

N Otandum eft, Chrifti merita dupliciter no- 47

: bis applicari. Primd, Immediaté per Diui- Duplex
nam mifericordiam quando datur nobis gratia 4pplicarie
prucniens, fine vllo Sacramento, aut difpofitio-

nie noftrd ad eam neceffarid. Secundd, Mediaté:
Interuentu Sacramenti, vel cotritionis, vel actus
meritorif, aut fatisfaétorij, Nunc Dubium eft:
Verum fic ex Chrifli meritis, quod huie detur.ta-

lis vel talis gratia preucenicns, quod applicétur ei
Sacramentum, &c. Quidam putant hoc noneffe

ex Chrifti meritis , fed cx {ola eleétione diuind.

Sed dicendum eft, Longe probabilius effe etid cpyimys
hanc applicationem effe ex Chrifti meritis.. Pro- eamme.
batur [oan. 17. vbi Chriftus fingulari modo orat 7#its
pro predeftinatis: ergo fingulari modo fua me-
rita pro ijs obtulit. Et confirmatur; Quia in
primo inftanti fue conceptionis, ante omnem
actum liberum humana yoluntatis, prauidebat
quibus fecundiim divinz prouidentiz ordinatio-
nem, {uedue voluntatis difpofitionem , fua me-
rita forent applicanda; nam preuidebar omnia
futura: ergoctiam in primo aftu libero poterat
merita {ua pro his ﬁngulljari modo offerre , peten-
do & Patre, vtitafierct. Vnde prius erat{ocun-

diim rationem & intelligentiam merita applicari,
qudm ipfum hanc applicationem mereri, licet ap-
plicatio in executione effet pofterior. Non enim
eft imaginandum , Chriftum ita meruifle applica~
tionem , quafi per meritum fuum meruerit ordi-
em rerum & communis prouidentie difpofi-
L i tionem,




128 Quaftag, De Operatione Chrifii €5 Merito, Att.4, Duirg.

tionem, vt his vel illis fieret applicatio: hocenim
verum non eft, faltem generatim, Voluit enimilla
applicari ordinari¢ fecundiim communem cauf-
farum creatarum ordinem, finens cas agi fuis mo-
tibus : quamuis interdum ob certas cauflas con-
trarium modum adhibeat..
DVBIVM. XIIIL
Quanamdona gratia peft Instificationen
dantur ex Chrifti meritis ¢

48 Efpondetur; Simpliciter omnia. Eft certa,
Berust & communis Doctorum. Acprimum, de
mobis An-  Auxilio Preueniente & Concomitante;patet tiim
aibium  ex diétis; tim quia meruit nobis juftitia , ac pro-
Prauentts . . adihe Spd s
& Conco- 0de omnia neceffaria ad perfeverandum in iufhi-
mitans,  tia, inter quz maximé Auxilium Preueniens,
Concomitans , & Protegens. Dices; Auxilium
Concomitans ¢ft debitum ipfi gratie , co modo
quo auxilium generale debetur natura: ergo hoe
non mervit, Refpondeo ; faltem meruit nobis
hoc auxilium, quatenus meruit nebis ipfam iufti=
tiam & gratiam, cui hoc auxilivm debetur, De-
inde; etiam meruit hoc auxilitiin fe; quia licer fie
gratiz connatirale, tamen non debebatur ex vlla
ruftitia < potuit ergo fub meritum conuenienter
cadere,

Secundd; Meruit ctiarh augmentum gratie
& glorizy vt colligitur ex Apoftolo ad Ephef.1.
wbi fignificatur omne donum piritale dari pro-
pter Chriftum. Ad Hebr. §. v. 9. Faius eft omni-
bus obtemperantibys [fibi canffa [alutis sterna. Ad

Rom. 5. v. 9. Multo magis nuncinfiificati in (angnine
apfiusy falui evintus ab iva per ipfum, &c. Idem clard
infinuat Cocilium Trident. fefl.6.c.16. ciim aity
vitam ®ternam proponendam bené operantibus,
non foliim tamquam mercedem; fed tamquam
ratiam, Filijs Dei, per I £ s v m Chriftum mi-
%ericorditcr promiffam. Vnde patet, ipfam vitam
aternam {ecundtim fé, etiam refpectu Filiorum
& operantium , effc gratiam ex Chrifti meritis
promiffam : nec dici [olum gratiam ratione radi-
cisyfeilicet gratie iuftificationis, vel gratiz pra-
uententis. Ratio efl; Quia meritum Chrifti, non
foltim debet efle cauffa remota angmenti gratiz,
& vige eterng;fed etiam propinqua & immedia-
ta: hoc cnimeft longé perfectius, Confirmatur;
Quia oft canflt vniuerfalis omnium bonorum
noftrorums ergo quidquid nos meremur, ipfe ct-
iam nobis promerituseft ;ita vt meritum ipfius
cum omni merito noftro, ficut cauffa vniverfalis
cun Particularibus, operetur. Quare ficut meruit
vt dign¢ fufcipientibus Sacramenta, daretur gra-
tia, & confequenter gloria, vt patetin paruulis: vel
gratie & gloriz augmentum, vt in adultis: Item
vt habétibus contritioné daretur remiffio, gratia
mftificationis & gloria : ita etiam meruic ve iufkis
bené operantibus darctur gratie & gloriz au-
gmentum; vt patet ex Concil. Trident. f&fll 14.
cap.8, ¥nde fic vt omne bonum noftrum fit mer-
ces meritorum Chrifti.
g9 . JLertds Chriftus mervit nobis quedammods
Rerienm TPIUM no{h'_”m meritum id(gjuﬁ tl'iplfCi modo.

Aagmentii
gratic ¢p
. glorias

£ caniffw
vniuer fd=
lis omuniil
bowsruwi
sper 1,

softrum  Primd, quia mernit nobis ipfam ‘metitorum ra-
mernit  dicem, fcilicet gratiam infhficationis, & omnia
Fripliciter,

auzxilia ad bonum opus neceflarias & fic confe-

Quenter ipfa boma opera; vi fupra diced eft. Quod

optimé explicat Conc. Trid.{efl. 6. cap. 16. ctim
ait, Chriftum tamquam caput in membra, & vi-
tem in palmites, iugiter influere iuftificatis virta-
tom 5 qua virtus; bona illorum opera femiper an-
tecedit, eomitatur, & fubfequitur ; fine quanon
poffunt effc meritoria, & per quam funt merite-
ria. Secundd, Quia meruit v opera noftra effent
meritoria coram Deo , ita vt augmentum gratig
& glori illis effer debitum ¢ etfrenim opera no-
ftra fint accepta Deo propter fuam intrinfecam
bonitatem ﬁlpernamraim, quam trshunt ex vig-
tutibus infitis, etiam pra:cifo Chrifti merito 5ta-
nen non habent vim merendi , nifi accedat divi-
na promiffio , vt patet ex i‘ﬁprﬁ dictis, dub, 1,
num, 5, hzc autem promiflio illis faGaclt ob
Chrifti merita 3 qued infinuar Coneil. Tiident.
{efl. 14. cap. 8, Now habet homa vnde glovietny ; fed
‘omnis noftra gloviatio in Chyifte efl 5 in quo vinimus,
in que meremur 5 i quo fatisfacinms facientes fruftns
dignos peenitentie qui ex illo vim habent, ab illo offetim-
tur Patri 5 & perillum acceprantur & Patve. Vbidie
cuntur aceeptari per Chriftum noftra opera; quia
ob cius merita Pater acceptat opera noftra ad me-
ritum & fatisfadionem j feilicet promittendo
veniam & premium. Neg; enim aliter commo-
d& intelligi poteft: quomodo propter Chriftum
acceptentur , ctim per fe grata fint, Confirmatur;
Quia ficut in Angelis hac promiflio fuit ex fola
Dei benignitateita in hominibus debuit effe ex
Chrifti meritis, vti & cctera bonafupernaturalia;
id enim Apoftolus infinuat z. ad Timoth.1. v.1,
Secundiim promfionem vire s queeft in Chriffo Insy.
Tertid preter hos modos,  probabile eft noftris.-
meritis & fatisfaGtionibus , maius premium, &
vberiorem veniam refpondere propter Chriftd,
quim ipfisfecundiim fe refponderet : 1dque; par-
tim quia{unt opera membrorum Chrifti, ac pro-
inde ipfius Chrifti in membris {uis operantis = vt
colligitur ex Concilio Trident. {efl. 6. cap. 16.
quod ceditin dignitatem & aftimationem ipfo-
rum operum : partim quia Deus maius premiuvm
videtur promififfc ; quod infinuatur Toan. 10.v.
10. Ego veisg, vevitam babeant 5 & abundantiss ba-
beanr. :
Quartos Etiam donum perfeucrantie datur 50
ex Chrilti meritis. Patet hoe ex fuprd di&ist&zﬂ;f‘;’ﬁ-
ftimonijs. Ad Ephcf. L.V. 3. 0 Cod Vo1 §.CTE[CAN foner i
in e0 per omnia qui eft Caput noflrum Chrifins. Ratiotism,
eft; Quiahoc donum confiltit inilla gratiatum
ferie, & diuinz prouidentiz difpofitione,qua fity
vtquis in juflitia ex hac vita decedat. Atqui
Chriftus ab initio preeuidit quibus hoc effer ob=
uenturum, vel dinine proui(ilcntia: ordinatione, '’
velfuz eriam voluntatis interuentu: ergo potuit
pro his merita fua precipuo quodam modo offer-
re; ac proinde reipfa obtulit,ve nihil né ex. Chri-
fti merito detur. :

DVBIVM XV,

trum Chyiftus meruerit nobs Prades
Sinationem?

Tco Primo ; Prima illa generalis dilectio, [;,;mzl
qua Deus Adamum, & 10 illo totum genus gparsa no
humanum deftinanit ad dona fupernaturalia, veef collate
czleftem gloriam confequeretur , non fuit con- ‘”“ﬂ £
cepta ex  Chrifti meritis , fed ex folo diuino bc—’gﬁ,ﬁ,-_
neplacito. -




Quaft.19. De Operatione Chrifti €5° Merito, Art.4. Du.15:

neplacito. Eft communis fententia. Probatir;
uia ficut Deus non ex Chrifti meritis, fed ex fo-
o beneplacito fuo motus fuit ad creandum mun~
dum, ita etiam ad ornandum illum,.qua parte ca-
paxerat, donis {upernaturalibus : yvaluit enim
facere opus perfectam, Secundd; quiagenerales
Er.u{us rerum fuerunt preordinati ex fala divine

eneplacito : atqui gradus gratiz & gloriz, funt;

generales gradus primarid pertinentes ad vniuerfi
perfe@ionem 1. ergo &c.

2 Dico Secundd; 1lla quoque generalis dilectio,

KNuque eti# qua poft previfum peccatum originale; Deus hu=

velumias  panum g{.,rcnus voluit erigere, & {ibi reconciliare
Der qua b s : ¥ S S0
[atust re- per Chriftum ; noncft concepra ex Chrifti meri

Sarare ge- tisy fod ex folo Dei beneplacito. Eft ctiam feré
aus buma= communis. Probatur ; quia Scriptura {emper tri-
B buit voluntatem redimendi , & dandi Chriftum
in Redemprorem, charitati & mifericordiz diui-
n¢ , banc faciens cauffam & radicem meritorum
Chrifti, Toan.3, v.16. SieDers dilexic mundapyyt
Eilign [usm ymigenicam daret : hic dileGio Dei cr-
ganos, clt caufla que Deum impulit vt Chriftum
daret nobis in R edemptorem. Ad Rom. 5. v.8.
Comsuendat charitatem (swam Devs in nobis , quonian
ciim adbic peccaraves effermus , Chriflus pro nobis mor-
tauseff, Ad Rom.8. v.32, O preprio Filio fuozon
pepercit , fed pro nobis omnibus eradidit illume Ravio
efl; Quia prior eft volitio finis, quim mediorum,

Atqui reconciliatio: generis humani , eft finis ob

quem datus cft nobis: Chriftusin redemptorem.
Lt confirmatur: Quia ficut divina eleétio erat
primaratio prine ordinationis humani generis
ad falutem jita etiam debebat effe prima ratio re-
ftitutionis,neque debebat hoe in voluntatem ali-
quam.creatam referris Sicut quéd Chriftus ob-
tulerit operafua in redemptioncm hominum né
Angelorum ; nou fuit ex confilio voluntatis ip-
fius 3 fed ex confilio voluntatis diuine , cuivs fe
humana conformabat.
Dico Tertio; Chriftuseft cauffa meritotia il-
S lius particularis dilectionis,qua Deus voluit qui=
o ko- S ot =
minumefp uldam hominibus conferre certa auxilia gratiz
exmeritss 1n particulari, cum quibus prefciebat ipfosfal-
Chrifis  wandos : & fic cft canfla predeftinationis corum
qui faluantur, Ita D. Thomas infra 242, 4. &
claritsin 3. dift. 10. q. 3. & ibidem Durandus
q.3. & multi recentiores. Vide Vegam lib. 4. in
‘Trident. cap.§. & deineeps.
Pk Probatur Primo ex Scriptura, Ad}iphcf!.v.
Sevipsurm, §+ Predeftinanit nosin adoprionem Filiorit per IEsyM
Chriffum : vbi illodPer, non potelt commode nifi
caufam meritoriam fignificare, pra:[‘(-'rtim clim
loquatur de Chrifto homine. Et ibidem v. 4.
Elegit nos inipfo ante mund: conshitutionens 1 quem
lacush non re@ duterpretatur Sashout , dicens ¢
Luipfo, id efty ad habendam fidem inipfo. Re-
&ius D. Thomasin Commentario, vbi, eletio-
nem & priedeflinationé dicit efle beneficia, Chri-
fti merito collata, Ibidem v. 3. Qui benedizit nos
amni btuedifﬁuneﬁiﬂ'!ah in- celefiibus i Chriffo. At,
precipua beneditio et pradeftinatio. 2. ad
Timoth, 1. v. 9. Qui yocaut nos voatione [anttiy
fecundinz propofitum (num., & gratiam 5 qua dataoff
‘nobis m Chrifto 1 E § v ante tempora [cularia: vbi
dicit ab xterno gratiam nobisefle preparatam
propter Chriftum. Atqui pradeftinatio nihil cft
aliud quim praeparatio gratiz & beneficiorum,
gquibus certiflime liberantur, quicumg;liberantur.

.Prs?f?/li §

129

Semindo Probatut, Rationet Quia Chriftus eft £x Raties

cauffa meritoria ‘omnium effectunm predeftina- 4,
tionis : ergo & ipfius pradcflinationss. Antece-
dens patet ex illo: Quibewedixit wos' onime-benedicto-
ne (piritaliin Chrifto'; - atqui omnis betiediétio fpi-
ritalis eft effectus pradeftinarionisin faluandis;
& contrd , omnis effeétus predellinationis ¢t be-
ncdi&ioﬂliritalis.CODfeclucntia probatur: Tam,
quia idcired ‘nos non poflumus effe caufla nofire
predeftinationis,quia népolfumus effe caufa primi
effectus: ergo ¢ contrario,cim Chriftus fit caufla
primi effeétus , elt etiam cauffa ipfius preedeftina-
tionis. Tlim, quia is qui el caufla meritoria om-
nium donorum, eft eriam caufla meriroria volun-
tatis illivs,feu dileGtionis,quaDeus vult dare ifta
dona: nam meritum non ¢ft caufla doni feu mer-
cedis, nifi mediante voluntate alteriusratqui hee
voluntds eft pradeftinatio. \

Dices Primd ; Chriltus non elt cauffa merito-
ria fue Incarnationis:fed hec eft precipuum me- Solfuantur
dium noftrz predeftinationis: ergo non eft caufa srgumiéia.
omnium mediorum ; quare nec predeftinationis.

R efpondeo; Incarnatio non eft propri¢ medifi Inearsatio
noftra pradcftinationis; quia non eft volita ex vi"i””‘“"-
noftre pradéftinationis tamgquam efficacis inten- ﬁz}}!':ﬂut’ﬂ
tionis:fed potitiseft viverfalis caufla illius. Nam predeg;.
elt generale remedium omnibus hominibus pre- #ationis,
paratum, non procedens ex fpccjali dileétione
huius vel illius, fed ex generali amore omnium :
qui generalisamor non erat pradeftinatio; quia
non determinabat media in particulari quibus
reipsd faluamur : fed prefvpponcbatur & prade-
ftinationi & incarnationi, Siquis tamen velit vo-
care [ncarnationem medium predeftinationis(vt
quidam Docores faciunt) non re, fed verbis a:
noftra {ententia difcrepabit.

Dices Secundd; Propofitum diving voluntatis
eft caula noftre predeftinationis & electionis; vt
Apoftolusad Ephefios primo capite rergo non
Chrifti meritum.

Refpondeo Negando Céfequentiam Apofto- Predefiina
lusevim 2. ad Timoth. 1. v. 9. vtrumque cop- /# ""ﬂ*;_‘
iungit , Secundim propofitum 5 & gratiam que data ;f:a"::f':f“;
eft nobis in Ghrifte11lud enim propofitsan,folim ex-pes,”
cludit rioftra merita, non Chrifti. Adde ; ipfum gratism
quoque meritum effe ex propofito diui_no;éc ideo Chrifit,
prima origo predeftinationis, cft diuina volun-
tas: antequam tamen intelligatur in divina men-
te inchoatanoftra predeftinatio , interucnit ibi
meritum Chrifti tamquam prius.

Dices Tertit 3 §i predeftinatio fala elt ex
Chrifti merito s ergo privis ratione quam Deus
nos predeftinaret, prf;uidlr'(:hriﬂi meritum pe~
culiari modo pro nobis offerendum:, quo modo
non pro alijs : quod videtur dbfurdum ; quia fic
omnium pradellinatio penderet ex eleétione hu-
mang¢ voluntatis Chrifti,

Refpondeo Primo, Ne ando Confequentiam: Noneft
Sufficit enim vt Deus inillo figno ¢ternitatis, in ::‘ZJZ}:J:P
quo nos predeftinauit, previderit Chrifti meri-3,,, o1 e
ta, tamquam fufficientem rationem predeftinan- culiari

di aliquos: licet ex parte Chriftinulla elft ratio, oblazione
cur hos poritis quim illos predeftinaret; fed id ex Z27207%
diuina voluntate penderet.. Sicut {i pretium of- promobis,
feras pro redemptione captiuorum , quos lt_Jdcx :
voluerityyere ¢s caufla liberationis eorum,etiam-

{i ex folius iudicis voluntate pendeat, quod his

potilis quam illisapplicetur.

: Ran-_

L




‘130 Quaftag, DeOperatione Chrifti €5 Merito.” Arc.4. Dui1 5o

acatiins Refpondeo Secundd; Etfiilli qui Chrifi in-
carnationt CaINationem precefsére; noo poffint commodé
[ecuti,pras intcﬂigi_prmde{l‘inatl ex pecuhiari oblatione me-

nationem : {ic enim ipfius potcftas magis effet Ji-
mitata, qui cuiufuis Proregis vel Gubernatoris
in adminiftratione prouincie. Valdé ergo pro-
babileeft, plurimorum falutem velforte omi,
qui poft Chrifli incarnationem vixere, non fuiffe
completé pradeftinatam fine interuentu peculia
ris voluntatis ipfius Chrifti, Si quis tamen totam
pradeftinationem velitin divinam voluntatem
referre;dicere poteft hanc peculiarem Chrifti vo-
luntatem, ad cffectus predeftinationis pertinuifle,
Verhim prior fententia magis placet. De hac re,
vide Difputationem de Preedeftinatione Chrifti,
vbi fe&t. 3. fusé tradatur quomode Chriftus fis
cauffa noltrz pradeitinationis,

10 XX

De Subie&tione Chrifti ad Patrem.
In Duos Articulos dinifa.

acflinati  ricorum Chrifti pro ipfis, tamen multi qui fecuti
f""}’.’ ”.‘P;' funt incarnationem, poflunt fic intelligid Deo
?:,:-:;:a * efle pradeflinati; quod infinuant mulse Scriptu-
meritarii  r2.10an. 13, v 18. Ego (a0 quos elegerim, Et 15,
Chriffi v, 16. Non vos me elegiftis , fod ego elegi vos. Plalm.
preiplise o v g, Poftula.d me ¢ dabo tibi Gentes heveditatem
tiam. Matth, 28. v. 8. Dataeft mili ominis poteftas
in celo ; G inrerra. Que loca infinuant non fuifle
Domino omnes faluddos ita preferiptos ex nudo
beneplacito Dei, vt ipfius humana voluntas nihil
eirca illos pofler , nifi exequi Dei efficacem ordi-
ARTICVLVS 1.
. . .
Verum Chriflus [it [ubiecius
Patri?
Efpondeo ; Chriftus vt homo , eft Patri
X fubiectus {fecundim bonitatem, {eruitu-
tem & obedicntiam,
Subicdiio Qudod {ubiectione Bonitatis; patet :

bonisaiiss  Quia Chriftus homo habet omne fuum bonum 3
Patre tamguam riunlus i fontezergo &cc. Et qui-
uis fecunduim ditinam naturam,ctiam omnia ha-
beat 2 Patre, tamen non eft illi fecundiim hane
{ubieéus :equia bonum huius nature in Chrifto,
non ¢ft minusbono Patris , {ed ynum idemque.

5 Qudd fit {ubiettus {ubieétione Scruitutis: pa-
Subietio  tct; quia humanitas Chrifti erat fubiecta difpofi-
feraisntiie tioni paternz; & omnia que circa illam gefta
- lunr, ex Pawis difpenfatione gefta funt, Deindc;
Chriftus in Scripturis fepe vocatur Seruus Dei.
Ifaiz 42, v. 1. Ecee feruns mews : Quod de Chrifto
exponityr Match. 12. v.18. licet hic dicaturs Egce
puermens. Sed cltidem; ve notat Hieronymus in
Uaiam, Item Haie 43. v. 10, Et feruus mews quem
ehegi s vt exponit Ireneus lib. 3. comtra harefes
cap. 8. Maiz 35, v. 11. Iuflificabi feruus nens mul-

fos : Etalibi. Idem docent multi Parres,

Dices ; Synodus Francfurdienfis circa annum
Domini 791. & Hadrianus L. in epiftola qua ibi
habetur, negant Chriftum effe Sernum Dei , nifi
Higurace intelligatur ; quomodo dicunt intelligi
in veteriteftamento : innouo autem non vocari
Seruum, fed Filium. Quod confirmatur, Matth,
2 1. Pater-familias mifit feruos fuos; poftea mittit
non feruum, fed Filinm. Confirmatur Secundd,
Quia Damafcenus lib, 3. dc Fide Orthodoxa
cap. 21, negat humanam naturam in Chriflo efle
fcruam, :

S ‘Rc‘{}mndco ; nomen Serxi, tripliciter ‘arcg’pi.

itus Tric PLIMO vtﬁgmﬁcct vilemn quandam conditioné

pleciter, €% peccato contradtam, que confittic in quadam
indignitate contradta ex culpa & carentid iuris ad
celeftem hareditatem: Sicue patet ex fimilitudie

-

ne {eruitutis legalis. Ethoc modo certum ef}
Chriftum hominem non efle feruum. Et quidam
exiftimant nihil aliud Adrianum Papam, & Sy-
nodum Franefurdienfem velle. Vertim fi quis to-

* gtum illorum difcurfum perpendat, dubitare non

poterit quin longé aliud velint, Neque vilo mo-
do Elipandus Archicpifcopus Toletanus hoc fen-
fu Chriftum dixit Seruum. Secundd 5 Accipitur
Seruus propri¢ pro €o, quiitaeft fub dominio al-
terius, vt non fit particeps ciufdem dignitatis, ho-
noris, & fedis. Et hoc modo negat Adrianus &
Synodus, Chriftum effe Scruum 5 vt patet ex te-
ftimonijs & rationibusillorum, Ratioeft; Quia
humanitas Chrifti communicat cum Deo triplici
communicatione, Primo, Inco qnc‘:d omnis pleni- Colofls,
tado. diginitatis in ipfafit corporaliter 5 id e}, fub-r,s,
ftantialiter, & nonfolo affeétu & participatione:
nam ipfa divinitas eft vactio qué humanitas fan-
¢tificatur. Secundd, Quod ratione huius fubftan-
tialis vnionis, ipfahumanitas digna fit fede maic-
ftaris & diuino cultu, Sicut enim coniux > que
priiserat ferua, poftquam affumitur 3 Regead
connubium,, efficitur libera, & Regina , & pari
cultu honoratur : ita criam etfi humanitas Chri-
fti, fecundiim fe ferua fit, tamen poftquam affum-
pta eft in vnitatem perfone 3 Filio Dei, fadta clk
libera, & ita deificata, vt eodem cultu adoretur.
Tertio, In eo quod dignitas nominis communi-
cetur. Omnia enim dignitatis nomina que con-
ueniunt in Filium Dei, conueniunt etiam in hune
hominem. Sicut in matrimoniat, tituli dignita
tum mariti,communicantur vxori. Terrio modo
accipitur nomé Serw generaliffime ; Pro onini ¢o,
qui obligatus cit ad alterius obfequium ; fiue fir
particeps civfdem dignitaris , fiue non. Et hoc
modo Chriftus in Scripturis dicitor Serausiquafi
dicas; obligatus ad diuinum obfequium, Verlim
h¢e acecptio noneft ita propria, {icut illa fecun-
da. Vide fusé de hac materia Gabriclé Vafquez.
Quéd Chriftus fir fubiectus Patri per obedié-
tiam : Patetad Philip. 2., v. 8, Fadus eff obediens Subreitis.
vfiue ad morrem, Loan.8. vi2.9. Que plaats [unt ei, e
facto fermper. 8214, v. 3. Stet mandazuin dedie i
hi Pager fic facio. Patet; Quia effe fubie&um per
; ~ obedicn-

e




Quzft,20.  De Subieione Chrifti ad P atrem. Art.s. Dub.

obedientiam, nullam imperfectionem.requirit in
fuppofito fecundiim fe confiderato:Neque domi-
nium inaltero; vt patet in ciuibus, qui fibicéti
funt Magiftrarui, non tamen Magiflratus vllum
abet in - eos dominium , nec ipfi ad obfquium
& famulatum obligatifunt, ficut ferui, ctiam ge-
neraliflimé accepti. Sed folum requirit in fuppo-
fito quandam voluntatem, quae & {uperiori vo-
luntate gubernetur. Talis avtem voluntaserat in
Chrifto, Vnde ficut humano modo aperabatur,
ita abfoluté dici poteft, quod obediebat Deo, &
illi fubditus erat. Nec neceffe eft addefe illam de-
terminationem, ¥£ homo : quamuis ad vitandam
omnem Ariani erroris {peciem, hoc fit confultd;

vt D. Thomas ad 1. notauit.
Circa preedicta : Notandum eft hanc propofi-
@nniwda tionem, Chriftus eft minor Patre, efle {impliciter ne-
Chrijins  gandam iuxtd proprictatem fermonis, nifi aliquid
[ir mingr apponatur, quo fignificetur reftringi ad naturam
F% . humanam. Ratio eft; Quia alioqui infinuatur,
hoc totum , quod eft Chriftus , efie minus Patre;
quod falfum eft. Clim auté Ioan. 1 4. v.28, Chii-
ftusait : Parer maror me eft 5 fatis indicat {eloqui
de natura humana; fic enim ait : Vado 4d Patyeis,

qtiia Pater maior me eff. &c.Ibat autem vt homo ad,

Patrem. Vnde fignificatur Patrem efle maiorem
e & )
quam ipfc erat per naturam humanam,
Circa Refponfionem ad 3, Notandum, illud

) iori “ori roa o) ie
DQuameds prioris ad Corinth. 15. v. 28. Cum autem [ubiedta
omnia i fuerint omnia &c. varid exponi. Prima expofi-
Chriflo  tio ety quam hic habet D. Thomas ex D. Augu-

s - S . A . . X
ﬁ”’#‘r"‘é“ ftino, quod  Chriftus tanc plenc erit fubicétus
N

Patri, quia etiam fecundiim membra fua illi fub-
ic&us erit : qua etiam eft multorum aliorum Pa-
trum; vt Gregorij Nyfleni in traGtatu proprio fi-
per hanc fententiam Apoftoli; & Cyrilli lib, 10,
Thefauri cap, 8, Hzc expofitio bona eft; fed ma-

gis conformis Apoftolo videtur, quam habet,
“Theodoretus & Scholia Grecorum, fenfum effe,

etiam tunc in Gloria Chriftuserit {ubie@us Pa-
* tri: Loquitur enim de Chriftoin propria per-
fond, cui Pater omnia fubiccit: ne forté quis pof-
{et exiftimare Chriftum aliquod proprium regnii
'collfgerc contra regimen Patris : aut ne putarent
Chuiftum, etiam Patrem fibi fubie@urum. : ficut
Tupiter fuum Patrem Saturnum , iuxed fabulas
% fuliaiccir. .

DVBIVM.

Virim Chriftus ita Patri fuerit [ubiedus, vt
etiam precepto ¢ legibusillius obliga-
m;ﬁfrix ?

6 R Efpondeo & Dico Primo;Chriftus fuit ob-
OHiraci li?aws lege naturz, Probatur; Quia hac le-
i ge prohibentur intrinfecé mala 3 & pracipinnur
intrinfceé bona,quornm omiffio etiam per fe ma-
laeft. Atqui Chriftusin humana natura veré ob-
ligabaturilla mala vitare: v.g. nonmentiri, non
decipere, & fimilia: & haze,bena facere; vt amare
& honorare Deéum, diligere proximum. &c.

Dices Primo , Chriftus erat determinatus ad
bonum faciendum,& malum vitandum, per vaio-
nerp hypoftaticam & vifionem divinam: Sicut
Deus neceffarid determinatus eft, ad mali fugam
bonique amorcm. AtquiDeus non obligatur ali-
qua lege , fed hoc eft connaturale cius bonitati :
ergo néque Chriftus obligabatur.

fuir lege

dature,

131
Rgfpondeo Negando Confequentiam; Deus

enimnon  habet {fuperiorema quoilli proueniac
obligatios vnde folum ex naturafua cft determi-

natus, Chrifti autem voluntas humana, habet
ﬁrpcriorcm i quo proucnit ci obligatio: Vade ?"'F liciter
dupliciter Chriftus determinatus eft ad amorem -'n’_":”:‘:_‘::"
boniy & fugam mali, Primo, ratione vaionis hy= 777"
poftatice | & vifionis beatifice : qua dererming= Luni ¢ fu-
tio;, {imilis cft determinationi diuine voluntatis, gam mal.
Secundo , Ratione obligationis prouenicntisd
valunrare {uperioris ; qua obligatio, cft veluti
proprictas quadam confequens naturam rationa=

lem, quatenus {ubicéta eft naturaliter poteftati &
difpoficioni fuperioris. Et quidem obligatio legis
naturalis, {equitur naturam fecundiim fe confi-

deratam : legis autem fupernaturalis obligatio,
fequitur naturam ¢lenatam ad gratiam. Logquor

autem de lege fupernaturali, non pofitiud,fed ef

que gratiz cft connaturalis.

Dices Sccundo ; Omne praceptum, & omnis
lex implicit< continet hanc obligationé : Nifi fe-
ceris, eris mihi inimicus. Atqui hec comminatio
non poterat habere locum in Chrifto: quiaim-
plicat contradi®ionem Chriftum effe inimicum.

Refpondeo; fufficit illam comminationé poffe Christi
dirigiin ipfam naturam fccundiim e confidera- i 5*;
tam: hecenim fecundiim fo erat capax inimjci- = ’i:;:x
tize 3 ficur fuprd q. 7. a, 5. & 6. diGum elt de Ti- inimicitie
more. Eadem ratio eft in Angelis, dum illis ali- 4isins,
quid prcipitur,

Dico Secundo : habuit etiom Chyiftus parti-
culare prceptum docendi’, & redimendi genus Habuss
humanum, & pro co vitam fuam’ profundendi, parriesls-
ItaD, Thomas infrd q. 47. art. 2. Et D, Auguft. 7% praes
tract. B2. in Loannem, Ambroflib. 5.de Fideeap.”
5y indine, & c, 6. ininitio. Cyrillus lib.1, in Lo~
anoem cap. 2.

Probatur Primé, Loan. 14 v. 31. vt copnofeat
mindus’, quiadiligo Patrem ; ¢ [icut mandarim dedig
mithi Pater, fic facio: {urgite eamus : {cilicet obuiam
Iudeis, vt meillls tradam in mortem, Vbi{atid
infinuat fe accepific mandatum 3 Patre, vt fe mor-
ti offerret. Item loan, 1o. v, 18. Hoc mandating
accépi @ Patre mieo 5 {cilicet powendi Auimam wemn
pro.oatbus wmeis, vt patet ex precedentibus. Et cap.
15. Vo 50. Stpracepta mea [evuauenitis o manebitis i
dilectione wiea: Sicut & ego Patris thei pracepti fer
tattis, & maneo in eius dilectione, Vb1 comparat pra=
ceptum datum difcipulis , cum pracepto quod
1pleaccepit 3 Patre.. Atquiillod erat verum pre-
ceptum : ergo & hoc. Confirmatur; Quia quans
do aliquia Scripturapropri¢ potcibaccipi,non eft
detorquenda ad improprios fenfus + vade non cft
dicendum, nomen Mandati feu Praceptiimproprid
accipi: {cilicet pro fimplici voluntate.

Probatur Secundo, Quia Dominus ex obedié-
tia fein mortem obtulit. Ad Philip, 2av. 8, Faftus
obiediens vfgue ad mrtem. & ad Rom. 5. v. 19. Si-
cut perypns obedientian 5 peccatores cunstituti funt
milts 5 ttaper vuins obeditionem 5 tufti conftruentur
multis Sed obedientia propric noneft, nifi vbieft
VEIUm preceprum : vt patet, tum ex communi
viu, tum ex doétrind quam tradit D, Thomas 2.
2.0.104. 22,

Sed contrd. Obijcitur Primd, Ex D. Bafiliodib o
de Spiritu fantoi cap, 8.vbi dicit feruile effe, & 3 :h iR
diuina dignitate immenfo femotum incernalloyy,- ©
cogitare quod Chyifto particularibus mandatis

voiul~

L




%
f;
|
l
Eﬁ
|

132 Quatzo, DeSubiection Chriffi ad Patrers. Art.1, Dub,

" vaiufcuiufg; operis minifterium commiffem fit,
Refpondeo, manifefte loquitur de Chrifto fe-
cundiim diuvinitatem contra Arianos's & fic man-
datum vult nihil aliud fignificare,quim quod Fi-
lius omnia facit virtute acceptd a Patre , & con-
fentaneé Patris voluutati, Fateor tamea non ha-
buiffe particularc mandatum cuiufque operis ; &

2 Otis;, Sircumftantiz particularis.
ib é.‘hr‘;- Obi]Ci[}Tl‘SECUnd(‘?; Chryfoftomus hom, 39.
foftomo,” 8.8 75. in Toan.quibus locis fusé docet & pro-
bat Chriftum nullum habuifle prazceptum Patris:
fed omniafponté , libere , foli charitate fecifle,
Refpondeo; Chryfoftomus interdum loquitur
vt Bafilius conera Arianos , negans omne verum
mandatum refpectu diuinitatis Chrifti, Interdum
- loquitur de precepto, more populari 3 nam juxtd
fenfum popularem non imponuntur precepta,nifi
ob imperfectionem, vt voluntas timore peena
vel culpe quodammodo cogatur, vel faltem vt
per illud dirigatur : fic enim Chrifto nullum im-
pofitum praceprum ; tum , quia nulla dire@ione
egebat,cum omnia per f¢ noffet; tum etiam, quia
Faris canSatis ex fC promprus erat ctiam ad paterna confi-
fe eur 1a.  Si tamen more eruditorum oquamur, {ie
Chrifto: * Chrifto fuit impofitum praceptum; non tamen
iheliia . obdiredtioné vel coadtioné, fed ob alias caiffs.
Via ? Primo, vt magisdeclararetur divina dile&io crga
nos,quoram caufla tam graue fugum Filio impo-
neret. Secundo , vt oftendercrur quantim Deo
{ubiedi fumus, ctim humanitas zflumpratantum
fubdita fuerit. Tertio , vt ficut Adam per ifiobe-
dientiam, Dei praeceptum violando,totumm genus
humanum perdidit; ita Chriftus per obedientid,
Parris praceptum leruando, iilud refticuerer : ad

Rom. 3, idqueetfi Ade preceprum’ effee facilli-

mum, Chrfti difficillimum. Deinque, vt Tudzo-

rum recunderetur calumnia, qui dicebant Chris

frum diuina mandata foluerc. Vide Toletum in

cap. 1o, foan, .
Obijeitur Tertid ; Toan. 10.v. 18. Dominus

3. Obiedtio ait, {c habere poteftatem ponend animam fuam:
wxlosn,  ergo poteratetiam non ponere. Refpondeo; Ab-
9 foluzé, feu in fenfu diuifo habebar in fia potefta-

Porerar  temonmori: Vnde Matth, 26, v. §3. An putas,”

won morie quianon poffuni vogare Patrem meym, <& exhibebit mi-

bi plusy quani duodecivn legiones Angelovum ? Potérat '

enim {ud virtute divind, omnia tormenta excli-
dere; poteratadmiflis tormentis, animam contra
illorum vim recinere; tamen ex fuppofitione fic-
ri-non poterat, quin morgretur; nempe fuppofito
quod hocerat: preditum i Prophetis; aut prae-
ceptum 3 Patre. Hoc tamen non impedit quin
abfolut¢ habuerit poteftatem moriendi : vt patet
inipsa diuinitate, qua interdum ex fuppofitione
aliguid neceffario facit, tamen abfolute poteft
pon facere, 4
«Obijcitur Quartd,Non erat in Chrifti potefta-
tevttali mortedefungeretur;nempe interuenicn-
tihus fputis, alapis, blafphemijs , flagellis; cruce
&¢, Nam hocpendebara malitid Iudzorum &
“Gentilium.: Ergonon poterat hoe Chrifto prie-
singule  cipi. Refpondeaex Anfelmo lib. 1. Car Des ho-
aftiones nd pizgycap. 9. & 10: Chrifto tantim fuiffe pracepti,

4, Qbiedio,

i"hf:z;;: vt veritatem in tali gente predicaret , legem
pracspie, Euangelicam infhitucret; & mortem , quam illi

illaturt erant, proredemptione gencris humani
.perferret. Non eft antem neceflarium , vt omnes
Cluilti ationes,& omues circumitantie paffionis

cius, fuerint precepte: nam hoc nullum habet
fundamentd in Seripturis vel Patribus. Nec Mar-
tyribusifta precepta fuére.

Petesy An preceptum moricndi prohomini= g
bus, fuerit mer¢ pofititum, An potius naturale? Prezeppn

Quidam exiltimane fuiffe naturale, fuppofitg meriend
diuind ordinatione , qua Ratutum erat hominem f:j: e
non aliter pofle faluari. Ratio eff; Quia obligatio quidam
fubueniendi proximo extrema neceflitate prefio, eenfen,
cft naturalis 5 {cilicet ex vi chavitatis. Et Confir-
matur ; Quia fi quinis privatus naturali precepto
charitatis tenetur vitam corporalem profundere
pro falute [piritali proximorum in extremé necels
fitate conftitutd, vt omnes Do&ores dacent , &
pl:azfcm:m pro ﬁlutc: totius Reipublice:ergo mul-
to magis Paftor; qui etiam ex officio tenetur Aui- P
anam ponere pro ouibus (wis. Inhanc fenteatiam vi- Ve
detur'inclinare Anfelmus.

Sed verius videtur precept(i moriendi non fuils et
fe naturale Chifto, fed pofitivum, Ratio eft;Quia fuife joj.
ex hoc pracist , quod genus humanum non pote- tsim,
rat eflefaluum nifi per mortem illius,non teneba-
tur fein mortem dare: nam vita ipfus, erat vita
Dei ; & malum quod ipfi inferebatur , Deo infe-
rebatur, Arqui bonum Dei praftac omni bono
creature; & malum Dei, quatenus tale eft, magis
¢lt execrandum, quim omne malum creature,
Vnde ciim effet Deus,non tencbatur aliquid mali
fubire canfsd creature; nifi divinitas, que fua bo-
nitate omnia {upplet, id vellet.

Dico Tertio; Preter legem naturalem, & man- 11
datum Redemprionis humanw, Chriftus non vi- ¥
detur alteri vlli legi obnoxius fuifle. Ac primii; |
nulli legi humane fuberat ;. quia erat omnium
Dominus, habens fupremam in omnes potefta-
tem. Quod confirmatur Matth, 17. vbi probat
{e non cfle fubieCtum tributis, quia Filij Regis fint
liber: : ipfe autem erat Filius Regis Regum.

* Sccundd , Nec etiam legi dinipe politine alijs
hominibus conftitutz, Nam lcx divina pofitina,
veleft Noua, vt ea qug pertinent ad Sacramenta: 5
vel ‘et Vetus, {cilicer Mofaica . Chrillus au- g;z:"h.‘
tem neutrd tencbatur. Non Noud, quia iple erat % ¢
cius auékor. Nec obftar quod leges a Principibus
latee, etiam ipfos latores obligent; vt decet D.
Thomas 1.2. quait.yé. art. 5.5 quiaid folim fir,
quando ratio legis, zqué in Priacipe, arquein
{ubditis locum habet;ve leaes circa pretia rerums
nam Princeps quafi {ub hae conditione potefta-
té i Republicaaceipit, At lsges quas tulit Chri-
ftus,non pertinebant ad fatum eivs, fed ad ffarum
hominum puré viatorum. Sicuc fi Princeps ferat.
legem, que propri¢ ad flatum inferiorum: pesti-
ncat, ipfé i non obligatur. Adde; Quod Chri-
ftoserar fummus Legiflator' qui non acceperat
poteftatem ab homintbus vel a Republica.

u0d autem nec Veteri lege obligagus fuerit ; ¥¢9%

Probatur Primé : Quialex Vetus dumeaxat po- %7

pulo Iudaico, eruld; pofteritati, (vt omittam Pro-

felytos ¥ data eft, Atqui talislex noen compre-

hendit nifi eos,qui naturali modo ex tali populo

procreantur, Sicut Lex data Adamo & cius po-

fieritati in ipfo, non.comprehendit Chriftum,qui

fecundiim virtutem femmnariam in Adamo non

contincbatnr, Frgo pari modo Chriftus non ob-

ligabatur lege Veteri, Secundd ; Quia Chriftus

erat Dominus legis Veteris- Matth, 12,v.8. Boi-

nius eft Eilius hominis erian fabbatizergo nullo mofil;
: ihi




" Quatt. 20, " Dé"Subieltione Chriffi, Ast,n.4i

illi erat fubic@us. Tertid, Quia lex vetus erat
imperfea, & ea que in ipfa precipiuntur. erant
infirma & ebena elementayivxed Apoftolum ad Ga-
Iat. 4. v.9: ergo non decebat autorem perfeltio-
nis illis fubijci. Quartd, Quia Lew vetus pofita erar
propeer tvanfgrefiionem 5 donec vewires [ewnen cwipro~
wiifi : id eft, Chriftus: ad Gal. 3. v. 19: Item erag
peedagogus nofterin Chrifto , id elt, praparans,
& adducens nos tamquam pueros ad Chrifta, ve
ibidem dicitur : ergociusobligatio ad Chriftum
non pertinebats. Denique Lex [olim erat ymbrafu-
guvorum bonovam {ub Chrifto, ad Heb. 10. v.1. de-
finenda & abolenda per Chriftum ; ficur vmbta
deletur prefente luce. - Atquinon decebat vt ve-
ritas fubijeéretur vmbra,. Hinc patet contrariam
_{ententiam quam tenuit loannes Medina, non
Medind.  effe probabilem, :

' Dices Matth, §o vi 17, Domitius ait : Non veni
foluere legem, [ed adimplere. Arqui nemo proprie¢ le-
gem impler nifi qui ca tenetar, Et Confirmatur:
ad Gal.4.v.4. Myfit Dens Filium [unm factum ex mu-

uomodo iere, fallii fublege. Refpondeo; Chriltus implevit
Chrifius  legemn, ficut donatio implet promiflionem, & ve-
legem im- ritas figuram : non auté, ficut debitor obligatio-
Pt nem: vedocet D, Tho. infri q. 47.2.2. Ad Con-
firmationem : Eft factus {ub lege, non quod ipfe
quidquam legidcberet; qui vaus cft legiflator &

QVASTIO

1132

Tuden fed vt eos quifublege pofiticrant; de fer~
uili coditione qua fub lege erat,eriperct: vrrectd
Anfelmus in hunc locum: Itaque pon obligationé
( hoc enim feruilis eft conditionis: ) {ed volunta-
rid obferuatione legi fuberat;

CARETCYLYS AL
Virism Chriftus [ibi ipfi (ub-
sectus fis £
R Efpondetur; Non eft {ibi fiibie&us ratione
fuppofiti; quiain Chrifto non funt duo fup-
pofica, vt volebant Neftoriani : fed rationie natu=
rz, quatenus vna natura eft {ubiecta alteri.
Notandum eft ; Nonefleabfoluté dicendum,
Chriftum efle ibi ipfi fubie&®, fibiipfi obedicn=
tem,{eipfo maiorem vel minorem; quia fignifica-
tur diftindio fuppofiti: quare aliqluid addendum,
quo determinetur natura, fecundum quain, com=
paratio it acc;Pier.xda. Irag; Chriftus vt homo,eft
fitbiectus {ibi fecundim divinitatem § & Chriftus
vt Deus, eft Deus {ui fecundiim humanitaterin; &
fic de ceteris, Et Rartio eft; N4 ex diuerfis naturis
cum diuina perfena c6ftituuntur virtute dug per-

fonz; & itafecundiim diverfas naturas poreft ha~
bere has comparationes & telationes ad feipfum,

X X L

13

De Oratione Chrifti.
In Quatuor Articulos dinifa.

ARTICVLVS LILIILIV.

Rima Conclufios Chrifto, vthomoeft,

1 conucnit orare pro nobis. Pater Luez 6.

v. 12, Exijt in vionteén orare.

Secunda Conclufio: Chriftus nd orabat
per pattem fenfitivam ; defiderium tamen patis
{enficine oratione expreflit: idgue ad noftram in-
fro@ionem & confolationem. Patet clim ait:
Tranfeat & me Calix iftey Matth. 26, v39.

Tertia Conclufio: Chriftus orauit tim pro fe;
vt patet Loan. 17. tlim pro alijs; vt patet ibidem.

Quarta Céelufio: Chrifti oratio abfoluta,fem-
per fuit exaudita; conditionata,minim¢.

. Circa hos quatuor Articulos : Notandum eft,
Orauit pre Fide cerrum cffe, Chrifti in hac vitd, & pro fc,&
Toc oiny, Pro nobis orafle Patrem, arque aded totam Trini-

tatem. Patet ex multis Scripturg locis.Luc.z2.v.
31.8imon rogaui pro tey Vi wo deficiat fides tus, Ioan.
17. Orabat profe, proDifcipulis , & pro toto
mundo. Luc. 23. Pro Crucifixoribus,

Dices, Chriftus vt homo omnia poterat que
ad finem Incarnationis pertinent 1 €rgo non ege-
bat oratione. Refpondeo; Omnia poterat,fed per
media 3 Deo ordinata; inter qu#, vouim crat ora-
tio. Etfi enim diuina virtus ita illi affilteretr , vt
mox ficret quidquid abfoluté vellet; tamen divi-
nitus ordinatum crat , vt non femper velles quid-
uis nifi interuentu orationis. Propri¢ tamen non
egebat oratione, vt paflim docent Patres: nam &
€a qxu:z pro fe petebat, & qua pro alijs, crant alijs
ticulis debita. .

Conftitutum autem diuinitus fuit vtoraret: 2

Primd, Vtomnibus modis noftram faluté opera- Farés cone
retur; nempe merendo, fatisfacicndo, & impetran- 47714
do. Vnde ficut meritd & (atisfactio; ita & oratio:::;,-:.m
¢erat medium ad noftram falutem conftitntum.
Seciidd, Quia oratio eft eximius Religionis actus,
Vnde Chriftus crebro orauit, non follim externd
oratione,fed etiam internd. Luc.6.v.12. Evat pere
noétans in aratione Der.Item in deferto per quadra-
gintadies orabat; vtdocet Abulenfis in cap. 4.
Matth.q.15. Tertio,Propter ekemplum;vt docer
D. Ambrofius in ¢, 6. Lucz. §. de oratione I£sv
inmonte ¢ vbictiam fus¢ oftendit Chriftum non
eguifle oratione, ¢6 quod omnia poflet tamquam
Iudex, fed exempli caufla orafle. Quartd, Ve
oftenderet fe ¢ffe mifsG 3 Patre ceeleftiy & abiplo
omnia habere. Ioan. 11. v. 42 Froprer populuom qui
circumitas , dixi, vt credant quia tw me mifisti, Vide
Iuftinum Mattyremq.105. ad Orthodoxos.

DVBILIVM

Virum Chriflus etiam nunc in celo
proprié pro nobs ereid
R Efpondeo & Dico Primd ; Certfi elt Chri-

{t in cglo interpellare pro nobis. Ad Rom.
8.v.34. LEsvs Chiftus qui est ad dexteram Dely qus 7P
etiam wterpellat pro nobiz. Ad Heb. 7. vu 25, Semper f; F:}:.:’
viuens ad interpellandsum pro nobis, 1. Tean. 2. v. 1.
Aduocatum habemus apud Parvems, Ik s v M Chrifium
iuftum, e,

Mm Dices




134 Quzft. 21,
Dices; Vt Chriftus dieatur pro nobis inferpel-
lare, & effe nofter Aduocatus apud Patré, non eft

Duomods necelle vtadu elicito aliquid petat, vel offerat

clamet
#iset fwns
ZHi,

Orat Pros
prioadia
arationis,

Patri pro nobis ; fed fatis eft v Sanguisipfius pro
nobis effufus, femper Patri fit prafens, qui eft ve-
luti clamorquidam, non vindi&am, fed veniam
& vitam poftulans; vtait Greg. lib.13.moralium
c. 12. quo modo Gens 4. Sanguis Abeldicitur cla-
mare de rerra, Vnde ad Heb, 12. v.2 4. Accefiiftis ad
[anguinis afperfionem melis loquentem quam Abel. Bt
Cap.9.v.z4. Aftendir; inquit , vt appareas vulius Dei
pro mobis. Et fic videntur hanc interpellationem
exponere Chryfoft. hom. 15. in epift. ad Rom,
& hom. 13. inepift. ad Hebr. & TheophilaGus
in cap. 8. ad Rom. & Nazianz. orationc 2. de
Filio ad nonam obieGtionem Eunomij. Et D.
Thomas inftd qu. §7. art. 6.

R efpondeo & Dico Secundd: Non follim hoc
modo interpellat Chriftus pro nobis apud Patré,
qudd fanguis & meritum ipfius femper fint Parri
obic@iué prefentia, eumdue fic ad mifericordiam

. Ae@tant:fed etiam per proprium actum defideran-

Iuftinus,

Gregor,

Augnfs,

Al

Probatur
quiﬂgu!
Rarioni-
éus.
Prima
Ratio,

Seiunda
Ratio.

Tertia
Ralie.

do & petendo i Patre ipfadue diuinitate, fua me-
rita nobis applicari, Ita exprefsé Patres: Luftinus
q.10§.ad Orthodoxos ; vbi probat oportuifie vt
Chriftus in vitd mortali pro nobisoraret, cim
étiam nunc poft refurreGionem in cetlo, vt Pon-
tifex confelfionis noftre, interpellet pro nobis.
que ratio nulla effec, nifi propri¢ interpellaret,
Idem docet Greg, hom. 7. in Leuitic. vbi tamen
addit quedam falfa; vt Chriftum adhuc deflere
peccata noftra. D, Aug lib. 1. de Trin. c.10. ali-
quaties repetit, quod Chriftus nunc vt Sacerdos,
& vt mediator interpellet pro nobis , Qug mter-
pellatio, inquit, ceffabit,quando tradiderit regnum Deo
& Patri. Atilla prior interpellatio per folam pre-
fentiam obieétinam meritorum ipfius, eft zrerna.
Idem docct prafatione in Pfal. 85. & inprafat.
expofitionis fecund= in Plalm. 29. Ambrofius &

Theodoretusin ¢.8. ad Rom. Abulenfisin c.14., *

Matth, q.142, & D. Thomasin4. dift 15. qu.4.
art. 6, quaeftiunc, 2. ;

Probatur Ratione,Primd,loan.14.v.16:Chri-
ftus ait: Ego rogabo Patrem mentity & alivm Pavaclitii
dabit vobis. Videturautem loqui de tempore poft
afcenfjonem, non auté de tempore mortis; vt vult
Rupertus. Quafi dicat:Nolite turbari meo difcef-
{u, fed feruate mea midata, & ego, vbidifceflero,
& venero ad Patrem;Rogaby Parrem &c.Secundo,
Quia quéd Chriftus modo fit nofter Aduocarus
& pro nobis interpellet, Scriptura hocadducit
tamqué diftin&td beneficium 3 paflione & morte:
quod peculiari modo fpem nogri debeat erigere
& nosfolari; vtpatet ex tribus locisallatis. At
iuxtd alteram fententiam, n6 effet nouum benefi-
cium:nam {olim fignificaretur Chrifti beneficia
femper effe prafens ditine memoriz ; quod eft
quiddam neceffarié confequens ex ipfo merito, ac
proinde n6 eft quid diftin¢tum, Céfirmatur;Quia
illud eft valde impropri¢ & metaphoricé efle Ad-
uocatum & interpellatoré:ergo ciim nihil cogat,
verba propri€ accipienda funt. Tertid, Quia ora-
tio nec dedecet Chriftum ob dignitaté Perfone,
ctim in hac vita orauerit: nec ob perfeétioné glo-
rig, quia alij Beati orant pro nobis. Confirmarur;
Quia Chriftus vbique facit ad hominum falutem,
quod conuenit fieri fuxti ftatum inquo efl. Sed
orare & imperrare pro viatoribus,adus funt qui

De Oratione Chrifli. Art.1.2.3. 4

habeérigdocum inftatupatriz, inquo differune §
metito & fatisfadione : ergo quiuisnen amplids
mereatur aut {atisfaciat; orat tamé. Quartd, Quiaky;
Chriftas vehomo, in ceelo colit Dei a&ibusre.
ligionisy adoratione, & gratiarum a‘&ionc pro be-
neficijs, tiim in fiia humanitace; tum in alijs ho.
minibus acceptis, Ergo etiam poftulatea que 44
noftram falutem fupcr%unt, feil. fuorum meritorg
tealem applicationem 3 nam hac oratio etiam cft
aétus religionis. Quintd, Quia nos per Chriftum Quint
oramus, & acceffum habemus ad Ded,; non foliy 847
‘quia per eius merita cupimus f:xaudiri s fed etiam

quia peripfum offerimus orationes noftras : nam

ab ipfo merita noftra & fatisfattiones offeruntur

Patri, vt docet Concilium Trid, fefll 14. cap, 8:

ergo etiam orationes, ‘Quare Chriftus redé dici-

tur Os noftram & Vix nofira per quam Parri loqui_ O noftr
mur ; vt reété dixit D. Ambrofius Tra%. dc}?;m b
Haac cap. 8. o

Dices Primo; D, Chryfoft.hom.15.ad Rom.&

Rupertuslib.9.De officijs ¢: 3. videntur omnino sayn
negare Chriftum pronobis orare, Nam Chiyfo- Gieds.
ftomus vult etiam Patrem & Spiritum fan@i co 24
modo obfecrare. Rupertus autem foliim priore A
modo, fcilicet per prafentiam meritorum, Reft Chrypf,
pondeos Chryfoftomus non negat Chriftum in-
terpellare pro nobis, im0 id apert¢ docet; fed ait,
illum non opus habere interpellatione, ciim om-
nia poffit : interpellare autem, vt magnitudinem
fuz dilectionis oftendat. Quam ob cauffam etiam
Patri tribui obfecrationem 2.ad Cor.5.v.20. Pro
Chrifte, inquit Apoftolus, Legatione funginmr, tam-
quam Deo obfecrante per nos, Rupertus autem vide- R¥gerts
tur effe in illa{ententia s ait enim : a interpellatio,
Doitorum omnixm vera affertione, non filmiffaeft po-
frulatio s [ed eins pafianisyque [emel pro sobis w faerifi-

cium oblataeft, eterna commemoritio; femeln confpe-

étu 8, Trinitatis admiffa &c. Quamquam fortaffis
Rupertus non velit abfoluté negare Chuifti pro
nobis orare , fed non orare eo modo quoin I:nc
vita, fcilicet cum magna fubmiffione externa: id-

due vt ius gratiz & gloriz nobis compararet. Sic

enim reuera non orat, {td quafi debit poftulans,

iddue modo illi ftatui conuenienti. Simili modo
intelligendus Nazianzenus; fold enim negat pre- yaxianz.

itls

i,

“cationem feruilem, & indecoram illi ftatui.

Dices Secundd, Ioan.16.v.26.Chriftus ait: In E.Serip
illo die in momine meo peretis; & non dico vobis,quiaego joan, 16,
rogabo Patrem devobis : ipfe enim Pater amar yos. e,
Refpbdeo cum Cyrillol1. 11.1n Ioan,c.9.Solim
velle dicere, non efle neceffe, vt ipfis commendet
fuum officium precandi Patré pro illis, quafi Pa-
ter fit tam durus, vt opus fit precatione : Patrem
enim fponte effe paratiffimum. Hine tamen non
fequitur Chriftum non oraturum: alioqui nec A-
poftoli pro fe debuiflent orare ; quia amabanturd
Patre.

Dices Tertio, loan. 14. v. 14. 8i quid petietiti p, ., 14
me,in nomine meo,hoc faciam, non dicit, petd vt fiat; vig,
fed faciam. Confirmatur;Quia ratio exempli cef-

{at. Refpondeo; Chriftus virumque poteft, & fa-
cerc & petere:non enim petit, quod indigeat; fed
vt Patrem fimul honorer & colat. Exemplum
autem non eft primaria ratio orandi. 6

Dices Quartd: Ergo poflumus i Chrifto pe- Anliast
tere yt oret pro nobis;quod Rupertas deteftatur. 4;:’;{-“
Refpondet D. Thomas in 4. dift.15. qu. 4. art.6. m’;"
queftiun. 2, Etfi Chriftus oret pro nobis, nosta- 4,

: men noR




- eipityy

Quzft. 22. De Ka’c?rdotia Chriffi. Are, 13 13§

men Tion debere itarogare: Chriffe orapro nobis;
{ed, miferere, exandi &c. partim propter periculum
Arij & Neftorij : partim quia oratio dirigitur ad
perfonam ; Chrifti autem perfona eft Verbd diui-
numycuius non eft orare; fed mifereri, adiuuare,
His adde ;Sicut Principes compellamus titulo
honorificentiore; itaid quod perfeétius eft, Chyi-
fto tribuendum eft. Qui tamen nouit Chriftum

appréhendere vt hominem, & vt Deutn,tete po-

teft ab'eo petere vt orationes ipfius Patrioffera,

eafque cum fuis coniungar ¢ vt aperté colligitus

ex Concilio Tridentino fefl. 14. cap. 8: im0 ro-

Zare vt nobis meritotum fuorum efficacem ap-

glicationcm impetret ¢ vt colligitur ex {upri
it

QVASTIO XXI1L
De Sacerdotio Chrifti.
In Sex Articulos diuifa. | : ;

ARTICVVS L
Virum Chriftus fit Sacerdos ?

Efpondetur; Chriftus veré & propric eft
1 Sacerdos. Eft fidei. Et probat hoc Apo-
ftolus totd pené epiftold ad Hebrzos, po-

tiffimim cap. 5. 8. 9. 10.

Pro quo Notandum ; Sacerdoté conftitui me-
diatorem inter Deum & homines ; ve colligiwur
ex Apoftolo ad Heb, §. v.1. Omnis Pontifex ex ho-
minibus affumptits; pro hominibus conflivuivur in s que
funr ad Deum y vr offerar dona & facrificia pro peccatis.
Nam populus per illum colit Deum ; & Deus vi-
ciflim per illum fandificat & docet populum.
Vnde Sacerdotis eft duplex munus, fcil. ad Dei,
Ad Denm. 8 ad Populum. Ad Deum munus cius eft, orare
propopulo, populique vota reprefentare, & fa-
crificifi pro popule offerre.Idque triplici fine: vel
ad peccatorum expiationem; vel ad beneficiorum
impetrationern § vel ad gratiarum a®ionem pro
beneficijs acceptis. Cultus autem Deiyeft intrinfe-
cus & immediatus finis omnis {acrificij. Ad po-
pulum autem munuseiuseft = Primé, Populum
inftruere in rebus ad cultum divinum & falutem
pertinentibus, Secunds, Eundem legibus guber-
nare, & dirigere ad finem fpirizalé; id eft, vt Deo
{it acceptus, ceeloqueidoneus. Tertio, Eundem
fan@&ificare, iugxea facultarém & modum Sacer-
dotij. Quartd, Tudicare de controuerfijs ad reli-
gionem & cultum pertinentibus. ' ;

2 Sed quamuis hec omnia ad munus Sacerdotis,
Saerificium eius feilicet inquo totius Sacerdotij cft poteftas,
'ff i pro- pertineants tamen {pecialiter facrificium cft ipfi
e, proprium , tamquam primarius & {pecialis atus,

nulli alij cbueniens. Accipitur autem nomen Sa-
ffj;”:” Ja- crificijdupliciter. Primo, Generatim & impro-

46 prig; vt facrificium dicatur omne id, quod ad he-
baz, noré Dei refertur, fiue fic aGus virtucis internus,

ficut contritio, humilitas; Plal. so. vitg, Sacrificin
Deo (piritus contvilulatus o cor contritum & hrmiliatii:
Siue externus, vt mors Martyrum, Sap.3. Laudes
diuine, AdHeb,13. Quo modo definitur ab Au-
guftino lib. 10.de Ciuit.c.6, Saerifici cft omine opus
bonune 5 quod fit 5 vi [anita focietate Deoinberedmys,

Huic Sacrificio gencrali, refpondet etid Sacerdo~
tium geénerale commune omnibus Chriltianis.

Apoc. 1. v. 6. Fect nos regnuim ¢ Sacerdotes Deo &
Patri fuo. 1. Petri 2. v. 5. omnes fideles vocantur
Sacerdotium fanthin 5 qui offerant hoftas fpiritales

Muntis
Sacerdotis.

AdPapus
Lum

Deo.Ttet Sacerdotinmregale.v. 9. Secindd, Acci- | 4
pitur Sacrificiii {peciatim & propri¢ pro,externa*™"*
oblatione Deo fa&ta per myfticam tranfmutatio-

nem, in proteftationé fummi dominij, 3 quo om-

ne bonum noftrum pendeat: & diltinguitus 4 fim-

plici oblatione : ficut dictum eft lib, 2. de Tuftit,

& Iure cap. 38. dub. 2,

Eft autem hoc Saerificium, vel Privath ; quod
aliquis fua voluntate offert Deo pro fe; quale for=
té Agnus Pafchalis. Vel Publicti; quod ex diuin
ordinatione mediata (per lum¢ rationis naturalis)
vel immediatd offertur nomine totivs populi: &
hoc proprijffimé dicitur facrificit, currefponder
proprijflim¢ ditum Sacerdotium; vt patet ad
Hcb. 5.

Hoc Sacrificiii proprijflime contenit Chrifts, 3
idque intendit D. Thomas hoc Articulo. Proba- Sﬂgj’if‘::
tur Primé , Quia Chriftus confliturus eft & Deoy vt fe- i
ipfum offerret Deo oblationetn ¢ beftiam i odorems 'chrifts
[uagitatisad Ephefigiv.2. Secundd, Quia in viti- consenit,

“ma Ceend obtulit veriim & proprie diétii facri-

ficium 5 quod etiam Ecclefiz [uz faciendum tra-
didit y vt erudité Concilium TtidentinG feff 22,
cap. 1. Etdocet communis Patrum confenfus.
Tertio, Quiainara Crucis verum dc proprium
facrificinm obrulit, Patet ex Apoftolo c.g. ¢ 10.
ad Hebrzos, Etdocer B, Auguftinus lib, 10. de
Ciuit. cap. 6. & 2o. & lib. 4. de Trinit. cap.14.
vbiinter cetera ait, Ewinr quioffert, quod offertnr, ¢
pro quibue offerrur ; effe vuem. 1dem docet D. Tha-
mas infrd q. 48, 4.3, Quartd, Quia quotidie of-
fert verum Sacrificium per manus miniftrorum
fuorum: vt docet Concili Trident. feffl2z.cap.2.
nani ipfe eft primarius offercns in omni legisno-
uz Sacrificio.

Dices; Chriftus non intetfecic feipfum,necali-
quo modomyfticé immutauit in Paflione : ‘ergo
nec facrificanit propric.

Relpondeo ; Non requiritur vt occifio hoftiz @ualis
fiat ab ip[o Sacerdote phyfice & pofitiue:fed fariseecsfio bo-
eft vt moraliter 3 nempe imperio , vel liberd pcr-ﬁ'g;f::;"
miffione. - Et ita Chriftus {eiplum facrificauit. grordosd,
Primd, Quiactim haberet‘vitam in {ua poteftate, E
ed tormentis mortiferis expofluit. Secunde, Quia
{uos interfectores,, cum facillimé pofiet, non im«
pediuit, fed permitliué eorum malitid viuseft,

Tertid , Quia ciim poft omnia tormenta haberee
in poteftate vitam {uam , permifit eam tormentis
vinci & interimi, eam menie Patri oficrens in cul+
tum, & futisfactioné peccatorum, Vade Loan. 1o,

M if Vel7e




Bartyres

vi17. dicitfe ponere animam [uam, Etc. v 19,
e [antificare [eipfum pro Apoftolis ; id eft; facrifi-

care, Seciiseft de Martyribus t[:lui non‘habebant

fvipfos non vitam fuam in poteftate : nec ipli erant a Deoin-
Juerificant, fhituni Sacerdotes ad talem hoftiam offerendam,

Caluinis

Sis.
Eft facer-

des it
kome,

Vi totas
Chriftus ,
ei? victia
ma,

&
Sacerdos
abinitio
Foneepiso-
i,

-3

DVBIVM L
Vtrim Chriffws, vthomo, Anws Dens,
[it Sacerdos?

R Efpondeo; Hererici huius temporis,prefer-

tim Caluinifte , dicunt Chriftum, quatenus
Deuselt, elle Sacerdotem : humanitatem sutem
effe hoftiam. Verumque falfum eft : nam non erat
Sacerdos, nift fecundum naturam , qua meruit &
farisfecit : fatisfecit enim & meruit aGu facrifi-
candi. Atqui non meruit nec farisfecit. perdiui-
nam naturam, vt fuprd q,19.dicum cft: quamqua
eftimario meriti & fatistactionis, 3 dininitate Per-
{onz dependerit, tamquam a principio quod ope-
ratur, Deinde ; Sacerdes neceffario includit natu-

. ram Dco inferiorem; nam facrificare, ¢t Deum

colere: Chriftus autem vt Deus, non crat natura
inferioris, vt poffet Deum colere, Ipfum tamen
Verbum potelt dici Sacerdos per communicatio-
nem idiomatum. Vi verd omnis fufpicio erroris
vitetur; meliis eft addere determinationem 4 Se-
cundiisn naturan humands.,

Humanitas exiam proprié nd crat vidtima, fed
totus Chriftus, Pater ad Ephell5.ad Heb.9.& 10,
& ex D: Auguft. lib. 4.de Trin. c.14. Nam Chri-
{tus feipfum obtulit , non folam carnem., Etficut
Deus redtt dicitur mortuus, ita potelt dici victi-
ma & facrificium.

DVBIVM IL

Duando Chriftus acceperit Sacer-
dotyj dignitatem ?

R Efpendco, In primo momento Conceptio-
nis: natusenim eft Sacerdos, & mediator,&
Saluator generis humani, Vit patet ex nominis
iplius impofitione. Vnde hoc non meruir, fed me-
rito fupponebatur;ficut & efle Caput. Confirma-
tur;Sacerdotium in Chrifto,praeter vnionem hy-
poftaticam, & dona habitualiay que iplc non me-
ruit, nihil ponitin ipfo, quim moralem quandam

_ potcltatem ex deputatione diuind proucnientem.

Atqui ab initio ad hoc depurtatus fuit ex dinind
benignitate, vt feipfum pro nobis offerret : ergo
&¢. Vnde ftatim hoc munere fungi ceepit, mente
{eiplum offerens , variamque fanéificationé ope-
rans, tum circa Matrem, tum ¢irca [oannem Ba-
ptiffam, tiim circa Elizabetam, & alios : & pro-
grelfntemporis illuftriores Sacerdotij funétiones
pro rerum opportunitate edidiz.

ARTICVLVS 1L
Virum Chriftus imul fuerss
Sacerdos €5 Hoftia ¢

Efpondetur Affirmatiué. Et Patctex Apo-

ftolo ad Ephefls. v, 2. Dilexitnos, inquit, &
eradidit [enetipfum pro-uobis oblationem & hoftians
Deo in odoren [uaiitatss.

Notandum cft; Effe triplicem hoftiam, fcilicet

‘!;_ir‘-?fﬁj* Pro peccato, Pacificam, & Holocauftum. Ethoc
B sriplici modo Chuilbus fuithoftis. Naobtulit fo

136 Quzl.22. DeSacerdotio Chrifti. Art.1.D.1.2.A.2.3.4.5.6,

" v - - -
& in remiffioné peccatorutn toftrord ;& ve pdcé
aberemus cum Deo; & vt tandem integré {piri-
tus nofter cum Deo coniungeretur. Vide D Tho,

ARTICVEY S, Tidi=5
Virum eﬁ&m Sacerdoty Chrift,
fit expiasio peccatorum ¢

Elpondetur; Expiatio peccatorum & fecnn-  §

diim culpam 5 & fecundiim peenam, eft effe-
&us Sacerdotij Chriftic Paret hoc ex dictisde
Chrifti merito. Vide D. Thomam.

ARTICVLVS 1V.
Virium effectus Sacerdoty Chrift,
etiam ad Chriftwm pertinucrit 2

Efpondetur ; Precipuns effedtus Sacerdotij, g
qud Sacerdotium, non peruenit ad Chriftt; Efedus
quia hic cffeétus cft expiatio peccatorum, Quod ‘g_::j“? :
intellige in ftatu natura lapfe. Alij autem cffectus g (;;,,f;ﬂ
potueriit ad ipfum peruenire: ve gloria corporis, perucue.
confummatio beatitudinis, & omnis externa glo- 4
ria. Circa folutioné fecundi Argumenti: Notan-
dum cft; Sacrificium ex opere operato non {olim
effe Satisfaftorium , {eu Propitiatorium, licet hic
fit eius principalis effetus qua Sacerdotium cit;
( quo modo intellige quod hic ait D. Thomas:')
fed eriam Impetratruum gratig, & gloriz, Et hoe
modo poterat effeGus Sacerdotij Chuifti perue-
nite ad ipfum Chriftum, n6 foltim ex opere ope-
rantis; id ¢ft, ratione deuctionis ipfius offerentis;
{ed etiam cx opere operato; id-eft, ratione excel-
lentiz operis externi.

ARTICVLVS V.
Viriom Sacerdotium Chrifls per-

maneat in arernum ¢

R Efpondetur; Sacerdotium Chifti effegter-

num. Primo,Quatenus virtus & effectus $a- g0 0,4
cerdoti] €hrifti manet in eternum; quia importat chrifi
nabis bona zterna: Secundd, Quia nullum aliud erernun
Sacerdotifi fuccedet Sacerdotio Chrifti, fed hoc ‘?;:‘:j:'
femper durabit vique ad confummarioné fzculi. et
Terrid, Quia etiam munas huius Sacerdotij, feil.
oblatio Euchariftie; & peccatorii expiatio v{que *
ad finem fzculi perfenerabunt. Hoc auté témpus,
juxtd Scripture phrafim, dicitur zternfl. Quartd,
Quia ctiam poited- in‘omnem xternitaté pericue-
rabit munus- huius Sacerdotij in gratiard a&ions
& laude; & etiam in quadam repetitione oblatio=
nis preterite per affetum & approbationem.

_ARTICYLVS VI
Virum Sacerdotinm Chrifti fucrit
[ecundium ordine Melchifedech ?

T - Efpondetur affirmativé. Eft fidei.Pfal.1 09. 1
Vo4 Tues Saierdos in arernum, [ecundum otdin
Melchifedech.Quem locumApoftolusad Heb.7.8.
& 9. ‘exponit deSacerdotio Chrifti, Vt autem
intelligarue, quomodoid fuerit : :
Notandum Prim¢, Contra antiquos hereticos gerefesd:
(quord aliqui dixerunt Mclchifedech fuile Spi- Mzitfw"
ritum §. , aliy virtutem quandam Chrifto maior€, 4¢
alij Angelum {pecie humani ) hunc fuiffe verum

hominem; vt patet Gen, 1.4. & ad Heb. 5. 8 7. vbi
: Scriptura




Quatt. 22, De Sacerdotio Chrifli, Art,E.

Seriptura- aperté loquitur de illo tamqué de ho-
mine. Eft communis Patrum fententia. Vide Ca-
ftro. Verbo,Melchifedech: Quis autem fuerit, in-
fait sem, certil, Satis probabile eft, fuifle Sem primogeni-
tum No#:vt docet D.Hieronymusexpenfis alio-
tum fentétijs;in cpift. ad Euagriii tom. 3:ep. 12%:
& in queftionibus Hebraicis: quq_r_u.fq:juitur Ru-
pertus, Abulenfis, Lippotnanus,& quidam alij re-
centiores; Hic enim etfi decc?gcncragionibus an-
teceflerit Abrahamum; tamen {uperuixicilli falé
annis triginta quinque 3 vel v valt Hicronymus,
annis quadraginta: vixit ¢nim annis {fexcentis, vt
patctex . 11, Genefl Aljjfentiunt fuifle quem-
dam Chanang; qui ctfi ex idololatris natus effer,
FelReghlis tamen yerum Denm colebat, ficat Tob, Tra fenfe.

ff;,“' runt Irgnzus, Hyppolitus, Eufebius Cafarienfis,

" &quidam alij, vt refert Hieronymus epilt, ad

Euagrium: Idem fentit Theodoretus quaft. 63,

in Genefim, & aliquor Greci pofteriores, Theo-
philaétus, & alij. :

fusr verns  NNotandum Secundd, Hune Melchifedech fuifle

Seeardos,  vere Sacerdoté; vt patet Gen. 14. v.18, At Mélchi-
[edech Rex: Saletn, pancin & vingm protulit , erat enim
Sacerdos Dei alrifimi. Nomen autem Saderdutis, pro-
pric hic accipitur; non autem pro Principe; Patet;
Tum ex Plal. 109: tim ex illo loco Genefis, - vbi
primum vocatur Rex ; deinde Sacerdos. - Tiim,
quia Paulus ad Hebre 7: vtrumque tribuit Mel-
chifedech; explicans yrrumque locum. Porrd, ad
iftud Sacerdotifi ndn fuit Melchifedech externis
1dré P4 Ceremoniys confecratus, vt Aaron: nec aliqua fii~
trif- fami- petnaturali aut pectiliari poteftate & authoritate
lis, donatus: fed erat tale, qualein legenature inter
fideles viurpabatur,apud quos;omnes primogeni-
ti & Patres-familias; 2 No€ viq; ad Aaron, erant
Sacerdotes, teftc Hieronymo in queftionibus He-
braicis. Vnde videtur fuiffe modus quidam Hie-
ravchiz,ita vt alij effent fuperiores, alij inferiores
Sacerdores. Et fic videtur Melchifedech fuiffe ve=
Luti fummus aliquis Sacerdos; tamquam primus
Parer-familias inter omnes fideles. His pofitis ¢
4% . Dicendumieft, Chriltum vocari Sacerdotem
suerdotip fecundiim ordinem Melchifedech: non quod cius
Melehife-  Saeerdotifl effet eiufdem rationis ( nam Sacerdo-
E‘;i’a’;‘ﬂ";" tium nouz legis, quod Chriftus fuis miniftris c6-
cerdotiugs TOUDICAUIL, &1t longe excellétius Sacerdotio Mel-
Chrifli  chifedech, prout veritas praftar figure ) fed ideo
quintupli- dicieur fecundiim ordiné Melchifedech, quia cx-
i cellentia Sacerdorij Chrifti perfetins fuit repre-
fentata in Melchifedech,prout in Scriptura intros
ducitur; quimin vlloalio: ita vt illud, [ectndim
ording Melchifedechynihil fit aliud, quam {ecundiim
reprefentationem, feu prefigurationem ordinis &
ritus Sacerdotij Melchifedech. Confiflir auté hec
reprefentatio in quinque coditionibus, quas Apo-
ftolus explicat ad Hebr. 7. Primo, In conditione

Perfonz; Nam ficut ille tuit Rex & Sacerdos, ita _

& Chriftus,Secundd, In interpretatione nominis,
Nam Melchifedech interpretatur Rex iuflitie : idé
quoque crat Rex Salé, quati dicas Paris: que vibs
poftes Hiernfalem eft didta. Verumque auté per-
fe@tiffimé conuenit Chrifto; qui eft Rex iufflitie &
Patis 3 quia nobis omnem juftitiam & pacem ad-
duxit. Eft etii Rex Hievafalem, quod eft Vifio paciss
‘Fertio, In origine; quia ille sion habuit Sacerdo-
till per origin€ carnis, ficut Aaronici Sacerdotes:
ad quod infinuandii introducitur 3 Scriprura ad
Heb,7:v: 3.8me Patre, fine Mazre, fine Genealogia, Iii

137

M 3 2 R, b g
-Quo ctiam fuit fingulariter figura Chrifti;qui fuie

fine Patve vt homo, & fine Marre vt Deusyve notauit
Chryfolt:hom.x 2:in cp.ad Heb. Quarto, In pers
petuitate; quia adducitur 3 Scriprura fine prineis
pio & finedierum : 'fic & Chiiltus zternuscft.
Quinto, Innobilitate; quam Apoftolus oftendiz
duplicitet indicari in Scriptura. Primo;Quia ipfe
benedixit Abrahe, ac proinde erat maiorillos
Secundd, Quia Abrahd dedit ei decimas, & con=
equenter tribus Lenitica & totus ordo Sacerdo-
tij Aaronicij qui erat in lumbis Abrahe; ¢i deci=
mas, tamquam {uperiori; {oluit, :

Dices s Ergoetiam Chriftusei detimas {olujey i
quiainlumbis Abrahe continebatur: Rcfp.!\'eg. non &l b
Confeq: Quia né continchatur inillis fecund QT cimatus i
{feminalem rationem; fen vim adtivam: {ed foltim 5;1’:::;_.?,- ;
fecundiim corpulentam fubflantiam; vt inguir D, 245
Augilibi.ro.de Gen:ad litzeram ¢, 200 & D.Tlios
infrd qi3 1.0, 8 vode né fuir decimatus in lumbis
Abrahe. Vbiaduerte 3 Etfi ex contextu Genefis
nonfit. ita claruth veer alteri decimas obtulerig;
Apoftolus tamen {uftulic ambiguitard. Quod e1id
confirmatur ex textu Greco vt nunc habemus, &
ex Tofepho 1. Antiquitatum c. 18, & infinuatur
Genelixg. vi 200 ctim dicitur : Dedit ei decimas ex
omnibus , {cilicet fpolijs hoflium, vt Lofephus ex+
plicat s deijs énith dumtaxat ibi fir mentio,

Petes; Cur Apoftolus precipuam fimilitudinern 12
inter Sacerdotifi Chrifti & Melchifedech omifity Cur Aps.
gua in hoc confiltiyquod ficut Melchifedech ob-/folus nen
tulic facrificium panis & vini, quorefeétifune A= 207 E974:

e < 4o 5 = T eblariosent
brahz milites polt victoria de Reegibus,ita Chri- Ppanis cur

ftus obtulit corpus & fanguiné fub fpecicbus pa-Eucharis
nis & viniy quo reficiuntur fideles polt victoriam /-
de tentationibus, Refpondent llg{l‘ctlcl » Quizex e
Scriptura n6 conftar Melchifedech tale facrificia e
obtuliffe: nam Gen. 1.4:08 dicitur obeuliffe in Sa ryd,
crificiumg fed protulific panem & vinum, nempe
officio hofpitalitatis in refe@ioné feffis: ita enim
habebar confuetuds illins temporis 3 vt patet Tu-
dic.8: Hanc fententid refert etiam Hicronymis
cx Hebrais in epift, ad Evagrium qua tota elt de
Melchifedech, Vertim fide certum cft, oblationé
1lld panis & vini quam Melchifedech fecic, fuiile
{ymbolum & figuram Saerifici) Mifli; ac proinde
illam fa&am fuille Deo in Sacrificid: licer poftcd
Abraham cum comitibus ex i fint refeéti. Ita
docet Concili Trid. fefli22. €.1: Chrifius, inquityfe
Sacerdotem. (ecandsin ordinep: Meldhifedeth in aterni
conflisutsnt declurans , Corpne & Sanguinems fuum [usb
(peciebss panis = vint, Deo Patri sbeulit, Eadem cft
fententia omnium Patrum; vt patebit Tra&. de
Euchariftia, :

Quare dicendum eft, A poftolum idcired com- hera Refs
parationem oblationis vriufque Sacerdorij omj- 140 -
fifle; quod ipfi propofitt cffet offendere excellen-
tiam Sacerdotiy Chrifli pre Asronico. Vnde (o2
liim debebar eas fimilitudines comemorare, quz
ad wternitatem & dignitatem Sacerdotij Chrifti
demonttrandam pertinerent: ad quod parum facic
oblatia panis & vini. Neon cnim, quia pané & yi=
num obtulit, ided Sacerdotiti Melchifedech ¢rag
preftantius legalifeu Aaronico; fed ob alias caufe
125, quas Apoltolus adduxits Accedit, quodtora
illd epiftola Apoftolus potiffinitin agat de facri-
ficio Chrifti cruento; cum quo majorem affiniza<
tem habebant facrificia facerdotij legalis, quam
facrificium Melchifedech,

M m 1]

Diees,




l;! 1
I
it

i
!?

138 Quzf. 22. De Sacerdotio Chrifti, Att. 6. Dub. 1.12.

1§ Dices, Tirgo potius Chriftus debet dici §age¥--
AnChria dosfecundiim Ordinem Aaron, quia exprélsius
fius debeat prefigurabatur elus Sacrificium per Sacrificium
j,'" /3eer- A aronicum,

05 fecnn- ’ : . :
di ording ~ Refpondeo Suidas verbo Iesys in Lexico
Aaron,  tefert quandam fabulama quodam Hebrgo Neo-

phyto accepram; qui narrabar tamquam ingens

Fabala  gréanum Tudzorum, Chriftum fuille cleftumd
Jadaica.  pliarifeis Sacerdotem templi, ibig; obiuiffe. mu=
nus illius Sacerdotij. Et Thomas Waldenfis

tom. 2. cap. 116. indicat: Chriftum fuifle Sacerdo=

Thomas  tem Leniticum in ordine Leétorum:: citat Au=
PYaldéfiss guftinum & Ifidori , qui tamen nihil rale dicunt:
& probit , quia Chriftus in Synagoga doeuit, &

eiecit ementes & vendentes de templo : qua funt

Chriftss  munia Sacerdotit, Sed omnino certum eft; Chri-
:‘"‘): :;" ftum non fuille Sacerdorem fecundiim ordinem
€M% Leniticum. Patetex contextu ad Heb, 7. Nam is,
de quo hec dicuntur , de alid tribufuir, de quannllus

aleario prafto fuie. Manifefum eft enim’ quod ex Iuda

artws fit Domings nofter , in qua tribu nibil de Saverdos

tibus Moyfes bocutiss effs Idemconftatex c. 9. Vi1 L

Non m}nmufaﬂ'a (anGtaintromit 1 Es v 5. Addey

Qudd Sacerdotes non fiebant electionc, {ed ori-

gine ox Aaron & filijscius, Exod. zy. Leuit. 8.

2. Paralip.26.
Seluitnr Vnde ad Argusmentum 3 Refpondeo Neg.
ﬁ"f;‘m”' Confequentid:Sacerdotium enim Leuiticum, etli

rcprc;fcntarct Saerificium’ Chrifti cruentum ; ta-
men crat imperfechum, & temporale, & per ipfum
Chriftum auferendum ¢ fignificabat enim ftatum
Chrifti paflibilem. Sacerdotium verd Melchife-
dech potitis erat perficiendum : ficut Lex Evan-
geliea fuftulic legem Moyfis, nature verd legem
non fuftulic, fgd perfecit. Vnde Sacerdotium
Melchifedech aptiflimé reprefentat perpetuita-
tem Sacerdotij Chrifti. Porro, Fabulam illam
bené refutat Heutenius poft Euthymium in Epi-
ftolas Pauli.

Ad rationem Waldenfis , Nego illa fuiffe pro-
pria Sacerdotum ¢ nam etiam Sapientes nd Sacer-
dotes poterant docere & difputare in templo &
Synagoga ; vt patet de Paulo A&orii 13. 14: 17.
& maxime Prophetz. Eiecit autem vendentes
& ementes non vt Sacerdos Leniticus ¢ nam Lu-~
€z 20. V.2, interrogabant eum Iitqua porefate
bas facis % fed vt Propheta , habens divinitus au-
thoritatem. Occurrunt hic duo dubia.

DVBIVM I

Quam potcfiatem babuerit Dominw tatione
buins (upremi Sacerdotif ?

26 R Efpondeo Primo, Habebat poteftatem ex-
a&ie farisfaciendi pro roto gencre humano
{eipfum offerendo: id enim crat proprium munus

i huius Sacerdotij ad Deu.
oisein: Reefj pogdco‘s.ecunfio 5 Habebat fupremam po-
i veftatem in fpiritualibus infyd Deum nulli crea-
ture communicatam , que communiter vocatur
Pareflas excellentia. TtaDo&ores in 4. dift. 1. &
D. Thomas infrd queft. 64.are. 3. ad 4. Pater
Confifiit M_atth:ei 28, Confiftit autem hzc excellentia in
fi¢ribms, tribus. Primo, In fupremd jurifdictione fpirituals
inomnes homines, qua poteft illis leges impo-
nere,; obligare, difpenfare: atqueadeo nouam
Rempublicam fpiritalem ; extraquim non fit fa-

lusy inftitueret vt Matthzi § 6av t8:Tnes Petrissde
fuper hanc perram dificabo Etelefiam - meam 8¢, Sea
cundd 5 Inpoteftate condendi Sacramenta 5 exfe
vim fan&ificandi habentiay novumduesinftituen-
di facrificingty cuius etiam visin torum orbem
pertingat. Deindeyin potefllate fanttificandi 5 8
remittendi peceara ; {ine vllofymbelo externo;
& criam per alia quauis per qua placucrit; vt
patet Matth: 9. & Luc, §. Tertio, Ineoquod
omnis alia poteftas fpiritalis in Ecclefiz; derivara
{it per Chritii ab hae potcltate Saccrdotij iphius,
ctm ipfe eam immediate 3-fua divinitate: habeat.
Vit patet priorisiad Corint haga v 1. Sicwos exifli=
met homo vr winifives Chriffe 3 & difpenfatoves niy
ffetivrum Dei.. Etad Epht 4o vo 11: Ipfa dedirquofc
danguidem Apostolos, quo [danz autein Pyophetas, alivs
Enangeliftas, alios antem Paflores & Dodloves,

R efpondeo Tertio; Ratione huius {upremi
Sacerdotij habuit etiam poteftatem in res onfnes
temporales totius mund1, quatenusidnecéffarii
erat ad finempiritalem : idque longd perfectiori
modo, quiin Pontifex. Etratiocfl, quia perfedta
poteftas gubesnandi ad aliquem finem fuperioré,
neceffario includit poteftatem in omnia inferio-
ra, que finem illum poflunt impedire , vel pluri-
fnum  promouere : nam omnia inferiora debent
difpont, prout expedit ad finem fopremum; alio=
quin illa poteftas eflet imperfeétal

DVBIVM I1.

Vivium Chriffus, wt bomeo, [olim babserit hanc

- dndireciam poseftatem invegna, & resiem-

porales mundiy An etiam direclam ; Lam=
quam veras Rex ¢ Dominwm?

S Vat tres fententie. Prima, Negat Chriftum
talem poteftatem ‘habuifle.  kra Dominicus
Sotoin 4. dift. 25. quaft.a art.1. & lib.g.de Iu-
flitia quzft, 4. art. 1. Eiufdem fentenitize viderur
Francifcus Viftoria relectione v, De poteftate
Ecclefie, qualt §.num. 15, Secundafententiaclt,
Chriftum haredirario iure fuiffe Régem Tudgo-
rum, tamquam heredem Davidis. 1ta Richardus
Armacanus lib. 4 Quaitionum Armeniacarum,
cap. 16. Tertia, Chriftum abfoluté fuiffe Domi-

.num totius orbis, Ita D. Thomas lib.3. de Re+

gim. Princip, cap.12. fub finem, & 13. & 14. &
infinuat infra quaft. 59. art. 4. & 6. lacobus Al-
mainus opufculo de poteftate Leclefiz ; cap. 8.
Toannes i Turrecremata lib, 2.de Ecclehiac. 116,
Nauarrus in Cap. Nowit de Iudicijs. num. 130.
refpondens ad octauum Argumentum.

Dico Primd; Chriftus,qua Deus, eft Dominus
yniuerforum tam temporalium ; quam {piritalit.
Patet ; Quiaipfius funt omnia titulo creationis,
8 conferuationis 3 & fingula ad fuos fines guber-
nando perducit.

Dico Secundé ; Chriftus; vt homo, nonfuit

17
Potejias in
ffﬂ}llf:nya .
lia,

Tres fens

reniia,

4

Chriftut;

Rex regni Tudaici titulo heteditario. Eftcertay il
& communis DoGorum. Vide Victoriam {uprd pon fur
num.16. Probatur Primé,Quia Regnum Meflig, 2¢= laree

de quo Scriptura, eft piritale , extendens fe non
folim ad Iud=¢ terminos;fed ad terminos terrgs
& dirigens ad finem fpiritaler. Pfalm. z.v. 6.
Ego auten conftitutus [uin Rex abeo fuperSion snontem
[anctum eis , pradicans preceptum eius« Toan, 18, v,
36, Regnum miesn ion eft de hoe mundo. Idem colli-

gitut

ditaris
Iudade




Neque Rex
Mundi,
titulo
Bumano,

Triatosn-
feltarin,

2z homo
kabuit poa

2efiazem

Quztt. 22, De Sacerdotio Chriffi. Art. 6. Dub. 2,

139

gitur Iaie 9. Hicrémiz 23. Ezechicl 34, & 37. % D%o0iQuintd ; Chriftus gliam{dite@e habuit 13 ¢ pos

& alibi. Secundo ;"Si itre hereditatio : ergo pet
B. Virginem; vel per Iofeph & Nonper Iofeph;
quia veré non erat Filius, {ed purdbatugy Luc, 34
vz 3. Deinde; quis vinquam dixit Iofcphum fuif-
fe Regem; aut vade colligi poteft illum, defcen~
diffe & Dauide per Salomoné’; &%imnds: pofteros
primogenitos per quos ius fegni defcendebat 2
Lertio 5 conflat fuceefiionem hertditariam regni
Danidici fuiffe abolitas in Jechonia, juxtd vari-
cinium Hicremie 22. v, 30, Seribe viram iftum fle-
vilem; peque evip de [emine eins vivy gut fedeat fuper fo-
limn. Danidy nempe temporale: Nam Chiiftus def~
cendens cx huius femine. fedit (uper [olinm Danid
[piritale: vt notat Hieronyrmusin illum locum; &
optim¢. Ambrofius lib; 3.in Lucam {ub finem:vbi
fusé oftendic Chrittum mon fediffe;nifi-in (olio Danid
[paritali.. Eodem modo probari potest; quod neq;
per Matrem regni ius habuerit, Non enim Virgo
Regina, aut Pater cius Rex fuit Iraélis.

Dico Tertio:Chriftus, vt homa, non fuit Rex
temporalis mundi, aut alicuius regni, eo modo
quo aliyhomides, {eilicet tirulo humano, qui ex~
cludat .11;;Qrum dominia. Probatur Primo; Toan.
6. Canvellent ipfum facere Regem, fugit, Lucaz. v,
14, cum abipfo peteretur judicium in caufln tem-
porali, refpondst ¢ Quis me conflitut udicem aur di=
aiforem (upe ¥os ? vbi Amibrofius notat, Domintt
non affumpfiffe hanc temporalem ' dignitatem.
Secundo; Quia Chriftus paucarum rerum-huma<
no more dominiym habuity vtinter ceterafusé
docet Loannes XX11.in Extrauags Cran tnter non-
amdlos. tit: de- Verborum fignificatione. Tertio
quia nonerat confentancum muneri & dignitati
ipfius Chriftijve recté notauit Ambrofius. Venie-
bat enim, vtdoceret contemptum diuitiarum,
honorum, & omnium rerum caducarum,tamqui
parui momenti refpeciucaleftii. Vadein hym-
no de Epiphania dicitur : Noweripit mortalia, qui
vegha dat celeffia,

Hine fequitur Primé ; Errareillos , qui affir-
mant, in ipfo conceptionis momento omnes Rie=
ges amififfe iura & dominia fuorum regnorum,
folumd; vfum permifft Chrifti retinuifle. Secun-
d¢; Irem eos; qui omnes Reges dicunt efic Chri-
{li vicarios ig temporalibus & {piritualibus: quod
docuit Ichnnes Wicleff telte\Waldenfi lib. 2. Do-
Grinalis fidei antique c. 76. Tertio ; Parum cffe
probabilem corum fententiam, qui dicunt Ponti-
ficem direété effe domint totius orbis in tempo-
ralibus; ed quodfic Vicarius Chrifti. Vide Vi-
Goriam loco citatod num 13. vique ad finem.
Nanarrum in Capir. Nouit n.88. & fequentibus;

Dico Quarto; Chriftus, vt homo, faltem ' ha-

buit poteftaté indireftam fuper omnia regna to<
tius mundi, quatenus crat neceffarium ad finem
fpiritalem, Vide Victoriam fuprd. Patet ex dub
fuperiore.

indireiam

fl{y:ram-

nia Regna,

e e 2l s
poteftatem excellenti¢ fuper ommes res humanas, tefarem
excelléntig

& regra totius mundi, ita vt pro fuo arbitraru {7°¢ 42
s tpollende illis difponere: & hoc videntur velle Wociai ook

Authores tertiz {ententiz. _ buit dire-

Probatur Primo: Apocal. 19. va 16, Erat in fe- e,

“umnore b Teriptaun:Rex Regum, ¢ Dominus D ominan-

tinan 3 id cfty 1n bumianitate, ve exponit Glofla, Ad

Hebr. 14 vi 28 Quein conflituit hier edens vuisier forsm;

fcilicet fecundiim humanam naturam. Pfalm. 8.

v. 8. Umnid_{ﬁ[:i:;_iﬂifub_pedd/u.r erys,oues ¢ boses &

vinerfapecora campi: quod Apoftolds ad Hebr. 2.

de Chrifto expenit, 1,ad Corinths 152 v, 2, Om-

nia fubiecit i prater enm, qui {ubiegt er ommia. Atqui

valdé improprié dicerctur omniit Rex ¢ Dominns

& hares, fifolim haberet poteftatem indirectam;

nee poffer aliter rebus vti; quim fic necefle ad fing

{piritalemts & o1 malis v il o

Probatur Secundd; Ratione: Primo, Sicus

Deus eft Dominus vniuerforum ,. & tamen non

impedit propria dominia humana; fed hzcabillo

pendent 4 ficut cauffe particulares ab vniuerfali ¢

ita. potuit {uz humanitati communicare fupres

mam quandam illius ‘dominij participationein,

qua privata dominia fingulorum ' hon tollerer.

Sicut patet in fimiliy fcilicet in poteftate (piricaliz

Etlt enim Chriftus habéat fupremam poteftatem

excellentiz in fpiritualibis ; tamen Pontifex &

Epifcopi habent ¢tiam veram poteftatem & ju-

rifdiétionem. Secundo; Quia Scripture tribuunt

Chrifto duplicem poteftatem, frilicet facerdota-

lem, & regiam 1 ergo hw poteftates funt aliquo

modo diftinétz ; ficut fuerunt in'Melchifedech

qui etat typus Chrifti. At poteftas illa indire&ta

non eft diftinéta i poteftate {piritali,fed intrinfecs

inilla includitur,tamquam ad eius rationem per~

tinens : ergo ponenda eft in Chriftoaliqua pote-

{tas dire&ta in regna temporalia. Hine fequitur, E#plira=

Chriftum portuiffe privarc omnes Reges{uisre- ‘:;’;;1“,‘:‘

gnis, eaque alijsdonare; & omnium Regum fura f;,_,, g
ab ipfo pendere, faltemspermiffiug, idqueab ini- porefiarem
tio conceptionis': Namab initio fuit heres vni- exeelentis,
uerfornm 5 & ab initio dedit ei Pater-omnia in ma-
#us ;3 quamuis vium & cxternam demonftratio-
nem huius poteftatis, non habuerit ante refurre-
ctionem.

Nec obat ; quéd Chriftus in hac vita pauper Non rspu-
fuerit 3 quia fufficit, quod vfu & affectu pauper 874 F2%-
fuerit; in his enim confiftit virtus & funétio pau- Ckrgﬂi.
pertatis, Carentia dominij & incapacitas non eft
peceflaria nifi in hominibus Pcceamribus,qucrﬁ
affeétus facilé alioqui mutaretur. Simile eft1n ca~
ftitate, ad quam fufficit affeétus & vfis; incapacia
tas autem Matrimonij non eft per fe neccffiria.

Adde etiam Chriftum caruifle jure humano, &
fic quoque pauperem fuifle licet 1ure illofuperio-
re cffet ditile;us. !

dee,

111

M m QV A-




140

Y VAESTIO XXIIL

De Adoptione Chrifti,
In Quathar Avticnlos divifa.,

ARTICVLVS LIL &1L

Viriom Trinitati conueniat

adoptare rationalem
. .Creaturam?@
- . Efpondetut affifmatiuds Notandum eft
4 Adoptare aliqué in Filium jure humano (pet
ﬁ‘%‘;:fo‘. quod adoptio ¢ft introducta ) nihil cfle

aliud ;. quim liberaliter perfonam extra-

neam acecptare’in Filium, & dare ius ad heredi-
tatemn. Vnde requirit tres conditiones, Prima eft,
Vt perfona; que adoptatur; fit extraned; id eft, non fic
itaconiuncy nacuraliter ipfi adopranti, veperfe
ius habear ad hereditatem:talis eft omnis,qui non
eft naturaliter Filius, Secunda, vt graris, ¢ libera-
Hiter illi conferatur boc ius: i enim detur titulo one~
rofo, non crit adopris, {ed venditio s permutatio,
vel fimilis contradus: Tertiz; Requiritut confens
Jfus perfonay qua adoptatuy : quia nemo fubditur al
teri nifi volens, preterguam in penam; quz fo-
cum yon habet in adoptione, vtqua magnum fic
beneficium. “Et quidem, fi 15, qui adopratur, it
' {ui iuris; foliim per fe debet mn?cmirc; diciturgs
tunc Arrogario: fiautem non fie fui juris,requirieur
etiam confenfiss Principis, vel Paventisyvel Tutoris &e.
& hac dicitur fpecialiter Adoptio. Colliguntur
hecex L1 &z, . de Adoptionibus, ¢ inflisutisyeo-

dem titulo.

Ad huius fimilitudinesr; fuflificatio euiufci-

% que nud® creatura fiue Angeli, fiue hominis; di-
Iufiifieatie Gy oft Adopiio. Ad Rom. 8.v. 1. Accepiftis fpivi-
::‘;:::f tum adogtionis Filiorsn. Ad Eph, 1.v5. Quos pra=
sudine, di- deftinasit in adoptionem filiornm. Ad Gal.g. v.5.7v¢
sitmr Ado- gdvptionen filiorum acciperemps. Yoan. 1. v, 3.vOca-
22y tur Naginitas ex Deo. Ob hanc cauflam in Seripru-
tis Angeli fepé dicuntus Fify Dei. Lob, 2. & 38,

Nec obftat : quéd Chryfoltomus hom. 22 in

Genefin dicat in Scripturis nufyuam vocari Angelos

Filies Deiyquia intelligidebet de cditionc Seprua-
ginta:vbi enim Hebrazus 8 Vulgata editio habée

Fily Dei; Scptuaginta vesterunt Angeli Dei : idque

propter Ethnicos, ne exillimarent Deum habere

Lilios, ficut ipfi putabant de Touc, & de fais Dijs.

Adoptio  Ratioautem, cur Iyflificatio dicatur Adoptio ; eft,
fpirisalis quia periuftificationem gratis tribuitur creatury
perfedior <jus ad beatitudinem ; qua beatitudo oft heredie
e F%- tasDei; nam perillam & ipfe diu®scft, & alios
; ctiamdiuites facic, Vnde hac Adoptio perfeétitis
& magis propri¢ eft Aduprio quim humana: Nam

humana Adoptio nullam intrinfecam perfectionem
communicat Filio adeptino ; fed foliim ius quodda

morale & veluti extrinfecam denominationem,

Adupriv verd qui Deus adoprat aliquos fib in Fis

lios, ribuit intrinfied perfediond, qua {pirrtuali-

ter regencrentur, fantduc confortes dinina narnra, s
Peto1.v.4.atq; aded cffichintur Filj Dei. 1.10a, 3a

¥o 1, Dices ; ad rationem Adoprionis pertinet ; v

2 guand
ram necef-
Javia,

Artogatio

“Filins nian - habeat hiereditatetn | nifi Pacee illagh

deferente per mortem: é£go &c.Refpondeo, hoe

folum pertinet ad humam Advptionem;idque rion

ex communi ratione Adoptionis ;' fed ex imper—
fectione bonorum temporalivm , qug & duobys
poflideri’ fimuil nequeuntyve re®¢ D, Thomas

a riadgs

. Exhis patct PHimo § Adoptare’ effe opus fotius 1§
Trinitatis j quatenus. eft Hic Dieus’: Sicut enim i
omne opus ad extra comfitune eft toti - Trinitatiy ss, 7y.0,
ab eag; proficifeitur vt eft vnus Deus; ita & Tufli satin
ﬁcax-io,qua: reipfa non differt ab, Adaptione, Nec
obftat s quod Filius & Spiritus fanétus rion pof-

fint generare: ac proinde non videantur, poflc ad-
optare; quia‘etiam iure ciuili poflint adoprare, qui
tamen non poflunt generdie: vt patet'ex bodis ci-
tatis, Peinde yquia Filius & Spiritus fantus ha«
bent candem numero naturam, que in Patre eff
foecunda, licet non quatenusin ipfss.

PatetSecundo ; Solius creature rationalis ot 4 =
adoprariin Filium Dei: quia hec folaeft capax il-}?“ﬁ;ﬂ,
lius heereditaris, Nec obltat : quad Deus dicatur ég:ro,;,:j'r
interdum Pater peccarorum, ve Hai® 63, v. 16, Tu creturs
Dormine Pater nofter : & alibic Itenr reliquarum raienals
creaturarum: ob.38. v.28. Ouiseff plusic parer ?
quia hoc rantiim metaphoricé intelligéndum. Di-
citur enim Pater arvationaliums, quatenuseft auGor’
€artm : Peccatorum autem parer dicitir, ' quia eft
benefadtor illorum , manfueté & paterné cum il -

Iis agens. Pari modo metaphorice peceatores ¢
ereaiure irvationales, dicuntur Filfj Dei,

Patet Tertio ,Omnem puram creaturam ratios, ‘
nalem, fiue Angelicam , fiue humanam ; fiue ve- Omnis ‘;”'
teris teftamenti 4 fiue noui;fiue pradeftinara fir, ,{:‘;‘;f;
fiuc reproba ; modd fit iufta, proillo tempore guo iujiur,
<lle Filium Det adopriuum. Vade vitandaeft quo- e Filin
rundam fenzentia,, dicens prefeirumy etiam duns eff ;::; :':"
in gratiaynon effe Filum adoptinum: Omgnis enim jp-t
ftus in Scripturis dicitur Filins Déi. Fundamentum
enim filiationis non eft predeflinatiosvepore que
fit in Deo, non in ipfo homine; fed eft parsivpa-
tio digine natyra per iuftiviam. Aduerte tamen,
Adoptionem in Veteri tefamento non fuifle tam

crfectam , quam in nouo : tum quia non cximes
Eat_éi‘ra-tu feruili, inquo fanéti 1llins temporis
crant ratione legis; vt patetad Gal. 4. tum quia
non dabar jusadeunde hereditatis ; nifi foluto
pretio noftre redemptionis. Noftra quog; Adeptio
imperfecta eft refpectu eius, que in gloria oft; e
patetad Roman. <. 8. v. 23, Adoprivniem Filiorin
expediantes vefurtettionem,corporis noffyi.

ARTICVLVS IV.
Virism Chriftus,cvt homo,fit Eilirs
Des Adoptinm ?
R Efpondetur ; Chriftus abfoluté eft Filiws Dei 6

nasuralis, 8 non Adoprinns.
Notandum




Quzlt. 23. De Adoptione Chrifti. Art. 4.

Chrifins Notandum eft Primo ; Gertumselt, Chriflum
fecunditim fecundim prepriam naturam non efle Filym Dei
'me;:, adoptingm 5 vt quidum Ariapi docuerunt, fed na-
ﬁ:;:’; turalem, Quomoda videntur ' intelligenda qua-
adoptinns, dam teftimonia Patrum: Ambrofij lib. 1. de fide
fednatu.  cap.g. Per adoptionein nos Fily drcimur;ilie per natura
:::f:’;;: veritaren eft quomodo ergo eff ex nibilo y qui ex wibilo
* fedr omnta? & lib. de Dominicz Incarnationis Sa-
cramento cap. 8, In vfu noftro eff adoprings Flins, ¢
verus Filins. Adoptiuwm Filim non dicisus Filion effe
natiyisfed eum dicimus natura effe, qui veras eft Filins,
Simili modo intelligendun teftimonium Hiero-
nymi in 1. caputad Ephel. & Hilarij lib, 3. de
Trinit, apud Magiftram dift. 10. & Beda in cap.
7. Toan.in illa verba : Nemo samen patam loque ba=
thr de co.
1mb & fe. -~ Notandum Secundd; Chriftum fecundim hu-
cupdin . TNANAm naturam vere dic ¢ effe Filium Dei. Ad
bumanam Hebr, 1, v. 2. Nouifime diebus iftis locurus eft nobis
e ot ¢ in Filio, quem conflituie haredens yinerforum,” Arqui
dicirnr Fi. fecundtim naturam divinam non eftconfitnzus he-
lius Deiy yes : ergo fecundlim naturam humanam : ergo fe-
cundium hanc cft Filins Dei. Ad Rom, 8, v, 29.
dicitur primogenitus in multis fratribusquod tantiim
fecundim humanam naturam verum eft,

Sed rota difficultas eft : Perim, quatensus homoy
fit Fihus adoptins , an saturalis * Durandus in 3.
dift.4. q.1. fentic Chriftum,ve hominem, dicen-
dum efle Filium adoptinum. Idem probabile pu-
tat Scotusdift. 1o, Alij hoe negant: admittunt
tamen, iplam naturam humanam pofle dici ad-
i optatam, : :
chrifas, =R efpondend eft, Chriftus, quahomo, nec eft
vt homo, AT Rt s ] %
nec eff; nee DC poreft dici Filius Dei Adoptiuus. ItaD.Tho,
poset dicihic, & infrd q. 32. a. 3. Magifter in 3. dift. 10, vhi
Filius Dei: Albertus, Bonauentura, Thomas Argent, Palu-
sspiinsis+ danus, & eft communis hoc tempore, Et videtur
erofaruy - Omnino definitain Conc. Francfurdienfl tempo-
exdefini-  re Caroli Magni , cui interfucrunt trecenti Epif-
‘E'f:;c::‘f- copi; & Legati Adrfani Papz: quod fuit congre-
& Adrinn; Satum opera Caroli Magni contra Felicem Epif-
Papay copum Vrgelitanum , & Elipandum Toeletanum

Archiepifcopum, Item videtur definita in cpifto-
la Adriani Pape ad Epifcopos Hifpaniz. Haben-
tur hec in tertio tomo Conciliorum.Nam in hoc
Concilio; & Epiftola Adriani definitur, Chriffum
#opz effe vilo mody Filium adoptinun 3 & ex mulus lo-
¢is conftat illos loqui de Chrifto fecundiim hu-
magam naturam: vi bené }:ro_bat Gabicl valquez
trat. de Adoptione Chuifti.
Probagur Primo ; Quia etiamfi Chriftus lo-
quatur de feipfo fecundiim humanitatem, & de
alijs fimul; numquam tamen Deum vocat Patrem
#afirum, {ed proprié fusn, Ioan. 0. v.¥7. #dfcen-
do ad Patvem menin , ¢& Patrem veflrams, Deran meum
& Deum vefrum, Aperté infinuans, aliter effe P~
trem fuum,alicer noftrum. Quod autem de fe fecun-
diim humanitatem loquatur; patet ex illo, Dewin
menii 5 ¢ Deyn veﬁmm, Ita Adrianus, Secundd,
Ad Rom. 8.v. 32, Qui propriv Filto (ue non pepercit,
fed pro nobis omnibus eradidatillans. Siproprins, ergo
Dwonfgue non adoprinss. Elle autem fermonem de Chrifto

y

7

Jomeant {ecundim naturam humanam, colligitur exillis
Ru&da 1 2 £ 5 T ol = A
Striptuza, verbis, Pro nobis omnibus tradidit illiiz craditusenim

Chrijinm ©lt non fecundirm dininitatem, fed humanitatem.
ponefe f- Tertio; Matth. 16. v. 17. T es Chriftus Filius Det
o aaop: yigi, At diquis bent expendat hze, & alia tefti-

ViRlmy fed ¢ o % : :
.aa:um.b't"m,mom 2 m,fyl conuincunt aliud , quam bane boini-

“detur ins adhereditatem. Arqui Chriftus non

4 141
nenhy feu Chyistn wbfolure effe Filism Dei naturalem
per commmunicationem idiomatin , ¢ non effe adoptingt
diftinctum a naturali.

Nertim nullo modo pofle dici Adoptinsim fecun~
dune humanam natiyam:

Probatur Primo, Ratione D.Thome; filiatio ~ §
eft proprictas perfonz : ergo nihil dicitur Films Ratio gates
advptingis,nifi perfona, At perfona Chrifki eft Filins ;‘:‘.’:\D - ;‘
sargralis : ergo non per adoptionem, Prob.confe- m;.m i
quentia: Quia idem non po\tcﬂ: dici per fe tale, &
per pal;tmph'tioncr_n. Vc_rL_Lrn hmcl ratio non cft
omnind firma ; quia fecundtim diverfas naturas
id nihil vetat: fic enim Chriftus cft beatus per ef
{entiam, & per participationem cft Filius Dei, &

Filius Virginis. Vnde =

Probatur Secundo; De ratione adoptionis eft, vz ""“‘5;”"’
perfona extranea liberaliter aceeperar in Filinni, eifue }”,:, ,,;,j,:-
cﬂﬁr Filgus
perfona extranca; nam naturaliter et coniunéus D adopri-
Deo, & habet 1us ad cceleftem hereditatem:ergo i i

s 3 neft
nullo modo conuenit ¢i adoptio. Confirmatur, p,, foms
Quis huic perfong nulla fa&ta eft liberalitas; quod exsranea
tamen includitur in ratione adoprionisy 8¢, Dea,

Dices 3 Natura humana, in qua Chriftus fubfi-
ftit , fecundtim fe eft extranea Deo : ergo Chri-
ftus, vt homo, eft perfona extranea ; crgo poteft
adoptari.

Réefpondeo, Negando Confequentiam ; Eifi
enim natura fecundum {c fit extranea; tamen, hoc
fubfifterss in hac natora non cft extrancum: neque
fecundiim fe, ciim {ic Filins Dei per eflentid;neque
ratione natura vnit®, quia hec vnio facit vtna-
tiira umana fit natura Filij Dei,

Dices 4 Saltem natura humana eritadoprata; As falx
niam fecundfim fe eft extranea, L

Refpondeo ; Gabricl admittit, fed abfoluté s ens
negandum eft : nam exprefsé in codem Concilio aagprata,
rerjeitur. Ratio eft, Quia naturz non cft adopta=
1i, fed perfone, Ita D. Thomas. Vertim hae ratio
non videtur omnino {ufficicns; quia anima noftra
non impropri¢ dicitur adoptari, & efle Filia Dei
quamuis enim proprijflime conucniat perfonz,
famen etam nen Unpropric Comienit natre {
nam natura ctiam ius habet ad ezleftem heredi-
tatem. Vnde nec Concilium, nec Adrianus hane
cauflam adferunt.

. Venaigitur Ratio cﬂ: Quia id,qugd Mopr‘{rter, i gt
ita cft extranenm ; vt ctiam polt adeprionem reipfa ..o -
maneat extraneyn. At humanitas Chrifti polt al= inchriffe
{fumptionem, non manet 1'::ipf:1 extranea Deo , {fed #onpofis
{ubftantialiter vnita : ergo ipfa non po{:ﬁddapt‘:--:;:’“@'-
viin Chriftu. :

Maior probatur;Quia deratione adoprionis cft, Adoptio,
vt adoptatem jungat & copulet adopranti folo affe- vpdz dida,
€tu, ita vt non iungat & copulet per naturam; vt
ctiam ipfa vox infinuat, Adeptio enim dicitur a dea
fiderio , quo quis alterum, quem {ibi naruralicer
coniunétum habere nequit, per affetum loco Fi-
liy habet. Vnde fi affeétus effet ita potens 4 ve re-
ipla communicaret naturam adeprantis alteri, non
eflct adoprio , fed quafi generatio Filiy.Hanc ratio-
nem aperte infmuat libellus,qui infcribitur Saero-
[pilabas colomna feptima editus 3 Pasribus €6ci=
Liy Francturdienfis, & ciunétus eidem €eoncilio,

Dices Primo, Chriftus, qui Homo,non eft Fis
lius Dei naturalis : ergo adoptinus. Antecedens
Probatur;Quia Chriltus,qua homoynon cftDeus:
ergo non eft Filius Dei nasuralis:naim hicintrin-
fece cft Deus, Refpone

An faltetn

Verdraris,

Objetis,




142

Refpondeo; Diftinguendo Antecedenft Si
enim Filiws naturalis dicatur, cui efle paternum
" Duomods COMmunicatur per naturalem gfcncrationem ; fic
Chrifius, Chriftus, vt homo , non eft Filius Dei naturalis,
vt homo, {ed vt Deus: Si autem dicatur Filius naturalis,cut
ﬁ:;ﬁi:f” uouis modo ¢ffe paternum communicatum cft
Dei narus Jubffantialier , ita vt fubftantialiter maneat vni-
ralis, tum; fic Chriftus, vthomo, eft Filius Deiniatu-

valiz , quia effe divinum communicatym eft bumani-
zan [ubffantialiter, ratione cuius communicationis
hic homo habet jus ad omnia bona paterna 2
Adoptio autem excludit communicationem rea-
lem nature Adoprantis. Ad probationem Antece-
dentis, Refpondeo; Etfi Chriftus, vt Homo, non
{it Deus ; tamen ; vt Homo, eft Filius Dei natu-
ralis, non Filiatione zterni, {ed temporali, re-
fultante in humana natura ex vnione hypoftatica,
feu ex communicatione illa diuinitatis, que fit
Explicatny PET hypoftaticam vnionem. Eftautem hac filia-
filiatio na- tio naturalis, quia prouenit ex naturali, fen {ub-
suvalis, - flantiali vnione diuinitatis cum natura humana :
}"’: Sf’;; non tamen eft relatio realis ; fed moralis quedam
mof2.Fi dignitas, fundata in natura diuina fic communi-
dins Deiyd5 cata, & refultansin natura humana, & per eam
Deuss - denominans iplum Verbum,quatenus eft homo.
Hinc patetdifcrimen inter hanc filiationem , &
adoptivam : Nam hzc immediaté fundatur in
diuina natura fic communicara humanitati; illa in
participatione creata, qua eft radius quidam di-
uinitatis, non ipfadiuinitas : qué fit, vtinfinita
{it inter has diftantia,
3,0biectio,  Dices Secundd, Grartia habitualis erat in Chri-
- fto, & dabat illi ius ad caleftem hzreditatem :
crgo faciebat ipfum Filium Dei adoptinum. Con-
fequentia Probatur ; Quia hac ratione conflituit
nos Filios Dei adoptiuos.

Solution

Solution Reffondco;Gratia habitualis non faciebat ip-
fum Filium Dei naturalem , clim non communi-
P caret illi patcrnam naturam fubftantialiter : nee

aiz habisu~ €tiam adoptivum faciebat; quia ratio Filif adoptini

alis penfe- poltulat, vt fit extraness, & talis mancat,, folodue

¢ir Chriffi affeiu fit filivs : vnde includit negationem realis
{’;‘,’[’;’Lﬁd voionis cum parente.

. Bei,us fas_ Deinde hec gratia habitualis fupponcbat in jp-

«it in nebis fo filiationem naturalem priorem jex hac enim

tamquam proprietas- debita fequebatur. Atilla

communicatio,qua facit Filium,prima cft & prin-

cipalis, vnde cetere manant, Confirmatur: Quia

idcirco , qui eft filius tuus per naturam , non po-

QVAESTIO

Quaft.23. De Adaptione Chriffi Art. 42

teft fieri filius per adoptionem: quia pee illum a.
&um adoptionis non dareturilli prima commiy-
nicatio; iam enim praceffit naturalis. Vnde et-
iamf{i donum gratiz in nobis, faciat nos filios ad-
optionis, non tamen in Chrifto. _

Dices Tertio ; Chrittus, vt homo, eft Filins .
totius Trinitatis ; non naturalis 1 ergo adoptiuus, 5_" e
Quod non naturalis; Probatur : quia alioquin ef-a‘o "a"?
fet Filius naturalis fuipfius, & Spiritus fanéi s
quod elt contra Concilium Toleranum X 1, in
confeflione fidei.

Refpondeo ; Concedo Chriftum ; qué homo,
efle filium nasuralem totius Trinitatis, {tilicer
filiatione temporali;quam habet ratione commu- i
nicationis diuine nature faétz in Incarnatione : 5..;}".6:;;,
vtexprefs¢ docet Adrianusindiéta Epiftola, dff porep dici
vultitlud Matth, 3. & 17, Hiceft Filius mens dife- Filis na.
étus, non ad Patrem fed ad fotam Trinitatem re- :;:;"f;;”'
fetri; & fimiliter illud Ioan. 20. v. 17. Adftendo Triismi,
ad Patvens meum G Patrem veftrum, Quamuis pol- :
fint hzc valdé ben¢ de prima perfona divinitatis
& de filiatione xterna intelligi; vt plerique Pa-
tresintelligunt. Vertim Adriani quoque inter-
pretatio bona eft.Hinc tamen non {equitur, ipfum 4y, &
cffe dicendum filium {ui; quiafic abfolute figni- quomeds,
ficatur diftinctio fuppofiti : fed addenda eft de- Chrifie,
terminatiosqua illum fenfum corrigat:v. g, Chrie f'?:di:;:;s
Jtus, ve homo , eft Filins Verbi , vel [ury qua Degs eft : Ftin i,
fic, Verbum cft Deus, & «ft pater Chyiftiy vt ho- el $piri.
minis. Similiter non cft dicendum fine explica- /ool
tione, quod Chriftus, qua homo , it Filius Spivirus
faniti : 1dque ab aliam cauflam , {cilicct ne videa-
tur fignificari Spiritum fanGum ; officium pater-
num in formanda humanitate, praflitific; non
¢nim formauit vt pater, fed vt creator. Etidco
Conc. Toletanum vndecimum loco cit. & Au-
guitinus cap. 38. Enchiridijnegant I £ s v m dici
pofle Filium Spiricus fanéti, quamuis alio fenfu, .
iuxed fuprd dicta poflit admitti.

Dices Quartd ; Chriftus,, vt homo, eft creatu-4.0biedis;
ra: ergo Filius adoptiuus, Refpondeo Negando éfi"é';;,;.
Confequentiam : quia Filius adoptinus excludit gy, o b
vnionem naturalem cum divinitate , non autem s, potiis
ratio creaturz eam excludir. dieatin =

Dices Quintd;Si Spiritus fanétusfierct homo, %%
effet Filius Dei ; non naturalis : ergo adoptiuus. Feiseus,
Refpondeo, effet Filius naturalis, non xternd ge- 5. Cbiedlit
neratione, fed communicatione diuinitatis per Sob#in,
vnionem hypoftaticam cum humana natura,

XXIV.

Solutio,

De Prazdeftinatione Chrifti.
In Quarwor Articulos dinifa.

ARTICVLVS 1

Virun Chrifto conieniat effe pra-
: aestinatum ?
Canri&dﬁo R

eft affir -

MBES,

Efpondetur; Chriftus veré & proprié eft
pradeftinatus, Ratioeft; Quia ynio natu-
rarum in Chrifto caditfub 2ternam Dei prade-
ftinationew. Arqui Chriftus fignificar hoc com-

pofitum conftans vnione naturz humanz cum
diuina perfona : ergo eft pradeftinatus : cidem
enim pradeftinatione pradeftinatur cauffa for-
malis vel quafi formalis , & effe€tus eius : atqui
Chriftus eft veluti effeétus formalis vnionis z
ergo &c.
Dices Primo, Id quod eft 2ternum, non pre-
deftinatur: Chriftus eft zternus:ergo &c.
Refpondeo; Id; quod eft @ternum, qué parte
&tCrni 5, non pradcginaturg viredte Auguftinus
_u'aﬁ. 105,




Quzft. 24. De Pradeflinatione Chrifti. Art. 1.2.

tract. 104, in Ioannem, quia non poteft preveni-

Chriffat 1iacku predeftinantis, Chriftus autem cft zter-

¥+ Chri- nus . non quatenus Chriftus; ( hoc enim forma-

fff;::fiﬁ maliter includit naturam humanam)fed quatenus

Formatiter Verbum Dei. Vide is,quiab @terno eft Verbum

ipcdwdst  Dei, & in tempore capit efle Chriftus, potuit pre-

g:;‘;:;’” deftinari, vt effet Chriftus. Et fic abfoluté verum

“eft, Chriftum elfe predeftinatum,
Dices Sccundd ; In omni deftinatione & pre-
2 Al i L

Obiein, deftinatione, debet efe obieGum, fcilicer id quod

deftinatur & predeftinatur; & terminus, fcilicet

id, ad quod deftinaturshic autem non videtur effe
terminus,

‘Refpondeo; Ctim aliquid fimplex abfolute diz
citur predeftinatum,iplum effe, {ew exiftere aGu,
eft terminus, Itaque Chriftus , quatenus eratin
potentia divina, predeftinatus eft ad effe a¢tu in
tempore fecundiim naturam humani : hoc enim
¢ft maximum donum fupernaturale. Dixi, Quan-
do abiguid fimplex predeftinasur , debere effe terminum
predeftinationis; Quia, quando id, quod pradefti-
natur, eft complexum, includitur terminus : ve
ctm dicimus, Chriftum effe homirnens eft predeftinati,
owr Verbit . Hinc patet Primo; Cur Filius Dej,feu Verbum
Dei mon - divinum non pofsit dici abfoluté predeftinatum,
poffisdics fieut Chriftus, Ratio eft ; Quia non folum ipfius
sbfluid gt eft @ternum; fed ctiam quia eius efe includi-
Hem.” turin intrinfeca ratione eius ; ita vt nullo modo

* effe atu poffit feparari & Verbo ;ac proinde non
poteft cfic terminus ad quem deftinetur, Confir-
*  matur; Quia obieGum predeftinationis foltim eft
in potentia ad fuum terminum; & peripfam pre-
deftinationemyque cft actio libera mentisdiuning,
ordinatur ad efleatuale fui termini, & in tempo-
rerecipitillud: Verbum autem diuind non poteit
efle in potentia, nec accipere cffe adtu per opera-
tionem liberam; fed foliim per gencrationé 2ter-

nam, quz eft operatio naturalis & neceffaria.
Patct Secundd, Verbum reéte dici pradeftina-
tum, vt {it homo, & Chriftus. Quia ficut in tem-
pore Verbum czpit eflc homo , & Chriftus, per
mutationem {ibi extrinfecam ; ita ab @terno po-
tuit ad hoc predeftinari per pradeftinationem
folius humanitatis Verbo vniendz ; fic vt hac
pradeftinatio {ccundim totum effe@um {uum fie
cxtrinfeca Verbo , & intrinfeca {oli humanitati.
Dud pro- Vnde obie&iim predeftinationis [Proprié hicnon
prié fitob- et Verbum fecundum fe , fed fecundim natu-
’f.?i",?;m- ram humanam, feu Verbum, vt homo : termi-
i“, brade . DUS aULEM, ipfum exiftere atu humanz natura

Jiinetionis in Verbo,

Chrifli, -
ARTICVLVS II

Solutie,

* L

Vierum Christus , vt homo , [it
pradestinatus, <t fit
Filius Dei

3 H Ic Articulus proponitur propter locim
A Apoftoli ad Rom. 1. v. 4. Qui pradeflinatus
Bifiutisus % Filius Deimyirtare. Vbi _
restus Apo  Aduerte Primo ; Greca non habere, Qui pre-
Sioki Rom, deftinatus s fed , qui deflinatas , id eft, non apoop:-.

:;?F: ey, quo verbo palsim vritur Apoftolus,qua-
Lxr;:-,;,;f’ dode pradeftinatis loquitur, vt ad Roman, 8. ad
&, Ephef.1, v.5, Adtor.4. &alibi : (quod verbum

143

eft pyoprium Theologiz, vt inquit Dionyfius c.
5. De diuinis nominibus) fed habent hoc loco
ép:edivs@-: quod dupliciter exponitur: Primo, quj
eft definitus Filins Desita Origenes & Tertullianus
contra Praxeam : Secundd , qui eff declavatus Filius
Dei; vt Chryfoftomus, Theophilagus, & multi
recentiores ; & paffim Greci, Etiuxtd hanc ex-
pofitionem ceffat omnis queftio ; nam contextus
Apoftoli eft clariffimus, Vertim, quia verbum
dpicay non fignificar in Seripturis declarare, fed
definive , mente deftinare &c. vtpatet AGk 2. v.23.
definito Conciliv, &c. Gracd , by wopévi Bouhl, & c.
17. V. 26, definiens [latutatempora , Gpiaas mporre~
Tayuivous xaspods, & ibidem. v. 31. in Viro in quo
fatuie: &y &dpt & piceaided melius noftraVulgata
editio exponit épgedévras,quafi eflet wpoopiciyres,
id eft , gus predettinarys eft : N omnis Deftinatio in
Deo; cftpredeftinatio » cum ab @terno antecedat
ommnesres. Lta legunt omnes Latini.
Aduerte Secundd ; iuxta hanc le@ionem, effe
varias expofitiones.- Sed pracipuz duz funr : Pradefi.
Prior ¢ft ; Qui pradeftinatus efly ve fit Filins Deiy fcil. 42035
quoad manifeftationé & externam oftenfionem ; guedMani
quia fecundiim Phraﬂm Scripture res dicitur fiers, feftari, e
quando manifeftatur, & aperte fuas fun&iones ﬁ:‘:;';‘; 'f‘
obit. Patet ad Philippenfes z.v. 9. Donanir illi 70~ ?g,,m,,,-‘,
men , quod eff [uper omne nonfen : hoc eft, Dedit ; ve Apofiols,
diinitas illis effer nanifeSta, & abommibus haberersy
Deus, Matth.28. v, 18, Dara eft mibi oynnis poteflas.
APpoc.§. v. 12, Digiws eft Agnus accipere disunitatens
&ree Ita Commentarius, qui adfcribitur Ambro-
fio; & Glofla;& Durandus dift. 7.9.3. eftque val- Alis ascz-
de probabilis; nec in re differt ab expofitione B/fe vags
Grzcorum. Accedit Anfelmus & D, Auguflinus e pra
in expolitione inchoatain Epiftolam ad Roma= Chrifras,
nos, & inxtd hanc ceflat etiam omnis quzftio. Se- ¥# kome,
cunda expofitio cft; qué Chriftus , vt homo, di- dicitur
. % R 3 o . pradefiia
citur pradeftinatus ad filiationem dininam: quo pary. -
modo explicat multis locis D. Auvguftinus & fir Filine
multi Do&oresin 3. dift, 7, & iuxta hunc fen- Dei,
fum eft queltio articuli, ;
Refpondeo, & Dico Primo ; Humana natura
re@¢ dicitur przdeftinata ad vnionem hypofta-
ticam cum Filio Dei. Ita Scotusdift. 7. q.{;. & 83 diivsr
Durandus ibidem. Colligitur ex D. Auguftino Prede/ii-
de Pradeltinatione Sanctorum cap, 15. Pradefti- 14 ad
naia eftifta bumane nature tanta & tam [ublims fub- 7 00EE
stetto , vt quo altins artolleverur o, mon habevet. Ratio fz,
elt : quia humanitati hecgratia vnionis collata
eft in tempore : ergo ab zterno ad illam eft pre-
deftinata,
Dices ; Naturz non eft preedeftinari ad glorid:

4

Hsumans
nAtMra re=

ergo neque ad gratiam vnionis.

Refpondeo Negando Confequentiam: Quia
gratia voionis primo conuenit naturz (hec enim
voitur Verbo ) non Perfonz. Vnde folius naturg
cft ad hanc gratiam predeftinari.Sed contempla-
ri Deum, quod cft groria caleftis, non eft natu-

r proprié, fed Perfonz : vnde Perfona ad hanc
predeftinatur.

Dicé Secundo; Chriftus veré & proprié cft Chriffas
predeftinatus ad gratiam fanétificantem, ad glo- preprie 2
riam, ad dignitatem capitis, ad Sacerdotium , & i;;ﬁ:i’:‘
fimiles aignitates : quamuis hgc non fintprima- ;.0 /0y,
rius terminus predeftinationis. gloviam,

Probatur Primo, Aéorft 10, v.q2. vbi Chri- &«

{us dicitur conffirutus Tndex visorum & mortuorum
Gregce epouires , id eft, destinatus : ergo pra-
dejtinas




144
deftinatus ; nam deflinatio Dei oft pradeflinario. ad
Corinth. 2. v. 7. Loquimur Sapientiant, quean pre=
deftinanit Deus ante (eculain gloriam nosivam. Sapien-
2iam, id cft, Chriftam eiuldue myfteria.

Probatiir Secundt , Ex D. Auguflito ttad
105. in Ioan. inilla verba : Clarifica me Parer, In-
velligantin, inquit, predestinatiouem claritatis huma-
e 5 qué in ill eft ndture , éx mortalt immorzalis apud
Patreint future: ¢ hoc, iam pradéftinando faitum fuiffe
antequam mundas ¢ffet; quod in mundo etiam [uo tem~
pore fiever, Vide fequentia; vbi probat cbtraquof=
dam re@e dici ira pradeffinatum, Becap. 15, lib,
de Predeftinatione San&orum dicit fuifle pre-
destinatuin , ‘vt effet caput noftrum. Et ratio
euidens eft: nam Chriftus ab ®terno ad hec om-
nia eft ordinatus , & hac per abfolutam Dei vo-
luntatem funtei preeparata ¢ ergo ciim ad ordi-
nem gratiz pertineant, funt predeftinata.

Obi#in  Dices; Hec omnia fequebantur ex vnione hy-
poftatica : exgo non fuerunt predeftinata,
Solutis, Refpondeo; ron {equebantut emanatione na-

turali & phyfica, fed morali tantlim. Vnde non
tantim fuerunt predeftinata in radice, fed etiam
fecundiim fe : nam propria & peculiaris operatio
Dei receflaria erat, vt hec conferrentur, Vndé
etiam oportet intelligere fpeciale decretum ab
&terno. :
Dico Tertio ; Chriftus precisé , & formaliter
Chrifius confideratus vt homo , poteft dici pradeftinatus;
formaliter vt fit Filius Dei naturalis, ItaD. Thomas hoc
"’;‘ﬁ;”"{"u loco, ex D. Auguftino de Pradeft. fan&torum e,
;r:,;,;,,-'_“ 15.& trad. 105.in Ioannem. Idem fentiunt mul-
»atus ¢ ti Do&ores dilt.7. D. Bonauentura, Richardus,
fit Filius Scotus. Ratio eft; Quiayve diétum cft 1.parte q.
Deisatd 35 a,4. infimili; bic homo, precisé & formaliter
ralis, 25 A 2 \
confideratus, non includit determinaté hane vel
illam [ubfifientiam 5 fed {olum generatin fubfiftens in
bac humanitare, quals[cumque demun fit illa (ubfiften-
tiz, Vnde tale ducitur argumentum : Chrffue,
quatenus formaliter eft hic homo, nonincludit cffe
Filiam Dei naturalens, quia poflct cffe Pater vel Spi-
ritus fanctus, vel perfonacreata 5 & tamen effer
adem-homo : ergo elt pradestinatus , ve it Filius Dei
maturalis. Patet confequentia ; Quia in tempore
faGum eft, vt hic homo eflet Filius Deizergo ab zrer-

no pradefinarus eit, ve fit Filiws Dei Et hec cft fum-
ma & primaria pradeftinatio Chrifti, fecundiim-

D. Thomam : nam terminus eius el fumm= ex-
cellentiz, virde cetere omnes perfe@iones eius
dependent. f

Dices Prim¢ ; Si Chriftus, vt homo, eft pre-
ftinatus vt fit Filius Dei: ergo Verbum eft pre-
deftinatum, vt fit Filius Dei. Similiter ergo Chri-

1. Obiedtio, a5

?:‘:’)f; ftus eft predeftinatus vt fit Filius Dei.
welChri.  Refpondeo, Negando Confequentiam : Quia

[ius poteft effe Filigm Dei, intrinfecé includitur in conceptu
dici prade- Verby , & Chrifti ; non tamen in conceptu huins ho-
ﬁ:’;“f:;"'_ minis formaliter confiderati. Vnde hic homo, feu,
lins Dei, Verbumy & Chriftus, quatenus hic homo, potuit pra-
Sicut potedt deshinart, vt it Filins Dei.

ichomo,  DicesSecundd : ergo hic homo eft Filitis Dei ex
pradeftinatione : ergo voluntate liberd, & non
naturd.

Refpondeo: Hic homo formaliter confideratus,
habet ex przdeftinatione & voluntate libera,
quod fic Filius Dei naruralis; quia per praedefti-
nationem definitum eft , ve fubfiftens in hac bama-
matie, eflet ipfe Filius De. :

a, Objedtio.

Quafl. 25, De Pradeflinatione 'C'foriﬂi. Art.2.3.

Dicees Tettid ; Hit honio tion cft faétus Filis
Dei : ergo non eft predeftinatus Filius Dei, An-
tecedens patet ex dictis {uprd. Patet conflequen-
tia; Quiaquod ifi 2ternitate cft pradeftindtdi, de-
bet in tempore effe factumi. i

Refpondeo , Negando Confequentiam. Quia
effe faitum fignificat d€tionem realem ekrernam, &
ideo {upponit fuppofitum, quod fit tale vel taleg
fupponit inquam , vt cftd patte rei, non vt con-
cipitur, Suppofituim autem quod eft in Chrilto,
cx parte rei non eft faitum Filius Dei 5 fed ab zter-
o fuit. :

Sed ciim dico 4 Hiehemo eft predeftinatus Fi-
lius Dei , preedeftinatio fignificat actum mentis;

ug coficipit tamquam diftintta, €a que¢ inre non
3itlinguunrur. Vnde poteft concipere fulfiffens i
hac humanitate indeterminate , illudque ordinare
vt fit tale (ubfiftens, nempe Filits Det.

Ad probitionem;Predeftinatuin eft;vt hic ho-
mo eflet Filius Dicii nofi duté vt fietet Filius Dei:
vndé ctiam intempore non debebat fieri Filius
Dei : fed contrd, Filius Dei debebat fieri hic ho-
mo ; vt enim hoc fieret 4 etat pradeftinatum : ex
quo confecutum eft,vt hic homo effet Filius Dei,
quod etiam erat pr¢deftinatum., =

Dices Quartd ; Chriftus, qui homo, non'eft
Filius Dei naturalis fev confubftantiahis : ergo
Chriftus, vt homo, non cfi predeftinatus, vt {ic
Filius Dei naturalis, :

Refpondeo, Negando Confequentiam: Aliud
enim eft ratiotie nature humane efle predeftina-
tum ad aliquid , & aliud rationggnaturg humang
effe Filium Dei. Prédefiinatio enim conuenit
Chrifto ratione nature humanz; n6 tamen zter-
na filiatio : nam hzc conuenit ratione diuinita-
tis. Vnde Chriftus,vt homo,eft praedeftinatus ve
fit Filius Dei naturalis; nontamen vt homo, eft
Filius naturalis. Vide D. Thom.ad 1. :

Circa pradicta;Aduertendum eft, non ita pro-
prie dici, quéd Hic hamo fit pradeflinatus Filius Dei

30 Obigiiy

{2Obiedtia,

Natabile
cire s

aternus + quia bic homy propri¢fimitur pro {up- Jos legat-
pofito,quando cft fubiectum propofitionis. Dein- ide hie
de, quia hzc propofitio elt omninoindirecta ; & M4

ided folim vera, quia pradeftinatum eft, ve Filivs
Dei effet homo. Et mintis propri¢ dicitur, quod
Christus, vel Filius Deiy quarenus eft homo, fis pradefti-
natus, vt fit Filius Dei ; Quia Chriftusincludit de-
terminatum {uppofitum , quod naturaliter eft Fi-
liusDei: ergo non poteltad hoc proprie prede-
{tinari, etiamfi confideretur vt fubfiftens innatu=
ra humana. Vide Durandum dift.7.quzft. 3.

ARTICVLVS 1I1L

Virum Pradeflinatio Chrifti [it
noftra Pradcflinationss
exemplar ¢

R Efpondetur , Chrifti pradeftinationem CIj'c
exemplar noftrz predeftinationis. Eft co-
munis fententia DD, in 3. Alberti, Durandi,
Paludani dift. 10, Bonaventurz dift. r1. Hallenfis
3.p+ Q- 3. memb, §. & eft fententia D. Avgufti-
ni de Predeftinatione fanétorum c.15. De Bono
Perfeuerantiz c.vltimo. 3
Probatur, Ad Romanos8. v, 29. Quos prafeie
wit & predeftinanit conformes fiet imaginis Filj Juis
quem




Quelt. 24, De Pradeflinatione Chriffi. Art. 3 4

10 w0 18- quemn locum,etfi quidarm intelligant de conformi-
Jifist_eon* tare cum Filio Del, quatefius filij adoptivi de-
formit#t  bent conformari filio naturali; vt D. Thomas,
f;::;{h:,; Sasbout , & quidam alij in illum locum : Tamen
jmagine  Tectilis exponitur de conformitate ¢um Filio ho-
Filj Dri, minisin glorfa, Ita Origenes, qui per Insaginem
Fily inteﬁ’igit Animam Chrifti: Chryfoftomus,
Theodoretus & paflim Greci. Anfelius & Glof
fa ordinaria, Quod patet etiam ex verbis {fequens
tibus, vt firipfe primogenitus in mudtis fratribus : et
autem primogenitus in multi$ fratribus, vz hagno:
nam vt Dews 4 cft primogenitus antcomnem crea-
Turam. :

Aduerte, Chrifti pradeftinationesh tribus mao-.
dis effe exemplar noftre predeftinationis. Primo,
plar mojfive Ratione termini principalis: quia Chriftus ve ho-
prodeli-  mo, predeltinatus cft vt fie Filius Dei naturalis;
nationisi vt dictum cft Argiculu fuperiore : Nosautem

predeftinamur vt {imus Filij Dei adoptiui; vt pa-
tetad Ephefi 1. verf, g. Quipredefimur nos in ad-
optionem filiorum per LEsvm Chriftunn o, in ipfuan. Fi-
lius autem naturalis eft exemplar filiorum: ad-
optionis. Sccundd, Ratione modi: Quiaficut
humanitas Chrifti predeftinata ft ad hanc digni-
tatem omnimod6 gratis 5 nullis fuis meritis pra-
cedentibus : ita & nos.omnino gratis predeftina-
mur ad dignitatem filiornm. Et hosduos madas
habet D. Thomas. Tertius addipoteft ratione
termini fecundariy, quad Chriftus et predeltina-
tus ad gloriam, que eft exemplar gloriz omnium
hominum fan&orum. Ethoc videtur Apoftolus
fignificare yoluiff ad Rom. 8. nam videtur Jo-
Luorsods qui de conformitate gloriz, vedictumelt. ER
(S“[:":j‘%‘_ 2 autem g]oria Chrifti exemplar glorig nofirg, non
creipiiy folum quia per gloriam & yitam bearam Chirifto
glorie ~ conformamur tamguam perfedtiori : nam fic
wofirds etiam gloria B. Virginis eflct exemplar glorig no-
ftre: Sed quia Deus in pradeftinatione homi-
num), refpicit ad gloriam Chrifti tamquam ad
perfe&iflimum opus gratie fue : intendensillos
efficere Chrifto Emilcs, & eius cohgredes, fi-
cuti pidor qui in depingendis imaginibus inten-
dit cas aflimilare perfetiflimo exemplari, quod
fibi propofuit. Simili medo Refurreétio & glo-
ria corporis Chrifti, cft exemplar noftre refurre-
¢tionis : ad Philipp. 3. verl 21. Qus reformabi
corpus humilitatisnofire, configuratumm corpori clayita-
#is (we. Etrratioeft: Primo, Quiainquocumque
genere id quod eft primum ,  conuenienter eft ex-
emplar reliquorum : Chrifti autem predcftinatio
clt prima, faltem-inter predeftinationes homi-
num, & omnium excellentiflima : ergo. Secun-
do, Quiahicordo rerum eft conuenientior, &
magis declarat Dei fapientiam 3 & hic honor
quodammodd debetur Chrifto Domino: vificut
exemplar vitz ipfius eft exemplar vitg noftra: ira
gloria ipfius, fic exemplar glorig noftre.
= Dices, Gloria Chrifti cft quid creatum extra
snres  Deum: ergo non poteft dici exemplar predefti-
ereatn pof. Mationis noftrg : quia Deus non vtitur exemplari
fit effe ex- externo., ficut pictor, fed ided,
Hijier Refpondeo, Ipfagloria Chrifti ctiam repra-
Siredinnm PEpET P g 3
Dei fentatur in idea diuina; ficuti imago externa,
y quam intuetur pictor, reprefentatur in exemplari
intrinfeco, quod cft i mente pictoris = & ficv-
trumgue eft fuo modo exemplar,

1o
Trf'p.h(ilcr
¢ff exem-

148

Addw: Si comparentur cffectus Dei ihter fe,
ynus dicitur eflecxemplar algerius: quiavoluit

eus voum eflc ad imitationem alterivsy non
quod ipfe indigeat tali exemplari, fed vt res inter
{eellent optimé ordinate ; & aliz ad alias habe-
rerit quandam excellentiam, ficut exemplar ad
exemplaturh,

ARTICVLVS 1IV.
Vtrum pradeflinatio Chriffi it
canffa nofira pradeflina-;

tionts?

R Lfpondetur Affirmatio¢, Notahduf Pri-
L\ ino, Ex didisini. partc: Clim quaritur

de caufla predeftinationis, né quaritur, Anactus

ille mentis diuinz fecundum fuam {ubftantiam
habeat aliquani cauffam: manifeftum enim eft non
habere, quiaeft ipla dinina effentia. Sed quari-

tur, An {it aliqua ratio términationis illius adus;

id eft,cur ad hunc vel ad illum aétum terminetur;

vt ibi diftum eft.

Notandum Secundo, Chrilti pradeftinatio-appite
nem tribys modis efle cauffam noftre predeftina- ¢ # can s
tionis. Primo, Meritoriam: Chriftus enim pre~ Meriroria,
deftinatus meruit nobis predeftinationef , & fa- g}”;ﬁ’:”
vorem peculiatern Dei xternum quo faluamur, pofy,
Secundo, Exemplarem, Et hi duo modi iam {unt predefi-
expoliti. Prior quidem queft. 19. art, 4. dub, 14, #4sieais,
num. §3. Pofterior verd articulo {upetiore. Ter-
tio, Finalein, de quoiam breuiter dicendum,

Itaque quod Chriftus fit caufla finalis noflre

pradettinationis : Probatur Primo. Ad Ephefir.
verf, §+ Qui pradefimauit nos in adoptionem filiorum, pyobatne
per Lesym Chriftum inipfum : id eft, per meritutn bic fpecias
ipfius , ad gloriamejus; Grace, eis tavréy, r';z;::”rg:“.}i
feipfun, Ad Colofl. 1. verfl 18. Vi fit ipfe in ommi- g, 1
bus primatum tenens, Probatur Secundo , & reddi-
turratio: Quia quidquid gratie Deus operatur
in hominibus 4 ordinatut etiam in gloriam Chri-
{ti : ergo hac gratia eft predeftinara nobis in glo-
riam Chrifti. Antecedens patet ex Tridentino
{efl. 6. cap. 7. vbi dicitur : ‘Gloria Chrifti & Dei
effe caufla finalis noftre jultificationis. Confe-
quentia Probatur, Id quod ia tenipote datur, ab
®terno fuit preparatum ¢ preparatio autem gra-
tiz @terna, cft predeftinatio. Item, Quia Deus
propter dignitatem perfone Chrifti & meritos
rum eius, ofdinauit vt hominum redemptio, fan~
&iras, & gloria cederentin gloriam & honorem
Chrifti. Pdtet Plalm. 2. verl. 8. Postulaa me, &
dalo tili Geites haveditatem tnam ¢ 8 ad Philip. 2.
verl 9. Propter qued & Deus exaltauit illum &c. vé
in nomine 1Esv omne genn fletatnr &c. Hinc Chri-
ftus hominum conuerfionem, {uam vocat clarifi-
cationem. Iodhnis 1z, vetl 2 3. Venit hora vt clayi-
ficerar Filius hommnis , quia videlicet tune gentiles
crederc incipicbant : & loan. 17. verfl 1. Clarifica
Filigm tusm , vt Filiws tuws clarifices ze 5 {cilicet , te
patefaciendo héminibus. Vide D. Auguftinum
Tra&. 16, §2: 104 inloannem. Cyrillum L1,
cap. 15, . Thomam his locis.

Nn QV AE-




Adosare
ingerere,

quid fit,

%

. Triplex
Species
Adoratio-
nis inxtd
triplicem
sxcellens
téam,

Zatria ¢»
Dauliz
quid pro-
pric vel
wfitand fis
gmificer,

>
&hiectum
Aderatie-
uis alind
fnrma[r,
aliud ma.
teriale,

146

QvE£STIO XAy .
De Adoratione Chrifti. :
In Sex Articulos dimfa.

Qtandim eft Primo ;. Nomen Latinum

N Adorationis efle generale ad ‘cultum Dei,
- Angeloruin; & hominum: Sicut & no-

‘mina Hebrza HistacHAVA, ddorawit;

Av A, Serminit: & Gizca Mlpsba , Adoro;
dche, Seruio ¢ quibus cultus aliquis fignificatur,
Adorare enim generatim nihil eft alind, quim oo«
ta aliqui fubmiflionis, alium ramquam fuperio-
remhohorare; fen' teftari excellentiam alterius
fupra fe. Sic Abraham adoranit Angelos, Gen.18.
& filios Heth, Gen.a 3. Sic Tofue Angelos advrat
Tofuecap. 5. Miphibofeth & Nathan adoranetist
Dauid 2.Regum 9. 3. Reg, 1. & alibi frequenter.
Vinde Adorare generatim non folum pertinet ad
virtutem Religionis, quz Deo culttm adfert; fed

ctiam’ ad Obferuantiam qua ciuilem cultum &

alium quemdam, ciuili maiorem & diuino mino-
rem, creaturis exhibet. '
Notand{i Secunds, Tx D. Thoma z.z. ¢.103.
art. 3. Sicuteft triplex excellentia, ita eriam efic
triplicem Adorationem. Prima cft excellentia di-
uina & increata ; Huic debetur fumma adoratio,
que a_Theologis vocatur Adlpita. Et quia cit
vna excellentia in tribus perfonis, etiam vna ado-
ratio illis deberur. Secunda excellentia eft huma-

rfaz vt, virtus humana, f{apientia humana, poten-'

tiay dignitas, Huic debetur adoratio quadd poli-
tica l{:ci‘ri’nens ad virtutem Obferuantie. Terua
excellentia eft media inter divinam & humanam,
confiftens in bonis (upernaturalibus, fanéirtate,
beatitudine,, & alijs dignitatibus eiufdé ordinis.
Huic debetur medius quidam cultus,qui a Theo-

Jogis vocatur ¥aiz,qua eft fpecies quadam Ob-,

fcmantig. Et quamuis nomen larria & dulia ex fua
fignificatione fit generale fignificans omnem fer-
uitutem ; tamen ex viu Scripture & Patrum, no-
men [afria_accommodatum eft ad fignificandum
propri¢ feruitutem & cultum debitum Deo: nam
4 magno timore hoc nomen dedutum eft, quo
Deum reuereti debemus ex Az 8 Tpie. Simili-
ter nomen dulia ad fignificandum cultum & fer-
uitutem hominibus Sanétis, & Angelis debitam:
nam communem {eruitutem ﬁgniﬁ&at 5 qualis cft
etiam inter zquales ; ynde Apoftolus ad Gal. 5.
verl. 13, ait; Per charitatem feruste inpicem ; 31ek 148
éyamys d'ddevers dlhgdors, Vide Septimam Syno-
dii, vbifepiffime hac diftin&io inuenitur; quam
stiam habet Augultinus lib. 10. de Ciuit. cap. 1.
& lib, 1. de Trinit. ¢, 6. & Damafcenus oratione
primé deimaginibus pauld poft initium, & ora-
tione tertia paulo ante medium,

Notandum Tertid : In obic®o Adorationis
diftinguendum ¢ffe formale & materiale. Obie-
€um formale adorationis eft excellentia aliqua
ob quam quisadoratur. Materiale eft id, quod
adoratur & quod ei eft contuntum. Quo fit, vt
aliquid varijs modis adorari poffit, Primo, Perfe
&-proprer propriam excellentiam: ve Deus, San-
¢, & viri eminentes. Hecdicior adoratio abfo-

lura, -Secundo , Propter excellentiam extrinfecd
vtimagines & reliquiz Sandorum. Ethzc di-
citur Adovatio re[pectiua, propter refpectum ad ex-
trinfecam excellentiam. Tertio, Aliquid adora-
tur, quia pef fe coniunétl érfone qua adoratur
quod potitis eft Coadorari {icut parees intoto : vt
caput, latus, manus, pedes Chrifti. Quartd, Vi
coniunétum ' accidentarié , & feparabiliver = fic
adoratur purpura’d thronus Regius.

ARV LV S 2L

Virum wna eademque adoratione
adoranda (it Humanitas €5
Divinitas Chrifti ?
R Efpondet D. THomas: Aderatio Chriftiynacft 4
-\ ex parte Per[oha: ex parte aute cauf<, adorationes
paffunt effe plures. Senfus cft: Exfi plures fint cauffg
adorady in Chrifto, & proinde plures {pecies ado-
ratjonis ; tamen eft tantiim vna perfona que ado-
tatir, feuvaum obieGtum materiale, vnufque
terminus. Verum vt hac magis explicentur : 4
Dico Prima, Chriftus homo eft abfolut@ ado- Chrifiss
randus eidem numero latria, qua Chriftus Deus, ”"—’”.";".‘_ ‘
B . SEET < 1 3 o feluteades
LMt fide tenenda cotra Neftorium, qui ponebat inypiu s,
Chrifto duas perfonas; & perfon hominis affum-'sris,
pti dicebat tantummoda coadorari Verbo, ob
nhabitationem. & alias quafdam accidentarias
coiunétionesivt definitur in Synodo I11, can. 8,
81 quis auder dicere; affwmptam honimem coadorandum i": :{:fi;
via cum Verbo 5 & conglorificandum , & Desm PPl Rarium.
landum 5 tamqtiam altevnnz cum altero, & non potiits
via adoratione colit Emannelem , & vuans ei glovifica-
tionent adaptar, ﬁ’ctmdﬂm quod Verbum Caro faitun:
eft; anathemafit, Similis definitio habetur in Sy-
nodo V. can. 9. quam hicrefert D. Thomasin
argumento : Sed contra.
Vbi adverte ; Affumprim hominens coadorari via
cum Verbo , apud hanc Tertiam Synodum que eft
Ephefina 1, & Cyrillum,, nihileffe aliud, quam
perfonam. bumanam fianul adorar, quando adorarar
Filiws Dei in ipfa existens ; ita vt diftinita adovatio
verique aptetar, lices fimul 5 ob inbabitationem Filij Dei
inhomine : Sic enim accipiebant Neftoriani; vt
patet ex verbis ipfius Neftorij apud Cyrillum in
Apologetico, defenfione oftaui Anathematifmi:
Confiteor , inquit Neftorius, in bomine Dewin ; colo
auter enm ditana connexione Deo Verbo coadorandum
hominem. Vbiilla prapofitio cum , Greceé odv, in
2 : Pt An hamd
verbo ouvmpagruyéy, {eu in verbo coaderandi , infi- bl
nuat diverfitatem fuppofitorum aliquo modo ;. py
coniunctorum ; vt ibidem docet Cyrillus, Quod perbs,
{i verbum (evadorars) accipiatur, ve idem fic, quod
vaiea adoratione adoyars ; {ic natura humana coado-
vatur Filip Dei, & partes toti, & purpura coadorarur 5
Regi, id eft, vna cum Rege: nam vnica adoratio

virumque attingis ; ve ftatim dicemus. =
atie




" Quzxtt. 25, De Adoratione Chrifi, At 1.2, 147

Ritis liius propofitionis cft ; Quia hic homo
Chriftus, eft verus Deus: ergo eddem adora-
tione colendus ; qui Deus. Patet Confequentia,
cx communicatione idiomatum . Sicutenim ea-
dem diuinitate , qud Verbum et Deus, etiam hic
homo eft Deus; ita eddem adoratione, qui Ver-
bum adoratur, etiam hi¢’homo adoratur. Con-
firmatur ; Quia {i hac perfona effet tanrummodo
Deus 5 haud dubié effer colenda cultu latrie:
atqui affumptione natute humana non minuit
diuinam- dignitatem : ergo ctiam f{ub humana
naturd eft latrii coléda:Sicuti perfona Regis, etfi
vili habitufit induta, nihilominis eodem honore
digna eft, quo anted quando erat in purpurd.
Dico Secundd ; Eidem numero adoratione
tinmanitat [atriz y qua adoratur Chriftus feu Filius Dei, fi-
:i;;’};’::l. ; mul adoratur humana natuta affumpta ; non qui-
qun Filids dem per {e primd, fed fecundario. Eftcerta hec
Deierfi fe- propofitio, & contraria cft erronea. Docent illam
sundaris.. communiter DoGores in 3. dift.gs & D. Thom.
hicad 2. 8cart. 2.
2robatur - Probatur Primo , Ex SynodoIIL: cap. 8. vbi
v C#eilijs, Synodus etiam hane veritatem intendit; vr docer
Cyrillusin Apologetico , qui Author eft horum
duodecim Capituloram; iddue confirmarurex
Athanafiojqui anathema imprecatur ei, qui negat
Chrifti carnem adetanda, vt Dei & Domini ear=
nem. [dem patet ex Gongil, Trid.fel.13.c.5. vbi
dicirur, Latrie cultum qui ¥evo Deo debetu, huie San-
&iffimo Sacramento exhiberi ab onmibus fidelibns ob
prefentiam diuinitatis : vbi apertd infinuat carnem
Chrifti adorandam cultu latriz.
_ Secundo Probatur ex Patribus. D. Ambrofius
i:fff;‘;f" lib. de Dominicz Incarnationis Sacramento ¢.7.
* Numquid, inquit, cim in Chriffo imaginein Dety
: (id eft, Verbum ) ¢ crucem (id eft, Humanita-
Anbrofs  tom crucifixam ) veneraminr 5 diwidimus cam ? Quafi
dicat ; eidem adoratione veneramur Verbum
diuinm & humanitatem crucifixam. .1dem lib.
3, de Spiritu fan&o c.12. dicit; Angelos non [oliin
diwinitatems [ed etiam [rabellum pedum eins adorare; &
per feabellum intelligit carnem affumpran: Quomo-
do cundem lochi intelligunt Auguftinus & Cafs
fiodorus in illd locum Plal. 98. Adorate foabellum.
Zpishan, Epiphanius it Ancorato dicit carnem fimul cum
Verbo adorari , ficat purpura coadoratur Regi.
Sughffin, D Auguftinus ferm. 58.de verbis Dominis Sed dlli
carochyi. ( 1cilicer Gentes ) adhuc replicabinty’ ¢ dicent: quid,
fiiverba  QUod CArnGim eins, quan creativan effe non negas, fimul
cosdora.  cuns diginitate adovasy & eiy non minss; quam disinitati
;:::;;; - deferuis 2 Refpondet Auguft. Ego dominican carne,
Regs, zm% pef‘feftam . Chrifto humanicate , proprerea advroy
qudd & diginitate [ufcepta eff, & Deitartviiia. Ads
fert exemplum purpure, que fimul cum Rege
adoratur , dum Rex illa indutus eft; quandoau-
Theedor, tem cxutaclt, nonadoratur. Theodoretus, qui
anted cum Neftorio contrarium {enferat, in1. .
ad Ephefios  explicans illud v. 19. Sedundsinm ope-
rationein potentis virtutis eivs 5 &cc. Quod [umpra.cx
wabiz natura 5 eiufdens honovis cum eo 5 qui (wmpfit 5 fie
particeps , vt nulla videasur cffe adovationis diffexentia
Daniafeen, hoc oimne miraculum (uperat. Denique Damafcenus
lib. 3. de Fide c. 8 Non inadorabilen eius carnem di-
cimsus 3 adovatur enim in bypoftafi Verbiy que cius fatta
¢ft. Vide eundem lib. 4.c. 2.& alibi. Confirmatur
eadem veritas ¢x viu Ecclefiz, que adorat Chri-
fti corpus in Euchariftia ; & non folam diuinita-
sem, kinc etiam natura humana dicitur federe ad

dexterapi Patrin, id efty habere gloriand diuimitatis;
vt re@¢ Damafcenus lib.4. de Fide cape2. Idem
quoque thronus, eademque adoratio tribuitur
Deo & Agno; Apoc.§. & 22:

Tertio Probatur Ratione : Quid totus Chri=
ftus eft fimpliciter vius; & yna perfona conftans
duabus naturis: ergo cadé adorarione totus ado-
ratur proptet excellentid diuinitatis ; quz in ipfo Cur nase.
elti“ergo firhul cenfentur adorariilla, ex quibus 2 lumani
GChriltds conftat, Et Confirmatur, Quia cﬁm—ﬁfﬁ'&”“'
adoramus hominem Sanétum, non {oltim adora- perke,
mus eius animam, fed etiam corpus, vt reic do-
cet Cyrillus in Apologetico ad ottauum Capi-
tulum; quamuis ratio adorandi, nempe fanétiras,
fit tantiim in anima ¢ ergo {imiliter, dum adora-
mus Chriftam , "eriam adoramus ipfius humani-
tatem, quamuis excellentia diuina primo & perfe
fitin perfond, nonin humanirate. G

Idem Cofirmatur fimilitudine Nicew in ora- s;g:’}’:fii
tionem quinquagefimam primam Nazianzeni :imim,;,
Natura humanag inquit, vite Verbe , eft infiar globuli
ferreiun inmenfo igne confttrutis qui Baiguirur, vi tos
tus. in ignem ver[us videatsr. Atqui fi ignem, inquic, i
fugerinus  fimul ipfiem ferram fugeremaus. Pari niodo,
dum veueremyr Chriffi duinitaten, jimnl bindnitarem
vewerenurs Quam fimilitudinem habet etiam Da-
mafcenius libi 4. de Fide c. 3.

Dixi, Non prinid adovari humanitatem;quia quod Cur tamén
primo & principaliter adoratur , eft perfona ; vel s amadloti ad

é
Probas, B4
Ratiote.

Chritti -

cert¢ , matura ea cui excellentia primo competit: ., pyim3,

reliqua autem folim concomitanter vel fecunda- jed fecun -

1i0 3 vtcorpus & partes corporis: nam honorin dars. ades

hec redundat. ; b
Dices; Si humanitas rdon adotdtts per fe: €150 4 adordn

peraccidens. Refpondeo; Poffe id admitti cum sur per ada

Durandod. 9.q.2. Illud enim generatim per acci- ¢#4ent

dens dicitur adorari,cui ipfa excellentia non con=

uenit; fed ipfum tantummods adiunétam eft ha-

benti excellentiam. Melitis tamen dicetur adorari

per alind & concomitanrer , ne videamur fignificare

vhionem diuinitatis cum humanitate effe acei-

dentariam, Per accidens autem proprié adoratuf

thronus & veftis vnd cum Rege.

ARTICVLVS 1L
Virum Humanitas Chrifti ado-
randa (it adgratione Latriaé
R Efpondetur Primd,; Humanitas Chriftis i 72

confideretur 5 vt ves adorata in Verbo, five
vt obiefti & terminus adorationis cum Verboy
fic adoratur eultts latriz, quo ipfum Verbum In-
carnatum. Rarioeft; Quiaadoratio proprié ten-
dit primario in hypoftafim ; fecundarié aurem
terminatur ad €2 quae hypoftaft coniunéta.

Refp. Secundo, Sihumanitas confiderctury ve
ratio adoridi, feu vt ornata’omni munere gratia~
rum, fic adoratuz in perfom Verbi ilypcrduli;i.

Notandum eft, . Thomam hicloqui de hu- Exponitd
manitate s quatenus cft aliquid ipfius Chrifh fcil. T;;:;”f:”d
natura vel pars. Et ficinrelligenda veraque Con-
clufio; Nam obicétum completl adorationis, cut
primo & per fe conuenit adorari, eft hypotafis;
partes autem{oliim comitanter; & ratione totius
adorantur, Veriim quia etiam ipla naturapotefk
adorari, vt patet tum in natura divina, dum Deus
tribus Perfonis communis adoratur; tiun in Spi-

Na i ritibug

B

N




T48
titibus San&orum; nam & illis nos pofluggs fub-
mittere, & {ubmiffionis notam exhibere, «tfi non

tam propri¢ quam perfone, € quod non conci- -

piatur natura creata, vtquidcomplerum : -hinc
oricur
DVBIVM L

Quomodo ipfa natnra humana Chriffi per [¢
[peclata, vt terminusintegra adorationis, fis
edoranda propter digmitatem perfowe cui
coninnila eff, ita vt perfona fit pura ratio
adorandi , non id quod adoratur?

R Efpédeo & Dico Primd, Natura humana in
Chrifto,ob hanc dignitatem,quam ex vnio-
sns obdig. Verbi contrahit,, ft digna aliqua adoratione.
mitatens  ItaScotusin 3. dift. 9. §. Praftar yna. & fequenti.
Verbi vaiti Durandus ibid. g.3. Gabriel q.1.a.2: & in Cano-
diguacff  ng Miffedec. 50. Caieranus hoc loco. Ratioeft,
sials iah - cft caps rationis: &
adoratione Quia humana natura . eft capax veneratio
ex hac vnione cum Verbo habet fummam excel-
lentiam;  fit enim fupremo modo particeps diui-
nitatis, ficut ferrum ignitum fit particeps ignis.
Atqui ratione huius digna eft, vt omnis creatura
{eilli fubmitrat, & huius fubmiflionis fymbolum
edat: quod nihil eft alind quam adorare, five
adoratio.
Dico Secundd , Hezc adoratio videtur proce-
Hac “S:—am_ dere ab habitu latriz, quia cft propter excellentia
sio off b _increatam; non tamen eft eiufdem rationis & per-
habiisle- feionis, ac adoratio Verbi; {ed eft adoratio mi-

#rid,mindY nor. Docent ijdé Auctores; qui fupra. Ratio cff;

8

Hurmanis

FAMIEN GRE 4 Sy ;.
cdoraie " Quia excellentia illa increata,ob quam honor de-
Ferbi, fertur, aliter refertur ad humanitatem , aliter ad

Verbum divinum: nam Verbo ineft effentialiter,
humanitati autem foltim communicatur tamqud
i illam fuftentans & terminans : ergo non tribuit
*  parem rationé adorandi. Ad hoc enim non foltim
requititur par excellentia infej fed etiam 2que
perfecta comunicatio. Confirmatur Primé,Quia
excellentia diuinitatis, humane nature elt quafi
cxtrinfecaynon enim ipfa eft intrinfecé Deus,ficut
Verbi; fed foltm Deificatur: ergo tota dignitas,
quam ipfa pracisé habet i divinitate, eft vnio &
refpedtus ad illam.  Atquiin infinitum minus eft
vairi divinitati,etiam fubftantialiter, quim effen-
tialiter includere diuinitatem, Confirmatur Se-
cundd, & fimili. N& humanitas Chrih, etfi poffic
amari ex charitate, ficut Deus ( vt ciim obillam
fingularem vnionem cum Deo , voloilli omnia
bona, quibus digna eft ) hic tamen amor non erit
amor {uper omnia; ac proinde non tam perfeéius,
quim isy qui Deo debetur:ergo fimile eft in ado-

Ankes  patione.Hinc patet hanc adorationem non effe fa-
Aderatio . ¥ im cft i | {i

ik, el di- trid, Latria cnim cft fummus cultus, & re pondet
tenda fiz ~ QMOLi fuper omnia. Fortafle tamen vocari poterit
latrin, latriamferior, vt quidam volunt; vel re [peiting, vi

Gabriel: Nam procedit ab habitu latriz, quiin-
clinat jo excellentiam increatam , & in omneid,
quod illi quoquo modo coniun@um eft: ficut
charitas inclinat inbonitatem increatam, & in
omne id , quod ad illam ordinem habet,
” Dices Primg, Quido honoratur vir iuftus pro-
1 Ohicétis PCT iuftitiam; etid 1pfa iuftitia intrinfecé contine-
tur in obicéto adorationis; &, fiipla effet rationis
Capax, primario céferetur adorari: ergo fimiliter,
_dum humanitas adoratur propeer diuinitaté con-
unttam,ipfa diuvinitas primario adoratur vera la-

Queit. 25; De Adoratione Chriffi. Art. 2, Dub. 1 ,

i

trid,cum ipfa {1t rationis capax: humanitas autem
eddem latria colitur concomitanter, ;

Ob hanc rationem, & quafdam Concilior( a¢
Patrum locutiones (de quibus infra) quidam rejj-
ciunt hunc modum adorationis. Scd.dicendi eff
Humanitatem hicconfiderari, non vt includie
diuinitatem, ficut homo iuftus iuftitiam includitg
fic enim argumentd procederet. Nam hec cftado=
ratio totius copofiti ex humanitate & diuinitaces
quod compolitum fi adoretur ob excellentia di-
uinitatis, crit latria, iuxta 1d quod art. 1. diGum
eft: {ic enim adoramus Chriftum. Sed humanitas
hic cofideratur fecundiim e, vt ordinem habens
ad diuinitatem , tamquam ad quid extrinfecum
cius rationi, 4 quo tamen infinitam dignitaté tra-
hit: & ficnd primario adoratur diuinitas, fed hus
manitas: Redundat tamen hic honor in_diuinita-
tem;, tamquam in cauflam quafi formalem totius
dignitatis obicéti , & adorationis.

Solutin,

Dices Secundd , Si humanitati debetur aliquis 1.,

diftinétus honor 3 latrid Verbo exhibendi : ergo H.J«;‘ i
#oi
Patres g

Chuifto debentur dug adorationes, quod cft con-

iedit,

tra Concilia fuprd citata, qua tantium ynd Chri2 B
{to deberi dicunt, per quain ¢tid humanitas ado= deberi
retur. Et Concilium Alexandrinum 3 Cyuillo Chrif

celebratum , damnateosqui dicunt; Adoro yifibi-
bilem, proprer inuifibilems ; vt patet ex epiftola 103
inter epiftolas Cyrilli.

Refjl))ondeo-,(;écilia, & Patres folium intendunt
damnare cos, quidocent totum Chrifth non de-
bere vna adoratione latriz coli, quafiin Chrifto
{int duz perfona , quariialterafimul cum altera,
vtraque pro fuo mode colatur. - Similiter negant
duas naruras adorari in Chrifto 5 tamquam fubfi-
ftentes in proprijs perfonis; vt patet ex tellimonio
Athanafijapud Cyrillt in Apologetico adibéta-
vum Capitulum, & ex Can.9.Synodi V.Non ta-
men negant hanc voam perfona fecundiim diver:
fas naturas, & diuerfas inillis nacuris excelléas,
pofle diuer{is modis coli. Pari modo noiinten-
dunt negare naturam humanam pofle feorfim {pe-
&ari , tamquam naturam , & fic vencrationis efle
obiectum, quamuis non completnm obicGum vt
perfona.

Dices; Si Patres hec n6 intendunt negare, cut
ergo fic abfoluté negant duas adorationcs, & vad
preferibunt, quafinullofenfu poflint effe duz 2

Refpondeo; Abfoluté negant duas : Primd,
Quia loquuntur in fenfu Neftorij, cum quoipfis
eft negotium. Vnde & prefcribunt vnam, exclu=
dendo duas Neftorianas; que fcilicét terminentur
ad duas perfonas ; non duas, qua terminentur ad
vnam perfonam : vt patet ¢x artic, 1. Secundd,

adoratise
nes,

Solativ,

Quia confuetudo populiChriftiani tantiim vnam ¢/ fatin

adorationem nouit Chrifto exhibere, {cilicet la-

T pam adis
raronEm

¥ iy S A \ :
triz; idque merito: tim, quia hecabfclute Chri- [ epn,
f{to debetur, altera folim fecundiim quid, feilicet o, e
humanitatem ¢ tim, quia cultus lacriz oft perfe- fué fe-

3 e 1T .t = : q, flemdd
&iflimus : cuique autem tribuendus eft titulus & pofi ff

honor refpondens eius fupreme dignitati; ve con-f,

ftat exemplis humanis. Nam e1,qui fimul ¢ft fum-
mus Rex, & alio titulo dominus paruuli oppidi,
non honorabitur foliim vt dominus illius oppi-
di; fedin praxi femper dabitur ei honor regiuse
ita ctiam in propofito.  Vnde fateor hanc adora-
tionem non efle viitatam ; pofle tamen adhiberi
abeo, quiexcellentias diverfas in Chrifto potelt
diftinguere.

DVBIVM




Quett. as. De Adoratione

DVBIVM IL

Viriim Humanitas Chrifti ratione donorum
Supernaturalivm gratis & glerie,
; pafSit adovari?

R Efpondeo; & Dico Ptimd, Poffe, Ttado-
63 cent Scotus , Durandus, Gabricl fupra , &
piteft e Caietanus hic, & exprefsé D. Thomasin Cor-
adorati  pore. Probatur; Quia humana natura per feelt
capax honoris, ctim {it natura rationalis ; & ra-
tione horum donorum eft Honore & adoratione
digniffima. ;
~ "DicoSccundo, Hac tamen adoratio non erit
wilLatriay Jaria, fed hyperdulia. Non latria 3 quia nititur
" excellentia creatd; latria autem nititur excellen-
tid increatd, Vnde D. Auguiltinus ferm. 58, de
verbis Domini « & hominem [eparancris a Deos illi
numguam credo , {eilicet fide Catholica , mec fernio.
Veluti fi quis purpuan aut diadgma Regis iacens inue-
nerie, numquan es adorabir, Et Damafcen. lib. 4.
De fide capi3. ait, Per fe carnem Chyifti effe mado-
rabilem , {cilicet latrifi. Quod verd hic cultus erie
hyperdulia ; Probatur , Quiadona creata que funt
HeeHyper- in Anima Chrifti; inter omnes creatas excellen-
duiianon  tias plurimim eminent 1 ergo ratione huius emi-
‘:"{fﬁ;’:;ﬁnennm debetur illi excellens dulia, quz fignifi-
Dulin alijs caturnomine hjg:rd:rfm; quz non ¢ fpemc di-
santis ~ ftinéta 3 dulia dlijs San&is debird, fed eft civfdem
dibita,  rationis ; excellentior tamen in eadem fpecie : fi-
cut gratia & beatitudo; que funt ratio formalis
huius cultus de quo nos hic agimus, & in Chri-
fto, & inalijs Sanétis, cft eiufdem fpeciei, tan-
tummodo fecundiim maius & minus diftinéta,

13 Petes; In Chrifto elt dignitas Capitis, Sacer-
Dunlte dotis, mediatoris; quis cultus debetur ob hze 2
&iorasio  Relpondeo; Siin hifce titulis follim formaliter
f;fi’i‘:‘:’:“ fgfét_etlu: illa dignitas moralis » quaE conuenit
ob'dignita- Chrifto in humana natura ex vnione huius natu-
vems Capi- 1@ cum Verbo divino, & deputatione Deiy fic
tice,  debetur eitalis adoratio, qualis ob dignitatem,

quam habet natura humana ex vnione; quia hi
tituli includune dignitatem ynionis; vt paterex
fuprd diftis. Si autem {peetur etiam funda-
mentum illius dignitatis, & totumid, quodad
conftitutionem talis Sacerdotis, Capitis, & Me-
diatoris requiritur, fic debetur latria; nam fun-
damentum huius dignitatis, iutrinfecé includit
fuppofitum divinum. Sicut enim ratio Chrifti
incg.ldit fuppofitum divinum , & naturam huma-
_, nam, ita etiam racie Mediatoris , ratio talis Ca-
:"Cﬁ’"fk pitis, & talis Sacerdotis. Vbi etiam, Aduerten-
cheatur 2 : : %
Tairia sy dumelt, Chrifto nondeberilatriam ob benefi-
beneficium cium Redemptionis, nec Deo ob beneficiii crea-
Redem.  tionis, vt quidam dixerunt; nifi de caufla motina
pronis ¢ w indu@ina loquaris: fed ob excellentiam illam,
A qua Chriftus habe, vt fic prima cauffa redems
ptionis & creationis.

Dices; Honor eft teffimonium excellentiz 2
ergoqui Chriftii honorat ob excellentiam crea-
tam, infinuat hanc effe precipuam cauffam excel-
lentiz curfit honore digaus : ergo potills afficie
illum contumelii , quim honore. - Sicuti fi quis
maximum Monarcham honoret. titulo parui op=
pidi. 2

Refpondeo ; Si in Chrifto foldm effet exccl-

Chrifli. Are,2.Dub.2s3s 148

Ientizvnius generis, poffgt afgtmentuiii afiquam Minst Az

vim habere ; fed quiaclt diuerfi generis ; nempe #ria Chris

creata & increata, realis & moralis; & vtraqucf"i”’fﬂ’

fumma infuo ordine , ided non cenlctur cxcludi,;::,;';ﬁ’::

maior cim honoratur propter minorem. Con- paperis

firmatur ; Quia poffum dicere Chrifto : Veneror (nmmi,

te, Demine, ob diwmitatems suam , que eff (upremum

principinm mexm 5 & propeer exinmia dona humianita~

tistue 5 quibus omnem oredturam. [upevas , meamgue

[alutetn es operatus, Veneror etram (anitifiimam Ani-

warts & Carnens tuam, ob (ummam dignitatem , quam

ex vilone diginirais contyaxit. 3

DVBIVM I1IL

Pirim Sancli fint adorandi?

¢ quemadof

V T hz¢ Traatio fit perfeéta; Dicendum eft :
etiamde cultu San@orum. Nam hec qua- 14
{tio huic materiz deadoratione Chrifti fumms
eftconnexa, vndeab omnibus Doéteribus fimul

tradi folet.

Heretici noftri temporis OMNES in €0 CONMES g ypref
niunt, Sanétos cum Chrifto regnantes nullo me-naefri
do effe adorandos. Ratio pracipua eft; quia ctum remporis;
adoratio {it duplex, Religiofa [cilicet, & Ciuilis;

Neutrd {unt colendi. Non Religiosa ; quia effer
idololatria : religiosd enim adoratiofoli Deo de
betur ; quia religio nos folum erga Deum difpo-

nit, Non Ciuili; quia hectantummodd ad vitam
politicam pertinct 5 eftenim officium obleruan-

tiz , quo inter homines alius alium colit, ac pro=

inde non pertinet ad Santtos , qui non verfantur
nobifcum politicé aut ciuiliter. Quod confirma-

tur , Quia non cognofcunt, que apud nos gerun-

tur, Eundem errorem habuerunt Wiclefhite , gy 7,
tefte Thoma Waldenfi tom. 3. deSacramentis  *
cap. 108, ; .

Inter antiquos hereticos non deprehenduntug Zeo 7/ane,
aliqui exprefs¢ hunc exrorem renuitfe preter Leos Copreny o,
nem Hauricum, & €onftantinum Copronymum,
qui publico edicto cultum Sanétorum & inuo-
cationem interdixerunt, tefte Cedreno invita
ipforum, e

Alij vers, vt Vigilantius, Euftachius Sebafti¢- 105, mge |
fis, & Claudius Taurinenfis, quibus hic error chi. 2
tribui {olet, exprefs¢ id non docuerunt : fed fo-

Iim, cultum imaginum & reliquiarum oppugna=
runt ; qued Jonge aliud eft. Nune

Dico Primo, Sanéti, fiue Angelisfive homi-
nes, aliqua adoratione funt profequendi , que fit 3,,,,;;;.9
excellentior honore ciuili, Declinita eft hze ve- adorarions
ritas in Septima Synodo afte 2. 3. 4. & 7. & in Plujquam
Concilio Tridentino feff, z5. capite de Inuoca- S1%% o
tione 5 veneratione & reliquijs SanGorumi; & f2- 14, 2
cris Imaginibus.

Probatur Primd, Exemplis Scriprure; Abra- . ¢
ham enim adorauit Angelos, Gen. 18. Similiter f‘“’““}"‘
& Loth Genef. 19. Balkam adorauit Angelum rass angeli
pronus in terram. Numeror, 22. Similiter lofue,
cap. 5. Lofue. Atqui hic eultus non erat ciui-
lis , gualem homines inuicem deferunt 5 quia
non adorabant, mifi cim {cirent effe Angelos, an=
ted minime,

Trent 1.Reg. 28. Saul adofanit animam Samue- ¢ groms.
fis. 3. Reg. 18, Abdias Princeps adoravit Eliam. ##s,

4. Reg. 2. Filij Prophetarum adoraucrunt Eli-
N n 133 Z@umy




150
yzum, cim intellexifent requicuifle SFritum
Dei fuperillum. Dan, 2. Nabuchodonofor ado-
rauit Danielem fervum {uumminimé relucan-
tem. Nec obftat, quod iufferitadferri facrificia,
quafi exiftimarit Danielem effe Deum; quianon
voliit ea Danieli offerre, fed Deo Danielis, vt
Hieronymus & Theodoretus in hune locum
notarunt.

Secundd idem probari potcft teftimonio Pa-
trum. Sed heretici non negantita Parres fenfiffe;
veriim eos humano more in hoc lapfos fuiffe; vel
confuetudini populari fc accommodaile.

Estie Cs-  Tertio Probatur Rationc : Santorum excel-
tholic4 4[- entia incéparabiliter fuperat omnem perfeétio-
JENE nem & excellentiam humanam, feu politicam;
eft enim diuina, fupernaturalis, & eceleftis : ergo
debetur eis maior cultus , quam ciuilis. Probatur
Confequentia: nam adoratio debetur ob excel-
lentiam ; {cilicet ob vircutem, {apientiam, nobili-
tatem, potentiam : & adoratio ciuilis debetur
obfapientiam, virtutem, nebilitatem, & poten-
tiam humanam : ergo vbi hecfunt penitls ceele-
ftia & divina , longe fublimior adoratie debetur,
Bxcefertie QuOd autem talia fint in Sandtis, liquet. Nam
ob quassi Virtus illorum , eft fupernaturalis, &in ea funt
di-hono.  penitits perfe@i & confirmati. Sapientiay cft fum-
:ﬁ‘i‘qﬂ‘. ma participatio diuing lucis, quafontem omnis
* veritatis contuentur, & inipfoomninm rerum
cauffas, Nobilitas, eft ex adoprionednFilios Dei,
completa & confirmata per aditionem haredira-
tis. Potentia , eft regnum eceli, fuxed illud Luc.
22. V.29, Ego, difpone vobisy (iut difpofuit mibi Patey
anens, vegnum. Lt Apocal. 3. v.2 1. Quivicerity dabo
ei federe mecum in throno meo. Denique funtin lon-
ge celfiore flatu, - quam mortales: dunt enim'in
termino, in ftamrpaerie, & in{tatuzternitatis,
Hinc manifefte fequitur , ‘longe altiorem cultum
illis deberi,quam mortalibus. Confirmatur;Nam
honor promittitur Sanétis , ramquam preemium
s»3 arcidentarium. 1. Reg. 2, Qui me honorificaverit,
= g lorificabo enm 5 qui antemn contenimunt vie, erunt ignvs
biles. Toan, 12, v. 26. 8i quis iwibi miniftraserit, ho-
norificabicenn Pater mens. Dicitur autem Deus ho-
wnordre, quia cfficit excellentes & honore dignos;

& vult eos ab alijs honorari.

frf f::}i;‘ Refpondent heretici. Edfifint mortalibus ex-
aecfziak ¢, cellentiores 3 tamen quia nobifcum vitam non

mec:urent, AEUNE, - nec comercium vllum nobifcum habent,

v fingunt -pon funt & nobis colendi.

Bareircs, Refpondeo, Etii loco nobifcum non agant,
tamen {emper adfunt nobis fpiritu ¢ nam res no-
ftras cognofcunt, earum curam gerunt, & crebrd
nobis opem ferunt: vt diGum eltlib.2.de Iuftitia
& lurc,cap. 37. dub. 6.

16 Dico Secundd, Hiccultus Sanétis debitus re-

Culeus [ g dici poteft religiofus , & ad religionem perti-

forumRes ¥ o
Uigiofus, €Sz montamen cft lawia; fed cultus medius
gqui Dw. inter latriam, & civilem honorem, qui Dkl

#a dicitur. Dottoribus vecatur.

VbiNotandumeft; Ciim fit triplex genus ex-
cellentie, feilicet Increata, Humana, & Ceele-
ftis : Increatz, debetur honor latriz ; Humang,
honor politicus; Ceelefts feu fupernaturali,debe-
tur cultusquidam medius, qui lacrid fic minor,
Hadd fir {ed politico fic maior,

;f:i‘g:it’: Nunc Probatur prior pars propefitionis, Hung
e culeum reété dici religiofum. Primd, Quia hic

#% Car N z . .
Fefis, cultus varijs rebus facris, ' qu ctiam ad religio-

Triplex

Excelérin,

Quelt. 25, De Adoratione Chrifli. At 3, Dub. 3.

fiem cultumque Dei pertinent ;. perficitut, Nam
Sanét jaminde abinitio Bccleftz honorati fud.
te: Ttm diebus feftis & anniterfarid memos
vid 3 ctfi enim hi dies potifimum ad culeum
Dei dedicentuf tamen {ecundarié inflituuntur
ctiam in memoriam & honorem San€orum, Et
hung ritum effe ex traditione’Apoftolicd, pater
ex Tertulliano De eorona militiz; vhi ait effe tradi-
tionem Apoftolicam in natalitijs Martytumof- P
ferte oblationem. Tum Memorijs :cmplorum;p!is.lm
ctfi enim templa primario confecrentur Deoad
facrificium 3 tamen fecundarid inftitutintur ad
honorem Sanétorum; vt fideles ibi peculiarem
honoremillis tribudhr, & eorum Reliquiz tam-
quam in henofifico maufoleo aflerucntur. Hinc
totus mundus plenus eft antiquiflimis Martyrum
memorijs , id elt, templis , vbi maxima divipinis o
edita funt miracula, Tim denique honorantur EF::””'
Sandi religiofis peregrinationibus, vetis, i(-iu«fm,‘f;;m'
nijs, vigiliys, luminibus ,; fuffitibus, & fimihibus; &,
vt docet Hieronymus aduerfus Vigilantium: que
omnbia {uperant - confuetudinem culius ciuilis,

Nec tamen hec ad idololatrid vilo modo perti- A4¢ v
nent; quia negy ex natura {ua,neque ex intentiane “:;‘;;’f:"d
exhibentium fidelium, funt proteltationes divi- ryiam,
mitatis,

Sccunda Ratio, Quia omnis illorum honor
ad cultum Dei refertur, & in Deum redundar:ve
docet; Ambrofius ferm. 6. in fine : Quifquis hono-
zat Martyres, hanorar Chriftun; qus (perme Mariyres,
fpetnit Chriftumn. - Ex Hicronymus ¢piftola ad Ri-
parium, Homoramus [ersos, vt honot fernotum redsui=
det ad Domimun. Ergo hac ratione poteft hic cul-
tus dici Rieligiofus, Honor fan-

Tertia , Quiaconfert ad bonum {piritaleani- &orwm i
me ;fouetque noftram devotionem cirea res f{”f’,”.”'
{nchS. : AR

Quarta , Qniahic cultus deferrur obfanétita- g, prefis
tem & religionem iplorum, qua inharent Deo,  eriamal

Quinta;Excellentiz, ob quas hic cultus datur, Eownm
{unt participationes quardam excellentiz divine; }":‘j"{;:.
ob quas ipfieximio modo dicuntur Fily Dei; imo G i
Dij vt patercx Scripturis 2 ergo & hic cultuseft
participatio quadam cultus divini;ac proinde per
participationem religiofus.

& Exhis patet altera pars propefitionis, fcilicet
hunc cultum: non effe latriam, Nam latria defer- Culius
turDeo propter excellentiam; quam haber, qua- f,’;;::‘:’ o
tenus elt primum omnium ferym principium, qug !
nulli erearur® et communicabilis; vde nec ho-
noreiis,

Tertia pars; Scilicet hune cultum efle medivm sed me-
inter latriam & civilem , fimiliter ex diétis colli-dins,
gitur : nam excellentia Sanétorum media eft inter
diuinam & humanam.

Hinc etiam Patet folutio argumenti haretico- 13
rum initio propofiti. Non enim duplex, lcd tri- S?Jj’rf}!!r,
plex eft genus m_tltils. Quare, etfi cultus l'.mci‘ov ,;M:-Lr'f;nﬂ
rum non fit Jarria, ant Ciilis, eft tamen medius ™"
quidam cultus, qui recte dicitur dulia; qua iuxtd
D. Thomam 2.2. q.103. cft fpecies Obfernantiz: Di‘;'f“ ér'
Glferuantia cnim omnibus maioribus in digoitate :}‘-‘fﬂﬂ =
conftitutis honoré exhibet, Huius duz funtfpe-
cies ; {cilicer Obfernantia cinilisy qua obhumanam
dignitatem ordinis naturalis honoremdefert : &
Obferuantiafacra, que ob dignitatem {upernatura-
lem ; & dulia dici potelt, €6 quod alio nominc ca-
reamus; quamuis hocnomen propri¢ figaificct

: hofforem

17
/




Quzft, 25. De Adoratione Chriffi. Att. 2. Dub, 3.

honorem quem ferui Dominis exhibent, Verdm
omnes mortales erga Sanétos,tamquam erga fuos
Dominos merito fe gerere debent.

Sed Obijciunt preterca heretici ; Matt, 4.

Obiedtio 4l
sera hare- diabolus tantummodo petit quandam, #posxdyy-

TREOTHI EX Fiy
s

i id_eft, quandam genuflexionem & inclinatio-

tiem fibi 3 Chrifto deferri, & tamé refellitur yer-
bis Scriptur®: Dominum Dedin tunin adorabis, ¢ et
[oli feraies, Ergo {oliDeo omnis inclinatio religio~
nis caufsi eft exhibenda. p
Refpondeo ; Diabolus petebat mporuoyioiy,
id eft,inclinationem adorationis in fignum latrig,
vt omnes Patres teftantur. Vnde recté repelleba-
tur verbis iftis Deuteron. 6. v:1 3. Dominuis Deus
suam adorabis, & illi fols fernies; {cilicer feruicute la-
tri@ : Graee enim eft Axlpedoers, vt notat Diuus
Auguftinus q. 61, in Genefim. Hzbraice quidem
elt THacHAvOD quod nomen cammune cftad
omnem. {eruitutem ; {fed hic accipitur pro certo
genere {eruitutis, quod foli Deo conuenit.
Obijeiunt Secundo : Efther 13. Mardochzus
.19 noluitadorare Aman: Rationemaddit: v. 14.
Objjeinnt . i ]
Tunsty enizny ne transfervem honorem Dei et ad honi-

variaScri- s
pinracz- NEMby ¢ ne quemquanm adorarem excepto Deo meo, ACt.

Solntie,

emplas 10, Petrus noluit adorari & Corneliotvndeait v.
26. Surge; & egoipfe homo [um. Apocal. 19. v. 10,
Angelus recufauit adorari & Loanne, Quia, inquit,
Confernns tuus (um.

Solutio, Refpondeo, Quidam dicunt Aman voluifle

adorari tamquam quédam Deum, ficut interdum
moris erat apud barbaras Gentes. Ita D. Thom.
Dualems 3,2, .84, a1, ad 1, & Lyranusin hunc locum
;‘:j:;m& Efther. Yerﬁm hoc parum cft c:;edibi'ic : Primo,
Mardochep QUia Aman erat famulus Aflueri Regis, & ineius
pevierit,  palatio verfabatur:cuius ergo infolentie & teme-
ritatis fuiflet exigere honotes diuinos , quos nec
iple Rex poftulabat?& quomodo alijaulici id to-
leraffent 2 Item , quomodo hac ratione iram Re-
gis non concitaffet 2 Secundo, Quia credibile cft
Aman cum honorem excgiffe , quiilli mandato
Regis erat conflicutus; vt patet ex cap. 3. Elther:
atqui nullo modo credibile eft Regem voluiffe,
vt inftar Dei cuiufdam coleretur. Vinde Refpon-
deo cum Caierano in locum D. Thomg iamc-
tacum, illum honorem quem exigebat Aman, 06
fuiffe mfi ciuilem apud alias Gentes,fcilicet genu-
flexionem, vtex cap, 3. colligirur. Sed apud Tu-
deos ex confuerudine fuiffe Deo referuatum, nec
nifirard & obgrauem caullam hominibus exhi-
beri folitum; nempe in fignum magni vel doloris,
vel timoris, velinfignis grattudiais;ve videre eft
Ruth.2. Iudith. 1o, 1.Reg.25.vbi Abigail Daui-
dé. 2. Reg.9:vbi Miphibozet Danidé adorat. Dec
auté ordinarié hic honor genuflexionis tribueba-
tur;vt patet 3.Regum 8. & 1, Efdre 9.Hinc me-
tucbat Mardochgus,ne fi ordinari¢ & folimrene~
rentiz caulsi Amano hunc honorem haberet,
id cederct in iniuriam Dei & feandalum lu-
deorum.

Ad alterum locum;: Petrus ex modcfia illum
guslems honorem' recufauit, licer Cornelius recte exhi-
bomorem & beret, Ita Chryfoftomus inhunc locum A&oril.
Cornelio /i onim fanéti ob humilitatem non ferunt fibi
s ;). in hae vita, taptum honorem,quantus eft proftra-
ti0 in terram , deferri nifi ob raram aliquam cau-
fam. Hieronymus tamé contra Vigilantium feri-
bens, exiftimat Cornelium putafle Petrum cﬂ;c
quid maius homine, ficus Gentiles putant de fuis

Cur, &>

Petrus,

151
femi-geis : & ided meritd teprchenfum, Verum
D. Chryloftomi fententia videtur probabilior,

Ad Tertiumlocum: R élpondet D: Auguitinus ¢, 4,
q.61. in Genel. Angelum apparuifle talem, vt po- gualem 26
tuerit exiftimari Chriftus , & pro Chriftoadera- Angelo res
¥i; Vade, inguit, conrigendus fuir adovator, Verim ;"’-’("”’ o5
communis {ententiaclt loangem voluifle cxhi= """
bere cultum conuenientem Afgelice dignitati,{i-
cut fecerant Sancti Vereris Teltamentis Angelit
tamenprohibuifle, vt oftenderet, quanti ficrent
homines ab Angehis poft patnram hominis a Deo
affumptam, quam ipfi in Chrifto adorant. Et pre~
fertim s quanti ficrent Apn)ftoli Principes Eccle-
fig, Chrifto coniun@iffimi, ciufque fpiritu fingu-
lariter prediti; quod fatis verba Angeliinfinuant,
clim ait; Costferuns thns [wim, Ante Chrifti aduen-
tum facilé patiebantur fe ab hominibus adorari.

ItaD. Greg, hib.27. Moral. c.a1 .Beda, Anfelmus, -~
Lichardus, Rupertus, & alijin c. 19, Apocal. &
Caictanus {upra. Vndeetlicap. 22. rurfusloan-

nes idem facere tentarct; Angelus tamen recufa-

vit : quod euidens {ignum ek, loannem non yo-
luiffe adorare inftar Det.

Tertié Obijciunt quedam teftimonia Petrum, Due fenf
in quibus dicitur nce Angelos nec homines ado- F&ires do-
randos, fed folum Deum. Sed facilé refpondetur, ;e:f” n:o;
Patres agere contra Ethnicos, & loquideadora- Ay
tione latriz, Quod verum cfle, patcbit infpicicn- ado randes.
tiiplorum verba.

Obijciunt Quartd , Adoratio Sanctorumad~ 20
huc viuentium, non pertinet ad cultum religio- Sandti vi-
fum: ergo nec eorum, qui cx hac vita migrarunt. ;:;-f;;”"
Refpondeo ; S1homines Sancti nobifc agen- cufoy Relia
tes adorentur propter fanctitatem {upernatura- giefa.
lem, & reliquaceeleftia donas vel propter digni-
tatem quam habent , quatenus {unt templa Spiri-
tusfanéti; fine dubioerit cultus religiofus , non
ciuilis ¢ quomodo Abdias vpus ex primatibus
Regis, adorauit Eliam pronusin terram; & Na-
buchodonofor Danielem; & filij Prophetarum

“Elifgum. Vinde D, Auguft. lib. zo. contra Fau-

{tum cap. 21. Colimus, 1nquit, Martyres eo cles di-
Lectionis, ¢ [ocictatis,gilo &' i hac vita colyntur Santtt
Det hamines: [ed illos tanto dewotises 5 quanto [fecurtiis
poft incertaomiia fuperara. EX quo patet, Eulihi
cultus fine ciufdem fpeciei 3 is tamen, qua_colun—
tur Sanéti cum Chrifto regnantes, eft PCl‘fC&EC'IB L. ]
& quoad affe@tum feruitutis, qui feruentior &
fubmiffior ¢ft; & quoad notam externam, qug et-
jam demiffior cffe folet. Nd procumbimus in ge-
nua, complicamus manus, accendimus luminaria,
& excitamus fuffitus in honorem San&orum;qug
tamen non praftamus viventibus.

ARTICVLVS 1IL

Virim Imago Chyifls [it adoranda
adoratione latria 2

’i{ Efpondetur; Si imago Chrifti confidere-
tur, veresquedam cit, feilicer ve res diftin-
&a abexemplari; fic , non potelt latria coli, imé
nulla reuerentia ei debetur : quia hec reucrentia
{oli rationali nature defertur. $iautem confide-
retur, vt imago; id eft, ve fubftituitur loco cx-
emplaris , & quodammodo includit ipfum exem-
plar per noftram apprehenfionem, fic ¢odem cul-

Na iiij tu coli-

21




152

tu colitur, ‘quo exemplar: vnde ciim exemplar
€olatur latrid , 3mago quoque Chrifti latrii coli
tur.Quod intellige per accidens,Hic nobis agen
dum breuiter de imaginibus Chrifti, San&orum;
& Dei,

D.‘;{BIVM I

Farim licitus (it vfus Imaginum Chrifti, San-
Burum, ¢ ipfius Dei; prafertim in
templis?

Vnt tres {ententiz. Prima nullo modo effe li-
2 ; citum ; quia omnes imagines funt idola, Ita
ententis - : P e
barerico. 1ud®i, Mahometani , Marcionifte , Manichzi ,
zum ,sc _ Eutychiani,. & reliqui Iconomachi : v¢ docet
guorandd Tharafius in Septima Synodo actioné g, &. 1.1dé
Carholi= fentiunt Wicleffite , % omncs haretici noftri

FOT IR, . . 4 2R
temporis. Vide Sanderum lib. 1. de Imaginibus
cap. 10, vbi accuraté hacde re; & melins quim
alij, traétat.

Secunda fententiacft, quorumdam Catholi-
corum, licitum effe vlum imaginum Chrifti &
Sanétorumr; non tamen Patris, aut Spiritus fan-
&1, aut Diuinitatis. Ita Henricus 3 Gandauo
Quodl.z0.q.6. Durandusin 3.dift.y. q.2. Abu-
lenfis incap. 4. Deuteron. g. §. Martinus A?mla
de Traditionibus, Parte 3. tra&t. de Imaginibus.

Probatur Terria cft omnium aliorum Catholicorum,

2fus 1mA- Proqua § Dico Primo : Licitum efle vfum imagi=

{‘:::"J”;‘ ¢ UM Chrilti, & fan&orum hominum & Angelo-
rum; & etiam Dei, ac fan&iffime Trinitatis.

Probatut de viu, imaginum Chrifti & San&o~
rum, Nam de his definrtum eft in Synodo fepti-
ma act. 7. Adtione aurem 4.adferuntur plurima
Patrum teftimonia.

Probatur Primé ex Scripturis. Exodi 2. Tuflu
Dei fiunt imagines Cherubim fuper Arcd.Num.
21, Deus jubct fieri imaginem fgl-pentis zneam,
3.Reg.c.6.Saloman iubet fieri duas alias imagi-
nes Cherubimin propitiatorio autfanétuario ; &
pretered in parietibus templiiubet alias imagines
Cherubim poni, & varias pifturas & celaturas.
Cap. 7. Invalis templi boues & Leones : ergo
multd magis poffunt Heri imagines Sanétorum.

Secundo probatur; Ex viu Ecclefiz yniuer{a-

lis; qui vfusa Chrifto incepit. Nam primd, iple
Dominus linteo faciei admoto, imaginem fui ex=
preflit, & ad Regem Abagarum mifit; ve teftatur
Damafcenus oratione 1., de Imaginibus, & Eua-
grius lib. 4. hiftoriz Ecclefiatticz cap, 26, qui ct-
iamrefert ad imaginis illius prefentiam , cinitaté
Edeffenam ab incendio fuiffe liberatam. Et in
Septima Synodo a8, 5. Leo Lector teftatur fe ed
vidifle. Secundo, Mulier, qua fluxu fanguinis
fific liberara, ipii 1maginem erexit apud Paneadé,
quam_Chriftus & Apoftoli fepe videre potue-
xunty ad cuius bafim’ erelcebat herba, quz cim
fimbriam flatue attigifler, omnes morbos cura-
bat. Teftatur id Eufebius lib. 7.hiftor. c.14. qui
cam fevidiffe aje: & Sozomenus lib. <. hift.c.z o,
& Damafcenus {upra oratione prima. Tertio,
Aliam imaginem Chyifli dicitur fecifle Nicode-
mus, in qua Iudei per ludibrium paflionem De-
mini renouarunt; vbi multa acciderunt prodigia;
quade re feriplic librum Athanafius, quirecipi-
tur i Synodo Scptima a&. 4. Vide plura hujuf-
modi apud Sanderum & Bellarminum.

23

Sandorit.

23

Exemplss
Seriptura,

£t Primi-
sing Eccle-

S

Quzh. 25 Dé Adoatione Chrifi. Art.3.Dub.1:

Teitié Probatur Ratione, Prima eft, Viug
imaginum nen eft intrinfcce malus: nee¢ malus, P
quia prohibjtus: ergo non cft malus, %}d non batuy
intrinfecé malus; Probatur, Quia alioqui ars pi 2stiom,
&tofia & ftatuaria effet mala, ficut Necromantia
& Chyromantia &c. quod ¢ft abfurdum : tim
quia hzc ars interdf dininitus eft infufa § ve pater
Exodi 31. & 35. feilicet ipfi Befeleel & Ooliab:
tim quia operati ad imitationcm Dgi, qui for-
mauit hominemn ad imaginem fuam; & ad imita«
tionem totius hature , qué tota incumbit in hog,
vt fibi fimile procreet, noncft malum. Quéd
etiam non fit malus , quia prohibitus; Probatur;’
Necenim Iure Ecclefie, vt conftat ; nec iure di-
uino poﬁtiuo: tiim quia fieque traditione, neque
Scriprura, ]]:rmfcrtim noui teftamenti, id conflat:
tiim quia lex noua nullush continer praceptum
pofitiuum , ptter precepra fidei & Sacramen-
torum. ;

Secunda Ratio, Viusimaginum adfert pluris pp,.
mas vtilitates : ergo non ¢ft reijciendus. [acratnn

Antecedens patet Primo ; Quia imagines (unt maging,

Libri idiotarum fev rudium; vt dixie D.Greg.lib,
9: ¢pilt. 9. fwpé cnim melins docet pictura,quim
Scriprura. Et ex his poffiint feré omnia myfteria
humanitatis Chrifti, & gefta San&orum , & paf-
fiones Martyrum intelligi, y

Seccundo; retiocant nobis in memoriam dining
beneficia Sunis collata, qua periplos etiamin
nos redundarunt; vt per Apoftolos, Pontifices, &
Doétores : vnde excitamur ad amorem Dei &
fanGtorum, gratiarumdue adtionems

Tertio ; reuocant in memoriam cxempla i
tutum, & facta heroica:hine prouocamur ad imi-
tationem. Dequo fusé in Septima Synodo varijs
actionibus z.4. 6.7,

Quartd ; funt quadam nofire fidei profeffio;
dum enim erigimus Sanétis imagifies, teftamur
cotum fidem, doé&rinam, & mores nobis proba.
ri,& nos deteftari omnem idololatriam & impie-
tatem , contra quam ipfi vique ad mortem pug-
narunt.

Quintd, Fouent in nobis fiduciam in aduerfis: zmags
Nam infinuant noshabere ipfos apud Detim pa- Simeenis
tronos, Sic Romz paflim omnes habebant ima- s.r;.‘m._
ginem Simeonis ftylite pendentem ante offici-
nas, etiam dum adhuc viuveret; vt teftatur Theos
doretus in vita ipfius.

Secxtd 5 Sune teftimonia honoris & retierentiz
noftre , 8 amoris erga illos : nam omnium Gen-
tium confenfu , eredtio ftatuz cft {ymbolunt ho-
noris & amoris, Vndein Cod. ITuftiniani eftti-
tulus De flatuis ¢ Tmmaginibus infigniwn perfonarunts
Et haee fuit prima cauffa, cor Chriftiani ceperint
imagines defiderare, tefte Eufebio lib.7. cap.14.

Vnde hgcres non pendet ex reuelatione;fed, fup-

poﬁta Sané&torum dfgniratc , ratio naturalis hanc
imaginum erectionem dictat. Hasferé vtilitates -
infinuat Conc. Trident. {cfl. 25.in Decreto de g, g
Imaginibus. nes ffmi

Nec obftat; Quad imagines poflent alicui effe canfa ¢rs
occafio erroris ;quia nulla creatura Dei eft adeo 71
bona ; quin humana pravitas ex ed poflit capere
anfam peceandi. Deinde Paftorum induftridhuic 2§
errori facilé occurritur, Bestriel.

Altera Pars propefitionis , Scilicer Emagines 'j‘:,:,,, pi
Dei& Trinitats licitas efle, eflt communior Do—xé,. 55 Tris
Gorum, Docet eam exprefsé Thom. Waldenfis uiratis.

tom.3.




Quaflt. 25, De Adaratione Chisfli. Art:s.Dub. 1.

tom. 3. de Sacramentis, tit. 19. cap. 155.& San-
derus libro primo de Imaginibus. ¢: 4.:8 Caic-
tanus hic. T
Probatur Prima , Exodi 25. Deus_iuffit fieri
duo Cherubim ex auro. Salomonfecit duo alia
exolca; & aliain parietibus fculpfity Tem VII.
Synodus a&. 5. recipit imagines Angelorum: cur

Jn Angeli €580 00 poﬂfnt fieri imago Dei ? climin vt_rifq_uc
piugi eadem {it ratio , fcilicer matura_incorporea. Nec
peffint,  obftat 5 qudd Angeliin, Septima Synodedican-
guin Cer+ tyr corporei y & 1dco pingi pofle. Namilla ratio
o non eft Concilij ; fed cuinfdam Epifcopi. Thefla-
lonicenfisyex cuius Dialogo citaturillaratio ;&
quamuis Concilium ' approbet conclufioncm
non tamen ipfam rationem . Nam & ratio falfa
eft, & ad rem non facit : {i enim corpora haberét,
ea effent tenuia; vode nonmagis quim-Spiritus
exprimi picturis poflent. i {o it
Dews fsp2 Probatur Secundor, Deus fape yifus eft fpecie
corpovéis  corporea , Nam Adamo apparuitinflag hominis
St o gnbulantis i paradifo ad idiem;
saruir, e bitlantis ip para ifo ad auram-poft meridiem; v
multi recentiores docent « lacob vidit. iznixum
fummitati fcale. Gen. 28. Ifajas cap.6. & Mi-
chxas 3. Reg. vlt. Viderunt Dominsm fedentensin
folio inftar Regis. ‘Amos cap.6. Viditillum {tanté
{uperaleare. Danick cap, 7. Vidit. fedentem in
throno inftat fenis, cano capité, albis veltimentis,
Match, 3. :Spiritus fanétus apparuit in {pecic co-
lumbe .. Curergo non pofsint hecita pingi ad
eadem reprefentanda
Refponfi Nec valer quod refpondet Caluinusy Deum
Caluini {ic apparaifle , vt darct aliquod fpecimen future

“refelisnry Incarnationis. Quia non queritur quo fine tales
figura fint licite; fed anablolute & per fe fint li-
cite, Deinde interdum Deus Pater appatuit, ve
patet Dan, 7. qui Filio hominis tradidit regnum
& tamen Pater non erat incarnandus. Denique
Spiritus fanétus apparuit poft Incarnationem:

Exuli Probatur Tertio, Ex viu Eccleliz, ctiae vbi-

Ecclefie, querecipit imaginem Patrisfub{pecie hominis

Senis, & irfiperatoria{pecie praditi. Et imaginem

Spiritus $. {ub forma columbe ; quam etiam ap-

probat Synodus VII. a&. 5. Dequaformavide

Molanum cap.6. dc Imaginibus.

Probatur Quarto , Ratione. Prima cft, Quia
vt harum Imaginum viusfit ficitus , non requi-
ponebies, ritur vt reprafentent rem formali {imilicudine,
formali  qualis infeeft: alioqui imagines Angelorum &
fimilirudic virtutum eflent illicice s fimilicer imago Chrifti
#t expri-  Tomini in forma Agoi eflet illicita, qua tamen
2™ receptacltin V1. Synodo can. 82. quamuis ibidé
wteff, P! X LEHLUL :

prohibeatur in pofterum Chriftus in forma Agni

Chriffas  pingi, 0 quod Agnus it figira Veteris Tefta-

{’fo“:ﬁr menti; vt reété Bartholomeus Caranza ad 1llum

o3 Agnis Canonem annotauit ; ( quamguam ipf.u fallatur

circa imaginem Columbz & Stellz, hecenim
non prohibetur, ) Confuctudo tamen imaginem
Agni femper fervauit. Omneshe imagines ca-
rent formali imilitudine ad rem , cuiusfuntima-
gines: ergo {ufficic reprafentatio analogica, fe-
cundiim quam res corporales pollunt reprafenta-
re fpiritalia; iuxtd quem modum he imagines
seprafentant Patrem,& Spiritum fanctum, & Spi-
ritus Angelicos, De quovide Dionyfinm c. vl
Celeftis Hierarchiz, & deDiuin, nomin.c.10.

Secunda ; Poffumus interitis formare imagines
rerum corporalium, per quas Deum apprehen-
damus ; cur non etiam foris?

26

Tmagines,

153

. /Tsrtia; Scriptura tribuit Deo membra humas Noz misis
fia:-cus pon etiam pickuratribuatd Et quod Scrisfreer pecis.
peurafacit verbisy.cun Artifex non faciat fignis 2 7%, P2
An magisincurrit peccatit penicillusy quam pens 0.,
nat Iniago quani fictera? VereétéiThomas Wals guamscri-
denfis ratiocinatur.. Hiric pi¢tura. dicitur Graceprard,
Cwypagiia o quall.dicas Vika Scriptura,

Refpondc?(;a‘]uinus; quia Sc};iptura ollir pe- Iéf;%tfy
ricaliierroris , dumalibi docet Deum effe incor= ;£ 7 7.
poreum': pitura non itém.

-Sedhoe non refert’s Nam Paftores: Eeclefiz,
populuni fatis docent Deum effeincorporeum;
uod vt facianty ubct Coneilium: Tridentinum
ell=z5. Imio plires longe acceperuntex Scriptu-
risoceafionem opinandi Deum ¢fle corporeum,
quam:ex picturisis Dam. Anthropomorphite ex
Scripturis fuum errorem - hauferunt - ex picturis
autemn pauciffini ; vel forté nulli Chriftiani de-
cepti funt, bk o
-Sed contrd. Obijcitur Primo: Exodi 20. v. 4.
Non facies tibi Seulptite , neque omnen Jimilitudinent,
qua eft in celo defuper, & qua interradeor(uimn,& qua
i aquis fub tervd : wow advrabis ea, neqiie colés.

R efpondent quidd;,: Tudais fuiffevetitam om- An Prace-
nem imagiriem yprafertim Deir; €o:quod effent 247- 568
valde rudes & procliues ad Idololatriam; ad qui‘?f,:f:,‘i‘;;
etiam confuetudine Ethnicorum- quodammodo sudeis in-
abripiebantur, cim mundus Idololatria -plenus serdizerie
effer : Veriim hoc Praceprum fuille pofitinum & 1#agiacs ¢
temporale , fcilicer wigue ad tempus Noui Tefta-
menti, quando-per Emnangelij lucem populo Dei
nonerat amplits Idololatrie periculum: Ita Ca-
tarinus,opufc. de Imaginibus.[n qua fententia eft
etiam Alexander Adentis 3. parte . 3owAlbertus,
Bonauent. Richardusy Paludanusin z. dift. 9. &
alij quidam recentiores. Eft probabile.

Sed cohtraria fententia. videtur multd verior,

Primos Quid ipfe Deus pracepit fieriiin Veteri
Teftamento varias Imagmes ; nec tamen veritus

fuit, meinciderent in Idololatrid: Secundd; Quia Totus De
communis {ententia Patrum eft, totim Decalo- f;'i;{::;_‘ﬁ
gum effe legem naturalem fervanda & Chriftianis, ralis for-
excepta determinatione de Sabbatoin coltn di- #ands 4
uino. ItaIrenzus lib. 4. contra herefes cap. 31. Chriffia-
Et wded - inquit; fimiliter permanént ¢ {cilicer pra- et
cepta Decalogi ) apud nos., extenfionens & angmen- bato,

tum, & non diffolutionens-accipientia per carnalem eiss
aduentam. Et infrd dicivefle naruralia, liberalia, &
omnium communia. D, Auguftin. lib. 19. contra
Faultum c. 18. dicitferuari i Chriftianis primum
Praceptum totum : Non facies t1bi Idolum, & eate-
ra buinfmodi, id ¢ft, quz in hoc Precepto fequun-
tur : Epiftola 115. ¢, 12, Ideogue, inquit, inter om-
nia illa degem Pracepta, (olum ibr quod deiSabbaro pofis
tum est, figurate obfersandum praéipitar. Idem docer
D.Thomas 2.2. q. 122, ast. T, & 2. Vade patet
hoe Preceprum non’ effe pofitiuum Now facies tibi
Sculpggle.

Vnde aliter Refpondetur: Prohiberi illis ver-
bisid, quod lege nature eratillicitum;; fcilicety, £y54 4o,
ne ritu gentilitio , & mente infideli facerent ali= Non facies
quam fimilicudinem, vt eam divino cultu cole-#i4 feui-
rent ¢ ficut tunc apud omnes pené Nationes con- 2]
fuetum erat. Ira Beda lib. de Templo Salomonis
c.19. Thom. Waldenf. tom.3..cap. 152. Caic-
tan. in hunc locum Exedi. Sanderuslib. 1. de
Imaginibus c, 7. Caftro V. Imago, herefi 1. fub
fingm. Lt colligitur aperté ex Patribus citaus.

Qui=

Expontiur




154

Quibtis adde Cyprianum b3, Teftimotistuti
ad Quirinum cap. §9: & lib. deexhortatione ad
. Martyres cap. 1. quibus locis citans illud Exodi
20. Non facies vibi Seulprile s pro ; Sculptile , demper
ponityldelmn. Idem facit Tertullianus lib.de Ido=
lolatria cap. 4. & Auguft lib.19. contra Fauftum
€dp. 18,  Idem Auguft. q. 71 in Exodumdreit
illa verba = Nog facies tibi 1dolimmynec vilan Similitn>
dinem, efle foltim explicationemeeius , quod'diciil
erat s Now erunt tiby Dy alij prater e, Eandem fens
teritiam tenet D, Thom. hicad 1. Et patet ex co,
quod antecedit; quod eft ratio totius Praceptis
Ego (sm Domirus Dews tuys: Déinde {fubiungics Non
habebis Deos alienos coram e ) {cilicer fide -8 ft=
Hidtione: internds Now faries tibi Sculptile 8cc, Non
adovabis ea g neque coles :  quafi dicat = Nec internd
=ftimatione nec externo opere habebis ' Deum
alium prieter me, .Quid ego Dominus, Quod clarits
Ppatet Leuitici 26, v.1, vbi idem repetens ait::Ego
Dominus Dews vefter: non facietis vabis Idolum ¢ Seul-
ptile nectitulos erigetis , nec infignem lapidens ponetis
snterravestia, v adoretis esns ego eniimfum Dominus
Dews peftér. Qualidicatyne honorem micum: ad
alios transferatis. Que 'ratio nihil valerer ;inif;
ageretur de honore divino suSimilis locus eft
Deuteron, 4.:v.15. :

. 5 ; frry 1
28 Obijcitur Secundo; Ifaiz 46. Cui ﬁmihn}feciﬁf

&uomode Deynr ; aut. quain isaginems poneris i i Idem fignifie
”f{;"‘[ﬁ;_ catur Sap. 15. & Adtosum 17. s
ginempo- _ Refpondeolbieffe fermonerm de imagine;que
mere, Deutn exa&e & ad viwum:reprafentet. Vide
Caictanumrhoc loco.Quoodo intellige Patres;
dumdicunt , . nefas cfie-Deo imaginem ponere;
Nos autem loquimur de imagine; quz analogicé
Deum reprefentat, quaténusires fpiritalesvrcum-
que formis corporalibus poflint adumbsari 5 vt
wradic. Dionylius lib. de €zlefti hicrarchia cap.
vlt. Vertim talem imaginem Iudei & Ethnici nd
intendebant facere. :
Dilzamtur  Bx His-ctiam facilé folunntur dus rationes

Obieitiones Dyyieandi. Prior eft; forma ille, fub quibus Deus
Dayasdis 5 X S
apparuit, sion fuerunt & Deo hypoftatice affumx
pte = ergo imago illarum foldm feprafentat illas,
non Deum, g :
Relpondeo, Negando Confequentiam:virumm=
que enim reprefentat imago,, & illam formam,
&iplum Dei per formam illam reprafentatum,
Sicut quiitatuam  Cafaris depingit, picura illi
vtrumque reprafentat. Addo, talem imaginem
stiam immediaté pofle Deum reprafentare; ficut
& formailla fub quaDeus apparuit. Ratio eft;
quia hoc pender ab intentione pingentis ; ficut &
aliarum rerum fignificationes ex hominum pla-
sito pendent, modd in re fit fundamentum.
Altera Dyran, Ratio;Hz forma non fignifica-
bant diuinas perfonas, fed follim eficGuscarl; ve
columba fecunditatem fpiritalem baptifmi,quam
habebat Spiritu fanéto. Refpondeo, Id yerum
non efle ; nam ipfe quoque Spiritus fanctus in
Scriptura dicitur dasifub his fignis , ac proinde
reprefentari. Deinde, etiamfi immediate folim
effeGusreprafentaretur; tamen mediaté ctiam il-
fius auGtor exhibetur; nam effedius reprafentat
fuam cauflam,

: 29 Dico Secundd; Imagines Chrifti, & San&ord,
magines H sBlaic chict CES o :
e vedd & etiam iplius diuinitats ; recté & pid in templis

in Ecelefia ©0locaris Prior pars de lmagine Chrifti, & San-
tolloeaur, Gorum, oft fide tencnda,definitain VilL.Synode

Queft, 25 Dé Adoratione Chriffi, Art.5.Dub.1:

1&.7:8& i Conc. Romado fub Gregorio I1I, &
in Concil, Trident, fefli 2 .

Probatur Primd; Quia populus fudaieus, ¢tfi
in Idololatriam effet propenfillimus, tamen habe-
bat imagines in templo; non {folum rerum corpo-
raliom; fed etiam fpiritaliums vt patet Exodi 24,

& 3.Regum's. & 7. :

Probatur Secundo, Ex viu Ecclefiz; nam tems Butigyy,
pore Iuliani Apoftate, Chriftiani in_]aginé Chris fimas iy
{tis quam illi erexeratHemorrhoiffa;in templi in= ::‘:f;“‘;"
tulerunt; tefte Sozomeno lib. 5. hifk. cap. 20, B¢ A
in templis '3 Conftantino ftrudis fuit maxima
multitudo imaginum aurearum & argentearum,
tefte Eufebio lib:3. & 4. dé vita Conftantini; &
tamen tiné maximé cxepit aboleri idololatria;
Adrianus I, Iib. pro Fmaginibus fub finem, qui
habeturpolt VIL. Synodumtom. 3. Concil. re
fere Silueftrum, Damafum, Celeltinum, Sixtum
& Pelagium Pontifices templa varijs imaginibus
exornaiie, St :

Hine Patet apeftum Caluini mendacium, qui ""%“"f""
4it primis ‘quingentis annis imagines in téplis né m"!;:;;l
fuifie ; namhaec omnia ante annum guingentifi- A
mum faca funt.

- Probatur Tertio, Ratione: Primd, Nam vti- Imaginim
litates fuas commodiflimé praeftant in templisied #» tmplh
enim conueniunt homines, vt in fe excitent fidé, *:ﬁ‘;ﬁ:”ﬁ
fpem, charitatem, religionem, imitatiofiem San- {
&torum, & fimilia. Sceundd , Quia figna excel-
lentium perfonarum deébent poni in loco'excel-

lenti, facra in facro, prophiana in prophano, Ter-

tio; Decet , vt imagines incolarum Celi, fifit iri-

cole templi; nam templum eft imago Celi.

Obijciunt Heretici Concilium' Elibertinum 45
cap. 36. Placuit in Eeclefia prttuvas effe non debere , ne C;f: Cane,
4 quod colivaryvel adordin; in parietibys depingatur, f”’f rflfr';’::_'

Refponideo ; Non verari ftatuas SanGorum, gi imagines
vel Deiy aut piuras-illortum in tabellis ; fed fo- inparieset
Iim in parietibus. Ratio ¢ft; Quia facil ‘corrum-
puntur vel mutilancur in parictibus , fedamque
fpeciem contrahunt, Et hoe ¢t quod ait ; ne guod
adoratiir, in parietibus depingatur, fcilicet in loco paa
rum decore, vbi procliuis eft fadatie.

Obijeitur Secundd, Epiphanius epift.ad Toan« A illcid
neth Hierofolymitanum fub finem epiftole, dicit 3, Epia
contra Scripture auctoritatem efle , quod in Ec- phanins,oz
clefia pendeat imago hominis, Vide , vt ibidem pendest
ait, velum quoddam;in quo talis imago contine- v a0
batur, appenfum foribus templi, difcidit,

Refpondeo Epiphanium aperté loqui deima-
gine hominis ignoti & prophani: Inueni velum,
inquit 5 pendens i foribus Ecclefis , & habens imagi
#nem quafi Chrifti vel fanéti alicuins;volebat ergo non
fuifle Chrifti vel Sandti alienins , fed hominis pro=
phani, co honore & modo , quo folet Chrifti vel
Sanéti imago depingi. ItaMarius Vi€torinusin
fcholijs ad illam epiftolam , qu inter Epiftolas
Hicronymi cft fexagefima. Quod confirmatur;
Quia alioqui homines illius loci contra Epipha«
nium tamquam contraiconomachum murmural>
fent : & Teannes Hierofolymitanus eius aduerfa-
rius, id ej obieciffer; quod tamen non fecit,

4 in Eca

clefin,

DPVEIVM




Qpéﬁ.' 2 5 De Adoratione Chrifti. Art. 3. Dub, 2.

DVBIVM II.

Viriom Tmagines Chrifti; Sanclorum, & Dei
aliquo cpltu ¢ adoratiove fint
venerande?

% Mnes hereticifiiprd ' memorati negant vili
31 adorationem ‘aut reuetentiam imaginibus
opinsones ideferendam .'Caluinus tamen admittit imagines
:"‘;::'::’;_" ad reprmfcntgtiongm hiftoricam, id eft, cum illis
rumima- Civeumftantijs; quibus hiftoria aliqua exhibetur
ginum,  nudas autem nullo modo. Quidam Lutherant et-
iam ad ornatum témplori permittunt. Denique,
Quidam tempore VII. Synodictiam ad memo-
riam prototypi imagines recipicbant, fic tamen vt
nullum cis reuerentiz fignum dicggent exhiben-
dum, fed foli prototypo ; qués EpPhaniuss vocat
Semi-probos & Falfi-veros, Id€ videntur fenfiffe qui
Parifijs fub Ludouico & Lothario congregati
: fuére, :
Tmaginest  Sed” Communis “Catholicorum fententia cft,
feerms ‘ve- Imagines Chrifti ‘& Sanétorum aliquo honore
nerandas,  ospiing , {en exrernd adoratione effe afficiendas ;
off deFide, . 5 i Y > A i
: id eft, deferenda ijs effe figna feruitucis & fubmil=
fionis, genuflexione, nudatione capitis,amplexu,
ofculis, luminaribus, fuffitibus, & fimilibus . Eft
fide tenenda, definita in VII: Synodoact. 7. Eft-
que traditio Apoftolica, vtdocet Damafcenus
libro 4.deFide cap. 1. Itemin Synodo Romani
{ub Gregorio I1.pro imaginibus celebrata Epif~
coporum penc miﬂe. Etin alia Romana fub Ste-
phano I11. Denig; in Synodo Florent.{efl.5.8& in
Trident.fell 25,
Exempla Probatur Primo,Ex Scriptutis: Plalmigg.v.5.
Seripsura, Adovate (cabellum pédsin einis  quontum [anctum eff.
Refpondent heretici per (calellnm intelligt ren-
plim: 8¢ (eafum effe adorare in templo;{cil. Domini,
quia fanétus cft. Sed cond, quia templum nufqui
appellatar feabellum Deiy {ed Arca federis, vt patet
1. Paralip. 28.v. 2. Parani locum, vbi vequiefceret Arca
Domiint, ¢ [cabelli pedii Deioftri, Fx Plal 131.v.7,
Introtbimms in tabernaculym erys, adorabimus ad fea-
Bellum pedum eius, vt habent Hebrza: id oft, adora-
bumus ad Arcam . Dicebatur autem Arca f(eabellin
Dei, quiafupra arcam erat propitiatorium, veluti
quedam Dei fedes; quod tencbatur & duobus
Cherubim: vade etid Dominusdicitur federe fi-
per Cherabim. Nunc,fi Arca clt adorada,quia fan-
&a, id eft, Deo dicata; ctiam imagines adorande
funt, quiafanéte : referunt enim res {acras, & di=
uino cultui funt dicate. Hac ratione vtitur Syno-
dus VIL. a&.3. addens ctiam Propitiatorinm, &
totum Tabérnaculum adoratum A Filijs Hra¢l
. Probatur Secundd ; In veteri teftamento ado-
Imagines v e B s
Cherabing, Yabantur imagines Cherubim, tefte Hieronymo
epift. ad Marcellam : Vencrabantur, inquit,olim In-
deti (andla [anitorsim, qria ibi evant Cherubinm, & Pro-
pitiatorinm, ¢ Arca teftamenty. Pretered, Scrpens
xneus Numeror, 21, multorum {ententid, adora-
batur quadam corporis inclinatione: quod infi-
nuat D. Auguft. Iib. 3. de Trinit. cap: to. vbi
ferpentem zneum numerat inter figna Denm re-
prafentantia ; Que figna, inquit, porerant habere re-
bigiofiom venerationews. Etratioeft, tliim quia ¢rat
figura Chrifti ; tlim quia in fublimi pcf:n.'s falu-
tem afpicientibus conferebat : quod non videtur
fa&tum fine religios veneratione: figna enim vii-

Arca Feea
deris,

Serpens
£Ueus,

153
lia di¥nitus inflituta, veneranda funt; quia honor
corum ad prototypum tranfit. Erdo etiam ima-
gines Chrifli & San&orum fiint venerandz.

Probatur Tertio , Ex Patribus. Eft enim hac Patres,
communis omnium fententia. Plurimi citantur
in VLI, Synodo fcx prioribus A&ionibus: &3
Damafteno'tribus orationibus de Imaginibus.

Probatir Quartd , Ratione : Prima cft, Quia 5
adoratio fepe eft miraculis comprobata s quorum ,.;. 2/,
quadam referuntur in Septima Synodo A€t 4. per imagi-
& 5. & 3 Damalceno tribus orationibus de Ima- #es facta,
ginibus. Vide pratered Eufebium lib. 7. hiftor.
cap. 14. deherbaignota ad ftatuam Saluatoris,
que curabat omnes morbos, £t Sozomenum fib.

5. hift. cap.20. deimagine Iuliani., que cxlefti = »
igne confumpta cft, ciim in locum imaginis Chri-
{ti effet pofita. Euagritim lib. 4. hiftor.cap. 26. de
incendio Edeffene vrbis per imaginem Chrifti
extin@to. Et Athanafium de paflione imaginis
Chrifti; vnde fanguis effluxit , qui curabat quof=
uisinfirmos. Et ¢onfirmatur ex odio.Damonis,
quo hanc venerationem profequitur, Cuius Ex-
emplum extat in Prato {pirituali Sophronij ¢. 45.
de quodam fene , qui yehementer {piritu fornica-
tionis follicitabatur ; cui apparens Diabolus pro-
mifit fe difceffurum, fiimaginem B, Virginis,cua
in cubiculo habebat,non amplitis venerari vellets
quod refertur inVIL Synodo, action. 5. Vide Mo-
lanum cap. 6. de Imaginibus.

Secunda Ratio, Quia Imaginum oppugnato- ?;Jf':,,ﬁ
res fuerunt homines impij; vt Iudwi, Samaritani, f"é*{ =
Mahometani, heretici : vt patet ex hiftorijs, po- b4 Defen-
tiffimiim Paulo Diacono, Sonara, & Nicephoro, fo7es, San-
Defenfores autem fuerunt viri fan&ilimi & Do- &%
&iflimi : vt Gregorius I. & Adrianus 1. Pontifi-:
ces; Germanus, & Tharafins Patriarche Confta-
tinopolitani, Damafcenus, Methodius, & alij,

Tertia denique Ratio,Quia perfonis excellen- 5,
tibus debetur honos, non foliim in feipfis, fed et~ jmaginis
iam infuis imaginibus, qua vicem illarum in ab- rranjis is
fentia fupplent. Sicut amico debetur beneficium, P7#e4Pe"
non foltim in fe; fed eriam in rebus fuis; v. g, iu-
mento. Vade honor qui exhibetur imagini, tran-
fit in exemplar ; ficut contumelia facta imagini,
cenfetur contumelia exemplaris, vt communis
hominum fenfus docer. Qua ratione viuseft Si-
meon Stylites in Epift. ad Luftinum Luniorem,vt
refertur in Synodo VIL, Aét. 5. Vide ctiam Eu=
{ebium lib. 9. cap.1c: hiftor. de ftatuis Maximini
deie@is : Ec Chryfoft. orar, 2. & 3. ad populum
de ftatua vxoris Theodofi,

Sed contra Obijciunt heretici multa loca Scri-
pturz , quibus prohibetur ‘cultus fimulacrorum. r Obyeiun:
Sed hzc nihilad rem: Imagines enim noftre non keresic
fiint fimulacra. Simulacra enim funt idala, id eft, Seriprurd.
falle fimilitudines, feilicer falforum Deorti': nes
firz autem imagines funt fimilitudines rerum ve-
ratum, Deinde Ethnicicolebant,vel ipfa fimula-
cratamquam Deos, vt pater Ifaiz 46. Plalm. 134.
Abacuc. 2, Baruch, 6. A&or.g. velfalfosDeos,
qui per fimulacra yepfaftatabantur; ficut in for-
ma vituli Denm AZgyptorum Apim,Exod. 32.
Et Philofophi in Simulacris colebant clementa
mundi, vel Demones ipfos, telte D.Aug, lib. 3,
de ciuit. ¢, 23. & 24, Nos autem nec imagines
ipfas , nec Santtos reprafentatos, tamquam Deos
colimus.

Secundd, Obijciunt duo Concilia Conftan-
tinopoli-




156
34 tinopolitana; alterum fub Leone Ifaurica, fiue
3.0bycinnt Iconomacho, alterum fub filio eius Conftantino
f_’“ Gonci: Copronymos quibus definitur imagines effe abolens
";:;i’;ﬁ‘s' dasyve colligiturex Paulo Diacono lib.21. & 22,
' rerum R omdnarum,

Refpondeo, {ub Leone nullum fuifle tale C6-
cilium more Ecclefialtico congrezati; fed folim
videtur fuifle congregatio hominum laicorum, ad
quam iplum Patriarcham pertrahere voluerunc ;
vnde nullus auéor talis Concilij meminit. Sub
Conftantino autem , fuit quidem congregatum
Concilium 138, Epifcoporum ; fed feré omnes
crant harctici: neque more viitato congregatum
fuit; neq; Romanus Pontifex per fe aut per Lega-
tos adfuit, nec vilus Patriarcha; vt patetex Paulo
Diacono, Cedreno, & Sonara. Vnde Scptima Sy-
nodus vocat hanc Synodum profanam , aduleeri-
nam, & cxecrabilem. 2

Tertio ; Obijciunt Synodum Francofurdien-
e m celebrata circa annum Domini 790, qua fuie
jBG i 0 S .
¥ranco.  Authoritate Adriani Pape congregata, In hac di-
furdienf.  citurefle damnata Synodus VIL. que iniagines

colendas definicrat. Quod confirmant ex fragme-
toquodam Hincmari , defumpto ex libro quem
Confirmis feripfit contra Epiftopum Laudunenfem cap. 20.

g.oégénim i

ex Hine.  ybidiciturin Concilio Fraricofurdienfi Septima
mars, Synodum (quam ipfe vocat Pfendo-(ymodum & fine
authoritate [edis Apoftolics faflam) e deltruftam &
dbdicatam : De cuius, inquit, deftructionesnon madi-
Erlibro, 0 Volumen, quod 1 palatio advlefcensulss legi ; ab

qui dicitny Tmperatore Rowsar miflion eff. Item ex libro, quem
Garolinus. vocant Carolinum, & dicunt confcriptum i Caro-
lo Magno contra VIL. Synodum : vbi fic dicirur
in Praefatione : dllata eft in medimm ( (cilicet Con-
cilif Francofurdienfis) queflio nowade Gracorum
Synodo , quain de advrandis imaginibus Confl antinopoli
Tecerant , in qua [eriptum babebarur, ve qui iaaginibus
{undorll itave deifice Trimitati feruitium aut adoratio-
HE non impenderenty anathema wdicarentar, Lt paulo
pott; guod Sandtifiimi Patves noftri (Gilicer Congili ]
Erancofurdienfis ) confenrientes damnarant.
Refpondent quidam , Concilium Francofur-
dienfe damnaffe quandam Synodum Confanti-
nopolitanam hzreticam, quam haretici vocabane
Septimam Synodum : non autem damnaffe veram
Synodum Septimam, quz eft Nicena Secunda, Ita Ala-
nus Copus valde ?usé, dialog. 4. cap. 18. 19, &
Sanderus lib. 2. de Adoratione imaginum cap.
5. & Surius in przfat. ad Synodum Francofur,
tom, 3
Veriim hane fententiam bené refutar Bellar-
fminus. Ilia enim Synodus Conftantinopolitana,
non erat pro adorandis imaginibus fa&a, fed pro
vaftandis. Adde, Prefatio %ibri Carolini citati
loquitur de Synodo qua fata eft pro adorandis
imaginibus, idtjucin Bithynia,vbi eft Nicza, non
Conftantinopolis : ynde etiam Auctor ille totus
eftin Synodo Nicena oppugnanda. Nec obftar,
quod dicat Constansmopoli fatam ; in hoc enim la.
plus et auor: facilius enim erat labi in nomine
vrbis, quim Regionis, & totius quzftionis fco-
Po,qua in Concilio traétata eft, ]l’- patet ex fra-
gmento Hincmari , qui exprefsé loquitur de Ni-
czna Synodo, qua decernit imagines effe ado-
randas, '
Vnde alij refpondent in Synodo Francofur-
dienfi vere quidem damnatam cffe Synodum Ni-
¢wnam ,{ed ex ignorantia fati; ¢d quod illi Pa-

Horfini-
dam folie

Z1py

¥ placer,

Alrerx
aliorum
folutio,

Quaft. 25, De Adoratione Chriffi. Art.3.Dub,z2:

tres decepti ab anctote libti Cirolin putaient iy
Septima Synodoefledefinitum, vt imagines cos
lerentur cultu latriz, & ipfam fuifle celebratam -
fine au@oritate Papaz: vade contra viru mque de«
cretum fecerunts

Vertim' non cft fatis cfedibile Synodun Froe
cofurdienfem potviffe id de Nicaena IL. exiftima-
re. Primo ; Quia eonflabat plus quam Trecents
Epifcopis, ex tota Gallia, Germania & Italja: &
acta Synodi Septima miffa érant ab Adriane od
Lpilcopos Gallig, vt teftatur Hinemarus loco ¢
tato. Vinde non poterant ignorare , quid ibi effe
definitum , Secundo, Quia legati Adriani inter.
crantyqui facilé potuiffent Patres Concilij de fen.
tentia V1L Synodiinfirucre: nam idem Papales
gatos {uos inSeptimé habuerat, Tertid, Quia nuls
la ¢ft ratio, cur Partes Concilij Francofurdiengis
poii?:m: in a"mm inducerc ; VI, Simodumryo-
luiffe inftaurare apertam idololatriam,

Dicendum crgo eft; Concilium Francofurdig.

¢ nihil eontra cultum imaginum vel V11, Synes Perior o
dum definiuifle. Primo, Quia fummum honorem furis de.
deferunt Pontifict, cui etiam fuas definitiones Syredo.
fubijciunt, Vnde non eft credibile illos quidquam /"
contra illius mentem tentafle .. Secundd, .Qui:xf"mmﬁ'
Adrianus in refutatione libri Carolini, huins de~
finitionis aliquam mentionem feciffer ; quialiber
ille tunc temporis confcriptuseft. Tertia, Quia
non elt credibile coram Carolo Magno, quiins
tererat, crrorem Iconomachie effe inflauratum,
cumad ipfum fucrit imperium Occidentis 3 Leo-
ne IIL, annis feré {fcptem poft Synodum Frenco-
turdienfemn delatum,ed quod lmperatoresQriens
tales efftnt Iconomachi; vt notauit Sanderus lib,

2. Cap. 5.

" Ad Telimonium Prafationis Carelini, Refe
pondeo Primé; Incertum cffe, de quibus ifte Au-
¢tor loquatur, vtrim de Patribus Concilij Fran-
coturdicnfis, an de quibufdam alijs circa id tem-
pus alibi congregatis; quod longé eft verifimilius,
Nam illa parenthefis omnino addititia videtur, ve
recte notauit Suriusin prafatione ad Synodym
Francofurdienfem. Secundd ; Conftar Auétorem
illum fuiffe, non Carolum Magnum , vt optime
oftendit Bellarminus , {cd fortaflis hzreticum &
merum impofterem . Nat imponit Synodo 1.
Niczna, quod iuflerit adovar: imagines latrid, ciim
tamen exprefsé plus quim decies id non effe fa-
ciendum doceat. Nec id poruitille Au&or 1gno~
rare, cum plurima ex illius a&is adducat : fed fa=
cit more hereticorum , Gui omnem vencrationé,
quam Catholici imaginibus exhibent , idelola
triam vocant, i

Hincmarus autem deceptus eft ex libro Ca- Hintms:
rolino, ciim adhuc adolefcentulus eflee: & alij ex 7%
Hincmaro: vt fusé oftendit Gabriel Vafguez lib, ““?**
2. de Adoratione difp.7.

His Adde, quidquid {it de Cécilio Francofu- Symodse
dienfi ; Synodus Niczna eft vniuerfalis, prior, & Eraro:
fine controuerfia approbatad Pontifice Adriano /! ;”’"T"”ri
& Leonc I 11. At Synodus Francofurd. non cﬂ};fﬂ:‘;:
voiverfalis ; & fi quid tale definiuit, non eft ap- approbatd,
probata. Nam Centuriatores Mag'deburgcnll;
centuria 8.¢, 9. dicunt Adrianum & Legatos eius
repugnafle huic definitioni. Quod fi verum eftelt
nullius anctoritatis, vel ipfa Synodo Francofur-
dienfi tefte, qua exprefse docet vimum iudicisin
conrronietfiaram ad Romanum Pontificem pertinere.

PVBIVM

Refutaty,

S uid fens
::;5#4 He

Carelite,




A ™

Quitt. 25. De Adoratione Chriffi. Are, 3. Dub.3.

DVBIVM IILL

Viram Imaginibes [ecundiom [ confideratis
debeatur aligua adoratio? ¢ Quo-medo
fint adorande?

Vidam Doctores docent; Imagines poffe
dupliciter confiderari. Primo, fecundiim fe,
feclufo exemplati, ita vt ipfz fint integer termi-
vnus adorationis ; jexemplar autem fola fit ratio
cur ipfie adorentur , & non id quod fimul adora-
tur: &fic deberi eis minorem adorationem,quam
exemplaribus, Secundo, quatenus quodammodo
includunt iplum excemplar , veluti vitam quan-
dam : & {ic cqdem cultuadorari, quo exemplar.
Ita Sanderuslib.2. de Imaginibus cap.vit. & ple-
rique recentiores.
3 Dico Primd; Imago, {i conlideretur per fe, ex-
imagines . elufoexemplari, non elt capax adorationis pro-
felafo prer exemplar , fed folim quatenus cum ci confi-

37

eAtmy ""“ + deratur exemplar, quod femper cft proximus ter-
n . . .. p = .
f::;?:s minus, & proximum obieétum formalis adora-

adoratis. tionis, Colligituridex D, Thomahicare, 3. 4.

ik §.& Caicr. ibidem. Alexandro Halenfi 3.p.q. 30.
memb.3.a, 3. Bonauent. Richard: Palud. Capreol.
Almaino & Maioredift. 9. Eandem tenet Wal-
denfis tom, 3. cap, 136. & multi alij recentiores,
‘quos citat Gabriel Valquez lib. 2. de Adoratio-
ne. Difput.8.

Probatur, fimul & explicatur. Primé, Imago
fecundium fecft res inanima s ergo non eft capax
honoris. Patet confequentia : quia non eft capax
contumeliz, ficut nec iuris aut iniuriz , bencficij
aut maleficij: {olaenim natura rationalis horam
&lt capax, qua potett honorem & contumeliam,
tamquam bonum quoddam & malum apprehen-
dere, appetere, fugere, y 3

Adoratis) Probatur Secundo ; Quia Adoratio eft aGus
wi pertinet Religionis, vel Obferuantiz, vel Pietatis:he au-
sdiuftitid, tom yirtutes {unt partes potentiales Iuflitiz; ve

non eff nifi

ed alioruns d0cet D.Thomas 2.28u. 8o. art. 1. Luftitia autem

capaces.  noneft, nifi ad alterum rationis & libertatis par-

7atiopis, ticipem; in libertare enim ius fundatur s ergoref-

pectuimaginum fecundtim fe conlideratarum né
o eft v.lius a&tus adorationis. e F e

S anﬁl_-ma:ur qu:rl?ufdgm exemplis .. Primé.,

1 Benefie Charitatis feu Benelicentig :qui enim diligit ami-

contia,  cum , non foliim ipfi infe immediaté bené vult,

& bené facit,fed & cani & equo rebufgue alijs ip-

fius:hec tamen voluntas & externa tradatio equi

% & canis,non eft formaliter actus amicitie refpectu

ipforum, feu vead iplos terminatur ; {ed refpedtu
Domini, quatenus hecvoluntas & externum be-
neficium tranficin Dominum . Nam bené tra-
¢tare equum amici, quia eius equus cfl, cft bene-
facere amico ; non autem ipfi equo , nifl materia=
liter : eft enim actus materialis bencficentiz,
qui vt fiat completus & formalis actus, debet re-
ferri in ipfum Dominum. Eodem modo, qui ve-
neratur Deum & Sanctos, nonfolim ipfisin fe
honorem exhibet, fed etiam in fuis imaginibus,
& per illas. Verum hicactus, quatenus termina-
tur ad ipfas, non habet rationem adorationis for-
walis, fed quatenus tranficin exemplar . Exhi-
acreenim - imagini B, Virginis notam_externam
adorationis, efl formaliter adoratio ipfius B. Vir-
ginis ; ita vt 1pfa it immediatus  terminus & ob-

-

157

ie@umsillius cultus : imago autem -foltun eft ter-
minus illius aGus exrerni marcerialis. ;

Secundd , Exemplo, ibflitiz particul-ir_ls - Siy Lufitie
enim habeas equam Petricommodatd, exiuftitia paricula.
teneris illum bené tratare; hec tamenbona tra- ris,
¢tatio equi, non cft adtus iultitie refpectu equi,
fed refpectu ipfius Petri @ refpeGiu aucem, equi el
{folum matetia actusiufticiz < Pari modo , hono-
rifica tradtatio imagjinis ; non eft formalis adora-
tio imaginis,fed exemplaris ;idquecx natura rei,
fiue attionissneq; opus clt noua métis rcgic&ione.

Probatur Tertio , quod Imago per fe_non fit
capax adorationis. Nam adoratio , quatenus it
actus virtutis conftat duabus partibus; ficut & oo
quiuis alius aGtus virtutis exterior s nempe inter- e
no affeétu fernitucis feu fubmiffionis , qui eft for- " smare
male adorationis ; & externd notd fubmiffionis, riali,
qua clt materiale ; & ex his duobus conflatar in-
teger actus adorationis, quatenus adoratio eft
actus virtucis latrie vel duc%ix: . Idem cegnitor in
aétu Luftitie & bencficentiz. Nam'attus lufti-
tiz, vefic virtutis, requiricaffectum internum
ad [atisfaciendum iuri aleerius, tamquaim forrr%a—
le; & externam redditionem, tamquam materia-
le. A&us beneficentiz requirit internum affe-
ctum ¢rga alterum vt amicum, & externum bene-
ficium » Nunc fic licet argumentari. Id quod cft ﬁff:”’“f‘_
formale inadoratione, iciliccr affeétus fubmif- 75970
fionis, ipfaque interior fubmiffip, nullo modo ¢enlis in
tendit in iplam imaginé {ecundim e, fc:d tantim waginem
in cxemplar, Neqg; enim interitis agnofcimus ima- f:_“‘”"”’”
gines nobis fuperiores;nec interno affectunos illis™*
tanquam minores & feruos, fubijcimus tamquam
maioribus & Dominis noftris : ergo ipfefecun-
dum fe nullo medo funt adorand®, Secundim fe,
inqud, id eft, fciundte ab cxcmplc}ri,ita vt adora-
tio non fitipfius exemplaris¥ -

Probatur Quarto, Teftimonijs Conciliorum & , 4

- e 2ty robarur

Patrit.Synodus V11.aét, 7.dcfinit imaginibus ex- S

hibendam falutationem & honorariam adoratio- ex Syueda

nem, non auté veram latriam. Rationem {ubdics ¥44e

Iriaginis eninn honor it prototypop refultar 5 & qui ado~

rat nnaginen, in e adovat quogsdefcriptam Bypochefim,

id eft, exemplar. .Hic Concilium docet 1magines

non adorari latria, quia non itaadorantur, vt in

ipfis fiftatur, fiue vt affectus feruitutis in illas diri-

gatur; fed ita, vt omnis honor externus illis exhi-

bitus trafeat in exemplar, quod in ipfis adoratur.

Sicut {i quis diceret , canem Petri 4 te non diligi

diletionc amicitiz, €0 quod beneficium ipfi im-

penfum non fitipfius,fed Petri amici tui.

Dices ; Etfi honor imaginis tranfeat in exem-
plar, non tamen fequitur, ¢d per {e von honorari,
Nam {imili modo in Syn. V1l-aét. g.dicitur, Eum
qui Martyrem colit, Dem ipfuim colere, & tamenMar«
tyr fecundim fecolirur, Bt Damalc.lib. 4.de Fide
.1 7. Sanckorum honote, dictty in ipfim Do tranfire.

Refpondco ; Patres interdum vri¢iufmodi fi- Martyr
militudine, vt in genere oftendant imagines coli f:'féf”
poffc ; tamen non volunt efie omnino candem ra- ,,{‘Le,w,
tionem imaginisad exemplar, & fanctorum ad coli poreffa
Deum, Nam Sanéti funt capaces Honorss fecundi Mo ¢
fe, & habent intrinfecam dignitatem honorabi- "%
lem,qualis et virtus, {apientia, poteflas: vndefiné
vllo refpeétu, aut cogitatione de Deo, poiiunt ho-
norari, Imagines autem nec honorem poflunt ca«
pere,nec habent cxcellentiam vilam venerabilem:
vade per fe 5 aut finc notione exemplaris ; adora«

Qo i

Adoratie,




158
ti nequeunt . Dicjtur autem honot SanétdTum in
Deum redundare;ficut opus mifericordjz impen-
fum proximo, dicitur impenfum Deo: juxta illud
Matth, 23.v. 40. Quodvn ex bis fratribins meis mix
nimisymihi feciftis ; nempe, quia Deo gratum eft &
agceptum, ficut {{{ibi factum effet.

Congilid Trid.fefl:25. In decreto defacris Tmas
ginibus , definit imaginibus debitum honorem &
venerationem imperticndam , quia honor quieis
exhibetur, referturad prorotypa, que ille re-
pra:fcr_:tant : Vi per imagines 5 quas ofeulamr , & co~
vam quuibus caput apevimus 5 ¢ procumbimus 5 Chriftum
adovemits & Santtos, quorym ille [imilivddinem gerunt.
Hic Corncilium explicat modum, & rationem,
cur {int adorande! ; infinuans non effe alium mo-
dum ; nam loquitur dogmaticé contra hereticos.
Sicut i quis diceret, ¢quum acceptum commoda-
10 3 Petro, bend trackindum ; quia illa traétatio
refertur gd Petrum, cuius eftequus’; vt per hanc
equi curam , Petro debitum officium iuflitiz
preftes . Ex quo patet Concilium velle, adora-

tionem imaginis , efle adorationem exemplaris.
Idem mo= g i Thara e s :
s in i ¥de dici folet effe eundemn morum in imaginem & in
ginem ¢ exemplar: quod proprié verum cltde moty adora-
sxemplar, tionis.. Nam eidem numero adoratione adoratur
imago & exemplar , clim imaginis adoratio , fit
adoratio exemplaris. Noneft tamen idem mo-
tus cognitionis aut amaris in imaginem , & cx-
emplar, quidquid dicat Caictanus hoc loco : nam
alioadtu amatur & Eognoftitur imago, alio cx-
emplar . Quodam tamen {enfu potefbdici idem
Motus cognitionis in imaging & exemplar; nem-
pe fi imago accipiatur pro fpecic intelligibili, vel
phantafmate,& exemplar lfo obieto: quo modo
Ariftoteles logquitur in librode Memoria & re-
cordatione cap, 2. ciggtus 3 D. Thoma : fed tunc
MOtUs cognitionis po?ifis eft per imaginem,quim
inimaginem ; phantafina emm;, noncft id quod
cognofcitur, {ed quo vis cognofeendi cognoftit
obie@um. Omitto alia teftimonia; quorum plu-
rima funt in Septima Synodo ; in quibus dicirur,
Vit effe adararionipfins imaginis ¢ prototypi, ev quod
imaginis bowor ad exemplar tranfeat. Item , Iimagines
adorari y quiaper eas adoratur prototypon.
41 Sed'contrd. Primd, Obijciuntur varia tefti-
2. Obiedio, MONIA Patrum’ Septime Synodi, inquibus di-
sx VIl Sy-citur Imagmes non effe advrandas cultu latrie 5 fed
nodo, ofeulo, honoraria falutatione, fuffits, luminaribus . Et
A&ione 6.inter cetera fic dicitur: Quapropter non
indignas habemus eas honore, [alutatione, & veneratio-
ne; debitamiue adovationem il dare debemmns:fiueevgo
pl:xre.!nr (alutationem, fine adovationem appellare 5 idem
profecto erit,mod (uiamus excludi Latviani;hec enin alia
eft afimplics adovatione . Ergo illi Patres volunt
imagines fecundii ¢ coli aliquo cultu, fed mino-
requam Jatrid, N4 fi confiderentur cfi exemplari;
fic im:;go Chrifti & Trinitatis colitur latrid,

Refpondeo , Negando Confequentiam . Ciim
enim dicant illas latria colendas non effe , [ed finplic
®iT. Syno- bongre & [alutatione, non loquuntur de s1lis fecun-
#usdicis  Jim fe confideratis,quali fic poflint aliquo hono-
Fmagines e affici, quiné fit honor exemplaris; fed loquun-
non lRtria, st P 3 quun
fed fimpii. tur deillis, veexemplari coniunéiis : nam ibidem
sihonore  docent ynant cjfe advrationem imagiis 5 G exempla-
eolenABis “yic & honarem nnaginis tranfive ad exemplar. Velunt

ergo dicere ipfu imagines latvia uun eoliy quia latria
{ignificat affeGtum internum feruitutis, interndd;
“fubicétionem ad alierum , tamquam ad primum

Ex Conci-
dio Tria;
Aentine,

Solutiv,

-cundo; Perfe, ob dignitatem & officium acceprll rasiont pse

Quzf, 25. De Adoratione Chrifti. Art.3.Dub. 3.

ommium rerum principium § qui affeCrus & inters
12 fubmiflio nondeferuut maginibus Chrifti &
Trinitatis, fed foltim exemplari ¢ cxterna tamen
sota fubmiflionis, v. g genuflexio, inexccutio.
ncproximé defertur imagini ,_& per imaginem
tranfit in excmplar, quamuis intentione primo
dirigatur in exemplar . Et quia hzc nota non
habet rationem latriz,vt tendit in imaginem, fed
fimplicis adorationis,fen falutationis;ided dicun=
tur imagines coli cultn wiinore s quain lamia : on
quod hic aétus externus fir cultus completus , vt
terminatur ad imaginem 3 fed quia non habet ra«
tionem latrie refpedtu imaginis; verum fimplicis
adorationis ¢ idem tamen aétus externus eltdatria

 relpe&u exemplaris, quatenus per imaginem in,

exemplar tranfit . Sicut i bene wactes ‘equum

Petri, illeaéus refpectu equiy-non clt actuschal
ritatis vel iuftitiz ; {ed bona cuftodia & refpeGm

tamen Petri, cft actus charitatis vel inftiia,

Sed vt hee melits ntelligantur ; Notandum biffirs
oft,hec nomina, Adorare , (alutarey ofculariy plessia ipr
rumque accipi pro externd adoratione, id efty pro 4darere,
externd noth fubmiflionis; quamuis interdumes- [alstare,
iam comprehendant internam fubmiflionem & fi‘;ﬂi{;-
affeGum feruitutis erga eandemirem , Cul externa ac duliun,
nota immediaté in ‘exccutione defertur ; vt patet:
ex VI, Synodoaét. 7. inepift, Tharafij ad Cons
ftantinum & Irenem . Vnde infére idem Tharas
{ius €fnucein ¢ lanceam Domint vecte dic adovariyquia
hzc externa nota, {cilicet ofculum, genuflexio, aper=
fio capitis illi defertur. Latvii autem & dulii tan-
tlim accipi - prointerno affectu feruitutis ideft,
quo quis fe interihs tamquam’ fervum agnofcit
& fubmittit alteri vt fupcriori ; & pro attivex-
terno, quatenus ex affedtuinterno erga eundem
procedit : vnde veraque vocatuy paflim Adoratio
i [piritu, Hincidem Tharalius docet Cracem &

- Laizceam Dowiini 70 adorari latrias Ex his liquet ima-

gines latrid ant dulia non coli, [ed [implci Hord adora-
Zionis;quia interna fubmiflio non dirigituradillas,
fed ad exemplir tantiim ; externa tamen notd in
exccutione immediaté illfsdhibetur.

Obijcitur Secundd; Legatus Regis pon folim 42
adoratur, quatenus fubflituitur loco Regis, & in 3, Okisdlin,
ipfo confideratur Reex , vtquando in comitjsto-
cum Regis obtiner; fed etiam per {¢.: ergo fimili-
terimago, ©

Refpondeo Negando Confequentiam: Legatus Soluia,
enim poteft dupliciter honorari, Prim;0b iplam
dignitatem regiam , quz in iplo confideratur: & i‘;{?i
hzcadoratio eft fimilis adorationi imaginis « $¢- i ado-
3 Rege , quia ipfe per fe eft capax adorationis , & st coliy
habet dignitatem adorabilém 3 Principe donaté ; ?m“j;
vnde ratione huius poteft fe quis illi tamqui ma- ;
jori fubijcere, quiuis nd confiderce in ipfo Regés
Tmago auté nec fecundim fe honorabilis dft, nec
vilam dignitaté ab exemplari deriuatam accipit.

Obijcitur Tertio; Imago adorarur propter ex-
emplar,ficut proximus diligitur proptet Defy : &
ficut medium eligitur propter fincm, Sed dileétio
proximi diftinguitur i dilectione Dei, & non ter=
minatur in Deum nifi remoté , & interpretatiue 2
Similiter electio medijnon terminatur ad finé,
Ergo fimiliter -adoratio imaginis fiftere poteftin
‘ipla imaging,ita'vr hon terminetur in cxcmplqr. ;

Refpondeo; Quiod ad dileétionem proximi atzSolusit,
tinet; {1 proximus diligitur propter Deum, id cfty

quia

43
5.0!3:3{7!!;




Quxf, 25. De Adoratione Chrifti. Art, 3. Dub.3.

rquia cft aliquid Dei tamquam amici, ficut omnia
amicorum diligimusfic dileétio proximi fe habet,
{icut honor imaginis ad exemplar.Sicut enim hec
= dile&io,vt eftdilectio amicitiz, nd terminatur ad
L)
"59,}’:::? proximo vis bené & benefacis, vis bonum tamqua
exemplars amico; ita adoratio, vt terminatur ad imaginem,
fiem pr0- ponelt cultus latriz vel duliz 4 fed v per imagi-

s dils g : : -2,
;ﬂ.’;, pro. nem ad Deum. Item ficur illa dilectio, non fiftit

- ur Diit, in proximo, fed per proximum tranfit in Deum

vt {it dileftio amiciti@ ; ita adoratio imaginis
non fiftit inca, fed tranfitin exemplar, vt fit a-
&us feruicutis, id eft, latriz vel duliz. Deni-
queficut proximo vis bonum, nonquia iplein
fe habet aliquid dignum tud amicitia, fed quia
ipfe cft res & pofleflio amici tui, & bonum ip-
l{us eft bonum amici ¢ ita imagini defers honos
rem, non qudd dpfain fe habeat aliquid hono-
redignum, fed quia eft aliquid exemplaris, per
quod exemplar honoratur . Qudd fi proximus di-
ligatur vt amicus , iam non diligicur proprié pro-
pter Deum; fed foliim gencrali ratiane;; feilicet,
quia hoc Deo placet, ficut & alia bona opera.
Vnde hzc dile&io proximi non eft fimilis adora-
tioni imaginis, fed adorationi legati, ob dignitas
tem & Rege participatam.

Ele&tio autem medij longg aliter fe habet ad
intentionem finis, quim adoratio imaginis ad ho-
norem exemplaris, Eligimus enim media, vt per
illa comparemus finem, alio aGu diftin&o ab 1pfa
eletione, & vlu mediorum : nonadoramus ta~
men 1magines, vt perillas alio actu adoremus ex-
emplar, fed vt eodem a&u. - Vnde adoratio ima-
ginis fe habet ad exemplar, ficut intentio finis
qui appetitur, ad finem oui. Duplex enim eft fi-
nis, fcilicet qui appetitur , 8 cui appeticnr : vt clim
volo Deo gloriam & honorem in creaturis;; glo-
via eft finis gauiy Deus eft finis eui. Sic adoratio ima-~
ginis, & ipfaimago cft finis qui, exemplareft fi-
nis-cui. Arqui codem altn appetitur finis qui, & fi-,
s cui: ergo-pati mgdo, eodem actu adoratur
imago & exemplar. "Bt ficut finis gui non poseit
appeti , nifi etiam alicui appetatur : ita nec imago
fine exemplari poteft coli.

Dico Secundd ; Numgquam adoratur imago,
Cim ade- quin eidem adoratione adoretur prototypon:

Duplex
finisy

'f‘,:;}’:‘: que adoratio 5 etfi refpectu prototypi, fic latria
wdorasny  veldulia; tamen refpectn imaginis non eft.fed fo-
protory. - Iiim humana faluratio & {implex nota fubmif~

(i fionis. Prior pars fequitur manifelts ex dictis.
Dices; prototypon ibi veré nonelt': crgo non
» eain. adoratur. . Refpondeo; Eft ibiper noftram ado-
<uditur  rarionem s ita enim imagine confpecta apprehen-
.;;f’:"‘.i" dimus prototypon, atque @rcipfa prefens effet
in imagine inclufum ,” eam@ue animarct. Vnde
tota mentis intentio, totuidue affectus fernitutis
fereur in illud ;& inde fequitur externa nota fub-
mifsionisin idem. Intentio enim dirigit imme-
diate hanc notam in prototypum , licet in execu~
tione tendat immediaté in imaginem, & per ima=
ginem in prototypum. Neque inhac apprehen-
fione efterror, aut deceptio 5 quia ncn elt iudica-
Honor ve. T3, fed nuda apprehenfio 3 ficut nec in abftra-
Jre&uima~ Ctione formaram per intelleGum.
gimisaon  Altera Pars fimiliter ex diétis colligitur.Quia
;‘fdf:;:’;‘“% henor non exhibetur imagini ex affectu fernitu=
exerga - tiSad imaginem . fed ad exemplar: ergo noncft
flutatio, feruitys imaginis fed excmplaris. Hinc facile in-

proximum,fed ad ipfum Deum, cui per hoc,quod,

159
telligigur; quomodo eddem adoratione adore~
turimago, & prototypon ; & tamen imago non
adoretur latria vel dulid : nam hoc intelligen-
dum eft de externa adoratione, quz eademeft
matcrialiter , ctfi non candem rationem forma-
lem habeat. :

Dico Tertid; Etfi dicendtim fit abloluté Ima-
gines non adorari latrid vel dulid : tamen gene- 1magines
ratim non dicuntur impropri¢ adorari; id elt,ho- nea dicus-
norari,{alutari, Item, dicitur per accidens adorari %7 /77 ¢~
latrid, veldulid. Prior parscolligitur ex-dickis, 772"

, veldulia or pa g - (e rari,

Secunda Pars patet ; Quia Concilia & Patres
dicunt eas eflc adorandas, id €ft, honorandas.
Nam nomen Adorationis multa fignificat, vt reéte
docet Tharafius fupra citatus;& vlurpatur pafsim
pro nota externa {cruitutis, przfcrtim in Greco.

Aducrtetamen, Siquisdiceret eas improprié Anftte
adovari,ficut Durandus & ali) quidam; aut analo- merarium
gicd, vt Gabricl; aut tamquam conditionem ado- #/%7¢ v
rationis, vt Caictanus; non affirmaret quid erro- it
neum aut temerarium , vt quidam volunt . Nam preprse,
Synodus VIE. parum curatyquo nomine hzc ho-
noris exhibitio appelletur, an Adoratio, an Salu-
tatio : modo farcamur effe exofculandas, aliaque
{fubmiffionis figna exhibenda. Quod patet ex te-
ftimonio {upri allato, Quod etiam Durandus, &

& omnes Carholici libenter fatentur. Nec obftat, x
Quod Durandus dicat imagines poniad recorda-
tionemexemplaris, vt illud veneremur, non vt i

fas propri¢ adoremus; quiafic loquunrur mule

Sanéti Patges, & imprimis D. Gregorius libre .
epiftolar. giﬂ'.g. N6 enim negant imaginibus ex-

ternam illam notam honoris deferendam; fed vo-

lunt affeétum feruitutis non debere intendi in ip-

{as, fed in exemplaria,

Tertia Parseft feré communis DoGorum : & Adoran-
poteft dupliciter intelligi. Primo , quod ex parre ;’:;j‘;&:g
[ua adoventur pev accidens id eft, qudd latria vel per actia
dulia dicasur illis conuenire,quia conuenit cxem- dens,
plari, cuiimagines accidentaliter coniunéte funt
per apprehenfionem: Quomodo purpura & thro-
nus fegius dicitur adorari vnd cum Rege : quia
enim hzc Regi coniunéta funt, honor cxternus
quodammodo ad ea pertinet. Secundo, ex parre
adorationis ; id eft, quod latria & dulia fecundiim
externam notam tepdant inimagines ; que nota
eft extrinfeca interno affectui, & quali accidenta-
ria . Hinc re@é dicimus imagines adorari ex virtute
latria vel dulie; quiaillaram honor procedit ex af-
fe@u exemplaris, qui affcétus cft larriz vel dulig,
non tamen p:oprié adorantur cultu latrig vel dy=
liey id eft eultu, qui eft latria vel dulia : quiaref-
pectu illarumnon eft ralis; fod folim refpeétu ex-
emplarium,’ .

Dices 3 $i Imagines non poflint dici latrid ado-
vari,niff per accidens, ¢6 quod affectus feruitutis non
tendat in illas : ergo nec Euchariltia, nec Chrifti
corpus dicetut adorari abfoluté latrid : quod eft
contra Concilium Tridentinum fupra.

R.cfpbndeo, Negando Confequentiam. Eucha-'
riftia enim intrinfecé continet Chriftum & diui- Z¥ehari

; : 3 3 . fliaadora.
nitatem : fignificat enim compofitumex {pecie-tup lasridy
bus & corpore Chrifti, cui vnita eft diuinitas: 8 fpecies nor
hoc totum adoratur ob diuinitatern intimé con- #iff v#
iunGam : vndc ctiam affeéius feruitutisin illam ##8*%%
tendit 3 Euchariftia enim oft Chriltus velatus .

Sectts cft de ipfis {pecicbus 3 ha enim adorantur
inftar imaginum,

Qo j Corpus




Corpus
Chrifti
Adoratar
Lﬁlm‘,i7

46
Immagines
won [unt
Fapaces
Orariopis,

Xee Sacri-

gy

Nee Obla-
tionis.

Hec Lag -
dfy

Eruxdi-
plicizer
confidera.
A,

Relignia,
HH iy

Berum
hofles,

160 Quztt.2s. De Adoratione Chrifli. Art.3.Db.3.A:4.&é.

Corpus, autem Chrifti dicitus adorari Jatriag
quia infeparabiliter voitum eft divinicati Verbi,
a quo {uftentatur tamquam natura i fuppofito; 8¢
penetratur , ficug ferrum igne; ita vt fiat vaum
{uppoficum & compofitum , qudd-ablolute eft
latrid colendum. Quamuis quod ad rem iplam
attinet; cultus latriz {oliim per accidens ipfum
corpus attingat.

Dico Qpuartd , Tmagines non funt capaces ora-
tionis, facrificij, oblationis , vel laudis, eomo-
do, quo adorationis. Ratio eft; Quia hi adtus ex-
terni non diriguntur ad imagines, vt periplas
oremus , aut facrificemus, aut exemplar laude-
mus. Nem® enim petit aliquid per imaginem,
vt qua nihil intelligat ; nec ilk facrificat, quia
facrificium cft teftificatio diuinitatis: & principa-
tiis rerum omnium, Oblatio etiam propri¢ non
fit imagini ; fed miniftris Ecclefiz in honorem
Dei, vel ipfi Deo, aut Sandlis. Nec obftat, quod
Synodus Septima ac. 7. ait, Merito jos ad ima-
gimes reucrenter accedere oblatiomibus fuffiruun & lu-
miarinm 3 'quia, ctfi‘oblatio relpeGu imaginis
rion habeat raticnem oblationis, habet tamen
rationem fimplicis adorationis. Communiori ta-
men fignificationc oblatioreéte dicitur fieri ima-
ginibus. De Laude, Satis perfe conliar, {olum
exemplar laudari.

Dices , Ecclefiain fefto Inuentionis §. Crucis
canit: O Crux ane [pesvnica. Auge pis inflitiam, reif-
Gue donavenian. ltem: Soladigia vit fuish, ferre fe-
oti pretium s hic ad Crucem oratio & lausdiri-
gitur. s =

Refponideo; Crux in priore loco accipitur per
Mctonymiam, pro Crucifixo guem continuit.
In altero tribuitur ef perflona per Profopopeeiam
figuramR hetoricam.Ex fic oidis ifta laus redun-
datin Crucifixum ; eiufque proprie eft laus tota.

ARTICVLVS 1V.
Virum Crux Chrifti (it adoranda?
ARTICVLYVS VL
Vtrum Religuiafint adorands?

Otandum , Crucem Domini dupliciter ¢6-
fiderari. Primo, Vteftfignum Chrifti cru-
cifixi. - Etficcft cadem rario Crucis, &aliarum
Chrifti Imaginum. Secundo , Vetetigit Chrifti
“corpus, & fuit inltrumentum noftra falatis ; qua-
lis eft ea, in qua pependit, Similiter claui, lancea,
corona &c. Ex {ic ¢lt eadem ratio Crucis, 8 Re-
liquiarum. Rcftat crgo, vt videamus :

Versim Reliquie Chrifle & Santoram [int vencrands
& honorande. Nomine Reliquiaruim intelliguntur
non foltim corpus & offa; {ed eriam crines, veftes,
inftrumentafuppliciorum, & alia qu¢ Chriftus &
San& fuo vl velati confecrarunt.

Hoftes Reliquiarum primi fuerunt fudei, &
Samaritani, qui omnia corpora cenfebant im-
munda. DeindeGnoltici, qui dicebant Martyres
non recté facere, quod fe propter Chrilti confels
fionem morti exponerent,” Contra quos Tertul-
Hanus fcripﬁt furm Scorpiacum! Hing enim fe-
Quebatur, corum Reliquiasnon effehonorandas.
Expreflius aurem cultum Reliquiarum oppugna-

tunt: Primo, Bunomius, Deinde, Vigilantius,
tefte Hieronymo libro contra Vigilantium, Po-

fted Leo Ifauricus'Anno 730. & Claudius Taus
rinenfis Anno 82§, tefte Tona in fuo libello. De~ =
inde, Anno 1370, Wiclefapud Waldenfem tom.
3.cap:135. & 164. Poftremo, omnes heretici no-

itri temporis: qui etiam dicunt Vigilantium bene
feripfiffe contra Reliquias; & D.Hieronymum ab

ipfo fuperatum, tantim conuitijs agere potuiffe,

‘Dico Primo ; Reliquie Chrifli & SanGtorum. 43

funt retinende 5 & debito honore colendz. Eft Ess e,
¢uidens ratione naturali,fu ppoﬁcﬁ cognitione ex~ das,eff 4o
cellentiz illorum. Eteft dcﬁqits in VII. Synodo =
a@.7. vbi Concilium iubet deponi Clericum , &
excommunicari laicum,qui Reliquias contemnit,
Et ackion. 3. Voeat Reliquias fontes (alutares , quibus
Deus multa beneficia bominibus praftat. Similia habe-
mus in antiquiffimo C acilioGangrenfi anno 32.4.
in Paphlagonia,can. viime. Et Carthaginenii V.
can.14.Denique in Tridentinofe(f. 2. #

Probatur Primd, ex Scripturis. Exodi 13, Exempls
Moyfcs honorat offa §. Tofeph, transferens ea cx Seriprure,
Zgypro,iuxtd ipfius prophetiam, Vnde Eccl 49. o fuy,,
v. 18.0ffa ipfins post mortens propheraffe dicuntur. fh,
Deuter. vltimo corpus Moylisfepeliturd Deo,
vt vult Hieronymus contra Vigilantit. Vc!,qugd :F)’f:t
inidem redit,ab Angelis; vt vult Epiphan.hazref. MW?’
9.nam omnes Dei apparitiones in veteri teftamé- :
to faéte funt Angelorum minifterio.

Lfaiz 11. v. 11. Ineum Gentes (perabunt, b evit Sepulehri
(epulchrii eivs gloviefwm : vbi Propheta pradicit fe- Mefis,
pulchr Domini tore apud Gentes fumma vene-
rationi; vt exponit D. Hieronymus, epift. 17. ad
Marcellam. s

4-Reg.13.Deus corpus Elifei miraculo hono- Corpu
Fauit excirato mortuo qui illud contigerat. Elifel,

Ecclefiattici 49, v. 12, Duodecins Prophetarimm offu
pullulent de loce [uo. Nam corvobovanernnt Tagobydo re-
demerynt fe in fide vivrutis; id eft, revivifcant in ho-
minum memoria & veneratione.Marchzi 9. Mu-
lier hemorrhoiffa cum fumma veneratione tangit Hemer
fimbiiam Domini,& cuyatur. rhoiffa.

Acto.19.Fideles venerabundi tangunt fudaria
& {emicinétia Pauli, & curantur.

Secundd, Ex viuomnium Ecclefiarum. Nulla o
enim funt Chriftianorum templa, vel altaria , in pium &
quibus ab initio non fuerunt Reliquie Sanctort. elejiarum,
Imo in Concilio Carthaginenfi V. cap. 14. pra-
cipitur, vt nulla altaria, vel memoriz Martyrum
dedicentur , nifi vbialique funt Martyrum Reli-
quiz, nepopulus aliquafuperftitione teneatur; T
népe {1 colat tamqué Martyris fepulchri, vbiné f’:""; ;:r
elt Martyris corpus. Vnde reliquiedub altari po- 7,0
niitur, ficut animg Martyrit funt fub aleari;Apoc. sansar i
6. vrinfinuat Augoftinus fermone 11.de San@is. Aty

Tertio Probatur teftimonio ompivm Patrum, .
Fatentur quidem id haretigi, {ed dicunt cos con- e
tramenté ita {eripfiffe, €0 quod non poflent huic 4y,
morbo mederi; vel certe vi confuctudinis popu-
laris, tamquam ®ftu jnhunc errorem abrepios.

Sed hoc nimis apersé eft falfum & impitt. Atha- gthanafi
nafius invita S. Antonij; maximi facit veltem
Antonij fibi legatam, per cam recordans imaginé 5, Antes
fan@itatis eius. Antonius fummé venerabatur \TeﬂEuﬁl.
ftem S, Pauli Eremita ¢x folijs palmard, Bafilius
in Plalmum 115. ait: Corpera apud Iudeos tacku con- -
taminabant ; fed offd Marzyram vattn (antiificant per Cyri
gratiam qué illis infides. Cyrillus Hicrofol. Cathe-
cheli18.

Ofarz,
Propitas
rim,

A&, 19,




Quzf, 25.-De Adoratione Chrifti. Art. 4. 6. | 161

chefi 18. " corporibus San&orum dicit ineffe vir-
tutem quandam & potentiam, & ided etiam ho=
noranda; non tantym animas: iddue probar ex
corpore Elifgi. Ambrofius ferfn, 93. de Sanéfis
Nazario & Celfo, caufas adfert {ex vel [epté cur
honorentur: Hieronymus ex profeflo agitconta
Vigilantid , qui id negabat. Chryfoftomus hom.
ahryfop. Vit incpift.ad Romanos, laudat Romam, potif-
fimiim ex Reliquijs $5. Apoftalori Perri & Pan-
Ii. Hom. 66, ad populum, item libro quod Chriffiu
[fie Deus, dicit; Conftantinopols Reges mdgndin gratinu
pritant fi fiant pifeazovdi oftiary : quia {cilicet parci-
cula quaedan corporis S. Petriibicft. Etibidem
ait; Rome, que vrbs eft vegalifima, relittis vimibus, ad
fepuichra pifcaroris ac pellionis currint Reges, Prefidés,
Milires, Vide Damafgenum lib. 4. ¢, 16. fusé de

Anbrof,

Hieron,

. - i o - .
D‘L"f’:‘;z";r veneratione Reliquiarum. Gregotium Turonen-
zurom. dem de gloria Martyrum. Vide quoque Alanum

Coptim Dialogo 3. cap. 12.. & feqq. vbi ctiam
fraudes Centuriatorum detegit, Et Bellatminum
in Controuerfijs. : :

Quartd, Probari poteft ex miraculis ad San-
&orh Reliquias fa&is, quibus plene fine Edcle-
fiaftice hiftorig. Vide D. Aug: 122 De ciuit. .8,
vbi'dicit tot miracula breui tempore faéta ad re-
liquias fanéii Stephaniy vt mulei libri eribendi
fint, {i omnia referyi debeant. Pretercd ex reucla-
Sesil g tiﬂnihmr quas Deus latétes reliquias, ad San-
* GorumBOnorem ; & vtilitatem homind derexit:

vtiy S§S. Geruafij & Protafij corporadetexit S.
Ambrofio; §. Stephani; Gamalielis, Nicodemi &
Abibonis, Luciano Préesbytero; vt refert Bre-

uiarium Romanum,

Quintd Ratione. Pfimd , Quia Reliquiz San-

Zarum - Gord magis imprimunt nobis eorim memorii,
:::f:;ffm qudm ithagines ; vnde nos excitant ad eorii amo-
ré;imitationem ,{otietatis defiderium, &c: ergo

vel ob hanc cauffam vencratione funt digaillimg.
Secundd, Quiiafuetunt domicilia & inftrumenta
animarum Sanétarum, & fututa funt templa {piri-

tuum’ Beatorum, fole fplendiora ¢ vnde ab ipfo

Deo, & ab Angelis perpetud in honore habebun-

tur. Teftid, Quiafiint inftrumenta,per que Deus

mira operatur, &'innobis multiplicia beneficia
praftat: Dews enniy” vt Chryfoft. ait hom, de S,
Babyla; il fere viilins uobis reliqiir ad falute Suns

Etorumi Reliqugjs § “nemipe poflt Sacramenta. Et hec

eft caufl, cur 3 Diabolo & cis mibiftris tantopere
oppugnentur. Has rationes T).“-Ambr_o s ferm.

93: de San&is Nazario & Celfo 10 fine fic com-
plestus eft's Quddfi digas mihiy quis honoras in Garie

22 'rc'fo.tut.t Aatqee confgrpta? H 0nOTo 1H Carne bl
tyris ‘Excephas pro Chrifts nomine “cicatyices: ~Honoro
Vitientis memoridin perennitare virtuts. Hunore per
cunfefionem Domini [acratos cineress Honoro i tineti-
Bus femind erernitaris, Honoro corpsts quod mibi Domni-
wion’oftendit diligere, quod e proprer Dominum dociit

movtem now timere s quod vewerentur damones; Giod

reghabit i Chriffo 8¢, :

: 49 Dico Secunds,” Reliquiz noti funt per fe ves
i 4 nerande, feiunétz ab ijs, quorum fu\nt; ed qudre-
i ey M5 apprehenduncur quodammodd lcuml‘m_&:n;
Diuls, nonc® prorfus modg, quo diétumelt deimaginibus,
Pér fe fed Ita D: Thiom. ‘cum Caietano hoc loco. Capreo-
5:;:“'“ lugMaior, & Almainus in 3:dilt. 9. Thom. Wal-
A denfis tom. 3. cap. 120. Ratioell; Quia Reliquiz
fint'res inanimz; ‘que non funt capaces honoris

aut contumeliz {ecundim fe; fed quatenus exci-

3 e .

Miraciia,

tant reemoriam cofum, quorum funt , fui appre-
hendunitur tamqué prefentes & coniuncti : vnde
naftitut erga iplos affeétus feruitutis & fubmiffio-
nis, qui exprimitur ofculo vel ali imili notd ex-
ternd Reliquijs delardy Hinc Damafcenus lib. 4.
de Fide cap. 12, Ommia, gue Deo dicata funt, arque
confecrata, itg adoramus; vi caltum & Vemevationem
wd Dewm veferamus. Evin VIL Synodo aét. 4. in-
quit Leontius : Magno ¢ inexplicabili Chriflr amo~
ve, quo afcendir, vbi vefedit, vhi appariity qued terigiz,
it omyino obumbranit 5 tamquam Dei locum colims,
& adorames 5 won ipfam vegionem aut lapides vene=
rantes, [ed enmqui in illis comuerfatws eft. Quod fic
intellige, Non dirigi affettii feruitutis ad lapides,
vel locum, fed notam externam adorationis.
Hine fequitur Chrifti Praputivm in terra reli- Prapasif
&um , & guttulas fanguinis, non cffe aliter latrid & jangud
colends , quim Crueem Chiifti, aut imagines; &4r 2% bis
feilicet non per fe,, fed per accidens; non latria it
in {piritu, fed innotd externd. Et ficintellige
D. Thomamhocart. 4. & 6. :
Aduertendii tamen, Quod ficut Chriftus pra-
fens maiorem excitat in nobis venerationem &
affetum fernitutis, quim folim prefens per iha-
gfjncm, dut reliquias: ita, quo aliquid pluribus
min_s ipfi coniunétum e{’_t, £ maiorem quog; ve- 4 gl
nerationem excitat ¢ qualm funt, Vera Crux C1US; Deo ¢
que reprefentat illum tamquam imago, & reali- Sandi
tet attigit,& fanguine cius fuit afperfa; & Prepu- :;‘;’[;“:'z’-
tium eius, quod fuit pars ipfius. Ratioeft, Quid, (azing.
ud quid maiorem coniunétionem habuit cum
;]lo ; €0 efficacitis & vehementitis facit mos llurh
apprehenderc 3 vnde nafcitur affe€tus interior, &
nota externa demiflior: adoratio tamen fempér
eft eiufdem fpecieis
" Sed Obijerynt Hgietict Primo.Luce it.v.47. 50
Vavobisyqui edificatis monumenta Propherarum: Patres 1. Obiedils
antem vefbriacederant sllos, Profectd reflificamini; quod i’:;;“;z:
donfentitis opevibus Patram veflvovam 5 quia ipfi quudem 7y,
becderunt; vos antem edificatis eorsm [epulchras  edificatio-
Refpondeo ; Euidens eft, non confentire Ty- 52 Monus
ranno, fiquis ad honorem Martyris, ﬁ_Tyrannn b 151
occifi, fepulcrum exciter ¢ ‘vt patet ex ijs, qui cu-
rarunt fepilturd Domini,& . Stephani, Et Con- Solwsin
firmatuyy Quia {i hoc effet fignum confensiis cum
Tyranno, vel vllo modo fuperftitiofum; vt vo-
lunt heretici; nowreprehenderentur Scribe &
Pharifei 4 Domino de hypocrifi, quod fub tali
opere peflimum animum {uf tegerent. Nam hy-
nocriﬁl:; nion éft , nifiquando mens mala tegitur
fubopere extcrno, quod per (¢ pium eft. Erater-
go hoc opuspium, acproinde non erat per fe fi-
gnum onfenfus homicidij; poterat tamen effe per
aceidens. Nam ¢iim ipﬁ perfequcrentur ens 5 qui
Prophetis erant maiores , vt Toanngm Bapriftam,
Apoftolos; & Dominum Prophietarii,conuince~
bantur exfiruere monumenta Prophstarum s Don
vt illos honoratent , fed potits vt homicidalem
animum’ ftum tali obtentucontegerent.  Vide
Ambrol: & Hieronym. 'inhunc locum.
Obijcitur Seciido;Ad Colofl: ¢.2.v. 23. Apoft,
damnat éd:noSpnoneis, id eft, cultum arbitrarill. 5z s
Atquicultus Reliquiaram eft arbitrarius; quia ex e 2.ad
non habéur in Scripturis. Refpondeo Primé, Colof.de
Etfi in Scripturis 'nd habeatur preceptum dehoc i"_"‘!}’,:ﬁ‘:"“
cultu 3; éxtahe tamen eius exempla fupra dicta, =
Relpddeo Secundo, Apoftolus per idsheSpionsiar Solurid,
mtelligit cultum ﬁlpcr{titiofum; quall dicas,culrdl
Qo iij fold




162

{oli voluntate & humano fpiritu indutG, Atqui

g cultus reliquiarum non eft {uperttitiofus , nec hu-
mano fpirite inuentus; fed dwinitis Ecclefiz in-
fpiratus : nam eft cultus exemplarium.

2 Obijcitur Tertid , Concilium Elibertinum |

3. Oviedtiv fiue Eliberitanum can, 34, Verat ne cerei per dié
#x Concil. accenditur in ceemeteri)s. Ratio additur: Inguie-
ﬁf'[:“’;":’::;’ tands enim fpiritus Sanctoryim non [unt.
inquiciae Refpondeo 3 Concilium vetat illam cercrno-
sione,  miam; quiafiebar tunc ex quodam errore gentili-
tio: purabant enim Gentiles corpora illa adhuc
aliquid {entire, & tali luce recreari. Quod autem
addit, Inquierandi [pivitus Sanctoruns non funt : Sic
intellige , non quod veré inquietentur; fed quod
difpliceat {piritibus Sanforum talis error. (%_9-
modo ad Ephicl. 4! Spiritté [anétus dicitur noltris
malis operibus. contviffari.  Alij per fpiritus San-
&ornm intelligunt mentes fidelinm viuentium,
ui offenduntur tali ceremonid , vel etiam fcan-
alizantur. ;
Obijcitur Quartd, In Reliquijs San&orum
os 65531 ;» hihil manct preter materiam, & forgé aliquot ac-
quad fie cidentia, vt quantitas, color &c.fed hzc non fuf-
wermes  ficiunt vt Reliquie poffint honorarisalioquin etid
#elenturs yermes ex R eliquijs ortos venerari deberemus.
Refpondeo, Reliquiz debent manere fub e
forma & accidentibus, vt fecundiim communem
hominum aftimationem cenfeantur: mancre ca-
dem, & pertinere ad illum Sanétum, v. g. vt cen-
feantur efle corpus, vel os, vel caro, velpars cor-
poris, vel veftis &c. illius Sanéti. . Qued non fir
quando multg interceflerunt mutationes, Deinde
inomni cultu cauendum ne vlla indecentia mif-
"ccatur: vt fi Relignie conuerfa fing in vermes;
tunc enim vermes videremur venerari. -Vide
Henricum Quodlib, to: queft.7. de hacre valde
fubriliter differentem.. .
4 Obijcitur Quintd,- Crux, Claui, Sping &c.
5. oticdia Chrilto dolorem artulerunt & ignominiam: ergo
gusd in- {unt potius execranda, quim honoranda. Filius
frumenta enim non honorat patibulum , inquo fifpenfus

Explicainr

Megasur,

Paffionis «

fint Chyi. fUit parens. ; :

80 igne- _ Refpondeo,Non [olim hzc dolorem & igno-
miniofa,  miniam., fcd etiam gloriam, viGoriam & trium-

phim Chrifto attulerunt ; redemptionem autem
& falutem nobis = & hac ratione i nobis hono-
rantur ; quomodo etiam de paflione Chrifti , &
morte gaudemus. Vade 8 ipfe Deus Crucem in-
finitis miraculis honorauit; & tempore Ludicij in
ccelo Crucis imago fole {plendidior apparebit, vt
colligunt Patres ex illo Matth. 2 4. v. 30. Tune pa-
_rebit fignum Fily hominis in ceelv, Filius ctiam pati-
bulum honoraret;fi Pater pro {alute publici illud
liber¢ fubijier, & fummum {plendorem familiz
per hoc conciliaflet.
5 Obijcitur Sextd, Si Crux, Claui, Spin funs
4, Obiettis adoranda,, qiia Chrifti corpus attigerunt : crgo
de labjs _etiam labia [ude,
Inda. . Relpondeo, Negando Confequientiam; Quia
el il fun_t pars hominis impij: vade non poflunt heno-
rariyquin cenfeaturetiam impius honorari; nam
honor proprié efl perfonas Seciis cft de Cruce.
Adde, Quod labia parsicipent de culpd, ficut in-
ftrumentum coniun&um & animatum : conta-
¢tus enim,feu ofculum illud, fuit peccatum etiam
Jabiorum; ficut funt peccata lingue & gule. Con-
tactus autem Crucis aullo modo peccatum fuit
1 Cruce,

Refelisur,

‘adorari, ctiam per externam notam fubmi

Quaf. 25. De Adoratione Chrifli. Art,4.6.& 5

Obijcitur Septimo, Si omnes Cruces funt o
norande, quia Chriftus Crucem fuo céraétu fa- 5, fpa,
cranit: ergo etiam omres clau¥; omnes lancc_au, i o,
omnia {pincta, omnia prafcpia; omnes afini erung s das,
adorandi ; quiz hec fimiliafunt eis, que Domi- g%
RUS tetigit, - n’ab,g",g,‘“

Refpondeo Negando Confequentiaim: Omnes #oran,
enim cruces venerand= funt, quia funt imagines
Chrifti crucifixi, & ad eum reprefentandum fune
exprefl, ita vtalium vium ton habeant, faltem
polt edi@um Conftansini, quiinhonoré Chrifti
crucifixi, vetuit impofteris{ontes crucifigi, tefte
Sozomeno lib, 1. hilk, ¢, 8. At non omnia prafe-
pia, nec omnes claui, autlancez, faafuntad
Chrifti paffionem reprafentandam, fed ad alios
vius profanes: vnde iuxd communem fenfum
hominusm fion ingerunt Chrifti memoriam, nifi
{imul cunt cruce pingantur.

Addo tamen, Sihzca viro {piritali confide- :
rentur, quatenus hec nobis Chrifti myfteria in- ,@,Zﬁ”_
gerunt;fic optimé poffe adorari, modo abfit fean- ficetau;,
dalum. Imo omnisres mundi poteft fic adorari, “’"‘j &,
vt ad eam ditigatur nota fubmiffionis, v. g. ofcu- rf:"r:‘,?ﬂ.
lum ,inclinatio corporis, amplexus; & fimilia, & adorars g
in ea adoretur Creator, moda abfit feandalum, & peffur,
aliunde non fit aliquid indecori. in notd cxternd,
1ta docet exprefse Leontius in VIL. Syn. ad. 4.

Cii enim Deus fit in omnibus,per eflcpmid & ope-

rationé realiter prefens, multo magi“couiun_

&us cuiuis creatura, qui exemplarimagini: ergo

optim¢ ibi tamquam fub tegumento latens,porcit
[It:onis-,

qug cum ad ipfam creaturam in executione diri-

s‘.lhiur,

gatur, ctiam ipfaadorabitur latrid per accidens,

& in noti cxternd.

ARTICYLYS V.
Virum Mater Chrifli it adoran-
da adoratione latria ¢

Efpondetur, Non latrid, fed hyperdulia
Chrifti Matrem adorandd. Ratio eft; Quia
eft creatura capax fecundiim fe-venerationis, ha-
bens excellentiam minorem diuini, fed maiorem
qud queuis alia creatura,fcil. quod fit Dei Mater,
Notandumeit, B. Virginem dupliciter pofle B, 7irgs
confiderari, Primd, Quatenus ipfain fe né habet derair
excellentiam adcrabilem, fed vt coniunéta fuit i“z;,f:’
Chrifto, ficut res aliz quae Chrifto coiunég fue-
runt : & fic adoratur latrid per accidens ; ficutdi-
&Gum eft de Cruce : nam in ipfa & per ipfam ado-
ratur Chriftus, & effeétus feruitutis immediaté in
ipfum Chriftum dirigitur. Verim hic modus nd
el viitatus,ne ipfa per fe latrid coli videatur, cim
per {e fit capax vencrationis: Vnde fecido moda £#! f’fZ‘
confideratur,vt habens excellentiam Matris Dei, ?/**"
quz moraliter {peciata fuperat omné excellentid
Sanétori. Nam ratione huius, cft Domina rotius
creatura;habens fingulare quoddam imperium in
illam, debetuique illi maiorgloria: & fic colitur i
byperdulia, vt reci¢ docet hic D Fhomas, Videtur f’;f e
autem hic aftus dpecie diftingui 3 dulia Sancto- 5, irgid
rum, & ab hyperduliaipfi Virgini debita proprer debités
eximiam eius prg ceteris fanéitatem & gloriam.
Nam dignitas Matris Dei videtur efle altioris
ordinis , vtpote proximeé attingens dignitatem
vaionis hypoftatic.

58

- QVAESTIO




QVAESTIO XXVI

De 'Officio

163

&
Mediatoris. :

In Duos Articulos diuifa.

ARTICVLVS L &IL

Virwm Chriflo proprinm fit effe
Mediatorem Dei €5 bamsi-
num? Ei [ecundum vt -
ram naturams¢

1 Yy Otandum cft, Dupliciter aliquem dici
Mediator Mediatoren.

:‘“‘.’"!’ Primo, Secundim fubffantiam: nem-
upliciter, z 5 F L
pe quando in aliquo, duo fubftantialiter
coniunguntur. Sic Chriftus dicitur Medraror, quia
cius perfonalitas coniunxit fubflantialiter diui-
nam & humanam natatam; 8cipfe eft inftar medij
particeps vtriufque extremi per fubftantiam, fcili-
cet diuinz & humane nature, ‘
1 Seeundi  Secundo, Qui eft Mediator fecundiim operatio-
modum id- nem, Nethipe qui fe:medium poriit inter duos, vt
f::r'"!’l“ eosdiffidentes eonciliet , Quod tripliciter poteft
* - fieri in propofito, Primd, Permodum internuntij
vltro cicroque padta & conditiofies partium re-
ferendo, Secnndd, Supplicando falteti parti pro
alterd. Tertio, Satisfaciendo alteri pro altero.
Ommeshs  Omnes hi modi conueniunt Chiifto. Ipfe enif
rationes  conditiones pacis inter Deum & homifes propo-
Chrstn " fhity vnde dicitur Augelus Tqﬁzmem&,Malneﬁ. 3.8&
' Mediator Nowi Testamenti ad Hebreos o, Tpleeft
Aduocatus nofter 1.1oan. 2, Interpellans pro nolus, ad
Roman, 8. Denique ipfe pro nobis perfette fa-
tisfecir.
Duo priores modi ctiam ¢onuteniunt alijs. N4
Moyfes erat Mediator inter Defi & homines, oran-
do pro heininibus, & Leges divinas ad ipfos de-
ferendo. Vnde Deuteron. 5. ait: Ego medins & fe-
quefter fui mter Deil ¢ vos illo rempore. Et ad Galar,
3« Lex dicitur duta per Angelosin manu Mediatoris,
id ¢ft, interueniente Moyle, Tertius modusfoli
Chrifto conuenit.
i:‘: ’;:’ Notandum Secundd; Effe duos etrores dehae
Mediatoys Queftione, Prior, Humanitatem Chrifti in ab-
Chrifin  ftracto efle mediatricem,non autem perfonam Fi-
liy Dei. Ita quidam Heretici in Polonia. Alter
¢ft , Chriftum efle Mediatorem{ecundum vtram-
que naturam ; ita vt per vtramque munus Media-
toris exerceat . [ta Caluinus & Lutherus. Nam
duplicia faciunt opera Mediatoris ; quedam que
perfolam humanitatem exercentur, etfi & dinini-
,  tate habeant efficaciam; vt orare, pati,mori:que-
Jlnri:p"_ dam que¢ perfolam diuinitatem, vt remittere pec~
fedli Mes cata, illuminare mentes, operari miracula, of-
diateris eff ferre {acrificium,
i::’}::‘: _Dico Primé; Officium & mtunus perfecti Me-
diuing, diatoris, eft proprium, non humanitari feorfim,
tueeft  [cd perfonz dininx, quz oft Chriftus homo. Eft
‘if"ﬂ"‘ fide tenenda.
o Probatur , Quia actiones funt fuppofitorum :

-

1y Secandi
[ubftantids

in Chrifto autem foltim erat fuppoﬁtum diuinii,

Secundd, Quia praeipuum Mediatoris officid
erat perfedte fatisfacere d!'tii_ns: iuftitie pro nobis:
atqui hon poterat eflc fatisfadio perfecia nifi cffer
perfonz ditina, vt {uprs oftendimus.

Tertid ; Quia hec ¢ft communis fententia Pa-
trum , qui docent Chriftum ided vocariab Apo-
ftolo Vacunt Mediatorem , quia folus divin & hu-
manz naturg cft particeps; volentes oftendcre ho-
minem non pofle effe perfectum Mediatorem, nifi
fit perfona diuina, que per humanam naturam
operetur . Ita Ambrol. & Patres Grediinillum
locum Apoftol: 1. ad Timoth.2, v. 5. Vams Dews,
vaus Mediator Dei. &y hominit, homo Chriftus TEsvys.
Cyrillus lib, 12. Thelaori cap. 10. & Fulgentins
de Fide ad Petrum cap. 2. o

Dicd Secundd ; Chriftus tamen non_fuit Me- ., ,%m,
diator fecund im diuina naturam , fed feconddm fuir Media
humanamisid ef, per folam naturam humanam or . 2ifi
funiones Mediaroris obiuit & recepit, . feomniin
~ Probatir ex Scriptutis' 1, Timoth.z. v.5. Vs ;ﬁ:‘,:;;f;.
Deus, vitus ¢ Mediator Dei ¢ bomini, honzo Chriftus
TEsvs. Vbi Apoftolus ait: Howe Chrifts LEsys,
non Deus Chrifius [Esvs, vt defignet naturam, fe-
cunditm quam ¢ft Mediators vt notauis D, Aug.
lib.z. De peccato originali cap. 28. ttem diftin=

“guit Mediatorem 3 Deo. Neque dici poteft Deit

accipi pro folo Patre; vt volunt Heretici : quia
Filius nos toti Trinitati reconciliauit, vt docet
Auguftinys Concione primain Pfal 29. often-
dens illfd Vnws Dews fignificare Trinitatem, &
Chriftum effe Mediatorem inter Trinitatem &
peccatores, Similiter Chryfoft. Occumenius, &
Theophiladus dicunt per Vnws non excludi Fi-
linm, fed Deos gentium. Aétor. 20. v.28. In qus
vos Spiritus [anctus pofuit Epifcopos , vegere Ecclefiam
Deiyquam acquifigit fanguine fuo. Atquiin effufione
fapguinis erat pracipunm munus Mediatoris; per
‘hanc enim nosreconciliauit *ergo-ohibar munus
Mediatoris per naturam humanam.

Secundo Probaturcx Patribus, Vide D. Au-
guftinum tra&. 82,in Ioann. & lib.10.de Ciuitate
c.20, Cyrillum lib.11. in Ioan. ¢, 7. & in Apo-
logetico ad 10, Capitulum, Et alios fupri indi-
catos in illum locum Apoftoli.

Tertio, Ratione. Primo , Quia officium Me-
diatoris includit ordinem ad altcrum , natuch vel Ofictum
{uppofito diftin€um; ficut orare, fatisfacere,agere x;zi;:::m
aduocatum : nemo enim feipfum orat, velfibi srdizem
fatisfacit, Sed Chriftus, vt Deus, nullo modo di- adalseri
ftinguitur, ab eo, qui oratur, cui fatisfit, & facri- z::m:: =
ficatur ¢ ergo fecundiim illam naturam non eft ;i :J,ﬁﬁm
Mcdiator, Confirmatur, Quia nemo ¢ft Mediator dum,
refpectu fui ipfivs ; {ed quia aliquem reconciliat
alteri : ergo Chriftus follim et Mediator per hu-
manam naturam, nam per hanc folum diftingui-
tur  {eipfo qui Deus.

Secundo ; Si Chriftus eft Mediator fecundiim

Qo iij) naturam




164

naturam dininam 1 ergo tota Trinitas of mes
diator; nam nasura divina et communis tris
bus. : g

“Tertio y Chriftus tantlim per illas a@iones eft
Mediator 4 per quas meruit & fatist¥ir : fed me-
ruic & fatistecit foltim per aétiones nasurg huma-
ne3: ergo &c,

Dices ; Dacere , facere miracula, facrificare 5
pacificare,, reconciliare , remittere peccata , dare
Spiritum {anctum , funt fun&iones Mediatoris;
fed Chriftus has obivit per naturam diuinam :
ergo &c.

Refpondeo ; Sacrificare nullo modo effe fun-
&tionem diuinicatis. Nam Sacrificium offertur
fuperiori in teltimonium [ummi principatus, Vn-
dle ommnis Sacerdos minor eft co, cui Sacrificium
offert . Atdiuinitas nonposeft habere fuperio-
. fem, Relique autem funtiones dupliciter pof~
ﬂ:‘;‘i::;; fune fieri : Primd, ex principali auétoritate : &
1. Ex prenci 16 docere, facere miracula, reconciliare, remitre-
pali anéto. T peceata, dare Spiritum fan&um , non funt fun-
rirase,  &iones Mediatoris : alioqui Pater & Spiritus

fané&tus efferm Mediatores s nadh Pater docet, To-
annis 6. V. 45. Owiniis qui adisic & Patre; & didicit,
yenit ad e, Facit miracula, loannis 14, V. 11, Pa-
der e manens ipfe fatit operas ‘Reconciliat, 2.
Corin. 5. v. 19. Erat Deus i Christo mypdum vecon-—
etlians fibi. Remittic peccata, Lucz 2 34 verl. 4.
Pater , dimirre illis Denique dat Spiritum fan-
Gum, lIoannes 14. verf. 16. Ego rogabo Patrem, &
alism Paraclerean dabit yobis. Secundo, poffunt fieri
hz:iuuf_tioues ex commiflione, & minifterio: &
fic conuentunt Chrifto per humanam naturam,
funtque fun&iones Mediatoris,
_ Aduertendum eft ; Etfi folus Chriftus fit prin-
Mediato- cipalis & perfectus Mediator, & hoc mods vni-
o, Sus; tim, quia ipfe folus perfe&e pro nebis fatif-

&
Adtidnes
Mediates
ris,

=

a,Exeom-
priffione,

Tiore me-

Quzf. 26. DeOfficio Mediatoris, Artra.

Fecit; timy quia omnes per illom fufit fecoficilia,
ipfe autem per deminem 4 tiini denique, quia ipfe
nonfoliim munere, fed etiam fubftantii eft mes
diator; poteft tamen hoc nomen alijs conuenire
inferiore modo, & per quandam participationem
muneris Chrifti < ficut etiam Apoftoli dicuntur
Lux mundi,Magiltri Ecclefiarum; fundamentum
Ecelefie, qua tamen Chrifto funt propria. Sic
Moyfes Deuter. 5. & ad Gal. 3. vocatur Sequeftergy _
medis inter Degm & popnli, & Mediator, quia inter- Moyfey :
cedebat orido, & facrificido pro popule, & leges
diuinas illis annuntiando. Simili modo; San&; Sundh
dicuntur noftd dduocati ¢ Mediatores. Cyxillus 1i,
12. Thefauri ¢ 10. dicit Moyfem, Prophetas, &
Apoftolos omnes fusiffe Mediatores. Nazianzenus
*oratione,quam habuit coram Gregorio Nyilenp,
Martyres vocat noftros apud dinimitatem Mediatores,

Sic Beata Virgo dicitur Aduscata & Mediaryix
noftra. S, Ephrem oratione ad B. Virginem : dye b
Mediatrix gloviofifiimay Aue yniserfi tervavum orbisve- gy
conciliarrix. Anfelm. lib. de Lxcallentia Virginis & Mefls.
cap. 9. Quis ifta perpendens 5 eftimare queat gui laude '7% 7

% z E . fira,
_dignafit, qua tantorum beneficorum fola pre cuméis

effici merait Mediatrix, Cap.az. vocat illam Recopei-"
latricem ; quod idem, vel amplius valet, quim
Mediarrix, D. Bernard.ferm, in illud Apocal. si-
L magnum apparuit in Calo-Bic, Opus eff Media-
ture ad Mediatorem illsun, nec alter nobis veilioy , quam
Marias Et infrd-s Age gratias er, qustalem vibi Media-
tricem bemgnifima miferatione prowrdit : omnibus mii~
fevicordie finum aperysr 5 ve de cius plenitudine onnes
accipiant. Etinfid : Lam te Mediatricem fibi apud So-
lem. iuflitié conflitutam interpellat . Ratio eft; quia
hac nomina non foliim viurpantur in fua perfe-
&iffimd fignificatione ; fed eriam inferiore &im-
perfectiore modo : quomode etiam dicitur Virds
Spes & Salus noftra,

INDEX




165

INDEX QVASTIONVM

ARTICVLORVM

I Ndu@io de obie&s huiis: Tertie Par-

tis, pag. 1
D v 5. 1. Quod fit obiectm [ex matcria huins Ter-
tie Parris, pag. 1
D v 8. 2. Quomodo digidasur bic printus tractarus
qui eft de Cimflo.
Dyvrigs. Viriim hoc m )fﬂmu conenienter dicatyr
Incarnatio. L
Dy 8. 4. Verin bac tradatio preflantior fit cote-
vis Theologie partibu, 2

QyasTio PRIMA,
De Conuenieptia Incatnationis.
It fex Areiculos dinifa,
ART. 1. Vertm conueniens fueric Degm incarnar, 2

Dve. 1. Virimfepofita redemptione generis
Bumani, it per [e wonueniens Detmn incar-
nari, Id elt, Veviim prater Redemsptionem

genevis b;zmam, fint alique vationes , ob
quas potuerit hoc effe conuentens.  ibid.

Dve. 2. Viritn Deum incarnari fr{er;:wn-
ueniens ad veparationt generis humant. =

Dve. 3. Verim vatione paturali probari pof-
fie m]ﬁermm Incarnationis effe pofiibile. §

Dve. 4. Veram Incarnatio veipfajit fafla,

o ¢rquamodo id probari queat. 6

ART. 2. Viram neceffarium fueric ad veparationeims
generis umani Verbum incarnari. . 8

Dys. 1. Viram Incarnatio Verbi abfolute
fuerit neceffiaria ad humani generis redem—

¥ prienen.

Dve. 2, Virim ad rellmendunt boming fa-
tisfatione perfecta iuflitic 5 fuerit Incar-
natio Det neceffaria.

ART. 3. Vevam [i homo non peccaffet , Dens Incarna-
tus fuiffer. 15

Dvs. Quomodo (¢ habeas PredeflinatioClyri-
fti zefpectu pradeftinations hommun &
Angelorumns. 17

ART. 4. Vevim principalitis Chriftus incarnarus fueric
proprer peccatum eriginale, an aituale. 18

Dys. 1. Virim Chuiftus fuiffet venturus fi
tantim fuiffet peccarnm aituale : vt [i Ad

#0 péccaffet  aligui tamen ex eins puﬁeri»
tute peciaffent. :

Dve, 2. Verdm Chiiftus fuiffer venturns, jz
tantiim fuiffet peceatum origemale, & nulla
inde attualia fuiffent (eoura. ibid

PEUL'[ 5 fof‘?ﬂ ConNeniens fﬂ'fr!f Chyi [J}V}H 1Ay 1art
ab initio mundi. ibid.

ART. 6, Viram Tugarnatio debuevit differvi vfque ad
finem munds. 20
¢ QvasTtio IL

De modo Vnionis Verbi Incarnati.

Tii duodecim Aveiculos dinifa,

AR T. 1. Vi vnio Verbi. Tncarnati fuerit falta
in naturayid elt, Veram ex vnione Verbi,
& bumane nature refultaneric aut -
itnta fueric vnanatura, 20

Dys.x. Veriim vaio Incarnationis fatta fue-
rig per aliquam conuerfionem alteriss na-
inre in altevam, 21

Dys. 2. Verian ex carne humahd, ¢ natura

LY

ET DVBIORVM.

digini potuerit fieri vna natuta integra
per compofitionem, 22
ART. 2. Virim vnio Verbi Incarnati. fatta fit in per-
fona, 3z
Dvs. Viranin Chyifto fir tantiim yna per-
fona, & qualis ? qua eft fecunda contro-
ﬁerj: ain bacmateria.
ART. 3. Virtm viio Verbi filta fit in nypoffafi. 2 5
Dye. 1. Quidnam b‘poﬁﬂﬁl,jmpufwm}ﬂ-
pemdddr natura. ibid.
Dve. 2. Viysm vaio Incarnationis {aita fue-
¥it per modum Viiouss BALUTE G TALIONE
hipoftarica , feu fubfiffentid. 27
AR'T. 4. Vivam perfona, velhypoftafis Chyisti post in-
carnationens f t cmjmﬁm 29
Dys. An hac vmofmm vera compofitio: ¢
idaircd tevimninus_refultans per hanc ynio-
nei, fit perfona conpofita.. - ibid.
ART. 5. Vertim i Chriff ﬁscfﬁ fueriz aliqaa yiio i

e, & wrporis, 31
ART. 6 Virtim bumana natura fuerit ynita Verbo ac-
cidentaliter. ibid.

ART. 7. Verim viio dinine, & bumane pature fi

aliquid. creatum. 32

Dvs. 1. Virtm preterquan: qued per hanc

actioncir ynitisam 1vibyaiur ungand na=

ture (ubfifentiaVerbi, & praver velatio-

nene ve[ultante inter illa, producatuy etiam

aliquid creatnm in humanitate , quo ipfa

formaliter. f it vnita Verbo. ibid.

Dyd. 2. Anid quod conflat bac ynione it

creatiim qwd anincreatunt, 34

Axrc. 8. Viriom vnioVerbiincarnati idemifit, quod
ajﬁtulprm. ; ibid.

ART. 9. Vtrdm vuio datuim naturarum in Chrifto fiz

WAxiNA Virionim, 1bid.

Dve. 1. Virim hecvaio fi ft THAXHTA Vit~

lo, fine in varione vincults ibid.

Dvs, 2. Vrrim hacvnio etiam fit maxima

dignitate. 35
ART.I0.Verum vuio Tnearnationis fit faita per gra-
tant, ibid.
ART.ILVirtam viionen Verbi incarnati aliquamerita
pmccﬂmﬂr. - 36
ART.L2.Virdm gratia ynionis fuerit C.'mﬂa homing
naturalis. ibid.

QvasTio TIL
De Modo Vnionis ex parte affumentis.
* Inofbo Articulos dinifs.
AR'T. 1. Vevtin perfone diswine conyeniaraffumere na-
turam humanan. ibid.
Dwve. 1, Veram perfona creata pofit ;zﬁ?;-
mere pmmediate aluan naturam ceatd. 37
Dys. 2. Viram [uppofitum creatim pofiit
altenam natuvam creatam diina viveare
[alse mediate nﬁuﬂere,fuﬂenrmdu & ter=
minande illam medianeé (us natura. ibid.

ART. 2. Virnm nature divine conueniat afJuiere a=

turam creatam. 3
Dva. AnFilins Dei terminet & [uftente
immediate naturam bumanam pev aliquid
abfolstum ¢ effentiale. An per fiam va=
fionens




166
sionem relatiuam ¢ perfonalem ¢ Guod
alij DD. fic proponunt ;: Qug fit va=
tio formalis tevminandi humanam_watus
yam. 2 ibid.

ARt,3.Firiem abfEracta pet intelleTnm pet fonalitate;
natra dinina poffit affumere. 4

Dvs. 1. Firsm fit in Deo una fubfiffentia
abfoluta, ibid.

Dvg. 2. Prritms. per banc [abfistentiam pofs

fit naturabwmana immediate affumi , &
terminari,. ta Ve nulli pev[ona immedia-

£ UnIALAY. i 41

Axr, 4. Virsm wnaperfona poffit fine alid naturam
bamanam affunere, 42

Antis. Firsims queliber perfona dinina porwerst na
turam bunsanam affumere. ibid,

A, 6.Ftriim plures perfona dising poffine affumere
eandems numerobumanam vatura. ibid,

DyBs. Firam fi tyes perfone affimcrent canm
dem numero naturams , effet vhis homo,

(=]

an plwres. 43
ART. 7. Wirdm vna perfona disina poffit affimere
dnas nararas humanas, ibid.

DvsB. Veram fivna perfona affsimeret duas
bumayitates,e(fee vnms bomo, an dyo. 44
Avz. 8. Frram fuerie magis conueniens Vi perfona
Fily affumerct naturam bumanam, quans

Pater, wel Spirstis fanitus. ibid.

Qvasrio IV.
De modo Vnionis ex parte naturz aflumptaes
: In fex Articulos dinifa.

ART, 1, Firamnatura bumana fuerit magis affume
pribilis a Filio Dei , qua quelibet ol 12.4%
DvB. 1, Vtram quenis natura poffit dinina

virsnte bypofiatice affumi a perfona dis

wina, ibid.
DB 20 Fitin partesnaturesfeilices mia
teria, & foruma poffint affumi,’ 46
DvB. 3. Firiim qualicates acciddntariz pof~

_ fmt bypoffatice affumi. 47

ART. 2. Virsim Filus Des affumpferit perfonz. ibid
Dyvs. 1. Pirim per potentiam Dei abfolu=
sam, perfonay vel faltem natura perfonata
pefit affumi. ihid.,
Dy, 2. Feri ffunabamanitas effet in duow
bus locts ( ficue modo eff humanstas Chri.
52} poffit in vno lece babere propriam per-
[onalsatems , &' in alwo effe in perfong

Verbis 4
ART. 3. Pirdm perfona dising affumplerit homis
aew; ibid.
ArT. 4. Firsm FilinsDei debuerit affumiere naturam
bumandam ﬂbﬁmﬂam ab omnibus itidisia

dus. ibid,
ART. §. Firim Filivs Dei debueritaflumere natus
vam humana w omnthes mdsmiduss, ibid.
ART. 6, An conuensens fuerit, ve Filius Des ezﬁ:melret
naturam humanam ex [firpe Adam, 49

Qvastio V.
De modo Vaionis, quoad partes
humanz naturz.
Fu quatnor Artsculos disif.

Ar7. 1. Perim Filius Do debuerss affumere vernm
Carpis, 49

Ar'r. 2. Prrame Filuo Dei debueris affumere oy pus
terrennm , feiicet carnem., @ :ﬁzngm-

‘ _ ibid,
inguss fucrit bypoffatice af

= 1bid,

Index Quzftionum

Dvs. 2. Vtrum veligni bumores, feslices
fana bilisy arra bilts j & phegma fint afe
[rmpts bypostatict, 5t
Dvs, 3. Ferdim dentes, vngaes , capills, o
émrbaﬁt:-rmc hquﬁdfiaé Unita Verbo, g2
ARy, 3. Virnm Filsws Des affsmpferit animarm.ibid,
AR, 4. Piriz Filwes Dei aﬂ?;mpﬁnt intelleClums, 53
Qvastio VI
De Ordine Affumptionis.
In fox Areicnlos dinifas
Awz. 1. Pirion Filins Dei carnem affumpferit me-
diante anima. §3
BAiT. 2. Veram Filins Des ﬂﬁrm‘pﬁrirﬂnimdm -
diante [piritn (en mente, 54
Awz. 30 Piriims Animaprisis affumpta fueris a Vera
bo, guam caro. 54
Dvs. Firem Anima faltem prises natwra
non fuerit affumzta 4 Verbo , quam ca-
ro. ihid.
ART. 4 Pirum cave Chrifli fuerit prins affampea,
quam animata. 55
ART, 5o Vrrum tosa bumana natura fit affiumpta mea
diantibus partibus, ibid.
Dvs. 1. Firum prisis watnri affumpta fie
anima 5 & corpus ; quam #pj froimatiim
tass ibid,
Dvg.g. Piram anima , ¢ Corpigs p‘n’;‘u
{int affumpta a Verko , quim vnita mer

fe. © ibid.
DB, 3. Prrum [piricss prisis hatsird vusin
tur Ferbo , quam anma, 56

DvB. 4. Frum prater onionem . quapare
tes funt cq.m'ﬂnﬂ& Verbo , fit aligua vnio
per quam immediate ipfa natura bumana
Verbo copuletnr. ibid.

DvB. 5. Parsmprins vaturd affumpta fit
[ubStantia anime , & corporss 3 Ferbo,
guam iutelligaruy informari fwis decide-

_ tibus. ibid.
ART. 6. Prvum bumana natura fucrst affimpta mea
diante gratia., ibid.

QvasTtio VII,
De Gratia Chrifti, prout eft fingularis homo.
In tredecim Articulos dimifa,
ART. 8. Firamin Anima Chriff facrit oratio habis
tualss, 1
Dvs. 1. Firsm fine yfta gyatia potserie Ani-
ma Chrifticffz fanita , Deo grata, & nie-
reri. 5
- DvB. 2. Pirum gratia babitaaly Chriffi
fuerst einfdem [pecics, atque noftra. ibid.
AR, 2, Prrwmin Chriffo fuerint vivtutes, ibid.
Dvs.1. Piram in Chrifio fuerit wirtus
Penitentis, ibid.
Dyvs. 2. Pirum bi habitus fupernaturales
fuerae Chrifte neceffariy ad elicizdos alins
[upernaturales, 59
Dvs. 3. Piram in Chriflo fuerint omucs
wirtites naturales, id eft, quenatire
wiribps comparari poffunt, ibid,
Dva. g, Vevam i principio conceptionis ba«

buerit bafee virtmesnatnralks,  ibid,
AR, 3. Ptritn in Chrifte fuerit Fides, 60
ART. 4. Vtrum in Chrsffo fuerit Spes, ibid.

ART, §. €& 6. Ptriim in Chrifto fuerint dova Spiritus
fanéls, prafertim Timorss, ibids

ART. 7. € B. Ferdm inChriffo fuerint omnesgratia
gratss dara, etiam prophotids 61

: ART.ge




Articulorum & Dubiorum.

ART. 9 I’rmn in Chrifto fueric gratie plenitudo. 62
AR T0. Veril gratia plenitado fio Chyifio propria. 63
ART.IT. Virim Chriﬂz gratia fit infinita. -~ ibid,
Dvs. Virim Chrifts g?xtm non fit dffufﬂtr
infinitas
ART. 12, Virum gratia Chiafli potucvit angers.
Dvs. 1. Verdm pey potentiam- Dei abfolu~
tam dowa babitnalia Clm ﬂs potuerint ati-

gevi. ibid.
Dvs. 2. Quanta fir gmﬁ.«- Anime Chrifti
petfeitione intenfiud. 65

Dve. 34 Ex quo teniporé €hriftas ommé hanc -

gravia perfettionem habuenit. ibid:
Arcr.13. Quomado gratia Chifti habirualis (e habeat
ad virionem. 6
Q‘\_r, AR To TWIRE
De Gratia Chrifti, vt et Caput Ecclefiz,
In ofko Articulos dinifi.
ART, 1. Vetdan Chriftus fit Caput Frclefic, ibid.
Arriz: Veram Chyiflis fit Caput hominain tantums
modv quoad animas o an etiam [ecundin

corpords 67
ART, 3. Virion Chriftus fit Cdpr.rr onmigm . howi-
. nan, ibid.s

Dys. Quomodo Chriffus vk Capur viram [pi-

vitalem in fua membya diffundar.  ibid,

ART. 4. Verdm Christus fis Caput Angelorun. ibid,
Dvs.verim Chriftus fit Capur vrinerfi. 68
ART. §. Vtrim gratia Chriftiyqui eft Caput Ecclefia,
it eadent cum habienali. ibid,

ART. 6. Virium effe Caput Ecclefie fie Christo pro=
prism, 69
ART. 7. Virdmn diabolus fir Caput omninnmi wialos
Yili, ibid.
ART. 8. Veram AneiChriftus fit Gaput ownison ma-
Joru. ibid.
vasTtio IX.

De SCEencia Chrifti in' communi,
I quatuor Articulos diutfa.

Arr. L. Virtan Chriftus babueric aliquam Scientism
creatanm. 70
ART. 20 Veram Chyiftus habuerit Scientiam beatifi-
can. ibid,

ART. 30 Vevam Chyiftus habuevic: Scientiam infu-
Jam. 71
ART. 4. Viramin Chrrﬂo fuerit Scientia acquifita, 72
Dye. Vtrtim Chyiftus hane ﬁu’mmm fud in-
dustrid acquifiserit? A verd & Deo acce-
petit ab initio conceptionis infufam. ibid.
Qvastio X
De Scientii Beatd Anima Chifti.
In quatuor Articulos dinifu,
AR, 1. An Anima Chrifti comprehenderie Verbii, 73
ART, 2. Verdm Anima Chrifte in Verbo cognonerit
Qﬂﬂl'd- 7;’.
ART. 3, Virdim Anitia Christiin Verbo cognofcat in-
finita, 75
ART. 4. Virim Anima Chyifli clariss videat dininan:
effentiam, quant alid quauss treatura, 76
vastro XL
DeSeientid per fe infusi Animz Chrifti.
Tn fex Articulos diuifa.
ARTF Vrrim per fuiensiam snfufam Chriftus omnia
nonerits ibid.
Dve. 1. perll Anima Chyidh per hanc [cien-
tiam infufam cognosierit ves GANes Ay~
vales, corporales fcmwr s @ [pirituales,
quas Angeli per {uam [cientiam Haturalem
sogrioftsnt. ibid.

ibid. "
64"

167
o Dvp.2. VirieCEriffi Aniina per han feien..
i cognofcatves [pernatirales.” g

Dvs; 3. Verini Aninta Cbnﬁz per [ciere

stham mf:gﬂtm i, _gwmrm cardmm COfiitun

tiohes. ibid.
Dye. 4. Vi perhane feientiam cogno-
nerit myﬂerm diubititatis. e il

Dvs. 5. Vevams perihiane (tientbans cogrofoat

s etiam futura contingentia, 1bid.

AR, 3, Wertin Olyiftus bdc fmmm VEI potuerit, non
condiervenda [ adphantifmara. 79
ART, 30 Weesim bae fcientia fuerit collatiita 1bid
ART. 4 Vrrm hee fientia m Chrifto fuerit maior,

; q:mm fit [cientia Angelvrumm,” 80

6 " AR'T. 5. -Frrtinn hae [ciensia frivrit babitualis. ¢ ibid.
ART. 6. Vivdim [cientia biag fam: dujbuél‘sz ?er diner=

‘ foshabigns, 10 : ibid.

Dvs. 1. Véran funion bitvs fnemm it etia
ailtiplex mﬂ’m' fpetieram. B1
Dvs. 2. Veram hec (centiainfufa habeat
Vit actnm fibi ailzgiavam, < ibicl,
Dvs. 3. Quale: fir bm: I,umeu fcrenrm i
fufe. UV e ibid.
. Qvazsrro XIL ERET
De Scientia Acquifitd Anime Ghrift,
In'quatnor Articulosdingf.
ART. L Vivim perhanc [iiantiam Chrifius coghone-

it omnid, 82
ART. 2. Viram Chriftus “in. hac [cientid profece~
ru'. : diib,
ART. 3. Vivam Chriftus' aliquid b homine didice~
rit. ibid,
ART. 4 Vevin Chriffus aliquid- acceperit ab Ange-
lis, ibid.

QvatsTio X LEL
De Potentia Anima Chrifti.
Tnr quatsior Arriculos disi (a.
ART. 1. Vrrian Anima Chrzﬁs n.zbucr:t ﬂmrifpntfmm
fimpliciter., 83
ART. 2. Virim Anima Chrift Iubrwrironmépormrm
vefpedtimurationis creaturarim,  ibid.
Dysy 1. Quidnam fit yisills, qua Chriftus
aperatis rﬂf miracula. ibid.
Dvs. 2. Quomado natur2 humana ad mira-
enla fis cooperata. 84
Dvs: 3. Vevin“humanitas Chrifli preter
hos niodos opfm;r!r habuerit aliquem im=
mediatum inflaxi | :rp#r.‘m:nm‘mmi opus
mivacnlofunt, :
ART, 35 Virdm Anima (“brrﬁz haluerit omnipotentri
rrfpec’l’u Proprif corporis.
ART. 4. Viram Anima Chrifti habuerit ommpotentiz
vefpedtu execntionis fiea voluptatis, = 87
Dy, Anvoluntate abfoluta AnimaChristi
aliquid voluerit vt implendum per alios,
quod_tamon non fit - execurioni manda-
Fili. 38
QvaAasrtio XIV.
De defe@ibus Corporis& Chrifto affumptis.
In quasnor Articulos diwif#.
1. Virnm Filins Dei in gaturd bumand affum-
pferit defeitsls corporis. 88
Viritan Chriftus affunipferit nece fivatens fitb-
_ iacends bis defeltibus. ibid,
ART. 3. Virimi Chriftus contpaxerit defedtus, s ibid.
ART, 4. Vrrim Chriflus ommeslefectus corpovales ho-
mingm affumere debuerit, 89

QY &~

ArT.

ARz 2.




168

: vesTro XV, "
De Defe@ibus Animza Chriftoafumptis.
I decemn Artigplos dinsfa,

ART, 1. Fireem iy Chriffo fusrit peccatim, 89
Dve. Annullomeds fiers porasrse vt Chrim

s in watura afumpta peccaver.  ibid.

ART. 2. Viramin Cbm!fafmmﬁ:mr: peecati. 92
DB 1. Pergpmid fublata et inofdinata in

: climatio virium , & omunis fnordinatis
«ommotussn Chriffe, cum bac in ynda natwri

. abfque peccato fmara fint, ibid.

DB, 2. g penits fuerit impoffibile, vt

o Ferbam affumeres warnram cum fomite

BECALEa vt it \ ibid.

ART. 3. ¥erdm in Chriflofucrit ignorantia. 93
ART' 4o Firie Ansma Christi fucrst paffibalis. ibid,
At 5. Firamn Chriffo fuerit dolor fenfibilis. ibid.
ART. 6. Friim in Clrsfto fueris Triffitia. ibid.
Dvs., #urfis iv e volunsate fucrit Triftia

Vil b el T ; ibid.
Art, - Viram in Chriftafucrit Timor, 4
ART 8 Firamin Chrifto fuerit Admiratio. o5

ARz, 9. Virim i Christo fucrit Ira, ibid.
ART, 10, Fori Chriffus fimal fuerie Viator, & Com-
: Prcbmﬁn i i ibid.
Qwasria XV
De Confequenubos wnionem , quantum ad ed,
quz conueniunt Chrifto fecundim
effe, & fieri.

In dwodecins Articalos disifa,
ART. 146 2. Virgm biee fit vera ; Deuselt homo?
@ Homocef Deus. 95
{:. Dy, 5. Frriim. Dess in bic propofitione
Deus eft honio, fumatwr definite pro per-
fond Ferbi ,.an mdererminate pro quanis
S perfona duini) 96
Dvs. 2. Firam Homo dicatur vnisoce de
; Des, ¢ de Panlo, ibid.
Dvs. 3. Firie hac lgentio fit propria, Deus
eft homa: - 1bid.
Dys 4. Firiem. bac propafiie ( Devseft
hemo ) fit i materiz contingents , an vew

ceffaria, ibid.
ARTy 3¢ Firivm Chriftse poffiedici homo domini-
cus, ;

ART, 4. Firim ca, qua conueninnt Filio hominis,
peffint ‘prédicari de Filio Dei, & con-
ra, ibid,

ART. 5. Firiog ea, que conpeninmt Filio Hominis,
poffins: pradicari denatura disind : ¢
gu conmeninni Filio Deli, de naturd bu

mani, ibid.

ART. 6o Firsm fac fir vera o, Deus factus eft Ro-
mp. 99

ARt Firtim hac. fir vera , Homo fa&us eft
Deus. | ibid.

Ant.8. Pirdm hac [ic vera, Chriftus eft crearu-
S YRy 100
ArTygy Forim bac fir vera, 1fte homo fincepit
effeat o ibid..

AR, 1o Firim basfit vera, Chriftus, vt homo,eft
creatura,. .. * y ibid.

ARTont, Verdn bt fic vera, Chriftus,vt homo, eft
Deus. - - ibid.
ARE.2 2 Ftrambac fitvera ; Chriftus fecundiim
qu d homo, eft hypoftalis. ifp

Index Quaxflionun

vasTio XVIL .
De Pertinentibus ad vnitatem Chrifki
uantum ad efle,
¥ ng:m Articylos disifa.
Awti ot Vivams Chriflas fit vnum andvo. 161
ART. 2. Vevin in Chriflo fie tantim wnsm effe. ibid,
Dva. Pivim in Christe fit tantmm vna exi-.
Seenmeia? fiue, Firsm i Chriffo natura hua
wmiana habeat fuam exiftenisam creatam:
An vero exiftat formaliter invernm via-
tara per exiffentiam increata Verbi, 103
Quesrio XVIIL
De Voluntate Chrifti,
In fex Articnlos disifa, ;
* ART. 1. Vtrsem in Chrifto fint duevolsmtates, 3o
ART. 2. Pirsm in Chriffe fuerit Poluntas [enfualin
tatis, id eft, appetitus fenfitruns, 104
ART. 3. Virumin Chrifte [fuerint dua voluntates ra-
tionales, ibid
Anx.4, Virim in Chrifto fuerit liberums. arbi=
trigng, ibid,
ARty 5o Foram voluntas humana Chrifti fuerit om -
uino conformis voluntati dinine, 1079
ArT, 6. Firssmin Chriffo fuerit contrariesas volup-
tatm, 108
Qvaestio XIX,
De Operatione Chrifti & merito.
In guatuor Articulos disifa,
ART. 1. Virum in Clriffo fit tantum vna- opevaa

tig. 108
ART. 2, Fireem in Chriflo (int plures operationes b~
mane, ¥ 109

ART, 3. & 4. Verim allio bumana Chrifti potueris
fibi, & alijs effe mevitorsa, ibid.
DvB.1. Prram in Christe fuerint omnes
conditiones neceffavie ad mevstum, ibid.
Dvs. 2o Fersem necefJarinm fit ad mevitnm
vt Christi humanisas fueric ornara gram
2id habituals, 110
D, 3. Quibus operibas Chriffus meruew
i, 111
Dvs, 4. Quanto tempore Chrifins me-
THET IS ibid,
Dvs. 5. Firiem meritwm, & fuisfaitio
Chrifts fuering infiniti valoris. 113
Dy, 6, Virsm in Chriffi meritis , & fatif=
[fatlione fuerit perfecta inffitia, 11§
Dva. g, virim Chrifius potuerit fibi me-
reri ipfam incarpationen , fen Unionent
bypoftaticam , esnffue predeftinatioa
nem . 119
Dvs. 8. Firum Christus ibi merserit doa
na gratia babiwaliay & gloriam ani-
ke 12K
DvB. g. Pirum Chriftus fibi meruerit cor-
povis gloriam 5 & neminis exaltatios
e, - 113
DyvB. 10. Vi Chriftus mersierit Angelis
gratiam, ¢ gloviam. 124
Dyvs.iv. Frram Chriftusnobis mernerit Fi-
dem., & relignas difpofiziones ad gra-
tramm, 12§
DvB.az, Pirum Chriffus nobis merseris
remiffionem enlpa , & punk aternd 5 &
gratiam suflificationis, 126
Dvse. 13. Pirum Chriftus mernerit nobis
Jworum meritoram applicationens. 1277

Dve.14




Aniculotiin: & Dubibruit:

Vs 14, Qucnani doia grarie poft juftifis
cationem dentur.ex Chriftimeritis, 128
Dve, 15.. Vevion Chriftus: meruerit nobis
pradeftinationenis = vdbidh
_A"-Qva';su':o'XX. Y
De fubicctione Chrifti ad Parrem.
1n duos Avticulos disifa.
WRi1. Virtim Chriftws fit (nbiedtus Patri. - "ize
: Dva, Vtram Chiistisita Pari fuerit fubse-
Ehiis, 8 etiaim praceproy'cy legibus illius ol
ligarus fuerit, ¥
Amr.a. Versim Chisftus fibi ipfi fubiettns fir. 133
Qvaestio XXI,
D Oratione Chrifti.
In quatuor Articulos diwifa.
AR 7.5 2. 30405 Dv B, Viram Christus etiam

e i Ealo proprie pro nobis oret. 133
Qyassrio XXII,
De Sacerdotio Chrifti.
: In fex Articilos digifas
AR, 1, Verdim Chriftus fit Sacerdos. 135

Dva. r. Feram Chyiftus vt homo, an vt Deus

Jit Sacerdos. 136

Dys. 2, Quando Chriftus acceperiz Sacerdo-

1y digmitaten. ibid.

AR, 2. Vevum Chysfins fimul fuerit Sacerdvs & Ho-

fha. ibid.
AR, 3. Virum effectus Sacerdotiy Chrifti fir expratio
peécatorum. ibid,

ART. 4. Virum effectus Sacerdori Chrifli etigm ad
Chriftum pertinuenst. 1bid,
ARrT. . Prum Sacerdotiit Chrifts pevmanedt in £ter -
am, ibid.
ART.6. Virum Sacerdotium Chrifii fuevit fecundint
ordinem Melchi[edech, ibid.
Dva, 1. Quam poreftaternhabuerit Dominss
ratione huins [uprent Sacerdoti. 138
Dva. a. Virum Clrriftus, vt homo folim be-
buerit banc indivettam poteftaté in regna,
& ves temporales nundi, An etiam divelta
tamquam verus Rex, ¢ Domsins.  ibid.
Qvastio XXIIIL
De Adoptione Chrifti.
In quatuor Articylos dinifa,
ART. 1. 2. & 3. Veram Tvinitati conseniar adoptate
rationalem creaturan. 140

ART. 4, Verum Chriftus vt bowss , [it Filiss Des ad-
oplinta ibid,

169

o . QvesTro XXIV.
De Pradeftinatione Chriftis .
T T quazaor Avvzculosdpmafa’ =" 5w

" ARt 1 Veram, Chiiflo wonaenias effe - pradestings

- . T titdaz
ARrT: 2. Virun€briftus vt bonrrs fir prodeflinaiis vt
s - Jingiling Deis 10 ek 143
ART. 3. Virum pridefimatio Chrifli fit noffra prade-
Jivationis exemplar. ¥ T44
ART: 40 Vierum pradeflinario Chrifti i canfanofire
pradeftinarionts, R4S
Qv arsTro: XX V.
De Adoratigne Chrilti,
In fex- Articulos dini[d: ;
ARTyx, Vitumyng, eademguewdoratione adoyauda
fit humanitasy ¢ diginites Chrifir.. 146
ART. 20 Viram humanitas Chrifti adovandafit adoras
tione Latrics 147
Dvs. 1. Quowmodo ipfa natura humana Chyi=
fii per [e [peitata, vt tevminus integre
aderationis fit adoranda. proper diguita-
teim petfona éisi coniunétaeft 5 ituvt peifo-
#ia fis pura ravio adorandi 5 non il qiod
aderatar, 148
Dvs, 2. Virit humanitas Chrifti.ratione do~
novum [upernaturalium gratia , & glovie
. poffit adorari., 149
Dvs, 3, Verum Sandti fint adorandi, & quo=
mado. ibid.
ART. 3. Veram imago Chrifli fir adoy anda adoyatione
Latyic. ; 158
Dve. 1. Verum licitus fit vfus imagmuin
Chrifti , & Santorum, & ipfius Dey pre—
[ertim in templis. 152
Dvs.z. Vtrum imagines Chrifti,Sanéoviim,
& Dei aligao cultn & adoratione fint ve=
: werand . : 155
3 Dy, 3. Veviin Imaginibus fecundiin fe 6o~
fideratis debeatsir aliqua adoratioy & qio=
modp fint adorande. 157
ART. 4. Vtrim Crux Chrifti fit adoyandas 163
ART. 6. Virgin Reliquia fint adorande: ibid,
ART. §. Verum Matey Chyifti fit adoranda adorationt
latrie, 16%
vaesTio XXVIL
De Officio Mediatoris.
In dies Articalos dinifa. 3
AR, 1, & 2. Virum Chyifto proprivm fit ¢ffe Media-
torem Dei & hominun 2 & [ecunduns
VEvam naturat. 163

I- N=D -E: &

RERVM

PR G L P A RSy M

. quain hac materia de Incavnatione rractantur,

" Prior numerus paginam; pofterior, marginalem paginz numeram denotat,
Vbi numerns marginalis folim appenitur, ad proxime
defignatam paginam refertur.

Accidentia.
A Ceidentia tantin funt medidre affnpta.pag.s 3

num, %1,

A&us, Ationes,
AGiones Chrifti guomodo fint perfeltions finite. 11.3§

In Chiifto fuerunt habitus ad eliciendos adtus fupernas

turales. 59-9
Chriftus exercuit attss virtatum natuyaliom, 0,10
Non tamen omnes ahus ilarum vietutum primo inftant)

conceptionis. n.1z
Qualis attus [pei in ¢o fuefit. Go. 1§
Pp Albiones




178

actionts Chriffi eur dicantur. upemm Du é- Wiminis,
86, 13. {

Attiones Chriftinion ﬁmt pmdzﬁmm. X 105.6

Actioned anmies Chrift non.erant tales, vemifi fierent, l*
deretur Dei amicitia.

Eadem attio duplicierpoteft confiderariz
Curpunm omEs 4c1=ems Chrifti fine liberd, quam te=
firg: YL 109 d
Adtiones Chrifii fuemnt*memam ﬁb: e alifs. n. 3
Adkiones Chrifti dupliciter compayari: poffunt'ad Parrent

& Spivitum (anctum. 1724
Actiones amnes vwon ﬁtsmm: Chrisfepracepras  132.9

: ‘ Adami
53 Ada non peceaffes, Cheiftus ui crat incdrnandns. 12.39
Adanio Thristus fuit veuclains. 5. 50
Addrm non babiis primam gratiam @ Chriflo. 128,51
Corenichist vhes flinpe AdG Verbis incarnaretnr. 49. 20
Admiratio,
Iy Cimﬂa fuit admiratiol 95: 22
Vide'ed maftarir, ibid.
Qugtodo Chritus fit ddmxmtm fideCentarionk. ibid.
Adoptio, adoprare,

Adoptio quid fis. 140.1
Tres vequirit conditiones. ibid,
Adoptio [piritualis perfectior eff quam bumana, = 0.z
Adoptareeft totius Trinitaris: n.3
Adoptari [piritualiter eft totims creatiira vationalis. 1.4
Opings-infiis ¢ff filing adoptides Dei. .
Insiificatie creatura quomodo fit adoptatio, n.z
Chriftus non ¢ft filins adoptsutis Dei. fed nattiralis.1gr 7
Natura humana in Christo non potest dici adoprata n. 6
Adoptio vnde dicta. «  ibid.
Cur grarid habitiald vion fmt Cimﬁum Sflinm adopti-

" yum, 142,9
Adoratio.

Adetarein genere, quid fir 146.1
Adovationis triplex [pecies. 0.z
“Adovarionsi obiectam, B mj
“Christas whjolutd adorandis latria. : D

Tfimanitas adoraiur eddem lairid qua Filius Dei , ezj:
fecundarh, 147.5
Ruomads humanitas Christi adoranda fit adoratione lz=
trid, 0788
Hac adoratioeft ab habitu latrie, minor tamen quin
adoratio Verhi. 148.9
Talis adoratio non ¢ft digenda latria. ibid,
Humanitas Chrifts ratiove donorum [upernatyralium pos
test adorarinon latrid, fed hyperdultd. = 159,12
Quialis adoravio debiri humanwati ob dignitatem caps-
s, 0,13
Adoratio won tf' nifi ad alteram capace rationis, 157.39
,nr;’amm conftar materiali ¢ farmals : forinale antem
nan tendit in imaginém feaundsim [e, n.39
Differentia qua ¢5f inter adorare, {alutare, ¢ inrer [a-
triam ¢ duliam, 158.41

. Vide Dalia,Latnia, Imago,Crux,Reliquiz, San-

&i.
Angelus.
"lfg![w naturaliter euidens non ¢f} natsiram abbypoftafi
poffefeparari, 1£3

Eifdemn nonef enidens accidentia & fubiectis effe fepj;m
biligs. ibid.
Avgels fecundsm naturam ¢ dona gratis prius ratione
pmardmm Sunt,quim wiyflerid Incarnationis, . 56
Qmieﬁtmr Angelorum peccatum, 18.61
Quidz Viri dotis putant de jacto altquos Angelos affum-
pf ﬂ} Véra gorpera, 387

Index Retum praecipuarum.l

Angeliid nagura poriit'affumi 2 perfoma digik: 4 5.3
Angelus ebnﬁum inbarto confortauss, 2.5
Angah Hon funt ndemp:m Chriffo. .; {12438
Imocviec gratiam hec glori Imbmz ex ipflusgmeritis, 0,39

L Cur Angelus reenfaric adorari. 4. S, Lognne Apocr.!. 19.

L. 19, L eilefal o
‘Anima Chrifti,
4 _ﬁrumpm [Juntomnesvizes anima,

53y
Aniwa-d verbo affumpta fuit, g J2.19
Anima nan.est affumspa mediante carng, - 5§32
Necgreata mediantecarnes ibid.
Anima affumpraeft medianre [pivity, $4:3,
Differentsa inter animam & [piritum. ibid.

Anitia non prins tempore i affumptd, quans caro, n,4
Aniitia prids intentione affumpia eff,quam corps, 1, 6
Anima {?‘fﬁl?!f”&fﬂ}fd HAtUTS pRIUNtAT Ven’)o. §56.11
Anima Chrifts potuit disinisws effe (anita finie gratia,
§8- 4.
Anima Chrishi prids natura fuit ﬂmﬂ‘gﬁmm per vhioné
Verbi, quam per gratiam. 62, 24
Anima Chrifti nahil cognofeie pzrﬁ::mm creata, 70,z
Anime Chrifti non fuit abfoluté omnipotens. 831"
Anima Chrifli habuit potentiam ad efféctns otnes ani-
" e conuenientes. Du 2. Etiain babuit ad mutationes
miiracalofas ib.” No# tamen potentia annihiilandi, ib,
Anima_ Chrifli non habuis omnipotentiam ‘i _proprium
COTpHs per Virtutem praprfam. 87.17
Anima Chrifti quomado quidquid voluit per [¢ adimplen-
duin, potueris implere, -0, 19

 Anima Chrifls non fuit 1. fancHificata per proprium

allum, 123, 33
Vide Scientia Chrifti, =
Antichriftus, ¥

Quomiodo Antichyiftus (it captit omnismn ' malorym homi-

niim, & ab illa prafigurerur. 69.18

Is o eft caput damonum Lucifero inferiorum, 7049
Appetitus fenfitiuus.

1n Chriffo fuit appetitss [enfitisus, 104+3

Allumere, Afflumptio.
Affuamptio tripliciter differt ab ynione Verbi inarnati,
34.68.
Verbum nion poteft dici affumptuns. n.69
Quomodo differat affumptio & pnio, ab Incarnatione.
N. 70.
Affumiere perfonam creatdm propréifimé conuenit perfo-
_ nadiime. 36,1
A affumptionem duo fnt requifita. . 388
Pluzes perfona poffunt eamdein naruram affumere, 42451

Qiiztis natura poreft i diuina perfona affumi.  45.3
At varioram circa hoc (ententia, Dz
Affumi exiam potefl nuda forma & materia: 46.8
Filtws Dei vion affumpfit perfonan humanam, — 47.1%
Perfona hypoflatice affumi rion poteft. mi3
Nec watara perfonata affummi poteft. n.14
Aﬂ'mnprdﬁmt BININES VITEs Anime. 5321

Conueniens fuit v Filiws Des affumerer defelfus corpo-
1, 83.1
Sed uon abfoluté neceffaritm. nz
An omnes, € quos defectus Chriftus affumpferit. 89 4
Tyibus de canfis affupnpfit noffvos defectus. 8
Christus uon poteft affumere naturam peccaro infectarm.
9L 6.
Nec habirue yitiofos.n,7. Non fomitens, vel motusisior-
dinaros, 92.9
Potuit affumere peccati reatun. ibid.
Vide Terminus, Verbum, Filiss Dei, Cazo,Cor=
pus, Anima Chrifti, 3
- Beati




Index Rerum: precipuaruhi

: Beati, Beatitudo, .
I IV Beatss diiple:c et cimor inxta D. Augnft. 6371 5

Chriftus [imul fwit vistor &5 comprehenfor. ‘9524
Beatitriphiciter vident (nam beatificn vifionens LA

Beati alignando habent voluntates ing fficaces non cofor= -

stes dining voluntatiin re volita, 108: 14
I codems instanti beatitpds ¢ cons mevitenm ex fietia

infufa fimnleffe poffint, 122.31

Pide Vilio beatifica, i
Bilis. \
Flana & aira bilis affismpts funta Verko hypefiatice.
I« I Y. i

Peisinent ad integritatem bitmandnatura. 2:15

Suntnecefaria ad debitum tersperamentuin.  ibid.

o waode fint recrementa. ibid.

Capilli.:
G Apilli bypoftatice Perbovnité [, §2.17
Caput. :

Dignitas capitis vtin Chrisloseft pure creatnraincom-
amnicabilis. : 69.1

Chysffs:eff capus Ecelefiss 66.1
Fide Chriftus, Antichriftus.

\\ Caro. Corpus,

Ordine dignitatés ¢ canfalitatss Verbii affianpfit car-
nes mediqute animds §3:1
Quid fic affumere carnenzmedinnte aninas o 1bid,:

Caro fimal affumpta ¢ animata. §5.7
Corpus prifes exvoguti ouc affdmptis off sqn anime. 54,6
Ordme executionss pries affuimptem :s?\:.'arpm 5 Ani-

Ay s QRN g, : 559
Ordine excontionis prus'corpus & animin it unite

Verbo, quamsnter fés n. o
Chriftus,einfque aduentus,

Chyriftus est abieltum [ncarnationss, It

De Clarista parest effe ftientiza niz

Note Clywitio prapris, 7418

Clirsitis won erat veusuras ; Adz non peccaffet. 12.39
Exponitnr contraria fencentia,, 11,38, Ei refHtas

7 . Eged3
Series, pradestingtionss Chrifli, & varia ¢rca hane

fententis., 12,38
Chyiftus 5t primogenitis omsnis credture, 14.4§
Chysftus oiT propter homines, & homines propier Chyis

Srumr, : 16,51
Chriftus venit wttollat omne peccatims, 18:62
Principalis tamen venst ve iollat oviginale, n.63

Chriftus non veniffet f§ vnus_ alualiser tantins peceal

fet. 1964
Satisfit argumentis coptraria [ententis, ibid.
NecChriftus veniffet et/ multi peceafser allualiter.n 65

Veniflet tamen ob foluws originale. n-66
Christus es¥,Os noftrum, & vox noftra. 1344
Dicstur etiam Oftium. 126.41
Vide Meflias. z
Chrifti wnitas.
Chriftus oft v o vppws tantsins, 101. 1.& 2

Quomods Dews 5 homo estvnus Christus , ficut ania
mea rationalis &' care vins ff homo. 22.8
Chriffis eff vere comspafitiss ex (ubjistentia Verbs o
wauya bumang. 29 44
Chriftus eff couspofitns e duabus naturis. 3047
Cur potisss sn Chifla fiegompafitio , quamsin Trivitas
fpre 30. 48
Awomne compofici: fit fna cgponcntia frmsulinntia.nsa
Chrifius affumpfit nararam himanam compofiiam ex
apimd ' corpare coninnilis, 31-54
Eirca bae regeitur fengentin Magistri, 55

R
Chaiftus vt eft caput hominG & Angélotu 5
Clrifins st capne Eeclefis, & 3
Christs non eft membrum Ecelafie. By
Cﬂil‘{/? s q(f capar bominyna non. tanitine ﬁcémdﬁm attis

wigs, [ed eriam (Ecandiaes corpora. .4, ddem etiam
dic de corpore Chrifii, 3 ibid
Qxomodo Chriffus e capit vitam: [piritnalens m fis

wemshr adiffundat. - 0,6
Chriffus off capur Angelorim. n.7
Ruommodo vigs capitis o cas exerceaty €8.8
Chraflus eff capnt ominerfs. Big
Luomodo vim capizis exerceatin vninerfim, . ibide

Ynomodp Chriffofit propriiceffe capye Eclefie. 6. 1%
FideMediator . Sacerdos.
Przdicationes deChriffo.
Ap, & guo fufis Chreilus dics. poffir bowo doprinicus]
bowmo deifiiees, 977
Omnia gaa conseniint Filio lominis, poffuns predicars
de Filto Dei, ¢ contra, 977. 8, Dus regala obfir-
nande in his pradicasionsbus, ibid,
Iripropriz fint boemtones., - Verbum et CRriftus)
Anima eft Chriftus « Caro eft Chriftus.: Vita

eft mortua, 979
Veraeft, Deus factus elthomo. 59. 14,
Propricaioneff vera, Homofadvseft Deus. cm g

Au. ¢ quo fenfie Chriffns dicipoffie creatnra, 100,16
Veranenéffs Hte homoincepitefle, L
Keraeft, Chriftus vt homo eft creatura. n:18
Propy i falfa ¢ff, Chriftus vt Homo eft Deus. 8.0
8 100y 19, i =t
Teem fulfa efF, Chriffus vt Deus, eft homo; & mor=
tuns &c. 181,16
Impropriacff, Chriftus vt hichomo, et Deus. ib.
Ambrguaeft,Chriftus vt homo , eft hypoftafis vel

perfona. n. 20
s DL e
Quomodo Christus it ninor Paive, 131.4

Coummunigatio. »
Commsnicatio per Tncatnazionensy [wmima eff triplicip
1 e » 2.3
Deedis (¢ zEa_m.'nimf libeve eréaturis guadrupliciter, 3.4,
Incurnatio ﬁfpca'zr commmiicationeny Beatorsrs, n.§
Communicatio idiomatum.
Firiim ta que conseniunt Falio hominss poffint Fma’i_‘
cari de Filio Dei, ¢ contra. 97.8
Ea que conpeninne Filio Lominss won predicantur de

natura disina, nec contvi, n.9
Chrifins non poteft dict homo deminicus, Dy
Hec eft vera & propreapropofitio y Devs faclus eff bo-

70, 9g.14
‘Etiam haeveraesthomo factns cft Deus, nig

" Hag falfneft \Chrifius meepi effes 100,17

Exvpione hypoflatica non eff confecnta ralis idiomate
communicatiovr caro Chrifti dicatwr effe bigues

g8.11. :
Vide Chriftus, Predicationesde Chrific.
Crux Chrifti,
Crux Chrasts dapliciter confideratar 160, 47
Fide Reliquiz.
Deuss
Euys ipotuit multis modes fine Incarpatione nos
falnare, 8.23

Deus non ag;rmcq?k?‘ib id omine qwd&ﬂ comﬂmem;f.’
fimiam, o.25
Dens nece(fario incarnatus eft , pofito quod veller farifes
fcif[mncm E n, 2
Deustripliciter futura prafeit, 1§5.90
Puomods Dews & homo eft vnws Chriftus, ficst animea
rattonalis & caro vnns eff bomwo, $3:3

PP 4q Q.gcm'a.ri.f{




~

172 Index Rerum pracipnarums.

Quomsodo Dens fit vies cum omnibus Sanili, f23.10%
Hag propefitia ¢ff veras Deus cit homo, ¢ homo cft
Deus. 9§ 2
A Deus fumathr inbac propofitione, Deus eft ho=
mo, definate, an indeterminate. 96.3
Haclocutio; Deus et homo, ¢ff propria. n. g
Apnbac prepofitio, Deus eft homo, Jir sn materiacon-
" pingentt, an neceffaria, 0.6, ftem an bac propofitie

Jie per [e 5 an per accidens, 1bid.
BDeipara, :
Vinde Deipara contraxerit defetlios corperalis, - 89.3
Quomods meruerit OF rﬁ_rc-: Dermater. 121.30
Deiparaadorarur latrsd pev accydens, per fe b]pe?*dx-
1id, mjm- dupie.a: ci debita, ‘ 160,58
Dentes.
Dentes bypoflatice Verbo fuerunt vnitis §2.17
Dependentia.
Dependentia bumanstatss a Perbo imsproprie reducitur
ad cawfum formalem. 27. 31

Determinatus.

Chriffus fuit duplicirer determsinatns ad amover boni
Qj‘fugdm malz, e 131.6
Vide Subie&us.

. Dolor.
In Christo fuit dolor [enfibilss, 93, 1§

Dominium Dei,
Dominiuns Dei in adliones Cliviftynon inspedit perfe-

itam fatusfactionem. 116,22
Donum.
In Chyifto fuerunt omnia dona Spirisss fanti, 60, 16
; Dulia.
Ouid fit dulia. J 146.2
Fide'Adoratios
1 Ele&io:
N On [femper eligiewr quid fini ¢S propinguitsse
g 16. §3¢ § ¢
! Ezror. ; :
'if,:zfér errores eivea Incarnationen, G.14
Ervores Indsorum civca Meffiam, 8. 21

Ervoves Fhiguiftaram, 2.1.2. Et refellpmruy; n, i
& g8y 11;
Vede Heeres circa Chriftum.,
j Effentia Dwina.

Effentia dipina per [eformaliter exsitir, * 40,21

Effentia dining poreStsmmediate fuStentarenatnram

lonranars. 41,26

Satefit argumentss contyariys, ; n.27y
Euchariftia.

Encharistia adoraturlatria, [pecies now pifi vt imagi=

%5, ; 15G. 45
Exiftentia

Humanitas Chrili babet éxiffentia orgatam, 1013

I

Exiffentia eff ratio formalts per quam vesefte ibid.
Fides.

N Chrifto nonfuir fides. i €0:13

2 FHabuie vamen fider meritnm. =g
T Chrifio fust fides vt eff gravea gratis data. 61, 19

Filius Dei.
Fuit wpagis éongeniens vt Filins affomeree natus b
" winam qiam Patervel Spruns S, ¢ 44 41

Filis Deinen aﬁ;mlrj?tpe?{m.qm creatamr.  47.12
Filizs Dei debomie affumere versm corpms , fiilicer cara
vem & [anguimem, 46.1.& 2
Conneniens fut vt Filisw Dei in natura bumana aff=
meret defeclus corporss, 88,1y Scanen abfolure ne.
ceffario, n.2
Quomodo Christus vt bomio , fiv velnom it Filinss Dei
naturalese : 14.9

Chriftus eft Filins Deinatuyalis, D140, 6
Explicatnr filsatianavuralis,gna Chriftus vt bomso, eff
Filiws Desy & Desss. “liageg
Chrifius,qun homo', petef dici Filiws naturalistosim
o Trimtatss, 0. 10
#ide Verbum.
Fomes,
Quid fit fomes, 92.9
Noy fust in Christo. 1bid,
Per guid fomes fiblatos in Chriffo. nIr
IMFFESI&![E eft vt Ferbicnatura affumiat ciifomite.n. 12
Futura.
Triplicirer prafest Deps furnra. 1§50
. Gratia.
Katia vnionis quadrspliciter accipiter,  35.96
Gratia wniows dupliciter ¢ft Chrifto naturalss,
» 36.79 5
Idem dicitur dz gratia habisuali, ibid.
In anima Chrsft fuir vera gratia [ayélificans, Ve
Gratia cft anime perfectio, 1bid.
Gratig Chrufls fuit qud permanens 5 & babitws fiper-
paturalss, 3] 03
Graria habitualis Chriftseft cinfdens [peciei atque no-
fra, | 58.5
Nulla s creata potesi producere gratiam. B4,
Faris modis concurrn Chrisins ad produclionem gram
tie, EID o vibid.
Graria Chrifli habet ¢ inflar preprietgtis provevientss
ex unsone cum Verbo. UIE 33

In Cirisio fuere omines gratia gr:mér dara, 61.19
Ha gratss fucrunt m Chrefio per modfi habitss 6322

{5 Chrrefio furt gratie plenstudo, n. 13
Algter Chriflas fanélificatur per gratiam  aliter per

Unionenss n. 24
Graria plenitudo Chrifto eff propriaa L1 6gay
Gratia plenntudo varse varys iribustur “in Scrsgu(-—

715, ? ibid.
Quadrupliciter Chriilus eSkplenws gratifs * -nio€
Gratsa « hrifts abfolute eft fintea 65,28, Aliguotamen

fenfu dici pore ft smfinita, gt 3 1
Gratia Chriits augerinon poterat, 64 30.833
Gratia & wvirtuses in Chriflo perDriluanFnriam A=

geri poffint. . n, iz
I cliriffo maior.eff gratia, gham in omnibus bimitiia

bus & Angelss fimad, 65,36
Gratia non babet ¢ vt neceffiria difpofitio ad vaionem
E:ypaﬂ:m{ anm, 66.39

Inio nec vt difpofitio ommino conmeniens uaturd prior ,
fed patins i poflerior, tanguam: iplaws Ynioners
confequrnse _ n. 40

Gratia Chrifli qua cft capue Ecelefie, eft cadem cim

babitrali, 68. 10
Gratia capitss potiffimin fundatar in vnione Iypofta=
tica. v 69,11
Vide Chrifti Virtutes,
Generare,

Potentiagenerandi in Patre lices guodammody exhan-
riatsr nﬁwcﬁﬂ cOmunicationss natur alis,poteft tame
feextendrre ad commanicationes inferiores. 44.39

; Habitus.
("‘ Hyifties habssic habitws [uperuaturales ad clicien=
- dos atius (upeynarurales, §9.9
Dualis habiiszs fpes w co fueris. €o.1§

Chrftees nom pornit affumere babitss vitiofes, 917
Herelus & errores eirca Chriftum,

Varg errores airca Incaynationem Chrifti. 6.14

Arves & Apollinaris negant in Chriflo effe Animi, fed

Verbum esms locis explere, 52,19, Refurarar. bida

y e Calnint




Index Rerum

Caluine nzgat Chyiffumr mevwiffe gloriam corporis, &
somin exaltationent. :
Caluinifle dicunt Chriftum guatenus Dews eﬁ,e[s Sacer-
dotems, humanitatem autem effe hoftiam.  136. §

Fhionis ervores. 13. 10, Qui & refelluntuz, neix
Eurychetis errores, 2.1. 2. refelluntar, n.4
Lutherani volant preprietates dining nature communi-
& cari bumanitats in abffracto. g8.10

Monothelsea dicunt in Chriffe tantim effe vnam opera-
riunein & voluntatem. 103.1. & 103.10
Nestoraus voluit in Chrifto duas effe perfonss,  23.104
e 97.8. Tt 146044
Origenss error cirga animanm Chrifti. §4.4
1demn putar Christum yedemiffe Angelos, 124.3%
petrse Abaillardus negawit in Chriflo fuiffe donum Tinzo-
vis. 6o, 16
Hererici- affirmantes Chrifluns non babuiffe verum cor=
pus, [ed phantafina corporis, 49.1
Valentings aljq, wegant Filuum Dei debuiffe affumere
corpus LErTenui. 49-2
¥ biquistaram errores civea prafentiam Chriffi. 21.27

Refetiunsur, ibid, Quo fenfis Chriftus pofiiz dics effe

vhique. 99.13
Do errores hareticorum de Mediatore Christo. 1631
Hebdomas,

Quidin facra Scriprure fignificetur per hebdomades, 6,16
Homo.

cnir homo [it redemptis, ¢ vion Avgeluss 4.8

nomo dicitur ynigoce de Deo ¢ de Paulo. 6.4

Quidquid dicitur de hiomine effentializer vel neceffurii,
¢ quidquid dicitur de boc homine, ‘ett accidentaric;

dicstur quogue de Filio Det, ¢ Deo. 97.8
Non omnia qua conueniant filio hominis , poffunt dici de
nattiva didina ; vel contra, n. 9

Humanitas Chrilti,
Quomodo bumanitas fit templum Verbis 24.16
Quomado fit habitus Verbi. ibids
¥na bumanitas & pluribus per onis affumpta haberes di-
uerfumeffe perfonale & ingulis. 43. 3%
Humanitas vna fi exifteres in duobus locks , poffet in yro
loco habere propriem perfonalitatem , & in alteroeffe

i perfona Verbi. 48. 16
Ordine intentionis prifis. naturd affumpta oft tota huma-
nitas, quam anima velcorpuss §5-9

Hymanitas cosperataeft ad mirasula vt canfa effoctiné
applicans vim dininam, §4.n.6
Humanitas Chyifti adoratur eddens latvid qui filwsDeiy
etfi fecundario. 147§
Plura de adoranda humanirate, vide verbii Ado-
atio.
Hypoftafis.
Ratio hypoflatice non neceffariv [equitar ex nathra in
1[0 momento creationis rioftre, 4543
i Dews affunseres natuyam srrationalers 5 hos sompofia
e effet hypoftafis. 46,5
vide Petfona Diuinas

Igniss
I' Gris carpovens guomody agat in Spirits, 87,15
Vide quz di@a funt incractan de Purgaro-
fio. ¢ap.t. dub.g. feem que diximuslib. 13. de
Perfectionibus diuinis. cap.24, D134 ?
Ignorantia.
Quid fitighorantia, - 9315
In Chrilg ea non fuits ibid,
& Imago.
Animago Chifliadoranda fis adordtione latrias 15123

123.35

praecipuaram; 193

Licitnenft vfis imaginem Cheifli & Sanilovum ¢ Sans

diffima Trinitati, 152,23
Ftilitates facrarum imaginnim. D.24
Tmago vien deber rem formaliter reprafemture vt eft 1

fe. 153, 26

Exponituy praceptumt, Non facies tibi fonlpule.n. 27

Quomodo nefas ¢ft imaginem Deo ponere. s54. 28
Imagines faira recte ponuntay in Ecclefijs, ‘n.29
AntiqlifSanus vfu pmaginuin in renplis . ibid.
Earumg, expofitarum veilitates. ibid,
Cur Conilinn Elibertinam vesuit pingi imagines in pa-

riete. n.3e
Imagines [acra venerands funts 155.3€
Sententia varie hareticorums sbid.
Honat imaginse tranfit in prototypos. n.32

Hofles imaginsim fuere impi, defenfores Sanéti.  ibid.
Imagines feclufo exemplars non funt capaces adoyatioa
nu. 15738
Tmago adoratur propter exemplar , fiout proximus diligie
U propter Dedinte 159. 43
Cum adoratur imago, [emper adoyatitr protatypon.n, 44
Imagines per acotdens adorantur latrid yel dalia: non tas
men dicuntur improprie adorari. nas
Tmagines non [unt capaces orationis, (acrifics, laudss, nec
oblationss. 160, 46
Incarnatio. ‘
Incarnationis diver(anomina. b ¢ 3
Hoo myflerium conuenientiflimé dicitur Incariatio. 2. g
Incarnatio preffat carers Theologie partibus , & Chri-
firand [olis nota, 2.7.%8
Ingarnatio  [uperat commnicationens Dei cum Bea=

ti. 3.
InIncarnatione maximé relucet iustitia dising - & cmri
virigies. 4.9
Tacarnatio nion pateft demonflrari ab vllo intelletu effe
pofitbilisa §o1E
Incarnatio, (uppofita fide,rationt naturali pofiibilis offen—
< di poreft, n.13

Ingarnationem fatameffe probatuy contra Tudaos, 6.1§
Incarnatio ad noftram falutems abfoluié non fuis neceffas

rid. 8.23
Incarnatio non erat futiiva, [i Adam non peccaffet. 12839
Incarnatio eft quedam Des humiliatio. 16.52
Ingarnatio pracipué facta eft ob humanam mecefitg-

tent. ibid.
An Ingarnatio fit bonum occaflonatsm. n.§3
Incarratio fine pacto non faceres apera Chyiffi effe meris

10714, 110: 4
Incarnatio ¢ft ynisier(elis canfs noftve predefinasion

fits 129.54°

Incarnationis conuenientias
Sepofita vedemptione generis bumani , Dengn incarnars
conueniens fuif disting boniséts, perfections vninerfi, &
bumana natur#, 2.2.8 feqe
Pojf peccatiim nio fuit modus contienientior redimendi ge-
nsts hmanum psa Dei incarndvione. 49
Dous nonneceffarid agit quod eft connienientiffimi. 9.2 ¢
Incarnationon eft facta quia eft conweniens dinina bani-
141, [¢d mags ob necefiitarens humanam, 356, 53
Non evat conueniens vi Chriftus affumerer carnem ante

peccarim. : 19. 6%
Nec etiam vt affumeres carnem ffatim. poft pecoatums ©

Ade. ibids 3
Non debuit differzi v[que ad finem mundia 20.68

Conuéniens fuit v Filins Des a(fumeres naturdm buma
pam ex firpe Adam, 49.20
vide Chritus.

Incommu~

Pp iij




174

Tncommunicabilitas, "

yde oviatur incommnnicabilivas in perfona creas
4, 42. 28
Tncommunicabilitas perfone  ereate tollitur pey affuim=

prionem ad natuyam diysnam, 1bid.
Inimicicia,
Chrifti natura (ecundtim (e erar capax imimicitie di-
e, PRI 131 6
; Inftrumentum.
Quid [it infirumentum. 83.8

Quomodo bumanizas. Chyifti fuit infirymentum divine
virtutis ad mivacula perperranda, . ibid:
Attio inflyumentiefl preusa & diftintta ab ations prin-

cipalis agentis, e F
Ira,

Ip Chrifto fait Ira. 95,23
: Tuflificatio, Tuftus,

Tuflificatio creature ex fimilitadine dicituy adopta-

tio. 140, 2

Omnis iuftus diciear filins adoptiuns Dei.  ibid, n: 5

Tuftina. i

Interdum Deum o & puram creaturaminon poteft dari
obligatio perfecta i flitia. 1190 2§

Frofi Y Latrii.
Q Vid fit latria. Y46
Mungy-tatvia poteft Chrifto rvibui fine derrimento
Bomoris [Hmmi. 149. 13.
4n " Chiifto débeatiir latria ob Veneficium advrativ-

#is. ibid.
Vide Adoratio.
Liberum arbitrium,
In quo confiftar libertas arbitry, 104. §
Libertas ad peccatum eft perfedtio.” ibid;:

Ghriftes fuit liber in ationibus quas obinit pronofivafa-
lute, : 3 ibiden: 6
Chiifbus libere praceprum in primo. inflanti quo propo-
nebatuy,cciepraiit, 105. 8
Q410 fenfu potntt pon acceptare. 106. 8
Cur potitrs umines Chrifti altiones fint libere, quam no-
ffre. 169. 2
Vide Preceptum,
Lucifer,
Lucifer eft caput omninm malority & quo fenfu. 69.13
Non babet in eos perfeftam poteflatem quamdis (ant in

vid, ibid, m 17
Matrimonium.
M Atrimonitm fignificas duplicem goninnétionem
Chyifti cum Ecclefia. 15. 48
Mediator.
Dapliciter aliquis dicitur medrator, 216341

Duo errores hareticorumde mediatore Chrifte,  ibid.
Ratio perfectimediatoris eft proprin peifona dinine, que
¢t Christus homo. ibid.n. 2
Nomtamen {uic mediator nifi fecundim wataram bp-
manant, ibid. n. 3
ficium mediatorss includis ordinem-gd altevum naturi

vel fappofito dickintiuns, ibid. n,3
Actipuesmediatoris, : 164. 4
Alif funt medsatores, fed inferiovi modo,  ibidun, 5

"VideSacerdos. :
; Melchifedech,
Herefesde Melchifedecls, 136, 11
Quus frernt Melehifedech, 137.151
Frist verus [aceidiss 1bid.

Sacerdorinns Apius. vepyefertas, Sacerdotinm  Chyi
S ibid, . 12

Tndex Retum precipuarum,

Mtffias.
Mefliam veniffe probatur contra Indaos. .15
Tuudai duplicem fingunt MefSam, Vetg)
Mefiias eft verns Deus. fbid.nize
Errores Tudeorum civea Mefian, gl
Merita. R
Nulla creatura potuit de condigno meveri Chvifli Invay
nationem. 36.98

Santti Patves non mevuerant de condigno Chyiftiincay.
nationens , [ed tanrim de congruo eis impletioa
nem. I2L. 50’

Quomodo smerueyit Abraham vt ex femine fuo Chyiflus

" maftevetur, ¢& Depara vt ¢ffecmater Det. -~ ibid,

Quomodo nos meveamuy gratie & natuva conferuatio

Hetlis o St S 120; 28

: Merita Clirifti.
Chriffusvere & propriemernie. | 109, 4i
Condisiones ad meritum réijutfite. ibid,

Incarnativ fine patto non faveret Chyiftiopera effe merie:
torid. 1to.:
Chriflus porevar weveri fine gratia habituali; 58 4, «

8 110.6.Gratia tamen babitualis evat neceffaviaad
AT eI pe?'\{’rc’tionem. ; iy 1hid,
Poterat abfolute meveripey operinararalia: thid.n. o1
Non meruit per voluntatem dimiam, 111. 8- Sed per
* wétus liberas bumanitatis. ibide Now vero per beati-
ficos. ibid. n. 9. An & quomodo Chiiflus merueri
per amorem Dei, ibid,
Merait primo inflanti (ue conceptionis: ibidiD.10.Tore
eriam tempore vita: imd in vitimo vita inftanti; Non,
tamen inipfa morte. * HI2400: 8¢ I
Valot meritorum Chrifti;
Opera. Chrifti funt.infimny pretij -in rarione meyi=
t. ; 113,13
Merita Chrifti [ufficiunt pro quantummuis multis &
orduibus peccatis, ' ibid.
Merita Chyaftinon funt deftinat 4 ad effectum fimpliciter
infinstum, ibid, n,14
Omnia Chrifti merita habent vationem yniss integry
meriti vefpectn mofire redemptionis. dlge 17
Ommia Cheiftoperanon: habent pluswerits intenfiucs
AN VEHIH. T ibid.
A Chyifti meritis vedds pofiit equale mericun. 115.18
Tie Chrifli mevitis fuit perfelta inflitiacy 18.25. Condi=
. tiones perfecta wflitie. 115- 20, Ea offenduntur in-
effe Chrifti operibus. 116. 22, &leq.
Aliter meritem cre[cit ex dignitate_perfons meventisy
aliter ininrid ex dignitate perfone offenfe.  n.2x
Quid {ibi Chriftus meruerit. .
Christus na potust mereri fuit Incaruarions [es wmioné
hysoffetici.36 78,6 1 19.26.Nec pradestimatioa
vieme wmionss bypestatice. 1bid. p, 27, dVec primans
V0N i{y,r;aﬂfna"uz collarionem, 110, 28 Stdme=
irsat oius continnationem. ibid. Et reflantationens
buines vnionss post-moreem, ibid. Ei essfdern innn-
mcrabiles quafi veplicationes in Eucharisiias ibid.
A Chriftus potnerit fibs merers dona gratia babisne-
It . : 127,310
An gloriaus animea, R ibid.
Probabile eff Chrsftum de falto merwifé gratiam &
gloriam anime, Probabidius samen id wegatur.ibids
. n.32.8&33.& 14
Christus meruit glorsam (uicarporss, 123 3§
ltem smerasc fuams refurrectionem 5. G ablapanems
omnis rristitie, © ibid.
Mersit nominis (i [ublimsitat o celebritats, 124.36
lrems- teftimonin &« figum guibin Pater shwm illofirs
¥its bz ibid.
: {teng




Index Rerum przcipuarui.

Ivem dignitatem Reﬁfk &' Capitisy: ibid.

Quid nobis Chiftus meruerit.

Merita Christi junt veluti canfa uniserfilss nofiré fam

butss, 115. 18
Mevisa Chrifti non applicantur wabis #ifi per-Saera-
menta,vel ratione woffra cooperationts. 1bid.n.19
Mirita Christi magss Dea placent , quam creatune
- pecéata difplicent. 116, 21
Christs meruit nobis ommens difpofitioncen remotam
& propinguam ad inftificationem, | 126. 41
Hine dicitsr oftium. e I
Satisfecit proculpss ommism homsinum, ¢y mevwit illa-
o remiffioncns, : 126.43
Meruiz vemiffionem pens aterne. 129-43
Meruit - remffioncns veniakimm, & pune vefponden-
t15 ibidin 45
Merait primam gratiam hominibus post lap[wm Aa
de. ibid.
Meruit nobis mevitorum fuoriz applicationz, ih.n.47
Merpit nobis auxilinm preweniens & concomitans.,
12848 Vs W

Ttem angmentum gratia & glorie, ibid «
Merust nobis noffra merita idg; wrapliciter veluis cane
fz 'vmmrﬁzfz} omninm bonoreme woftrorum ope=

rHm. “ibid-n.48.& 49
Merwit wobis per fewerantians, .ibid, ne g0
Nop'mersir Adamioprimam gratiam. 128,51

Negue mernit voluntaten dlans qna Deuss [fatuss vew

parare bominem lapfanz, 129 §2

Meruit samen nobis noftram pradeftinationem. ibid,
D.§3.034.

Mevita Chrls vefpecin gratie date Patribus 5 won

bhabene rationem-meritorsm , [ed [uiure folutio-

nes, % 120 29
*-Miracula. *

Vis perpetrands mivaculanon eft qualitas inlarens hu-

manitati Chrifli. ' BT I8

Distinitas humanitati afisftit ad mivaculs, 84 ¢

Hac afiiffentia humanitati debita eff. ibid,

Humaniitas cooperata eft ad mivacula vt caufa effectine
applicans vim diginann ibid.n. 6,
Santtorum mivacula non fuevunt audovitative perpe-

trata. 85. 7
Hushana natarain Chyifto opevataefint inftrumentum
i R R e " ibid.n.8

. -Modus; Fod
Mod an ¢ qui fuppleri pofinr.’ LrE8.2%

Modus yuius ver non poteft vem aliom modificares 37.4
Motus.
Chyiftus non patuit affumere motds prindd prignos. 92,9
Motus inordinats in Chrifle fuiffent peccata. ibidun, 10
Mortalis.
Mortalis & immiortalis an & qrio [enfu fint contradi-
toria, 97.8
Natura diuina & humana.
'[ N Chrifte eff integra parnra dinina & buma-
- Ha, 21.3
Humana natura tn Christo femper manfit’ inte-
gra. : ibid.n.§
Natwrabumana immediate vnita eff (abfifFentie Per-
- bi. 27.19
Natutts diuing & humana vnits (unt in eadem [ub/i-
L fleniny T ibid: n.30
Natura linsaria quo (enfi dicatur elcin Verbo.28.32
Natura bumana habét in Vevbo [wblimiorem ¢ffendi
modiz, quidns haberet fiin feipfaexifferet, ib.n 33
Natsira buraana quopsody [ haberes fia Verbo dimit-
reretar, : B ibids i 36

373

Natfa b ananon off wiolenter intalifata.ib.n 3%
Natura bumana won aicidentalicer; (ed fulyffantialiter
Verbovnitaeff: : 3157
Quomodo natura indisides fit incorsmunicabilis, 35.2
o fenfix dici paffit, grod natuia disina affampfic bu-
wanam. 38.8
Natura bumana miagis ¢ff affumptibilis a Filio Dei,
quans quasss alia, ) 45.1
Queuts natiira pote[! a dining per{ona affami.ibid.n.3
Fariorsns circa hoc fententics “1bid.n.z
INatura perfanata affisms aon poteff, 47:14
Nutura hismana non 58 afJampta mediautegraien, fed
tantiim grataita Dei voluntate, §6, 17
Natura bumana i Christe ad mivacnla covperara eff
“wr Peybiinttrumentuns, 85.8
Lt guomodo dici P”ﬂm inftrumentum disms vir-
tutss, abid,
Non tamen effeiline inflaxit inmiracula per modim
inslramcnti, ibid n.g
Nec [z babuis per. mods potentie obedsentiales . 86, 10
Natpra bumsaua Clivsits ot plafauam canfz moralis
miracaloram., 8716
Natura bumiana vecle dicitat pradefimata ad varone
bypoflaticans, 1434
_ Natura irratignalis. )
Ouomodo naturi ivrationalis. poffit bypoffatict uffims,
& elewtariad ¢ffe q';'rzgxamm. 45+3- o 45.‘6
Natra irrationalss poteff effz capax Vnionss hypostati=-
G&, quramuis non fie capax wnions Crim Dio per ope-

rationcm, ; 1bid,
Obiedtum.-
O Biettum Incarnationis e3f Chyiftus Dews & ho=
w0, 5.L

O peratio,Opera.
InChriffo funt dua operationes. 108. £
Monathelit contrarisn opinaptur, ibid-
Qusd operatio humana. 109.2
In Chriffo tantiin ¢off una opeyatio bumans, ibids

Cur omnes Chriftioperationes (int lsbere, mon Veronom
[, : .. -ibida
Quomodo vifio ¢ amor beatificws fivr allionesbuman
ne. = . ibid.
Opcrm!iaff-)ri;":'f}ii!ﬁbzl@"_41@“#::!!:_015»‘. i_bid.!:.g
Opera Chyrithi patwrdlin-quomode ad gratiam ffoue
- meritoria., - - 1117
Omnia opera Christi won habent plizs meriti intenfing
qgiam ungm. 114,17
Bonitas operwm Christi babet ¢ inflar materie, ibid.
Fide Actus, Attiones.
Oratios :
Chriftns inbag Vita ¢ profe & pro nobis Patrens,

adeogue totam Tripitatem oramt, 133.1
Non eramitper partens [enfitivants ibid.
Faria conuenientia eim oratieniss ibid.n, 2
Eiss fanguis clamat pronobis. 134:3
Etians nunc pro nobys erat incelo. n.3
Et quidem proprio allu orationss, Do
Ap liceat diesre, Chrifte orapro nabis, 0.6

; Pecnitentias
E}' vacia peewitentie oritur eX pafione Chriflis
10, 33

An & que panstentia fucritin Chrifta, 58,8
DOualis virtus eit pacwitentia, ibids
Paffibilis.

Anima Chriti dupliciter fuit paffibilis, 9374,

Pater & Spiritus {anctus,
Parer & Spivit. fanilus fingulars modo fuut in Chria
Jto bomine, Ty 49:19
Lar

P p iiij




176

Cur Pater tantiim pofic vnum fliamn generare . 434 39
) Peccatum.

Non decebar peccarum. & Deo liberaliter remittis 4. 1o

Peccari gramitas trefiit ex dignitate offenfi, 10, 29

In peccato Ade duplex eft infinitudo, n. 30
Malifia peccati eft comparatiug infinitae n.32
Peccata omnta non ﬁmt .fq:«é Iranid. n. 34
Rewnifio peccari mortalis vequvic mersenis abfolute infi-

BT, 113, 14
In Chrifta nullum fuit peccatum, 89. 1
Chrifti humaniras nullo modo poteft peccare. 90, 2

Deo nequiden per communicationems idiomatum tribui
poreft peccatum. n: 3
Persmifiio peccati non e5t bona in naturd dffutipta. D4
Non pormt Deus affumere naturam peccato infe-
ftam, ; 9L6
Cur potius peccari pofsst cum gratia habitnali, quam cum
ynione hypoftatica. n 3
Perﬂrma, Perfona divina, Hypoftafis.

In Chisfto tantim eff via perfona, 23.11
Perfona Christi eft increata. 24,18
Vaio Verbi fatta eft in hypofafi. 25.20

An fi differentia inter bypostafim & perfonanr. 1bids
Ratio perfona non confiftit in negavionsbusy & ea fent-
tig explicatiits 25.68 2621
Explitatur [ententia conflituens vationem perfone in
pofitruo nature {uperaddito 5 ¢ ea [ententia st ye-
Tior. 26..22
Proponituy opinio Caictanis ibid.
Ratio hypofiatica eft nodus exiffendi per [e. n. 24
Perfonaliras St complementum [ubftantiale ipfins ni-

PUT L. 27. 28
Perfona Verbi non est forma bumanitatis. 27.31
Per fona Chrifti eff vivnte duplex. 30. 48
Perfona eft inconmunicabilis pluribsts per(onis, non

ramnen pluribus narutis. s F7e,

Perfonacreata nonpotelt aliendm naturam naturahicy
aflumere, ; 3.
Net etiam [upernariraliter ; ita ytfuaut bypoffartcam
yaignem immediate commpmicet. . 4
Pev[ona Verbinon estwratis n.§
Perfina ereara alienam natniant poteft diuinitus affu-
S gmeve teyminandy ill7 mediante [ua natura. n6
Cilr potiis'via perfonadiginaviatar fine alia per yii-
- mem bypostaricainy quar per gratidine 40.13
Vit perford poseft affunere naturans humanan fine alia
quod ad terminuimn Virionis attinet , non aiiein qtiod
ad effectionent ipfivs affimptionis. 42, 29
Quizliber perfona potitr naravan bumanam - affume-
25 = n. 30
Plures penfong poffiint camdem vaturai humanam af
fumere. n31
Satrsfitmyganicntis Contyarys: B30 313 ¢
A ins cafy exune pluves vel vuus tantam homo. 43. 37

Vart per fona poteft afimere’ duas natirass n. 38
Ak e (ing furavi plaves bowines. 44. 40
Perfona creata affunii non potesl, 47-13

Stvna humantas effet-an duobus lotis, poffer in o ha-

bere propriam perfonam, inalioeffc in Verbo, 48. 16
Perfone dinina . impropree tanttim - affumpfic hi-
48.. 17

A

Perfong operantis dignitas.
s operantis eft veluty forma dans-effe rieri-
0. 3 K133
Perfona operans [ecundian totam [ydm digiisatem in-
Jluit i aituits, : Il4. 15
Digritas per{on’ in tantu anget meviuis.y i qudi-
gum ipfain-opus infliiss 1bid.

Index Retum precipuarim.

Aliter per [ona e[t infinita,aliter mekituma ibidi

Aliter mevitum crefcit ex dignitate perfona meventis,
aliter mintia ex dignirate perfona offenf2. 116. 12

Poitifex,
Pontifex eft capiit Ecclefie dierfimode i Chrifto.69.13
Potentia Obedientialis.

Nur ‘datur porentia  obedientialis  altina ad quidli-

ber. 86. 10
Preceptum,

Chiiftus libere accsptanit praceptam in primo inftant;
quo proponebatuy. 105,8

Chriflus habuit peculiaria precepta ve, docendi ¢ 7p.
dimends homines. 1369

Varia canfe cur Chriflo impofita funt pracepta, 132,

Simgule aitiones Chyiffo non fuerunt pracepia.  n g

Praceptum moriends fuit pofitisumynd narurale, ve gupe

dam cenfent. n. 1o
Nulli legs bumanz [uberat , néque Enangelice , neque
Mn}'ﬁ:rm. noIr
Quoniodo Chriftus legem implerit. 133,11

Vide liberum arbitrium.
Przdeftinatio. ‘

Angeli & primi homines fuerunt pradeftinati [fecundic
naturam € dong [upernaturalia prids vatione quam
incarnatio, & gl 56

Voluntas permittendi peccatum & predeStinatio Chyfts
funt fimul, 0,59

Pradleflinatio Chrifti prioy eit pradeftenatione homi-
num, : N.. €8

. : uzd
Quomindo homines dicantur pradeftinati ad [alurem in

(tatu innocentis, 18. 59
Angeli independenter a Chrifte ]}mr prade[tinati.n, 6.
Predeftinatio quovundam eevtorsam homimum e[t ex me-

ritis Chrifti. 129 53
Pradeftinatio noftra eft [ecundivm propofitum Dei &

- gratiam Chyiftis n.54
Non éft neceffe ve predéfvinemur ex peculiari oblatione
meritorum Chrifti pro nobis. ibid. aliqui tamen fic

[t pradeftinatis 130, 54
Chriftus vere ¢ proprie eft pradeftinatus,  142.1
Verbum Dei non poteft dici “abfolute pradeftini-

tiitids 143 2
Quod obiedtum pradeftinationis Chrifi. 1bid,
Acgeptio vocis Pradeftinatus, Predeftinatio. o. 3
Humana natura veéte diatyr- predeftinata ad viionen:

Lypoftaticam, n. 4
Chriftus propuit eft predeftinatus'ad graviam yglo-

riam e, : ihid.
Chriftus formaliter vt home , poreft dici pradeftinatus

vt fit filiws Dei naturalis, 144.6
Chrifti prade(tinatioeft exemplar noftre pradeftmna-

tonis. 0.9
T quo confiftat conformias pradeftinatoruom cym ia-

e filif Dei. ibid.
Chyiftus eft canfa mevitoria ., exemplavis & findlis no-

{tre pradeftinationis, 14§ b2

Przfentia,
Poseft via ves altevimrime effe prafens, iddgue varis

nodis, 37. 6
Prophetia.

Cliriftus vere fuit Prophetas 61 20

62420

Sarisfie [cntentic Contvari ATZUMEnLiSs
Prophetia in Chrifro nen eft diftinéla i fuientia infufs

vel beatifica, ibid.
Redemptor.

Hrifkus non redemit Angelos 5 weque pro§smor-

tants ¢ft 2438

Neque gyatiam pllans ipfis contulizy n.39

Quomode




agmodo fit vére & proprie vedemptor: homingm,
| ¥ifle Chriftus, Incarnatio. Meritum' Chrifti,
118§ ausfaétio. LA

Index Rerum pracipiacin 177
¥ Satistaltio, g Vs
Satisfuctio pro homine non fust Chyifto inintiofa. 4. 10
s Nec.an ea fust prodigalicass w0 st abids
: ; ~ Reliquizs Nullapura crentura poteft furisfacere pro peceatise9.26
Ouid nomine Reliquiaram imselligaturs 16C. 47 & 10.31 .
Hofles Reliquiarint, *3 ! ibid. Conditiones requifit o-ad farisfaltionem, - Ny
Eus colendas effe, de fideeft, n. 48 Greatura ornatagraria potefi iniperfedte, fed non i
Nulla funt altaria in qaibisiab initio non fuernne Reli- aqualitatemn j;:fiffd;’['ff. ; D28
quie. ibid, Chriftus perfede (atisfecit pro bomine lapfo.  ¥1..35
Vidlitas & praflantiareliqnizynin. 161. 48 Satisfattio Chrifti eff wnfinitas, co AE3aa3
Simt colende latriavel dulia non per [e; [ed per gcci-  Chyiftus fatisfecit ve.Dens-homo. sy 1o BAG 2T
dens. n, 49 -Chrafus (arisfecitex fibi debizis Grunaturalibus 117,22
Reliquie qud siagis [unt coninntte Deo vel fanélis, eo  Dinerfimode eff debitor ¢ fatisfactor. ibid.
[t excellentivres. ibid-  Pro initiria i proximum femper Do eft fatisfacien=
Quo [enfu claui , lances & oimes res mundi adorari  dui, 3 LAy
paffunts SIS (L

Vide Adoratio. Crux. Tmago.
Rex, Regum.

Chriftus rjm? Dens, eft rex vnigierforson, - 71138, 19
Chriftis qied homo, won fuit réx Endei titulo baredifa-

710, wibid,
Nee pt-homo fuit vex alicouns ditionts, 139 19

Tamen vt horo habuit porestatem indivetiam (uperom-
nid vegild. mao
Tird g poveflarem excellentia in‘ommnia regna bibuir di-
veife, ! ibid.
‘Sacerdos. '
X Hyiflus veré & proprieeft Sacerdos, 135.1
o Mupus Sacerdotis. ibis Pracipunnseins munns ¢ft
factifician. n, 2

Per Sacerdotem qualis pecifio boftia fieri debeat. - 1. 4
Chriftus eft Sacerdos ve bomoy 136, 5. Et totns Chri-

Jtus ¢ft vidtima, ¢ ibid.
Fuit Sacerdas abinitio coneéprionts. n. ‘6.
Effettus Sacerdotij Chriftieft gxpiatio peccatorym. 0.8
Aliqui alij effectus etiam ad Chyifium pevtingerint. 0.9
Sacerdotinm Chrifti zrernumquadinpliciter, - '0,10
Chriftus eft Sacerdvs [ecindi ordine Melohifedechin 1

Nop autem fecundim ovdinem Aaron. 138. 15
Ouam poteftarein habuir Chyiflus vatione fupremi [a-
cerdotif. n 16
Themas V¥ aldenfis air Chriftuni cffe- Sacerdotens Leni-
tictm . , 138 15
-Vide Mediator: 3
Sacramenta.
Quv [enfu Sacramenta dicantut & Patribus flaifle ¢ La-
tere Chrifti. B 1T2:12
- Sacrificium.
Sacrificiion eft proprisms Sacerdoti. 135.2.
Nosmen Sacrifici late & [Fridké accipivar, ibid.
Sacrificinm publicuii proprie Chrifto conuenits ™ 2.3
Sanéti, !
Santti colends [unt aliqua adovatione , que [fit excellen-
tior honore ciuili 149.15

Excellenticob quas Saniti adovandi fimt. 150.15
Cultus Sandtis debiews eft veligiofus 5 ¢ dicitar Du-
lia. ‘ n.16
Sanéth vinentes coli poffunt cultuveligiofo. 151,20
Vide Adoratio.

Sanguis.
Sanguis immediatt & Verbo fuit aflumptis. j0.6
" Referantur aliovum fententic. 0.5
Sanguis Chrifli infiuiri fuit pretyj. n.6
Sangais eft pars [acrificy. n. 8
Eins poratio eft neceffaria ad vitam aternant. ibid.
Sanguis eft pars corporis. §1.10
Quonigdy clamet Chrifti [anguis, 134.3

Chyifli futisfactio eft fecimdivin perfelta inflitiam nyz 5
Satisfactio Chrifti furt-ox eharitare & obedicntia' € ex

virtute inflitie, s ibid,
Chtiftus: farisfecit pro. balpis' onmim . hominuns
“ ¢ 12604 3.&c,¥ide Redemptor. 49

Scientia Chrifli in communi.

Chiftus habuir [eentiaméreatanis . TP TR (110 |
Anima Chrifli’ nihil cognafcie.per [rientiam inctea

tatils ibid.z
Seientia Chyifti fuir plane certndy euidens, ibid. 3
Scientiam: beartficam Ghristus habuit ab injtio congep-

Honis, i 1. 4
Diplex datur. feientia infufi quam vitamgue Chrustus
habgit. 71.8

:Scientiabeata gnime Chrifli.

Animna. Chriffi non comprehendic effentiam  dii=
nai, ‘ 732
Anima Chrifti non nouit’ omnidy qie [unt in porentia
Dez. 44 A VY
Scientia vifionis nouit ommid futdya libera, [altem vj=

quead diems indicy. { n.5
Cognofcit eriam futura creative ivrationaliss | 06
Non tanien futurk poft-dietn sutiicy. : ibid.
Tripliciter “Anima=Chriflis hac ' cognofeit, in, Feg=

bo. e 75 8

Explicatur quo (enfu Chrifius ignorer. diemindigi, 0.9
Cogrofeit eciam ommin pofibilia guse [unt in, porentin
creatnra: imo multa [uli Deo vantsim pofiibilia.n.1c
Non eognofise Chyifins: adt infinitas fed tantsin'in po=
tentia, : : n.IE
Anima Chrifli claviiis videt diuinam effentiam 5 quans
viid alig creatiira.. ]
Scientia pet fe infufa Anima Chrifti.
Cliftus habuit [ciehtiat per [fe-infufam abinitio con=
ceptionis, e PR
Per hane (ticntians cognonit ormnia waturalia & [uper-
natialia que Angelinorunt pev [ciehsdh natiras

lenta 76z
Per eidem dlare ¢ intuiting cognomit-omnia Tpitus-
lig, ; e 774
Per hanc cognuit cordiuni cogitationes . n.9

Per haiig cognouit euidenter ¢ qua dd ditindis natari
& Peyfonarum. diftinétionem. [peciant ; non g aimes
intuitiie. 78. 10

Trens ity ffevium Santti Sim e Trinitatis,idguectiam mul=
tis alijs modis cognouit. nenéz

Coghoyit etiam per hane futura Catitingentia,n, 13N
remen it 79, k4. [ed abffrattive, eague i
teflimonio dinino, vel forte. invifione beatifica:n. x5

.Chriftus hac [cientia vHi polyit 5 nom comuertendo fe ad

phantafimata. mis
Patuit tamen phantafniats ad eam applicare, 018
Hag [tientia non fuis difcurfiuds n.19
e

~




178
Het [cientia fuit perfoctior in Chrifto feientid? Ange-
licd, 80.20

e [cientia in Chrifto fuit babitualiss s 22
s fcientia infufa fuie diftinda fecmdim multas (pe-

aies intelligibiles. n. 23
Species ha faerunt perfectiores & ynier[alioves guam

[uprem Angeli. n. 74
Lumen [cientie infufe eft vniows & yuss aumero habi-
tilss i §r.25

Stientin infufinon babet-viuns[ed (uccefime pluresdi-
flindkos numero vel fpecie actuiss fimul tamen babes
vuum atfa pexfectum wns fpeciei intelligibili ad-
£quatiine > S mleEiae

Lunien [tientie infufa non differs & lumine glorien. 27

51 Scientia per accidens infufa Anima

Chriffia habuit (cientim infufans per actidens s 71:8
'8 724 114 3 LT

Fuir'Bec illi'y Deo infufaab inigio conceprionis. . 0. 12

Perhanc: cognonit omiiaqud. narsraliter poffient cog-
nofii. - FEEAT S Ra.1

T, [ubftantias [uperniturales: ibids

Cognbitit waruras vevimm (ubconiepta propricaude ¢f -
Nentie, L2

Chriftus nomprofecis i (cientia (ecundsim habitém
0230 Sed folim [ecundiim exeveivisies, oftenfionent

= & experientaliter. = ibid,

Chriftus abbmiine nikildidicits Dv 4. nec ab Ange-

2 Do ; LS
Qupmado tam ab Angelufis inbavto confortarss. ibid.
i Serpus. :
Berdus dicitur tripliciter. 130 2
Qito (eiifi Chrifias pofiie dici:(ernmes .ibid,
Quto fenfu pofiis Chriftus iﬁci Minor Patre. - 3314
e e WiSpes.
Aawcy qualicin Chrifto fuerit [pese 60, 1§
Qualis (pei habirus, 1 . ibid,

Subfiltentia; Vide Perfona.

THDeo pratereves (ubfiflentias velatiuas vealiter inter fe
diftinttas 5 eft alta abfoluta & effentialis & velatinis
Fativie diftineta 4y i A W0y 21
Subfifientie velative fubSanticliter yuinptur dininiza-
B $ 5 - g2z
Subfiffériz Det abfoluta poteft tmmediaze teriminare i
" thramt humanan :23

LT SubicGus.
Chriftus Patri fuit (ubieclus (ecundsm bomitatens ; fer-

witptem € obedienttam. 130. 11
Chriftas’ (ubicttns avarlegi naurali. 3. 6

Novi[uberatlege humane , nec Enangelice  nee Mofai-

- - DT
Shyiffis fibi ipfi nop fuit fubicitus 5 necid poreft di-
il 133,72

Terminare; Terminus.

V Is terminaidi creaturam o now expleruy per via

y saturam affumptan, 43.38
Terminatio nece flavia in Deo fe totam expendit, [ecus
esdelibera erga creaturas. 43- 39
Tdfmiﬂn:_tio neceffaria itt Deoy ¢ tevminatio libeva [unt
diwerfi ordinis. 44. 39
Accidens feparasum poteft 2 Deo teviminarie 47,10

¥ide Verba dininum, Perfona, Aflumptio.
: Timory

In - Chrifte fuit donum Timoris, 60.16
Luid per banc tintovem intelligatur, n.17
In Chriflo fuit Timor. . 21
Thnor voluntarius non vepugnas fortituding, - 1bid.
I quo confifias rarie timoris. 95.21

Indes Retum pracipiiaruin,

Triftitias 40
Ghyiftus habuje triftitiam in-appatity fenfitiie. 93, 16
Habait étiam i voluiate rationali, RO
Quomodo ‘Triftitia cum [uinso gandio confiflar, 0,18,
€& 93s 20: {5

Triftitiain parte fupsriori sion fuir- Chrifte inyolunia-

o Tl . Fg 49
' Vhiquitas.
BiguiStaram etyores, 21. 27, Refellwntay, ibid,
Effe vhugue areature el incommunicabile.98. 15

ug fen(wpofie Chriflus diti effevhique. 99.13
) Virtus.
T 3 e b £
Viredies won efflannt-vealiter 4 graria, 58.7

Chriftus indigebat habstibus [upernarnralibus ad eliciz-

dos attus (upernasurales., §9-9
In Chyifto fuerunt omnes virtutes naturales,. . D.10.
Chriftus'exercuit aclus virturum naturalipn. . ibid,

Chriftus in privo infanti (we conceptionis haburt vfum
TALIGNIS . : <7328
Chriftus virtutes naturales & princiio onceptionis hi-
buit infufas. 118 84
L primo inftanti coceptionss nen elicuir omies adtus vir-

tutnin paturaliuim. : 002
Quiomredo eas habuiz a feipfo. : 6o.12
He non cregernnt in eo [ucceffurenporise .ibid.

In Christo fuernnt omnes gratia gratis datd, 6L, 19
Fuitin o gmnis gratia plenitudo, s e
Chriftus quornado profecerit. 5365:36
Chiiftus abanitio (e congeptionis habuit omnesy gratie

petfeitionem, n.35
Verbum Bivinum,

Quid fir Verbum diginym carnent fiert ~a ek

Verbim non eft forma corporss Chriffia & T

Zentad, R .
Qﬂo;nado Verbion dicitur incarpatunt a N eﬂmo. 2413

Esu[der opinio refutatir, 1bid.
Pox[ona Verbinon eft forma liumanitatise 27,31
Verbum quadenominaiivue dicatur honte, 28.34
Pt by est vnitnm, non affumptan. 34.69

Verbam proprifime & immediate affumpfit narutan:
bitmanaina Y 8.
Soluwn Verbum teyminat nataram humanan: 5 401 Lame

per aliquid commyne roti Trinitati. . DTO.CP 1Y
Proponizay (ententia Durinds,cy Thomiftaryins 0, 9.
Verbum texminat #atdram cveat ams._ per proprietarent
relatinam. 39.14
Satisfit argumentis aliotunt 39. 15.& led.
Verbum non affusplit naturam b g _abjivactain
alr arnibus indinduise- ; 4818
Neoetinm debuis affumere cam in. onnitis dndiii=
duis, § .D.19
Congeniens fuit vt Verbum affumeret humanan nati=
ram ex Stivpe Adant. | 49:20
Verhum affumpfi animar, §2. 19..& intelleél. 5 3.20
Vifio Beatifica,
Vifio bearifica compreliends non poteft, uion visa effen-
tids 2 7784
Beati tripliciter vident [wam vifionem beattficam. 0.7
vifio beatifioa & mior, quomodo. fint actiones Diina-
Hide 109, 2

Voluntas diuina. :
Voluntas dinina exhauritur in. amoremquo e amits
Poteft tamen [emper plures & plures apiare creaty-
Ytk 44. 39
Abfolyta Chrifti voluntas femper fuit efficas,  88.19
1 Chrifto fuerune due voluntates. 103.2.
Girca eas hareticorum ervores. n.I
1n Chrifto fuir voluntas patavalis, & vationalis Y04, 4

Triplex coformitas volfitaris dinine & bumana, 107-11
Voluntas




Index Remum pezcipuarumm;

i R S S ek .
An hacvirio amuinm vnionnin fit tiAxina. 71,6 72

Voluntes Chrifli abfolnta [emper furt conformis dinine

in formali & maerialia n.13
Non autem voluntas inefficaz, 108, 13
Yoluntas humana in Chrifto nunquam fuit velutata

dinine, 0. 14
Vnio Verbi.
Vo Verbi faa eff in hypostafi, 25- 20
Natura bunsana vmmediare ynitacft fubfiffentie Ver-
- 27.29
Vnio incarnarionis eft proprié dicta compafitios 29, 44
Vnio Verbi ad bumanitatem eft (ubflantialise L3157
Vaio dinine & bumansg natnre oSt quid creatsh. 32.58
Vo tripliciter Zceipisgr. nse
Per ynionem producitur in humanitate Chrisk aliquid
creatyin abilladiffinciam. n.61
1d quod producituy per hanc  altionem vaititians th bu-
manitate, non ¢ff [upernaturalis qualitas,vel habitss,

179

& pag. 35.0:74. & 75, :
An fit optabilior ynione mentisy quz fit cutn Dea pey vie

Jionem beatificam & charitaten. 3575
Quo fenfu hac ynio factafit per gratians f‘lb.:}'bé
1b10:

Gratia yuionis quadrupliciter accipitars
Vide Gratiam,
Vnio anitne cum corpare efl prior intentione; quam viig
Eiufdem anime & corporis cim Verbo. 55.10
Spivitus & anitna fimul natuy & vsuntur Verbo. 56,1%
Vnio totins cum Verbo, non eft vealiter diftinéta ab vinio-
nibus partisan cum Verbo. n.Ia
Verbum pridls natuvacenfetur ynivi anime & corporiy

& toti humanitati quam qualitates qua eodem té- ]

poris momento orinntar, informent. ni3
Verbami non ynituy prists, quam accidentia informent
que tempore antecedunt, n, 1

vel aliqua proprie ditta relatios 33.62 Vo hypoflaticafuit natuva prior quam gratiababitya-
Sed eft modus distinétus & natird. n.64 lis. . : 66.38
Huius vaionis dignitas ¢ perfectio. n.66. Vnio hypoftatica eft caufa plenitudinis gratie Chri-
Vaio Verbi incarnasi tripliaiter differs ab affumptio-. [k 66.40
ne. 34. 68 Vaio hypoftaticaconprehendi non potefe,non visa effen=
Ve differt hag vnio & affumaptio abincarnatione.n. 70 tid. 978
' Vide Natura humana, :
i o 2
———

ErraTta Typograpfica notabiliorafic corrige.

Pag. 37,00l 1. lin.14. fopfitum, lege, fuppofitum. p.78. ¢.2. 1.6, antedub.§. mz
Chrilti, lege, Animz Chrifti. p.115. 61.1.55. virtem, lege, virtuten. p.120,62¢
1.6. 1atio, lege, ratione. p. 139, t.2. I 11. 2 fine. obat, lege, obitat,

£ E N E D
5= 1

VERBVM INCARNATV

=

1L C T M-
T

¥ o ,

M-







	Titelblatt
	[Seite]
	[Seite]

	Inductio de obiecto huius Tertiæ Partis.
	Seite 1
	Dvb. 1. Quod sit obiectum seu materia huius Tertiæ Partis.
	Seite 1

	Dvb. 2. Quomodo diuidatur hic primus tractatus qui est de Christo.
	Seite 1

	Dvb. 3. Vtrùm hoc myteriu[m] co[n]uenienter dicatur Incarnatio.
	Seite 1
	Seite 2

	Dvb. 4. Vtrùm hæc tractatio præstantior sit ceteris Theologiæ partibus.
	Seite 2


	Qvæstio Prima. De Conuenientia Incarnationis. In sex Articulos diuisa.
	Art. 1. Vtrùm conueniens fuerit Deum incarnari.
	Seite 2
	Dvb. 1. Vtrùm seposita redemptione generis humani, sit per se conueniens Deum incarnari. Id est, Vtrùm præter Redemptionem generis humani, sint aliquæ rationes, ob quas potuerit hoc esse conueniens.
	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4

	Dvb. 2. Vtrùm Deum incarnari fuerit conueniens ad reparatione[m] generis humani.
	Seite 4

	Dvb. 3. Vtrùm ratione naturali probari possit mysterium Incarnationis esse poßibile.
	Seite 5
	Seite 6

	Dvb. 4. Vtrùm Incarnatio reipsa sit facta, & quomodo id probari queat.
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8


	Art. 2. Vtrùm necessarium fuerit ad reparationem generis humani Verbum incarnari.
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11

	Art. 3. Vtrùm si homo non peccasset, Deus Incarnatus fuisset.
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18

	Art. 4. Vtrùm principaliùs Christus incarnatus fuerit propter peccatum originale, an actuale.
	Seite 18
	Seite 19

	Art. 5. Vtrùm conueniens fuerit Christum incarnari ab initio mundi.
	Seite 19
	Seite 20

	Art. 6. Vtrùm Incarnatio debuerit differri vsque ad finem mundi.
	Seite 20


	Qvæstio II. De modo Vnionis Verbi Incarnati. In duodecim Articulos diuisa.
	Seite 20
	Art. 1. Vtrùm vnio Verbi Incarnati fuerit facta in natura, id est, Vtrùm ex vnione Verbi, & humanæ naturæ resultauerit aut constituta fuerit vna natura.
	Seite 20
	Dvb. 1. Vtrùm vnio Incarnationis facta fuerit per aliquam conzersonem alterius naturæ in alteram.
	Seite 21
	Seite 22

	Dvb. 2. Vtrùm ex carne humanâ, & naturâ diuinâ potuerit fieri vna natura integra per compositionem.
	Seite 22


	Art. 2. Vtrùm vnio Verbi Incarnati facta sit in persona.
	Seite 22
	Dvb. Vtrùm in Christo sit tantùm vna persona, & qualis? quæ est secunda controuersia in hac materia.
	Seite 23
	Seite 24
	Seite 25


	Art. 3. Vtrùm vnio Verbi facta sit in hypostasi.
	Seite 25
	Dvb. 1. Quidnam hypostasis, seu persona superaddat naturæ.
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27

	Dvb. 2. Vtrùm vnio Incarnationis facta fuerit per modum vnionis naturæ cum ratione hypostaticâ, seu subsistentiâ.
	Seite 27
	Seite 28
	Seite 29


	Art. 4. Vtrùm persona, vel hypostasis Christi post incarnationem sit composita.
	Seite 29
	Dvb. An hæc vnio fuerit vera compositio: & idcircò terminus resultans per hanc vnionem, sit persona composita.
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31


	Art. 5. Vtrùm in Christo facta fuerit aliqua vnio animæ, & corporis.
	Seite 31

	Art. 6. Vtrùm humana natura fuerit vnita Verbo accidentaliter.
	Seite 31
	Seite 32

	Art. 7. Vtrùm vnio diuinæ, & humanæ naturæ sit aliquid creatum.
	Seite 32
	Dvb. 1. Vtrùm præterquam quod per hanc actionem vnitiuam tribuatur humanæ naturæ subsistentia Verbi, & præter relationem resultante[m] inter illa, producatur etiam aliquid creatum in humanitate, quo ipsa formaliter sit vnita Verbo.
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34

	Dvb. 2. An id quod constat hâc vnione sit creatum quid, an increatum.
	Seite 34


	Art. 8. Vtrùm vnio Verbi incarnati idem sit, quod assumptio.
	Seite 34

	Art. 9. Vtrùm vnio duarum naturarum in Christo sit maxima vnionum.
	Seite 34
	Dvb. 1. Vtrùm hæc vnio sit maxima vinculo, siue in ratione vinculi.
	Seite 34
	Seite 35

	Dvb. 2. Vtrùm hæc vnio etiam sit maxima dignitate.
	Seite 35


	Art. 10. Vtrùm vnio Incarnationis sit facta per gratiam.
	Seite 35
	Seite 36

	Art. 11. Vtrùm vnionem Verbi incarnati aliqua merita præcesserint.
	Seite 36

	Art. 12. Vtrùm gratia vnionis fuerit Christo homini naturalis.
	Seite 36


	Qvæstio III. De Modo Vnionis ex parte assumentis. In octo Articulos diuisa.
	Art. 1. Vtrùm personæ diuinæ conueniat assumere naturam humanam.
	Seite 36
	Seite 37
	Dvb. 1. Vtrum persona creata poßit assumere immediatè aliam naturam creata[m].
	Seite 37

	Dvb. 2. Vtrum suppositum creatum poßit alienam naturam creatam diuinâ virtute salte[m] meditè assumere, sustentando & terminando illam mediantè suâ naturâ.
	Seite 37
	Seite 38


	Art. 2. Vtrùm naturæ diuinæ conueniat assumere naturam creatam.
	Seite 38
	Dvb. An Filius Dei terminet & sustentet immediatè naturam humanam per aliquid absolutum & essentiale. An per suam rationem relatiuam & personalem? Quod alij DD. sic proponunt: Quæ sit ratio formalis terminandi humanam naturam.
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40


	Art. 3. Vtrùm abstractâ per intellectum personalitate, natura diuina possit assumere.
	Seite 40
	Dvb. 1. Vtrùm sit in Deo vna subsistentia absoluta.
	Seite 40
	Seite 41

	Dvb. 2. Vtrùm per hanc subsistentiam possit natura humana immediatè assumi, & terminari, ita vt nulli persona immediatè vniatur.
	Seite 41
	Seite 42


	Art. 4. Vtrùm vna persona possit sine aliâ naturam humanam assumere.
	Seite 42

	Art. 5. Vtrùm quælibet persona diuina potuerit naturam humamam assumere.
	Seite 42

	Art. 6. Vtrùm plures personæ diuinæ possint assumere eandem numero humanam natura[m].
	Seite 42
	Seite 43
	Dvb. Vtrùm si tres personæ assumerent eandem numero naturam, esset vnus homo, an plures.
	Seite 43


	Art. 7. Vtrùm vna persona diuina possit assumere duas naturas humanas.
	Seite 43
	Seite 44
	Dvb. Vtrùm si vna persona assumeret duas humanitates, esset vnus homo, an duo.
	Seite 44


	Art. 8. Vtrùm fuerit magis conueniens vt persona Filij assumeret naturam humanam, quam Pater, vel Spiritus sanctus.
	Seite 44


	Qvæstio IV. De modo Vnionis ex parte naturæ assumptæ. In sex Articulos diuisa.
	Art. 1. Vtrùm natura humana fuerit magis assumptibilis à Filio Dei, qua[m] quælibet alia.
	Seite 45
	Dvb. 1. Vtrùm quæuis natura possit diuina virtute hypostaticè assumi in persona diuina.
	Seite 45
	Seite 46

	Dvb. 2. Vtrùm partes naturæ, scilicet materia, & forma possint assumi.
	Seite 46

	Dvb. 3. Vtrùm qualitates accidentariæ possint hypostaticè assumi.
	Seite 47


	Art. 2. Vtrùm Filius Dei assumpserit persona[m].
	Seite 47
	Dvb. 1. Vtrùm per potentiam Dei absolutam, persona, vel saltem natura personata possit assumi.
	Seite 47
	Seite 48

	Dvb. 2. Veru[m] si vna humanitas esset in duobus locis (sicut modo est humanitas Christi) possit in vno loco habere propriam personalitatem, & in alio esse in personâ Verbi.
	Seite 48


	Art. 3. Vtrùm persona diuina assumpserit hominem.
	Seite 48

	Art. 4. Vtrùm Filius Dei debuerit assumere naturam humanam abstractam ab omnibus indiuiduis.
	Seite 48

	Art. 5. Vtrùm Filius Dei debuerit assumere naturam humana[m] in omnibus indivuiduis.
	Seite 48
	Seite 49

	Art. 6. An conuentens fuerit, vt Filius Dei assumeret naturam humanam ex stirpe Adam.
	Seite 49


	Qvæstio V. De modo Vnionis, quod partes humanæ naturæ. In quatuor Articulos diuisa.
	Art. 1. Vtrùm Filius Dei debuerit assumere verum corpus.
	Seite 49

	Art. 2. Vtrùm Filius Dei debuerit assumere corpus terrenum, scilicet carnem, & sanguinem.


	Seite 49
	Dvb. 1. Vtrùm sanguis fuerit hypostaticè assumptus.
	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51

	Dvb. 2. Vtrùm reliqui humores, scilicet ftaua bilis, atra bilis, & phlegma sint assumpti hypostaticè.
	Seite 51
	Seite 52

	Dvb. 3. Vtrùm dentes, vngues, capilli, & barba fuerint hypostaticè vnita Verbo.
	Seite 52


	Art. 3. Vtrùm Filius Dei assumpserit animam.
	Seite 52

	Art. 4. Vtrù[m] Filius Dei assumpserit intellectum.
	Seite 53


	Qvæstio VI. De Ordine Assumptionis. In sex Articulos diuisa.
	Art. 1. Vtrùm Filius Dei carnem assumpserit mediante animâ.
	Seite 53
	Seite 54

	Art. 2. Vtrùm Filius Dei assumpserit animan mediante spiritus seu mente.
	Seite 54

	Art. 3. Vtrùm Anima priùs assumpta fuerit à Verbo, quàm caro.
	Seite 54
	Dvb. Vtrum Anima saltem priùs naturà non fuerit assumpta à Verbo, quàm caro.
	Seite 54
	Seite 55


	Art. 4. Vtrum caro Christi fuerit priùs assumpta, quàm animata.
	Seite 55

	Art. 5. Vtrum tota humana natura sit assumpta mediantibus partibus.
	Seite 55
	Dvb. 1. Vtrum priùs naturâ assumpta sit anima, & cprpus, quam ipsa humanitas.
	Seite 55

	Dvb. 2. Vtrum anima, & corpus priùs sint assumpta à Verbo, quàm vnita inter se.
	Seite 55

	Dvb. 3. Vtrum spiritus priùs naturâ vniatur Verbo, quàm anima.


	Seite 56

	Dvb. 4. Vtrum præter vnionem, qua partes sunt coniunctæ Verbo, sit aliqua vnio per quam immediatè ipsa natura  humana Verbo copuletur.
	Seite 56

	Dvb. 5. Vtrùm priùs naturâ assumpta sit substantia animæ, & corporis à Verbo, quam intelligatur informari suis accidentibus.
	Seite 56


	Art. 6. Vtrum humana natura fuerit assumpta mediante gratia.
	Seite 56
	Seite 57


	Qvæstio VII. De Gratiâ Christi, prout est singularis homo. In tredecim Articulos diuisa.
	Seite 57
	Art. 1. Vtrum in Anima Christi fuerit oratio habitualis.
	Seite 57
	Dvb. 1. Vtrum sine ista gratia potuerit Anima Christi esse sancta, Deo grata, & mereri.
	Seite 58

	Dvb. 2. Vtrum gratia habitualis Christi fuerit eiusdem speciei, atque nostra.
	Seite 58


	Art. 2. Vtrum in Christo fuerint virtutes.
	Seite 58
	Dvb. 1. Vtrum in Christo fuerit virtus Pœnitentiæ.


	Seite 58
	Seite 59

	Dvb. 2. Vtrum hi habitus supernaturales fuerint Christo necessarij ad elicie[n]dos actus supernaturales.
	Seite 59

	Dvb. 3. Vtrum in Christo fuerint omnes virtutes naturales, id est, quæ natura viribus comparari possunt.
	Seite 59

	Dvb. 4. Vtrùm à principio conceptionis habuerit hasce virtutes naturales.
	Seite 59
	Seite 60


	Art. 3. Vtrùm in Christo fuerit Fides.
	Seite 60

	Art. 4. Vtrùm in Christo fuerit Spes.
	Seite 60

	Art. 5. & 6. Vtrùm in Christo fuerint dona Spiritus sancti, præsertim Timoris.
	Seite 60
	Seite 61

	Art. 7. & 8. Vtrùm in Christo fuerint omnes gratia gratis datæ, etiam prophetia.
	Seite 61
	Seite 62

	Art. 9. Vtrùm in Christo fuerit gratiæ plenitudo.
	Seite 62

	Art. 10. Vtru[m] gratiæ plenitudo sit Christo propria.
	Seite 63

	Art. 11. Vtrùm Christi gratia sit infinita.
	Seite 63
	Dvb. Vtrum Christi gratia non sit absolutè infinita.
	Seite 63
	Seite 64


	Art. 12. Vtrùm gratia Christi potuerit augeri.
	Seite 64
	Dvb. 1. Vtrùm per potentiam Dei absolutam dona habitualia Christi potuerint augeri.
	Seite 64

	Dvb. 2. Quanta sit gratia Animæ Christi perfectione intensiua.
	Seite 65

	Dvb. 2. Ex quo tempore Christus omne[m] hanc gratiæ perfectionem habuerit.
	Seite 65


	Art. 13. Quomodo gratia Christi habitualis se habeat ad vnionem.
	Seite 66


	Qvæstio VIII. De Gratiâ Christi, vt est Caput Ecclesiæ. In octo Articulos diuisa.
	Art. 1. Vtrùm Christus sit Caput Ecclesiæ.
	Seite 66
	Seite 67

	Art. 2. Vtrùm Christus sit Caput hominum tantummodo quod animas, an etiam secundùm corpora.
	Seite 67

	Art. 3. Vtrùm Christus sit Caput omnium hominum.
	Seite 67
	Dvb. Quomodo Christus vt Caput vitam spiritalem in sua membra diffundat.
	Seite 67


	Art. 4. Vtrùm Christus sit Caput Angelorum.
	Seite 67
	Seite 68
	Dvb. Ctrùm Christus sit Caput vniuersi.
	Seite 68


	Art. 5. Vtrùm gratia Christi, quà est Caput Ecclesiæ, sit eadem cum habituali.
	Seite 68
	Seite 69

	Art. 6. Vtrùm esse Caput Ecclesiæ sit Christo proprium.
	Seite 69

	Art. 7. Vtrùm diabolus sit Caput omnium malorum.
	Seite 69

	Art. 8. Vtrùm AntiChristus sit Caput omnium malorum.
	Seite 69
	Seite 70


	Qvæstio IX. De Scientiâ Christi in communi. In quatuor Articulos diuisa.
	Art. 1. Vtrùm Christus habuerit aliquam Scientiam creatam.
	Seite 70

	Art. 2. Vtrùm Christus habuerit Scientiam beatificam.
	Seite 70
	Seite 71

	Art. 3. Vtrùm Christus habuerit Scientiam infusam.
	Seite 71
	Seite 72

	Art. 4. Vtrùm in Christo fuerit Scientia acquisita.
	Seite 72
	Dvb. Vtrùm Christus hanc scientiam suâ industriâ acquisiuerit? An verò à Deo acceperit ab initio conceptionis infusam.
	Seite 72
	Seite 73



	Qvæstio X. De Scientiâ Beatâ Animæ Christi. In quatuor Articulos diuisa.
	Art. 1. An Anima Christi comprehenderit Verbu[m].
	Seite 73
	Seite 74

	Art. 2. Vtrùm Anima Christi in Verbo cognouerit omnia.
	Seite 74
	Seite 75

	Art. 3. Vtrùm Aniima Christi in Verbo cognoscat infinita.
	Seite 75
	Seite 76

	Art. 4. Vtrùm Anima Christi clariùs videat diuinam essentiam, quàm alia quæuis creatura.
	Seite 76


	Qvæstio XI. De Scientiâ per se infusâ Animæ Christi. In sex Articulos diuisa.
	Art. 1. Vtrùm per scientiam infusam Christus omnia nouerit.
	Seite 76
	Dvb. 1. Vtru[m] Anima Christi per hanc scientiam infusam cognouerit res omnes naturales, corporales scilicet, & spirituales, quas Angeli per suam scientiam naturalem cognoscunt.
	Seite 76
	Seite 77

	Dvb. 2. Vtru[m] Christi Anima per hanc scientiam cognoscat res supernaturales.
	Seite 77

	Dvb. 3. Vtrùm Anima Christi per scientiam infusam cognouerit cordium cogitationes.
	Seite 77
	Seite 78

	Dvb. 4. Vtrùm per hanc scientiam cognouerit mysteria diuinitatis.
	Seite 78

	Dvb. 5. Vtrùm per hanc scientiam cognoscat etiam futura contingentia.
	Seite 78
	Seite 79


	Art. 2. Vtrùm Christus hc scientiâ vti potuerit, non conuertendo se ad phantasmata.
	Seite 79

	Art. 3. Vtrùm hac scientia fuerit collatiua.
	Seite 79
	Seite 80

	Art. 4. Vtrùm hæc scientia in Christo fuerit maior, quàm sit scientia Angelorum.
	Seite 80

	Art. 5. Vtrùm hæc scientia fuerit habitualis.
	Seite 80

	Art. 6. Vtrùm scientia hæc fuerit distincta per diuersos habitus.
	Seite 80
	Seite 81
	Dvb. 1. Vtrùm lumen huius scientiæ sit etia[m] multiplex instar specierum.
	Seite 81

	Dvb. 2. Vtrùm hæc scientia infusa habeat vnum actum sibi adæquatum.
	Seite 81

	Dvb. 3. Quale sit hoc lumen scientiæ infusæ.
	Seite 81



	Qvæstio XII. De Scientiâ Acquisitâ Animæ Christi. In quatuor Articulos diuisa.
	Art. 1. Vtrùm per hanc scientiam Christus cognouerit omnia.
	Seite 82

	Art. 2. Vtrùm Christus in hâc scientiâ profecerit.
	Seite 82

	Art. 3. Vtrùm Christus aliquid ab homine didicerit.
	Seite 82

	Art. 4. Vtrùm Christus aliquid acceperit ab Angelis.
	Seite 82
	Seite 83


	Qvæstio XIII. De Potentiâ Animæ Christi. In quatuor Articulos diuisa.
	Art. 1. Vtrùm Anima Christi habuerit omnipotentia[m] simpliciter.
	Seite 83

	Art. 2. Vtrùm Anima Christi habuerit omnipotentia[m] respectu mutationis creaturarum.
	Seite 83
	Dvb. 1. Quidnam sit vis illa, quâ Christus operatus est miracula.
	Seite 83
	Seite 84

	Dvb. 2. Quomodo natura humana ad miracula sit cooperata.
	Seite 84
	Seite 85

	Dvb. 3. Vtrùm humanitas Christi præter hos modos operandi, habuerit aliquem immediatum influxu[m] supernaturalem in opus miraculosum.
	Seite 85
	Seite 86
	Seite 87


	Art. 3. Vtrùm Anima Christi habuerit omnipotentia[m] respectu proprij corporis.
	Seite 87

	Art. 4. Vtrùm Anima Christi habuerit omnipotenita[m] respectu executionis suæ voluntatis.
	Seite 87
	Seite 88
	Dvb. An voluntate absoluta Anima Christi aliquid voluerit vt implendum per alios, quod tamen non sit executioni mandatum.
	Seite 88



	Qvæstio XIV. De defectibus Corporis à Christo assumptis. In quatuor Articulos diuisa.
	Art. 1. Vtrùm Filius Dei in naturâ humanâ assumpserit defectus corporis.
	Seite 88

	Art. 2. Vtrùm Christus assumpserit neceßitatem subiacendi his defectibus.
	Seite 88

	Art. 3. Vtrùm Christus contraxerit defectus.
	Seite 88
	Seite 89

	Art. 4. Vtrùm Christus omnes defectus corporales hominum assumere debuerit.
	Seite 89


	Qvæstio XV. De Defectibus Animæ à Christo assumptis. In decem Articulos diuisa.
	Art. 1. Vtrum in Christo fuerit peccatum.
	Seite 89
	Dvb. An nullo modo fieri potuerit vt Christus in natura assumpta peccaret.
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91


	Art. 2. Vtrùm in Christo fuerit fomes peccati.
	Seite 92
	Dvb. 1. Per quid sublata est inordinata inclinatio virium, & omnis inordinatus motus in Christo, cùm hæc in nudâ naturâ absque peccato futura sint.
	Seite 92

	Dvb. 2. An penitus fuerit impossibile, vt Verbum assumeret naturam cum fomite peccati.
	Seite 92
	Seite 93


	Art. 3. Vtrùm in Christo fuerit ignorantia.
	Seite 93

	Art. 4. Vtru[m] Anima Christi fuerit passibilis.
	Seite 93

	Art. 5. Vtrùm in Christo fuerit dolor sensibilis.
	Seite 93

	Art. 6. Vtrùm in Christo fuerit Tristitia.
	Seite 93
	Dvb. Vtrùm in eius voluntate fuerit Tristitia.
	Seite 93
	Seite 94


	Art. 7. Vtrùm in Christo fuerit Timor.
	Seite 94
	Seite 95

	Art. 8. Vtrum in Christo fuerit Admiratio.
	Seite 95

	Art. 9. Vtrùm in Christo fuerit Ira.
	Seite 95

	Art. 10. Vtru[m] Christus simul fuerit Viator, & Comprehensor.
	Seite 95


	Qvæstio XVI. De Consequentibus vnionem, quantum ad ea, quæ conueniunt Christo secundùm esse, & fieri. In duodecim Articulos diuisa.
	Seite 95
	Art. 1 & 2. Vtrùm hæc sit vera, Deus est homo? & Homo est Deus.
	Seite 95
	Seite 96
	Dvb. 1. Vtrùm Deus in hâc propositione Deus est homo, sumatur definitè pro personâ Verbi, an indeterminatè pro quâuis personâ diuinâ.
	Seite 96

	Dvb. 2. Vtrum Homo dicatur vniouocè de Deo, & de Paulo.
	Seite 96

	Dvb. 3. Vtru[m] hæc locutio sit propria, Deus est homo.
	Seite 96

	Dvb. 4. Vtrùm hæc propositio (Deus est homo) sit in materiâ contingenti, an necessariâ.
	Seite 96


	Art. 3. Vtrùm Christus possit dici homo dominicus.
	Seite 97

	Art. 4. Vtrùm ea, quæ conueniunt Filio hominis, possint prædicari de Filio Dei, & contra.
	Seite 97

	Art. 5. Vtrùm ea, quæ conueniunt Filio Hominis, possint prædicari de naturâ diuinâ: & quæ conueniunt Filio Dei, de naturâ humanâ.
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99

	Art. 6. Vtrùm hæc sit vera, Deus factus est homo.
	Seite 99

	Art. 7. Vtrùm hæc sit vera, Homo factus est Deus.
	Seite 99
	Seite 100

	Art. 8. Vtrùm hæc sit vera, Christus est creatura.
	Seite 100

	Art. 9. Vtrùm hæc sit vera, Iste homo incepit esse.
	Seite 100

	Art. 10. Vtrùm hæc sit vera, Christus, vt homo, est creatura.
	Seite 100

	Art. 11. Vtrùm hæc sit vera, Christus, vt homo, est Deus.
	Seite 100
	Seite 101

	Art. 12. Vtrùm hæc sit vera, Christus secundùm quod homo, est hypostasis.
	Seite 101


	Qvæstio XVII. De Pertinentibus ad vnitatem Christi quantum ad esse. In duos Articulos diuisa.
	Art. 1. Vtrùm in Christus sit vnum an duo.
	Seite 101

	Art. 2. Vtrùm in Christo sit tantùm vnum esse.
	Seite 101
	Dvb. Vtrùm in Christo sit tantum vna existentia? siue, Vtrùm in Christo natura humana habeat suam existentiam creatam: An vero existat formaliter in rerum natura per existentiam increata[m] Verbi.
	Seite 102
	Seite 103



	Qvæstio XVIII. De Voluntate Christi . In sex Articulos diuisa.
	Art. 1. Vtrùm in Christo sint duæ voluntates.
	Seite 103
	Seite 104

	Art. 2. Vtrùm in Christo fuerit Voluntas sensualitatis, id est, appetitus sensitiuus.
	Seite 104

	Art. 3. Vtrùm in Christo fuerint duæ voluntates rationales.
	Seite 104

	Art. 4. Vtrùm in Christo fuerit liberaum arbitrium.
	Seite 104
	Seite 105
	Seite 106
	Seite 107

	Art. 5. Vtrùm voluntas humana Christi fuerit omnino conformis voluntati diuinæ.
	Seite 107
	Seite 108

	Art. 6. Vtrùm in Christo fuerit contrarietas voluntatum.
	Seite 108


	Qvæstio XIX. De Operatione Christi & merito. In quatuor Articulos diuisa.
	Art. 1. Vtrùm in Christo sit tantùm vna operatio.
	Seite 108
	Seite 109

	Art. 2. Vtrùm in Christo sint plures operationes humanæ.
	Seite 109

	Art. 3. & 4. Vtrùm actio humana Christi potuerit sibi, & alijs esse meritoria.
	Seite 109
	Dvb. 1. Vtrùm in Christo fuerint omnes conditiones necessariæ ad meritum.
	Seite 109
	Seite 110

	Dvb. 2. Vtrùm necessarium sit ad meritum vt Christi humanitas fuerit ornata gratiâ habtuali.
	Seite 110
	Seite 111

	Dvb. 3. Quibus operibus Christus meruerit.
	Seite 111

	Dvb. 4. Quanto tempore Christus meruerit.
	Seite 111
	Seite 112

	Dvb. 5. Vtrùm meritum, & satisfactio Christi fuerint infiniti valoris.
	Seite 113
	Seite 114
	Seite 115

	Dvb. 6. Vtrùm in Christi meritis, & satisfactione fuerit perfecta iustitia.
	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117
	Seite 118
	Seite 119

	Dvb. 7. Vtrùm Christus potuerit sibi mereri ipsam incarnationem, seu vnionem hypostaticam,, eiusque prædestinationem.
	Seite 119
	Seite 120
	Seite 121

	Dvb. 8. Vtrum Christus sibi meruerit dona gratiæ habitualia, & gloriam animæ.
	Seite 121
	Seite 122
	Seite 123

	Dvb. 9. Vtrum Christus sibi meruerit corporis gloriam, & nominis exaltationem.
	Seite 123
	Seite 124

	Dvb. 10. Vtrùm Christus meruerit Angelis gratiam, & gloriam.
	Seite 124
	Seite 125

	Dvb. 11. Vtrum Christus nobis meruerit Fidem, & reliquas dispositiones ad gratiam.
	Seite 125
	Seite 126

	Dvb. 12. Vtrum Christus nobis meruerit remissionem culpæ, & pœnæ æternæ, & oratiam iustificationis.
	Seite 126
	Seite 127

	Dvb. 13. Vtrum Christus meruerit nobis suorum meritorum applicationem.
	Seite 127
	Seite 128

	Dvb. 14. Quænam dona gratiæ post iustificationem dentur ex Christi meritis.
	Seite 128

	Dvb. 15. Vtrùm Christus meruerit nobis prædestinationem.
	Seite 128
	Seite 129
	Seite 130



	Qvæstio XX. De subiectione Christi ad Patrem. In duos Articulos diuisa.
	Art. 1. Vtrùm Christus sit subiectus Patri.
	Seite 130
	Seite 131
	Dvb. Vtrùm Christus ita Patri fuerit subiectus, vt etiam præcepto, & legibus illius obligatus fuerit.
	Seite 131
	Seite 132
	Seite 133


	Art. 2. Vtrùm Christus sibi ipsi subiectus sit.
	Seite 133


	Qvæstio XXI. De Oratione Christi. In quatuor Articulos diuisa.
	Art. 1. 2. 3. 4. 
	Seite 133
	Dvb. Vtrùm Christus etiam nunc in cœlo propriè pro nobis oret.
	Seite 133
	Seite 134
	Seite 135



	Qvæstio XXII. De Sacerdotio Christi. In sex Articulos diuisa.
	Art. 1. Vtrùm Christus sit Sacerdos.
	Seite 135
	Seite 136
	Dvb. 1. Vtrùm Christus vt homo, an vt Deus sit Sacerdos.
	Seite 136

	Dvb. 2. Quando Christus acceperit Sacerdotij dignitatem.
	Seite 136


	Art. 2. Vtrum Christus simul fuerit Sacerdos & Hostia.
	Seite 136

	Art. 3. Vtrum effectus Sacerdotij Christi sit expiatio peccatorum.
	Seite 136

	Art. 4. Vtrum effectus Sacerdotij Christi etiam ad Christum pertinuerit.
	Seite 136

	Art. 5. Vtrum Sacerdotiu[m] Christi permaneat in æternum.
	Seite 136

	Art. 6. Vtrum Sacerdotium Christi fuerit secundùm ordinem Melchisedech.
	Seite 136
	Seite 137
	Seite 138
	Dvb. 1. Quam potestatem habuerit Dominus ratione huius supremi Sacerdotij.
	Seite 138

	Dvb. 2. Vtrum Christus, vt homo solùm habuerit hanc indirectam protestate[m] in regna, & res temporales mundi. An etiam directa tamquam verus Rex, & Dominus.
	Seite 138
	Seite 139



	Qvæstio XXIII. De Adoptione Christi. In quatuor Articulos diuisa.
	Art. 1. 2. & 3. Vtrum Trinitati conueniat adoptare rationalem creaturam.
	Seite 140

	Art. 4. Vtrum Christus vt homo, sit Filius Dei adoptiuus.
	Seite 140
	Seite 141
	Seite 142


	Qvæstio XXIV. De Prædestinatione Christi. In quatuor Articulos diuisa.
	Art. 1. Vtrum Christo conueniat esse prædestinatum.
	Seite 142
	Seite 143

	Art. 2. Vtrum Christus vt homo, sit prædestinatus vt sit Filius Dei.
	Seite 143
	Seite 144

	Art. 3. Vtrum prædestinatio Christi sit nostræ prædestinationis exemplar.
	Seite 144
	Seite 145

	Art. 4. Vtrum prædestinatio Christi sit causa nostræ prædestinationis.
	Seite 145


	Qvæstio XXV. De Adoratione Christi. In sex Articulos diuisa.
	Seite 146
	Art. 1. Vtrum vnâ, eádemque adoratione adoranda sit humanitas, & diuinitas Christi.
	Seite 146
	Seite 147

	Art. 2. Vtrum humanitas Christi adoranda sit adoratione Latriæ.
	Seite 147
	Seite 148
	Dvb. 1. Quomodo ipsa natura humana Christi per se spectata, vt terminus integræ adorationis sit adoranda propter dignitatem personæ cui coniuncta est, ita vt persona sit pura ratio adorandi, non id quod adoratur.
	Seite 148

	Dvb. 2. Vtru[m] humanitas Christi ratione donorum supernaturalium gratiæ, & gloriæ poßit adorari.
	Seite 149

	Dvb. 3. Vtrum Sancti sint adorandi, & quomodo.
	Seite 149
	Seite 150
	Seite 151


	Art. 3. Vtrum imago Christi sit adoranda adoratione Latriæ.
	Seite 151
	Seite 152
	Dvb. 1. Vtrum licitus sit vsus imaginum Christi, & Sanctorum, & ipsius Dei, præsertim in templis.
	Seite 152
	Seite 153
	Seite 154

	Dvb. 2. Vtrum imagines Christi, Sanctorum, & Dei aliquo cultu & adoratione sint venerandæ.
	Seite 155
	Seite 156

	Dvb. 3. Vtrùm Imaginibus secundùm se co[n]sideratis debeatur aliqua adoratio, & quomodo sint adorandæ.
	Seite 157
	Seite 158
	Seite 159
	Seite 160


	Art. 4. Vtrùm Crux Christi sit adoranda.
	Seite 160

	Art. 6. Vtrum Reliquiæ sint adorandæ.
	Seite 160
	Seite 161
	Seite 162

	Art. 5. Vtrum Mater Christi sit adoranda adoratione latriæ.
	Seite 162


	Qvæstio XXVI. De Officio Mediatoris. In duos Articulos diuisa.
	Art. 1. & . Vtrum Christo proprium sit esse Mediatorem Dei & hominum? & secundum vtram naturam.
	Seite 163
	Seite 164


	Index Qvæstionvm Articvlorvm Et Dvbiorum.


	Seite 165
	Seite 166
	Seite 167
	Seite 168
	Seite 169

	Index Rervm Præcipvarvm qua in hac materia de Incarnatione tractantur.


	Seite 169
	Seite 170
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173
	Seite 174
	Seite 175
	Seite 176
	Seite 177
	Seite 178
	Seite 179

	Errata Typograpfica notabiliora sic corrige.


	Seite 179
	[Seite]


