

## Theologiæ Sacramentalis Scholasticæ Et Moralis Pars ...

Ad Mentem Doctoris Subtilis Ioannis Duns Scoti D. Augustino conformen
In qua tractatur de Virtute ac Sacrameto Pœnitentiæ

Bosco, Jean a Lovanii, 1670

Concl. VII. Objectum materiale remotum Virtutis specialis Pœnitentiæ, est quodcumque malum vindicabile, à se commissum.

urn:nbn:de:hbz:466:1-73393

Seft.1. De Nat. G. Effent, Vertutis Panit. Concl. 6. 41 Etverò hunc dolorem five trifitiam, affir-tereta mat Sotus suprà q. 3. n. 2. unicam & primam penam in certo aliquo sensu, quem illico sub-mita pica. Querri bio Doctor, Urrim Pennitentia procul dubio enim punitio sceleris, & offensa persenon remissio separari possunt; sicuti contingit in tolliur persenon damnatis, in quibus Deus justitiæ vindicativæ catum, medium conservat per punitionem sine remissione culpæ. Unde quod defacto ad Pænitentiam peccatoris Deus remittat ossensam, convirtus sit tantum unius pænæ inflictiva? Pro reponsione autem supponit quòd sit duplex regula Pemitentiæ: Quadam (inquit) naturalitingit ex consorrio alterius virtutis, puta chaur cognoscibilis, ut scilicet quod de peccato est displiritatis elicientis aut imperantis detestationem ur tognoptionis, alia regula respiciens peccatum dete-fandam, tantummodo est nota ex revelatione, scilicet peccati, vel certè ex consortio Sacramenti Ponitenția.
Dico; Elicientis ant imperantis, quia videtur An suga fentenția Doctoris Seraphici, sugam peccati peccatiste non esse actum elicitum charitatis, sed dumta use charte use charte vite de locus verba 4.ddf. 14. quod peccatum est detestandum in quantum est Dei Auctoris supernaturalis ) offensivum, vel in quantum aversivam à Deo (Auctore supernaturali) vel impeditivum acquisitionis beatitudinis, vel in quanxat imperatum : hæc funt ejus verba 4.dift. 14. P. 1.a. I. 9. 2. ad 2. Ad illud quod obiicius, quod ciu<sub>l</sub> D. Bosaven<sub>a</sub> dem virtuts est gaudere de aliquo<sub>s</sub>, & de opposito tri-<sup>tura</sup>, stari; dicendum quòd verum est imperativè, sed non tum inductivum finalis miseria. Hoc supposito: Ad propositum, ait Scotus, Pænitentia primo modo (id est, ut habet regulam naturalem) est tan-timumius pana institiva, sicut eius regula tantum elicitive: & hoc patet ; quia charitas dictat, & impe-rat sugere peccatum ; sed tamen timor elicit motum oftendit unam pænam infligendam , scilicet displicentiam, ad quam seguitur trislitia, qua est unica & pri-ma pana. Secunda (Pœnitentia) est inslictiva cu-Alterius enim virtuis est imperare, & alterius elicere: ut obedientia dictat Deo obediendum in hoc 194. pracepto: Non mæchaberis, & continentia elicit. inscamque, cuius sua regula est dictativa: regula au-Ad dele-tionem peccati re-quiritur pu-nitio vel æquivalens, Nihilominus contrarium videtur verius, intem fua, scilicet notitia habita ex divina Scriptura, telligendo peccatum directe oppositum virtuti Affirmat dictat plures poenas esse infligendas, quas lator illius legis, cuius panitens est minister, voluit instigi ad hoc, charitatis, id elt, peccatum ount de finilibus, peccatum peccatis, v. g. luxuriæ, injustitiæ & similibus, peccatum peccatum ount out de directe opcharitatis, id est, peccatum odii: de aliis porrò Auctor, inut sufficienter placaretur, & tales sunt multa, ut colligiur ex Scriptura, v. g. confessio, contritio, Quid fit of-fensa Dei fecundum Scotum? satisfactio, lacrymæ, jejunium, eleëmosyna &c. de quibus inferius proprio loco. licet cum illis de facto non potest stare actus charitati, charitatis Dei super omnia, quid dicam? Fortè Ex his interim liquidò constat, detestatiohujulmodi repugnantia non sufficit, ut detestanem peccati ratione tristitiæ subsequentis, ex tio illorum peccatorum fit actus elicitus chariquocumque motivo cujuscumque virtutis elitatis, quamquam bene ut sit actus imperatus. Et verò quis scit, an non ideo dixerit Conceatur, posse esse actum imperatum virtutis cil. Trid. sess. 14. c.4. Essi contritionem banc aliquando charitate perfestam esse contingat! Non dicit Ponitentia specialis; quoniam est vera poena, que debetur pro peccato commisso, sive spe-ctes regulam naturalem Pænitentiæ, sive superillam contritionem esse actum charitatis; sed debere perfici per actum charitatis, insinuans fortè contritionem non esse actum elicitum, Quòd si aliquis pergat contendere aliquam detellationem peccati fore actum elicitum vir-tutis specialis Pænitentiæ, non ago pugnaciter, sed imperatum à charitate. De quo plura ubi de contritione justificativa. Atque hæc satis de objecto materiali proxi-mo, sequitur objectum materiale remotumdummodo admittat, sicut antea dixi, tantum esse actum secundarium; primarium autem esse voluntatem vindicandi, seu ordinandi pecca-Dubitas quodna illud fit? Resolutio dubii erit

CONCLUSIO VII.

Objectum materiale remotum Virtutis specialis Pœnitentie est quodcumque malum vindicabile à se commissum.

Bjectum remotum voco illud, inter quod, 201. 8e internum actum à virture speciali Poe-nitentiæ elicitum, aliquid mediat. Cum ergo jedum te-motum è inter peccatum, seu malum vindicabile, & actum internum Ponitentia, puta volunta- Probatur tem vindicandi, intercedat vindica, fequitur malum vindicabile tantum esse objectum remotum.

tum per pænam correspondentem, prescindendo ab eo, quòd culpa tollatur, vel non tollatur. Quod addo: quia Licet culpa qua tollatur (utor

verbis Scoti suprà q. 1. n. 9.) tolltur regulariter pa penam, sicut obligatio ad aliquid tollitur per so-

utionemillius, & licet quandoque tollatur per aliud à pana, aquivalens in acceptatione divina; tamen re-

ulariier per pænam ordinatur, etsi non tollatur, & hoc est quod dicitur communiter, & accipitur à Boëtio lib.

4. de Confol. Philof. Prof. 4. quod pæna est ordinati-vaculpe, na quod non potest relinqui in universo ali-

qua culpa, cuinon correspondeat pæna ordinativa. Et simpliciter melius est peccatorem non correctum esse in pana, quam fine pæna; quia in primo est aliquid boni,

scilicet correspondentia iusta poene ad culpam; in se-

cundo effet tantum malitia, scilicet culpa, & impunita. Itaque ex vi virtutis specialis Ponitentie per mais le & solitarie spectate, non tollitur peccatum;

Aliquo fen-

Probatur à fimilie

Quamquam alio fensu posser dici proximum, quatenus videlicet per se attingiturab actu elicito; nam Pœnitentia ex vi ejusdem affectûs, qui proximè ab illa manat, & quasi eodem impetu, quo versatur circa aliquam operationem, attingit ctiam peccatum; non enim sistit in nuda illa operatione, id est, in voluntate vindicandi, sed per illem transit in ipsum peccatum, ut hæc locutio declarat: Volo vindicare pecca-

Simili planè modo, quo Deus dici potest objectum materiale proximum virtutis Reli-gionis; quatenus videlicet Religio ex vi ejusdem affectûs, qui ab illa manat, & quasi eodem impetu, quo versatur circa cultum divinum, attingit etiam Deum, siquidem non fistit in operatione, sed per illam tranfit ad Deum, ut hæc locutio declarat : Volo bonorare Deum.

Quamquam in priori sensu Deus sit ob-jectum materiale Religionis solum remotum; quia videlicet attingitur ab actu interno Religionis mediante cultu. Et quod fic attingitur ab aliqua virtute, mediante scilicet actu ejus principali, simpliciter vocatur objectum remotum. Igitur Conclusio subsistit, quæ affirmat malum vindicabile esse objectum materiale remotum virtutis specialis Ponitentiæ.

- Si autem à me quæritur, quid sit malum vindicabile ? Respondeo citiùs, quod mere-tur à Deo puniri, & quod vult Deus puniri. Ergo non tantum peccatum mortale (de quo nemo dubitat) sed etiam veniale, licet enim peccatum veniale non offendat Deum graviter, id est, non mereatur gravem pœnam seu punitionem; equidem ali-quam mereri, non potest negare, qui credit illud dari : fiquidem pœna correlativa est culpa, ergo ubi levis culpa, levis pœna & levis punitio. Nonne temperantia gulam etiam levissimam, & justicia furtum levissimum detestatur? Ergo consimiliter Pœnitentia detestatur levissimam offensam, eamque punit.

Quin imò purant aliqui hanc virtutem se extendere ad alias imperfectiones, que non sunt peccata, v. g. omissionem actus perfectioris aut consilii, ad quem non erat obligatio ; licèt enim propter illam Deus non positive avertaturab homine, equidem avertitur negative, hoc est, minus convertitur, & deobligatur quasi ad danda auxilia essicacia & uberiora: quæ negatio tametsi non sit positive & in rigore pœna, est tamen quasi indirecte, quatenus ex negatione auxilii efficacis consequitur culpa.

Sane multoties audimus homines sæculares, alioquin bonos, conquerentes & sum-mopere dolentes, quòd ambabus ulnis non

amplexati fuerint statum religiosum, tum propter multiplicia pericula peccatorum, in quibus se vident constitutos, tum propter minorem abundantiam gratiæ ad illa pericula evadenda. Unde criam sæpissimè veniam petunt à Deo neglecta vocationis, & omnibus modis conantur Deum exorare aliis obsequiis misericordiam divinam inclinare ad præstanda illa beneficia, quæ alioquin Deus in Religione neglecta præsti-

Sed quamyis hac vera fint, & talis mo- fed non tus animi fuo modo vocari possit Pœniten persuadetus, tia; equidem sicut ille neglectus in rigore non est culpa, ut suppono; ita pariter talis motus in rigore non est Poenitentia, sed alius similis affectus ad Poenitentiam reducibilis.

Quantum ad peccatum habituale & ori- 205. ginale, liquet profecto secundum nostra Anpecca tum habigliaite, inquet prefector um bis-principia utrumque esse verum & proprium tank & ori objectum specialis virtutis Pœnitentiæ; nam ginale sut talla mata. juxta Conclusionem positam, malum sive porceatum vindicabile est proprium objectum bujus virtutis, teste Scoto 4 distinct, 14. somm qu. 2. n. 4. Obiestum (virtutis specialis Pernitentiæ) peccatum vindicabile. Et n. 9. Proprium obiestum ssims est madam vindicabile, seu reus in quem est vindicandum.

Et dubitare quisquam poterit, an pecca-tum habituale & originale sit vindicabile? An ille, qui hujusmodi peccato obnoxius tenetur, verè sit reus, in quem est vindican-dum? Quid enim aliud est peccatum habituale, quam peccatum actuale moraliter permanens? Et quid aliud originale quam no- Quidongle strum in Adamo peccatum actuale, morali nale? existentia in nobis a natura manens?

Enimyrerò quòd peccato originali in altera 206. vita debeatur perpetua pena damni, nemo debeunge catholicè negare poteli. Præterea docet Catholica fides, quòd peccato habituali mortali debeatur æterna poena damni & fensûs. Quinciampe catanga en pena debeunge en imò fecundum aliquos Scotistas, inter cæteros na sensus Felicem Tentativæ Complutensis tom. posteriori tract. de Peccatis & vitiis cap. 18. diffic. 2. n. 13. peccatum habituale pro formali est reatus seu deputatio passiva ad pœnam æter-

Et videtur effe Scoti suprà q. 1. n. 7. ibi: differant bil aliud eft boll actum percan collection della configuration Nibil aliud est post actum peccati cessantem, offensa, offer macula, & reatus, nisi ista relatio rationis, scili- tus c cet ordinatio ad pænam; ut est disconveniens ipsi ani- 10. ma, dicitur eins macula, ficut per oppositum pulchritudo : ut autem est obligatio formaliter ad illam pæ-nam, dicitur reatus ; & ut est actus voluntatis dinan, montu reatus; ou e es actus vountais u-vina, in quo est tota ista realitas, per quem astum ordinatur ad talem ponam, dictur ossenia. Nibil Deusdi enim alud est ossenia, vet irasci in Deo, quam velle turna vindicare ista poma, o licer Deus dicaur sigura-tanti de la compania del compania del compania de la compania del co tive iratus vel offensus: tamen accipiendo

Quid fit vinmalum vi dicabile?

Suadetur pars affire mans,

Sett.1. De Nat. & Effent. Virtutis Panit. Concl. 7. 43 rainnemirasci pro velle vindicare, exclusa passione vindictam aut satisfacere ? Ratio pro parte raummante illud velle, Deus formaliter est iratus velossensis; quia formaliter est volens vindicare pecnegativa est; quia ubi non est debitum, non potest esse satisfactio, & ubi non est culpa, calum commissum contra legem. non potest esse punitio. caum commigum contra tegem.

Onidequid fit de mente Scoti, de qua hie
exerum non est locus disputandis Island, inquit ipse n.8.

indication quadrium est remanere post actum in peccatore polacems nsidesi e quodammodo deletare inveta illud Symboli; Adhuc tamen, inquit Cardinalis suprà, dicendum videtur posse virtutem Prenitentia Lugo, estò
elicere actum circa peccatum dimissum, quo
velit satisfacere & compensare pro illo, ut ex staret dere
alio & alio titulo extinguatur. Floc enim vimissione. Remssionem peccatorum. Idque non sine pana (ut loquitur n. 9.) vel aquivalente in acceptatione detur commune aliis virtutibus, ut possint sio debito satisfacere, vel adæquatè, vel abundan-ter; v. g. gratitudo potest velle retributionem Ergo secundum Doctorem nostrum peccatum habituale, est peccatum vindicabile, id est, punibile seu ordinabile per pœnam: igitur obmajorem, quam exigeret beneficium acce-ptum; item obedientia potest velle audipreduction of the state of the iectum materiale virtutis Pænitentiæ specialis; estò gratis admitteremus peccatum habituale quà tale, non esse objectum retractationis, ut qua tale, non eue objectum retractacionis, di vult Lugo difi, 3 n. 13. Sufficit enim quòd fit objectum difplicentiæ, ac per confequens tri-flitiæ, & quòd voluntas per illam difplicen-tiam possit pro peccato habituali fatisfacere. Quod ctiam de originali, ut patet, eodem mo-205. In pecca-um habi-uale & or inale fine alia mala. miam.

Aliud enim est ad quid virtus obliget, & quod est necessarium ad intentum illius; aliud obligat, verò ad quid perseccito illius virtus moveat. Obligat quidem justitia, v. g. ad retributionem honoris aqualis cum infamia illata; movet verò persectio justitia ad majorem honorem veribuendum. Gent Zecharia do dicendum est. do dicendum ett.

Licèt quippe hoc peccatum non sit actio
nostra physica, quemadmodum peccatum perfonale; adeòque non subjaceat retractationi;
equidem est actio nostra moraliter; per quam
verè & realiter constituimur maculati & inijorem honorem retribuendum, ficut Zachæus, qui, fi quempiam in aliquo defraudaverat, reddebat quadruplum : ita Pænitentia non obligat, nifi ad extinguendum adæquate demici Dei,digniffimique æternâ pœnâ damni, fi non etiam sensûs: ergo eatenus potest nobis displicere, & possumus illud detestari, de eo bitum peccati, atque ideo extincto debito per condonationem, cessat obligatio compen-sandi: at verò potest persectio Pecnitentia movere adhuc ad satisfactionem abundantiodolere, omnibusque modis conari ad ipsius deuid pecca am habi-aale 3 letionem', quod satis est ut sit objectum Pœ-nitentiæ specialis, licet forte minus proprium rem exhibendam. Quare quoad hoc differt ille, qui non pecca-vit, ab eo, qui peccavit, licet peccatum fit qui non jam omnino ablatum: nam ille primus non poteft penitere ob defectum objecti Peniten um dimitera quàm peccatum personale. Quid origie Moule the softs ca; idque omnino libera, ita etiam fubest liberæ nostræ retractationi; non quasi voluntas facere possit, ut præteritum non sit præteritum; 206.
Drigioali
ebetur pæa zterna
amni,
abiruali
iiam pæa fensus. tiæ; hic verò secundus, licèt jam non habeat sum eft, debitum obligans, habet tamen titulum pro nam ut habet commune axioma : Quod factum distributed of the state of the quo possit abundantius & persectius satis-facere; sicut etiam Christus pro nostris peccatis satisfecit abundantius, quam ne-cessitas exigeret. Hucusque Eminentissi-Quod dici nequit de peccato originali; sic enim voluntates nostræ in voluntate Adami positæ Sed interrogo unum verbum : si Petrus pro-pter delicta sua meruisset slagellari, nunquid persectio justitiæ vindicativæ moveret ad ip sum suspensional suspensio erant, ut etiam ipsis nondum existentibus, & forte si extitissent, quam maxime reluctantibus, Adamo peccante, iniplo omnes peccaremus. Sed de hac quæftione alibi latiùs.

Venio ad peccatum dimiflum, & quæro an

mante etam illud fit materia Pænitentiæ? Affirmat

mante Lugo difp. 3, n. 15, quantûm ad actum retratisfaceret debito. Interim credo firmiter quòd Petrus non laudaret illam abundantiam, fed Lugo disp. 3. n. 15. quantum ad actum retra-man dationis; possum enim velle non fecisse illud meritò tamquam injustam ab illa exciperet & execraretur. Sanè perfectio virtutis non potest peccatum, ne offenderem Deum: sicuti post reperiri, ubi ipsa virtus non reperitur jam au-tem non reperitur justitia vindicativa posita æqualitate inter pænam & culpam: ergo nevulneris vel morbi curationem possum dolere de causa antè data. Pratera possum velle illud vindicare, & pro eo satisfacere, si remissio est dubia vel sub tonditione, si dimissim non sit.

Solùm ergo dubitatur, an qui est omnino cettus de remissione, possit adhue velle sumere que ejus perfectio. Et idem est de justitia commutativa, alijschie virtutibus.
Itaque Zachæus vel implevit præceptum Responder trad exclegis Exod. 22. v. 1. Si quis furatus suerit boven emplum.

F 2 aut Zachæi,

aut ovem , & occiderit vel vendiderit , quinque boves pro uno restituet, & quatuor oves pro una ove, aut certé ex abundante feçit charitate. Nam cum faris certum non haberet quantum cuique abstulisset, voluit, ne fortè alienum retinens erraret, quadruplo plus reddere, quam fibi debere videbatur. Ergo exemplum est extra rem, cum nos agamus de eo, qui certus est de plena satisfactione.

Ad alios casus Respondeo; illud abundantius non dari ab illis virtutibus, sed à virtute liberalitatis, aut simili. Excipio gravirtudinen, quæ, ut ait Doctor Angelicus
2. 2. qu. 106. a. 6. in corp. Quamdus recompensat minus vel equale, non videtur sacere gratis,
sed reddere quod accepit; & ideo gratia recompensatio semper tendit, ut pro suo posse aliquid maius retribuat.

Et ibidem ad 2. sic inquit : Debitum gratitudinis ex charitate derivatur: qua quanto plus folvitur, tanto magis debetur, fecundum illud ad Rom. 13. Nemini quidquam debeatis, nisi Guigatio gratitudinis ut invicem diligatis: Et ideo non est inconve-est intermi- niens, si obligatio gratitudinis interminabilis sit.

An fortè etiam obligatio justitia, obedientia, Pœnitentiæ &c. interminabilis ? Nemo id ha-ctenus dixerit. Quin & ipse Cardinalis supponit debitum illarum virtutum per primum actum perfecte extinctum : impossibile autem videtur extinguere debitum quod extinctum est; sicut impossibile domum destructam detruere, combustam combusere, occidum oc-cidere, tollere ab aliquo, quod jam non ha-bet, sed pridem ablatum fuit.

Haud inficior fieri posse, ut virtutis præce-

ptum obliget ad actum, & non ad perfectio-nem actus, v. g. præceptum contritionis obli-gat non ad determinatam intensionem actus, cum si vera sit contritio, sufficiat in quovis minimo gradu, ut infrà videbimus, ideo fi quis intenlivè conteratur, ad perfectionem pertinet illa intenlio, non ad obligationem: hoc, in-

quam, non inficior; sed quid tum?

Nonne illa intensio ponitur ad solvendum debitum, quod non est, sive quod jam deletum est? Neutiquam; quoniam intensio non distin-guitur ab actu intenso; antequam autem actus intensus sit, debitum supponitur existere, cum per actum illum intensum solum deleatur, estò per actum remissiorem suisset deletum. Porrò impræsentiarum quæritur, an quando Porro impræientiarum quæritur, an quando per unum actum, debitum perfectè deletum est, possit voluntas alium elicere, aut impe-rare ad illud idem debitum delendum, quæ funt toto calo diversa.

Deinde faremur, justitiam v. g. inclinare ad folvendum pretium summum rei vendibilis, estò satisfaceret emptor solvendo pretium infimum; & quid mirum, cum utrumque sit pretium justum ; adeòque contineatur intrà

limites objecti justitia, quod non est indivisi-bile, sed habet quamdam latitudinem; interim tamen, quod dabitur ultra summum pretium, tamquam inaequale rei venditze, nullatenus re-ferit in tilisis sum secono objectivis il illispicit justitia, five spectes obligationem illius, justum, sive persectionem: ratio patet, quia est extra totam latitudinem sui objecti, quod est æqualitas inter datum & acceptum.

Ergo consimiliter si peccatum persectè di-missum est, & persectè vindicatum ad æqualitatem summam, ut sic loquer, quidquid ultra assumetur, aptum ad vindicandum, non justitiæ vindicativæ actus, defectu materiæ seu objecti, sed charitatis, aut alterius erit virtutis.

Dices cum Lugone de Justitia disp. 1.n.25. 215, secunda solutio debiti, licèt illud inveniat ex- Objetto tinctum, potest tamen quasi in genere caulæ formalis illud debitum iterum impedire, sicut secundum peccatum mortale, sicèt inveniar

gratiam ablatam per primum, auma constant lam impedit in genere causa formalis.

Quod quidem apertè constat in secunda routine cundo situs Missa, quam quis audit die Festo; nam dum ficini parte constant cundo situs proprie cundo Ecclesia praccipit, nem- proeam audit, ponit quod Ecclesia præcipit, nem-pe audire Missam illå die : ergo dum eam audit, satisfacit etiam præcepto Ecclesiæ: quid enim aliud est satisfacere præcepto, nisi facere id, quod præcipitur? Ergo si secundò facit, id quod præcipitur, secundò satisfacit eidem

Similiter ergo, qui ex justitia debet unum & fecundo librum Petro, si postquam dedit ei unum, de- satisfieri el dérit alterum, etiam tune satisfacit debito, jahinz. quia etiam tune dat quantum promisit. Unde si postea Petrus petat sibi satisfieri, poterit si postea Petrus petat sibi satissieri, poterit debitor nulla sacia mentione primi libri, pro-bare solum quod dederit hunc secundum; atque ideo solverit debitum : ergo per hunc etiam secundum satisfecit; alioquin allegaret salsum, nempe se dando illum librum, solvisse, & liberasse se ab illo debito, si reverà illius libri redditio nullo modo solvisset debitum.

Fatendum ergo est secundam solutionem aptam esse ad delendum; quia seipsà formaliter facit, ut eâ positâ, debitum illud non possit exigi:ergo seipsâ impedit inæqualitatem; quia seipsa facit, ut debitor non debeat aliquid creditori, nec retineat quidquam ex ejus bonis; potest ergo eligi à virtute justitize illa secunda olutio ad finem iterum impediendi inæqualitatem positam per debitum præcedens. Huc-usque Eminentissimus.

Sed numquid rem acu tetigit ? Sanè lon- 216. giùs à scopo & veritate aberravit. Interrogo Responde introbjesiquidem, Joannes audiens Mislam sibi non aioni, præceptam, sed Petro tantum, putas quia satisfacit præcepto? Hoc putare non est sapien-tis: & tamen facit id quod præcipitur, nempe audire Missam illa die.

Si dixeris, non præcipitur Joanni, fed Petro. Respondeo, neque præcipitur Ioanni

213. Potest fieri ut virtutis præceptum obliget ad actum, & non ad per-fectionem

S.A.1. De Nat. & Essent. Vertutis Panit. Concl. 7. 45 audire secundam Missam in die festo; ergo ilmoraliter ad illud non exigendum: fic ipfe lam audiens non facit id quod sibi præcipitur : debitor potest per secundam solutionem denuò ego non implet præceptum, Similiter ergo, qui ex justitia debet unum obl gare creditorem ad non exigendum illud debitum; tam enim obligatur creditor ad non Jihnmer egs, que de la contra del contra de la contra del la exigendum per secundam solutionem, quam per secundam condonationem, quâ denuò ip-femet condonaret illud debitum. Hæc ille. no joivenal debitud , or little totaliter ex-inguendi, dederit alterum, tunc non fatis-factorio debito, quod ampliùs non exifit; qua lice tunc det quantum promifit, non ta-Sed respondetur, per multiplicationem votorum de eadem re, non multiplicari obligaRespondetur objetiones, cum secundum & tertium votum soAtoni, & men exviillius promiffionis, quæ fupponitur amplius non obligare; adeoque non dat illud quod prodibliste obligare; ad quod ex julùm sint quasi recordationes & approbationes feu simplices complacentiæ primi voti; quod indè patet, quia primo voto sublato per disstitia vel fidelitate obligatur. Unde quamdiu constat de prima solutione, falsò probat se satisfecisse debito, dando secunpensationem autalio modo, nulla restat obligatio ex fecundo aut tertio voto; neque propdumlibrum. Si tamen creditor negaret datioter secundum aut tertium votum dispensatio redditur magis dissicilis, sieut reddi deberet, si novas induceret obligationes; com major nem primi libri, vel si causaretur dationem illam fuisse donationem gratuitam, & non solutionem promissionis; tunc indubiè verum allegaret, nempe se dando secundum librum ratio requiratur ad folvendum tria vincula quam unum. Unde non magis turpis est aut illicita inobedientia post tertium votum,quam solvisse, & liberasse se ab isto debito, utpote quod juxta mentem creditoris pro tunc adhuc Potest se-cundo satis-fieri prace-pto, Sic etiam creditor, possquam semel condonavit debitum, potest sterum secundo condonare, quod nihil est aliud, quam approbare Fatendum ergo est secundam solutionem, licèt apta sit ad delendum debitum, casu quo debitum esser, de sacto tamen illud non delere, condonationem priùs factam, & quali illius recordari, minimè autem de novo cedere juri suo, cùm nullum ampliùs habeat, cui possir cedere; unde actio exigendi illud debitum non ex hypothesi quòd nullum pro hoc tempore sit; id est, deleret si esset : sicut secundum pecca-tum mortale privaret hominem gratià, si gratia esset; quia verò supponitur non esse, de faest turpior post centum condonationes, quam post unam. & secundo fatisfieri el dem debito justitiz. cto non privat. Jam autem virtus justitiæ non Quantum ad Sacramentum Pœnitentiæ , Satisfi s. non requiritur ad veritatem formæ vera remiffio peccati; sed sufficit collatio gratiæ reeligit quod potest impedire inæqualitatem, sed quod de facto impedit; quamvis alioquin in illo possibili impedimento possit sibi simplicimissivæ peccatorum, ut inferius proprio loco ter complacere. demonstrabitur. Sicut ergo creditor non po-test remittere secundo debitum semel remis-fum, apponendo per illam remissionem no-Argues rursum cum Eminentissimo suprà h. 26. possum me secundò obligare ad idem, quod jam priùs debebam, per quam secundam n seem obligationem non debeo plus, vel aliud, sed vum impedimentum, quo se denuò obliget moraliter ad illud non exigendum, sic ipse bet obedientiam, potest iterum secundo voto debitor non potest per secundam solutionem ( si ita placeat vocare, quia reverà non est so-lutio, sed liberalis donatio) denuò obligare se obligare ad eamdem obedientiam, quod est ponere secundum motivum, ad reddendam creditorem ad non exigendum illud debitum, ficuti non potest obligare ipsum ad non exigen-dum debitum, quod antea numquam fuit;nam turpem & illicitam inobedientiam. sicetiam creditor postquam semel condodebitum condonare : quod nihil est aliud, nisi debitum remissum in morali æstimatione habetur, ac si numquam suisset. Igitur quemad-modum ubi nullum præcessit debitum, aut inæqualitas, non potest inveniri actus justitiæ, iterum cedere juri, quod acquisiverat, & iterum se obligare ad non utendum illo jure, & apponere secundum titulum ad reddendum sibi turpem actionem exigendi illud debiqui pro objecto formali respicit æqualitatem; neque itidem inveniri poterit ubi debitum Stepesia Sic Deus in Sacramento resistente & iterum & iterum dotum ministerio remittir iterum & iterum Sic Deus in Sacramento Ponitentia Sacerpræcessit, & jam certo ad æqualitatem solutum est. tum est.

Hæc sit ergo finalis resolutio saltem proba-Vitus spea bilis : virtus specialis Pænitentiæ non potest nitentia nitentia immit peccata, quæ jam semel & sæpiùs remi-mit pec serat : & tamen secunda etiam & tertia est infligere pænam strickè dictam pro peccato no potest infligere pænam strickè dictam pro peccato no posest infligere perfectè è planè dimissio; quamvis alioquin ex fuperabundanti Charitate, aut alia virtute, voci di dictam luntas possit illud denuò detestari & de illo plenè distrussum dolere, jejunate, orate, & alia opera miso, F3 pœnivera remissio peccati, & sufficit ad veritatem formæ abfolutionis. Sicut ergo creditor potest remittere secundò debitum semel remissium, apponendo no-vum impedimentum, quo se denuò obligat

poenitentialia idonea ad satisfaciendum exer-cere, interim tamen sine animo satisfaciendi, seu constituendi æqualitatem inter pænam & culpam, cum jam æqualitatem inveniat constitutam; adeoque ulteriorem pænam affumendo, potius causet inæqualitatem: equi-dem non vitiosam, quoniam voluntaria, idque per opera ex se bona & honesta, & non sine caula

Unde hie posset habere locum Regula 23, de Reg. Juris in 6. Sine culpa, niss substitution est aliquis puniendus. Quæris, quæ hie sit causa's Resp. sussiciens causa est peccatum præceflisse, & misericorditer à Deo fuisse dimissum.

Si inferas: ergo peccatum dimissum potest puniri, quod est contrarium nostræ doctrinæ. Resp. cum distinctione; potest puniri pæna latè dictà, concedo totum; strictè dictà, quæ videlicet assumitur ad constituendam æqualitatem inter pænam & culpam, nego Conse-

quentiam.

Et verò quòd Regula illa non fit intelligenda de tali pœna, vel indè colligitur, quòd pro exemplo exceptionis communiter Canonistæ afferant Sacerdotem leprâ divinitus percussum, qui sine ulla sua culpa, etiam præterita, ab Ecclesiæ administratione removetur, sed non sine causa, videlicet propter horrorem & scandalum populi. Quis autem dixerit, aliquem pro-priè puniendum absque ullo peccato proprio

vel alieno? Omnis pena (inquit D. August.
l. 1. Retract. c. 9.) si insta est, peccati pana est.
Igitur peccatum plene & persecte dimissum, id est, dimissum quoad culpam, & omnem penam, perinde se habet in ordine ad punitionem propriè & strictè dictam, ac si numquam fuisset, secus in ordine ad Absolutionem sacramentalem, & consequenter satisfactionem, quæ in Sacramento imponitur, ita volente Christo, qui potuit pro materia Sacramenti instituere omne peccatum aliquando commif-fum, quantumcumque postea suerit remissum in Sacramento, vel extra illud; sic tamen ut tali casu satisfactio illa non habeat rationem punitionis strictè dictæ, sed latè tantim, id est, impositionis alicujus operis satisfactorii, sive de sacto per illud satisfat, sive non. Quamquam si certum esset Confessario omnia peccata confessa plenariè esse remissa, nullam posset imponere satisfactionem.

Quocirca non mirandum, si peccatum omnino dimissum, possit esse materia Sacramenti Pœnitentiæ, & non materia virtutis specialis Pœnitentiæ, sive objectum justitæ vindicativæ; nam Sacramentum Poenitentiæ institutum est, non tam ad conferendam gratiam remittentem peccatum, quàm gratiam remificam peccati; non pracisè ad vindicandum pecca-tum, led magis ad oftenfionem clementiæ di-vinæ, quæ per Sacramentum fupplet, quod alioquin sæpè ex parte pænitentis deest ad remissionem peccatorum accipiendam; & ubi nulla remissio necessaria est, liberaliter confert donum gratiæ justificantis.

Dixi fignanter, Dimissum quoad culpam, & ommem pænam; quia non video quare justitia vin- Reauspa dicativa, & per consequens virtus specialis na alteri Pænitentiæ, non possit in præsenti vita eligere teria pænam, ut essugiat pænitens pænam alterius vi- tis si tæ,quæ culpå remisså manet persolvenda. Dico igitur reatum pænæ alterius vitæ esse mate-riam & objectum virtutis specialis Pænitentiæ, est enim malum, quod remanet ex peccato, & ideo ad peccatum reduci potest, est etiam vindicabile, in quantum tolli potest per pœnas hajus vitæ.

Hæc videtur aperta doctrina Concilii Trid, Probatur feff. 14. c. 9. ubi fic legitur : Docet praterea , tantam esse divina muniscentia largitatem, ut non so-lum pænis sponte à nobis pro vindicando peccato susceptis, aut Sacerdotis arbitrio pro mensura delicti impolitis, sed etiam, quod maximum amoris argu-mentum-est, temporalibus slagellis à Deo institis, & à nobis patienter toleratis, apud Deum Patrem per Christum Iesum satisfacere valeamus.

Consonat can. 13. ejuschem sess. 2 si quis di-xerit pro peccatis quoad pænam temporalem, mimme Deo per Christi merita satisfieri pamis ab co instituti & patienter toleratis, velà Sacerdote in-iunctis, sed neque spontes susceptis, ut ieumis, orationibus, eleemosynis, vel alijs etiam pietatis ope-ribus, arque ideo oprimam pænitentiam esse tantum novam vitam ; anathemasit.

Si objicias; reatus pœnæ temporalis non 224, est offensa Dei. Resp. non est offensa æterna, solviur. & dissolvens amicitiam essentialem Dei , concedo; non est ossensa temporalis, retardans vi-fionem Dei, nego Assumptum. Sanè secundum pena tem-Scotum 4. dist. 14. q. 1. n. 9. Ossensa Dei vel poralis si ira, est eius velle vindicare; vel aliquid ad placan-ossensa dum sufficiens exigere; velle autem vindicare; est velle punire, quamdiu ergo Deus vult punire peccatum, tametsi pæna tantum temporali, vult vindicare, & per consequens manet offensus feu iratus.

Haque ex affectu vindicandi peccatum, & placandi Deum, potell quis à ferepellere reatum pona, seu obligationem ad pecnam temporalem, quæ manet peccato dimisso quoad culpam: repellit autem, ut ex dictis perspicuè manifestum est, per opera satisfactoria; atque adeò Pœnitentia non amplectitur illud malum pœnæ in hac vita, nisi ut pœnitens fugiat reatum pænæ,& pænam in altera vita. Firmissimè ergo tene, & nullatenus dubites, reatum pœnz esse verum objectum materiale virtutis Pœnitentiæ specialis.

Sed quid dicam de actu materialiter tantum malo? Nonne & hic erit objectum hujus virtutis? Non puto, saltem directum, proximum
tutis? Non puto & immediatum. Ratio est plana; quia non participat rationem formalem talis objecti, fcilicet tenia ?

rationem

Reg. 23. de Reg. Iuris in 6,

221. Objectio folvitur.

Peccatum plenè di-missum in ordine ad punitionen puntionem propriè di-cham nul-lum est; se-cus respectu Absolutionis facra-mentalis,

S.t.1. De Nat. & Essent. Virtutis Panit. Concl. 7. 47 ntionem offensæ divinæ; voco enim actus materialier tantim malos, qui vel ex desectu
ognitionis, ut si nullo modo advertens maprohibeantur & ratione cujus prohibentur; sed feratur ad illa, prout habent denominationem formalis offenlæ Dei; hæc autem nullo modo litiam comedo carnem die veneris, vel ex deinveniatur fine libertate, non potest Pœnitenm- 223.
n- Reatus pœilis næ alterius vitæ'eft ma.
ere teria vitæ'.
vi- tis specialis Pænitentia. fectu libertatis, ut in dormientibus & stultis tia versari circa eas actiones necessarias. Quando autem dicitur, eas materialiter esse contingit, non funt peccata nequidem venia-lia, lictalioquin ex le fint contra legem. Con-lita autem hujufmodi actus non effe vindicabioffensam Dei, est repugnantia in terminis; quia Implicat esse matea offensam Dei, est repugnantia in terminis; quia offensa Dei in suo conceptu dicit essentialiter inlem offensam per in unde hâc deficiente, nec materialiter nece formaliter potest este offensa Dei; unde nece etiam propriè possiunt dici materialiter nece etiam propriè possiunt dici materialiter mala, quatenus verè antecedenter ad libertatem materiale malum, alle possibilitam particoli naturali physics consensations. les à Deo : ergo neque ab homine tamquam Vindicabiles, inquam, non tantum politi-vi, fed etiam negative, id eft, non poliunt effe cuda, ut Deus propter illos neget auxilia con-gua, cum plane careant libertate, qua mali 0, m habent malitiam rationi naturali phyficè congras, cum piane careant Hoefrate, qua man funțin quo diffinguintur ab illis imperfectio-nibus, de quibus fupră tractavimus: nam il-los voluntas planê libere amplectitur, & ideo meretur fubstractionem amplioris auxilii ditrariam, quæ est fundamentum ut prohibean-tur, unde ab aliis virtutibus possunt tales e-Probaturex

Conc. Trident. actus odio haberi, non verò à Ponitentia. Hucusque Arriaga. Sicut fi poneretur aliqua virtus (inquit Car-Laga dinalis fuprà) cujus proprium munus effet,pro-hibere, ne homo operetur contra confcientiams 156. Interim quoniam actus illi, materialiter tan-conduc um mali, generant habitum vitiofum , & dif-lumini ponunt voluntatem, ut postea faciliùs cum adhibere, ne homo operetur contra confcientiame anè hæc virtus nullum actum posser detestari, nisi eum, qui sieret cum advertentia; alioquin enim non fuisset contra conscientiam, & per consequens non caderet sub objecto illius virtutis: sie se habet Pænitentia, quæ còm solum habeat odio ossensam Dei, non potest odisse actum indeliberatum, quia ille non est ossensam Dei, Hæc Eminentissimus, Verùm hæc doctrina non placet Dicastillois, vertentia & plena libertate similes actus faciat, quibus Deus offendatur; hinc sub illa ratione possunt à voluntate odio haberi, non quidem lin quaterus Deum offendunt, fed quaterus difpo-nunt faltem remotè ad Dei offenfam. Porrò illud odium non esse actum directum, e0 1office is: Porrò illud odium non elle actum directum, mede-proximum & immediatum jufitiæ vindicati-meder ve, nemo, qui novir naturam illius virtutis , memara poteftignorare. An autem fit actus indirectus fenía Dei, Hec Eminentissimus,
Verùm hæc doctrina non placet Dicastilloni, qui disp. 1. n. 147. existimat, quòd malitia indecentire, quam odio habet temperantia,
quando quis ebrius est, non sit effectus iple
alienationis sensuum & usus rationis; sed exhibitio voluntaria cause, follicet immoderata
potatio, & quia hæc dissonat rationi, ideo (inquit illa) est probibita interpresenti in retro 773 & remotus, pendet ab hac quæstione, an justin Z24. Objection folvitur. tia vindicativa non tantum velit infligere pœnam pro peccato commisso, sed etiam evitare omne illud, quod pænam posset mereri. Si assimaveris, consequenter assirma odium istud Quomodo pœna tem-el poralis fit offensa Dei esse actum remotum illius virtutis, ut per se quit ille ) est prohibita intemperantia in potando, ita ut non fit prohibitum, nec poffit pro-hiberi nimium potare, præscindendo à volun-taria, vel non voluntaria potatione, sed vomanifestum est. Sin verò negaveris, similiter patet quid sit dicendum. Objicies : virtus amicitiæ directè & proxi mè dolet de damno illato amico etiam inad-vertenter; item temperantia de ebrietate tanluntariè, scienter & liberè nimium potate; hoc autem non potest esse præcisà advertentià aut tum materialiter mala, & fic de cæteris virtuinadvertentiâ. Quocirca n.149. respondet ad objectionem,
negando alias virtutes propriè, proximè &
immediatè odio habere objecta opposita materialiter mala, id est, actus prædictos sine adtibus: ergo etiam Poenitentia de actu tantum materialiter malo. Relpondet Arriaga disp. 4. n. 30. secutus

Relpondet Arriaga disp. 4. n. 30. secutus

Lugonem disp. 3. n. 17. negando Consequen
tiam. Disparitas, inquit, est manifesta; quia in vertentia factos, sed dum fiunt seclusă adver-tentiă, esse extra latitudinem objecti detesta-bilis à tali virtute; idemque judicium esse de malo illato amico, etiam fine ulla mea culpa, immo etiamfi à me non fit illatum, sed à bestia, invenitur propriè & formaliter malum amici, illis, atque de Pœnitentia; quia nimirum advertentiæ defectus inculpabilis tollit rationem quod amicitia detestatur; quia illud malum non desumitur ex causa aut libertate, à qua objectivam odii, & abominationis propriè, proximè & immediatè oppositam tali virtuti, tollendo rationem illam malitiæ moralis, conprocedit, sed à seipso. Similiter in ebrietate, etiam inconsiderate admissa, invenitur indecentia moralis obje-Anactus materialiter tantum ma-lus fir obje-chum Poni-tentia ? trariam honestati, ad quam virtus inclinat. Huctiva contra temperantiam, ratione cujus illam cusque Dicastillo.

trateonra temperantian statione cujus inam-porest temperantia detestari : at cum Poeniten-tia respiciat hac objecta, non secundum id, quod babent ex natura sua, & secundum ma-litiam, quam ex se objective habent, antequam

Et ut dicam, quod sentio, non adeò malè: Judicion, cum enim virtus moralis sit habitus electivus, propriè, proximè & immediate inclinat in actus electivos, per consequens propriè, pro-

ximè & immediate detestatur actus electivos sibi oppositos; secundariò autem detestatur impedimenta & obstacula, quæ possent vel impedire vel retardare, quò minus voluntas pro-

rumpat in eos actus, vel respuat oppositos.

Quidquid sit de hac controversia, quæ parvi est momenti, certum est homines justos & timoratos sæpiùs dolere, & detestari etiam actus folum materialiter malos, v.g. illusiones diabolicas, quas in fomno patiuntur, privationem usûs rationis, quam inadvertenter fibi causant per excessium in potu, & similia, sive ex amore virtutis, cui illi essectus materialiter opponuntur, sive etiam ex amore di-vinæ bonitatis & justitiæ, cui nollent nec quidquam materialiter seu physicè oppositum contigisse.

Sic etiam dolemus & detestamur damnum proximo inadvertenter proximo datum tamquam effectum inæqualitatis, oppositum æqualitati, ad quam non lædendam virtus justitiæ inclinat.

Similiter dolere possumus & detestari negligentiam in gentiam nostram in vindicando peccato com-invindican- misso, estò illa negligentia suerit inculpabilis, quia reverà existit inæqualitas inter pœnam & culpam, oppositam æqualitati, ad quam constituendam virtus specialis Poenitentia incli-

Restat ut aliquid breviter disseramus de pec-Resta ut aliquid breviter disseramus de pecQuid dieen
dam de peccatis alienis, Non quero hie an possimus illa retractare; certum quippe est quòd non, quandoquidem non cadat sub propriam retractatione,
faltem efficacem, quod proprià actuali volutate
nullatenus est factum; nullatenus; inquam,
id est, sive proximè sive remotè: nam contratum celebratum per meum Procuratorem, &um celebratum per meum Procuratorem, possum postea propriè retractare; quia circa actum Procuratoris habui ego voluntatem actualem propriam, quá faltem dedi illi meas vi-ces, & confensi in ipsius actionem. De quo ergo hie disputatur, est, an possim

An poim de illis autre de peccato alieno, sicut de proprio, dolere de peccato alieno, sicut de proprio, de peccatis illud detessari, procurare ne siat, immo in propriis i me ipso vindicare? Parti affirmative videtur proprio de la companya de la c obstare Scotus 4. dist. 14. q. 1. n. 15. ubi sic ait: Panitere est vindicare peccatum à se commisfum. Panitere eft deteftari vel odire peccatum a fe commissium. Et n. 16. Pænitere est pænam inslictam pro peccato suo commisso gratanter acceptare. Pænitere est pænam sibi pro peccato suo inslittam patienter sufferre. Similiter loquitur Doctor Angelicus 4. dist. 14. q. 2. a. 2. & alii Theologi communiter.

Enimverò quis dicat esse humilem, qui vult hamilis, qui vult alios effe humiles, aut effe abstinentem, qui vult alios effe humiles, aut effe abstinentem, qui vult alios jejunare? Alioquin Deus diceretur les, aut effe humilis & prenifers, quia vult nos esse esse humilis & pænitens , quia vult nos esse humiles & pænitentes , & Angeli etiam essent abstinentes , quia volunt nos abstinentes : ergo pœnitens non est, qui vult alios satisfacere pro

fuis offensis, sed qui satisfacit pro propriis.

Hac pro parte negativa.

Pro parte autem affirmativa facit, quòd alia suadi

virtutes non solum videantur inclinare ad de-parsaffic. fiderandam honestatem sui objecti, illi subje-mativa. Eto, cui insunt, sed etiam aliis. Sic enim docet experientia, castum desiderare castitatem in aliis, sobrium sobrietatem, justum justi- fideratea, tiam, & sic de cæteris: ergo similiter pænitens non folum vult non offendere Deum, sed etiam vult ne Deus abaliis offendatur, non folum vult vindicare peccatum, sed etiam vult ut alii vindicent: nam turpitudo offense, quam odio habet, & honestas vindicta, quam amat, eadem est in aliis, ac in se; per consequens non tantùm vult vindicare peccatum à se commissionement, sed etiam ab altero commissionement. fum, non tantum detestari peccatum à se com-missum, sed etiam commissum ab altero, cum utrobique sit eadem honestas & turpitudo.

Ecce difficultas utriusque partis, que meo judicio probat in utraque aliquid esse veri pro ludician cujus explicatione, nota, aliud esse me velle pœnam alterius, five ut alter faciat Pænitentiam; aliud me velle facere Pænitentiam pro peccatis alterius. Numquid, quia ego detestor peccatum alterius, aut pro illo satisfacio per jejunium, eleëmofynam &c. ideirco alter dicitur pænitere ? Clarum est quod non. Sin autem exhortationibus meis procurem in altero detestationem sui peccati, jejunium, eleëmosy-nam &c. liquet profectò alterum verè pœni-

Et fanè haud clarè video, cur peccatum alie- Peccatu num non possit esse directum & immediatum allenum objectum meæ Pænitentiæ, estò (quod non) directum fornicatio v. g. aliena, & propria, essent peccata immedia fpecie distincta, cum utraque sit vera & pro-sum me pria offensa Dei, quæ est ratio formalis obje-ctiva detestationis & vindicae.

Interim tamen quia principalis vindicta, sive principalis pœna ordinativa peccati; est retractatio, qua retractatio est propria ipsi peccatori; hinc Scotta suprà, peccat Doctor Angelicus, aliique communiter Theologi Pœnitentiam definiunt seu describunt per ordinem ad peccatum proprium.

Hine Christus non dicitur Ponitentiam tisfactionem Christi, requiritur propria retractatio, aut alius actus æquivalens in peccatore

adulto ad remissionem peccatorum.

Sed quid si diceretur Poenitentiam egisse pro peccatis nostris? Talis fanè locutio nihil abfonum in se continet, amplius quam hæc: Christus passus est pro peccatis nostris. Itaque propria retra ctatio specialiter sibi vendicat nomen Pœnitentiæ: quamquam honestas illius virtutis , etiam in aliis actibus inveniatur , estò secundariò & minus principaliter.

Cæterum

tus tantum materialiter malos,

& damnum ter datum.

236.
Ejuldem
simatis el
shi velle
cassitatem
& aliis , ui
probabile
docet Sco-

Sett.1. De Nat. & Effent. Virtutis Panit. Concl. 7. 49 conveniunt Deo, ut nimis clare parer.

Ceterum quòd ejusidem virtutis sit, sibi num quan probabile docet Scotus 3. distinct. 33. distinct. 33. distinct. 34. distinct distinct distinct. 34. distinct distin alai (& boc non tantum in ordine ad bonum dimmm, sed in quantum est bonum quoddam propietic prium) est quadam persectio voluntatis, & voice lunts Angeli non est necessario impersecta, igiliai tur potes soi competere habitus, quo velit misti bonum temperantia: in quantum est mish bonum canvenias, & babitus iste non potes deci charita; quia, set dictum est, sise habitus non est tantum bonum, set quoddam ordinatum ad deliquidam Deum, sed sub ratione propriae bonitatis use, nec est alius habitus quam temperantie, qua per mish & tibi non variatur ratio sovenias habitus; igitur sicut babitu temperantie formalite esigo mish boc bonum, sea habitu esiquem rationis potest mish quilsbet velle hoc bodem rationis potest mihi quilibet velle hoc bo-

233.
Suadetur
pars affirmativa.

Castus de. i- fiderat ca. i- stiretem in aliis.

n

e, m =- à [-

234.
O ludicium
Auftoris.

m e-y-

e- Peccatum
m alienum
potest esse
i) directum oc
immedia.
tum obje.
o- ctum mez
Parnitentia.

ve Principalis
vindicla est
retractatio
, peccati

m 235.

Quate Chriftus
S; non dicarpa
a- egiffe. Pex.
nitentiam

re

)-:n

Et si inferas: ergo in Deo erunt virtutes morales. Respondet Doctor: Hoc modo consequenter posset poni in Deo esse rationem virtutum moralium, ficut in eo conceditur charitas fine accidentalitate eins.

dontattate ens.

o Certò vellem feire, cur id non posset
poni. Quia, inquit aliquis, in Deo nulla
est moralis libertas sive indisferentia, cum
omnia objecta moralia æqualiter respiciat,
adeòque ejus voluntas ex objecto mofali creato non sumit suam honesta-

Sming de Deo uno tract. 3. disput. 4. nu. 26. aliam addit rationem, quæ gene-Sming de Des uns tracti 3, augentaine nu. 26. aliam addit rationem, quæ genequamvis Auctor solum expresse loquatur de temperantia & fortitudine : quia, inquit, ad rationem virtutis temperantiæ & forti-tudinis requiritur, ut inclinet ad eligendum medium illarum virtutum propter ipfum; at Deus non eligit medium istarum virtu-tum propter ipsum: ergo non habet virtu-tem temperantiæ & fortitudinis. Minor probatur: quia Deus quidquid extra se vult, vult primò & immediatè propter seipfum, feu propter divinam bonitatem absolute, qui est affectus virtutis divinæ charita-

Accedat tertia ratio ; quòd virtus mora-lis fit habitus electivus medii à prudentia definit ; at in Deo non potest esse affectus boni à prudentia regulabilis , quippe vo-luntas divina seipsa summe est recta : ergo in infa non paratt esse accessiones. fettim telis que respect medium rationis, & verlaur circa objectum arduum ac difficile, moderaturque passiones, ut est fortitudo & temperantia; hæc siquidem non

Denique si sufficeret, quod Deus nobis ve- Quarta ralit temperantiam, jam mater intemperans poffet fimul esse temperans, optans filiæ tempe-

Sed hæ rationes non convincunt; ut au- 240. Sed hæ fationes non convincunt; ut au-tem ab ultima exordiar; Respondetur primò, retumdem posse simul esse temperantem v. g. in cibo, & intemperantem in potu; icque idem posse quia eadem virtus habet plutes actus; accò-que inclinare potest ad unum; & non ad al-incibo, & intemperantem in potu; icque iden posse que inclinare potest ad unum; & non ad al-incibo, & intemperantem in potu; icque in posse intemperante in cibo, & intemperantem in potus icque in cibo, & intemperantem in potus; icque in potus icque in cibo, & intemperantem in potus; icque icq

Respondetur secundo, talem mulierem non pota-esse temperantem; quoniam non intendit responde; aut vult temperantiam filia ex amore tem-perantia; sive propret infam tiramore temaut vult temperantiam filiæ ex amore temperantiæ, five proper iplam virturem, quod tamen necessarium est ad actum virtureis moralis, ut docer Aristoteles 2. Ethicor, 4. dicens: Fa que ab aristous sint, bonum ipsim in sepsis babent: sussein igitur si ipsa aliquo modo ses babentia siant; id est; materialirer sint secundum artis regulas, etiamsi artifex id non intendat, sed fortè cum distractione opus persiciat. At ea que à virtuibus procedum, non que regulate aut temperate aguntur, si sint iusta aut annur ad annur est aguntur. 

fit.

Jam autem fi mulier præfata ex amore virtuitis ageret, etiam illam fibi ipfi optaret; & vultem in feipla procuraret; quod cum non faciat fed contrarium, ut supponitur, signum est, quod non velit filiæ bonum temperantiæ propeter ipfum, fed ut bonum filiæ est, qui affectus, si est virtuitis alicujus, amicitiæ est, non temperantiæ; aut certe propter-aliquod bonum proprium utile, commodum vel delectabile, & sie non est opus ullius virtuitis, sed amor merè naturalis, vel sanè pertipens ad naturalem charitatem erga seipsams. At verò Deus videtur velle nobis inesse At verò Deus videtut velle nobis inesse bonum temperantiz & fortitudinis prop-ter ipsum, seu propriam ejus honestatem; idque scienter vel essicaciter, quantum est ex parte fua.

Ad tertiam rationem Respondetur : rei Responsio gulari per prudentiam, solum est de ratio ad s. ratio ne creatæ virtutis moralis, secus virtutis nem. moralis ut fic, fed ad hanc fufficit speculativum prudentiæ dictamen, quod utique in Deo reperitur. Per accidens ergo est, quan-tùm ad præsens, quod regula sit distincta à regulato; dummodo tamen regula adsit, quæ hic est voluntas divina. Deinde voluntas



divina habet aptitudinem, ut reguletur ab intellectu; nam li non effet prima regula, in-dubiè ab illo regularetur. Confimiliter ex arduitate & difficultate

uti nec ar-duitas ob-jectia

deratio paf-

In volunta-

te notita en triplex li-bertas, ad oppositos actus, obje-cha, & effe-dus.

boni honesti non desumitur essentia virtu-tis ut sic, sed ad summum virtutis creatæ & habitualis; siquidem hæc arduitas & dissicultas non fundantur in objecto, neque in per se principio operis honesti; sed in subjecto & principio operis honesti, eta in ins-limitatum est vel impeditum, ne possit se folo & absque habitu superaddito, vel absque principio supplente vicem habitus promptè operari circa tale honestum: cæteroquin actus producti ab illo, qui habet habitum, & ab alio non habituato, deberent esse specie distincti, cum tamen constet esse ejudem essentiæ & speciei; quamvis objectum re-spectu habituati non sit arduum, sicut respectu non habituati.

Pari modo dico, non esse de essentia virturis temperantia & fortitudinis, quòd actualiter moderentur passiones; sed planè sufficere quòd fint moderativæ passionum, si quæ subjecto insint; ac proinde quòd subjectum habeat passiones vel non, per accidens est, & impertinens ad rationem essen-

tialem istarum virtutum.

Venio ad primam rationem, & dico, in 2.42.
Respondetur ad primam ratios
nemIn Deo est
sufficiens
indifferentia ad virtutem moralem. Deo sufficientissimam esse indifferentiam ad virtutem moralem; quamquam enim non moveatur ejus voluntas ab objecto creato, equidem potest ex se eligere quod voluerit, tametsi inter se forent æqualia.

Audiamus Doctorem Subtilem 1. dist. 39. qu. 5. num. 15. ubi explicans triplicem li-bertatem nostræ voluntatis, sic inquit: Quantum ad primum, dico, quod voluntas in quantum est actus primus, libera est ad oppositos actus: libera etiam est mediantibus illis actibus actus: libera ettam est memanion que tendit, & oppositis ad opposita obiecta, in que tendit, & oppositis ad oppositis, oppositis producit. Priulterine ad oppositos effectus, quos producit. Pri-ma libertas habet necessario aliquam impersectionem annexam; quia potentialitatem passivam po-luntatie & mutabilitatem. Tertia libertas non est prima; quia, si per imposibile nibil essicere extra, adhuc in quantum voluntas posse libe-rè tendere in obietta, scilicet per actus inter-nos; unde per essicere extra intelligit actum externum. Media autem ratio libertatis ipsa est sine imperfectione, immo necessaria ad perfectionem: quia omnis potentia perfecta potest tendere in omne illud, quod est natum esse obiectum talis potentia; ergo voluntas perfecta potest ten-dere in omne illud, quod est natum esse volibile. dere in omne unu , quan i merefectione in quan-tumest libertas, est ad opposita obiecta, in qua tendis, sui ut sic accidit ut oppositos essettius pro-

Rogas Scotum, quæ libertas ex his tri243,
bus conveniat voluntati divinæ? Respons que blete
det ibidem nu 21. Quantum ad primum; due,
tas compequod voluntas divina non est madssens ad diversos sat divina actus nolendi & volendi ; quia hoc in voluntate mea actus nolendi & volendi; quia boc in voluntate mea non erat fine imperfectione voluntatis. Voluntas petitibate enum nostra erat libera ad oppositos actus, ad usacio boc ut esset libera ad obiecta opposita, & hoc esticus, ich propere limitationem utrinsque actius respectus sui adopposito obiecti: ergo , posità illimitatione etujdem vo, obiecta e litionis ad diversa obiecta, non oporter, propere este litionis ad diversa obiecta, ponere libertatem ad oppositos obiecta, ponere libertatem ad oppositos este conseniore discussione del conseniore del conseniore discussione del conseniore del bera est ad oppositos effectus, sed hac non est pri-ma libertas, sicut nec in nobis. Remanet ergo libertas illa, qua est per se perfectionis & sine imperfectione, scilucet ad objecta opposita; ita quod sicut voluntas nostra potest diversis volitionibus tendere in diversa volibilia: ita illa voluntas potest unica volitione simplici illimitata tendere in quacumque volibilia, ita, quod si voluntas illa, vel illa volitio esset tantum unius volibilis, & non posset esse oppositi, quod tamen est de se vo-libile, hoc esset impersectionis in voluntate, sicue deductum est prius de voluntate nostra. Hucusque Doctor Subtilis. Quis autem dubitare potest, hujufmodi libertatem in voluntate divina abundanter sufficere ad rationem virtutis mo-

Superest ergo sola ratio secunda, proplicem effe in qualibet virture morali hone. flatem, unam ipfiusmet virtutis, alteram honestas referibilitatem eus ad Deum, quatenus boreferibilitatem ejus ad Deum, quatenus bo- vin nitas ipfius est placens Deo, & cedens in honorem & laudem ejus : nihil autem impedit, quò minus Deus velit illud obje-adoum, ctum propter utramque bonitatem; & fi id faceret, verum effet, quòd vellet illud objectum formaliter propter semetipsum, & hoc non obstante, vellet ipsum etiam propter honestatem virtutis moralis : ergo non obstante, quod Deus debeat omnia velle propter semetipsum, non sequitur, quin exerceat etiam actum virtutis moralis. Sanè licet viri perfecti omnia opera sua faciant ex charitate divina, neque sistant in naturali morum honestate, non tamen destituuntur propriâ virtute temperantiæ, fortitudinis aut fimili.

Unde docent Theologi communiter, Mara 245. tyrium esse opus fortitudinis, & charitatis, Opus quò contritionem de peccatis opus Peenitentia & charitatis, & fic de aliis. Quin immo opus, quò à pluribus virtutibus procedit, eò perfectius est, & sistem in honestate virtuis meralis, videsus esse cannolism Disum. tutis moralis, videtur esse, secundum Divum Augustinum, vitiosum; sic enim air lib. 19.

# Sect. 1. De Nat. & Essent. Virtutis Panit. Concl. 7. 51

de Civit, cap. 25. Proinde virtutes, quas sibi de Civit, cap. 25. Fromme viriutes, quas stoi babet videtur (animus & ratio) per quas im-peat corpori & vitigs ad quodsibet adipiscendam vel tuendam, nist ad Deum retulerit, etiam ipse vita sun positis, quam virtutes. Nam lices à quibusdam tunc vera & honesta putentur effe quougam tune virtates, cum ad seipsas referentur, nec propter alud expetentur, etiam tunc instata ac superbe sunt : & ideo non virtutes , sed vitia iudican-

146. Responder Smiling supra nu. 28. Ex chaten inter divina posse dupliciter exerceri opus
anisis temperantia & fortitudinis , aut cujuscumque virtutis moralis; primò elicitive, secundo inperative. Elicitive, quando actus volun-cione talis, quo quis elicit medium virtutis moralis, est elicitus à charitate, eò quòd me-dium virtutis moralis sit volitum propter Deum ut sic: sicut enim omnia alia sunt referibilia in Deum ut sic, ita etiam medium virtuis moralis; atque ita charitas, ratione hojus motivi universalis, potest actu à se elicito, illud medium in Deum ut sic referre, & illud eligere propter Deum sic spe-

Imperative verò, quando actus, quo quis eligit medium virtutis moralis, est imperatus à charitate : potest enim voluntas per charitatem non folum velle materiam virtutis moralis, seu medium talis virtutis, fed etiam actum virtutis moralis circa tale medium sub propria honestate spectatum; quemadmodum velle potest actus aliorum habituum, & potentiarum naturalium; atque ita potest per actum charitatis imperare actus aliorum principiorum, ipfi voluntati subjectorum. Hactenus Smi-

Sed hæc non solvunt difficultatem. Quid ness nanque repugnat, quòd aliquis actus di-ness nanque repugnat, quòd aliquis actus di-mente del consideratus, fe-cutis tatti in alia bona, dummodo per alium mate actum teflexum, quo quafi imperetur, oractum reflexum, quo quasi imperetur, or-dinetur ad Deum? Cum enim objectum ejus sit propter se volibile, nihil impedit, quò minus voluntas divina aliquo actu ve-lit ipsum propter se ; nam licet videatur persedius ipsum velle propter Deum, quam propter se; tamen hoc non tollit, quin sit persectum, velle ipsum propter se; sed tantum arguit, quod Deus velit etiam ipsum propter Deum.

Enimero, quamvis, ut multi docent, automatica Deus perfectius cognoscat creaturas in sua tatas estatus con con control de estatia, quam in ipsismet creaturis, hoc tamen non impedit, quo minus Deus cognoscat eas in se ipsis; sed bene arguit, quod Deus etiam eas in sementipso cognoscat. Onidai idea in perposito dici cognoscat. Quidni idem in proposito dici

Et universaliter loquendo, quoties sunt duz persectiones inaquales compossibiles, quarum minus perfecta non involvit ullam imperfectionem, præterquam negativam, quòd scilicet sit minus perfecta, quàmaltera, persectionis est habere utramque : jam verò amare honestatem temperantia pro-pter ipsammet, est solummodo minor persectio, quam amare illam propter Deum; ergo uterque amor est ponendus in

Confirmatur; quia în Chrifto ponitur 248. feientia beata, & per fe infusa respectu cyufdem objecti, cum tamen una sir perfectior alteră. Nist ergo aliqua virtus ex siua particulari ratione involver alignam possii infusarespectu Confirmatur; quia in Christo ponitur culari ratione involvat aliquam postivam im ejustem persectionem & repugnantiam cum infinita objetti.

Dei persectione, nosi timere ubi non est timor, audacer, inquam, pone illam in Deo, non per modum habitûs, quafi vo-luntas divina non fit ex ratione fua formali potens ad tendendum in quodcumque objectum propositum per intellectum, aut simpliciter, aut facile, quod repugnat ejus infi-nitati, sed per modum actus.

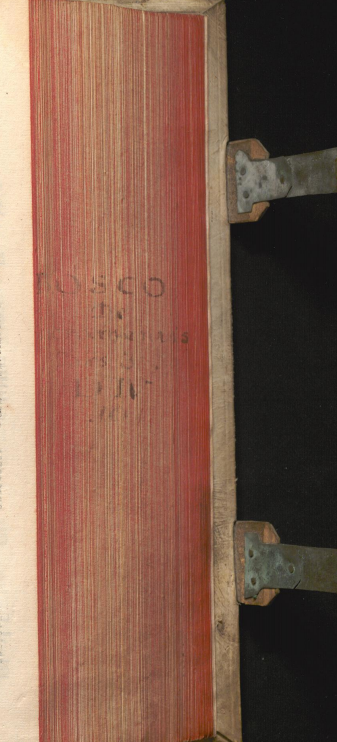
Et ideo dico, quod omnis virtus mora- omnis viss lis possit esse in Deo quoad actus aliquos tamoralis minus principales, quoniam potest nobis in Deo quod diligere honestatem illarum virtutum, & datus aliquos minus desiderare, ut alii eam ament, ac sibi propincipales. curent , atque hoc ob ipsammet perfectionem illius honestatis.

Itaque; ut ad primum propositum revertamur, admitti potest in Deo sine alique quo inconvenienti vel absurdo actus virtutis Pœnitentiæ specialis, estò secunda virtuis pærimus propositum rerius & minus principalis, quo videlicet no- nicentia; bis diligit illam honestatem, & desiderat ut nos eam amemus, ac nobis procure-mus, ubi necessaria fuerit; idque ob ipsammet perfectionem illius honesta-

Sed numquid ideo Deus bene dicitur pœ- Aquo tamen nitens? Pater quod non; cùm illa denominatio; ut fuprà dictum est, desumatur ab Deus peus
actu principaliori; scilicet retractatione promitens, prii peccati, qui nullatenus Deo potest convenire, utpote repugnans ejus infinitæ bo-

Atque ut in Deo volitio, quâ vult nobis Poenitentiam, non esset actus virtutis Poenitentia propter rationem ex Smising allegatam, nihil obstat quò minus in Angelo talis sit; utpote in quo non habet locum illa ratio, ut planum est, similiter in Bearis, & in Christo, ac ejus sanctissima Matre Maria; de quo plura Conclusione sequenti, ubi de subjecto hujus virtutis.

Impræsentiarum adverto, aliquos distin-guere inter Poenitentiam insusam & acquisi- An sit est-dem ratio G 2 tam;



245.

Opus quò à plumbus virtutibus procedit eò perfectius est,

Reiponde-tur ad fe-cundam rae-tionem. Ponciur Duplex est honestas viruris, an-ipfusmer virturis, at-tera referi-bilitas eius ad Deum,

Qualiberatas compeatas volunas tati divinzi

Non competit liber.

It is ad op.

potitos

potitos

ad oppofita

oppofitos

effectus.

Penitentiz tam; & illam quidem admittunt posse incli-infusekace nare ad amorem Pænitentiæ propriæ, & amo-rem Pænitentiæ alienæ; quia nimirum principale motivum est bonitas ipsa Pœnitentiæ fecundum se, quæ eadem est in me & in alio: Negant ali-negant autem id posse Pænitentiam acquisitam ; quia , inquiunt , quando ego ex habitu Pœnitentiæ volo vindicare peccatum à me commissum, sive volo propriam Peenitentiam, motivum non est sola honestas Peenitentiæ secundum se, sed honestas, que apparet in eo, quòd ego faciam Poenitentiam, five quòd ego sim pænitens; quod quidem motivum differt specie ab honestate, quæ apparet in co; quòd alii sint pœnitentes.

Sed contrà; decentia & honestas, quæ mihi apparet in Pœnitentia alterius hominis, non differt specie ab honestate, quæ apparet mihi in Poenitentia mea; Contritio siquidem est in utroque homine ejusdem speciei, subjectum item seu natura rationalis, cui apparet decens illa honestas, ejufdem quoque speciei est : ergo tota illa honestas, quæ movet in utroque casu, est ejusdem speciei; neque enim apparet, quo-modo convenientia illa habeat diversam speciem, si nec bonum conveniens, nec fubjectum, cui convenit, nec finis ad quem ordinatur, sit diversæ speciei.

Respondet Cardinalis Lugo disput. 3. n. 30. differentiam specificam inter aliqua duo ni-hil aliud esse, quam differentiam notabilem, quam prudentum existimatio invenit inter illa: potest autem contingere, ut aliqua duo existimentur notabiliter differre in ordine ad aliquem finem, quæ tamen in ordine ad aliam considerationem non differant notabi-

liter.

Sic aurum & argentum in ordine ad considerationem physicam; quà considerantur naturæ physicæ rerum, differunt notabili-ter, & tamen in ordine ad considerationem theologicam non different notabiliter; & ideo voluntas furandi argentum, propter bonitatem argenti, differt specie physica à voluntate surandi aurum propter bonitatem auri ; quia Physicus multa considerat gentum; & tamen illæ duæ voluntates non differunt specie theologica, nec sunt pec-cata specie diversa, quia Theologus non curat de illa differentia, nec est considerabilis ad intentum Theologi.

Sic etiam ternarius hominum, & ternarius equorum differunt specie physica, non tamen differunt specie arithmetica; quia Arithmeticus ad fuum intentum non curat de illa ceie phydifferentia; sed de æqualitate vel inæqualis, secus
inmetica.

tate numeri: unde è contra ternarius equorum differt specie arithmetica, à quinario equorum , non tamen different specie phy-

ficâ tres equi à quinque equis. Hæc Eminentissimus.

Ex quibus concludit illas duas honestates Pœnitentiæ, v. g. alienæ vel propriæ non differre quidem specie physica, differre tamen specie morali, seu in ordine ad mores; puta propter majorem, & diversam obligationem, quam habet quis ordinandi & componendi mores proprios, quam alienos. Verum hæc responsio non satisfacit; quæ-

ro enim an idem habitus, v. g. castitatis, qui Responsi ante votum castitatis inclinabat ad observantiam hujus virtutis, post votum amplius non faci inclinet? Nemo sanæ mentis poteit dicere, ldem habifortè non ampliùs inclinat ; & tamen post inclinat a
votum est major & diversa obligatio. Simidium libe votum est major & diversa obligatio. Similiter argumentor de obedientia, paupertate cessar & fimilibus virtutibus; quæ ante votum funt liberæ; putas quod in illis exercitatus; non facilius post votum eliciet actus illarum virtutum, quam inexercitatus? Non est prudentis hoc cogitare. Ergo idem habitus, qui antea inclinabat ad actum liberum, nun inclinat ad actum obligatorium. Quare, nisi quia in utroque actu invenitur eadem honestas objectiva?

Ergo similiter idem habitus seu virtus Pœnitentiæ, qui inclinat ad propriam Pœnitentiam necessariam, etiam poterit inclinare ad Poenitentiam alienam non necessariam, idque quia eadem objectiva honestas in utraque reperitur ; dixeris actus specie morali distinctos, seu non, parum curo; siquidem habitus ficut caufatur non ab entitate morali, Habitus lis. sed physica, ita etiam inclinat ad entita-tem physicam, & non tantùm ad moralem, physicam cùm ergo secundum Lugonem illi duo actus non tant non distinguantur specie physica, nulla est ratio quare non possint produci ab eodem ha-

bitu physico. Quod omnes fateri debent, qui cum \$co- Idem habito docent, eumdem habitum posse produ- producete cere actum bonum & malum, cum procul actum bor dubio actus bonus & malus specie distin-

Unde miror Arriagam, qui disp. 33. de Virt. in communi n. 10, tenet fieri polle, ut Ariisa de quis habitu virtutis acquisitæ vitiose utatur, effe habitus non folum ut objecto, verum etiam ut prin-difindos, quo & mi cipio; miror, inquam, hunc Auctorem disp. 4. & prosim de Pœnitentia n. 8. recurrere cum Lugone ad pecca distinctionem moralem, dicens: Si sermosit de acquisita Pœnitentia, certum puto duos esse habitus distinctos, quo & mihi, & proximo peccatum fugio.

Ratio est clara; quia habitus acquisiti pro- quia ducuntur ex actibus, ideoque solum facilitant rerdiffin ad actus similes illis à quibus producti sunt. guunur properti. Actus autem quo mihi amo bonum aliquod, listem sive differat specie physica, sive non, ab actu unius diffici quo alteri amo idem bonum, certum est mo-

noneitas
qua movet
ad propriam
& alienam
Ponitentiam, eft
ejudem speciei,

25 I. Responsion Lugonis.

Differentia

Aurum & argentum fpecie di-ftinguuntu fi physicè consideren

## S.A.1. De Nat. & Effent Virtutis Panit. Concl. 7. 53 raliter valde differre, quia illa diverfitas pro-prii & alieni, est maxima in ordine ad amo-tem; unde non solum in objecto Poenitentia, fed in omni alio bono experientia certum est, posse quem facillimum esse ad amandum sibi

lud alteri personæ. Ita ille. Sed contrà ; ctiam experientià certumest, 154 posse quem facillimum esse ad amandum sibi bonum, difficillimum tamen ad amandum fibimalum, & tamen idem habitus, qui inclinat hodie ad amorem boni, v. g. orationem non prohibitam, crastina die posita prohibitione inclinabit ad orationem malam.

onum, difficillimum tamen ad amandum il-

Ergo pari ratione idem habitus Prenirentie potest inclinare ad amorem propriæ Pænitentiæ, & Pænitentiæ alienæ, quamvis facillime homo amet propriam Poenitentiam; difficulter autem Poenitentiam alienam: siquiin fitt dem illa major facilitas non oritur præcise ex anopie virtute Poenitentia, fed ex alio habitu adjuncto, scilicet ex amore proprio ; unde si tam intense homo amaret proximum suum, sicut seipsum , eadem facilitate amaret Poenitentiam proximo, quâ sibi ipsi : ergo ex illa facilitate & difficultate non rectè colligitur facilitate & difficultate non rectè distinctio specifica, nequidem moralis actuum Penitentia, multò minus habituum.

Caterum Lugo suprà n. 32. addit in confirmationem suz sententiz, quòd amor, quo diligo Petrum, non differat specie ab amore, quo diligo Paulum, & tamen uterque amor differat specie ab amore, quo amo meipsum : quia, inquit, idem motivum in specie physica aliter movet ad amandum naturam propriam, & alienam. Quare habitus etiam amicitiæ erga Petrum, non differt specie ab habitu amicitiæ, quo diligo Paulum, sed solùm numero, uterquetamen disfert specie ab habitu, quo amo meipsum; quia ego ipse moraliter loquendo sum objectum & motivum specie diversum mei amoris, abaliis omnibus hominibus, licet physice loquendo objectum amatum non sit specie diversum. Hæc ille. Sed æque incerta funt, atque id, in cujus confirmationem adduntur, adeòque eâdem facilitate negantur,

Fateor, Charitas inclinat ad amandos nofiplos, præ quovis proximo, juxta illud commune dictum: Charitas incipit à se ipso. Et quidni, cum Christus dicat Matth. 22. v. 39. Diliges proximum tuum sicut teipsum ¿Ubi dilectio nostra ponitur mensura dilectionis proximi;porrò perfectio & rectitudo regulæ ac exemplaris magis

tectio & rectitudo regular ac exemplato aconomic ipli regular , quain regulato.

Unde dicitur Eccli. 14. v. 5. Qui sibi nequam est, cui alu bonus erit? Et subditur v. 6. Qui sibi invidet, nibil est illo nequius. Ratio est, major unio hominis ad scipsum. Due conditiones ( inquit Scotus 3. dift. 27. n. 21.) concurrunt in obietto amabili, scilicet unitas & bonitas; & licet

unitas quandoque superet (ut patet in homine, qui magis sibi ipsi est unitus quam Deo) tamen bonitas (divina, à qua actus diligendi essentia-liter dependet) ex alia parte recompensat.

Sed numquid, quia dilectio fui ipfius est perfectior dilectione proximi, ideo ille dilectiones specie inter se distinguontur? Non puto quòd prudentum æstimatio inter illos actus inveniat notabilem differentiam, dummodo habeant idem motivum in specie physica. Proximus meus, ut vulgariter dicitur, est alter ego; ergo licet inferiori , & minus intensa Charitate proximum diligam quam meipsum, non Eadem spe, tamen Charitate specie dislincta, cum eadem elicitastus specie virtus eliciat actus ejusdem speciei magis magis

Si dixeris; amor fui ipfius est amor concupiscentia, amor autem proximi amicitia. Respondeo, id non esse necessarium; nam potest solvitus. dari amicitia ad propriam personam, ut docet Potest dat Scotus 2. dist. 6. q. 1. n. 2 ibi : Sicut quodeum-que ens potest ipse (Angelus) amare amore ami-personam citie, ita quodcumque ens potest concupiscere ipsi amato: igitur cum Angelus potuerit se amare amore amicitia, potuit sibi concupiscere omne bonum concupiscibile. Et q. z. n. 4. ibi: Primas actus inordinatus ( Angeli ) fuit actus amicitia respectu sui-

Sed ut contrarium effet verum ; quid tum ? Numquid amor concupiscentiæ & amicitiæ Amor con-habent idem specie physica objectum moti-vum? Nequaquam. Sic quippe Doctor sup-la amicitiæ vum? Nequaquam. Sic quippe Doctor suprà non 13. distinguit illas voluntates: Circa primum dem specie physica obei (inquit) videndum est de ordane actuum voluntatis. Et circa hoc dico, quod est in communi duplex actus voluntatis, sculicet velle & nolle; nolte enim est actus positivus voluntatis, quo fugit disconveniens, seu resilit ab obiecto disconveniente. Velle est actus, quo acceptat obiectum aliquod conveniens. Et est ulterius duplex velle, quod potest nominari amicitia & concupiscentia. Et dicatur velle amicitia effe iftius obiection cui volo bonum , & velle concupifcentia effe istius obietti, quod volo alicui alii amato, Igitur si actum, quo alteri volo Poeniten-

tiam, appellaveris amorem amicitiæ, illum autem actum, quo mihi camdem Poenitentiam volo, concupiscentiam, dico tunc illos duos actus non habere idem objectum motivum etiam specie physica (& sic non est casus, de quo quæritur) nam principale motivum unius, erit bonitas Petri v. g. cui opto Ponitentiam; alterius autem, bonitas iplius Pœnitentiæ, quæ duæ bonitates specie physica di-

flinguuntur.

Quæ cùm ita fint, dico, & finem impono
præfenti Conclusioni unico verbo; idem habitus Pecnitentiæ specialis inclinat voluntaprage principalites avidem ed vialidam (inclinated). tem , principaliter quidem ad vindictam futem, principaliter quidem ad vindictam fu-mendam de propriis peccatis, fecundario ta-men etiam de peccatis alienis; vel aliter, prin-datio etia cipaliter inclinat ad Ponitentiam propriam, ad alienam



Idem habi-tus potest producere actum bonu & malum.

252.
Responsio
Lugonis
non fatis,
facit.
Idem habitus virtuti
inclinat ad
actum libe
rum & necessarium.

secundariò etiam ad alienam; quamvis ille ha-bitus non denominetur Pœnitentia, nisi ab actu principali.

Ex his facillimum erit resolvere & concludere subjectum hujus virtutis : pro quo instituitur

#### CONCLUSIO VIII.

Subjectum specialis virtutis Pœ. nitentiæ, est voluntas creata, etiam Christi, & Angelorum, multò magis B. Virginis, primorum parentum in statu Innocentiæ, & Beatorum. Quidni etiam voluntas increata?

peritur ra.

quod acci-

1 Ncipio à voluntate increata, & quidem in Involuntate intreata, & quidem in Involuntate interesta, & quidem in Involunta tra opera quædam virtutum, puta justitiæ, misericordiæ &c. idque morali & intellectuali modo, cùm sit agens per intellectum & voluntatem; neque in proximo principio talium operum abstracte & præcise concepto ulla imperfectio involvitur, & tale principium virtutem vocamus. Difficultas folum est, quodnam sit illud principium proximum, an ipsa voluntas, an verò aliqua formalitas per modum habitûs, ab ipla formaliter distincta.

Atque imprimis, ut certum suppono, non esse aliquod principium accidentale, prout virtus in nobis est; quia hoc esset impersectionis in Deo, ut constat; & omnis impersectio virtutis in nobis, à Deo removenda est, prout patet etiam in ipsis actibus virtutum, qui non sunt accidentia, sed realiter essentia divina; adeoque similiter de virtutibus habitualibus

261. Quidam ergo putant illas virtutes esse formaliter distinctas à voluntate, ita ut voluntas sintincta à voluntate. dentis in bonum universale actis. ticularia, determinantia voluntatem ad particularia bona amanda, prout virtutes se habent

In quam sententiam videtur inclinare Sco-Videtur Scotus affirmate, cum doceat justitus 4. dist. 46. q. 3. n. 2. ibi : Sustinendot annen fumate, cum doceat justitian & mifericordia non sant formalister idem; quia iustitia respirito, diam non sunt formalister idem; quia iustitia respirito obiecto bonitatem divinam: misericordia autem respicit aliquid in creatura; istud autem obiectum & illud, non respiciuntur primo ab boc & illo , nisi in hoc & in illo sit aliqua non identitas formalis; cum tamen non identitate formaliter , fat identitas

Et ibidem n. 3. fic ait : Concedo ergo istam rationem, quod sicut in Deo intellectus non est formarationem, quoa pueu in verenna de luctristima luctr voluntas, nec è converso, luctrumin verissima identitate sit idem alteri: ita instituta on est forma-identitate sit idem alteri. neemitate fit teem aireit: ita siglitta von est forma-litter vel quidditativè idem misericordia, velè com. mise verso, & propter hanc non identitatem formalem po. distale test illud esse principium proximum alicuiue essetta extra, cuius reliquum non est principium sormale: eodem modo sicut si hoc & illud essent dua res, quia esse principium formale competit alicui, ut est tale

Rogas qui sint isti effectus distincti ? Rel 261, pondeo, effectus misericordiæ est liberare sine qui um meritis; effectus justitue est condemnare ubi effectus. non sunt merita, vel salvare pro meritis. Hinc apposite Cassiodorus super plal. 50, He due res sunt in viis Domini semper adiunsta: loquitur de justitia & misericordia.

Ex quo sic argumentor : si justitia & mise-ricordia sint duæ res (potiùs duæ sormalitates) adeoque virtutes inter se formaliter di-flinca: ergo etiam formaliter distinguuntur ab ipsa voluntate, juxta illud : Quæ sunt cadem uni tertio sunt eadem inter se; & quæ funt non eadem inter se, non sunt eadem uni tertio, scilicet proportionatà identitate, vel non identitate.

Et ratio ulterior est : quia hoc non videtur repugnare perfectioni divinæ; sufficit namque Forms ad perfectionem infinitam voluntatis quod in- fundi cludat formaliter omnem perfectionem simpliciter pertinentem ad constituendam potentiam volendi, licet non omnem perfectionem divina pertinentem ad virtutem moralem; id est, tametsi voluntas divina ex sua perfectione infinita & formali nullam patiatur desectibilita-tem, quia infinite & intensive est recta ; tamen ex hac ipsa persectione formali voluntaris, tamquam ex radice, emanant omnes persectiones simpliciter & attributa, quæ conveniunt voluntati in genere, eo modo, quo dicimus perfectiones essendi vel attributa emanare ab essentia radicaliter, sine quibus essentia, licet in esse entis & essentiæ sit infinita intensive, non tamen extensive sine attributis.

Itaque ponimus virtutem formaliter distin- Habitus es & am in voluntate divina; quia ipla est persesimpliciter, quam in suo conceptu essenquem in tiali voluntas non involvit. Nonne dicimus concent virtutes morales manere in Beatis, quamvis non iron, pro tune voluntas eorum fatis fit inclinata & visvoluntas determinata ad bonum? Sed cur hoc, nisi quia illi habitus perficiunt potentiam in ordine ad operationem?

Nec obstat dictis, quod eadem causa, v. g. fol possit habere plures estectus, v. g. lumen objesie & calorem; quia causa illa non sub formali sua ratione exigitur ad effectus illos, fed ex ratione eminentiali & virtuali. Aliud est, quando exigitur aliqua causa sub formali sua ratione, tunc enim sequitur esse distinctionem in illo