

#### **Dispytationes Theologicae**

Quatuor Tomis distinctæ: Qvibus Vniversa Theologia Scholastica Clare, Breviter & accuratè explicatur

De Deo, Et De Angelis

Martinon, Jean
Burdegalae, 1644

Dispvtatio XIX. De Prædestinatione.

urn:nbn:de:hbz:466:1-73898

### Disput. XVIII. de Deo, Sect. IV. 363

confertur, illi optime providetur. Verum ficut illi beneficium confertur intransitiue tantum: qua non accipit aliquid à se distinctum, sed tantum accipit vesit id quod est : sic illi tantum providetus intantitue. Confirmant, quia, inquiunt, Aduersarij fatentur, fires in creatione accipit virtutem qua se promouet ad finem; creationem, quaconus imprimit illam virrutem, effe execunonem pronidentia. Arqui ipsumvesse substantiale pracise sumptu reddit rem magis apram suo fini cosequendo, quam vlla virtus distincta: omnium enim bonoru sundamenrum est esse: Ergo creatio quatenus dat esse, tam est executio providentia, quam quatenus imprimit virtutem diftinctam ab effe. Confirmant secundo, quia si esset possibilis creatura aliqua, essentialiter in actu secundo viuens & beata: eius creaturæ effectio esset consummata providentia in executione, quia vlteriùs nihil ei prouideri deberet. Ergo falsum est quod priùs debeat effe, vt ei prouideatur.

Sed his omnibus responderi facile potest pro concaria opinione: Ad primum, regando Maiorem, cum eias probatione. Non enim quodcunque beneficium conferre, seu quodcunque bonum facere, est prouidere

alicui: sed illum gubernare, vt supponit opinio Suaris : gubernatio autem differt à creatione, & illam præsupponit, æquè ac conferuatio. Ad primam confirmationem responderi potest, actionem quæ imprimje illam virtutem, supponere creationem rei cui ina. primitur, quæque perillam incipir instrui-mediis ad finem consequendum: & hoc tonumefie causam cur hæc actio sit executio prouidentiæ, non autem præcise creavo. Ad secundum; Talis creatura, si est, possibilis, non indigerer prouidentia, id est gubernatione, quæ ve ait D. Thom.gu. 22. 21. 3. eft ferum ad finem directio in executione, per media scilicet idonea: sed egeret tantu conseruatione sui esse, per quod solum paberet, id quod nos habemus per adeptionem finis, & per media ad illum confequendum nobis suppeditata à diuina prouidentia. Concludo itaque neutram sententiam satis probare quodintendit. Posterior tamen, quæ negat, mihi videtur effe communi fensui magis accommodata. Nam in humanis Pater non dicitur prouidere filio, cum illum producitifed cum præsciens aut sparans illum este sutu-rum, parat quæ illi nascituro conuenientia funt:aut iam nato preparat & fup Peditat media ad finem illi fauorabilem idonea,

# DISPVTATIO

#### DECIMA NONA,

#### De Prædestinatione.

Sectio I. Quodintelligant Theologi nomine Pracefinationis?

Scetio II. An & quomodo Deus naturas intellectuales, aliquas ad vitam aternam pradestinauerit; alias reprobauerit?

Sectio III. Verasententia prodatur ex Scriptura.

Schio IV. Probatur eadem sententia ex Patribus, & nominatim ex S.

Sectio V. Eadem probatur rationibus Theologicis.

Sectio VI. Confirmatus eadens veritas pluribus aliis rationibus.

Scaio VII. Solutio obiettionum ex Scriptura.

Sectio VIII. Solotio obiestionum ex Patribus.

Sictio XI. Solatio argumentorum ex ratione.

Socio X. Solumeur alia que um Suaris argumona

Disp. XIX. De Deo. E argumento proposito in hac disputat. agit S. Doctor artic. 1.2.3. & 5. quæft.23. In quorum prin. docet conuenienter homines à Deo prædestinari. Quia ad Dei prouidentiam pertiner res in finem ordinare: non solum ad finem naturæ creatæ proportionatum, quem scilicet res creata potest attingere secundum virtutem maturæ luæ; verum eriam ad illum, qui excedit proportionem naturæ creatæ, & facultatem. Cuiusmodi finis est vita æterna, quæ in diuina visione confistit. Ad quam cum non possit homo virtute suæ naturæ peruenire, oportet vt à Deo ad illam transmittaturssieut sagitta mittitur ad scopum à sagittario. Huius autem transmissionis ratio, in Deo præexistens, vocatur prædestinatio. Nam destinare est mittere. In secundo affirmat prædestinationem non esse aliquid in prædestinatis, sed in prædestinante solum. Quia prædestinatio est quædam pars prouidentiæ: cum sit ratio ordinis aliquorum in salutem ærernam, in mente diuina existens. Prouidentia autem'non est in rebus provisis; sed est quædam ratio, sev cognitio in intellectu provisoris. Ar executio providentie, quæ gubernatio dicitur, pasfiue quisemest in gubernatis : actiue autem est in gubernante. At que ita etian executio prædestinationis, que est vocatio, iustissea-tio, & glorisicatio, est passiue in prædestinatis, & actiue in Deo. In tertio afferjt Deum aliquos reprobare. Quia ad prouidentiam perfinet permittere aliquem defectum in rebus que prouidentie subdentur. Cum igitur homines per diuinam prociidentiam ordinentur in vitam eternam: pertinet ewam ad diuinam prouidentiam vt permittat aliquos ab isto fine deficere. Et hoc dicitur reprobare. Sicut aurem predestinatio, eltra præscientiam, includit-veluntatem conserendi gratiam & gloriam : ita reprobatio includit voluntatem permittendi'aliquem cadere in culpam, & inferendi damnationis ponam pro culpa. In vitimo doce predestinationem ex parte actus duine voluntatis predestinantis, nuttam habere causam. Ex parte verò effectus, licet non detur causa totius effectus predestinationis in communi, quia quicquid est in homine, ordinans ipsum in salutem, comprehenditur totum fet effectu predestinationiso etiamipla preparatio ad gratiam? tamen in particulari nihil prohiber aliquem effectum predestinationis esse causam serrationem alterius. Poste-ziorem quidem prioris, secundum rationem cause finalise Priorem verd posterioris, secundum rationem cause meritorie : vt si dicamus Deum predestinasse dare gloriam ex meritis: & preordinasse sedaturum alicui gratiam, ve mereretur gloriam. Hæc D. Thom. que fequentibus sectionibus exponenda sunt.

#### PRECTIO I.

Quid intelligunt Theologi nomine@radestinationis?

Prædefti-

varie fumi-

Vevs que de prouidentia generali. Iam de speciali & pracipua illius parte circa creatures intellectualesin ordine ad salutenoæternam, quæ vocatur prædestinatio, disputandum est. Ac primo supponendum prædestinare & prædestinationem, Qui in Scriptura respondent Græce σωορίζων, & σωόρισμος fumi præcipue quadrupliciter apud Scriptores sacros. Primò, generatim pro omni actu libero diuinæ voluntatis, siue absoluto, fine conditionato, fine antecedente, fiue consequente, fiue ad bona, fiue ad mala: ita scilicet vt destinare, idem sit, ac liberè velle, constituere, decernere: particula autem, pra, designet antecessionem actus diuini, vtpote aterni, respectu existentia sei decreta: atque ita demum pradestinare it idem quod ante decernere: quo sensu dicitur interdum prædestinasse Deus etiam Mala & peccata wt Actor.4. verl.28. vbi dicitur Deus prædestinasse fieri qua Herodes, & Pilaus, & cateri in Christum sceleratissime commiserunt. Licet enim versio Latina non vtatur ibi voce prædestinandi, sed habeat Verbuma decreuit: Tamen in textu Gaco, qui eft originalis, habetur vox क्लाइन , qua voce prædestinatio in Scriptura fignificari solet. Et tamen Deus circa ea permissiue tantum se habuit voluntate consequenti, præuisa ho-minum malitia, si vellet illis generalem concursum non negare. Eodem sensu Concil. Valent, cap. 3. admittit prædestinationem ad mortem & ad pænam. Et D. August lib. 15. deciu. cap. 1. prope initium, de lib. 21. cap. 24. & tract. 48. in Ioann. admittit prædestinatos adsupplicium, & ignem, & interitum æternum. Similique modo loquuntur Fulgent. lib. 1. ad Monimum, pluribus locia, & Prosper in responsione ab obiectiones Gallorum, responsone 15. vbi no-men prædestinationis extendit ad malum: cum ait Deum præseisse simul & grædesti-nasse, que ipso erant auctore sacieda, vel que malis meritis iusto erant iudicio retribueda.

Aliqui recentiores dicunt hanc acceptionem vocis pradestinare & pradestinario; elle prouterté. abusiusm & impropriam: propriumque ac dimetiam rectum eius vsum non nis ad bona pertinead malum. re. Qui inquiût, si propriè pradestinatio dicetetur se malis, estet quali genus ad bona & mala, ac ytraq; ex æquo descendens. Quem admodum prausso, quia est genus indisterens ad praussonem boni & mali, de ytraque proprie dicitur, & non sine aliquo addito restringente, specialiser adaptatur ad praussonem boni. At contra pradestinatio sine yllo addito restringente simpliciter in-

telligitur de bonis & salutaribus. Ita enim Trident. fest. 6. cap. 12. ait, neminem fine speciali reuelatione certum habere quod fic in numero Prædestinatorum quod intelligit de efficaciter prædestinatis ad falutem: ergo prædestinatio simpliciter intelligium de bonis: alioquin vt ad illa specialiter re-stringeretur, deberet addi aliqua differentia. Addunt secundo, quòd si voluntas Dei pu-niendi male acturos, propriè dicereur pre-destinatio, non posser negari hac propositio, huiusmodi hamines esse prædestinatos ad mortem æternam. Ettemen damnatur simpliciter hæc proposicio à Conciliis & Patribus, quòd vllus sit prædenatus ad malum: vt. à Trident, sess. c. p. 7. Arau-fic. can. 25. Prospero in 14. responsione ad Gallos: & Fulgent. lib. 1. 2d Monimum cap.13. Addunt vltimò rationem. Nam. communi modo loquendi nemo dicet eum qui nauigabat ve perueniret ad Indiam Orientalem, posteaque tempestatis vi coactus mutat confilium , & dirigit curium in Indiam Occidentalem, nemo, inquam, dicet eum peruenisse ad portum prædefinatum. Et tamen habuit voluntatem eundi ad Indias Occidentales, antecedemem empore executionem huius voluntatis. Sed quia hæc fuit fecundaria voluntas, ex occasione qua illi fuit inuoluntaria, nempe ex periculo naufragii ; non dicitur simpliciter hæc fuisse illius prædestinatio. Similiter autem Dei vo-luntas permittendi nah culpæ & inferendi mala pœnæ, est secundaria & consequens voluntas Antecedens enim & prissaria eius fiant: iuxtaillid 1. Timoth. 2. Vule omnes bomines saluos fieri, & ad agnitionem veritatis per-uenire. Hæcissi.

Ad quæ Respondeo primò, vt vox, prædeflinatio, simpliciter & sine addito restringente prolata, intelligatur de bonis, sufficere quòd ex communi vsu & modo l'
quenti restringatur ad bona; quamuis p so
priè, sed generalius sumpta, de malis quoque dici possit. Sicut nomen Ecclesia absolute prolatum; intelligitur de cœtu sidelium; quamuis ex vi & proprietate vocis
Græca significet quemcunque cœtum aut
conuentum hominum. Et nomen sidei in
Scriptura sumitur absolute pro divina &
Theologia & nomen angeli ibidem dicitur
absolute de bonis angelis; & sic de asiis
plurimis. Qua tamen nomma secundum
vocis proprietatem latiùs extendi pess
sumitur. Fides enim proprie sumpta significat quemcunque assensa se vox Angeli, quascunque no stras creatas pure immateriales.

Secundo, ad primum argumentum, id est, ad auctoritatem Tridentini sess. 6. cap. 12. Responded illud nimis probare, & nocere aduersariis. Nam probaret vocem prædestinationis diei tantum propriè de

村办

UNIVERSITÄT

prædestinatis esticaciter ad salutem; cum tamen aduersarij non negent, imò expresse fateantur, dici propriè de bonis generaliter; etiam de illioquæ pertinent ad naturalem ordinem vniuersi. Etita, inquiunt, in Adamo etamus prædestinati etiam ad sælicitatem

huius vitæ.

Neque verd negare possunt has locutiones essesse proprias, Beata Virgo suit prædestinata in matrem Dei, id est, viesse mater Dei: Abraham, in eius progenitorem: Daudd, in Regem Israel: Christus, in caput hominum & angelorum: & sic de aliis, quæ sunt bona diuers ab æterna salute. Sicut auters, ad veritatem propossionis illius Trid nation sussettiet quòd prædestinatio simpliciter diesa sumatur communiùs ac fere samper nunc temporis à Catholicis & hæreticis, inter quos de illa controuersiaes, pro voluntate essecus salutandi infallibiliter: sic vtsimpliciter negetur prædestinatio ad mala, sussettiet quòd communi vsu æ modo loquendi non dicatur de malis

Ad forundum Respendeo damnari propositiones illas, sumpta voce prædestinationis in sensu communi & vsitato, qui strictior est, & ad bona tantum pertinet. Latiu, vero sumpta voce prædestinationis, seantum fert eius proprietas; veræ sum ilæ propositiones, & in terminis assimantur à Concilio Valentino, D. Augustino, Prospert, & Fulgentio locis citatis num. I. Addo Prosperum & Fulgentium non citati appositic ab A. ersariis. Tantum enim vosunt Dei prædestinationem non esse causam insidelitatis, & malæ operationis seu peccati. Quod fatemur non posse diei Catholicè; sed non vales ad probandum intentum. Imo Fulgentius eodem loco expresse ait Deum prædestinasse ad genam, lices non prædestinatuerit ad culpam.

Ad tertium Respondeo, talem non posse di peruenise quò primò prædes nauerat: sed ninsommus posse dici peruenise quò secundò prædesinauit ire, ex occasione tempestatis. Ac si rursus cogeretur alia tempestate rursum dirigere versus Septentrionem, aut repetere portum, à quo incepit sauigationem: posservete ac propriedici non perueniste, ne quidem cò, quò secundò prædesinauerat. Non segamis tamen rationem esse cur prædesinatio dicatur potiva de eo, que l quis primaria & antecedenti voluntate intendit. Nam secun per se propriedici non se praccipue ac simpliciter, atque ex sespo vult; alterum autem nonniscoli equenter, & partim inuoluntarie, ex occasione quam uelletnon esse ita præcipue dici potes hoc prædesto se præcipue enim ac primaria volunta. maximéque voluntaria, maior habenda est ratio. Et hactenus de prima illa & generalissim, acceptione vocis prædestinatio.

Secundò verò sumitur rictiùs pro decreto obiecti per se Deo placentis, & à Deo intenti antecedente voluntate, vel Cacai, vel Semul beneplaciti: quo pacto non est ad mala cul pa, nec pœnæ vet alis, quæ essentier supponir culpam, quam Deus non potest ab solute & antecedenter intendere. Hoc sensu negant prædestinationem ad malum & culpæ & pœnæ Arausicanum secundum can. 25 Trident: sels. 6. can. 17. & D. August. lib. de prædestinatione sanctorum cap. 10. vbi air præscientiam latius patere, quam prædestinationem: quia hæ est tantum boni & gratia, & corum sur Deus sacturus est (sciente voluntare primaria & antecedenti, non consequente untum, & permissiua, in se, vel in radice) præscientia verò est etiam mali & pœnæ.

Tertiò sumituf adhuc strictiùs pro solo decreto efficaci ad supernaturalia, in ordine ad vitam æternam : fiue antecedente, fine consequence. Et quia in serie super- ficatalle naturalium, est series mediorum ad glo-riam, gratiæ scilicet multiplicis, & plurimorum auxiliorum ; itemque est gloria tan at al sa quam finis : ideo sub dividitur prædestina. tio alia ad grafiam & media, que adhac multiplex est, sicut gratia & media sunt multiplicia: alia ad gloriam. Aequivaletautem huic dinifioni alia , quam Lessius & alij tradunt initio disput. de prædest in completam, & incompletam. Prima est ad gloriam, que est completa alus Secunda ad gratiam, quæ per se eft salus ncompleta,& gloria in femine proxime vel remote proxime, gratia sanctificans: remote, gratia auxiliantes. De prædestinatione in hoc fensu loquantur Paulus Ephef. 1. verf. 4. & 5. Et August. loco suprà citato, alibique sapius. Ac ficut prædestinatio alia est adgratiam & ad varia dona gratiæ, asia ad gloriam: sic & clectio multiplexest. Quædam ad gratiam,& ad varia dona gratuita : alia ad gloriam. Et vtriusque mentio sæpissime fit in Scri-

Sunt tamen qui distinguant frædestinationem ab electione : ita ve velint hanc pradeffi effe ad gloriam : illam tantum ad gratiam miosum & ad media. Sunt etiam qui malint per præ- pl destinationem incompletamintelligere vo. luntatem Dei conditionatam faluandi om. nes, quam habuit ante præuisionem operum? per completam verd, voluntatem absolu-am & efficacem, quam Deus abuit post præuisionem operum ; quoniain, inquiunt, alioqui diuisio illa, prout explicatur à Lestio non oft vtilis ad eum finem propter quem affertur. Cum enim præciqua huius tractatus controuersia nt, que ordinem seruet Deus in decernenda gloria iis omnibus qui faluantur, an schlicet ex nem præuisionem operum Prisendimus per hanc acceptionem prædestinationisduplicis soluere testimonia Scriptura, in quibus videtur afferi homines prædestinari à Deo non propter sua opera, sed ex Dei beneplacito. Qued facimus vtendo przdicta

diffinctione, & dicendo, prædestinatos esse promer opera prædestinatione completa: & non fle prædestinatos propter opera prædestinatione incompleta, quæ non attingit efficaciter gloriam, sed tantum gratiam primæ vocationis : quia prima gratiæ collatio antecedit omne meritum de condigno & de congruo: opera enim naturalia, ne de congruo quidem, possunt illam mereri. Ad-dunt ex sententia Lessi sequi pradestinatio-nem circa ea tantum versari qua reinsa in hominibus aliquando efficiuntur. Et tamen, ve fatetur Lessius, illi qui à iustitia excidunt & non saluantur, erant ex Dei voluntate destinati ad gloriam. Et omnes, quibus media salutis vel proxime in seipsis, vel remotè in alijs sunt præparata, Id est, omnes homines, funt pladestinati inefficaciter & conditionate ad gloriam: & efficaciter ad illud medium quod ipsis confertur vel in se, vel in alijs. Quo sensu Paulus omnes Ephesios, ad quos scribebat, vocat electos & prædestinatos. Non enim supponebat omnes esse iustos, sed tantum electos vt essent sancti & inimaculati in conspectu Domini, ve ait

Ephef. 1. v. 4. Hæcilli. Quibus Respondeo primo, distinctionem illam prædestinationis, eodem sensu quo à Lessio & à nobis explicatur, tradi diserte à S. Anselmo in caput primum epistolæ ad Ephefios in illa vorba v. 5. Qui pradestinauis nos : vbi sicais. Boni dupliciter pradestinantur, id est, ad primam & secundam resurre-Etionem. Et paulo ante ad v. 4. eius dem capitis, Elegit nos in ipso ante mundi constitutionem : sic habet : Deus praordinauie qued in tempore gratia aliquos à perdendis separararet, etiam quod es illos au dernitatem perduceret. Harum pradestinationum alteram bic implet, quid santios facis. Alteram in suuro comple-bit, dando immortalitatem & beatitudinem. Hac A selmus. Scriptura quoque ver ini-que memblum distinctionis tradit. Prius quidem v. 4. & 5. capitis citati ad Ephesios: Elegit nos in ipso, id est, in Christo, ante mandi constitutionem, vt essemus sancti, & immaculati in conspectu eius , in charitate. Qui pradestinauit nos in adoptionemaliorum, per IES VA Christum, &c. Posterius verd Rom. 8. v. 29. & 30. Quos prassinit, & pradestinguit conformes fiere maginis fily sui, ve sie ip pimo-genitus in multis fratribus. Laos autem pradestinauit, hos & vocauit: & quos vocauit, hos & instificauit: quos autem instificauit illa & glorificauit. Et verò cum efficax prædestinatio adgloriam includat efficacem prædesti-nationem adgratiam, & aliquidamplius ac perfectii addat, vltra quod nihil addendum Superest nullam video rationem, cur prior completa & confummata dici nequear, quippe cuimihil amplius addendum supereft. Posterior verò, incompleta & inchoata, cui deest complementum & confum? matio prædestinationis efficacis ad gloriam.

Ad prishum argumentum, nego hanc di-

stinctionem afferri à Lessio, & à nobis, alijsque qui illam tradunt, ad finem dictum ab aduerfarijs. Solum enim afferturad explicanda Scripturæ loca quæ de utraque loquuntur, & ad distinguenda prædestinationis

Ad secundum Respondeo prædestinationem ad gratiam, & ad gloriam, duplicito fumi à nobis, & à Lessio, alijíque pluribus. Primò, generaliùs pro quacunque voluntate illam dandi, fiue efficaci, fiue inefficaci, absoluta aut conditiona?a: vt diximus in se-cunda acceptione pradestinationis. Quo fensu asserimus omnes homines esse prædestinatos ad gloriam, essicacites ar inessica-citer, iuxta illud r. Timoth. 2. ult omnes homines saluos sieri. Secundô po voluntate tantum efficaci dan di gloriam, vel dandi gratiam, ve diximus in tertia acceptione vocis, prædestinatio. Quo sensu affirma-mus prædestinationen circa ea tantum verfari, quæ in hominibus vel in Angelis reipfa, efficiuntur: licet iuxta alteram ac eptionem dicantur prædestinari etiam ad illa quæ re ipsa non esticiunturo quia Deus non ea vo-Juit absolute facere, sed dependenter à conditione requisita ex parte creaturarum, que

positanon fuit. Non puto autem Apostolum Ephes. 1. v. 4. & 5. loqui hoo sensa deprædestinations cum ait: Elegit nos in ipso ante mundi consti-tutionem, vt essemus sancti & immaculati, &c. Etenim eligere, eft ynum præ alio fumere, aut aliqua è pluribus eligibilious. Atqui Deus in prædestinatione generalite sumpta proquacunque voluntate, fine efficaci, fine nefficaci, absoluta vel conditionata, dandi gratiam & gloriam, omnes comprehendit: ergo per illam non elegit. Ergo de illa non loquitur Paulus, cum ait : Elegit nos, &c.

Nec obest id q od vltimo obijcitur. Dico enim Paulum piè supposuisse, vt sieri solet, bene de omnibus præsumendo, Ephesio quibus cribebat, esse in satu gratia. Qui a quan non vitur mino mineriali, omni. Et si vteretur, posset intelligi moraliter de fere omnibus. Indefinite autem loquendo, potest accommodate exponi de omnibus qui Frant sancti & immaculati, id est, iusti & Deograti, v sensus sit: Nos qui sum es iusti, debemus hoc Christo: qui a uimus in ipso, id est propres ipsum, electi à Deo, vi esse-mus iusta, præ multis alijs qui tales non

Quarto, denique sumitur prædestinatio ftrictiffime, & vitatiffime, prodecreto ad- Quarto foluto & edicaci conferendi gloriam fiue sumitur fit antecedens, siue consequens, quod adiun-de quam ex vi vocis, decidendum est. Nam decreto particula, pra, anteressionem temporis si absoluto gnisicat, vt suprà dixi non autem necessa & efficaci rio antecessionem ad merita, etiam prævisa, dandi glos, vivoluntaliqui. Hoc quarto sensus silli riama qui faluante, sunt prædessinati: & ita meritò dicuntur antonomaffice, quatenus sub-sut decreto præsatissimo, & fauorabilissimo, Hh 4

Anfelm.

#### Disp. XIX. de Deo, Sect. I. & I.I.

de re maxime. Deo placita. Quod decretum ideò dicitur antonomastice & absolute Decertum, Definatio, Prædestinatio. Eo-que sensu loquitur Trid. sest. 6. can. 17.cum damnat firmantes iustificationis gratiam non nisi prædestinatis ad vitam contingere: quidem, sed gratiam non accipere, vtpote diuina potestatate prædestinatos ad malum. Et B. August. lib. de bono perseuerantiæ c. 14. sere initio, cum sic ait : Prædestinatio sanctorum, nibil aliud of , quam prascientia e praparatio beneficiorum Dei , quibus certissime liberantus quicunque liberantur (nisi po-tius, vt ro te notat Vasquez, prædestinatio ftrictiùs Amirur à D. August, pro præparatione gratiæ & mediorum efficacium, quam distinguir ab electione, quæ est intentio esti-cax dandi gloriam.) Eodem sensu de prædestinatione loquitur D. Thom. tota q. 23. cui opponit reprobationem, de qua præcipue differit art. 3. quæ, vr ibidem ait in corp. præter actum intellectus & præferentiæ diuinæ, includit voluntatem, absolutam sci-licet & efficacem, permittendi aliquem ca. dere in culpam & inferendi damnationis pœnam proculpa, fiue fit sermo de pœna fola damni, qualis est in decedentibus cum peccato originali folo: siue etiam de pœna sensus, qualis in alijs. Porrò vt antea diximus de prouidentia generatine, ad totalem coceptum illim pertinere non solum actum intellectus & volumatio, sed etiam executionis; fic in præsenti de prædestinatione & reprobatione censendum est : & sumatur prædestinatie pro totali prouidentia sufer-naturali circa salutem homisum & Angelorum. Strictiùs tamen absolute dicta prædestinatio sumitur à Theologis pro decreto illo æterno, cuius executio non est pars, sed essectus temporaneus & extrinsecus. Sic aute sumpræ prædestinationis subiectum, id . t, res quæ prædestinatur, non est aliud gram creatura intellectualis. Objectum verò, id est, id ad quod prædestinatur, est gloria, & quicquid ad illam efficaciter con-Sequenda necessarium est creatura intellechuali; vt gratia sanctificans, sacramenta auxilia gratia, & alia salutis adjumenta: sed hæcomnia habene rationen medij respectu gloria, in qua confummatur executio pra-

Subiccum

destinationis.

Ambrofius Catharin, in opufc. lib. 1. de prædeft. capevit. & in caput 8. epiftolæ ad . Bom. vult prædestinationela significare quandam prælationem & excellentiam eius qui ficitur prædestinari: aitque non omnes liqui sancti eximij, per ante previsionem loquiturs. Thom, q. 23. art, 1. in corp. Secone un fuerunt anticedenter & efficaciter cundum etiam fieri non populatione previsionem loquiturs. electi ad gloria, licet de salure aliorum Deus non absolute decreuerit, nife consequenter ad præuisionem operum. Vnúe addit mul-tos saluari, qui non sun prædestinari. Sed hæc opinio Catharini singularis merito ab

omnibus alijs reijcitar, repugnatque Augu. Rino lib. de dono perseuerantia cap. 14. de. Angu. finienti , Pradestinationem Sanctorum effe prascientiam & praparationem beneficiorum Dei, quibus certif me liberantur, quicunque liberantur, Et Fulgentio lib. de fide ad Petrum cap. 36. Fulgen sic aienti : Firmissime tene , neque perire pofse aliquem corum quos predestinauit ad regnum calorum : nec quenquam eorum , quos nou pradestinauite ad vitam , vlla posse ratione salvari. Et Apostolo Rom. 8. vbi generatim de Christi fratribus & coheredibus, hoc est de Saluandis omnibus, ait : Quos prascinit & pradestinabit conformes fieri imaginis fili sui, ve sie ipse primogenitus in multis fratribus. Quos autem pradestinanit, hos & vocanit, iu-Stificauit , glorificauit. Maneat ergo præde. Rinationem fignificare generaliter volun. tatem Dei efficacem faluandi eos omnes,qui reipfa fælicitatem æternam consequuntur. Cui opponitur voluntas efficax reijciendiab illa fœlicitate, & damnandi eos omnes qui abilla excidunt, quæ voluntas appellatura Theologis Reprobatio.

#### SECTIO II.

An & quomodo Deus creaturas intellectuales aliquas ad vitam aternam pradestina-uerit, alias reprobauerit?

HOc igitur Atimo fensu accepta voce 16 prædestinationis, vt in præsenti disp-tatione sumitur, side diuina certu est Deum aliquas creaturas intellectuales prædefinalfe ad vitam æternam, & alias reprobasse damnasse ad mortem. Patet ex Pauli verbis proxime relatis, Quos prascinit & pradessimant, &c. Rom. 8 & Matth. 25. Us nite benedicii patris mei spossidete paratumvo-bis regnum, &c. Et paulo post Discedite à me maledicti in ignem aternum, qui paratutes Diabolo & Angelis eius. Et ibunt hi in supplicium aternum , iusti autem in vitam ater- , nam. Et 2. Tim. 1. Nouit Dominus qui sunt eins, &c. Vbi etiam elegantes comparat prædestinatos vasta aureis & argenteis in honorem; reprobogautem, vasis signeis & fi-

Ctilibug, factis in contumeliam.

Ratione etiam Theologica suppositis, principijs sidei, id euidenter demonstratur. Desib Nam ex fide habemus multos de Angelis & min hominious consecutos esse vitam aternam, & alios morti æternæ fuiffe addictos. Quorum primum fieri non potlit, nifi Deo fupra gloum vires proprias iuuante, & efficaciter lirigenpœnamillam constituente, & an illam essecaciter ordinante, quamuis non nisi consequenter, præsupposità culpà.

De modo autem quo diuina voluntas se habuit in efficaciter prædestinando & repro-

17 prædesti's natione.

bando, magna est controuersia. Difficultas in eo pracipue confistit, an Deus ante pra-uisa merita vel demerita, vel statum bonum aut malum sinalem, pendentem ex vsu, aut abufu, vel non viu mediorum Talmis, quofdam prædestinauerit, alios reprobauerit, an contra? Qua de re, Prima sententia, seu potius abominanda hæresis Caluini & sequacium est, Deum æterno suo confilio seu decreto, ratione priùs quam præuinleret peccatum originale, vel cuiuscunque accrius bana vel mala opera, hoc est, independenter ab illis, & non accepta occasione ab illis ve præuisis, destinasse aliquos ad vitam : alios ad mortem & damnationem. Ita Caluin, lib. 3. Inftit. cap. 23 num. 4. loquens de peccaro originali, & respondens huic obiectioni, Nonne ad eam, qua nunc pro damnationis causa obtenditur, corruptionem, Des ordinatione pradestinati ante suerunt? sic ait: Fateor sand in banc, qua nunc illigats Synt condition's miseriam, Des voluntate deci-disse vniuersos filios Adam. Atque id est quod principio dicebam , edeundum sandem semper est ad solum diuina voluntatis arkitrium, cuius causa se in ipso abscondita. Et num. 7. Decretum , inquit , horribile , fateor. Inficiari tamen nemo poterit, quin prasciuere Deus quem exitum esset habiturus homo, antequam ipsum conderet : idelis prasciuerit, quia decreto suo sic ordinauerat. Er cap. 21. num. 5. Pradestinationem , inquit , vocamus eternum Dei decretum, quo apud se constitutum habuit quid des noquoque homine siers vellet. Non enim puri conditione creantur bomines, sed alus vita eterna, alus dannatio aterna praordinatur. Paque prout in alterutrum finem quisque conditus est, ita vel ad vitam, vel ad mortem prædestinatum dicimus. Et cap. 22. bum. 3. V bicunque verò regnat hoc Dei placiium, nulla in considerationem veniunt opera. Et inferius num. 11. Ut enim Iacob , nivildum bonis operibus pro-meritus , allumitur in gratiam : sic Esau , nulio adbuc scelere inquinatus, odio habetur. Et, Si ad opera convertimus oculos, iniuriam irroga-mus Apostolo, &c. Vides ve in solum Dei ar-bitrium verumque conferat? Ergo si non possumus rationem assignare cur suos mesericordia di-gnetur, niss quoniam ita ille placet: neque etiam in alys reprobandis aliud habebimus, qu'am eius voluntatem. Et in epistolam ad Rom, ad cap. 9. v. 12. Impij sunt à Deo destinato creati re perirent. Similia habet Beza in cap. 9. epistola ad Rom. Et Hieronymus Zanchius Caluinista lib. 5. de natura Dei Op. 20 Pa-

ex operibles, sed en libera edio prosequentis or reprobanti voluntate. Ad eundem errorem plane alludit articulus duodecimus confessionis sidei Caluiniflarum Gallorum, cum air loquens de electis & reprobis, Illos, id est, electos, aterno & immutabili Dei confilio fuisse secretos è

rem, inquit, facimus electionem & reprobatio-

generali corruptione & condemnatione, for la Dei bonitate & misericordia, nullo habi-to respectu ad ipsorum opera. Istosverò, nempe reprobos, in corruptione & condemnatione relictos fuisse à Deo, et in illis ostenderet suam iustitiam : sicut in alijs fuam misericordiam. Nam vni non sune alijs miseriores, donec Deus eos discernie immutabili suo consilio, quod determina-uitin Christo aute munai creationem. Hu cusque Gallicana confessio. Itaque causa cur illi eligantur & isti reprobentur, non est quia illi sunt meliores, & isti deteriores: fed causa est sola Dei voluntas, secernens alios ab alijs pro suo mero beneparcito.

Huic errori blasphemo, & abol ninando, alium addunt: nempe quòd silud Deidecretum atternum, & immutabile, sollit arbitrij nostri libertatem in negotio pradestinia de nentionis, imponitqui necessatem ineuitacessistem in companionis de la companioni dei producti de la companioni del companion bilem, illis ve saluentur, istis ve damnen- illata ho tur. Et consequenter imponit illis necessia minibusà tatembene agendi, vel non carendi medijs Deo ad necessiarijs salutis: contrà verò issimponi a perditionecessiaritatem male agendi, vel carendi me- nem. dijs necessarijs. Sic enim habet Caluinus lib. 3. instit. cap. 23. num. 89 Aiunt (Catholici Theologi) Deo permittente, non autem volente, perire impios. Sed cur permitter di cemus, nist quia ita vult? Quanquam nec sp sum quidem per se probabile est, sola Dei per-missione, nulla ordinatione hominem sibi accerfiffe interitum. Non dubitabo igitur cum Augustino simpliciter fateri voluntatem Dei esse rerum ne ssitatem, atque id necessariò sutu-rum quod ille voluerit. Et lib. 2. cap. 3. n. 10. Ac voluntatem mouet (Deus) non qua-liter mult s seculis traditum est es creditum, set nostre posse st electionic mocioni at elevt nostræ postea sit electionis motioni aut obtemperare, aut refragar: sed illam efficaciter afficiendo. Illud ergo toties à chrysostomo repetitum, repudiari necesse est, Quem trabit, volentem trabit. Et lib. 3, ca. 23, num 9, cusal les per amb haberi volunt reprobi, an euadere nequeunt peccandi necessitatem, prasertim cum ex Dei ordinatione iniiciatur sibi hususmodi necessitas. Nos verò inde negamus rite excusari: quandoquidem Dei ordinationi, qua se exitic destinatos conquerentur sua con-stet aquitas, nobis quidem in ognita, sed illa certisima. Et cap. 21. num. 7. asserie Deum ex intervale perdendi reppobos, præcludere illis viam falutis. Quosdam, inquit, Deus exitio deuonet, quosdam damnationi addicit, issque incomprehensibili iudicio vita di nem in pfarum cansa. Nam sicut Deus pra-destinan: Jacob non ex operibus, sed ex prade-stinantis gratia: sic etiam reprobante Esau non tum præcludit. Et cap. 24. num. 12. Quos in vitæ contumeliam, & mortis exitium creauit, vt ire sue organ; forent, eos vt in sinem Sum perueniant, nunc audiendi verbi sui facultate priut, nunc audiendi verbi sui sexcecat er obstupesacir. Et naulò post, nu. 13. Ecce vocem ad eos dirigit, sed vu magis obstudescant. I umen acceptato sed un reddan. olsurdescant. Lumen accentis, sed vi reddan-tur caciores. Dollrinam prosert, sed qua magis obstupescant. Remedium adhibet, sed

ne sanentur.

Et lib. 1. Inftit. cap. 18. reijcit diffinctionem Theologorum Catholicorum inter agere, & pernittere. Absurdum, inquit, viletur polente ac inbente Deo excecari homirem, qui mox cocitatis sue ponas daturus ell. Tergiuersando itaque effugiunt Dei tan-tum permissu, non etiam voluntate hoc fieri. Ipfe verd palam fe facere pronuncians, offuta hominum damonumque peccata, sic ait num. 2. circa finem: Vnede apparet certa Dei destinatione suisse impulsos, ad peccata de quibus ibi loquitur. Fateor quidem interpofità Satha de opera sape Deum agere in reprobis : sed to sus impulsu sathan ipse ipse suas partes agat , beo prosiciat quatenus datum est. partes agat , o proficiat quatenus datum est. Itaquo ex Caldini sententia Deus vel ipsum Dæmonem impellit ad male agendum, & ad homines perdendo. Diettur etiam idem sathan excecare fidelium mentes : sed vnhe hoc, nist qu'od à Deo ipso manat efficacia erroris, of mendaciys credant, qui renuunt pavere veritati? Secundum priorem rationem dicitur, & Propheta quipiam locutus fuerit mendaciter, ego Deus illum decepi. Se-cundum alterêm verò, dicitur ipse dare omnes homines in reprobum sensum, es projecte in sedes cupiditates; quia iusta sue vind eta precipuus est author, sathan verò tantum minifter. Itaque Deus, iuxta Cabinum, eft auctor peccati infidelitatis, & fœdarum cuprditatum, quarum dia colus tantum mini-ster est. Et post pauca : Summa hec sit : cum Dei volum as dicitier rerum omnium se causa, providentiam lus statui moderatricem in cun-ctis hominum constlijs 150 operibus: vt non tantum vim suam exerat in electis qui Spiritu sancto reguntur, sed etiam reprobos in obse-quium cogat. Et in epistolam ad Rom. ad cap. I. v. 24. Certum eft non finendo tantum, er conniuendo, Deum permittere homines pro-la: fed iusto, iudicio sic ordinari, ve tum à rovia conscientia, tum a jobol, in i viusmodi rabiem agantur. Ideo tradendi voce vtitur (Paulus scilicet verbis illis, tradidit eos in reprobum sensum ) quam vocem mis vio-lenter torquent, qui sola Dei perm sione in peccatum agi nos putant. Itaque Deus, iuxta Caluinum, reprobos ad peccandum trahit, necessirat, impellit, & cogit, estque anctor sedary cupidiratuin in quas labus ur. Quæ ofinia sunt aded blasphema, vt plerosque Caluinistarum pudeat tam execrabilis sentonia: Aligdicant falso illi tribui, propter quos operæpretium fore iudicavi tot tamque pertis Coluini verbis illam probare, ve luce clarius appareat, sic illum sensisse,

& constanter plurimis locis docuisse.
Secunda sententia e quorundam Thomistalum, qui docen primo, Deum antecedenter ex mero suo beneglacito & ante omnem præuisionem bonorum vel malorum operum, vsusque, aut abusus vel nonvsus mediorum, voluisse absolute & efficacitione ante- terfaluare aliquos, cos scilicet omnes qui

faluantur : cæteros autem , id est , eos omnes qui re ipsa damnantur, exclusifica salute, non modò negatine, id est, non eligendo illos, & non volendo efficaciter faluare: fed etiam politiue voluiffe excludere à gloria, Ita Didacus Aluares disput 110. de auxilijs num. 8. conclusione 1. vbi sic habet : Reprobatio qua Deus statuit non dare aliquibus (id est omnibus ijs qui damnantur) vitam æternam feo permittere peccata eorum, non est colditionata, sed absoluta: nec præsupponit in Deo prascientiam vel prauisionem demerio. rum ipsius reprobi, aut perseuerantia in peccato vique ad oltimum vita. Et disput. 109. num. 6. conclusione 3. sic habet : Alluspositiuus, quo Deus pab æterno voluit non admittere quosdam in suam regnum, mon fuit condi-tionatus, sed absolutus, antecedens in signo rationis præscientiammali vsus liberi arbitrii, suturi ex hypothesi qu'od constituer etur in tali ordine rerum: Et nimirum multo magis præscientia iusdem absolute futuri. Et disput. 34.n. 3. concl. 1. affirmat, voluntatem Dei antecedentem ese illamquæ fertur in obiectumaliquoc absolute consideratum & secundum fe: dicique entecedentem, non quia antecedat bonum vel malum vsum nostri arbitrij, vt aliqui ar Citrantur : fed quia antecedit voluntatem, qua Deus ferturin obiectum confideratum cum aliquo adiuncto, qua eft consequens & posterior consideratio eius: Tum in secunda conclusione sic ait: Si consideretur falus reproborum secundum se es absoluté, se est à Deo volita. Si autem consideretur seun num qu'od habet adiunctam prinationem autea rentiam maioris boni , videlicet boni voil-uersi , manifestationis iustitia diuina in repro-Lis , & maioris plendoris misericordia eius in electis: sic non est volita à Deo. Et secundum hoc asserimus qu'od voluntate consequente Deus non velit omnes saluos fieri, sed solum præde-

Vbi Nota primò, authorem hencintelli- 11. gere voluntatem consequentem, iuxta ex- Oblemi plicationem à se datam in prima conclusio- tiones o ne, quæ scilicet non dicatur consequens, ce min quia subsequitur vsum noftri arbitrij : sed quia subsequitur goluntatem Dei antecedentem de salute reprobatorum absolute confiderata, abstrahendo eb eo quod impediat mails bonum decoris vniueri & splen-doris iustitiz dininz: vel potiv voluntatem quæ circa illam effet, fi talem splendorem & corem non impediret : nam vt addit in quarta conclusione, Voluntas illa antecedens importat formaliter in Deo actum conditionatum, quo vellet saltem omnium, nistex boc impediretur pulchritudo Vniuersi, es bonum miuersale diuina iustitia es miserico dia. Itaque iuxta doctrinam Aluaris, Dens non habet circa reprobos hunc actum voluntatis, Volo illos salvare, si per eos non iter, id est, &velint meæ gratiæ cooperari : Sed, Vellem eos faluare, nist per hoc impediretur pul-chritudo Vniuersi, & bonum vniuersale mez iustitiz & riserirordiz. Cum tamen

Sententia Thomistarum de prædefti.

#### Disput. XIX. de Deo, Sect. II.

e contrario Scriptura sepius asserat Deum re ipsa velle saluare reprobos, si velint ipsi cooperari. Quoties volui congregare filios tuos , quemad modum gallina congregat pullos fuos fub alas , notafi! Math. 23. Perditio tua Ifrael, tantummodo in me auxilium tuum. Osee. 13. Nunquid voluntatis mea est morsimpii, & non magis ot conveytatur & viuat? Ezech. 18.

Nota secundò, iuxta eandem doctrinam , primam causam , eamque efficacem reprobationis, esse quia Deus vult pulchritudinem Vniuersi , & bonum vniuersale sur iustitiz & misericordiz, que magis splendent in salure aliquorum duntaxat, & damnatione aliorum. Es quia Deus ante considerationem nostrorum operum voluit illam pulchritudinem Vniuerfi, & splendorem suæ iustitiæ & misericordiæ : voluit saltem virtualiter, & implicité, quidquid ad illam necessarium est. Adeoque voluit damnationem reproborum, ante omnem confiderationem operum. Item, quia quicunque vult absolute & sicaciter finem, auersatur esticatier & positiue nonunit, saltem virtuatier; quidquid siches assecutioni contrarium est: sequitur Deum noluisse & auersatum esse esticaciter salutem reproborum. Addo ex doctrina eiufdem Authoris, Deum non modo non voluisse saluare omnes: sed noquidem velle potuisse: quia non potest velleid quod non est appetibile. At salus omnium non est appetibilis, idxta illius sententiam: Quia bonum particulare cum detrimento maioris boni non est appetibile. Salus autem omnium est bonum particulare, cum detrimento maioris boni : Ergo non est appetibils. Conclusio est euidens. Maior autem & minor funt ipsamet doctrina Aluaris disp. illa 34. in probatione conclusionis 2. vbi sic habet : Bonum particulare cum detrimento maioris boni no est appetible, cum exadiunctis inducit rationem mali, Sed si omnes vniuersaliter saluarentur, impediretur bonum vniuersale prouidentiæ diuinæ, ac perfectio Vniuersi, ad quam requiruntur diuersi gradus in rebus, & quod ex illisquædam sapremum, quædam infimum locum teneant. Impediretur etiam manifestatio iustiriz diuinz, & major sple-dor miseri ordiz cius circa electo, qua bona sunt muno maiora quan saliquorum. Ergo, &c. Hac Aluares. Qua quo-modo cohareant cum docrina Apostoli ? Tim. 2. Vult omnes homines saluos fieri, &c.

videbimus disp. sequenti sect. 2. Quoniam autem decretum illud diuinum e, est eff cax & infallibile, anteceditque, Thomista i normas, omnes, non modo absolu-tam, sederiam conditionatam: docent secundo Deum, in alio figno rationis, que media elegir, ad decretum suum exequen-· dum, & a@finem intentum infallibiliter cofectiendum idonea, sclegiste omnibus sal

uandis, id est, ijs omnibus quos ratione, priùs saluare decreuerat, & elegerat in para ticulari hunc & illum, & intanto nomero, & ad tantum gloriæ gradum, ad quem tandem peruenjunt ( nam volunt da omnia fuiffe in illo antecedenti decreto determina. ta, & definita, ante prænificem operur) selegisse inqua, omnia in individuo efficienter prædeterminantia, cuibus positis necestarium foret in fensu composito illes mereri, aut aliter confequi gloriam in tali gradu. Circa reprobos ve o, statuisse vel negare illis auxilium physice præterminans ad bene operandum, aur ad non peccandum, fine quo impossibile est ve bene operentur & salnentur, aut vt non peccent: val cliam felegisse media physics prædeterminantia ad actus malos propter quos damsantur, ve do-Alua cer idem author qui fupra, difput. 11. de auxilijs,n. 3. concl. 1. wi fichabet : Deus certo & infallibiliter cognoscit omnia peccata futura in decreto, quo statult prædeterminare vo-luntatem creatam ad entitatem actus peccati, in quantum actio en ens est : & permittere malitiam moralem peccati, seu peccatium ipsum vr peccatum est, non dando auxilium efficax ad illud vitandum. Et paul's poit: Probatur, inquit, quia sine auxilio officaci pradeterminante liberum arbitrium ad actum virtutis nunquam homo producet illum actum. Ergo in decreto quo Deus statut non dare Petro v. g. tali tempore auxilium est ax ad actum v. tutis, qui est in pracepto, scit quod Petrus non producet llum actum: ac per consecuto, scit quod peccati omissionis peccato. Præterea, inquit, idipsum probatur de peccato commissionis. nnissionis. Nam in decreto, quo Deus præde-terminauit volentatem Petri ad actumpe vari in quantum actus est, certò cognoscit quòd pro-ducet illum actum. Ergo si ex alia parte per-m ttat eiusdem actus malitiam moralem, coquod Petrus deficier do à regula rationis eun dem a am producat, erit refall bile quod fectures peccet, ac prosequens id certo con gnoset Deus. Hæcille: qui frustra requirit permissionem ad id quod non potestonon euenire, supposito quod Deus prædeterminet ad entitatem actus in ijs circunstantijs in quibus volustas creata, habens debitt in non agendi, & aduertens ad illu debitum, non potef non habere malitiam moralem, & deficereà regula rationis, actura illum produ-

Male item putat se à Caluini sententia Examina recedere, cum ait disp. 121. in che, Calui- tur doctrinum non erraffe afferendo, Deum atarno na Alua, Queniam autem decretum illud diuinum faluandi aliquos, & excludendi alios à falue, e, est est cara & infallibile, anteceditque, iuxta Thorainas, omnem scientiam mali aut boni vsus nostri arbitrij, non modo absolutam, sed etiam conditionatam: docent se-& afficere hominis voluntatem, ve postea non fit nofte electionis Motioni cius aut obtemperare, aut rafragari. Nos autem, inquit, dicimus è contrario, quòd quamuis Deus moueat efficaciter liberum arbitrium,

24.

Secundum

### Disput. XIX. de Deo, Sect. II.

ve infallibiliter & indeclinabiliter conuerratur & pie opererur, nibilominus liberum nostrem arbitrium potest motioni Deivel obtemperare vel refragari, & vt loquitur Concilium Trident. illi diffentire, fi velit. Addimus quod quamnis fieri non possit hæc quo simul esse vera, quòd scilicet liberum arbitrium esse cacter mouearur à Deo ad piè operandum, & non operetur: pihilominus haceuchmul funt compossibilia, quod fcilicet liberum arbitrium efficaciter moueatur à Deo ad pios actus, & possit eosdem a-Aus non operar si velit. Et propterea voluntas in suis operationibus manes, libera. Hæc iller In cuius verbis non possum non mirari aptroam contradictione. Nam fi fieri non potest, idest, siest impossibile, & incom possibile hac duo simul esse vera, quòd sci-licet liberum arbitism esseaciter moueatur à Deo, & non operetur : fieri quoque non potest , id est , impossibile est & incompossibile obiectum huius propositionis; quod scilicet liberum arbitrium efficaciter moueatur à Deo, & simul non operetur. Si autem en impossibile, vt fimul non operetur, non porest simul non operari. Ergo hæc duo simul suar incompossibilia, quòd scili-cet liberum arbitrium essicaciter moueatur à Dec ad pios actus, & possit eosdem actus non operari. Quare hæ duæ Aluzris propositiones sunt aperte contradiforia : Fieri non potest hac'dun simul esse vera, quod foilicet liberum arbiteiam efficaciter moueatur à Deo ad piè operandum, & non operetur: &: Hæc duo simul sunt compossibilia, quòd scilicet liberum arbitrium efficaci-ter moueatur à Deo ad pios actus, & possit eoldem actus non operari si velit : id est, liberum illi fit non operari.

Cùm autem iuxta doctrinam eius de mauthoris par sit encompossibilitas prædeterminationis divinæ ad actus malos, cum eorum Regatione; idest, æque fieri non possibilitas prædeterminationis divinæ ad actus malos, cum eorum esticaciter moucatur à Deo ad entitatem actus mali, e voluntas non illum operetur; sequitur prædesinationem divinam inducer e necessitatem tam ad actus malos, quav adbonos, iuxta Calvini sententiam. Cumque, vr supra dizi, impossibile sit Deum prædeterminate physic voluntatem tam in talibus, circunstantijs eccessibis, putà cum advertentia debiti ad non ic

operandum, & non esse malitiam moralem, andeniationem à regula rationis; sequitur Deum necessitare voluntatem creatam ad malitiam moralem, esseque auctorem peccati, etiam formaliter umpti. Neque enim Aluarem excusat dicere, Deum non intendere directe masitiam pecati, acque illam velle per se. Name Caluinus quidem id asseri, sed at Deum acquissima voluntate intendere decorem sua ustritia, a alios bonos sines, propter quos vult damnare aliquos, amponique illis necessitatem ve peccent & damnentur. Et nihilominus damnatur Cal-

uinus cum asseclis, quòd Deum, ita necessitantem, saciat auctorem peccati. Quare non video quomodo bene hac in parte suam sententiam distinguat Aluares ab errore Caluini, questi auctoratur.

licis meritò execratur.

Sed neque in priori eius parte satis eam distinguit. Nam si Deus ante omnem prauisionemomnium operum, vult pulchritu. dinem Vmuerfi, elucentem in eo, quòdali. qui fabuentur, & alij damnentur, decoremque fux iustitix & misericord & magis in so splendentem : & actu positiuo suz voluntatis ante omnem præuisionem operum statuit absolute non dare aliqui us vitam aternam, voluitque non admittexe quosdam ad suum regnum, vt ait Aluares verbis relatis suprà num. 21. imò quia voluit efficaciter & absolute finem illum pulchritudinis Vniuerfi, adeoquevo. luit medium necessarium ad finem illum afsequendum, quod medium est damnatio ali. quorum: non sideo quomodo verum non fit id quod suprà retulimus ex Caluino, Deum non omnes creace pari conditione: sed alijs viram aternam, alijs damnationem z. ternam fuisse p wordinatam. E., Vbicuncunque regnat hoc Dei placitum, nulla in coof-deration me aniunt opera, ad ita primò vo-lendum & decernendum: Et, folum Dian-bitrium vtrumque confirre, electionem scilicet ad gloriam, & damnatiquem : ac denis que in affignanda causa electionis illins, & repobationis, antecedentis pravisionem operum, nihil aliud nos habere, quam eins

Terria sententia est Suaris lib. 1, de przdestin. cap. 8. & sequentibus: & lib. 5. cap. 5. & opusculo 1. libe . ap. 16. & sequenti- Sum bus: quibus locistria maxime docet. Pil Surs mum est, Deum post præcognita ratione demonstration omnia postibilia, itemque conditiona de contingentia: ante vila merita vel deme-solo rita absolute præuisa, imò ante poluntatem po fuam ponendi homines (& idem docet de " Angelis libro illo primo de prædestin. cap. gua 9.) in ijs circunstantijs, in quibus possint mereri aut demereri; decreuisse absolute, & simpliciter, atque omnino esicaciter, ex omnibus hominibus possibilibus seligereali-quos determinate, hos & illos, & glorisicare: nime um cos omnes qui glorificabuntur idque in codern gradu gloriz, quem confequentur, alij maiorem & alij minorem : ita Deus voluerit illam varietatem per moduni vnids operis politici perfecti, habentis proportionem ordinis excellentem : certus iam perscientiam conditionatam, & fimplicis intelligentia, fibi non deesse media ead perducendum illos in eum finem, etiamlibere ex parte ip sorum. Caterino carus-fe Deum simili affectu erga omno alios: Et eatenus dici dilexisse & elegisse primos illos officaciter & absolute ad gloriam, & prade-stinasse, id est, præordinasse ad illam, non ex meritis vilis, sed merè gratis: Alios verd pex illis primis despexisse secundum talem

# Disput. XIX. de Deo, Sect. 11.

modum electionis, & eatenus reprobaffe etiam ante visa demerita. Reprobasse, in-quam, aquidem positiue, id est, volendo exclusionem à gloria, sed negatiue, non vo-ledoscilicet absolute & officarites gloriam, ve voluit primis illis. sed tantum hypothetice, si cooperarentur medijs à se postea destinandis, quibus tamen reipsa nemo ex tanta multitudine cooperaturus eret. Imo erat certum, & infallibile vi talis reprobationis, neminem cooperaturum & salutem consecuturum. Sicut vi electionis erat certuin & infallibile omnes sic antecedenter dilectos & electos, fore saluos.

Secundum eft, vi illius electionis absolutæ & efficacis, colequenterque ad illam, Deum prædefiniuisse efficaciter cinnes actus bonos electorum, & omnia media falutis efficacia: elegisseque ex omnibus seriebus possibilibus mediorum ad destinatam gloriam, eam quæ iam est, in qua præuidebat per scientiam mediam, hos saluandos in tali gradu, quos in priori rationis saluare constituerat, &c elegerat ad talem gradum eloriæ. Elegisse, inquamo ea media vel auxilia per qua videbat fore veperuenirent ad illum gradum gloria, elicerentque omnes actus bonos, in ca quantitate n qualtrate, & intensione; quam prædefiniuerat esticaciter & infallibiliter. Vult enim hæc fententia Deum prædefiniuisse antecedenter & efficaciter omnes actus bonos ad lalutem pertinentes, eo numero, & specie, & mensura, qua fiunt. Alijs contra elegisse gratias, presertim finales, quas pravidebat scientia media suturas incongruas, id eft, fine effectu.

Tertid denique, pravidiffe Deum post hanc volitionem esticacem mediorum, status finales verorumque, quales iam funt, ve abfolute futuros. Et hoc præuifo, voluisse dare vnis gloriam propter bonum statum finalem: alijs negare, & positiue reprobasse, ob statum anglem malum. Hucusque Suares. Iuxta quem, Deus habuit duplicem volitionem gloriæ erga prædestinatos. Vnam merè antecedentem, quam vocat per modum intentionis, & per viam milericordiæ: aliam consequencem, per modum executionis, & per viam institiæ reddends mercedem bo-

nis operibus.

Idem cum Suare docent Bellaringom. 3 Mib. 2. de gratia & libero arbitrio cap. 10. & sequentibus, aliique non pauci. Quorum sententiarecedit quidem longissime à Calui no, in eo quod non imponunt andcedentem necessitatem agendi electis & reprobis: Saluant enim libertatem in singulis & omnibus actionibus moralibus, per vium icientiz mediz, qua Deus nonit, ratione prius ram essein abs quam me lia eligat, quid creaturz sint li-bere operadrz, si tali modo vel tali przue-niantur. Di sert etiam à sententia Thomista-absolutam & si rum, in eo quod non vult Deur reprobasse. positiue ante prauisa demerita, vel malum statum finalem : neque admitrit physicam prædeterminationem ad actus bonos & mag

los, & antecedentem necessiratem ad falutem aut damnatione ex illa ortam , fed libertatem faltem intrinsecam faluat. Veruntamen quia non satis bene semire videtur de voluntate Dei circa salutem omnium, neque satis connentre cum verbis Apostoli I. Tim. 2. Vult omnes homines saluos fieri: in hac enim sententia Deus virtualiter & aquiualenter rejicit à gloria omnes eos qui non fallantur, idq; antecedeter efficaciter & infallibiliter. ideo displicet plurimis grauissimisq: Theo-

logis quos pro sequenti opinione citabimus. Quarta enim fententia, & vera ett, Deum neminem antecedenter & à feinfo, ne virtua-liter quidem, reiecisse à salute à crna: sed tentia, Deu in rationis figno post scientiam nacessariam consequen-ad proponendum obiectum libere volibile, ter tantim voluisse libere ommbus honoinibus quos prædesti creare destinabat (& idem est de Angelis) eproballes gloriam antecedenter, & efficaciter aliqua-tenus, sed conditionate: supposito nempe viu mediorum falutis ex parte creaturaruns & bono finali statu : quem vsum permisit creaturarum libertati, vel immediate, ve adultis; vel mediate ve paruulis, quorum salutem voluit per alios procurari. Similiter voluisse exclusionem à glosia, sepposito fine malo. Quamqua cum differentia, quòd glo-tiam per se intenderit y sobi placentem il-lamque procurare, & ad eam promouere voluerit : at damnationem non nifi per accides & consequenter ad abusum; vel non-vsumi mediorum falutis, flatomque malum finalem: vtpote cum per se displiceret. & pla-ceret tan um vt cosequens abusun vel nonvsin mediorum, & statum molum sinalem, quem Deus procurare non voluit, sed per-mittere libertati creaturarum. Tum in alio signo rationis voluisse libere & essicaciter omnibus dare media, non physice prædeter-minantia, sed naturæ ac conditioni liberi arbitrij accommodata: dare, inquam, hæc mediain indiuiduo, aliquibus majora, mino ra, py la: idque communiter & ordinaiio, fecundum curfum caufaruin naturalium & prouidentiæ communis: interdum verd aliter prout ipfi videtur esse conueniens, cum vero defiderio ve habeant effectum in omnibus: intendendo in illa, vt de se vtilia & effi-cacia in actupramo, seu quantum est ex se, modò non desit volurtas illis vtendi & cooperandi ex de creatura un. Tum deinde in alio figno rationis vidiffe tatum finalem ve absolute futurum per talia media. Ac demum eo vilo, voluisse absolute & essiciter aut saluare, aut damnare, pro vario statu sinali inc praviso. Seu notius vi sisse voluntatem fuam conditionatam transituram esse in absolutam modo explicato disp.

Quæ sententia quoad volitionem diumam absolutam & simpliciter efficacem, que non Plurimi fit nisi post prauifos status fineles per scien- Theologi eiam visionis tam quoad salutem electorum, sum in illa quam quoad exclusionem reproborum, est sententia, plurimorum Theologorum. Sicenim do-

# Disput. XIX. de Deo; Sect. II. & III.

cent apud Less, qui cos sequitur & citatin disp de prædestin, Sanctorum sect. 2, num. 8. Alenfis, Albertus Magnus, D. Bonauent. Henric. Argontinas, Ocham. Gabriel, Catharinus ( quamquam hi tres cum reftrictione aiiqua, quia putant Deam nonnullis specialiter electis, vt Beatæ virgini, Joanni Baptistæ, & similibus, voluisse gloriam antecedenter & efficaciter, atque absolute, ante præuisa merite, vt de onfibus præde-Sinatis Suares afferebat : alijs non nifi post præuisa opera. Quod etiam placuit Marianæ loco infra citando) Rubius, Maior, Albertus Pighius, Hieron. Ozorius, Ruar-dus Tapper, Driedo, Cardinales Sadole-tus & Contarenus, Ekius, Stapletonus, Camerarius Bononienis, Carthagena : quibus accedunt plures ali, vt Vasques disp. 89. & 90. Valentia q. 23. puncto 4, assertione 2. quatenus contendit volitionem gloriæ efficacem, fi fit ante merita absolute præui-Ta, nec tantum hypothetice, tollere libertatem: Molina adq.23.art.5.disp. 1. membro 11. & 12. Becan. parte 1. cap. 14, q. 4. Franciscus Turrianus I.b. de electione dinina, Cornelius à Lapide passim in Pauli Epifolas , Marana in tract. de morte & immortalitate lib. 3. cap. 6.7. & 8. Maldonas, multis locis in Euangelia, Pennotus in propugnacule humana libertatis lib. 6. cap. 21. & sequentibus, Herice disp. 23. cap. 10. Moncous disp. 4. selecta: Gama-chæus ad q. 23. cap. 6. sonelu. 2. Mæratius disp. 41. sect. 2. Citatur etiam ab Herice disp. 23. cap. 3. in fine Ioannes de Salas in tomo de gra. nondum typis excuso, tec. 15. disp. 14. lect. 2. Eantem Suarespro babilem esse fatetur lib. 3. de auxil. cap. 16. & denique communem esse Sanctorum Patrum, & facris literis, atque diu næ æ-quitati, iufitiæ, mifericordiæ, nec non humanæ libertati, pietati, & zelo probit ex sequentibus sectionibus.

Leffius.

SECTIO III.

Vera sentente probatur es Scriptura.

C primo, quod ad Scripturam actinet, nullus omnino locus proferri potest in quo electio efficax ad gloriam excludat euentus finalis. Contra verò, plurima locciunt, in quibus illa praulio & conobiecta. Et cenfirmater obiter ex Trident. executionis, sed etiam intentionis. Nesesse absolutain promissionem que dici potest Deum ordina forentiamies esse absolutain promissionem esse absolutain promissionem vitæ æternæ fine conditione operum : respectu nempe adultorum, de quibus loquitur : & idem est de conditionibus necessarijs respectu paruutorum. Quod debet ita intelligi, ve nul-

Teident.

libi Euangelica doctrina talem promiffiol nem continear.

Secundum liquet ex his & fine bus lo- Probin cis. Matth. 25. Christus electos & reprobos ita compellar: Venite benedicti Patris mei, Dem posidete paratum vobis regnum à constitutione mundi. Esuriui enim &c. Et paulo post: Ite maledicti in ignem æternum, qui paratus est diaboli, & Angelis eius. Esuriui enim er non dedissis &c. Quibus verbis signis-cat Christus regnum gloriz paratum susse electis, ex bonis corum operibus præui- led que fis. Illa namque particula, enim , caufalis conium tio eft, & causam reddit propter quam regnum gloriæ fuit electis præparatum. Sicque ea verba interpretatur Chrysoft. hom. Co. in Matth. Nam quit sciebam , inquit , vos antequali nati effetis, huiusmodi futuros, hac vobis à me praparata fuere. Quare ex sententia Chrysostomi, Chiffe & Christi verbis bene intellectis, præscien. tia meritorum est causa præparationis

Respondent aduersarij, particulam, enim, 14 denotare causam propter quam ordine executionis Deus volueris dare electis gloriam: non autem propter quam ordine intentionis illam primo instanti efficiter intenderie. Aiunt enim Deum primo & antecedenter, atque à seipso, intendisse gloriam electis omnibus efficacite, sed tamen obtinendam per merita infallibiliter futura,& pendentem in executione ab eiusmodi meritis. Gloria coim ordine executionis non datur electis nifi ex meritis. At ordineinterfionis eft destinata ante merita. Etideò Deus voluit talia merita, vel talia media in fecundo instanti rationis: quia inpriori voluit gloriam efficaciter.

Sed contra: quia Christus iuxta Chrysostomiinterpretationem , & naturalem verbo- gi rum Christifenium, affert merita vt caulam iphus etiam destinationis, seu praparationis gloriæ; quasi non aliter præparauent illis specialiter præ alijs, nisi quia isti bene sunt operati : ficut alios specialiter destinauit igni æterno, quia male operati sunt. Ergo ante huiusmodi præuisionem nonintendit illis gloriem efficaciter. Alioquin ex vi illius intentionis parare debuiffet. Deinde Christus eodem modo loquitur re-probis & electis. Sicut enim electis air, Possidete paratum vobis resaum. Esuim gnim &c. Sic reprobis ait : Discedite à me mandich in ignem æternum, qui paratus est diabolo & Angelis eius. Esuriui enim, O non dedistis mihi manducare &c. At in verbis proxime relatis particula, enim, non reprobos ad pænam destinassemme prauisa illorum demerita, licet ordine executionis nullum deputet ad pænam nisi post demerita præuisa. Fuit enim hæc hæresis Prædestinatorum , iamdiu damnatorum in

Disput. XIX. de Deo; Sect. III

Conciliis Arclatenfi & Lugdunenfi, de qui-bus Baranius tom. 6. ad annum Christi 490. à numero 17. ad 24. renouata à Cal-uino locis citatis sect. 2. Sicut ergo inverbis sequentibus, ex qui as tota Chaisti sententia iudicialis componitur, particula; enim, denotat caufam fecundum ordinem non solum executionis, sed etiam intentionis: cur non etiam in verbis antecedentibus, eadem particula denotaba causam fecundum ordinem intentionis? Nonne contraria interpretatio est arbitraria, & aquiuocam facit Christi sententiam , anfamoue dat hæreticis & infidelibus irridendi nostras Scripturæ expositiones adeò voluntarias?

Dices, Christum hie non loqui de ordine intentionis, sed executionis, seu de racione cur det electis gloriam, & reprobis infligat ponam: ideoque Christi fententiam non esse æquiuocam : quia particula, enim, non aliud designat vtroque loso, nisi causam executionis. Confirmatur, quia ex nostro argumento sequeretur, sum ne quidem inefficaciter voluisse gloriam electis, antecedenter & fe : ficut non voluit pænam reprobis vllo modo antecedenter & afe folo, citra præuisa demerita. Confirmatur secundo, quia alioqui secunda partis sen-tentia Christi sen sus esset, ignem aternum paratum esse diabolo & Angelis eius: quia esuriuit, & reprobi non dederunt ei manducare : quod est arbsurdum : quia dan natio damonum non pendet a malis operibus

hominum reproborum. Adprimum Respondeo, Christum in iententia iudiciali suprà relata mentionem facere præparationis, mue ac executionis: Cum ait, Posidete paratum vobis regnum: nam reddit causam quare det, & quare istis præparauerit, specialiter scilicet, præ re-probis, id est, voluerit illis essicaciter dare. post præu a bona ipsorum opera. Quare cum addit absolute, ac fine limitatione ad vnum è duobus, Esuriui enim &c. Non restringit particulam causalem ad vnum è duobus illis, neque ad solam executionem, vt volunt Aduerseij : Et aliunde conueniens erat, vt Christus vtriusque rationem afferret, quod etiam Chrysostomus intellexit verbis supra relatis. Idque non pl um facit ad æquitatem sententiæ Christi, fi intelligant homines caufam cur boni fuerint à malis secreti efficaciter, etiam in ipsa inc tentione, non esse à Deo solo, sed ex bonis operibus aut malis eorum præuisis, neque ipsum quicquam verorumque causæ præiudicasse ante præuisa opera. Adde quòd con-Juetum est, ve cum aliquis solemniter reddit ratione sur executionis afferat aliquam primipalem, præcipuéque efficacem illius causam. At in sententia Aduersariorum, fola principalis causa, fuir electio antecedens, cui reliquæ caulæ prædestinationis quodemmodo famulantur, funtque veluti ipfius instrumenta. Debuisset erga

dicere Christus, Venite benedicti, quia ego vos antecedenter & esticaciter elegi, & propter hanc electionem præparaui acadedi media per quæ falus vestra infalibilis forer. Quæ ratio vt. patum valeret ad edenden-dam æquitatem sententiæ Christi : ita parum faceret ad specialem laudem & commendationem electorum præ reprobis, qui respondere possent. Si nos, & quiuis alius, suissemus ancecedenter sic electi, similique prouidentia gubernati à egissemus quicquid illi egerunt. Neque enim antecedentem & efficacem prædeftinationem fruftrari potuissemus. Et contrà, si illi suissent pra-uenti & gubernati simili provider via antecedenti, qua nos fuimus, aquè fa negli-

gentiá vel malitiá perjiffent. Ad fecundum, nego paritatem. Imper-tinenter enim in hac fententiaiudiciali, difcernente bonos à malie, fieret mentio illius simplicis desiderij, & intentionis inefficacis, communis omnibus hominibus. Quippe quosomnes voluit salvos fieri per Illam in-

tentionem, vt dicitur 1. Thimoth. 2.

Adtertium Respondeo, Christum reddere causam cur illis ipsis reprobis paratus sit ignis æternus, æque ac disbolo & Angelis eius. Nimirum propter opera mala quibus dæmones imitati funt. Ita vt fensus str: Ite maledicti in ignem æternum, qui paratus est diabolo & Angelis eius, & vobis simili-ter, ob mala vestra opera, quia esuriui, & non dediftis mihi Manducare &c. Adde quod Christus sententiam illam pronunciat vt judex Aftus, reddes ex justitia commutatiua gloriam tanquam mercedem bene ope-rantibus, & dainnans ex iustitia vindicatiua male operantes ad ponam aternam, ve con-firmat Apost. 2. Tim. 4. Reposita est minicorona iustitiæ, quam reddet mihi Dominus in illa die iustus iudex. Atiudex son intendic & decernit efficaciter vnis coronam, & alijs supplicium, nisi ex præuisis insorum boni aut palis merir Ergo illa intentio effica cax parum conuenit Christi officio atque fententiz indiciali, præfertim illi qua Christus tam felemniter æquitatem suam ecclaet in hominibus ad tam diversum flatum perpetuum, & tanti momenti deputandis. Alia loca Præterea idem Christus Matth. 20. propo- Sctipture

nit parabolam operaciorum, vt intelliga- in saucem mus quor do Deus nobiscum in causa sa- illius sen lutis se gerat. Nimirum vt pater familias tentis. conducens operarios ad vinez fuz culturam. Nullus autem sapiens patersamilias decennit alicui operariorum absolute & efficaciter mercedem, nisiantea viderit en opus Qurnum præstiterit. Erge similiter de Deo cogitendum est. Illa enim comparatio eo fine proponitur à Spiritu Sucto, et concipiamus Deum simili modo se ger ere in decentenda mercede vitæ mernæ, quopaterfamilias in decernenda mercede operarije, semotis imperfectionibus. Nulla aurem in co est imperfectio, quod Deus non decernat nifi ex infallibili præuisione operum : quamuis non

#### Disput. XIX. de Deo; Sect. III.

debeat expedare temporalem eorum exhibitionem, quod esset imperfectionis: sicut oft in hominibus , qui non funt antea certi infalliolliter de executione operis à quo per t conuentio. Idemque dico de atis comparationibus, quibus in Scriptura Deus comparatur agonothetæ decernenti brauium victori in certamine : Domino remuneranti ferues vigilantes, aut talengum bem impendentes: sponso admittenti tantum prudentes virgines fibi occurrentes cum accensis lampadibio.

Paulus quoque ad Rom. 8. proponit gloriam vt dandem ex conditione & cognitione operum Rum fic ait v. 17. Si filii, & haredes & f. tamen compatimur vt & conglo-rificemur. It v. 29. Quos præfciuit, & præ-definant conformes fieri imaginis filii sui id eft, quorum præsciuit fidem & dilectionem, cos prædestinauit ve essent similes filio: quemadmodum Origen. Cyrill. Chrysoft. Ambros. Theodoret. Theophylactus, & alij exponunt. Et 2. Timoth. 2. vers. 20. & 21. In magna autem domo non folum funt va-fa aured & argentea, sed & lignea & fictilia: & quedam quidem in honorem, alia in con-tumeliam. La quim ergo emundauerit se abistis, erit vas in honorem &c. Quibus verbis osten-dic Apostolus pendere à nostra cooperatione & mundicie praviisa, quòd simus vasa hono-

ris & gloriæ. Similiter Apocel. 3. v. 11. proponitur à Christo gloria danda Politio vt suspensa ante prauisionem operum, & mere condi-tionata, nis verbis : Tene quod habe, ve nemo accipiat coronam tuam, Et 2. Petri 1. v. 10. Satagite ut per bona opera certam vestram vocationem & electionem faciatis. Et Rom. 11. v. 28. Vide ergo bonitatem Dei , & seueritatem. In eos quidem qui ceciderunt, seueritatem: in te autem benitatem Dei, si permanseris in bo-nitate : alioquin & tu excideris. Sed & illi, si n permanserint in incredulitate, inscrentur. Arqui salus non esset suspensa, neque eius certitudo penderet à bonis operibus & à perseuerantia, si fuit à Deo decreta absolute & efficaciter ante prauisa opera, & ente prafcitam perseuerantiam. Neque perseuerantia in bonis operibus faceret certam nostram electionem; sed potius electio facer et certam perfeueraptiam,

Item proponitur gloria & la eterna vt Omnibus experita antecedenti saltem voluntate per modum desiderij, 1. Tim. 2. ult omnes homines saluos sieri &c. Et vt omnibus daiida, quantum est exparte Dei. Ezech. 18. à versu 23. & cap. 33. à versu 11. vbi Deus affirmat molle se mortem peccatoris, sed velle vt convertatur & viuatiuratque se onnibus quicunque sint illi, genito propter me : benedicam tibi, co multiqui sene egerint, dairum gloriam : qui ma- plicabo semen tuum sicut stellas cell &c. & bele, poenam : & prout transierint homines libera sua voluntate à bone in malum, vel contra; Deum attemperaturum suam fententiam, fine acceptione personarum. Quæ omnia & conditionem à nobis posi-

tam exprimunt, & tacite rejiciunt voluntal tem illam absolutam & simpliciter esicacem citra præuisionem. Alioqui enim quam. effent hæc simulatoria, aut etiam falfa, fi Deus an Ccedentel & fine præuifione operum maximam hominum partem despexisfet & exclusisset infallibiliter à gloria, eo modo quo docet contraria fententia? Adde quòd Deus apud Ezechiel. & alibi, paulò ante diem inculcat, vt excitet Iudaos & aliosed conversionem. Ergo debent valere ad excitandum in sensu vero, qui solus sub fidem cadit. Effent autem omnino inucilia in fenfu verò, fi Deus haberet voluntatem absolutam circa electos, quam po-nunt aduersarij: erga alios verò, voluntatem damnandi & excludendi agloria, vevo. lunt duæ primæ sententiæ: vel de gloria ve quærenda per media incongrua, ficut fateri coguntur Suar. & alij tertiæ fententiæ affertores, vt ostendemus num. 59. & seq.

Refutantur effugia aduersariorum circa relata Scriptura testimonia.

PRæcedentibus Scripturæ auctoritatibus in confirmationem nostræ sententiæal. latis satisfacere conatur Didac. Ruis, disp. 12. de prædett. fett. 1.4, & . Et primo quidem testimonio adducto ex cap. Matth. 25. Venite benedicti patris mei, possidete paraten vobis regnum &c. respondet sect. 5. Paratum, fumi quidem hoc loco pro, Pradestinatum : sed quod additur. E suriui enim, non effe copulandum cum parato regno; fed cum venite, & possidete. Ita vt iudex reddat quidem rationen tradendæ possessionis æterni regni, quod illis jure debetur propter opera: sed non rationem, quæ Patrem impulerit, ve illis potius quam alijs pareret regnum : quod probat primum argumento à nobis ram proposito, & Pesutato num. 35. & 36. Probat secundò ex verbis illis, Benedicti patris mei, quæ potius significant Deum sua prædestinatione fuisse caufam torius fælicitatis Sanctorum. Benedictio quippe diuina fere semper in sacris li teris non supponit, sed causat bonum, quod

Vergan, licet benedictio Dei interdum 40 Peo fentu vsurpetur in Scriptiura, Ct Gen. I. v. 28. Benedixitque illis, & dit, crescite, & multiplicamini, or replete terram : frequenter lamen fignificatur velut aliquid confequens ad bonum opus creatura, propter quod benedicitur à Deo specialiterque diligitur: vt Genel. 22. v. 16. & 17. Quia fecisti hanc rem , & non pepercisti filio tuo vninedicentu- imfemine tuo omnes gentes terra: quia obedisti voci mea. Et Deuter. 28. à v. 1. vsque ad 14. promittit Deus populo Israël fore vt illi benedicat in omnibus, si xocem eius audierit, & mandata custodierit,

#### Diput. XIX. de Deo, Sect. III.

Sient deinceps reliqua parte capitis minatur for wei maledicat, si secus secerir.
Huius verò generis esse benedictionem,
de qua loquitur Christus verbis supra relatis ex Matth. 25. Oftendit particula caufalis proxime subiuncta, Esurini enim &c. & similis modus loquendi in sententia lata contra reprobos. Ite maledicti in ignem aternum &c. Esuriui enim, es non dedissis mihi mandusare. Vbi certum est, particulam enim, fignificare causam æternæ maledictionis reproborum æque, ac pænæ ipsis illatæ. Hoc etiam magis postulat verborum feries , & intentio Christi iudicis sententiam illam ferentis, yt ostendimus su-pra num. 34. & sequent. meritóque Hie-ronymus in comment, huius loci, dicit benedictionem illam accipiendam effe iuxta præsi ientiam Dei, apud quem futura iam facta funt. Quod amplius confirmabitur foct. fequeti, vbi multis fanctorum Patrum auctoritatibus ostendemus bona iustorum opera præuisa fuisse causam, seu rationem, & monæ benedicionis: ficut mala opera reproborum fuerunt caufa æterni illorum odij, &

maledictionis. Ad alterum Scripturæ testimonium relatum ex Romen. 8. Quos pressiuit, co prede-finauit &c. Respondet Ruis sect. 1. disp. cit. Primo, pressire, hoc locoidem esse, ac prædestinare, vel certè nomen genericum efie, quod contrahitur, & lanitatur nomine prædestinationis, quæ est imperium intellectus, quo Deus præsciuit, quid ipse facturus sit in nobis, ve ad beatitudinem certò perducat. Itaque præscientiam suturorum operum non suisse rationem prædestinandi: sed potius opera fuisse obiectum volitum, & causatum per hanc præscientiam , quæ est imperium, & predestinatio. Secundo, posse essam verbum Prascire, intelligi de scientia approbationis, que dilectionem supponir, per quam scientiam in dilectione, & electione Dei cognoscuntur electi. Perindeac fi Paulus diceret, Quos Deus dilexit & voluit , hos pradestinauit. Ita camen vt hæc approbatio dining voluntatis non modò præscindator ab approbatione futurorum operum, prout sunt absolute futura; sed ciam ab ordinatione mediorum, quæ necessaria sunt ad obtinendam gloriam. Sensusque sit : Quos Deus præsciuit, cos approbando per absolutam complacontiam, qua voluit eis dare regnum, hos prædefinauit, & efficaciter ordinauit, vt per virtutes & tolerantiam paffionum fierent conformes imaginis Flij sui, qua conformitate mererentur regnare cum primogenito. Tertid, licht verbum prescire, intelligen-dum esset de scientia visionis, qua Deus futura hominum facta præsciuit, corum, futuritione supposita: non inde posse colligi hanc præscientiam esse rationem prædefinationis. Nam sensus esse porest

fos prius prædestinauit vt effent fancti.

Sed his tribus expositionibus oppono Refutatur . primo, longè aliam esse interpretationem steundam! Sanctorum Patrum, qui eo loco per præssire, intelligunt manifeste scientiam focurorum, ve directiuam prædestinationis, & rationem cur Deus cos potius quam illos efficaciter elegerit ad gloriam. Vt Ambros. Ambros. lib 5. de fide cap. 3. Vbi fic habes: Quos præsciuit, hos & prædestinauit: quia non ante prædestinauit , quam præsciuit : sed quo-rum merita præsciuit , eorum præmia prædesti-nauit. Quibus verbis maniseste distinguit præscientiam à prædestinatione, per illamque intelligit, non imperium illud à Ruis assertum, vel scientiam approbationis abstractam ab operibus absolute suturis: aut scientiam visionis que sit posterior predestinatione, vt idem Auctor affirmat: sed præuisionem meritorum, quæ suerit causa; seu ratio cur Deus illis æternæ vitæ præmia destinauerit absolută & efficaci voluntate. Similique modo loquuntur & fen-tiunt alij Patres. Vt Sedulus Augustini contemporaneus, in collectan. in epist. ad Roman. circa illa verba esp. . Quos præsciuit, er prædestinauit : voi sic ait : 140s quos præsciuit suturos deuotos spi, ipsos elegit ad pro-missa præmia capessenda. Et paulò post Aliud est profeire, aliud prædestinare. Præscientia itaque gerenda pranofiit i posimodum pre-destinatio retribuendo destribit. Illa pran-

det merita: hacprædestinat præmia. Opport fecundo expositiones Mas minus esse consentancas verbis præcedentibus à intentioni Apostoli, qui versu 17 cius-dem capitis incipit hortari sideles ad patientiam, à qua velut à conditione necessaria pendere ait, quòd simus suturi hæredes vitæ æternæ. si autem silii, inquit, & hæredes: hæredes quidem Dei, cohæredes autem Christi: si tamen compatimur, vi & conglor si ficemus. Itaque clorjam illis proponit, non vt decretam absolute & essicaciter ante prauisa opera, sed suspensam & pendentem à conditione patiendi cum Christo, voillius oloriæ fint futuri participes. Deinde verfu 18. & sequentibus vsque ad 28. often-dit tribulatione, quas infli patiuntur, leues esse, si cum aterna illa glaria comparen-tur: cuius spe debeant animari sideles ad illas fortiter & constanter serendas. Maxime cum, ve addit v. 28. Mis nocere non possint, il perseuerent in dilection. Dei. Sed pogius in bonum cooperentur; ad consequendam scilicet ærernam illam Noriam. Scimus enim , nquit , quoniam di iventibus Deum omnia cooperantur in bonum, is qui secundum propertum vocati sunt sancti: id est, secundum anteces exem voluntate cos saluadi, transeun em de coditionata in absolutam, posita pravisione de prorum perfe-uerancia in dilectione Dei. Nam quos pra-sciuit tales suturos, illos or praesessimauit conformes fieri imaginis Filii sui, in gloria, ficut fuerunt corformes in patientia. 2005 au-

# 378 Disp. XIX. de Des ; Sect. III & IV

sem pradestinauit mediante illa prascientia hos co vocauit, gratiis pravienientibus: Et quos vocauit hos co iudiscauit, si consenserunt vocationi, & quia consenserunt. Quos autem iipipicauit, illos or gloriscauit, cum Christo, si perseuerauerunt in institua accepta, & consomitate cum Christo in patientia & vita sanctitate: sicut reipsa perseueraturos esse pracciuit, & caproptes ad consortium gloria Christi essecutiva de absolute illos pradestinauit. Ex quibus omnibus concludit versu 31. & sequentibus vsque ad sinem capitis, non esse timendas trousationes: nihilque sos separare debeje à charitate Dei, qua est in Christo sessa de la pomino nostro.

Tertium

esfugium.

Refutatur.

Ad a bud cestimonium in fauorem nostræ fententiæ adductum ex 2. Timoth. 2. v. 21. Si quis emundaucrit se ab istis, erit vas in hono-rem &c. Relponder idem auctor sect. 4. disp. cit. Quicunque se emundauerit ab omni perato, & in ea munditie perfeuerauerit , fuiffe quidem electum ad gloriam. Veruntamen id non itaproferri ab Apostolo, quasi mundities præuisa sit ratio electionis ad gloriam : fed tantum afferri ve-lut indicium à potteriori , & quasi sigillum quo dignoscuntur electi, & quo prouo-Quem sensum ait deduci ex præcedentibus verbis Apostoli. Quippe qui dixerat non ab hæreticis: quoniam fundamentum Dei firmure fat in electis , ita vt nemo possit illud subuertere. Cuius sirmitatis durlex est figillum. Alterum nobes ignotum, & causans firmitatem nostram, videlicet, Nouit Domenus qui sunt eius, scienca approbationis & prædestinationis. Alterum nobis saltem probabiliter notum ad quod nostram cooperationem subjungere tenemur : nempe illud, Recedat ab iniquitate omnis qui nominat nomen Domeni. Quod idem aus ver-Sis repetitur, quis em dauerit se as istis, crit vas in honorem,

Sed longè alium esse sensum que sun sun sensum, Cognouit Dominus que sunt eius, patebit ex dicendis inferius sect. 7. nutr. 94. S' autem sund aliquis à n'acula hares a aliorum pleçatorum se emundet cum Dei gratia, silet tantum signaculus quo nobir innotes unt probabiliter via in homorem, vi yult auctor cit, debebat dicere Apostolus, si quis emundaue it se abissis, cognoscette, esse vas in honorem: non autem, erit vas in honorem. Cumque non sint causa hunc modum loquendi vsurpet, debeatque in sensum loquendi vsurpet, debeatque in sensum sunt causa hunc modum loquendi vsurpet, debeatque in sensum sensum sensum proprio intelligi, quantum sieri potest, i unta regulam D. Angust sib. 3. de de rina Christiana cap. 10. omnino significat abstinentiam à peccatis, & exercitium bonorum operum, esse causam cut sint vasa in honorem, & cur ex corum prausone eligantur efficaciter ad gloriam. Sieut è contrario immundities peccati, & exercitium malorum

operum, sunt causa cur alij feprobenur, & sint vasain contumeliam.

Postremo ad illud relatum ex Apoc. 3.

Tene quod babes, ur nemo accipiat coronam
tuam: quo significature, electionem essecum ad gloriam pendere à perseuerantia,
præuisa yt sutura: Responder sect. 4. disp.
cit. non sta esse: sed potitis quia aliquis
prædessinatus est ad coronam, propterea
crebrius es fortius incuti ei timorem amittenda corona. Quæ amissio possibilis est
absolute: quamuis ex suppositione prædestinationis in sensu composito, non sit posfibilis. Prædessinationem verò, per tales
comminationes ac terrores, interioribus
auxilijs munitos operari firmitatem perseuerantiæ.

Sed quam parum cohærenter id dicatur Reining in sententia adversariorum, & quaminanes fint einsmodi comminationes posita electio. effet ne antecedente absoluta & efficaci ad gloriam , perspicue apparebit ex dicendis sed: 5. num. 57. Cum enim posita & stante illa electione, impossibile sit amitti coronam, vt fatetur aduerfarius : & illa electio fit antecedells : propterque immutabilitatem decreti divini non possie non stare: Vanum est timere ne eueniat id quod antecedenter impossibile est euenire, vi decreti diuini absoluti, & efficacise ndependentis & abstrahentis ab operibus nostris. Quarepradestinatio non facit vt timor ille fortiusincutiatur : sed vt falso & vane intentent supposità illa sententia. Et hactenus de Scripturæ testimonijs.

#### SECTIO IV.

Probatur eadem sententia ex Patribus, & nominatim ex S. Augustino.

Am vero, quod ad Patres atthet, noftra 4 Am vero, quod ad Patres actine, l'ententia est comunis Gracorum Patrum Elent & Latinorum Augustino antiquiorum: à qua piztu nec iple August. dissentit, ve à Massiliensibus & Episcopis Galliæ male ipsi obiectum est. D. Ambrof. lib. A. de fide cap. 3. explicans esse illa Christi verba Matth. 20. Non ift meun ubut dare vobts, sed quibus paretum est à Patre meo. Sic halet: Non est meum qui iustimm seruo, non gratiam. Denique ad Patrem Gerens addidi: quibus paratum est.Vt ostenderet Patrem queque non petitionibus deferre solere, sed meritis Quia Deus personarum acceptor non est. Vnde & Apostolus ait : Quos præscrit, hos & prædeflinauit: Quia non ant è prædestinauit, quampra sciret. Sed quorun. merita prasciuit, corumpra mis prædestinauit. Hæc Ambros. quibus ver bis n'ail clarius dici potet. Neque mi-nus clare loquitur S, Epiphadius hareh 69. explicans eundem locum Matthæi: Hoc, inquit, vult oftendere, quod non inx-ta personarum acceptionem res ista siat, sedpro dignitate &c. si laboraucritt, erit vo-

### Disput. XIX. de Deo, Sect. IV

fenentiam D. Chrysoft, retulimus num, 33. vbis hadimus sermonem ibi esse de ip-sa intentione & præparatione, ac non de sola executione, vt volunt Aduessarii.
D. Hieronymusin cap. 1. Isaiæ, expli-

cans illud, si volueritis bona terræ comedetis; fic ait : Liberum feruat arbitrium, vt in vtramque partem, non ex praiudicio Dei, sed ex meritis singulorum, vel pæna vel præmium sit. Nota , non ex praindicio Dei , id est, ex sententia anticipata, antecedente scilicet examen caufæ. Idem in cap. 1. Malachiæ explicans illud , Iacob dilexi , Esau utem odio h bui , sic habet : Dilectio , or odium Dei vel ex prasicientia nascitur futurorum, vel ex operibus. Alioqui noumus qued omnia Deus diligat , nec quicquam oderit eorum que creauit,

antecedenter scilicet & à se.

43

45.

Hieron.

Chryleft.

Similia dicunt Origen. Ambrof. Sedul. & Chrysoft, ad cap. 9. Epistolæ ad Rom. vbi Apostolys eadem verba repetir ex Malachiæ 1. Iacob dilexi &c. Ambrofii verba hæc funt: Vnun; elegit prascientia , alterum spreuit. Et în îllo quam elegit , propositum Dei manet, Et in illo si vilitere vem spreuit, manet propositum Dei de illo, quia indignus erit. Hoc (nempeeligere vnum, & Mernere alterum ) facit Deus, quasi prascius, non personarum acceptor. Nam neminem damvet, autequam peccet: neminem coronat, antequam vincat. Supple, ne quidem in proposito & destinatione efficaci, quandoquidem id facit vt præscius surveorum, ficut paulo ante dixin Chryfostomus yerò ibide fic exponit eundem locum Apost. & Malach. Qui igitur de causa hic quitem amore; ille autem odio habitus erat? de causa hic servicebat , ille autem imperabat? Quoniam quidem hic matus , ille autem bonus erat: quanquam illis nondum natis, alter quidem honorabatur, alter autem condemaabatur. Adhu enim nati cum non ef-fent, decenar Deus, Maior servict minori. Cur igitur hoc dixit Deus? Quia non expe-Etat , quemadmodum homo , à rerum texitu videre quisnam bonus sit, quisnam item non talis : sed etiam antea nouit quisnam malus, er quis non talis. Et Cyrill. Alexandr. in c. 1. Malach. eundem locus exponens, Cum. inquir, tanquam Deus, Imborum futuras actiones, & veriusque mores prænosset, me-

que quicquam contrarium scripsisse, licet interdum obscure loquatur, proba t safques disput. 89. cap. 7. & 8. Less. disp. cit. sect. 2. num. 9. & sequentibus. Valent. fic ait: Non ergo secundum electionem propositum Dei manet , sed ex proposito electio &c. Non tamen electio præcedit iustificationem, sed electionem instificatio. Nemo enim eligitur, of am distans ab eo qui reitcitur, Vnde quod

dicitur, quia elegit nos Deus ante mundi constitutionem, non video quomodo sit dictum nissipra-scientia, operum scilicet bororum sacto. rum cum Dei gratia, vel boni status finalis. Hæc ibi August, quæ nusquam andr retractauit, ve aliquirespondent : sed potius in vltima ætate confirmauit lib. ?. Retracta ctionum cap. 1; & lib, de prædestin. San-ctorum cap. 4; vbi doctmam illam commendat , & Massilienses ad eam remittit; Solumque ibi retra fat quod fides habeatur

fine gratia. Idem serm. 7. de verbis Domini: In hoc capitho dissimus, inquit, gariam quos voluit Dominus, hos elegit: Elegit autem sicut dixit Apostolus, & secundum suam gratiam, & secundum illorum institum. Et insecuit, relatis illis Apostoli verbis Roman. 4. Reliqui mihi sepremmillia qui non curu urrunt genu ante Baal: Quid est, inquit, reliqui mihi: Ego illos elegi: quia vidi mentes illorum de me prasumentes, non de se, nec de Baal, Quomodo autem illa electio sit secundum gratiam, & secundum iustitiam, exponit iden S. Doctor lib. de gratia & libero arbitrio cap. 6. 8. & .9. & lib. de correp. & gracia cap. 13. nimirum quia bona illa opera, propter quæ eligimur efficaciter ad viem zternam, non funt ex nobis, id eft, ex loli naturæ viribus vt volebant Pelagiani : sed ex Dei gratia

nos præueniente & adiuuan e.

nos præueniente & adituan e.

Idem ferm. 233. le tempore: Multi seire volunt quare illum vecat Domirus, ez: illum non vocat; vni subuenit, ez vni non. Hunc digsam habet ez illum indigraun. Istum hono-lat, Et illum ere iat. Audi, homo, Hunc dignum habet pro bonis operibus suis. Et lib. 82 aunst a. 68. Cuius vult miseratus. lib. 83. quæst. q. 68. Cuius vult miseretur, & qum vult oblurat. Sed hac voluntas Dei iniufta esse non potest. Venit enim de occul-tissimis meritis, quid & ipsi peccatores, cum propter generale neccatum vinam massam sec-rint, non tamen nula est instr illos diuersitas. Præcedit ergo aliquid in peccatoribus , quo , quamuis nondum fint iustificati , digni esticiuntur institutione. Et item præcedit in aliis peccatoribus, quo digni sint obtusione Et post pauca: Parun of velle, nisi Dus misereas ur. sed lorem & Canctiorem complexus est.

Deus non miseretur qui al paes vocat, nisiwoluntas pauca remais pauca rema duratione peccatoris: ratione amé propter quam recurre ad differentiam inter eum cu ius Deus miseretur, & eum quein obdurat, æquè conuenire prædestinationi & reprobaque conuente praceitationi de reproda-que fi. 23. p. 4. §. 5. & Pennot, lib. 6. pro-tioni, id est, electioni essicaci aliquorusi ad gloriam, & exclusioni aliorum. Nimirum funt. Libro i. ad Simplicianum quest, 2. explicans aliud Apostoli ad Rom. 9. Vt se-cundum electionem propositum pei maneret, fa essertionem propositum pei maneret, sta effet, nifi ex parte peccatorum præcederet aliqua di ferentia in que fundaretur. Idem Augustinus, aut Proiper ex eius sen-

tentia, in responsione ad articulos ipsi falsò impositos art. 12. Quia prasciti sunt casuri, non sunt pradestinati. Essent autem pradesti-

# Dilput. XIX. de Deo, Sect: IV.

nati, si effent reuersuri, & in sanctitate, ac virtue mansurt. Et in respons. ad 3. obiect. Galloram, Quod ergo, inquit, huiusmodi bec prolapsi mala, sine correctione panitentia defecerunt, non ex co necessitatem greundi habuerunt , quia pradessinati non sunt : Sed quia tales suturi ex voluntaria prauaricatione prascitiosunt. Et denique Auctor hypognoft, apud eundem lib. 6. cap. 2. Quicunque antequam se, , sie prascit, prædestinat. Et propterea prædestinat & quia quale suturum

Ad hæc & Similia Patrum testimonia refponderi felet primò, Patres tantum afferere aliquam effe electionem consequentem & remunerato jiam, factam post præuisa merita, qued verum eft : fed non negare effe quoque aliam pure gratuitam, ratione priorem, atq; antecedentem morita, etiam vt præuifa; cuius mentionem faciunt alijs locis iidem Patres, præcipuéque S. Augustinus. Ad quod probandum multa eorum testimonia refert Didacus Ruis tora disput. 10. & 11.

de prædestinatione.

51.

Refellun-tur Cuafio-

Ambrof.

mes.

Sed contra: primò, Patres locis citatis dicunt Deum in praparando, efficaciter scilia cet, rezno coelogum electis, iustitiam sermafe non gratiam : & non deferre petitionibus, sed meritis, quia non est personarum acceptor : & non ante prædestriasse, quam r ælciret; fed quo um merita prælciuit, eoram præmie prædeskinauit: vt loquitur Ambrof. lib. 5. de fide cap. 3. Ergo rejiciunt illam electionem efficacem pure Gratuitam antecedenteni opera præuita, in qua non feruatur iustitia, sed gratia: neque quicquam defertur meritis, fed ex mera acceptione personarum, quam intelligunt Patres, ideft, ex mera & arbitra ia prælatione & electione alsorum præ alijs, prædestinan-tur aliqui ad gloriam, akij negliguntur, aut destinantural mostem æternam. Ac deni-que, si non ante prædelimit, quali præ-sciuit, sed quorum merita præsciuit, cos prædestinauit, vt ait Ambrof. euidenter liquet l'atres ita loquentes non aliem prædestinationem agnoscere, nist eam quæ f quitur præsciestia operum, & in ea fudatur Secundo, sencti Patres dicunt poenam &

præmfum ,id eff, repfobationem & prædefinationem , non esse ex prainticio Dei , id eft, ex sententia anticipata & antecedente exanten cauix. Itemque dilectionem & Clium Deienasci vel ex præscientia futurorum vel ex operibus: quoniam aljoqui Deus omma diligie, vt loquitur Hieronym. partim in caput I. Ifaie, partim in caput I. Malachiæ. Quibus verbis aperte rejicit electio (racem & absolutam, secundum mentem D. Dela nem illam gratuitam, osolutam & essece. Augustini, & secundum rei unitatem. Vna kdom antecedentem pravailonem operum. Quiper est ad primam gratiam, id est, advimam vo. D. Magustini. pe qua data, non effet verula quod absolute dicit Hierony , prædestinationem & reprobationem non esse ex Dei praiudicio, id eft, ex sententia anticipata fine causæ cognitione, pro solo ipsius Dei arbitrio: &, dilectionem Dei , specia em scilicce , & effica-

cem, ac non communem reprobis, nassier operibus, vel ex corum præsciemia

Tertiò, commentarius Pauli tributus Ambrosio, & Orgene Chrysostom, Sedul. Theophylact, aliique vereres interpretes capitis noni ad Roman, aperte rejiciunt eandem electionem antecedentem, absolutam, & efficacem, ve videre eft verbisrelatis num, 46. August. quoque eandem negat , cum air verbig ibidem adductis ex lib. 1. ad Simplician. q. 2. neminem eligi, ad gloriam scilicet, & efficaciter, nisi iam distantem ab co qui rejickur. Ideoque non eligi nisi præfcientia, operum scilicet futurorum absolute: Nam Deus non eligit ex præscientia tantum coditionata futurorum, vi contra Pelagianos probatidem S. Doctor pluribus locis, quorum aliqua retulimus disp. 9. num. 50. Item ferm. 7. de verbis Domini, non ponit And duas electiones, quarum vna sie pure gratuita & anteceders: altera fit consequens, & remuneratoria ex iustitia : sed ait vna & candem electionem Te secundum gratiam, ratione primæ gratiæ : & fecundum iestitiah, ratione operum quæ frint ex gran, vtexponit locis citatis n. 48. & 49. Item eandem electioner efficacem antec dentem & purè gratuitam rejicit verbis fupra relatis, exlib. 83. quæstionum c. 68. cum aie Dei voluma-tem iniustam esse non posse; ideoque anteillam præcedere aliquam differentiam ex parte Orum quos conuertit aut obdurat, prædestinat aut repsobat. Quæ verd his opponunt aduerfarij ex eodem Augustino, alisqi Parribus, diluentur fect. 8.

Respondent secundo, D. Augustinumre- 14 tractasse in libro de re destinatione Sancto-rum cap. 4. & lib. 1. Recractationum cap. 23.id quod fcripferat q.2.ad Simplicianum, Neminem eligi nisi iam distătem ab eo qui eligitur. Nam capite illo 23. retractat id quod dixerat lib. 1. expositionis propositionum Epistolæ ad Rom. cap. 60. electionem non polse esse inter æquales. & cap. 4. libri de prædestinatione Sanctorum concedit electione , gratiæ inter homines æquè distantes à gratia. Ergo retractat propositionem relatam ex quæst. 2. ad Simplician. quæ eadem est cum ista, Electionem non posse esse interæquales quæ que contradictorie opponitur isti, Electio gratia fit inter-homines æque distantes àgratia. Adde quòd alioqui Deus eligeret ad prima Gratiam ex operibus bonis naturalibus; quod eft Peligianum. Ita Didacus Ruis difp. 10. fect. 4. Cætera verò quæ respondet alijs locis Augustini tota sect. 5. leuiora sunt. Responder du licem esse electionem ess.

reacem & absolutam, secundum mentem D. Dein cationem : & ista purè gratuita est. Neque mim fit ex operibus bonis, factis solis naturæ viribus, adeoque illorum differentiam non præsupponit : neque ex operibus gratiæ conditionare futuris & præuifis, quafi non deur pifi illis, quos Deus

## Disp. XIX. De Deo, Sect. IV. & V.

prædit bene illa vsuros fi detur, vt contra Pelagia Sadocent sapius S. August, aliique Patres. Altera est electio absoluta & efficax ad instificationem, veladglariam, & hæc non fit niss ex prænissone consensus dati vocationi, aliorumque bonorum operum, in adultis: vel vius mediorum, id eft, facramentorum in paruulis. Prior fit inter aquales; imò interdum vocantur magis indigni: & de illa dictum est 1. Cor.4. vers. 7. Quis enimte discernit? de cademque loquitur S. August. locis citatis ex 1. Retractationum cap.23.& cap.4 · de Prædestinar. Sanctorum poriusque ibi retractat quod fides habeatur fine Dei gratia. Posterior non sit nisi inter inæquales , & distantes inter se per consensum datum vocationi, & aliabona opera facta cum Dei gratia, vel per vsum sacramentorum. Et de illa loquitur S. August, qu. 2. ad Simplician.quem locum fi aliter intellexisset, non absolute commendasset doctrinam ibi traditam, neque ad illam Massilienses aduersarios suos remissistet, vt fecir capite illo 4. de prædestratione sanctorum & lib.2. Retractat. cap.

Idem probacur rationibus Theologicis.

D einsdem veritationenfirmationem A valent multæ rationes graues, ex Scriprura & fidei dogmatibus petitæ. Quas Atequam propono, moneo illas directe afferri contra tertiam sententiam ex quatuor se-ctione 2. relatis: qua euersa, corruent aliæ duæ priores multò magis: quippe quæ magis aduerfantur fincero Dei amori & defiderio salutis omnium, bonitati diuinæ, & suaui eius prouidentiæ, studio propriæ salutis, zelo animarum, & aliis rationum istarum fun-

Ac primo generatim negari non potelt, quin sententia nostra sit suauior, & rationi naturali conformior:ideóque iure contraria præponenda, nisi Scriptu , vel Ecclesiæ, vel Patrum authoritas certa, rel qui daliud grauis momenti repugnet. At nihil tale est, vt in fequentil is sectionibus ex solutione argu-mentorum apparebit.

Secundò, electio quam prætendunt aduer-farij, minus bene conuenit cum general bus Dei promissionibus, quæ non modò semper habent conditionem adiunctam virtuadent.feff,6, can.20.verum etiam commina-principis dent.feff,6, can.20.verum etiam commina-toriæ funt : nam Deus fæpe promissionibus adiungit comminationem excidendi à vita aterna,& incurrendi damnationem, nisi feruentur mandata, & conditiones ab eo præ-feriptæ. Ex quo promittendi modo sumitur duplex argumentum contra aduersarios. Primum est, quod de illis promissionibus diuitus philosophandum est, vide humanis, fe-

motis imperfectionibus. Atqui in humanis quando promissio fit tantum conditionate, dabo, si feceris, &, non dabo, si non seceris: colligimus promissorem non habere aliam dandi volundatem efficacem , quam conditionatam ante opus exhibitum, aut eius præuisionem infallibilem Ergo de Deo ide fentiendum est. Secundum argumentum est, quià comminationes ade tæ Dei promissio-nibus debent esse esse caces in sensu vero, qui solus à Deo intenditur, solusque sub sidem cadit. Atqui si facia est electio antecedens, absoluta, & essicax ante pranisonem operum, comminationes illæ non er me efficaces in fensu vero, sed vanæ: nam posira illa electione antecedenti, est antecedenter impos-fibile, vt non salue, ur sic electi. Est au-tem vanum timere ne contingat, ia quod supponitur antecedenter non posse euenire. Etæque vanum est minari sore aliquid, quod impossibile est fore. Similiterque parum momenti haberent ad excitandam spem promissiones divinæ respectu aliorum non electorum, fi omnia antecedentia funt ita disposita per providentiam divinam, vt nullus illorum salutem consequi possit. Quod in sententia aduersariorum dicendum eft. Confirmatur:quia, vt recht ait Leff. difputat. de prædest. sect.e, ration. Posita tali eles ctione, & reprobatione, conditio, fi perseueraueris, idem valet ex parterei, ac fi dicas, si Deus ex se prædefiniuir vt perseueres. Et conditio, finon perseueraueris, idem valet ex parte rei, ac, si Deus non pratefiniuit tunn perseuerantiam. Cum enim conditio pendet à profit tente, vt causa, vel sola, vel absolute prædominante, ex qua reliquum infallibiliter Aquitur, rectissime in illias arbitrium totum negotium resoluitur : & con-ditio idem in re valet, acque infius beneplacitum. Quare hæc inter se conuerti debent in sententia adueriariorum, Perseuerare te ipfa, Deum prædefiniuisse ve perseuerer & kæc prædefinicioest can a perseuerande. Itemque, non perseuerare reipia, & Deum noluisse aut non voluisse decernere perseue-tantiamivoi etiam nolitio, aut no volitio est causa sine qua non desecus in perseuerando. Itaque quando Deus promitir saluandis vitam aternam sub conditione, si perseuerent. Peri de facit, ac si diceret: Promitto vobis vitam aternam, si ego ex meo mere beneralarira perseuerantiam vobis decreui. placito perseuerentiam vobis decreui. Eta quando minitur gehennam non perseuerantibus , perinde agir, ac si dicer . si ego vobis nolui decemere perseuerantiam, deturbabo in gehennam. Atqui nemo fic intelligit illas propositiones conditionatas; nec, niss inepte, ne intelligi possum, neque modò diuinam bonitatem non deceler quia illusoriæ potiùs, quàm seriæ; verum etiam stadium pieratis, & bonorum operum elidunt, hominumque mentibus desperationem inficiunt.

Tertiò, ex modelectionis, quem Suarez & alij affertores tertiæ fententiæ præten- Ex contradunt, sequitur reprobos antecedenter non ria senter

### 380 Disp. XIX. de Deo, Sect. V.

Pequitut
Deum anrecedente t
excludere
reprobo s
positive
implisite.

folum negatiue, fed etiam positiue exclusos fuiffe, saltem implicite & æquiualenter, ante prauisa opera, & statum finalem iniusti-tia: quod tamen illi nolunt admittere, neque possum, nisi velint incider in errorem Caluini, de quo diximus fect.2. Hoc autem fequi probo quia licet aduersarii nolint Deum per volitionem antecedentem falquandi electos, velle formaliter faluare il los solos, quasi particula, solos, prout dicit exclu-sionem reproborum, sit objectum talis actus, sed tantum velint actum Dei ferri in illos folos præcise à reprobis, abstractione præcifiua, non coufiua: nihilominus tals actus idem ftatut virtualiter & æquiualenter,ac fi positiue excle deret. Qui enim vult absolute & efficacifer totumealiquod ex multis partibus, & talibus, in individuo cognitis, per modum aggregati perfecti, & cum pro-portione partium ad inuicem in numero, gradibus, & aliis determinationibus:hoc ipfo excludit omnes alias partes, etiam possibiles: quia alioqui rueret proportio intentain individuo. & hoc ipso omses aliæ excluduntur efficaciter & infallibiliter, si electro illa & determinatio est infallibilis. Atqui Deus ita fe habet, per adueriarios, ve regnum coelefte veluttorum quod am intendat efficaciter & abfolute, antecedent l'illa electione, determinatum quoad personas in numero, qualitate, graduglorie, & aliis circumstantiis: & ve eorum exemplis atar fe habet vt archite-Sus qui palarium certæ molis ex sufficientibus lapidibus in individuo, & quantitate, & qualitate destinatis cogitaret. Velvt comiua, qui conuinium ex certo nenero perfonarum in individuo delanatarum. Qui fane hocipfo omnes alias excludic, quamuis exteriùs inuiter, vt veniant. Quæ inuitatio, si velit suum decretum firmun manere, non potest esse nisi simulatoria. Nam si sciret ventures quos inuitat, non inuicaret. Deus autem fult fuam primani electionem non frinvult in secundo instanti rationis, decreto illi & electioni, quam habuit in primo, ot fatentur adueriarij. Vnde etiam dicunt Deum vi huius electionis certum esse infallibiliter de numer prædelingstorum, &noninem reliquorum saluatum iri. Quare vi huius decreti cæteri virtualiger & æquiualenter cclusi funt. Confequentia patetiquia quilibet numerus certus & determinarus non minus excludit omnes illas vnitates ex quibus no cofat , quant reludit omnes illas ex quibus confat. Item quia fi decretum il ud non ha-bere, vim exclusionis; non posset Deus ex illo decreto habere certitudinem infallibilem, quod nullus alius, præter iftos electos, faluandus fit. Ex ille triam ita determinata electione fit , vt circa omnes alios debeat velle Deusse habere negatiue, & non dare illis gratiam congidam, neq; præcefinire illis perseuerantiam, ve reco oftendit Leffius in difp.de prædestinat. fect. 2 . g. Probatio quarta. Parum autem nostra in terest fine formaliter

& positiuè exclusi sumus à gloria, Dei voluna rate antecedenti; sue negatiuè, sed equivalenter. Quandoquidem idem omnino esse clus dampationis sequitur infallibiliter ex Dei vosurate anteceder, & mero ipsius praindicio. Ac si Deus positiuè reprobos exclusisse antecedeter, non alio modo circa illos se generes, vt damnarentur salua propria libertare, quàm nunc se gerit circa illos, iuxta sententiala aduersariorum.

Quartò, sequeretur Deum non habere finceram voluntatem saluandireprobos, sed seque fimulatoriem. Consequens est falsum pro- eta l'un pterillud 1. Tim. 2. Vult omnes homines faluos non labor fieri, & alia quæ addemus disputatione se- fisca quenti fect. 2. Sequela verò probatur in hunc modum. Qui de industria quært omnesgratias finales, & omnia antecedentia finalem feligi statum , incongua ad finalem iustitiam , imò illi è infallibiliter allatura finalem iniustitiam; habet ad fummum fimulatoriam volunta- grat tem salutis. Arqui Deus circa reprobosita fe gerit fecundum aduerfarios; ergo &c. Maior eft clara. Quidenim eft infidiari hominum faluti, fihoc noneft? Minor probature nam per aduerfarios Deus ante præuifionem operum, vel status finalis, elegit absolute & efficaciter quotquot ad gloriam perducendi funt, in indiuiduo, & in gradu gloria, per modum vnius ciuitatis aut rei jublica caleftis, ex illis folis constituenda in tali numero & gradu. Aut per modum vnius ædificij ex his lapidibus viuis ædificandi tali symmetria & perfectione. Itavt omnes illi fint eò perducendi infallibiliter, & præter illos omnino nullus alius. Vnde consequensest vt Deus in posteriore figno rationis, ne prius decretum infringat, eleCilmedia congrua seli-gat, per quæ infallibiliter ad locum &gradum illum absolute & efficaciter destinatum perueniant: aliis incongrua, ne quis eorum in reg Cum & ciuitatem illam irrepat. Alioqui enim non minus decretum infringeretur, fi aliquis neglectorum irreperet, quam fi aliquis electorum deeffet.

Neque dici potest Deum propterea non 66 seligere de industria media incongrua reprobes seu neglectis, sed dare prout occasio fert, qualemue cursus rerum & opportunitas circumstantiarum postulat? aut cæco quodam mode, En attendendo fintne conqua an incogrua. Enimuero fi ita est, in Cedibile plane videtur, quod nemo prorsus ex tanta multifudine reprobatorum negatiue, gratiam congruam fortiatur, & faluetur: & contra, nullus ex tanta multitudine electorum fortiatur incongruam , & damnetur. Fingantur enim duæ hominum Multitudines ingentes hinc inde stantes, & aliquis in medio vtriusque exagenti arca, nummis argenteis partim bonis, partim adulterinis plenar his & illis omnibus nummos distribuere: fieri nepotest quin aliquibus ex veraque multitudine obtingant boni, & aliquibus falfi & adulterini, nisi de industria vni multitudici omnes Konos feligat salteri omnes adulterims?

### Disp.XIX. de Dec, Sect. V. & VI.

Sic e go Deus &c. Omnino negari non potest quir as tali agendi modo coniecerit ie in periculum euidens infringendi pri-mum decretum absolutum & efficax de regno Beatorum constituendo in tali statu dererminato ex tot personis, & talibus, & in tali gradu gloriz, vt di cunt aduerfarij. Quemadmodum qui caco modo nummos illos diffribueret, coniiceret se in periculum euidens distribuendi vtrinque bonos & malos. Imò reipsa distribueret. Nam aliad mirabiliter forduitum, & incredibile, ac moraliter impossibile est, in tanto numero grat grum, & hominum aut Angelorum, electorum aut re-

Neque dicas potuisse eu nire id quod reipla euenit. Atqui reipla fic euenit, vt omnibus reprobis obtigerint media finaliter incongrua. Respondeo enim, necessario quidem moraliter euenturum fuiffe, vt ex tanta hominum multitudine , pene innumerabili, aliqui mediis benè vterentur pro sua liber-tate: alij verò abuterentur, aut non vteren-tur Sed onòd certò & infalibiliter tales suturi fuerine Ili foli, & omnes, defignati ante electionem mediorum & præuisionem euentus, est moraliger impossibile, nist arte & confilio certo Deus illam differentiam quæfinerit, & negotium direxerit. Quemadmo-dum licet quis lucendo talis, aliquando iaciat venerem : noraliter tamen impossibile est vt sæpius ludendo, iaciat venerem certò & infallibiliter quotiescunque voluerit, nisi arre & industria humana dirigente id faciat. Ratio est quia in tanta multitudine idem femper aut omnibus contingere non potest certò & infallibiliter, nifi vel naturali necefsitate eueniat, aut ex directione alicuius caufæ liberæ fic disponentis arte & confilio certo & infallibili. Quòd autem tam multis, id est, solis & omnibus antecedenter neglectis, obuenerint media incongrua, non fuit ex laturali reruin necessitate : Ergo debuit esse

ex libera Dei directione & industria. Adde quòd, cùm homines, tam prædestinati , quam reprobi, moriantur passim trule na. vi causarum naturalium, & verique sint turales die promiscue in gratia dum sinunt : & causa unare Dei ix naturales de se non sint fauorabiliodecretum, iuna Ad, res vnis, quam aliss: incredibile est quod entrios, ordo natus cacus, ordini gratia in exe-cutione prassippositus, nesciens Dei ele-ctionem, tollar è vita solos libere à Deo electos, quando sunt in gradu gravie pue finito à Deo: alios specialiter præstoletur donec exciderint : quasi verò diuinet præcisè numerum reproborum. Ergo est opus speciali dirigente ex intentione, vbi tanta consensio & certitudo, que cum non fit ex naturali rerum ipsarum necessifate, de-bet sieri et alicuius causæ cognoscentis & libera directione, atque confilio. Qua-re vt illi, nempe omner electi antecedenter citra futuri præuisionem, moriantur in gratia , & alij, nempe reprobi, male mo-Liantur, Deo procura dum eft,

quærere statum finalem incongruum, & cum fincera voluntate saluadi omnes stare nequir.

Denique negare non possunt aduertarij, quin Deus eligens absolute & efficaciter, Confirma vt ipsi volute, se habuerit vt architectus cura amiliabsolute & efficaciter designans certos lapides ad ædificium quod fabricandum men te concepit. Vt Rex nuptias aut conuiuium instrtuens, & ad illude certas personas, quibus solis constabit, seligens absolute & efficaciter. Ve Agonotheta centum præmia proponens, & centum felectis iuuenibus docernens, eofque iuuans certis mediis quibas reipfa confecuturi mainfallibi-liter. Quis autem dixerit architectum illum, regem, aut agonothetam, habere verum de-fiderium admittendi Jios ad æn ficirum, ad conuiuium, vel ad præmium referendum, quidquid exterius agat aut simulet? Ibi enim non est verum desiderium essectus, vbi si effectus fieret, euerteretur prior defignatio & intentio certa, absoluta, & efficas. Atquisi aliquis non fic electus fieret faluus, euerteretur electio ante à Des facta, absoluta & efficax: Ergo&c.

Dices, Deum seriò velle salutem eius, quem scit damnatum iri; & seriò vocare, quem scienon consensurur; neque tamen propterea vult quidquam feri contra fuano præscientiam : Ergo similiter potest velle saluare, & seriò vocare non electos: neque propterea volet sieri qui quam contra suam electionem & prædestinationem.

Respondeo cum Lessio sect. citata ratione seconda, posteriorem partem antecedens non effe voam. Deus enim reuera cupit aliquid sieri, quod si siat, sequetur in ipso non suisse illam præscientiam. Vellet enim non esse obiectum illius præscientiæ: quod si non esset, præscientia illius non esset: ac proinde vellet non esse illam præscientiam. Et oco illius vellet habere oppost am; sicut vellet estentum esse cotra

#### SECTIO

Confirmator eadem veritals pluribus aliis rationibus,

Vper pribus adde sententiam adue Sario. Srum habere in 6 moda mosalia maxima. Diuinam enem iustitiam, bonitatem & mis contrate fericordiam, quam se amplificade prætendit, deiicit. Iuffitiam: quia no erit tanta caufe ex uent Dei probrandi reprobis, quibus quefiuerit Deus iuftitia. gratias finales incongruas, cum despectiose antecedenti. Esseque eproborum instior excusatio, qui dealis se dicerent. Quid mirum si isti bene secerunt, & pesseuerauerunt; cum illos Dous absoluta voluntate antece-denter ad gloriam essicaen reque selegerit, atq; ad illa omnia Pona opera, & ad perseue-rantiam: nobis gratias incengruas quæsierit, & vtrosq; ante præuisionem ad quandam

# Disput. XIX. de Deo, Sect. V.I.

necessitatem cuentus adegerit. Quoad bonitatem : licet aduerfarii illam commendent & excollant erga prædestinatos : magis ta-men amplificatur, si Deus omnes sincere dilexerit. Et grauis illi iniuria fit, cum dicitur quæfiuisse Deum de industria gratias in-Congruas repobis, quod aduerlarii vitare

o nitati.

non possunt. Item non est ensentaneum diuing bo-Prædefini- nitati quod tam pauci saluentur præ multirio, gualem tudine damnatorun f, fiantque tam pauca ponant bona opera, & plurima cam remissa & languida, de quibus Deus non semel conqueritur in Scriptara: & tamen Deus an ecedenter prædefiniuerit absolute & efficaciter faluare eos omnes qui saluantur: similiterque prædefiniuer e omnia bona opera, quæ reipfa fiunt, & co numero ac mensura, qua fiunt. Circa reliquos verò qui non saluantur, & circa bona opera que non fiunt, habuerit se negatiue, itatamen vt ex illo fe habendi modo antecedenti, sequatur infallibiliter omnium illorum damnatio, & non-executio omnium bonorum operam que non fuerunt à Deo prædefinita. Nam fi Deus antecedenter ita fe habuit circa electos, eorumque hona opera,per quæ ialuantur in executione:& circa reprobos acebona opera, quorum defretu damnatur: verum eft dicere, Deum effe causam solam prædominantem toti negotio falutis & damnationis, & determinanen rerum euentus ac ve luti primum motorem efficacell, cuius motum cætera fequantur tamineuitabili necessitate, quem est infallibile decretum Dei absolutum, & efferan non carere effectu. Omnia, in aa, que deinde fequuntur, ei subiaceent & seruiant necessario: falusque vel damnatio fostra non pendear ab illis, ac ne quidem à nostra libertate, nisi ve à ministris divine prædefinitionis antecedentis & efficacis, qua supposità, non Potest in sensu composite euenire aliud, nisi il quod prædefinieum est. Quomodo ergo Meas, infinite boous, & minimus intiis hominum, vt sapius testatur Scriptura, tam paucos elegit, alios verò longè plurimos neglexit; & antecedenti necessitate issenitabili illos ad gloriam, istos ad damnationem ade-git? Qiomodo conqueritur sam paucos saluari, & tam panca bona opera, tamque remisse fieri , fi ipgemet ita prædefiniuit intecedenrer & efficaciter , & nihil anudin hoce regotio fieripoteft, quamquod ipse pradefiniuerit, ac denique si ipse sollimite procurat per media congrua vel incongrua, ve non aliter fiat, tamque vult non aliud fieri, quam

> manere firmum & inniolatum? Dices, non esse alienum à Dei bonitate quòd justis de causis de Freipsa plurimis media, que præut dit non esse profutura, vt in omni sententia facendum est : ex quo sequitur damnatio eclum omnium qui de facto damnantur Ergo neque est contra Dei bomitatem prædefinitio supra dicta, ex qua non sequitur alius euentus, neque magis perni-

> vult uum decretum antecedens & efficax

ciosus reprobis, quam ille qui nuncesst in quacunque sententia.

Respondeo, non esse alienum à Lei bonie Que tate, quod com antecedenter omnes fincere faluare voluerit, covti mediis de fe effica- cal cibus & conuenientibus, à se datis adillum finem , ex vero & fincero defiderio vt omnibus prodessent, permiserit tamen euentum dans libertati creaturarum , vt vtantur vel non vtantur frout voluerint: ex quo vfu vel nonviu sequatur quod aliqui saluentur, & alij damnentur. Neque præsciens abusumper scientiam conditionatam debuit propterea ab illis decernendis abstinere; & eligere alia, quæ per eandem scientiam videbat esse profutura, fi eligirentur. Nam Deusnontenetur perducere infallibilirer ad falutem homines quacunque viâ possibili. Multum est quòd tanta maiestas nos ad sui fruitionem, & eiusdem fœlicitatis ac gloriæ participarionem inuitet, & inuet mediis de le effcibus, & valde conuenientibus, quaqueinfallibiliter finem affequerentur, nisi hominum malitia ve liegligentia ea fruftrarettef. fectu. Alius autem prouidentiæ modus, per-ducendi schicet infallibiliter quoscunque ad falutem, fi folus Dei bonigatem deceret, neque pohibilis effet alius, supposito quòd Deus habeat desiderium saluandi omnes homines, quemadinodum habere testatur Apostolus 1. Tim. 2. Ille, inquam, modus prouidentiæ, nobis notus per consequentiam, caufaret in hominibus negligentiam (alutis, & peccandi licentiam. Sibi enim persuaflerent homines se tandem saluos sore, quidquid agerent : quia non desunt omnipotentiæ Dei media, quæ si adhibeanur, consentient sinalite & salui erunt. Et Deum circa ipsos vsurum esse illis mediis sibi notis per scientiam conditionatam: quia non potest eligere alia media illis que um falutem fincere defiderate Atqui desiderat salutem omnium hosninum, ve loco proxime citato, aliisque pluribus reuelauit.

Et quamuis admiratione dignum sit, quod Deus præsciens in rerum serie, que as initio mundi maditur executioni , media falutis tam paucis effe profutura, longéque plurimos abuforos, aut non víucos ; Clam tamen elegerit , com posset alias æque falile eligere : Possique meritò hic applicari illud Apostoli Roman-Fin Ogaltitudo divitiarum sapientia & sientiæ Dei , quam incomprehensibilia sunt iudicia eius, & inuestigabines via eius l & Psalm, 35. vers. 7. Iudi ia tua abyssus multa : non debuit tamen Deus, propter prauisam hominum malitiam, abstinere ab ordine de se tonuenienti & csicaci: ne-que contra suam bonitatem secie, sinon abstinuit ab electione mediorum per se valde Prilium & efficacium, & ab ordine rerum per se bono; relinquendo tamen creaturas libero suo consilio, quarum malitia vel regligentia, fon autem ex Dei prace-

#### Disp. XIX. de Deo, Sect. VI.

finitione ac praiudicio antecedenti, factum est ve persent quotquot percunt, tales deintendente vllo modo expresso, aut virtualiter & aquiualenter; ob prædefinitionem numeri electorum : neque vtente scientia coditionata ve illis media incongrua feligeret ; sed fincere salutem illis defiderante, & in media intendente, vt per se bona & essica-cia, per indeque se habente in illorum electione præ infinitis aliis, ac fi feientiam conditionatam non habuisset eius quod euenturum erat , fi hæc media & talem Griem rerum eligeret, id est, non minus electuro quamuis euentum illum non præuidisset,

sed illius oppositum. Itaque Ders sic eligendo non est causa prædominans, & certò determinans antecedenter de euentu salutis & damnationisomnium hominum & Angelorum : ficut est in sententia Aduersariorum : quatenus iuxta ilam; Deus non modò præscit conditionatè quæ futura sunt (quæ sola præscientia non porest esse causa ve fiant) ied antecedenter vult ve fine futura : & per media congrua vel incongrua, quæstra de industra, procurat ve infallibiliter eueniant. Quæ voluntas Dei sie statuentis ante prauisionem Operum à nobis non pender. Neque enim potuit à nobis impediri, ne Deus sic aliquos eligeret antecedenter & essicaciter: nos autem negligeret, & negatiue faltem reprobaret ante-cedenti illa voluntate. Ide oque ipfa est verè causa prædominans suo mero beneplacito, & est author totius operis exilla infallibiliter fecuturi, ministrantibus illi infallibiliter aliis causis. Atque adeò Dei voluntas in Illa sententia est verè cauta dur tam pauci saluentur, fiantque tam pauca, tamque remissa bona opera: statuens, virtualiter saltem & aquiualenter, vt ita siat: vtensque scientia conditionata ad procurandum vt ita e e-niat. Contra verò, in nostra sententia libertas creaturæ dominatur quodammodo in hoc negotio: & præit diuinæ cognitioni, tam conditionatæ, quam absolutæ: quatenus ratio cur Deus sciat nos ita libere operaturos, est quia sumus italibere operaturi, este que ratione prius nos libere sic operaturos. esse : quam Deum il præscire. Quod aurem sumus libere ita operaturi, non est ex Dei prædennir one antecederai & infallibili : sed ex nostro beneplacito : ita ve pendeat omnino à manu nostri confilij sic oper rari: adeóque Dei præscientia pendeat quodammodo à nostre libertate, & illam ratio-nis ordine subsequatur. Quare in nostra sen, tentia, non Dei voluntas, de se intendens salutem hominum & ad illam promouens per media idonea, sed voluntas creaturarum, est cafa cur tam multi damnentur, siantque tam pauca & tam remissa bona opera, contra Dei intentionem antecedentem & verum desiderium, quo voluit omnes saluar, pluraque bona opera & præstantions fieri.

Præterea hæc sententia non parum obest 970. bonis moribus. Qui enim credit Deum velle Contraria absolute antecedenter & efficaciter faluare sementia omnes quotquot saluantur : perireque infal- officit bolibiliter quicanq; non fuerunt sic erecti:po- hus. fum inclusus in corum numero quos Deus antecedenter efficaciterque selegit, vel non fum. Si prim m : faluabe infallibiliter ne-que vt fubsum tali decreto antecedenti, que ve subium talt decreto antecedenti, damnari possum. Si secundum: damnabor infallibiliter: neque possum non damnari suppostita tali reprobatione. Neque est quod sim sollicitus de bonis operibus, dut de perseuerantia. Hac enim vel sunt missi decreta absolute & esticaciter ante pravissonem, vel non. Si primumierum infallibiliter: Na Deus non permittet frustrari suum decretum absolutum & esticax, sed ser omninoid quod folutum & efficax, sed fiet omninoid quod decreuit: & fiest opus, pfe me impellet efficaciter & vrgebit ad præstandum quicquid ex parte mea necessarium est. Quidegitur est opus vt ipse me vrgeam, & prouocem ad sollicitudinem? Si vero non fum de illo numero electorum, quibus Deus definiuit antecedenter bona opera & perseuerantiam : non poterit mea solicitudo efficere vt hæc assequar,& in numerum illum dmittar; fed certiffime & infallibiliter Autumm eft vt finaliterpeream. Pereunt enim certiffime, & in-fallibiliter quot quot non fuerunt sic electi.

Dices, idem argumentam fieri posse contra Dei præscientiam. Vel enim præscit me faluum fore, vel non &c. Respondeo ma-gnam differentiam esse. Nam à mea libera poluntate pente vt Deus præsciat me benè aut male acturum, & me saluum fore aut non. Quia non præsciuisser nist faceren: & ideo præscit ab æterno, quia facio in tempore. At verò non pondet à mea libera voluntate, sed ex mero Dei beneplacito antecedeti, quòd Deus me degerit & salvare decreuerit efficaciter, & infallibilite?: vel è con-traric, me relecer. O negatic è reprobauer. ita tamen ve damnatio sequatur infallibiliter posite illa reprobatione, qua à me non pependit. Dices secundò, adhue fore socum amori

Dei & virtu s gratuito. Respondeos fore quidem, sed paucos eo solo moneri. Quare plurings oberit hæc fententil Sed & illis ocet qu. mouentur amore gratuito, cum subtrahat illis motiuum aliud efficacissi-mum. Vnde et ve sine scandalo & offensione non possit hæc sententia communater & vu l

gò proponi.

Plurimum quoque officit ani marum zho.

Nam si verum est, offines quot quot saluaners , fuisse efficaciter & absolute ance præuis Officiretie honem futurorum operum electos & præ-destinatos. Sequitur fore vi saluentur infallibiliter: sine ego me pronocem ad solicitudinem de illerum falute, fine Jon. Non enim potest decretum Dei absolutum & efficax frustrari effectu : Neque mea negligentia vel incuria contrarium eueniet. Neque dicas

38

## Disp. XIX. De Deo, Sect. VI

Deum prædefiniuisse vti opera & zelo meo in aliquibus saluandis. Nam si ita est, Deus essicaciter & infallibiliter eum procurabit; neque de illo magis solicitus esse debeo, quam de corum falute. Verumque enim tam est infallibile, quam Dei decretum absolu-cum, & ester Neque illa solum consideratio zelum animarum accendit in viris fanctis & Apostolicien fed & præcipue quie fibi persuadent fore vt aliqui non faluentur , fi sua opera illis desit ? vtque saluentur aliqui sua opera, qui sine illa damnatentur: adeò vt eorum salus vel damnatio pendeat simpliciter à sua lisera cooperatione. Quo non est verum in fententia prædestinantium antecedenter, emeaciter, & infallibiliter. Namin illa fement 2, fi deeffat istorum zelus, Deus alia fiedia efficacia adhiberet per quæ falus illorum infallibiliter obtineretur : & independerer abiftorum Dlo salus infallibiliter Illis decreta est ratione priùs, quam zelus ille à Deceligeretur, & prouideretur vt futurus.

Rurfus illa sententa naturæ eorum qui eliguntur est minus consentanea. Nam si creaturæ rationales libere funt ad finem aliquem perducendæ: magis consentaneum eft, ce expecteur liber earum confensus, quam ve priùs determingte destinentur ad eum finem, & tunc ad eumdem perducantur quocunque modo. Cum enim Temper liber-Cas operetur contiggenter; non est fecundum conditiones eius vt priùs ad finem omnino determinate destinetur, ad quem lebere perducenda sit. Est verò secundum esus conditionem vt ei finis expetatur & ad talem finem media idonea procurentur. Et hoc verum est de creaturis que libere per media pendentia ab ipfarum libertate funt peruenturæ ad finem. Est quoq; gerum de creaturis quæ per media pendentia à libertate aliarum greaturarum funt peruenturæ ad finem, fi peruenturæ funt en quo ordine funt paruuli, gobus ve applicentur al all faluten necessaria, pendet ab aliena libertate. Conueniens ergo fuit, vt Deus expeteres quidem vero aefiderio finem beatum om fibus creaturis rationalibus, & pararet media idon. fed tamen expertaret euentum liberum : nec adigeretur ad necessitatem quasi cogendi moraliter ad bene agendum creature quas glegiffet ante præuisionem opera minultó, que minus ad procurandum vt à iustitia repellerentur, aur exciderent illi quos non elegiffer, aut seprobaffet, citra huiusmodi præuisionem.

Tenique Deus voluit Adæ, & posteris omnibus, iustitiam & gloriam. Item quanvoluit sin-Adz iuxta diorum adgloriam, non habit decretum ab-doctrinam folutum quod, impugnamus. Antecedens probabitur disput, sequenti. Sequela euidens est, admissa suppositione plus quam probabili, quod scilicet Adamo non peccante, & ta-

men perseuerante generatione hominum cum propagatione iustitiæ originalis; non fuisset sucurus in eo innocentie fleu idem exitus quoad finalem institiam, & confequenter quoad glorram, in eodem etiam gra. du, qui iam est in prædestinatis: & conse. quenter, quod non fuiffer futura executio decreti quod impugnamus. Sequela ergo fic probatur : Deus non poteft velle fincere opposituin eius , quod iam absolute constiruit , etiam folus, antecedenter & totaliter. Ergo fi perseuerantia Adæ in iustitia erat impeditura, Deo etiam sciente, executionem absoluti illius decreti; non potuit Deus fin. cerè eam velle. Imò quia hoc ip so quòdali. quis vult efficacier & absolute finem, vult implicite media necessaria: Deus per decre. tum illud antecedens voluisset impliciteno. perseuerantiam & casum Ada, si per scien. tiam mediam præuidebatur vt impeditura decretum, quemadmodum suppono. Que supposito ex co confirmari potest , quod prorsus incredibile sit omnes eosdem, & 2d eundem gradu gloriæ venturos fuisse, in statu innocentiæ : etiam infantes post baptismum, aut circumcisione extinctos: qui certe non sic extincti fuissent, sed longiffimum compus merendi fabniffent. Incredibileitem est, non plures in co statu falutem fuisse confecuturos, quamqui repla nunc consequuntur. Adde quod iam saluentur multi nati ex adulterio , inceftu ,facraegio, qui non fuissent nascituri similibus de causis. His verò causis desicientibus, alias fuguras fuiffe eorundem omnino hominum, etiam quoad corpus à parentibus acceptum (nam prædestinantur homines, & non anime folæ) quam est perplezum & incredibile!

#### APPENDIX.

De prædefinitionibus

N Eque minus perplexum est & incrediprædefiniuisse ante præuisionem futurorum posità tantum scientia condicionalium, aut etiam citta illam, vt Thomista volunt, non modò personas & gradus gloria; sedetiam ompianona opera quæ fiunt ab electis, cum, omnibus suis conditionibus internionis, du-rationis, & aliis circumstantiis. Contraquod potest instari multipliciter.

Pristo enim, superuacanea est talis bono - Import rum omnium operum in particulari prædefi- ut tumest de se, voluit illis sincerè perseuerantiamin instituta Ergo posius ratione qu'am vellet in Adamo incloare efficaciter seriem mediorum adglorism, non habit decretural nitio absoluta:cem pleraque facillima fint, finition rumque opera, quæ peccatum supponunt:
evt tolerantia Christi & patientia, circa crucifigentium blasphemias, irrifiones, contemptum, odium, opprobria. Patientia Martyrum circa fimiles actus Tyrannorum

Fade Tententia est minus confentatati electo-



### Difp. XIX. de Deo, Sect. VI.

& occiforum. Actus pœnitentiæ de propriis peccatis, & compassio circa aliorum peccata. Eft enimempoffibileDeum velle antecedenter absolute & efficaciter aliquid supponens peccatum tanquam mediam necessarium ve fit. Alioqui Deus vellet peccatum: quia quifquis vult finem antecedeter, absolute & efficaciter, vult omne medium necessaria aliunde non præsuppositu. Et tamen aliqui prædefinati videntur non habuisse aliud motiuum efficax suæ salutis, nisi Martyrum patiersiam in ferendis opprobriis & tormentis iniuste illatis, quorum exemplo permoti fidem statim amplexi funt, & pro illa repente octifi.

Tertiò, calis modus prædefiniendi non est consentaneus rectærationi, & prudentiæ. Si enim Deus ex se omnia bona opera prædefiniuit, cur tam pauca, tam imperfecta, tam languida & remissa, qualia sunt plerumque Christianorum opera: maxime verò cum ipse gratiam suppeditet, quâ possimus præstare longe plura & persectiora? Que ratione hæc duo consentiunt, dare gratiam copiosam, & prædefinire opera pauca, pida, & exiguar Item quomodo nos hortatur ad funanam perfectione : Estore, inquit, perfectisieut pater vester cælestis perfectus est: & interim exse non prædefinit nobis nisi imperfecta opera, imperfecta merita, sanctitatem exiguam?

Dices,vt fe accommoder hominum imbecillitati: sciebat enim quod accepta tam vberi gratia tepide effent operaturi. At multo melius se accommodasset hominum immecillitati, fi nihil prædefiniuffet de ipfo opere, fed totum reliquisset ipsorum arbitrio; nempè vt facerent plura vel pauciora, perfectius vel imperfectius prout vellent. Accommodat se Deus no fre imbecillicati, non imbecillia & parua efficaciter prædefiniendo; sed ad perfectiora non cogendo, & no-

Arum teporem tolerando.

Quarto, hæc prædefinitio non eft confentanea doctrina Patrum, affirmantium caufam seu rationem cur Deus præsciat actus liberos futuros creaturarum, esse quia futuri sunt; non autem esse futuros, quia Deus præsciuit. Nam, iuxta sententiam contrariam, prima ratio cum Deus præsciret actus bonos, esset Dei prædefinitio antecedens, absoluta Et actus ideo ellent futuri, quia & efficax. Deus prædefiniuit. Quod non minum stin-conueniens, cuam esse sikuros quia Deus præsciuit. Imò si prædefiniuit antecedenter; sciuit Deus saum decretum, & vi illius præsciuit actus futuros. Parum etiam conuenit cum illis Scripturz verbis, Ecclesiastici 15. Deus ab initio constituit hominen, or reliquit illum in manu confilii sui, &c. Neque enim fuic zelictus à Deo in manu sui confilij, id est, suo quidquid ipte facturus est infalbbiliter, in particulari, & quoad omnes circumstantias durationis, intensionis, multitudinis &c. ita ve ipse neque aliud, neque aliter facere posfit, prout subest tali pradefinitioni efficaci

& decreto Dei absoluto. Vnde etiam ligatur extrinfece libertas præuenta antecedenter tali decreto, quod non pendet abilla va fits est enim antecedens: & co præsupposito, non potest voluntas non facere id quod redefi-nitum est: quamuis retineat libertatem intrinsecam, id est, potentiam indifferentiæ ad oppositum, supposito quòd Deus non prædeterminet physice, sed vtagur scientia media ad obtinendum infallibiliter consens in-

berum quem prædefinita

Neque respondeast aduersarij nescire bomines Deum sic prædefinitisse, ac proinde agere tanquam relictos suo corello. Tum quia ipsi profitentur se hoc scire, adeoque sibi contradicunt. Tum etiam qui alii, qui nesciunt, non propterea sunt relecti in manu sui confilij, sed falsò purat se relictos, quamuis non fint, cum Déus omnia prædestinauerit antecedenti suo confilio, curetque tummo & infallibili studio, vt fiant omnia sicut prædefiniuit. Addo prædefinitiones illas, eo modo quo asseruntur à Suare, & alus aduerfariis, reddere inutilem potentiam intrinfecam voluntatis ad diffentiendum respectu operum prædefinitorum : & potentiam intrinsecam einsdem ad confentiendum refpectu operum non prædefinitorum. Quia fi quis habet in sua potestare præuidere, omnes occasiones de circumstantias in quibus sis conse durus infallibiliter, & in illis solis te constituere, atque seipsa te in illia solis constituat de industria: ille sine dubio reddit inutilem potentiam intrinsecam tuæ voluntationad diffentiendum. Et similiter f de industria & ex præscienca constituat te solum in iis occasionibus, in quibus præuidet te non consensurum: reddit potentiam tuam intrinsecam inutilem ad consentiendum. Atqui Deus, iuxta sententiam aduerfariorum, ita se gerit circa actus prædefinitos, & non prædefiniros : ve de prædefinitis vltrò fatentur ipsi : de non prædefinitis verò cofantur d derere, fi coharenter fre fentencia loqui velint, ve nos fupra oftendimus. Erso &c.

Nequewerò possunt argumentum Jontra ros retorquere, eò quòd fateamur Deum reipfa elegiffa plurimis meda quæ fæjebar non profutura, & aliis meda quæ præuide-bat effa profutura. Namata dest quòd ele-gerit da at præficientia illa conditionata non dirigente electionem, vt hæc incongrua præ aliis congruis eligat: aliud, quod elegerit ex præscientia & ex voluntate aprecedent obligante ad sic eligendum, & ad efficiendum yt scientia illa de conditionata tra siret in absolutam, noalioquin irritum effet Dei decretum antecedens absolutum & inipsius arbitrio ad eligendum quod voluerit, fallibile circa tales a us. In nostra senten-si Deus absolute & essicaciter prædesiniuit tiatotum negotium à mois pendet, nosque ipsi, non conservendo, reddimus potentiam consentiendi mutilem. Deut nim nihil an-

te predefinit.

Quintò docrina illa de præder tione omnium bonorum operum non habet foli-

Doctina nit.non ha-bet folidű fundamen. cum,

78.

dum fundamentum in Scriptura, vel ratione. Opponit præcipue Ruis tota disp.6. de prouidentia, fidem nostram, & sanctitatem, omniaque bona opera, referri ad gratui-tam Dei electionem, idest, esticacem pra-definitionem, Ephes. 1. ver. 4. Elegir nos in ipso ante mundi constitutionem ut essemus sancti , es immaculati in conspectu eius , in charitate. Et Matth. II. Abscondisti hac à sa-pientibus & prudentibus, & rettelasti ea parpientous of prudentious, of reneualit ed par-uulis. Ita Pater, quoniam sic suit placitum ante te. Et Ioan 10. Vos non creditis, quia non estis ex oubus meis, id est, non estis prædestinati, & prædessiniti ad credendum. Quæ prædestinitio est antecedens, cum sit causa sidei. Vt clariùs significatur Act. 13. vbi de Antiechenis dicitur, Credilerunt prædicationi Palli quotquor erant præordinati, id est, prædefiniti à Deo, vt exponit Chryfost. ibid. Item propositum illud, secundum quod dicuntur sancti vocari ad fidem, & alia bona opera, Rom. 8. & 9. & 2. Timoth. 1. aliifque locis, nihil aliud effe nifi efficacem illam & infallibilem Dei prædefinitionem. De qua etiom intelligendum est illud Rom.9. Miserebor cui misereor: co misericordiam prastabo cuius miscephor. Et illud Prouerb. 8. Praparatur voluntas à Domino. Et illud Ioan. 6. Ne-mo porest venire adene, nisi Pater, qui misit me, Fraxeriteum, id el vocauciet secundum propositum, & prædefinitionem illam. Addit tertiò, codem pertinere ca Scriptura loca; quibus dicitur Dede cornoftru in manu sua habere, & quocunque voluerit vertere, inclinare, innouare, regere, circumcidere, aperire, conuerto e, praparare, creare in of ri-bus bonis, & facere vi in praceptis cius am bulemus, arque in nollis operari, velle & perficefe.

Sed ad primum Respondeo, fidem & sancti-tatem nostram referri ad gratuitam electio-Non coim nem, & beneplacitum Dei, Ephes. 1. & bene dedu Marth. II. ratione primæ vocationis pure cieur ex Scriptura. fratione primæ vocationis pure frum confenium prædendiuerit. Devero autem feniu verborum Christi Ioann. 10. &c Luca Act. 13. dicemus inferius fect. 7. Ad fecundu, dico nomine propofiti, Rom. 8. &o. & 2. Tim. 1. fignificari plerumq; beneplacitum Dei antechens nos perdicendi ad gratiam & vitam aternam, quod consequenter transit in voluntarem efficacem, pranto no-Pro confensu & bono statu finali. Quod si ali quando figrificatur eoden nomine voluntas-Pei efficax & antecedens faciendi aliquid, vt forte Rom 9.v. I 1.id non debet ad omnia opera nostra bona extédi. Plura Ce his Script. locis & aliisin confirmationem allatis dicemus fect.7.& in Tract.de gratia. Ad tertium respondeo testimonia lla nihil aliud signifia dem continut absurda, quæ predestinatio absurda quæ predestinatio absurda quæ predestinatio absurda quam Deum pabere in thesauris suæ soluta esse a antecedens, ad gloriam, humipotentia gratias præuequentes, quibus cusq; impugnata. Vt, quòd tota quodamodo possit hominum voluntates ve tere, quò vo-luerit, ita ve respe non sint ils restitura, quamuis possint resistes. Et nullum opus bonum fieri posse sicut oporter ad salutem,

absque ipfius gratiat per illamque Deum fal cere, vt in præceptis e ius ambulemus, e operari in nobis velle & p erficere. Que omnia vera funt, licet Deus non prædefiniat ante. cedenter & efficaciter o mnia bona opera.

Argumentatur deind e Ruis hac ratione:

Deus facit semper id que d optimum est, & perfectifimæ prouidentia atque rationi maxing consentaneum, itavt melius aliud nec fieri, nec excogitari possit. Sed prædefinitio omnium bonorum operum test melior modus prouidenfiæ, magisque co nsentaneus ra. tioni, sapientiæ, bonitati, & Omnipotentia Dei: erge &c. Maiorem suppo nit velut à se probatam alibi. Minorem verd confirmat, 10 quia melior est prouidentiæ ratio, fi prima causa mouens all quodcunque bornum &fi. Die nem particularem, intendat Illum efficaci. ter, & præconstituat omnia media adillum infallibiliter consequendum. Magis etiam commendatur dinina misericordia & liberalitas erga quoslibet fideles aut iustos, fieos ita præuenit. Et magis dignum est omnifotentia divina, mouere homines efficaciret & infallibiliter vt eliciant libere piontisopera. Maior quoque bene operane bus impon tur obligatio agendi gratias Deo, magisque feipsos humiliandi. Quia & Deus illis pradefinitionis gratiam negasset, nihilo meliores cateris peccatoribus euafifent.

Verum quicquid fit de maiori, de qualibi diximus: Minor neganda eft. Ad cuiuspri- 13/6 mem probationem dico contrarium patere 06 ex dictis num. 70. & 75. Ad fecundam dico non ita commendari debere misericordian De & liberalitatem erga aliquos, vt detrahatur fincero eius defiderio erga falutem aliorum. Vt fit si Pustam paucis operabo-na prædefinit: aliis verò negat prædefinitio-nem, sine qua infallibiliter siturum estre meliores non euadane. Siquidem iuxtaillam am nihil boni fet, quod non fuerit à ædefinitum : vt etiam indicent verbt

auctoris postremò relata. Ad tertiam espondeo magis esse dignum omnipotentia, prout dirigitur per sapientism, non ita pradefinire omnia bona opera: imo aliquaesse, quæ Deus non potest antecedenter prædehhire & velle à fe lo, quia supponunt peccatum, vt ostendimes num. 74. Si autem hac prædefinitio daret bene operatibus occasio-Si autem hæc nem gratias agendi Deo, & se imiliandi daret etiam non bene operantibus occasio nem se excusandi, & dicendi, Dominesillis negmisses prædefinitione, æque ac nobis, nihilo meliores sussent & si nobisæque ac illis eam concessisses, æque boni euasissemus.

Sextò denique, doctrina illa de pradefinitionibus omnium bonorum operum ea- Ein & summa ratio, cur hic & nuc tale opuscum ifis circumstantiis à nobis fiat, cur tam remissa & tam pauca, referenda sit in decretum dininu. Quòd nemo debeat este solicinus

### Disp. XIX. de Deo, Sect. VI. & VII. 385

de bonis operibus, de profectu suo spiritualis de proximoru conuersione : quia de his om-nibus in articulari sine nobis est essicaciter decretum à Deo, neque amplius siet vaquam aut minus, quam decretum en, fine fimus foliciti fiue non. Hoc enim decretum vt fit, vel non fit, uullo modo à nobis pendet: quia præcedit omnem præuisionem futyrorum. Et co posito, fieri nequit ve aliter euesliat, quam decretum est. Quare illa prædefinitio rejicienda est, æque ac prædestinatio antecedens absoluta & efficax.

#### SECTIO VII.

solutio obiectionum ex scriptura.

Væ ab aduersarijs ex Scriptura objeiun-Jeur hæc præcipue funt, Primo, quod ait Christus Matth. 24. v. 22. Nisi breviati suis-sent dies illi, non sieret salua omnis caro: sed pro-pter electos breviabuntur. Et paulò post: Pseudoprophet a dabunt signa magna, ita vt in errorem inducante., si fieri potest, etiam electi. Ex cuibus verbis quinque inferunt aduerfarij. 1. Dari electos, id est, aliquos dilectos & acceptos præ alijs : neque enim alioqui effet electio. 2. Electionem de qua ibidem sermo est, esse electionem efficacem adgloriam, quæ dicitur electio antono mastice, quæque à Marco cap. 13. clariùs defignatur, cum ait : Propter electos quos elegit, breuiabit dies. Adde quòdin codem capite Matthæi paulo post dicitur, quòd Angeli congregabunt electos eius à quatuor vetis. Vbi manifeste sermo est de electis efficaciter ad gloriam, & eo fensu quo electi contradistinguuntur à reprobis. 3. Inferunt electos illos suisse electos absolute ad gloriam: Nam de alijs nequit intelligi illud, in errorem inducantur, si sieri potest, etiam electi. Effe electionem antecedentem : ex qua scilicet applicantur media congrua, vt abbreulatio dierum; & propter quam decerni-tur perseuerantia. 5. Ex his verbis, sifteri potest, colligunt Thomistæ prædeterminatio-nem physicam, & impossibilitatem in sensu composito suppositionis plane antecedentis vsum libertatis. Caluiniste verò ex ijsdent necessitatem inferunt.

Respondeo cum Lesso, disput, de predest. sect. 3.n. 27. Primò indirecte, retorquendo argumentum, Nam potius nocet Aduersarijs, & fauet nostræ sententiæ. Quod sie pro-bo: Nisi breuiari suissent dies illi, non sie et falua omnis caro, id est, vt aduersarij inter-pretantur, futurum erat vt omnes succumbetent persecujioni, & ab averna salute ex-ciderent. Ergo nulli erant electi absolute, antecedenter, & efficaciter ante præscientia operum & boni status sinalis. Nam si suisset illa electio antecedens & absoluta: ergo etiamsi non suissent breuiati dies, id est, im-minuta persecutio: tamen ex illa voluntate antecedente, & efficaci, Deus confortallet electos contra vim perfecutionis, per media

Tomus I.

quæ non deerant thesauro infinito divinæ providentiæ, essecissetque vt victoriam de illa reportarent.

Secundò, Respondeo directenin illa parte capitis Matthæi non esse sermonem de con-fummatione aculi, de qua post; ted de ex-expositio. cidio vrbis Ierofolymiranæ. Christum enim de duobus interrogauerant discipuli, verbis illis: Dic nobis quando hac erunt, que nimi-rum iam pradixisti de edersione vibis, & templi Ierofolymitani ; & quodsignum aduen-tus tui , & consummationis seculi ? Christusaurem ordine satisfaciens verique interrogacioni, incipit à priori, verbis relatis in obie-ctione & alijs præcedent ibus. Sentus itaque illius loci est. Nisi breniati fuissent dies illi, persecutionis scilicet & excidij Jerosolymitani : non fieret salua omis caro, il est pullus Iudxorum euaderet. Sed propter electos, id eft, pauculos fideles & iustos, & secundum iu-stitiam præsentem electos inchoatiue ad vitam æternam, aut etiam finaliter & complete præuisa perseuerantia, breuiabantur dies illi, in corum scilicet gratiam, quibus Deus hoc & alia plurima beneficia decernore potuit : fiue ex suo beneplacito, fiue etiam ex præuifione precum & bonorum operum, quibus erant ea impetraturi: tameth non fuerint electi antecedente absolute & effi-caciter ad gloriamyet volunt aduersarij. Atque ita hunc ocum de saluatione temporali respectu excidij illius Ieroschymitani expo-nunt Sancti Patres Ambral. Chrysost. Theo-phylact. Anselm. & alij quos citant & se-quuntur Salmeron, & Cornelius à lapide,

ad Ondem locum.

Illud autem, da vt in errorem inducantur si sieri potessi et am electi, dictum est, vt Glossa post Origenem, & alij notarunt, ad exaggerandum, quam magna esset sutura visperse-cutionis, & falsorum miraculorum Pseudoprophetarum qui fuerunt tunc temporis: ita ve parum abesset, quin inducerentur in errorem pfi etiam electi inchoatiue, id est, fi-deles illius temporis, tam bone intrncti ab Apostolis, & tot veris miraculis, per Christum, & per ipsos, corumque successor in side confirmati. Vel etiam electi complete & absolute, sed electione consequenti post præuisa opera, mos seduci firaliter en impossibile ex hypothesi consequete præscietia, & electionis absolutæ, post præscientiam fa-tæ. Non est autem necessarium vt vox, election sumatur hic eodem fensu, quo posteà cum dicitur in responsione Christi ad secundam interrogationem, & congregabunt electos eins à quatuor venis, Sæpè enim Scriptura, son modò in codem capita, sed & sin eadem pe-riodo, candem vocem vsurpat in sensu diuero. vt cùm ait psal. 81. Deus sietit in synago-ga Deorum, id est, Iudierun. Et 2. Cor. 5. v. vlt. Eum qui non nouerat peccatum, id est, culpam, pro nobi peccatum fecit, id est, hostiam pro peccato.

Non item refert quòd plurimi prædicta Matthæi verba de persecutione Antichtisti

386

Eplicatur"

Euthym.

exponunt. Nam huic expositioni possiunt que diximus facile accommodari. Quod scilicet Deus propter sideles & iustos, qui tune erunt, electo que ad gloriam inchoatiue, vel etiam complete ex preuisione status sinalis, breuiabit dies persecutionis Assichristi, motus corum precibus, vel ex suo beneplacito; nolensin cosum gratiam permittere yt Antichristus diutius seviat, & tentatio magis inua escat. Idque exintentione & vero desiderio yt sideles perseuerent: quauis de cosi perseuerantia, & de gloria, nihil absolute, & essicative statuerit ante prauisionem. Multoque minus voluerit prædeterminate physicè aut necessivate ad perseuerandem. Per hæcompibus aduersariorum illationibus & considerationibus satisfactum est.

Obiciunt ecundo, flud Christi ad discipulos Luc. 12. v. 31. Nolite timere pusillus grex, quia complacuit Patri vestro dare vobis regnum. Vbi per pusillum gregem, volunt intelligi prædestinatos, qui pauci sunt præ multitudme reproborum. Et per verbum complacuit, aiunt significati Dei assectum specialem, se voluntatem antescedenter essicace erga omnes prædestinatos. Quippe quæ à Christo prævoniurillis, vt motivu siduciæ.

Respondeo primò, incertum esse, an per pusillum gregemeo loco debeant intelligi omnes electi & pradestinati, vi vult Bedaran potiùs soli Apostoli, aut dicipuli illi, quos tunc coram Christus alloquebasur: aut eria omnes sideles, vi vult Euchymius, & post eum Maldonatus, ad locum cit, quia, inquit, hac ad cosdem, ad quos superiora, dicta videntur. Superiora autem ad omnes Aditores, & in corum persona, a omnes omni no qui credebant, dicta fuerant.

Secundo, nego verbum, complacuit, fignificare voluntatem antecedenter efficacem dandi gloriam omnibus, quos ibi Christus alloquitur. Quod quidem manifestum est, fi per pufillum gregem, intelligantur omnes fideles. Neque enim faluantur omnes qui credunt. Est item manifestum, si intelligantur omnes Apostoli, aut discipuli Christi, quos soram præsentes tunc alloquebatur. Nam inter illos erat Iudas proditor, qui certe non fuit angecedenter prædestinatus ethcaciter. Eft delique verum diet intelligantur omnes electi Quia electionis antecedenter esticacis reuelatio non erat necessaria ad moriaum siducia, quam in corum animis Christus excitare volebas: & cum eius verbis antecedentibus, ac consequentibus non bene conuenit. Nam vt recee Maldonat. expopit : Christus postquam verbis præcedentibus nimiam folicitudinem terrenarum rerum reprehendisset, docuissetque curam & fpem conjici debere in Deum, qui non soiu. homines, sed & beli as omnes alat : addit argumentum à maiore ad minus, quasi diceret : Deus decreuit vobis darenegnum suum, quod est maximum: quomodo Ergo patietur vobis quicquam deefle ad vitam necessariu, quod est minimum? Quamuis autem decre-

uerit tantum conditionate, fi fermo fit de de creto antecedenti : aut consequenter , f. sermo fit de decreto absoluto & efficari: sufficie hoc ad amorem Dei, & liberalitatem eximia erga nos fignificandam, ob quam sperare debeamus non de futuruso ipsum in temporalibus ad vitam necessarijs : quandoquidem regnum ipfum cœlorum dare vult ex animo, ommaque ad ipfum consequendum necessaria suppeditat. Sed neque etiam decreuit dare temporalia ad vitam necessaria antecede. ter & absolute nine vlla nostra cooperatione, diligentia, & labore in illis comparantis, Cum auten Christus ibidem verbis proxime fequentibus hortetur ad folicitudinem bo. norum operum & vigilantiam, addita etiam comminatione contra eos qui fecus fecerint: Vendite que possidetis, o date cleemosynam &c. sint lumbi veftri pracincti &c. Patet ex dichis fect. 6. n. 70. & 71. reuelationem prædefti. nationis antecedetis, absolutæ & efficacis, nó bene couenire cum eiusmodi exhortatione.

Objiciunt tertiò, illud Christi ad Iudzos sono creditis, quia noresti Ioan. 10. v. 26. Vos non creditis, quia noresti ex oui bus meis. O ues mez vocem meane audient, co se ego cognosco eas. E ritam aterno n do cis, e citam non peribunt in aternum, e non rapiet eas quisquam de manu mea. Vbi per oars, aiunt, intelligi prædestinatos absolute & esticaciter, de quibus solis verum est illud non rapiet eas quisquam de manu mea. 2. In cunt prædestinationem illam esse antecedentem, sicut & represationem illi oppositam: quippe que assetutu ve causa, cur Deus vocet sic electos vocatione congrua, & alios incongrua; ve significat Christus verbis illis: Vos non creditts, quia non essis ex ouibus meis.

Respondeo primo, si hæc Aduersariorum explicatio vera esset, sequeretur causam, cur Iudæi non crederent, suisse, quia nonerant antecedenter absolute & esseciter prædestinati. Quasi nullus, nisi tali modo prædestinatius, credat. Quod omnino falsum, ce contra sidem est. Siquidem multi qui crediderunt, atque etiam iusti aliquando suerunt, excidunt à gloria, & damnantur desectu perseue

Respondeo secundò cum Maldonat, in hunc locum, ou hic appellari non tantum omnes iam crecentes in Christum : sed etiam per anticipationem ( vt supra v. 6. cum dixit: Alias ones habeo, que sur sunt exho: ouili ) eos omnes qui quamus nondum crederent, ità tamen erant comparati animo, ve facile effent , si doctrinam eins audissent, credituri. Hoc enim Christus Iudzis exprobrat, quod ex corum numero non fint, quodque tam dero, & tam obstinato contra veritatem fint animo, vt ne inter fuaturas quidem oues suas numerari possini magna saltem ex parte, ideoque non credat. Quasi diceret: Vos non creditis, quia duto & maligno estis animo. Vos non creditis, quia mihi vocanti non paretis ouina tractabilitate. Vos non creditis, quia malitiose vo cem meam contemnitis, & vocationem reis

UNIVERSITÄT BIBLIOTHEK Disp. XIX. De Deo, Sect. VII.

387

citis, ac proinde non estis ex ouibus meis, Ones enimmeæ vocem meam audiunt, id est, non rejeliunt malitiose, fed respondent vocation. Et ego cognosco eas , scientia approbationis: Et vitam aternam deeis, nunc qui-dem in spe & per gratiam, ac deinde reipsa per gloriam, modò in statu ouium perseuerent. Et non rapiet quisquam eas de manu mea, id est, nemo potest illas mihi eripere. Nulla earum peribit meâ culpâ, vel impotentiâ; quia nullus est me fortior, qui eas mihi inuito rapere valeat : fed fi pereunt, fua ipfarum calpa & voluntate peribunt : quia me sequi definent. Cant enim illa verba imelli genda, quantu eft ex parte Christi & Dei. Non verò absolute & fine conditione perseuerantiæ. Sicutillud Ivan. 3. v. 16? Vt omnis qui credit in ipsum non Pereat., sed habeat vitam æternam. Sicut etiam ex Trident. illud Philip. 1. v. 6. Qui capit in vobis opus bonum, ipse perficiet, intelligitur quantum est ex parte Dei, vt loquitur Concilium, & nisi ips gratiæ defue-fint. Promissiones enim vitæ æternæ in

Euangelio sunt intelligenda conditionaté, ex codom Concilio sesse. Tertiò, quamuis locus ille intelligendus esset de prædestinatis absolute ad gloriam, vt explicatur à Diuo Augustino tract. 48. in Ioan. Non propterea deberet intelligi de prædestinatione absolute sacta ante præuisa merita. Posset onim æque intelligi de prædestinatione absolute sacta consequenter post præuisa merita. Quasi diceret, Vospon creditis, quia nequam estin, & obstinati atque excecati voluntatariè, & in hac nequitia perseueraturi, & tandem damnandi sialtem magna ex parte. Ita vt particula, quia non estis ex oxibus meis, significet malitiam & reprobationem consequentem. Videri potest Toletus in cap. 10. Ioan. annotat. 16. vbi Cyrillum citat in hunc sensum, quem etiam satis apertè præ se ferunt Augustini

verba loco suprà relato.

Obijciunt quartò illud Christi ad Apoftolos Ioan. 13. v. 17. si hæ scitis, beati eritis,
si feceritis ea. No de omnibus vobis dico. Ego scio
quos elegerim. Sed vt adimpleatur scriptura, qui
mandu at mecum panem, leuabit contra me calcaneum suum. Voi notant, Christum loqui de
electione antecedeti absoluta & essicaci, Primò, quia Iudam excipit è numero sic electorum. At se ciò antecedens conditionata &
inessicax, est communis omnibus, & nullus
ab illa excluditur. Secundò, quia Christus
affert electionem illam pro causa, cur Iudan
excipiat, cum ait: Non de omnibus volsis dico.
Ego scio quos elegerim &c. At electio antecedens, inessicax tantùm & conditionata, non
est causa quemquam excipiendi. Secus autem voluntas antecedens absoluta & essica
per quam cateri virtualiter excluduntur.

Respond de verum illius loci sensum hunc esse: Beatieritis: si hae scitis, qua dico vobis, id est, si creditis, es si seccios ea: vt de sacto creditis, & facietis. Non de omnibus vobis di o: Quia no comnes creditis aut sacietis: id est,

ista proposicio conditionalis non est vera de vobis omnibus in sensu non modò pure hypothetico & suspenso, sed etiam transituro in absolutum: Ego scio quos degerim, id est, scio quales estis interius, quos in Apostolos elegi. Ibi estim de electione ad Apostolaum duntaxat sermo est. Licet D. August, inter-pretetur de electione ad gloriam: cui expoficioni fauet illud , Beati eritis , si feceritis ea, voi de beat tudine glorie fermo est. Sedno. straminterpretationem de electione ad Apostolatum, vt magis literalem ac propriam tradunt alij plurimi, quos sequentur Maldonat. & Toletus. De qua etiam intellig en-dum est illud Christi Ioan. 15. v. 16. Non was meelegistis, sed ego elegivos, vt estis or fru-Etum afferatis. Nota, vt eatis. Le enim Apoftolorum, id eft, mifforum, proprium eft. Et illud Ioan. 6.v. 70. Nonne ego vos duode-cim elegi, & vnus vestrum diabolus est? Sed ne-que illa exposicio D. Augustini nobis obest. Estet enim sensus: Ego scio quos elegerim adgloriam efficaciter, consequenter scilicet: & quid facturi fint, quemue statum fi-nalem habituri, ex cuius præuisone illos elegi efficaciter.

Catera que sequuntur in vettu, sed ve adimpleatur scriptura &c. consequenter intelligenda sunt. Ita ve norsignificent causam finalem: sed tantum euentum & consecutionem pradictionis; phras Scriptura familiari, cuius exemplavideri possunt Ioan. 12, v. 38. & 39. vbi diaitus Iudzes non cresidisse, ve impleretur Prophetia. Et cap. 19. dicuntu, aliqua circa Christum patientem susse facta, ve impleretur Scriptura. Cum tamen prædictiones illæ diuinæ, non suerine causa, cur hæc mala sierent: sed potius quòd sierent, esser causa, cur fuerint à Deo præuisa & prædicta. Denique reuelatio reprobationis antecedentis susset disconuentens & inepta ad sinem à Christo intentum, qui codem cap. in obiectione citato, conatus et crebris increpationibus suda conuertere, à suo seclere, etchaq; per strone reuocare.

Objiciunt quintò illud Actor. 13. v. 48.

Objiciunt quintò illud Actor. 13. v. 48. de Antiliochenis, Crediderunt quotquat erant preordinati ad vitam aternam. Vbi volunt fermonem haberi de preordinatione non conditionata: nem alioquin o miles credidiffent; Act. 13. quia omnes erant ita preordinati ad vitam ateriam, iuxta illud 1. Timoth. 2. Vult omnes homines jucuo fieri: fed de absoluta, & quidem antecedenti, quippe qua affortur ve causa cur crediderint.

Respondeo primò, non este necessarium vi verbis il s., quotquot erant preordinati &c. significetur cansa, cur Anthiocheni crediderint. Potest enim significari aliquid consequens, id est, præordinatiosad vitam æternam facta consequenter præniso ipsorum consensu, & singli bono stau. Secundò, non esse quoque necessarium verba illa intelligi de præordinatione ipsius Dei, siue antecedenter, siue consequenter facta: possimt enim melius intelligi de præordinatione, id

930

Nouit Do.

funt eins

est, prædispositione ipsorummet Antiochenorum. Nam in textu Græco pro præordinari habetur rerayuiron, id est ordinati, dispositi , bene affecti , propria scilicet voluntate cum Dei gratia præueniente. Eodemque redit, quod ait Vuigata, Crediderunt quotquot crant preordinati, id est, prædispositio ibidem v. 46. opponitur malæ dispolicopi Iudzorum contradicentium malisiose prædicationi Apostoli. Ad quos ideircò Paulus sic ait: Vobis oportebat primum loqui verbum Dei: Sedquoniam repellitis illud, & indignos vos indicatis aterna vita, ecce connerti-

mur ad gentes. Præcedenti restimonio affine est illud 2; Timoth. 2. Birmum fundamentum Dei stat, habenssignatulur hoc: Cog louit Dominus qui sunt eius. Vbi quamuis nomine fundamenti deberet intelligi ipsa Dei prædestinatio firma, seu efficax, & absoluta, vt exponunt aliqui fanctorum Patrum : posset tamen facile intelligi de prædestinatione facta consequenter post præuisionem boni status finalis, & operum, aucconditionum necessariarum ex parte prædestinati. Hæc enim non est minus firma: & habe pro firmante & obfignante fignaculo infallibilem præscientiam divinam de perseuerantia in fide & bonis operibus, aut de bono statu inasi. Propter quod subdisur immediate post : Et dis edat ab iniquitate omnis qui inuocat nomen Domini. Quod enim ante talem præsciett um rædestinatio sit adhuc suspensa & conditionata , pendearque à nostris operibus, ve simus, aut non timus de numero præd dinatorum, docet Aposte us duobus versibus immediate Equentibus: 12 magna autem domo non jolium sunt vasa aurea & argentea, sed & lignea & fictilia : & quadam quidem in honorem, quædam autem in contumeliam . Si quis ego emundauerit fe ab istis, crit vas in honorem , fanctificatumes veile Domino, ad gnne opus bonum paratum. Vbi nota particudam conditionalem , Si quicerco &c. fignifi-cantem ab co pendere , quod fimus prædefti... nati. Verum nomine fundamenti existimo poriurintelligi debere ipsos fideles firmos & Rabiles in fide. Dixerat enim paulo ante postolus v. 16, 17. & 18. vitanda esse vaniloquia hære icorum, quoram fermo ve cancer serpit, cuiusmodi sunt, Hymeneus & Philetus, qui a verstate exciderum en suburrerunt quorundan fidem. Tum v. 19. subdit: Sed firmum fundamentum De flat &c. Vbi , vt secte notat Cornel, vocem, stat, opponit voci, subuerterunt : Et nomine illius fundamenti firmi & flantis, intelligit firmes & conffaces in fide, quos opponis incoftantibus & subuerfis ab Hymenzo, alijsque hæreticis. Vocat autem illos fundamentum Dei, non passi-uè, sed actiuè: id elle, firmos & constantes Dei ope, & auxilio: non tamen sine propria cooperatione : propter quod addit : Et difiedat ab iniquitate omnis, qui invocat nomen Domini , id est : Si quis firn am fidei suæ fundameneum flabilire, & obfignare vult, fugiat

confortium Hymenæi, & Phileti aliorum. que hæreticorum, corumque iniquitateif, id eft, hærefim. Vel etiam, generalius famendo nomen iniquitatis : abstineat ab omni mala, & iniqua actione. Nam qui alia vitia fugit. non perueruerterur per hærefim.

Qui autem funt firmi in fide , habent fignaculum hoc, Cognouit Dominus qui funt eius, id eft's funt præfciti & præcogniti à Deopermansuri effe in fide, Vel potius, sensus Apostoli est, quod Deus illos notos facier, & defignabit aliquo figno externo. Ita ve verbum , cognouit, fit accipiendum in Hiphil , & in futuro fro præterito, phrasi Hebraica, pro cognoscere faciet. Vt enim recte notat Auctor suprà cit. alludit Apostolus ad Num. 16. v. 5. & 26. vbi'in schismate Core, Dathan, & Abiron, de sacerdotie contenden. tium contra Aaronem, dixit Moifes : Mand Septinging notum faciet Dominus, qui ad eum pertineant tave &c. Illos scilicet à rebellibus separando, Dom & illos in infegnum viuos detrudendo. Ita qui fuer vt fenfus fit , quod ficut Deus in illa fe. ein: qua ditione ostendit quinam effent sui; pri russiam mò separatione illorum à congregatio scussos de Apolled ne Core, Dathan & Abiron : fecuniò, hor. hebraun ribili eorum & affeclarum omnium fup. responde plicio. Ita duobus fignis, et veluti figil. valg lis oftendet Deus qui fint veri & firmi fide. & tr les : primò, per fugam hærefeon, & confue-freta. tudinis hæreticorum: Secondo, cum illo- poffoli so rum fidem manifestabit, & toti mundo ce- upidos lebgem reddet, tum in hac vita, per constantiam, pietaten, & alia fidei, gratizque opera : tum in futuro iudicio, per publicam fenontiam , qua iftos ad fuam gloriam euehet, alios verò inconstantes, & impios ad barathrum inferni detrudet.
Obijciunt sextò inua Ephes. 1. v. 4. Ele-

git nos inipsoante mundi constitutionem, vt effemus sancti, & immaculati in conspectu eius in Sexus charitate: qui prædestinauitanos in adoptionem si- cus et liorum per Iesum Christum in ipsum seundum Echtle propositum voluntatis sua. Vbi notant illud, secundum propositum, non secundum opera: & ve essemus sancti, non autem, quia erainus fancti. Addunt ex v. II. In quo eg forte vocati sumus secundum propositum eius &c. sorte, in-quiunt, non industia nostra vel opera.

Respondeo cum D. Augustino lib. de pradest. sanctorum cap. 19. Hieronymo in co-mensario eiusdem loci, Cornelion Lapide ibidem, Leffio fect. 3.n. 38. dip. de prædeft. & pluribus alijs, in verbis illis, elegit nos, fermonem esse de electione ad fidem & iuflitiam, que est sanctitas huius vite, & sanctiras inchoara, non autem confummata, qualis erin in altera vita per glo-riam. Verba sequentia, qui pradestinauit nos &c. poffunt similiter accipi de prædestinatione ad gratiam & iustificationem , per qua euadimus filij adoptionis. Idque secundum propositum Grecæiudonia, id est beneplacitum & liberale Dei decretum, quo prædeffinanit, id est, statuit & proposuit nos vocare ad side, & sanctitatem Christianismi per Issy!

Disput. XIX. de Deo, Sect. II.

Christum, in quo of forte vocati sumus: forte, ing na, hoc eft fine merito : Græce examped 9 muss, id eft, sociti sumus, passiue : ita vt ex parte nostra dierit sors & fortuitum vocati ad sidem, gratiam, & Christianismum. Quia nihil agebamus vt voceremur, ac ne logitabamus quidem de vocatione, aut etiam aliqui eam fugiebant & auersabantur. Ex parte tamen Dei non fuit sors, sed dilectio & destinatum propositum vocandi nos, & qui-dem specialiter præ alijs non ita vocatis. Propter quod addit Apostolus, secundum propostum eius, qui operatur omnia secundum consilium voluntatis sue. Quanquam namen propositi non debet necessario intelligi de speciali quodam affectu Dei erga aliquos præ alijs,ad vocandum, aut ad Aia beneficia conferenda. Nam vox illa, per se, significare potest generale Dei beneplacitum saluandi omnes, commune omnibus hominibus, fecundum quod nosin tempore vocat ad statu gratiæ & adoptionis filiorum per Iesum Christum. Videatur Cornelius in locum Pauli citatum, vbi Anselmum, D. Thom. & Latinos, passim pro cadeni expositione citat.

Possent ctiam intelligi verbailla de prædestinatione ad gloria perfecta & absoluta, sed consequente post præuisa opera. Quæ sit nihilominus forte & gratis in radice prima gratia, seu prima vocationis, vt addit S. Thom. lectione min cap. 1. epist. ad Ephes. Quanquam no est verisimile reuelasse Apostolum omnibus Ephesijs conuersis præde-stinationem absolutam, quandoquidem illos vrget metu finalis exitus cap. 5. v. 6. & 15. cum potius credibile sit ignorasse Apostolum, quinam essent sic electi : maxime cum de seipso dicat 1, Cor. 9. Castigo corpus meum er inseruitutem redigo, de forte cum aliis prædicauerim, ipse reprobus efficiar.

Obijciunt septimò illud Apostoli Rom. 8. Scimus quoniam diligentil us Deum omnia coo perantus in bonum iis qui fecundum propositum vo-cati sunt sancti. Nam quos prasciuit, co- pradesti-nauit con somes sieri imaginis silii sui. Quos autempradestinauit, hos & vocauit. Et quos voca-uit, illos & instificauit. Quos autemiustificauit, illos er glorificauit. Ex quibus verbis inferunt aduerfarij aliquod esse propositum speciale, ex quo vocantur aliqui quibus omnia coo-perantur in bonun, quique infallibiliter iuftificantur & glorificantur. Illud au em pro-positum est a decedens, cun sit causa prima vocationis, adeoque prius omnibus operi-

Respondeo sensum Apostoli esse quòd diligentibus Deun? omnia cooperentur in bo-num, si maneantin dilectione, & velint be-ne vti occasionibus. Est enim conditio ibi fubintelligenda, sieut cùm dicitur Marci vl timo, Quitrediderit & baptit atus fuerit, fat nus erit, finimirum mandatis etiam diuinis obediuerit, & perseuerauerit, aut bene vi-tam finierit. Per eos autem qui secundur propositu vocati sunt sancti, intelligit Paulus omnes fideles & iuftos. Et per , propofi.

tum, non intelligit voluntatem antecedentem & efficacem saluandi aliquos, vt volunt aduersarij; sed desiderium Dei antecedens, seu beneplacitum saluandi omnes, con mu-ne omnibus sidelibus & iustis, imò & omnibushominibus. Quod non est efficas & absolutum antecedenter, sed annexum conditioni, cuius defectu non omnes (Mantur, at ne quidem illi omnes qui aliquando sunt fidel 25 & iusti Nego itaqua Illationem aduer-fariorum : nimirum esse aliquod propositum speciale antecedenter efficax, secundu quod instrincentur & gorificentur infallibiliter illi qui faluantur. Et dico ferffum verum Apostoli laine esse: Diligentilus Deum omnia cooperantur in bonum, fi velint bene vti mnibus, & in Dei dilectione manere: iis qui secundum propositum vocati sunt sancti, id est, ije sanctis seu iustis qui ad sidem, & sanctitatem, & ad gloriam aternam vocati funt à Deo : fecundum propositum, id eft, desiderium antecedens quod habet saluandi omnes: quod desideriu eum mouit vt vocaret, & consentientes vocationi iustificaret, & iustificatos finaliter, aut perseuerantes in iusticia accepta glorificaret. Nam quos prasciuit consensuros & perseueraturos, aut bene finituros, or prædest:nauit, id est, decreuit efficaciter & absolute, conformes sieri imaginis siliisui in gloria. Quos autempradestinau z, hones pocauit in tempo. re, exequendo propositum seu beneplaci-tum antecedens cos saluandi. Quod beneplacitum est causa vocaionis : non auten prædestinatio, quæ potius est effectus illius, & inflictationis ac perseuerantiæ. Et quos vocanit, hos & instificanit, si consenserunt voreationi, & consenserunt. Quos autem iustificauit , illos & gloificauit , supposita similiter per seuerantia seu bono exitu è vita.

Addo denique quamuis per propositum deberet hic intedigi speciale & proprium electorum, vt contendit Herice ex mente D. Augustini, disp. 23. n. 33. nihil proficerent aduersarij. Posset enim imelligi de volunta te efficaci & abloma, consequente præuifionem operum, vel boni status finalis: quódque vocatio danda, non ex illo proposto ve causa, sed secundum illud, id est, al illud Oxequendum in tempose, futura effet congrua, & hahitura deincensaquicquid aliud necessarium est ad salutem eternam consequecom. De auctoritate verò D. Augustini in præit ci controuersia, quam ibiden vrget Herice, dicemus sectione sequenti.

Octaud pobijciune illud Rom. 9.º Cum nondum nati fuiffent, Iacob scilicet & Esau, script. los aut aliquid boni egissent aut mali, non ex operibus sed ex vocante dictum estei, Rebucca, quia maior serviet minori: sicut scriptum est, Iaob dilexi , Esau autem odio habui. Et paulò post: Igitur non se volentis, neque cur-rentis, sed miserentis Do. Ergo cuius vult miseretur, ex suem vult in urat. Et, Nun-quid potest segulus ex eadem nassa facere aliud quidem vas in honorm, aliud autem in contumeliam?



fcript. lo-

# Disput. XIX. de Deo, Sect. VII.

Respondeo primò cum Becano cap. 14. q. 4. num. 27. Catholicos non posse his vil locis ad probandam electionem antecedentem absolutam & efficacem ad gloriam, nist veli nt reprobationem quoque ad mortem & damnationem factam esse parier antecedenter & efficaciter, ante præuistonem operum. Nam Paulus de viraque simili modo loquitur: & æqualiter excludit præuistonem operum bonorum & malit præuistonem operum honorum & malorum, erbis istis, Cum nondum nati essent, aut aliquid bonic esse similiam de la lute, iuxta aduersarios, cum ait. Esau odio habui: vas in contumeliam, ecc.

Respondeo secundò, Paulum toto illo capite docere Iudzos reiectos esse à iustitia & salute, propler insidebitatem: gentes verò ad eam adicitas esse propter sidem in Christum. Quod maxime patet ex v. 30. vbi totum hoc caput ita concludit: Quid ergodicemus? Quod gentes que non setabantur iustitiam, apprebendenne iustitiam, iustitiam autem que ex side est, Israel vero setando legem iustitia, id est, legam veterem iustitiz legalis, in legem iustiti, id est verz sanctitatis per Christum collatz, non veruenit: quia non ex side, sed quasex operibus. Offenderunt enim in lapidem offensonis, seut scriptum est, Eccepono in sion lapitem offensionis, en petram sendali, en omnis qui cre it in eum non confundetur.

Too.

Breuis ex-

pofitio ca-

pies 9. epist. ad

Tert ò, vt tomm caput breuiter percurranus: Postquam ver u primo, & quatuor fequentibus, fuum amorem Iudzis restatus est, ne videretur ex odio proferre, qua de ipforum rejectione dicebat : v. 6. docet , etiomfi Iudzi propter incredulitatan reiecti fuel rint, & geneiles in Chaffum credentes , adsciti? no propterea irritari aut frustrari promissiones, à Deo factas Abrahæ, eiusque filijs Ifraëlitis, Quia huiufmod promissiones non pertinebat ad filios secundum carnem dumexat : fed ad filios fecuildum spiritum, qui redendo in Christum, Abrahæ sidem imi-taktur. Heenim unt ver Morahæ silij, & silij promissionis atque electionis dinina, non Iudai carnales & increduli. Non autem quòd exciderit verbum De , inquit: non enim omnes qui ex Ifraelsunt, ij sunt Ifraelita, veri scilicet, ad que pertine diuina propifio spiritalis Abrahæ facta. Neque quisemen sunt Abrahæ, omnes filij: Græce wort, neque quia fen en Abrahar, id est, ex semine Abraha Carnaliter progeniti, coipfo censenterfilij, tales scilicet, ad quos pertineat benedictes & hæreditas Abrahæ. Sed in Isaac vo abitur tibi semen, id eft, phrasi Hebraica, Isaac er & vocabicur lemeruum, ericque verus ac genuinus filius tuus, & consequenter heres tuæ benedictionis: non autem Ismaël, quem ex Agar, nec alij quos de Cetura genuisti, qui licet filij Abrasæ fecundum carnem, non tamen filij promissionis & benedactionis.

Idem fecundo Confirmat exem flo Iacob & Biau, cum subdir v, 10. Con folum autem illa, iupple Sara Isaaci mater, feder Rebecca, idem

nimirum experta est, non omnes filios Abrahæ fecundum carnem, esfe filios prontifio. nis & benedictionis, ex vno conculitu habens Isaac patris nostri, duos supple gemelios Iacob & Esau, quorum prior , licet minor , prælatus fuit Eiau seniori, factusque successor & hæres Isaac patris sui. Cum enim nondum nati fuissent, aut aliquid boni egissent aut mali, vt fecundem electionem propositum Dei maneret, non ex operibus, Iacob & Elau reipla factis, aut etiam futuris & à Deo præuifis, fed ex vocante, Deo, dictum effei , Rebecca , maior feru et mi nori, Esau scilicer serviet Iacob, non in fuz persona, sed in suis posteris. Iudai enim des. cendentes à Iacob, soli quasi haredes Abra-ha, possederunt terram promissam Canaam, & beneficijs De locupletati funt ; eifque fernierunt Idumæi, posteri Esa; ve patet ex 2. Reg. 8. & Malach. 1. ex quo loco Paulus idem confirmat, cam fubdit : Sieut feriptumeft (Malachiæ i feilicet) Ia ob dilexi, E fan autem odio habui, id ft, posteros Iacob dilexi, & elegiad bona potissimum temporalia, pra posteris Esau. De quibus bonis ibi sermoné este, ex textu Marachiæ mani sestum est; non autem de electione adgloriam, à qua Esau & Iob & alios plerosque Esau posteros non excidifle verifimilius eft, & de lob eft indubitatum, cum fanctus vocetur passim à Patribus, & illius vi sancti fiar commemoratio 10. Maij in Martyrologijo Romano, Bedz Vuardi , & Adonis , & in Gfacorum Meno-

Commemoranautem interalia Malachias 101, cap. citato, quòd cum Deus Iudæos fimul& Idumaos propter peccata Chaldais vaftandos tradidiffet , Iudzos diligens specialiter ex captiuitate Babylonica reduxerit, & in parriam reftituerit. Idumæos autem in vaftitate & captinitate Babylonica reliquerit, corumque terram in solitudinem redactam, draconibus habitandain dederit : atque ita Tacob in posteris suis Iudæis specializer dilemerit: Elau autem in posteris suis Idumais oderit, ideft, neglexerit præ Iacob, minus dilexerit, postposuerit. Quo sensu Lia Gen. 29. v. 31. dicitur à lacob esse odio habita, id est, minus dilecta, & neglecta præ Rachele: Et Luc. 14. v. 6. iubemur odio habere, id eft, minus diligere, & Deo postponere, patrem, matrem, vxoren &c. Et Matth. 6. 7. 24. Iv emo potest duobus Dominis fencire. Aut enim vnum odio nabebit, co alteram diliget: aut vnum sustinebit, & alterum contemnet, ideft, mimis diliget, minus observabit : non autem odio habebit propriè dico, quod ne quidem moraliter necessarium est.

Quod autem Deus, ctiam exmerobeneplacito, citra omnem differentiam operum
aut meritorum, vnum alteri præferat ad bona téporalia, îmò & ad plurima spiritualia,
nihil absurdi continet: idquè reipsa, ctiam
in negotio prædestinationis secisse dicemus
înstà. Quanquam fortasse non est necesse
verbis illis, non ex operibus, excludi opeta gratiæ sutura & præuisa, qua de repaulò

#### Disp. XIX. De Deo; Sect. II.

post. Neque particula, vt secundum electionem propositum Dei maneret, cogit illa exclu-demus, va ibidem oftendemus.

Pergit deinceps Apostolus à vers. 14. quitatem. Quid ergo dicemus? inquit. Nun-quid iniquitas, Grace donia, iniustitia, est apud Deum? id est, si Deus sine merito Iacob dilexit, Efau verò illi æqualem odio habuit modo fuprà dicto, nunquid igiustus est? Absit , inquit. Et rationem reddens atque obiectioni fatisfaciens, subdit: Moysi enim di-cti (Exodi 33. verf. 19.) Miserebor cuius mifereor, & misericordian prastabo, chimiserebor, id est, cuius voluero misereri. Quasi dicat: talis dilectio, & collatio majorum beneficio-rum, non est cuipiam debita, neque opus iu-stita, sed misericordia, mihi libera & purè gratuita. Igitur non volentis, neque currentis, sed miserentis est Dei: id est, benedicto Abrahæ, & Isaac, non fuit Esau volentis, & curgentis in campum ad venandam, vt cum ex fua venatione comediffet pater, benediceret ei: sed fuit Iacob, cuius Deus misertus est, ve in eum Caderet, non in Efau; licer iste senior effet & primogenitus Dicit enim (vel phrah Hebraica, etiam) Scriptura Pharaoni, quia in hoc ipfum excitaui te, Hebraice kegnematica, id eft, stare te feci, permissiue scilicet, velvt habet Chaldeus Paraphraftes Caiemtac, & Septuaginta interpretes, durnombus, feruaui te, servatus es, vt oftendam inte virtutem meam: id est, cum possem mille modis tuam dustia flectere, & superbiam comprimere, vt Nabu-chodonosori & aliis feci: stare tamen permisi, & consequenti voluntate deliberaui oftendere in te virtutem meam per figna, & prodigia, & submersogem tandem in mari rubro. E go cuius vult miseretur, pro sua mifericordia & beneplacito plus temporalis boni tribuendo, ve lacob; aut plus etiam patientiæ, velplusopis ad conversionem ve Nabucho conosori: Et quem vult indurat, permissiue, vt Pharaonem, relinquendo suz malitia, neque maiora conferendo auxilia, quibus, si vellet, ad ponitentiam reipsa permouetet. Dices itaquemihi, quid adhue queriture voluntati esim sus quis resistit ? Obiectio est: quam poterat Apostolus acile quampri-mum diluere, dicendo Deum merito conqueri de iniquis, quod ipfi peccent malitio-sè: seque ipso indurent voluntarie, non obtemperando primis vocationibus, vt de Pharaone diferte afferitur Exod. 8. verf. 15. Priùs tamen obiectoris audaciam & irreue entiam comprimit, suam ipsi vilitatem obijciens, & affirmans quod non magio Deo factori & creatori suo debear obloque, quam lutum sigulo. In hunc'enim fenfum debent accipi quæ fequuntur: O homo, o puluis, o lutum, tue cum post primas vocasiones, quibus resistunt quis es quirescondeas Deo? nunquid dicit figmen-tum, &c. An non habet potestatem figulus, &c. Neq; verò plus ex hac coparatione fumendum eft, quam ad intentum Pauli & reprehensionem sufficiat: vt recte monet Chrysoflomus hic & alibi generation de parabolis,

Alioqui enim Caluinisticum effet, & blafphemum, omnia putare similia, & Deum, quasi figulum, pro suo mero arbitrio citra vllam liberam operationem lominu (quippe qui fint veluti lutum in manu figuli, non magis liberi quam lutum ipsum) facere alios vafa honoris & gloriæ, alios vafa concu-meliæ, & damnationis æternæ. Compressa verò hunc in modum objectoris petulantià, respondet versu sequente dicens, Dours non indurare pofitiue vala ira, fed fustinere potiùs in multa patientia, differendo diu supplicium, & interim ad pænitentiam excitando, frustra quidem, sed propter inforum ma-litiam & duritiem voluntariam , Quod si, inquit, Deus sustinuit in multa pati etia, non autem fecit positiue, vasa ira, qua, propria culpa & malitia, in interitum: ciamifa stimò non pepercerit, neque maioribus donis vel. auxiliis, quibus tandem conuerterentur, præuenerit, eorumque duritià vius est, vt oftenderet diniuitias gloria sua in vasa misericordia qua praparanit in gloriam, quid ad te, supple, vel, tu qui es qui respondeas Deo? Quid habes quod conqueri possis? Reliqua qua sequuntur in textu sacilia sunt.

Tria verò commemoranit Apostolus. Primum est, promissiones Abrahæ non pertineresimpliciter ad filios eius carnales. No ex Intentio eo putarent Iudzi sieri sibi iniuriam si cas codem non obtine ent. Secundum est, Deum pro pite, sua mera voluntate posse in bonis tempora libus ac spiritalibus præterre voum alteri, & constituere aut eligere hoc aut illud præ alio, quoi aquè posser constituere vel elige-re. Vt intelligant Iudai Deum pro mera sua libertate potusse plus beneficij conferre gentibus, quam ipsis: aut pro suo beneplacito potuisse constituere vt credentes in Christante de la conference cum æque fa ile popuisse alium modum institucionis præscribere; v.g. circumcissonem, au naturalem descensum ex Abrahamo, & mille alios modos in suis thesa reis re-canditos. Vnde errent Iudzi, ita legis operibus præsidentes, eisque nimium adhærentes, & Christis sident repudiantes, ac denique insitiam quærentes atque metientes non ex fide in Christum, sed ex legis operibus, vr subdit Apostolus vers. 30. & sequentibus. Terrium est, nullam à Deo sieri iniuriam peccatoribus & incredulis, quando ipsis in duratis, & resistentibus primis vocationi-bus, non aliasuppeditat media, per quæ rajpsa conuerterentur, quamuis id posset facere. Ne putent Iudzi Deum fibi iniuriofum esfe, malitiose, ipsos relinquie in incredulitate, & corum loco genees in Christia credentes admittit. Neg: propterea excidere verbu Dei, id est, infideles & inanes esse illius promissiones: quippe que non érant factæ absolute, sed sub conditione fidei in Christum.

Tob Alreraex-

politio ciuldent

gapicis,

### Disput. XIX. de Deo; Sect. VII.

Præter hanc expositionem, aliam tradunt Patres Græci communiter, à priore in eò maxime dissertem, quò dillud, Cum nondum nati fuissent, ent aliquid boniegissent vel mali, dictum velit de operibus reipla sactis, non autem de suturis & à Deo præsisis. Similiter illud, non ex operibus, solis supple, sed, & quidem præcipue, ex vocante, id est, ex vocatione & gratia. Cui expositioni sauent primo multa ex historia sacra; quæ ostendant Idumæos propter peccata seruisse Iudæis, vt & nunc Iudæi seruiunt Christianis: licet ex mera Dei voluntate oriri potuerit prælatio illa, & differentia juter Iudæos & Idumæos, vtsu-

pra diximus. Fauet decundo conclusio totius discursus Apostoliv. 30. Quid ergo dicemus? quod gen-tes que son se dabantur institum, apprehenderunt iustitiam ; iustitiam autem quæ ex side oft , id est, credendo in Christum, Ifrael verò fectando legemiustitiæ Mosaicæ,illique nimis adhæren. do & præfidendo, in legem iustitiæ Christi non peruenit. Quare? quia non ex fide, sed quasi ex opribus : offenderunt enim in lapidem offensionis. Quibus verbis Apostolus cribuit gentilium acceptationem, ipforum sidei in Christum: & Iudzorum reiectionem, ipforum infidelitati erga Christum, & præfidentiæ in operibus legis Mosaice : non autem Dei decreto antecedenti, efficaci & absoluto ante prauisionem operum. Nam alioque debebat sic concludere : Quidergo dicemus, nisi debuif-te necessario & infellibiliter impleri decretum Dei antecedens, absolutum & efficax? Illud enim fuiffet vera & prima canfa, & fola principalis c prædominans, maximeque confideranda: ac projnde primo & præcipu. reddenda ab Apostoso: quippe exquareli-qua sequentur necessario, cuique reliquæ caufæ rantum famulantur, & subserviunt ef-

ficaci illius lirectioni, vt notauimus nu. 66.

Fauet tertiò, quòd vt rectè notat Cornelius can. 1. in Paulum, Spiritus Pauli fublimis, & acer, ita fertur in partem in quam inclinat, & in fcopum fibi propositum (qualis
hic crat ostèdere Dei vocationem gratuitam
ad filem Christi, contra Iudaos præsidentes
legi Mosaica, & propagini Abrahę) vt in extrema declinare videatur, alteruque extremuni negare die Rom. 3.8 Hebraor. 11.videtur omnia tribuere sidei: Et contra 1. Cor.
13.videtur omnia tribuere charitai & sine
illa catera nicil esse. Cum tamen viraque al
stid quod idem Apost. scribis ad Galat. 3.
v.6.1n Christo Iesu, neque circumcisto aliquid valet, neque preputium, sed sides quae per charitatendop ratur.

Fauet quartò, quòd Paulo scribenti ad Romanos propositum fuerit inter alia, dil finulare vicunque de tegere improbitatem Indxorum, quos Romani despiciebant. Ac quemadmodum Genes vit. Inseph, dissimulando vicunque malitiam frattum suorum, recurrebat ad voluntatem Dei, qua non suetat circa peccatum illorum nisi permissiua

& consequens: sic Paulus ad Romanos, ve dissimularet improbitatem Iudxorum & ab ea oculos Romanorum auertere, trensferebat cogitationem eorum ad permissionem diuinam de qua obscure & inuolute loquebatur.

Per hæc facile soluitur præcipua obiectio eorum, qui contra hanc fecundam expositionem vim faciunt in antith efi Pauli, non ex Octarin operibus, fed ex vocante. Cui fimilis est altera, fimilique modo explicanda, Non est volentis, tantum supple, neque currentis, sed & praci-puè miserentis Dei. Nam ve ait Chrysostom, homil. 12 in epist. ad Hebraos, quia quod est amplius, à Deo est, totum ei adferibit : Vt nos totam victoriam Regi, aut exercițus Imperatos ri tribuimus, quamuis milites ad illam concurrerint. Potest etiam particula, non, ibisumi comparatiue, phrasi Hebraica; ve cum dicitur Osee 6. v. 8. & Matthæi 9. v. 13 Msricordiam volo, & non facrificium, id est, plus quam facrific um: cui expositioni fauet Origenes lib. 7. in Epist. ad Roman. explicats illud Pauli, Nonesse volentis, neque currenti, &c. Hlud autem , Vr fecundum electionem propositum Dei maneret, intelligi æque poiest de electione facta ex prauisione operum, & de proposito manente firmiter milla electione, Cætera iuxta eandem expositionem de habita ratione aliqua operum five in miserendo, fine in indurando, facilello sensum habent, & ad intentum Pauli, versu præcipue 30. espositum, valde accommodata funt. Videri potest Chrysostemus in hoc caput 9. epistolæ ad Romanos, vbi fensum literalem optimede more affequitur,

#### SECTIO VIII.

Solutio obiectionum ex Patribus.

Ontra eandem sententiam obiiciuntur multa Sanctoru Patrum testimonia, quz congerit & expendit sussissimi Didacus Ruis dis. 10.& 11. de prædestinatione. Quonia auté longu & molestum esser contre recentere, & pleraque sacrem explicationem habent sat erit respondese præcipuis, ex Augustino potissime desumptis.

Primum igitur sit illud Cyrilli Alexan-orda drini lib. 10. in Ioannem cap. 24. Ego elegialitus vos, non vos me. Ego me notum vobis ignorantibus see humanitate elementiaque commotus. Ego vos ade ò roboraui, ve procedere progredique ad tantam cum Deo seduciam possitis, va quodeunque petieritis in-nom ne meo, vobis concedatur. In quibus verbis perpendunt i electionem Dei præcedere, quæ sit causa cuinsque virtuis inhomine prædestinato. 2. Hire prouenire vim imper and in oratione. 3. Hane gratiam collatam esse à Deo sine præcedentibus meritis, sola Dei benignitate & elementia.

Respondeo Cyrillum non ibi loqui de tio omnibus prædestinatis, sed de discipulisso-

Disput. XVIII. de Deo; Sect. IV. lis, fiueApostolis, déque illorum electione ad Apostolatum, ve ex verbis sequentibus eodem capite manifestum est. Quos ait suisse a Christo electos, & sui cognitione instructos, & fiducia magna roboramos ipfius clementia & humanitate: Qua omnia vera sut, & optime constant, fine antecedenti electione efficaci ad gloriam, fiue Apostolorum, fiue aliorum prædestinatorum. Adde quod ranc Indas erat inter discipulos & Apostolos, de quo hæc omnia dicta fuerut, vt de aliis Apo -folis: & tamen non erat antecedeter electus efficaciter ad gloriam : imò neque consequenter, defectu cooperationis &perseuerantiæ. Secundum eftillud Chryfostomihom.54. in Matthæum paulo post medium; Quos Chryfost. ante constitutionem mundi suos esse cognoscit, tantis eos laboribus onerat , & tamdiu laborare facit ,donec digni efficiantur regnocælesti.

Respondeo primò, hunc locum non esse Chrysostomi, sed auctoris operis imperfecti in Matthau. Secundo, hec omnia posse facile intelligi de præscientia & electione efficaci consequente, facta ab æterno, quamingempore sequirur executio. Ita vt non significetur causalitas prascientia, & electionis efficacis, ad laborum impositionem, donec digni efficiantur regno cælesti: sed simplex confecutio temporis, & executio eius quod Deus ab æterno feturum esse præuidit & approbauit, ac propter hoc elegit effica-

Tertium est illud veri Chryfostomi homil.4. de laudibus Pauli initio : Concede incomprehensibili Dei prouidentiæ salutes hominem notis sibitemporum opportunitat bus ordinari. Et homil. 31. in Matthæum. Nam quicorda seru-tatur, & occulta mentium perspicit: is etiam quando vnusquisque ad obediendum paratus erat, non ignorauit. Ergo Deus quos vult essicaiter saluar per opportuna media. Et homil. 8. in episto ad Philippens. Deus vult nos secundum suam voluntatem viuere : si autem vult, agit nos ad hoc. Ipfe illud omnino operabitur. Vbi notant Chrysoftomum non id dicere de voluntate generali, & communi omnibus hominibus, secundum quam vult omnes bene viuere: sed de speciali circa electos, quâ esficaciter vult eos recte viueze, & ad hoc ip-fos agit infallibiliter, illúdque omnino operatur. Erg Chryfostomus agnoscit in Deo specialem electionem efficacem, eamque antecedentem, quandoquidem est causa bonorum operum.

Ad primum & secundum Respondeo Chrysostomum in priori testimonio loqui de vocatione D. Pauli. In posteriori, de vo-catione SS. Petri, Ioannis, Matthæi, & Pau-n, quos licet Deus vocauerit ad Apostolasequitur quod antecedenti voluntate elegetit illos efficaciter ad gloriam, ante præuisionem consensus & bonorum operum, quodque ex tali electione processerir illa

vocatio. Nam de Inda vocatione Chrylostomus idem dicere poterat. Similiter licer Deus salutes hominum notis sibi temporum opportunitatibus ordinet, vocando eo tempore, quo opportunum est vocare : non fequitur, quodefficaciter decreuerit dare falutem, non præviso ratione pri us quod ereatura fua malitia vel negligentia con fit fru stratura vocationes, quamuis opportunas. Quale consequentia aducariorum non habet sufficiens fundamentum in verbis D. Chrysostomi, Ad tertium eius testimonium Respondeo, loqui de voluntate generali, quà Deus vult omnes servare sua mandata: & ad hoc ipse sos agit, id est, mouet & excitat suis inspirationibus a lissque auxiliis. Ipseque illud omnino operabitur, si nos velimus cooperari, ac nisi per mes stet.

Quartum est D. Augustini libro decorrept. & grat. cap. 7. vbi Augustin. schabet: Ostenditur Quicunque ab illa originali damnatione, ista di- D. August uinæ gratiæ largitate discreti sunt, non est du- non fuisse bium quòl & procuretur eis audiendm Euangelium: er cum audiunt, credunt: er in fide qua per dilectionem operatur, v que in finem per-feuerant: er fi quando exorbitant, correpti emendantur. Et paulò post : Hæc omnia operatur in cis qui vasa miseri ordiæ operatus est eos. Qui er elegit eos in filio suo, ante constautionem mundi, per electionem gratico si autem gratia, iam non ex 🗈 operibus. Alioqui gratia iam non est gratia. Ex quibus Augustini verbis colligunt Aduersarij ipsum indubitanter sen ille homines prædestinatos suisse electos efficaciter ad glo-riam ante a citra præuisionem meritorum. Iuxtoque illius mentem hunc ordinem esse Patuendum in accreto diuinæ voluntatis, vr in primo instanti ration ? fuerint præuisiomnes homines in maffa perditionis. In fecundo, Deus aliquos illorum, id est, omnes pradestinatos separaue At ex hac massa, gratuita & efficaci electione ad gloriam. In terrio, ele-gerit media per quæ infallibiliter perduceretur ad finem destinatum. Elegerit, inquam, 3 git ad eligeda media congrua & efficacia. Ad quod probandum notat Suar, lib. j. de pfæ-destin. cap. 8, num. 36, & in opuscul. lib. de auxilijs cap. 16. num. ij. Augustinum ibi loqui de de tione ad glosiam, de qua postea subijcit: Electi sunt ad regnandum cum Christo. Et loqui de electione antecedenti, & Micaci. Antecedenti quidem, quia dicit hanc electionem, & discetionem gratia, factam esse ex gratia, con ex operibus. Essicaci verò, quia dicit discretionem illam & electionem effe causam Or eis procuretur vt audiant Euangelium: & cum audiunt , credant: & in ... de & charitate vique in finem perseuerent : tum tempore opportuno, à quo nouerat esse in eodem capite posted oper, ex vi huius paratosad consentiendum vocationi : non discretionis, & voluntais discretionis, & voluntais discretionis, & voluntais discretionis discretionis. discretionis, & voluntalis diulna, conferri clectis perseuerantia donum infallibiliter. Nam horum, Inquit, si quisquan perit, fallitur Deus. Sed nemo corum erit, quia non fallitur Deus. Horum si quispiam perit, vitio humano vin-

in cotratia

# Disp. XVIII. de Deo, Sect. VIII.

citim Deus. Sed nemo corumperit : quia nulla re vincitur Deus.

Ad hæc Respondeo priora verba D. Auguftini posse facile intelligi in sensu pure con-comitanti, & no causali, quem volunt aduerfarij : id ere, quod illis qui surt efficaciter electi ad gloriam, reipfa procuretur audien-Qum Eual Blium : & cum audiunt, credunt: & in fide, quæ per dilectionem operatur, vfque in finem peffeuerant : & fi aliquando exorbicant, correpti emendantur. Quamuis discretio & electio efficax non fit causa cur hæcomnia fiant. Sed porius electio fuerit efficax, quia Dels præsciuit hæcomnia sutura. Neque propierea hæc discretio & electio no eft gratiæ. Eft enim puræ gratiæ respectu prime vocationis, ex qua reliqua sequitur vt ex radice: & de cateromon est ex natura operibusideft, factis folis natura viribus, vt volebant Pelagiani : sed ex operibus gratia. Quicquid autem Deus pro gratia oper bus retribuit, recte gratia esse & gratis donari dicitur, inquit Fulgentius S. Augustini d scipulus & defensor lib. 1. ad Monimum cap. 10. & 11. Hanc verò esse mentem D. Augustini consirmabit amplius sequens re-

dit opera

sponsio. Ad polieriora enim eiusdem S. Doctoris D. August. equod air, non experious, &cc. non excludere opera gratiæ prout ex gratia sunt facta : sed opera natura, atque etiam forte opera gra-cia pracise specta a prout ex nobis sunt, se-Clusa alia Consideratione quod fint ex gratia. Vt fic enim non effent digna tento beneficio. Hunc effe verum D. Augustini sensum probo primo, quia co in loca & aliis fimilia bus, disputat contra Pelagianos, quorum hæressin eo non erat, quod putarent gloriam dari propter opera gratiæ, sed quod dicerent illam dari propier opera facta solis viribus natura, vt manifeste patet ex verbis eiusdem Augustini lib, de grat. & lib. arbit. cap. 6. vbi exportens illud 1. Timoth.2, In reliquo reposita of mihi commi i stitie quem reddet mihi Dominus in illa die iustus iudex: subiungit, Cuiredderet coronam iustus if lex, si non donasset gratiam miseri ors pater? It quomodo estifa corona institue, sinon pracesisset gla-tia que instisset impium? Quenodo ista debita vedderentur, suon prius illa gratuita donaretur? Sed cum dicunt Pelagiani hanc esse solam non se-cundum merita nostra gratiam, qua hos an peccata dimittuntur ; illam verò que datur in fine , id est aternam vitam , meritis nostria præcedentibus eddi. Respondendum est eis. Si enim merita nostrassic intelligerent, vtetiam ipsanlona Dei esse cog of erent con esser reprobanda ista sententia. Quoniam verò merita humana sic prædicant , vt ea ex semetipso habere hominem dicant : prors rectissime respondent Apostolus, Quis enim te discer-nit? Quid autem he bec quod non accepiss? Si au-tem a cepissi, quid gloriaris quas non acceperis? Prossus talia con tanti verissime dicitur, dona sua co orat Deus, non merrea tua; si t bi à te ipso, non ab illo sunt mer ita tua. Hæc Augustinus.

Ex quibus aperce liquet eius intentionem tantim effe docere perfeuerantiam & cie. Gionem efficacem adgloriam, agn effe ex operibus natura, fed ex gratia & operibus

Probat ur secundo ex altero loco eiusdem August. ferm. 7. de verbis Domini vbi fic habet: In boc capitulo hoc discimus quoniam quos vol eit Dominus, elegit : elegit autem, vt dicit Apostolus, o secundum suam gratiam, o secundum illorum instituam. Et paulo post, explicansil. lud Apostoli Rom. I I. Reliquia secundum electionem gratia salua facta sant, quo loco allu. ditur ad Hlud 3. Reg. 19. Reliqui mihi feptem millia virorum, qui non curuauerunt genu ante Baal; fic ait: Quid est, reliqui mihi? Ego eos elegi, quia vidimentes corum de me prasumentes, non de fe, nec de Baal. Non Junt mutati. sic sunt vt ame facti sunt. Et tu qui loqueris, nist de me prasumeres? vbi (sse? Quibus verbis afferit manifeste electos effe eos qui falui fa-& funt, quia vidit Deus mentes corum de se præsumentes: id eft, quia vidit bona corum opera ex gratia sua facta, non ex solis viribus liberi arbitrij. Vnde vt ostendat omne mentum effe gratiæ tribuendum, ve radici & pra. cipuæ caufa, subiungit, Cane o Christiane, cane Superbiam, &c.

Probatur tertiò, quia D. Augustinus locis citatis in obiectione, & aliis similibus, non 118, modò loquitur de ordineentetionis, sed & de ordine executionis. Nam lequitur de codem ordine, de quo Apostolus quem citat & exponit. Apostolus autem loquituretiamde ordine executionis, cum ait : Si autem gratit, iam non ex operibus. Et, Quis te discernit? Q d habes quod non accepisti, &c. Vult enim Paulus docere his verbis, Deum non modo gra-tis intendisse hac nobis donare : sed etiam gratis conferre : ideoque non esse quarede illis gloriemur, quafi noftra opera, ideft, virtute naturali acquificis Imò neque D. Augu-Affaus, neque Apostolus, neque Scriptura docent vipiam Deum aliter intendiffe efficacis ter dare nobis sua beneficia, quam reipsa det in executione. Atqui certum eft,& de fide, haberi ration em operum gratiæ in executione: & ipsam iustificationem, augmentum graeix, & gloriam tque augmentum gloriz, dari nobis propter bona opera facta cum Dei gratia, vt docet Trid. sell. 6.cap. 7. 10.16. & tholica v. 24. C. Matt. 25. v. 27. & Ezech. 18. v. - equent Ergo euidens estD. Augustinum rembis citatis in obiectione non excludere operagratia. Neque enim Scriptura contradicit, neque doctrina fidei, neque sibiipsia-perte eam tradest i verbis relatis paulò ante, ex serm. 7. de verbis Domini, & ex cap.6. lib. de grat. & libero arbit. Quibus addo einsdem verba epist. 106. vbi fe habet: Quis nos, n siqui venit quærere co salud n facere quot perierat, ab ilia perditionis massa & concretione Adiscernit? Vnda Apostolus interrogat dicens, Quiste discernit? vbi si dixerit homo, sidest mea, voluntas mea, bonum opus meuts: respon-

# Disput. XIX. de Deo, Sect. VIII.

detur ei : Quid enim habes quod non accepisti? si autimaccepisti, quid gloriaris quasi non acceperis? Hog brique totum ideò non vt homo non glo-Victur: sed vt qui gloriatur, in Domino glorictur. Non ex operibus, ne fort è quis extollatur. Non quia bona opera ista pia cogitione frustrantur: cum Deus reddat vnicuique secundum opera eius: steque gloria & honor & pax omni operanti bonum. Sed quia opera ex gratia, non ex operibus gratia. Huc vique D. August.

Probatur quartò, quia idem sanctus Doctor lib. de bono perseuerantiæ cap. 18. 19. &23. ait fuam sententiam hac de re effe de side, & conformem esse antiquit Patribus. Atqui neque ipse existimauit esse de side Deum elegisse efficaciter ad gloriam ante præuisionem operum gratie, neque propter hoc Pelagianos vnquam damnauit, fed tantum quia recurrebant ad opera natura, vt causas & merita vitæ æternæ, quemadmodum vidimus ex ipfius verbis num. 116. Neque etiam reipsa id de fide eft, vt fatentur præcipui aduersariorum, Suarez in opusc. lib.3 de auxil. cap.16. num.8. & lib.1 de prædest nat.cap.8. & Didacus Ruis disp.10. de prædestinat. sect. num. 2. Concludo itaque S. Augustinum verbis relatis in obiectione nihil allud intendere, qu'àm illud quod de fide est, & sæpius contra Pelagianos ac Semipelagianos ab Ecclefia definitum, electionem totaliter sumptam, prout in ea includitur gratia prima vocationis, & auxiliu cooperans ad eliciendum confensum illi datu,no effe ex meritis: qui popera naturalia, quæ sola possunt gratiam primæ vocationis præcedere, non possunt eam mereri. Icemque reliqua bona opera ad falutem conducentia, ipsamque persequerantiam, non esse ex nobis, id est, nostri arbitrij viribus naturalibus; sed esse ex pura gratia vocationis originaliter, & ex auxilio gratiæ eleuante ad credendum sicuroportet, & ad relique, opera supernaturalia: quæ ideireo non funt ita nostra merita, vt non sint etiam Dei dona, habentia quicquid habent meriti à gratia. Ac denique discretionem efficacem ex massa perditionis esse ex gratia, modo iam explicato 30% son ex nudis liberi arbitrij viribus, fine gratia vocationit, aliisque auxiliis iuuantibus ad bene, operandum & perseuerandum vsque in finem.

Quintum testimonium contra nostram fententiam fumitur ex eodem August.lib.de prædestinat. Sanctorum cap. 17. 18. & 19. vbi fuse probat electionem fuisse factam non ex meritis præuifis, sed ex meravoluntate Dei , uxta illud Ioann 15. Non vos me elegifis, sed ego elegi vos Et I phe I. Elegit nos in ipso ante mundi constitutionem, vt essemus san-ti. Et epist, 106. refellit assecntes discretos fuisse bonos à massa perditionis ex operibus, propter illud 1. Cor. 4. Quis te difcernit? Nam per electionem certum est hominem discerni. Quare fi illa electio est ex operibus possent electi respondere, opera mea me difeermint. Denique quod hæc fue-

tit D. Augustini sententia, aiunt aduersarij constare ex duabus epistolis Hilarij Arelatenfis & Profperi Rhegienfis, quæ habentur inter libros D. Augustini tom grante librum de prædestinatione Sanctorum. Exquibus etiam liques opinionem D. Augustini malè fuisse receptam à Massiliensibus & aliis Gal-licanis & Africanis Episcopis, quòd eam Abero arbitrio necessitatem inferre existimarent, aut desperationen, & teporem bene operandi inducere.

Respondeo D. August. priore loco agere 1217 de electione ad primam gratiam, quam non D. Aug ft. esse ex meritis præcedentibus in essectu aut negat tanin præussione, certum est, & ab Ecclesia tu electisapi s desinitum contra errorem Pelagianotia esse extia esse e lib. citato de prædetinat. Salctorem cap. 17. hæc funt: Vt intelligamus vocationem qua fiunt electi, non qui eliguntur quia crediderunt, fed qui eliguntur ve credant. Hanc enim & Dominus satis aperit, vbi dicit, Non vos me elegistis, fed ego elegi vos. Quibus verbis perspicuum est loqui D. Augustin, de electione ad gra-tiam, quam vult esse omninò sino meritis, contra Pelagianos & Semipelagianos. Quod idem colligit cap. 18. & 19. ex verbis illis Ephef. I. Elegit nos in ipso ante mundi constitu-tionem vt essemus sancti &c. Posteriori autem loco sermo est vel de vocatione ad primans gratiam : ve potius de operibus naturæ, ve suprà ad quartum testimonium responsum fuit. Iustus autem interrigatus. Quis te dis-cernis? Si sermo sit de iustificatione, aut glorificatione, facta mediante ipfius cooperatiole, vt adultis sit, respondere potest cum Apostolo, Novego, sed gratia Dei mecum. Non ipse solis naturæ viribus, sed cooperatione præcipue per gratiam facta. Quod ipfum affirmat S. Augustin, citata epistola 106, verbis suprà relatis num. 118.

Ex epistolis verò Prosperi, & Hilarij, nihil amplius constat, quam quod suprà dictura est de mente & scopo D. Augustini con tra Pelagianos, vel etiani contra Manilienses Semipelagianos, qui Augustini sententiam idcircò non probarunt, quèd vel-lent electionem ad gratiam, etiam primæ vocationis, habere initium ex nobis:vt ex iif-dem epistolis, & Cassiani livris notum est. Addo D. August à plerisque tunc malaintel. lectur Guiffe, ve patet en Gallorum excer-ptis, & obiectionibus Vincentianis. Quod minus mirum videri debet, cumà plerisque ne nunc qui dem recte intelligatur.

Sextum testimonium sumitur ex libro de bono perseuerant. cap. 9. vbi agens de spe-ciali Dei providentia erga prædestinatos, & rationem differentiæ quærens cur Deus ita fauorabiliter se gerat cum prædestinatis, non cum aliis: nihil ali drespondet, quam iudicia Dei esse inscrutabilia, & totum hoc ab electione à proposito Dei pendere. Quia scilicet Deus hunc elegit esticaciter, & non illum: & ideò huic praparauit talem providendi modum, & non illi. Verba illius hæe

#### Disput: XIX: de Deo, Sect. VIII.

Sunt: Ex duobus itaque paruulis originali peccato obstrictis, cur iste assumatur, ille relinquatur: er ex duebus atate iam grandibus impiis, cur iste ita vocetur, pt vocantem sequatur: ille autem non vocetur, aut non ita vocetur, vt vocantem se-quatur: inscrutabilia sunt iudicis Dei. Ex duobus autem piis cur huic donetur perscuerantia vs-que in finem, ul autem non donetur, inscrutabilia funt iudicia Dei. Illud tamen fidelibus debet effe, certifimum, hunc effe ex prædestimetis, illum non esse Nam si fussent ex nobis, ait vnus prædesti-natorum qui de pestore Domini biberat hoc seire-tum, mansissent viique nob seum. Deinde exponens quid illud fignificet, quodait Ioannes Apostolus epistola 1. cap. 2. Non efent ex no-bis: subiungit : Non crant ex eis, quia non erant secundum propositum vocati. Non erant in Christo electi ame constitutionemmundi. Non erant in eo fortem consecuti. Non crant prædestinati secundum propositum eius qui vniuersa operatur. Nam si hoc essent: exillis essent, es cum illis sine du-bitatione mansissent. Vt enim non dicam quàm sit possibilo Deo, aucrsas, & aduersas, infidem - Juam hominum conucrtere voluntates, & in corum cordebus operari vt nullis aduersitatibus cedant, nec ab ipfo, aliqua superati tentatione, discedant, cum posit, ex quod ait Apostolus, facere ut non ess permittat tentari supra id quod possunt. Vt ergo non id dicom , certe poterat Deus præssi Ons esse Lupsuros , entequam elsteret , auserre de vita. Quibus verbis aiunt aperteradi ab August, quod Dens per intentionem absolu-tam, & esticax decistum, causet vocationes congruas, & perseuerantiam vel mortem in Ratu gratiæ: quódque illa causaliás proce-dat exprædes; natione seu electione esserai & antecedenti, quippe que est causa cu Deus procuret infallibiliter vocationes congruas, & perseuerantiam, vel decessium ex hac vitain gratia.

Respondeo ad inscrutabilia Dei iudiciare-Propier cliam feriem, in qua prafciebat fore vt parferendum esse, cur Deus, potens eligere quid recur que lus iste baptizaretur, & iste impius ita vo-rendum sive caretur, v vocantem sequeretur, & iste pius tabile Dei vsque in sinem perseueraret: istam tamen iudiciumin elegicin qua contrarium euenit, non ex Dei decreto efficaci, & antecedenti, quo hos re-iecerit, & alios elegerit; sed ex hominum voluntate nom sooperantium fincero Dei defiderio, & auxiliis ac mediis fibi oblatis pro salute propria, & pro salute all rum, præserim paruulorum, quorum salus suit ipsis commissa. Quod si iestes, hac ex parte rationem al quam reddi posse cur hic paruulus non Daprizetur, & hic impius non ita vocetur vt seguatur, & iste pius non perseuert; nempe hominum negligentiam, aut malam voluntatem. Respondeo similiter in sententia aduersariorum multò facilius rationem fiue causamer ddi posse eiusdem rei: nempe decreem Defantecedens absolutum & efficax, quod impleri necenie est. Vnde vt bene aduertit S. Bonavent, in 1 Mift. 41. art. . quæstione 2. non erusocculta & infcrutabilia Dei iudicia, cur istum vocet & con-

uertat , atque ad bonum ftarum finalem perducat, fi ponatur electio antecedens & ef. ficax , ex qua hæc omnia fequuntur necessatiò. Ex alia verò parte, ficut non poteff red. di ratio in fementia aduerfariorum, præter inscrutabilia Dei iudicia, cur hos præ aliis elegerit antecedenter & efficaciter : itain nostra reddi nequit ratio alia cur hanc seriem rerum elegerit, præ alia, in qua media profuissent iis, quibus nunc non profunt: & non profuiffent iis, quibus nunc profunt. Pofira verò electione istius seriei, potest aliqua reddi ratio cur iste infans non baptizetur. Nempe perentum impietas, vel negligentia, vel malitia occidentis antequam baptizetur, vt non rarò contingit. Quanquam D. Augu. stinus noluit ad Mlas rationes inuestigandas animum adjicere : quia propositum illi erat dumtaxat Pelagianorum errorem refellere, qui differentiam Illam paruulorum referebant ad bona illorum opera conditionate fuenra fi diutius vixissent. Similitérque cur iste impius non couertatur, & iste pius non perseueret, ratio aliqua est ex parte ipsorum: quia scilicet libere non volunt coperari Dei vocationi, & auxiliis datis ad perfeuerandum. Communiter que que dantur vocationes accommodate ad cur mm rerum ordinarium, & prouidentiam generalem, vt dicemus fect, sequenți.

Qui autem non perseuefant, non funt ex no- 125 bis, id est, in sensu D. Augustini, non suntex efficaciter electis & prædestinatis, consequenter tamen, post præuisionem bonistatus finalis. Quia si fuissent ex nobis, mansissent vique nobiscum: id est, si fuissent prædestination electi efficaciter præuiso bono statu finali, perseuerassent vique in finem. Naminsensu composito, non potest non esse, id quod Deus præuidit futurum esse. Sicut non potest non fieri, id quod prædixit factum iri, ftante hypothesi prædictionis. Quamuis causa cur fiat, non fit quia Deus prædixit fell potius prædixerit, quia futurum erat vt fieret. Denique etiam dici potest, quod exierint quia non erant ex nobis. Itatamen ve particula, quia, no fignificet causam, sed correspondentiam eventus cum Dei præuisione, in qua fundata est corum reprobatio.

Iidem quoque non erant vocati fecundum propositum, id est, in sensu Augustini, secundum propositum eos saluandi este aquidem & absolutum, sed consequenter ad prauisonem boni status sinalis; secundum, inquam, prepositum illud tempore antecedens, seu prius aterna duratione, & in tempore mandatum executioni, cum Deus eos vocat, & inuat iis auxiliis sequibus prauidit propositum illud esse implendum, tanquam causis, vel conditionibus, in quibus fundatur quatenus esse este activatione il los à reprobis. Ita ve particulas secundum propositum, non significet antecessionem causalitatis, quasi esectio esse a tantum signia sicet antecessionem temporis, & rempora-

neam executionem ad propositum illud im-ples dum per positionem esfectus ab æterno præsciti, æpropter cuius præuisionem ele-ctio de conditionata & inessicaci transsuit in absolutam & efficacem.

Contra hoc tamen difficultatem faciunt verba D. August. quæ sequuntur : Vt enim nondicam &c. Videtur enim dicere propositum illud esse causam cur Deus sic electis prouideat vt infallibiliter conuertantur, aut perseuerent & benefiniant : quodque si alij subiacerent eidem proposito, Deus applicarevillis media, quibus saluarentur infallibiliter, quippe que non desunt ein? omnipotentiæ. Sed respondeo sensum D. Augustini esse, nullam volutaris humanæ malitiam, aut aduerstatum vel tentationum violentiam, impeditura eile, autimpedire posse in sensu coposito, ne conuertantur & bene finiat illi omnes quibus Deus parault media, per quæ fore præuidit vt conuerterentur & bene finitent. Quæ media non desuntecius omnipotentiæ, ideoq; possunt à Deo suppeditari quibus volet: quamuis non suppeditentur ex ele-ctione a recedenti efficaci & absoluta wt volunt aduessarij: sed soum ex sincero desiderio falutis, parato tamen permittere oppofitum humanæ libertati, si vellet mediis non vti vel abuti. Sed si esset non vsura, vel abufura: non essent illi ex nobis, id est, non subiacerent illi propolito divino efficaci, confe-

quenti præuisionem boni vsus. Addo quamuis S. Augustinus foret in fontentia aduerfariorum, quel non puto: non propterea necessariò sequendam esse, & præferendam communi sensui Sanctoru Patrum on four ab Græcorum, & Latinorum, qui ipfum præcef-Approbata. Ruis, quanquam acer defensor illius sententia, disp. 10. sect. 1. num. 2. & sequentibus) qui putant Leonem magnum, & ex eius præferipeo Arauficanum fecundum, deindéque Coleffinem, ac postremo Gelasium, approbasse & definiuisse sententiam Augustini de electione efficaci ad gloriam indepedenter à prauifis operibus gratia. Qui putant, inqua, Cælestinum primum, summum Pontificem, fententiam nostram damnasse in epist. 1. ad Episcopos Galliæ, postquan laudauit S. Augustinum contra nos sentientem, vt Magistru optimum, nunquam rumore etiam sinistra suspiciones aspersum, Itéq; Leonem primum idem definiri instisse ab Arauscano II. vt co stare aiunt ex variis huius Concilij canoni bus. Ac denique Gelasium Papam um 70. Episcopis, damnasse libros Cassiani & Fausti Rhegiefis, quia contra sententiam Augustini de pradeffinatione scripto & contrario libros Augustini, Prosperi, & Hilarij contrarium docentes, approbasse. Falluntur, inqua nam Cœlestinus loco citato non approbat doctrinam S. Augustini , nifi quantu ad hoc, quod ex viribus nature folis, fine auxilio gratia, nullum detur initium fidei & iustificationis. Imo in fine epistolæ citatæcapite 9, ait se tantum definite sequenda quæ dixit

contra errorem Pelagianorum, & Semipelagianorum, de gratia vt sequente opera nostra; ac naturæ viribus promerita; & alia nognulla, que Cœlestinus ibidé exprimit, in quibus nihil de electione antecedenti & efficaci ad gloriam:non autem difficiliores, & profesidiores quæstiones intermixtas ab illis qui supradictos hereticos impugnauerunt. Quod velim diligenter notent, qui nunc temporis auctoritate D. Augustini abutuntur.

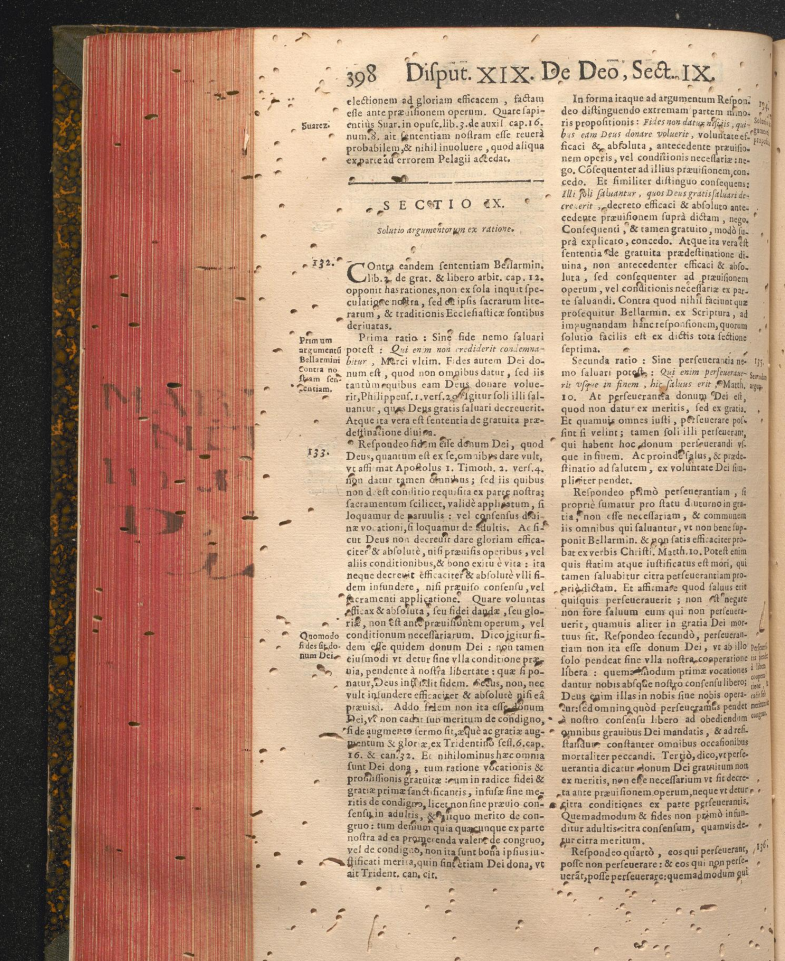
Nihil quoque aliud definitur in canonibus Conciliorum Arauscani secudi, Mileuitani, & Palestini, seu Diospolitani, Neg; aliudap probauit Gelasius contra do trina Cassiani, & Fausti, qui gratiam natura pedissequam saciebant. Petrus quoq; Diaconus in lib. de Incarnat, cap. 8. qui habetur inter opera Ful-getij, ait Faustu Rheglensem scripfined bros fuos contra sententiam Augustini de prædestinatione Sanctorum Et tamen illius errore hunc tantum esse ait, quòd humano labori fubiungit gratie adiutorium. Estq; aduerten-dum quod vbicunq; S. Augustinus, aut Fulgentius, Prosper, & Hilarius, eius discipuli; vel Concilia Aras scanum, Mileuitanum, & alia, docent præd Binationem non esse ex meritis; eodem modo docent g! rificatione non esse ex meritis. Et tamen est de fide glo-

rificationem esse ex meritis gratia.

Quare non mistus inepte obijciunt aliqui 1301
nostram sentiam non differre à Semipela-Refessitue giana quam (inquiunt) Massisientes code plas calumnia ne modo declarasse vicentur vereserts, cem pera Prosper in epist, ad S. Augustin, Respondeo enim euinenter constare legenti attente epistoram Prosperi, Semipelagiatos locutos es-fe de meritis omnem gratiam ptæcedentis bus. Priorem (inquit Prosper) volunt esse obedientiam (naturalem ) quam gratiam : vt initium falutis ex eo qui faluatur , non ex eo creden-dum fit stare qui faluat. Simili q modo Massiliensium Semipelagianorum sententiam ex-plicat Hilarius in epistola citara ad August. que habetur com. 7 eius operum, ante libro de prædestinatione Sanctoru, & de dono perseueratiz, huius epistolæ occasione scriptos.

Malè quoque addit Ruis disp. 10. sen. 1. in fine, his non obstantibus magnam electioni antecedenti & efficaci ad gloriam conciliari auctoritatem, ca eo quodhae doctrina fit ad-eò finitima doctrina fidei confirmatçà Summisil! Pontificibus, vt Augustinus quoties contra Pelagianos vel Semipelagianos excludit instificationis initium ex viribus natura, toties ad hoc explicandum, & probadum, recurrar ad electionem factam ante præuisa opera quæcuque, siue naturalia siue iupernaturalia. Pronoenim, male affumie Augustinum ed recurrere. Secundo, quamuis eò recurreret, id potius faceret æstu quodam disputationis, quam connecione vnius cum alio Euidens enim est veritarem Catholicam, definitam contre Pelagianos & Semipelagianos, quòd gratia non detur ex viribus natura, nullo modo pendere, sed plane disparatam esse, à doctrina afferențe

126,



Disput. XIX. de Deo, Sect. IX.

consentiunt vocationi, possunt non consentire, ex Trident, sess, & cap. 5, & can. 4, & qui non consentiunt, possunt consentire. Est entin de side dari omnibus iustis potestatem perseuerandi, vt en Conciliis A. rauficano can.25. Trident. fest.6. cap.13. & aliis multis rectè probat Suar. lib.10. de grat. cap. 3. de facto autem perseuerantilli foli, qui vocationi diuina ac per-feuerandum excitanti consentiunt: & non perseuerant, qui non consentiunt, sed li-bere in peccatum mortale prolabuntur. Quare donum perseuerantiæ pendet aliquo modo ex libero arbitrio, re pluribus testimoniis Augustini, Prosperi, aliorumque Patrum probat Auctor citatus eodem libro cap. 7. Quanquam non nogo plus conferri beneficij aliquibus qui perseuerant. Vt iis qui confirmantur in gratia; & illis qui specialiter præseruantur à grauioribus peccandi occasionibus, siue morte priùs procurata, fiue aliter. Imò etiam aliquatenus iis omnibus qui perseuerant, vt explicabitur dispucatione sequenti num, 57, & seqq.vbi etiam ostende sus Deum quibusdam antecedenter multò megis expetivisse gloriam, licet nulli puræ creaturæ expetiuerit efficaciter ante præuisionem.

Addo denique licet perseuerantia non cadat sub meritum de condigno, quod abso-lute meritum dicaur; vt cum D. Thoma docent communiter Theologi 1.2. quæst. 114. art.9. estque de side, si intelligatur de sota ferie omnium auxiliorum comprehendendo etiam primam vocationem, & primam iustificationem : imò etiam illis seclusiodocet experientia reliquum non cadere sub meritum de condigno. Experimur enim viros etiam sanctifimos interdum cadere post multa & eximia merita: quod non fieret, si corum meritis annexa fuisset infallibiliter perseuerantia, tanquam meritis de condigno. Cadere tamen potest sub meritum de congruo, & impetrari sanctorum precibus, etiam specialissimum perseuerantiæ donum, tum nobis, tum aliis : atque etiam prouidentia extraordinaria in procuranda morte dum est bonus status : vt fert communis Theologorum Cententia, Sanctorum exemplis & vsu Ecolesiæ confirmata, traditaque speciatim à D. Augustino lib. de bono per cuerantiæ cap.6. vbi sic air : Hoo donum suppliculer emereri potest : sed cum da-tum suerit, amitti contumaciter non potest. Quare voluntas Dei de decreto perseuerantia non est ita gratis, quin meritum qualecun-que supponere possit. Ex hoc autem impetrato pendet gloria, & voluntas absoluta

In forma igitur Respondeo, transcat Ma-ior, quamuis falsa in rigore: distinguo Mi-Solutio (e. norem. Perseuerantia est donum Dei purè gratuitum, & independens à nostra li-bera cooperatione, aut pradefinitum antecedenter & absolute atque efficaciter citra prauisionem nostra cooperationis, nego.

Consequenter adillam præuisionem : concedo. Non tamen ad præuisionem merito-rum de condigno, sed de congruo tantúm post primam vocationem, & anxilium cooperans ad primum consensum. Namante hac duo non potuit pracedere vilum moritum de congruo : quia omne meritum de congruo in ordine ad salutem, est opus gratia. Ante illam autem vocationem, & con-fenium, non præcessit Spus gratia, Nam opus gratiæ supponit primam vocationem. Ec primus consensus ad illam libere datus, est primum opus gratiæ. Ad consequens Respondeosimili distinctione Salus & præ-destinatio ad salutem pendet simpliciter ex voluntate Dei efficaciter & absolute prædestinante ante præuisionem cooperationis & consensus: nego. Conditionate tantim decernente salutem, si consentiamus & cooperemur:concedo. Eodem enim modo decernit efficaciter salutem, quo decernit esficaciter perseuerantiam.

Tertia ratio ducitur , inquit Bellarminus, à paruulorum diverfitate, quotum lettium aliqui rapiuntur statim post bap smum, lertiur alij paulo ante bar imum. Quorum prio-res ad gloriam prædestinantur Posteriores ad pænam reproborum pertinere non du-bium est. Nec possunt hie Alamerita præni-fa, vllusue bonus vsus liben arbitrij aut gra-

tiæ fingi. Respondeo, quòd aliqui paruulorum ra-piantur statim post-bartismum, alij pari-aliqui mos lo ante oriri communiter ex providentia manturan, commun & ordinaria, quam Deus non tene- te baptic tur nutare passim, propter negligentiam vel mum, alt nalitiam creaturarum. Et Deum quidem post, non probat and velle omnibus adesse & prodesse media & teccedetem auxilia salutis, quantum est de se : verunta- prædestimen paruulos communiter relinquere cum nationem, prouidentia naturali, aut superinturali ordinaria, permittereque corum salurem pote-stati parentum, aliorumque adultorum, quorum libertate pendet vi media illis and plicentur. Sapeque contingit vi ex mera malitia yni applicentur, & alteri non. Quæ differentia, vt talis, non potuit à Isco an-tecedenter intendi. Vt v.g. fi quis è duobus infantibus vnum verè quidem sed sacrile-gé baptizet, ès in aqua soffecet, asserum fine baptismo interficiat. Dico itaque Deum non prodefinire communiter mortes homi-num, fiue adultorum, fiue infantium, antecedenter & absolute : ficut neque natiuitatescerto tempore & modo quo fiunt : Alie qui multas vitiosas occisiones & generationes vellet: led tantum consequenter ad caufarum naturalium cel liberarum exigentiam. Quod si aliquando mortem aliquorum procurat extraordinario, id sapissimo facit post preces, & propeter illas: adeóque eas præsupponit. Stautem interdum eam procuran ex amore merè gratuito: sal-tem præsupponit, ante electionem effica-cem ad gloriam, benum statum sinalem, ex liberrate iustificati aut aliorum pendentem

136

### 400 Disput. XIX. de Deo, Sect. IX.

& vndecunque mors paruuli, aut adulti contingat : non vult illi gloriam absoluté & efficaciter, nisi post præuisum statum fina-lem bonum. Neque essicaciter & absolute prædefinit, aut prædeterminat intentionem bantizantis paruulum, vt valide baptizer. Et Deus audem ab æterno præsciuit quid futurum esset, si causas secundas necessarias ita disponerez, aut liberas sic operari permitterer. Verum neque ita disposuit causas necessarias, neque liberas permittit ita operari, ex decrem efficaci & abso-luto saluandi aliquos, & reprobandi alios, antecedenter d prauisionem ope um aut status finelis : sed voluit vt causa salutis à se postar, & omnibus exposita, prodesfent omnibus, quantum est de se : paratus tamen perma tere oppositum ex negligentia vel malitia creaturarum, quæ nisi impediret, media omn bus prodessent reipsa, etiam infantibus in vtero morientibus, vt oftendemus disputatione sequenti. Deus enim, qui vult fincere omnes homines faluos fieri 1. Tim. 2. prouidit omnibus media sufficientia & falucem.

Quarta ratio sumiture de exemplo Christi, qui caput ch., & princeps, & exemplar omnium prædestinatorum. Ex quo Bellarminus sic argumentatur: Christus prædestinatus est silius Dei omnino gratis, non propter aliqua opera præuisa: non onim aliqua opera facere potut homo Christus, vt silius Dei sieget; cum ex illo cæperit este silius Dei sequo cæpit este home. Ergo sicut ille homo prædestinatus est este silius Dei naturalis, nullis præcedentibus meritis: ita nos etiam prædestinamur, vt simus silij Dei per adoptionem, nullis præcedentibus meritis. Prædestinamur enim nos, vt con formes esticiamur imaginis silij Dei

140

Quaritar.

Respondeo prædestinationem Christi, uatio nos quoad vnionem hypostaticam gratis omnirò factam, conferendam esse (sour confertur à D. Augustino socis à Bellarmino citatis de prædestinat. Sanctor. cap. 15. & de bano perne Christi seueram. cap. vlt. & de corrept & grat. cap.11.) cum nostra, prout nostra est ad pri mam gratiam, ad quam similiter non præe-unt merita ex halte nostra: non verò prout nostraest ad glorjam. Alioqui concedendum foret Calviniftis, ante glorin no-Bram nulla praire merita nostra, quibus illa reddatur : sicut recte contendit Aufinus ante hypoftaticam vnionem non præiuisse merite Christi, quibus vnio red-deretur : vnde infert vnionem illam, & prædestinationem ad illam, fuisse gratuitam. Hoc autem est contra Trid nt. fest. 6. can 32 & contra Scripturam locis citatis sect. 3. & contra ipsummet Augustinum ibidem, alibique sapissime.

Dixinihil meriti præire prinæ gratiæ ex patte nostra: quod non modo verum est de prima gratia vocante seu praueniente, respectu cuiuscunque meriti proprie vel im-

propriè dicti: fed etiam de prima babía tuali & fanctificante, respectu meriti propriè dicti, seu de condigno. Que ppo qua licet adultis non insundatur, neque efficaciter prædestiertur, n si pravio & praviso confessione aliqua, ex Tridentino sessione a confina a dispositione aliqua, ex Tridentino sessione, cap. 5. 6. & 7. nihil tamen corum, qua ipsam præcedunt ex partenostra, habet rationem meriti de condigno, ad quod præsuppositur gravia sanctificans vt constituencin statuanto ad merendum, ex codem Tridentino sessione citata capite \$.

Quinta ratio sumitur à fine prædestinationis: prædestinationim pro sincha quintainis en pro sincha de coste ostensionem, diuitiarum gratiæ Dei agan, in vasa misericordiæ, & landem gloriæ gratiæ sinæ, Rom. 9. & II. Atqui si Deus prædestinarer propter bonum vsum liberi arbitrij gratiæne præuisum, non ostenderet diuitias gratiæ, sed institue autæ.

Respondeo prædestinationem ex conditionibus, aut mercis prauifis, non impedi- Gran's re qu'in Deus prædestinando ostenaat fimul diuitias grava & iustifia. Que nadmodum nauna iuxta Tridentinum fest. 6. can. 32. quod bona opera, quibus eam consequimur, noftra siat merita, non impedir quin sint etiam Dei dona. Grava est quod Deus ad sinem illum supernaturalem nos destinet, qued graris vocet, quod consentientes vocation adjunet ad consensum supernatura-lem eliciendum, quod Christo inserat consentientes, & per e.us influxum ad merendum aptos efficiat, quódque bonis iuflorum operibus gloriam æ einam promittar. Iuffitia verb ele euod ftet promiffis,& operibus in gratia factis à viuis Christi membris vitam æternam , vt promisit, rettibuat, iuxtaillud Hebræorum 6. Non eft inaufter Deus ve obliuif after op ris v fri boni &c. Et 2. Timoth.4. Reposita est mihi corona institue, quam reddet mihi Dominus in illa die instus index. Quibus & similibus locis affirmat Scriptura regnum coelorum dari ex iustitia, quamuis etiam detur ex gratia, iuxta illud Rom. 6. vers. 23. Stipendia peccati mors, gratia autem Dei vita a-

Sexte ratio: Scriptura refert discretionem electorum à reprobes interarcana
nysteria altissima, & inferutabilia, yt patet ex epissola ad Romanos; capite vndecimo, O altitudo divitiatum sapite vndecimo, O altitudo divitiatum sapite sun infientia Dei! q am in omprabensbilia sun indicia eius, &c. Atqui si vera este nostra
sententia, nulla hi ceste causa admirationis,
nullumue mysterium. Quia non mirum est,
sc. Deus eos salviare decrevit, quos pravidit
bene acturos: & damnare alios, qeos pravidit
male victures. Sicut nemo miratur si videat
i iudice puniri noxios, liberari innoxios.

Respondeo primo, Scripturam sepissime 144
resundere diuersos exitus hominum in merita vel demerita, Matth. 25. à versu 34-

Prædestiuatio
nedo sir cum prædestination
ne Chassit
comparar
da,

### Disput. XIX. de Deo, Sect. IV.

ad Galat. 6. v. 6. ad Rom. 9. v. 31. & cap. 10. v.21. & sequentibus.

Respondeo secundo, non obstante electio-74400 ne ex præuisis conditionibus vel meritis, ad-Que confæ huc effe permulta que ad exclamationes & inscrutabilia Dei iudicia recurrere nos cogant. Quod enim Deus hunc ordinem rerum', circumstantiarum, & auxiliorum, in quo quidam, & valde pauci fuerunt reipfa prædestinati, longéque plures reprobati, potiùs elegerit, quam quemcuq; aliumex infinitis in quibus præsciebat rem longe aliter euenturam, atque adeo eligendo hunc ordi-nem voluerit iis salutem specialiter quos in eodem ordine præuidit beandos, non aliis: quod etiam prenoscens Iudzos minime conuertendos per miracula Christi, ea tamen ipsis exhibuerit; & non Tyriis ac Sidoniis, quos conuersum iri sciebat, fi fuiffent ipfis exhibita : quòd præsciens Adamum peccaturum, & totum genus humanum peffundagurum, fi in talibus circumfantiis eum conflitueret: Iudæos item à fide casuros,& Gentiles difficile credituros, fi Messiam talem mittere: & nihilominus ita se gesserit, & omnia sub peccato Concluserit, & Iudzorum casu Gentiles, licet difficulter ex parte ipforum, excitauerit : quod pratorea quibufdam specialiora auxilia & extraordinaria destinauerit, non aliis æqnè dignis; aut non minus, imò interdum multò magis indignis: hæc, inquam, & fimilia, causa iustiffima funt, ve miremur, & exclamemus cum Pau-lo Rom. 11. O altitudo diuitiarum sapientia es scientia Dei : quam incomprehensibilia sunt iudicia eius!

Ex quo etiam capite spectata hominum prædestinatio merità in Scripturis dicitur fuisse secundum propositum, & liberam electionem Dei, qui quos voluit elegit, vt eos potius quam alios prædicto modo prædestinaret, eligendo scilicet han se natis, etia riem præ Ilia, in qua præuidit eorum salua-tionem, non in alia. In eo etiam quotquot funt prædestinati, suerant dilecti specialiter & antecedenter, præ aliis, quatenus Deus antecedenter, id est, à se elegit hanc feriem, insque futurum erat vt faluarentur, fi hac feries poneretur; & euentum approbauit per complacentiam; & in eo quod elegit media futura congrua, specialiter, benefecit Illis, quibus futura funt congrua, præ aliis quibus incongrua: antecedenter, inquam, & à se : id est, non data occasions ex parte creatura; qua ipsum mouerit ad sic eligendum. Meritò etiam qui ita electi funt & predeftinati, quafi forte vocati & prædeftinati dicuntur catenus quia nimirum quòd Deus hanc seriem elegerit præ alia, exparçe ipsorum fors mera suit, & divina voluntate pure profectum. Tametsi Deo libere & ex se eligente ab eterno hunc ordinem rerum porius quam alium, quod his potius quam illi in ea serie fuerint eligendi & efficaciter prædestinandi, non fuerit merè gratuitum, & independens à conditionibus

vel meritis ipsorum : sedab illis omnino pependerit , vt electio respectuiftorum haberet rationem prædestinationis, præ aliis in eadem serie contentis. Itavi si contrarium euenisset me contrario etiam prædestinati fuissent, qui sunt reprobi; & reprobi suissent, qui funt prædestinati.

Septima ratio : Si Deus prædestinaret propter bosum vsum liberi arbitrij gratizue Septimum przuisum, certe in huius przedessinationis argum, executionem prædicatores ad eos omnes dirigeret, quos prauidet bene vsuros Euangelio : atque apud eos omnos figna fieri vellet, quos iis fignis conuerrendos saluandosque prænoscit. At hoc est contra Scripturam Ezechiel. 3. si ad populos ignota lingua,

&c. Et Matth. 11. Si in Tyro or Sidone facta essent virtutes, &c. Respondeo, quando dicimus prædestinationem absolutam & efficacem esse ex præuisione meritorum, vel conditionum neces-sariarum ex parte electorú, nos id-intelligere de præscientia absoluta meritorum aut con-ditionum, quæ reipia erunt, & prauidentur esse absolute sut annautem, yt putat Bel-larm, de scientia conditionata, meritorum, quæ nunquam erunt, sed essen, si ponesse que nunquam erunt , sed effent , fi poneretur aliqua conditio, que tamen non pone-tur: qualia sunt illa, de quibus sermo est IIzech.3.& Matth.11. Quare verò Deus non Quare det omnibus auxilia, quibus videt bene vsu- Deus non ros, ve Tyriis & Sidon is; prouenit ex Dei det omni placito, atque etiam ve plurinium ex ferie bus auxilia natural cui se passim accommodat. Quan-congrua? quem enim non nego fauores interdum ipegialiores & extraordinarios; dico camen Deum in immittends inspirationibus & vocationibus supernaturalibus, attemperare se communicer cursui natura, & circumstantiarum. Non quicem ita vt vocatio superna- Deus comturalis exigatur ex natura rei à naturali re- muniter fa rum ordine: sic entin non esset supernatura accomodat lis: sed quia cum iuxta ordinein, quem Deux rursur rersus iam seruat, vocato supematuralis egeat speciebus impressis intellectui, vel obiectis, & similious naturalibus: Deus pro varia naturalium?erum, aut etiam supernaturalium, Murali exigentia prærequifita, & pro speciebus impress naturalien præexcitatis, vel obiectis occurrentibus, varie interius moud. Exempli gratia , post concionantis, etiam Plo fine , orationem, quâ iudicij vel inferni metum, eriam cum folo Dei concursu generali, a dientium animis inculcaverie ingerit Deus interius inspirationes supernaturales de ifdem obiectis. Et ita proportio-

naliter in aliis casibus, Quod auté comuniter ita fiat, patet primo, quia experimur nos vrgeri solere ad cosensu pro fimilibus occasion bus. Dixi, communiter: nam aliquando derepente Dous per se vel per angelos ad afquid mouet, nullà, quam aduerrere passimus, occasiose prævia. Paret secundo, quia Deus ad fidei nostræ exercitiu occultat nobis prouidétiam supernaturale, intertexendo cum naturali, adeò ve fentum

145.

cialitet be-

Disp. XIX. de Deo, Sect. IX.

& experientiam penè effugiat. Tertio, quia Scriptura, Concilia, Patres, & Ecclefia, passim nos vrgent vocibus externis, concionibus, libris piis, sacris imaginibus, tem-plis, sanctorum reliquiis, & aliis, id genus, yt fensus ferient, ctiam naturalizer, & deinde Deus supernaturalia promoueat consequenter.

Hinc autem potest satisfieri variis querimoniis : Cur v.c. Deus preveniat hoeninem didum antea iustum inspiracionibus, cum quibus per scientiam mediam præuider calurum finaliter, cul al iis poffit ? Cur hunc peccatoren preueniat cogitatione qua præuidit conucreendum, non illumecc. Id enim ad pradictam accommodationem ordinis supernaturalis ad naturalem referri porest. Deus quidem, ve est plus quam veri-simile, haberad manum gratias præuenientes, quibus videt per scientiam mediam obstinatissimos parituros equas tamen non dat, quia non debet bonum ordinem communis prouidentiz, propter malas hominum vo-Iuntates, aut negligentiam mutare. Vnde August, lib.1. ad Simpl@ianum qu.2. post medium; Quis audeat dic, inquit, defuisse D o modum vocandi, que riam Esu ad eam sidem mentem policalet, voluntatémque coniungeret, inqua Ia ob instificatus est? Et paulo infarius, de obduraro adlit : Quis dicat modum, quo ei persuaderetur vt crederet, etiam omnipotenti defuisse? Verum hæ gratiæ funt extraorenaria, & præter a commodationem illam ofdinariam ed naturalem rerum cursum: Neque illis vii necessarium est ad vere atque fincere volendam salutem hominidus. Ea verò est malitia & miseria nollia, ve non solum media ordinario frequentissimè irritet, cerum etiam specialiora, vt in Adamo, Pharaone, Salomone, Iuda, & fimilibus videre eft.

Cum autem de Dei bonitate in negotio Deus non falutis fit quam optime fentiendum, fi nihil elign gra- Cliud obstet ridge postuler amor eximius, 49. verf. 15. Patris in fobolem Luc. 11.v. 11. & sponsi amantissimi erga sponsam Erem. 3. verf.1. & sequentibus : quemue Comparat amorigallinæ erga pullos Matth. 23. v.22. mulieris drachmem quarentis Juc. 15. v.8. pastoris optimi erga oues ibidem vers.4 & Ioan. 10.v.11. & sequentibus, diligentis ngricolæ de vineæ fuæ cultura admodute Toliciti Ifa. 5. v 4. & Matth. 21. vorf. 33. existimandum eft Deum ex inspirationibus, quas fert Commodetio suprà dicta ordinis supernaturalis ad naturalem præuium, nunquam immittere illas; quas per scientiam mediam nouit esfe frustrandas, præ aliis, si catera fint paria: sed potius omnes non frustrandas. Ad eò vi quando non confertimus vocationi, argumentum fiteram effe noftram negligentiam, aut malitiam, vt neque aliis consentiremus inspirationibus, que occasionibus preexistentibus accommodare forent iuxta pro-Cidentiam supernaturalem ordinariam.

149.

gruas Pre congruis,

cæteris pa-

Deus autem non tenetur propte, nostram focordiam, aut malitiam, inuertere illum ordinem prouidentia,& quibuscunquemo. dis possibilibus procurare ve salcamer. Exquo prouidendi modo sequeretur licentia male viu ndi, negligentia vel tepor studij procurandæ salutis, & alia incommoda que Inperius notauimus.

#### SECTIO X.

Soluuntur alia quedam Suaris argumenta.

Duerfus eandem fententiam opponit 150 Suar.lib. r. de prædeft. eap. 8. nu. 40, & fequentibus argumenta quæ fequuntur.

Primum argumentum: Intentio finispra. Primum cedic, faltem ratione, electionem mediorum: 48 & intentio efficax præcedie electionem medioru efficacium, quæ, ve talia, eliguntur. Atqui Deus omnious & solis prædestinatisele git media efficacia, vt talia: ergo priùs ratio. ne habuit intenti Mem efficacem finis.

Respondeo negando Maiorem, quoad se degun cundam illir s partem. Deus ensin in secundo instanti rationis actuum suz voluntatis non elegit nedia prædestinatis vt efficacia, incompu sed vt bona & apta de se ad finem consequendum. Ve recte docont Valent. Herice, & Lefsius locis citandis disp. 20. num. 54. Quòd verò suerint essicacia, id est, essectum habiturareipfa, pependit ab euentu & libertate creaturarum : quem euentum. Deus quidem præpidit & approbauit, cum eligeret media: sed non elegit quia præuidit habitura, affectu plane determinante ad illam differentiam, & alioqui no electuro nifi videret esse profutura. Sicut ex opposito non elegit reprobis media quia inefficacia, licet hunc euentum præuiderit, & permittere decre-Certe: sed elegit vt bona & idonea adeffectum fortiendum, fi ipfi voluissent, opta-uitque vt fortirentur in omnibus. Neque porest dici oppositum saluo sincero Dei affectu erga ipsorum salutem, ve iam sapius ostendimus.

Instabis, quiadicet in sessenzia nostra 151. Deus non elegerit, reprobis media quia non profutura : elegit tamen scienter & libere media con profutura reipfa. Esposita illa electione cum cali præscientie, non minus requitur necessariò eorum damnatio, quam Deus elegisset, quia non profutura. Et hac electio est à Deo antecedenter. Ergo sentens tia nostra, & modus providentiæ quemasserimus erga salutera reproborum, flon estillis fauorabilior, quia non melior succedit zuentus : neque melius defendit fincerum Pei amorem erga eorum saluram. Quomodo enim voluit fincere & exanimo faluare illos, quibus elegit media non profu-Jara, scienter & libere : cum tamen posset æqué facile eligere alia, quæ videbat elle profutura?

Disput. XIX. De Deo, Sect. X.

403.

Differctia magna est inter electionem antecedentem, & cofequente.

Respondeo magnum esse discrimen inter vtramque eligendi modum. Nam si Deus non selegit electis media, quia profutura, & reprolas, quia non profutura, vt nos asserimus: Deus affectu & volunt re antecedenti non decreuit absolute de salute & amnatione hominum, neque illis à seipso necessitatem vllam imposuit, vt illi faluentur, & isti damnentur, seipsum adigendo ad seligenda ea media, que sunt idonea executioni infallibili, vi decreti antecedentis : idelt, media congrua electis, & incongrua reprobis. Secas autem in sententia Suaris, secundum quam Deus, ante præuisionem enerum ho-minum, de illis statuit essicaciter & absolutè: certus per scientiam mediam non deesse fibi media quibus decretam fuum exequatur infallibiliter. Quo decreto Deus de toto hominum faluadorum dammandorumque negotio & euentu determinat fe folo: neque relinquit homines in manu sui cosilij, sed in manu sua omnia ponit. Ita de omnibus præ-Conffituens, vt nihil aliud futurum fit, quam quod iple antecedenter decreuerit. Est enim necessa rum homines, & alias omnes causas secundas subesse & servire huic decreto efficaci & inuiolabili.

Exquo sit vi in sententia Suaris damnatio reproborum sequatur necessario ex Dei decreto antecedente consensum liberum & operationem cre urarum. At in nostra non sequitur, nisi ex negligentia vel maliria hominum, ex qua fit, vt media non fint profutura, & ve Deus præseise non esse prosu-tura: illa enim præseientiasubsec pr-dine rationis suum obiectum. He gam fit, vt reprobi non possint iur ⊱ queri impositam sibi susse à Deo necessitatem pereundi: cum Deus ante Illorum peccata abfolute præuisa nihil fecerit aut decreuerit, quo antecedenter excluderentur à falute, formaliter aut virtualiter: sed potius om-nium sautem sincere optauerit, ad eunique finem media omnibus prodesse voluerit; ac fi non profunt, id fit omnind contra eius inintenrionem & desiderium. Hinc denique fit , vt in nostra sententia reprobatio non fit à Deo, qui antecedenter & à seipso aliquos neglexerit & despexerit, es quo neglectu antecedenti sequatur infallibiliter eorum damnatio: sed reprobatio sit ab ipsis creaturis, quar ma malitia vel negligentia la cit ven media de se bona non prosint.

In forma igitur Respondeo ad primam partem antecedentis, Deum quidem se in forma igitur Respondeo ad primam partem antecedentis, Deum quidem se in forma igitur Respondeo ad primam ter & liberè elegisse reprobis media non supra positiva profutura ; id est, elegisse media quæ sciebat non esse profutura ex realitia vel negligentia creaturarum; non tamen ita ve illa præscientia conditionata eum direxerit, aut illa vsus sir in seligendis medis incongruis, præ aliis, non electurus si congrua sutura suissen. Sed omnia elegit vt de se bona & valida. Hæc autem porius quàm illa, sutura fortasse congrua, elegit iuxta cursum vel exigentiam prouidentiæ ordinariæ, & e

causarum aliarum, vt paulò ante exposui-

Ad fecundam partem ciusdem antecedentis Respondeo, postatali electiose cum tali prascientia, sequi necessario reproborum damnazionem, ex hypothesi prascientia, & in sensu composito: sed sequi dumtaxat ex negligentia vel malista creatura, & malo statu sinali, quem scientia illa sore prasupponie: non potessa autem simul sore prasupponie: non potessa autem servi sequiture ex decreto Dei antecedente, excludente virtualiter & aquinalente, eosomnes quos Deus despexit, seu neglexit, ante prauisonem operum, hoc est, nulla causa data ex parte ipsorum.

Ad tertiam parten eiusdem an ecedentis, nego illam electionem, prout conjunctam præscientiæ non suturi boni vsus mediorum, & prout exillius hypothesis sequitur necessario damnatio reproborum, esse à Deo antecedenter. Nam electio per se, & quatenus à Deo est, non intendit vt mediono profint; sed potis tendit in illa vt idonea, cum assectu a prosint. Quodque non prosint, non est à Deo antecedenter; sed tançum consequenter & permissio, vt se

accommodet libertati creaturarum.

Ad priorem pastem confequentis Respondeoprimò licet non melior succedar euentus: modum tamenprouidendi quem afferimus, esse reprobis fau rabiliorem per su quia ponit eorum salutem in iplorum porestate & arbitrio, Deusque illam sincerè desidarat, prouidetque de mediis ex verò afferunt profint. Quòd si nihilominus euentus melior non succedit: Id planè contingit ipforum culpà. At in sententia Suaris cuentus ille sequitur ex Dei determinatione esse ille sequitur ex Dei determinatione esse artecedes il de euentu ante culpam prauisam, a occasionem vilam datam à reprobis. Essquè disicile, aut potius impossibile, explicare in ea sententia, quomo de Deus sincere salute in illora n desiderauest, dequè medijs prouiderit, ex vero affectu ve prodessente ac non potius corum faluti insidiatus sir, quarendo de industria media non piositura, quod à Dei bonitate est alienissimum,

fimum,

Respondeo secundò esse incredibile, & moraliter impossibile, cundem cuentum succedere, & non sore sauosibiliorem Dei prouidentiam, et am quoadeuentum, circa aliquos reprobos, corum quos Deus antèce denter discreuerit, iuxta sententiam Suaris, postro quòo Deus non elegerit illis media quia incongrua, sed indifferenter medic de se bona & vtilia. Nam vt alibi ostendimus, mirabiliter fortuitum est, moraliterque impossibile, vt tam multi approbis antecedenter à Deo neglectis & sectis ab alijs, nulla obtingant media simaliter prosittura, è tanta multitudim, mediorum indisferenter electorum. Estque impossibile id tam certò & infallibiliter euenire, quàm decretum Dea

L1 4

absolutum & efficax est infallibile. Quare in sententia Suaris oportuit Deum de industria cauere, ne media profutura reprobis obtingerent: & relinquere ea omnia, quæ si secundum communem cursum rerum & prouidentiam ordinariam exhibita suissent, yt seri par evat, & affectus sincerus postulabat, habuissent effectum, & finaliter profuissent.

Ad posteriorem partem eiusdem consequentis Responded iam ostensum este, quomodo nostra sententia longè aptior sit ad tuendum & explicandum sincerum Dei aamorem antecedentem erga salutem reproborum. Cui ion obest, quò d Deus elegerit illis media, qualia communis resum cursus de se bonus, & ordinaria providentia postulabat. quamuis per scientiam mediam videremon elle prosunta ex hominum malitia vel socordia. Quia sincerus amor salutis non exigir vt Deus propter hominum malitiam, aut. socordiam, mutet ordinem rerum de se bonum, & cursum providentia ordinaria. Neque vt Deus velit saluare homines quacunque via possibili, prædefiniendo essentialis en su possibili prædefiniendo essentialis en su possibilis en su possi

Secundum argumentum Suaris, eodem lib. 1. de prædeft. cap. 8. num. 42. fic habet: Necesse est fateri Deum elegiste aliquos ante præscienciam absolutam suturorum ad gloriam: & nulla est ratio excipiendi ab had electione aliquos saliuandos. Ergo omnes qui saluantur ita electi sunt. Maior patet exemplo Beatæ Virginis. Sanctorum Ioannis Baptistæ, Apostolorum, & similium, Itemque exemplo paruulorum, quorum ynus interdum, stantibus iis dem parentum peritis, moritur ante baptistum; alter post. Que disterentia neque est à casu respectu Dei, neque omnino per accidens: neque, in re tam alta, & pertinente ad salutem hominum, potest este ext sola generali prouidentia, absque secreta ordinatione & electione eorum qui saluantur.

Respondeo probabilius esse nullam puram creaturam (nam de Christi prædestinatione non eschice sermo) suisse electam absolute esticaciter ad gloriam, ante præuisa merita vel conditionem sinalem. At ne Beatam quidem Visginem (quanquam eius priuilegia ad nullam aliam puram creaturam extendenda (unt.) electam suisse non modò ad gloriam: sed neque ad primam iustificationem, si came ibare adepta est, vt est probabile adeptam suisse reque etiam ad maternitatem Dei, sine præuiso ipsus consensus suisse. Ita vt præcesserit quidem Dei vosicio absoluta circa prima a Deiparæ vocationem, cui libere consensus prima natura quàm

in vtero iustificaretur per infusionem gratiz habitualis. Idemque dico proportionaliter de alijs gratijs præuenientibus. At non ad illum actum liberum Deipara, vel ad effectum ellum qui sine ipsius actu libero surturus aon estet, præiuit Dei volitio absoluta, sed conditionata & conditionaliteres, sine quamquam ipsamet conditionata volumas præuiso effectu transsuit hoc ipso in absolutan, sed consequenter.

Vecum quicquid de Dei Matre incomparabili fentiendum fit , cuius prinilegia non sunt alijs facile communicanda, nulla ratio vel actoritas suadet, vt de omnibus alijs prædestinatis, vel etiam de sanctis eximijs, concedamus id quod affirmat Suares. Id enim neque Scriptura docet, neque fan-&i Patres : neque aliunde efficaciter colligitur : sed Ioanni Baptista, & Apostolis, alifque sanctis excellentioribus, sufficiebat specialis quædam prouidentia, quæ salurem il-lis valde facilem redderer, & damnationem valde difficilem, quamuis non impossibilem. Vel etiam quodepost consensum libere da. tum, aut orationem factam eo fine, vel alia bona opera confirmatentur ingratia, & fic deinceps à Deo regerentur, vt auerteretomnes occasiones mortaliter peccandi : vel etiam ab ipfa infantia, & ante vium rationis, præuenirétur eximijs gratie donis. Deus enim potent specialiter quos dam præ alijs diligere antecedenter, & præuenire maioribuscheneficijs, vr ostendemus disputatione sequenti. Sed ilde non sequitur Deumabfolute & efficaciter elegisse illos adgloriam, ante præuifum absolute ipsorum consensum, & bonum vium mediorum, flatumque finalem in gratia.

Nec obest id quod addit Suar. de paruulis. 161 Nam id talem electionem & reprobationem , absolutam & efficacem ante suturi præmisionem, non satis oftendit. Quod enim vous moriatur ante baptismum, & alrer post, prouenire potest ex causarum natuturalium dispositione, que fuerunt itadispolitæ, partim quia natura rerum, aut libertas creaturarum ita postulabat, partim quia in vindictam peccati ita conuepiens etat. Deus tamen non il eas disposuir, veinsans ille fine baptismo Tiscederet. Sed tantum id permittit , paratus impedire , nifi flaret Per hominum malitiam aut negligentiam. Nam, vt dicam disputatione sequenti, prohabilius est Deum nunquam permittereinfantem mori fine remedio, & perire in aternum, absque defectu aliquo vel parentum, vel aliorum: cumalioqui velir amnes saluos fieri. Quando autem immutat cursum rerum ordinarium propter parentum preces, aut aliquid simile; non est hoc signum electionis absolutæ antecedenter : neque fine precum aut aliorum mediorum przuifione fit : quas preces Deus non prædefinicantecedenter, neque intentionem baptizantis ve valide baptizet.

Dices, Deumin embrionem niox suffe-

Secundum rgumen.

Nulla pura creatura fuit apteecdenter prædestinata.

candum fine remissione peccati originalis, infunderg animam A. & fimul tempore in alium (perzicturum & baptizandum infundere animam B. fine vlla exigentia ex parte animarum aut adiunctorum. Esgo quod Deus hanc illi præferat in re tanta, non porest nasci nisi ex absoluta intentione saluandi istam, & reprobatione negativaillius.

Respondeo non ideò esse absoluram voluntatem salutis, vipote pendentigex libera applicatione baptismi : sed esse tantum maiorem beneuolentiam antecedentem : quanquam alteri eft sufficienter prouisum, sed in voluntate aliena , ve inferius dicetur. Cæterum cum natura exigat ve infundat Deus aliquam animam; Deus naturæ se accommodar. Sed cur hanc potius quam illam, necessario recurritur ad liberam Dei electionem, qua non potelt non vii, stante decreto non violandi naturæ ordinem. Addo ex infusione aliarum animarum non futuros cofdem homines. Addo etiam Bonam partem animarum quæ faluantur, non suisse infundendam fi non præcedere dulteria, & alia peccata, quæ Deus non vult. Imò quea fincere nonvult, noluit antecedenter & absolutè gloriam hominum non ponendorum, nist essent hæc vitia, quæ ipse sincere nonvult & deteffatur ex animo. Addo denique longè aliam effe rathonem infantism fine baptismo morientium, & pænam damni tantum patientium: aliam adultorum, qui patiuntur pœnam danini & fenfus.

Tertium argumentum Suaris, cap. supra cit. num. 45. fic ab illo proponitur : In flatugloriæ totus saluandorum numerus futurus est ex directa & absoluta intentione divina. Ergo necesse fuis avt Deus ex se illam habuerit circa omnes qui futuri erant ciues

in illo regno. Antecedens patet, quia vt optime ait Bernard, ferm, 78. in Cant. To-ta illa ciuitas electa est vt esset vna spansa. Christi, que posteà per gratiam ita præpa-rata est, sicut suit electa. Estque id consentaneum perfectioni illius regni, in quo nihil effe debet, nifi ex fingulari præfinitione diuina. Confirmatur idem à posteriori. Nam in vooquoque negotio, vel guberna-tione, exitus rei declarat intentionem gu-bernantis. Et terminus ille, quo tandem obtento cessat solicitudo & gubernario, so-let esse primum obiectum propositum voluntati & intentioni talis gubernatoris, fo prudenter se gerat. Videmus autem totan Dei prouidentiam eo tendere vt ciuntas illa coleftis in tali numero, pondere, & mensura compleatur. Vnde onnes Theologi dicunc tunc rerum generationes esse finiendas: & gubernationem Dei erga illas, quando numerus electorum fuerit completus. Ergo fignum est absolutam Dei intentionem positam fuisse, non in his vel Alis tantum personis illius ciuitatis, sed in tota illa vt complenda ex integro faluandorum numero. Confirmatur tandem, quia si non fuit

hæc volumas prima quam Deus habuit erga

electos : quænam igitur illa fuit? Nulla enim alia commodè afferri potest.

Respondeo distinguendo antecedens, In flatu gloriæ totus faluandorum numerus Qualis fuefuturus est ex directa & absoluta intentio- ne inimentione diuina; absoluta efficacique antecedentorius nuter citra præuita opera vel capcitiones med faluanego: consequenter post illa præuisa, concedo. Ad probationem antecedentis ref-pondeo similiter ciuitatem illam, & sponfam, electam fuisse, non absolute & efficaciter ante præuisonem, sed post : idque magis confentaneum effe conditioni illius regni, quod Deus proposuit non ve donum plane gratuitum, sed ve morcedem bonorum operum, vel ve har dicatem dandam certis conditionibus præuijs: quam ideired conueniens est non delerni blolute & efficaciter, nish præsuppositis operibus, aut conditionibus. Similiter negandum est quod additur, nihil in regno illo debere effe nisi ex singulari Dei præsinitione, que omnem prauisionem pracedat : quia vt fect. 500ftendimus , fic excluderentur reliqui unes, & falus redderetur illisimpossibilis, aliaque multa sequerentur incommoda.

Ad primam confirmationem Respondeo 166. primò, si valeret hæc ratio, probaret Deum, Suar. in no potuisse aliter statuere numerum saluan- opuse. Ilb. dorum: qui non potest non prudenter pro- 3 de auxi; cedere. Hoc autem est absurdum, & con- lij cap.16. tra Suarem ipsum, qui sentiam nostrare num. 8. probabilam esse fatetur. Secundò, ad maiorem Repondeo exitum rerum deflectere non rarò ab incentione gubernantis: & ter-ininum in quo vitimò gubernatio cessat, non rarò esse aliud quam quod primò gubernator intenderat. Sanè Deigubernatio quoad reprobos cessat in ipsorum punitione & damnatione æterna: quam Deus primò non intendit , nec intendere potuit absolute. Minor quoque eiusdem confirmationis falla est eo sense quo obicitur. Nam guberna-tio, quatenus est exparte Dei, ad hoc tendit vt omnes saluentur, & eum gradum gloriæ consequantur, qui est proportionatus medijs & auxilijsab ipio suppeditatis. Quòd autem isti tantum saluentur, & plerique minusgloria consequantur, quam par esset habita ratione tot & tortotum auxiliarum, prouen ex malitia vel negligentia hominum; quorum plurimi non vuntur, autabutuntur medijs & auxilijs: alij parcè tantum & celinse cooperantur.

Quod aurem dicitur mundum finitum iri completo numero prædestinatornm, debet Mundus hoc sensu accipi, vt Lene ait Lessius disp. de desinet so predest. sect. 5. num. 60, non quod Deus pleto nuantecedenter non voluctit alros laluos fieri, certumquè numerum alrecedenter prodes definatos finiuerit, extra quem nullum alium velit. Sed quòd pravida moninum analitia tanta deinere futura a company analitia tanta deinceps futura, vt ex humano genere nihil ferè amplius boni expectandum sit, side & religione pene extincta : Deus mundo fine m

406

# Dilput. XIX, de Deo. Sect. X.

168.

Quæ fur it
prima intentio specialis Dei
circa electos.

imponer, contentus eo numero prædestinatorum qui in die iudicij extremi reperietur.

Ad secundam confirmationem Respondeo ante ownem suturorum prauisionem Deum habuisse communem voluntatem qua desiderabat omnes homines & Angelos seri saluos, volebatque omnibus ex parte sua media de se apta & vtilia conferre: quamuis non omnibus eadem mensura. Prima autem volutas specialis circa electos, quaque adreprobos non se extendit, illa suit, qua hunc rerum ordinem illis magis quam alijs

profuturum, elegit & totam illorum benediciorum seriem, quibus certissime saluandi erant, præparauit, illa, inquam, media quæ per scientiam conditionatam certissime sciebat profutura, si darentur: approbans quòd profutura essent, quosque scientia conditionata de facto esset transitura in absolutam, atque in eo sibi complacens ex affectu saluandi electos. Qui affectus, præuito bono vsu mediorum vt absolute suuro transit in essecem & absolutam electionem illorum ad gloriam,

# DISPVTATIO

VIGESIMA.

De ordine prædestinationis, & varirs eius actibus.

SERio I. Que scientia nececessarió ponenda sit in Deo apte omne decretum prædestinationis?

Sectio II. De actibus diuina voluntatis pradestinanțis ; eorumque

Schio MIDe primo actu volumeatis divina pradestinantis, qui est interzio: & primò, an Deus omnibus creaturis intellectualibas salutem expetiuerit antecedenti voluntate?

Sectio I V. An o quaterus & voluntas Dei saluandi omnes suent essicax?

Sectio V. An Deus omnes antecedenter aqualiter dilexerit ?

Sectio VI. Virum illa dilectio specialis electorum antecedens surit
efficax electio ad gioriam?

Sectio VII. Corderia ex pracedenti dostrina, & de effettibus predestinationis.

E materia huius is put. agit S. Doctor quæse. 23. artic. 4.6. 27. In quorum primo docet emnes predestinatos este dilectos e electos à Deo. Dilectos quidem, inquantum vult eis Deus bonum salutis ætesnæ. Nam diligere est velle alicui bonum. Electos verò, inquantum vult illis hoc bonum, præ alijs, quos se-

probat. Electio tamen, inquit, & dilectio, alicer ordinantur in nobis, & in Deo! cò quòd in nobis voluntas diligendo non causat bonum, sod ex bono præexistent incitamur ad diligendum: & ideo eligimus aliculam, quem diligamus. Atque ita electio dilectionem præcedit in nobis. In Deo autem res contrario modo se habet. Nam voluntas eius, qua vult alicui bonum diligendo, est causa cur iste illud bonum præ alijs habeat. Et sie dilectio præsupponitus