

# **Architektonische und ornamentale Formenlehre**

Seemann, Theodor Leipzig, 1890

Theoretischer Teil.

urn:nbn:de:hbz:466:1-76212



## Erster Abschnitt.

# Theoretischer Teil.



Them die Aufgabe der Kunst im Allgemeinen darin besteht, unsere Empfindungen oder Gedanken in einer dem eigensten Wesen derselben entsprechenden Korm zum Ausdruck zu bringen, so ist es im Besonderen Sache des Ornaments, das Zweckdienliche des Gegenstandes durch die Art der ornamentalen Einkleidung charakteristisch zu machen, die tote Masse des Materials durch einen, die Aufgabe ausdrückenden, andernfalls aber auch dem Auge angenehmen Schmuck zu beleben. Solches, wirklich sunktionierende Teile verschönende Ornament nennt man aktiv, dessen Anbringung dem zum Bewußtsein gelangten organischen Triebe entspricht, den zweckdienlichen Gedanken auch ästhetisch zu verkörpern und symbolisch anzudeuten.

Das Ornament, welches diesem Prinzipe nicht folgt, das sich nicht aus der Natur des von ihm verschönten Gegenstandes erklären läßt, ist im besten kalle nur eine interessante Spielerei, die dazu bestimmt ist, eine inhaltlose Sache dem Sinne angenehm zu machen. Solche Ornamente neunt man passive. Je einfacher das Ornament ist, um so bestimmter muß sich in ihm der Zweck desselben ausdrücken, um so klarer seine korm die Richtung angeben, der sie in praktischer, ässhetischer und symbolischer Hinsicht zu folgen hat.

Die Architektur liefert hierfür eine Menge Belege. Ein charakteristisches Beispiel ist der Sockel (Basis), dessen Prosilierung die Sösung des Konstiktes zwischen Druck und Widersprechendem, oder Getragenem und Tragendem durch die Art der Sinienführung symbolisch verbildlicht und damit, formell aber in folge der schönen Abwechselung und Bewegung des Prosils, zu einem nicht unwichtigen ornamentalen kaktor der Baukunst wird.

Das gleiche Schönheitsverhältnis soll in jedem Sims uns begegnen. Ein solcher besteht entweder nur aus einem einzelnen Glied oder aus einer Gruppe von Gliedern.

Je nach der dargestellten kunktion nennt man die Glieder oder Gruppen tragend, stützend, bedeckend, schützend, säumend, verbindend, trennend, mit welcher kunktion zunächst die Richtung zusammenhängt.

Je nach der Richtung des Cangenverlaufs sind sie wagrecht oder liegend, schräg, d. h. steigend oder fallend, stehend oder lotrecht, gebogen und dergl. mehr, wobei sie fortlaufend oder unterbrochen gefröpft sein können.

Nach der Richtung ihrer Profillage sind sie anlaufend oder eingehend, wenn sie 3. 3. wie die Sockelglieder, die Verbindung zwischen einem unteren starken und einem oberen schwächeren Bauteil bilden, oder sie sind ausgehend, überhängend, wie die meisten tragenden, bedeckenden und schützenden, oder aufrecht stehend, wie die Vorderseite vieler tragenden, bedeckenden, die als Plattband 2c. erscheint, mehrerer säumenden, einfassenden 2c., die als

Plättchen, Bändchen, Riemchen auftritt.

Nach der näheren Gestaltung ihres Profils sind sie gradlinig, einfach gebogen oder zusammengesetzt gebogen. Zu den gradlinigen gehören die Platten, Bänder, Riemchen, Bändchen, der Saum 2c., die alle aufrecht stehen, ferner die Schmiege, Schrägfase, Schrägplatte, der Wasserschlag, welche ansausend oder überhängend sein dürsen; zu den einfach gebogenen, konveren oder konkaven, der Rundstab, das Stäbchen, die selbständig oder anhängend auftreten, und die man zu den aufrechten rechnet, gleich der Einziehung und den stehenden Hohlstehlen, ferner die anlausenden Hohlstehlen, welche selbständig oder als Unlauf, anhängend, ergänzend vorkommen; die überhängende Hohlstehle, die ebenfalls selbständig oder als Ublauf, anhängend erscheint,

sowie der Diertelstab, der den überhängenden anlaufen fann.

Bu den zusammengesett gebogenen gehören außer den gedrückten Diertelstäben, Rundstäbe, Hohlkehlen 20., vor allem die Wellen oder Karniese, welche halb konvey, halb konkav find und in vier Urten zerfallen. Ein überhängender, dabei im unteren Teil konverer, im oberen konkaver Karnies heißt Ainnleiste oder stehende Welle und dient als deckendes und säumendes Blied; ein überhängender, aber im unteren Teil konkaver, im oberen konverer Karnies heißt senkrecht steigende Welle, Kehlstoß, Kehlleiste und dient als umfassendes Blied, auch als Uebergang vom Tragenden zum Getragenen; ein anlaufender, im unteren Teil konkaver, im oberen Teil konveger Karnies heißt fallende Welle oder Sturgrinne und dient als tragendes Glied bei Jufgesimsen; ein laufender, im oberen Teil konkaver, im unteren Teil konverer, wird verkehrt fallende Welle, Glockenleiste genannt und dient als tragendes, dabei als mehr aufwärts strebendes Glied. Diese Reihe zu erschöpfen, ist hier nicht möglich. Das Gesagte möge genügen, um zu zeigen, wie schon in der Gestaltung glatter Glieder die verschiedenen funktionen sich ausdrücken können, und wie man sich hüten muß, nicht durch falsch gewählte Blieder den 21115druck, der namentlich durch die mehrfache Urt des Wechsels von Sicht und Schatten hervorgebracht wird, zu verfehlen. Bei Gefägen und dergleichen drücken manche Glieder ein Aufnehmen, andere ein Umfassen, Aufbrechen, andere wieder ein Zusammenfaffen, Umschnüren, noch andere eine Derteilung der Cast nach unten 2c. aus. Alle diese Blieder gehören demnach zu den aftiven Ornamenten.

Der weitere Schmuck, den man ihnen bei reicherer Ausgestaltung verleiht, wird zunächst dem Pstanzenreich entnommen und kann durch die Aichtung des Wachsens (ob nach oben, nach seitwärts wachsend oder herabhängend) den Ausdruck des Aktiven noch verstärken, wird aber oft neutral oder passivesin, d. h. als reiner Schmuck auftreten. Während in den eigentlichen Gliedern oder Kernformen sich die Aaturgesetz, nachdem sie der Mensch erforscht und der in der Aatur selbst ihnen gegebenen Kormhülle entkleidet hat, direkt verkörpert zeigen, sind sie in den aus dem Pstanzen und Tierreich entnommenen Ornamenten schmückende Zuthaten. Diese Aaturgesetze, bei deren Befolgung sowohl in jenen von der umgebenden Schöpfung uns dargebotenen Vorbildern, als in den Erzeugnissen der Kunst die Schönheit als organischer Ausdruck der Zweckmäßigkeit erscheint, beruhen sämtlich auf den Grundzesetzen der Schwere, der Kestigkeit, der Kräfteerzeugung zc. und äußern

sich in den Anforderungen der Symmetrie, Eurhythmie und Proportion; haben also den Ausdruck der Zweckdienlichkeit, Uebereinstimmung, Geschlossenheit der Formen 2c. zum Ziele und erstrecken sich auf Richtung, Maßverhältnisse und Kontourführung, kurz auf die Regelung der räumlichen Ausdehnung.

#### Medio

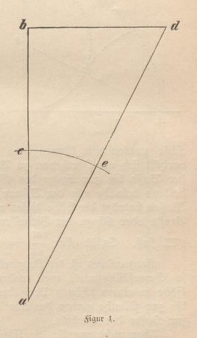
### Die Proportion.

Unter Proportion verstehen wir in der Mathematik die Gleichstellung zum Verhältnisse, in der Kunst entsprechend die harmonische Gesamtwirkung, welche dadurch erzielt wird, daß die Teile in gruppenweiser Zusammenstellung zu einander in schönem Verhältnis und die so gebildete Gruppe wiederum

zu einander in befriedigender Wechselwirkung stehen, wobei diese einzelnen Verhältnisse sich einzeln nach den einzelnen Teilen, nach ihrem zwecklichen Wert, ihrer natürlichen Abhängigfeit von einander und nach ihrer ästhetischen

Wichtigfeit richten.

Die Proportion ist das die Masse fünstlerisch gliedernde Geset, die zu einander in eine schöne Beziehung tretende Mannigfaltigfeit der über- und untergeordneten Teile in der Weise, daß die dem Ganzen zu Grunde liegende Idee schon aus den durch die Proportion ausgedrückten Magverhältniffen ersichtlich wird. In der Richtigkeit der Proportion liegt zum nicht geringsten Teil die Schönheit eines jeden Kunstwerkes, denn diese besteht nicht allein in der forretten und empfindungsvollen Durcharbeitung des Details und in der Hervorhebung des Wesentlichen der leitenden Idee, sondern in dem genauen Bestimmen der Größe, Schwere, Sestigfeit und Richtung der organischen Einheiten als integrierender Teil des den fünstlerischen Bedanken gum Ausdruck bringenden Bangen.



Das höchste Beispiel für das Proportionsgesetz in der Natur ist die menschliche Gestalt. Schon in sehr früher Zeit wurde dies erkannt und das proportionale Verhältnis des Körpers als Vorbild für die richtige Gliederung anderer Erzeugnisse angesehen, ohne daß man im Stande gewesen wäre, das Erkannte wissenschaftlich präzis durch Zahl und Maß zu begründen.

Außer Albrecht Dürer, Michel Angelo 20. versuchte auch Zeising in der Cehre vom goldenen Schnitt ein Mittel für Erreichung schöner Verhältnis-

mäßigfeit nachzuweisen.

Der goldene Schnitt teilt nämlich eine als Ganzes gegebene Größe dergestalt in zwei ungleiche Teile, daß sich der kleinere Teil oder Minor (m) zum größeren oder Major (M) ebenso verhält, wie der Größere Teil zum Ganzen.

Auf geometrischem Wege wird dieses Verhältnis dadurch gefunden, daß man an eine gegebene Linie ab die Hälfte von ab als Kathete b d ansett, hierauf die (in der beifolgenden Figur 1 schräg laufende Linie da bezeichnende)

Hypotenuse zieht und zunächst de = bd auf der letzteren und sodann e a, d. h. den Rest der Hypotenuse, als ca auf der ursprünglichen Einie ab abträgt. In diesem falle ift a e der gesuchte größere Teil oder Major (M), dagegen ch der gesuchte kleinere Teil (m) des Bangen, der sich zu a c genau fo verhält, wie a c zu der Linie a b.

Man fann auch folgendermaßen verfahren:

Auf die Cinie A B wird senkrecht im Punkte B die Cinie B D von derselben Cange, wie AB gesetzt, worauf man BD in O halbiert, um O mit OB als Halbmeffer den Halbkreis Dm B beschreibt, welcher von der Tinie A O in m geschnitten wird.



Macht man nun A C = A m, so hat man den gesuchten Teilungspunft. Will man auch noch AC in gleicher Weise in Teilung bringen, so trage man von A nur BC ab, denn B C ist gleichzeitig die mittlere geometrische Proportionale zwischen AC = BC.

Daß nun, wenn wir dieses höchst einfache Befet auf einen beliebigen Begenstand anwenden, der Träger ac das getragene Objeft c b sowohl an Größe, wie an Schwere und Breite der form zu überragen hat und dieses Derhältnis in den Werken der Kunft und Technik vielfach eine große Rolle spielt, ist einleuchtend genug, wenngleich das ästhetische Gefühl in den meiften Sällen auch ohne Magstab das Richtige zu treffen weiß, aber auch

fälle vorkommen können, wo das gerade Gegenteil stattfinden muß. So verhält sich am Parthenon zu Uthen die Höhe desselben (von der Grundlinie der Basis bis zur Spite des Giebels) zur Länge des Architraus oder Querbalkens beinahe wie der Minor zum Major, denn nach den aufgenommenen Magen beträgt die Böhe dieses vollendetsten aller flassischen Bauwerke 65, die Breite oder Cange der Giebelfront 107, also die Summe beider Dimensionen

172 fuß. Es ist aber 
$$\frac{107}{65} = 1,646$$
 und  $\frac{172}{107} = 1,607$ .

172 Juß. Es ist aber  $\frac{107}{65} = 1,646$  und  $\frac{172}{107} = 1,607$ .

Sanz anders ist die Proportion des Tempels zu Pästum, der nur deshalb so schwerfällig wirft, weil weder die Breite zur Cange, noch die Breite gur Bohe in einem schönen Derhältnis steht, die Bohe der Saule von der Bafis bis zur Plinthe genau dasselbe Maß zeigt, wie der Teil vom Architrav bis zur Spite des Giebels.

Aber nicht nur für die Magverhältnisse großer Bauwerke ist der goldene Schnitt als Kanon der Proportion aufgestellt worden und für den Unfänger als Schutzmittel gegen grobe fehler branchbar, sondern auch auf kleinere Gegenstände ihn anzuwenden wird angeraten, gleichviel, ob es sich um Thuren, Senster, Konsole, Gesimse, Arabesken, Oblonge, Ahomben, Ovale, Kreuze, Sterne und andere Figuren oder um das Abweichen der einzelnen Teile, wie Randverzierungen, formate, Bobe und Breite von Rahmen, Kästen, füllungen und Postamenten oder um die fompositionelle Unordnung von größeren Kunftwerfen und Gemälden, plastischen Gruppen und Reliefdarstellungen handelt. Selbst die Wellenlinie läßt sich nach dem Zeifing'schen System auf Grund proportionaler Mage als eine dem Auge wohlgefällige form fonstruieren, und ebenso werden für die einfachste Einie bei Zuhilfenahme des obigen Gesethes mit größerer Leichtigkeit die dem Schönheitssinne und dem Begriffe von der Über- oder Unterordnung der einzelnen Teile entsprechenden Maßverhältniffe gefunden.

Hat eine Cinie 1000 Tausendstel, so besteht die einmalige Teilung aus 382 + 618, die zweimalige aus 382 + 236 + 382 oder aus 382 + 382+ 236, oder 236 + 382 + 382, oder aus 618 + 236 + 146 c.

Will man von den Teilen gum Bangen gelangen, so laffen fich die ersteren auch in aufsteigender, absteigender oder wechselnder Progression an einanderreihen, 3. 3. 3 + 5 + 8 + 13, oder 8 + 5 + 3, oder 3 +5+8+5+3, oder 8+5+3+5+8 2c. Da sich nun ferner eine jede Einteilung mit jeder andern teils an derfelben Uchfe, teils an einer anderen Uchse oder an den Seiten, Winkeln 2c. in Derbindung bringen läßt, so giebt es noch eine Menge anderer Kombinationen, furz das Verhältnis läßt sich so mannigfach ausbeuten, ift so unendlich beweglicher Natur, daß die gesetmäßige Bestimmung gegenüber der Phantafie des Künftlers nach feiner Richtung bin als beengende Grenze sich bemerkbar macht.

für die fünstlerische Bestimmung der Mage des menschlichen Körpers auf geometrischem Wege empfiehlt Zeifing die Unfertigung eines f. g. Generalproportionsmeffers nach

nebenstehender Sigur.

In derselben ist der Major & z das Maß für den Unterförper, der Minor aß=yz (382) dasjenige des Oberkörpers, ferner der Oberschenkelpartie, sowie das Mag für die 216schnitte vom Kehlkopfe bis zum Schaamende und vom handende bis zur Sohle, weil alle diese Abschnitte das Maß von 382 haben. Der Minor des Majors  $\beta \gamma = \delta \times (236)$  bes zeichnet das Maß für die Rumpf- und Schenkelpartie, sowie für Abschnitte vom Scheitel bis zu den Uchselhöhlen, von der Taillenbafis bis jum handende, vom Schaamende bis jum Wadenanfana 2c.

Der fleinere Teil y 8 = 82 (146) giebt das Mag für die Kopfpartie, die Abschnitte vom Kehlkopf bis zur Gerggrube, von den Uchfelhöhlen bis zur Taillenbasis, von dieser bis jum Schaamende, vom Handende bis zum Knieende, sowie für die mittlere Suglange, die halbe Breite des Rumpfes nebst Urmen in der Höhe der Achselhöhle), und für die Breite der Waden 2c.

Will man die Länge der Linie a z ver-

mindern und dafür das Mag F z annehmen, Sigur 3. so muß selbstredend durchweg eine Reduftion eintreten, für  $\beta z$  — f z, für a  $\beta$  oder  $\gamma$  z der unter  $\gamma$  beginnende Abschnitt f z, für by oder 8 z — der unter 8 anfangende Teil f z gesetzt werden.

Ins Gewicht fallend ist die durch das Geschlecht herbeigeführte Der-

B n EG H K L M W 0 P 0 R 5 72

änderung des Derhältniffes zwischen dem Major als dem Tragenden und dem Minor als dem getragenen Teil, wobei wir nicht blos die menschliche Sigur im Auge haben durfen, sondern auch den Charafter eines Kunftwertes mitsprechen laffen muffen, um die für die beiden Beschlechter angewendeten Proportionsverhältniffe in ihm zum Ausdruck zu bringen.

In der männlichen figur ist der Major (8 %) oder der untere Teil des Körpers zu Gunften des oberen Teiles oder Minors (" B) etwas fürzer gehalten als der Major, so daß der Oberförper, dessen charakteristisches Merkmal gegenüber der weiblichen Sigur in der größeren Schulterbreite besteht, etwas länger ift, als derjenige des Weibes, oder umgekehrt in den weiblichen Magen der Minor um ein Geringes zum Vorteil des Majors verlängert erscheint, in Zahlen ausgedrückt fich wie 3:5 verhält, während für den männlichen Typus das Verhältnis von 6:8 festgehalten, d. h. die Taille fürzer als beim weiblichen Körper angedeutet werden muß.

Alber dies alles gilt nur im Allgemeinen; ein Apollo, ein Mars und Herkules werden als Einzeltypen nur charafterifiert werden können durch Abweichungen von der Zeifing'schen Regel; dasselbe gilt von Gebäuden, Gebäudeteilen, Beräten 2c. Das Naturgeset, durch welches die Proportion der Organismen oder richtige Verteilung und Gliederung der einzelnen Teile unter und zu einander bedungen ift, beruht gunächst auf den Gesehen der Richtung oder Kraftäußerung und dem Gesetz der Schwere, durch deren Kampf gegeneinander alsdann ein dritter faktor der proportionalen Schönheit: die Bewegung als Ausdruck der Naturwesen innewohnenden Cebenskraft entsteht.

Den besten Beweis hierfur haben wir in der Pflanze und dem menschlichen Körper. Das Gesett der Schwere oder Gravitation bedingt die Derteilung der Masse nach unten, und zwar so, daß je nach dem Umfange der hauptmasse, die ihr an Ausdehnung und Volumen am nächsten stehenden Teile nach demfelben Befete der hauptmaffe fich anschließen. Das Gefet der Richtung, welches mit dem der Cebensfraft Eins ift, zwingt nach Oben und giebt der Masse den Charafter des Aufstrebenden, Ceichten oder auch nur Leichteren.

Aus dem entstehenden Konflikt zwischen dem Gesetze der Schwere und jenem der Cebensfraft, oder der durch dieselbe bedingten Richtung resultiert die Bewegung, von deren größerer oder geringerer Geschwindigkeit und Ruhe - im Sinne des energischen oder gehemmten Auftretens der einzelnen Teile von der hauptmaffe — die Mannigfaltigkeit der formalen Schönheit abhängt, allerdings unter der Doraussetzung, daß der Widerstreit der Kräfte zum harmonischen Ausgleich kommt, d. h. der Begensatz zwischen der Schwere und Ceichtigkeit der formen durch die Verhältnismäßigkeit der einzelnen Teile unter einander als eine proportionale Notwendigkeit erscheint. Das verständlichste Beispiel ist der in folge des Beisammenseins der Kasern unten dickere Baum, in deffen fenkrechter Mittellinie das Auftreten der Cebenskraft zur Unschauung kommt; die Masse des Stammes nimmt nach Oben in Folge der Abzweigung der Cebensfraft an Breite und Sestigkeit ab und fett sich in leichtere Teile, wie Uste, Zweige, Blätter, Blüten, Ranken 2c. um, welche als Begensatz des Schweren und Unverrückbaren in ihrer Richtung nur aufwärts strebend sein können und unter einander in demselben Ders hältnis stehen, wie in ihrer Gesamtheit zur hauptmaffe.



#### Die Symmetrie.

Die zweite ornamentale Schönheitsnorm besteht in der symmetrischen Anordnung, wie sie gleichfalls der Baum in der ebenmäßigen Gruppierung der Blätter, Blüten 20. ausweist und welche in einzelnen Pstanzen sich in oft

bewunderungswürdiger Dollfommenheit ausgedrückt findet.

Aber der schaffende Künstler, wie der Beurteiler eines Kunstwerkes darf nicht etwa unter Symmetrie blos die absolute Gleichförmigkeit zweier hälften eines Ganzen verstehen, da die Schönheit des Einklangs nicht aufstlavisch gleichmäßiger sehr leicht ausdrucklos werdender Anordnung von zwei Gruppen in allen Punkten übereinstimmender Teile, sondern vielmehr auf dem Gleichgewicht in der Wirkung der zu einem Ganzen in gegenseitiger Üebereinstimmung vereinten Formen beruht, die allerdings eine Mittelachse haben, auf welche die beiden Gruppen von einzelnen ähnlich gebildeten oder in ihrer äußeren Form gleichen Teilen sich beziehen.

Aur, wo, wie in der Baukunst, die scharf ausgeprägten Kormen die Kontrole sehr erleichtern, und daher strenge Verhältnisse (gleiche Anordnung) der Kenster und Übereinstimmung gewisser ornamentaler Kormen erforderlich sind, kann der Mannigkaltigkeit resp. Variation in der symmetrischen Wiederkehr kein allzugrößer Spielraum eingeräumt werden, ein so hoher Reiz auch in der freien Behandlung des Gleichartigen neben und über einander liegen mag.

Unders verhält es fich mit

## der Eurhythmie,

die als das schöne Ebenmaß, das wohlgeordnete Verhältnis aller Teile zu dem Ganzen, als solchem minder klar, als geschlossene Symmetrie definiert wird.

Ein jedes Kunstwerk bedarf also der Eurhythmie, um als harmonisches Ganzes erscheinen zu können. Daraus, daß jeder einzelne Teil in wohlgeordnetem Verhältnis zum Ganzen steht, folgt allerdings zugleich die Beobachtung der Symmetrie und die gleichartige Behandlung gleichartiger Teile. Aber dies verlangt nicht etwa überall eine die Abwechselung ausschließende langweilige ermüdende Wiederholung völlig gleichartig gestellter Formen, wie solche bei ganz genauer kunktion der einzelnen Abschnitte eines größeren Zierteils nötig ist, z. B. in der Baukunst die Wiederholung der Perlenreihen, Blätter, der Eierstabverzierung, des Zahnschnitts, der Kannelierung, ja sogar der kensterreihen zc., oder in anderen Künsten die der Reihungen, Zöpfe, Gewebknoten, Windungen zc., sondern man kann auch in der Aneinanderfügung oder Anreihung einsacherer mit reicheren Teilen wechseln, ohne darum die eurhythmische Einheit und Geschlossenheit zu stören.

Die größte Vollendung in der handhabung der Eurhythmie, die höchste Schönheit durch Berechnung des ruhigen Ebenmaßes und der sinnvollen

Geschlossenheit wechselnder Teile zeigt die griechische Kunft.

Schon ihr, mehr noch manchen der späteren Kunstweisen, war die Eurhythmie mehr als eine bloße Aneinanderreihung gleichartiger oder wenig von einander sich abhebender Teile; keine wahre Kunst aber kann sie missen, denn ihre Befolgung ist unerläßlich notwendig, einerseits, um den Formenreichtum zur ästhetischen Einheit zusammenzufassen, andererseits aber, damit dem Auge der nötige Ruhepunkt gewährt werde, den es bedarf, um das Ganze nach allen Richtungen hin genießen zu können.



## Die festigkeit.

Das Gesetz der Festigkeit, welches besonders in allen stützenden und bindenden Teilen zum Ausdruck kommt und ihnen den Charakter der Undurchbiegbarkeit giebt, steht mit dem Gesetze der Schwere in nahem Verhältnis; denn wenn das letzere die Masse als das Unbewegliche, Unverrückbare erscheinen läßt, so versinnlicht das erstere die Kraft des Widerstandes und Jähigkeit der stützenden und bindenden Teile, ob wir darunter nun Postamente, Pilaster und Kandelaberträger oder die stützenden küße der Tische, Stühle und anderer Gebrauchsgegenstände verstehen wolsen.

Auch hierfür liefert das Pflanzenreich die passendsten Vorbilder; ist doch die Säule mit ihrem am Kapitäl angebrachten Blattwerk nichts als eine Übertragung der Pflanzenform auf den Stein, an dem die naturgemäße Entwickelung des Stammes nicht anders versinnlicht werden konnte, als daß man denselben, um die den Stamm verstärkenden Rippen anzudeuten, kannelierte, die Jugen der Säulentrommel sich als die Ringe und Gelenkknoten dachte oder die letzteren auch durch ein den Eindruck der kestigkeit vermehrendes Bandornament ausdrückte.

Das Geseth der Lesstigkeit muß sich aber auch durch eine gewisse Stärke, einen entsprechenden Umfang des tragenden Gliedes markieren, d. h. wir sollen das Gesühl haben, daß der stützende Teil fähig sei, die Last, die ihm auserlegt ist, zu bewältigen, wobei die Widerstandsfähigkeit des verwendeten Materials Aebensache ist, wo es sich um Übertragungen von Vorbildern handelt, die der Natur ihres Stoffes nach eine bestimmte Stärke voraussetzen. Eine dünne Eisensache macht daher, da ihr stofflicher Charakter durch den Unstrich verloren geht, immer den Eindruck der Unzulänglichkeit der Lesstigkeit, obgleich die Urt des Materials die vollkommenste Sicherheit derselben garantiert.



## Die Stilbildung.

Wie sich die Völker von einander unterscheiden durch Sprache, Religion, Weltanschauung, Sitten und Gewohnheiten, durch die erlangte Stuse handswerklicher und wissenschaftlicher Authanwendung der Naturkräfte 2c., und diese Faktoren wiederum von klimatischen, topographischen und anderen Verhältnissen abhängen, so wird auch ihre Kunstweise charakterisiert durch die Art der Auffassung ihrer der zu erfüllenden Aufgabe zu Grunde liegenden Idee, also auch hinsichtlich des etwaigen Zweckes, dem das Kunstwerk zu dienen hat, durch die Beschaffenheit und Behandlungsweise des verwendeten Materials 2c. 2c. Es muß demnach eine Gruppe von Kunstwerken derselben Nation, Gegend, Zeit 2c. gewisse gemeinsame Eigenschaften ausweisen, gemeinsamen Gesetzen folgen, so daß nur in den Grenzen dieser der Nationalität und dergl. entsprechenden Gesetze die Subjektivität des die Arbeit aussührenden Künstlers zur Geltung kommen dark.

Der Stil, d. h. die Gesantheit solcher gemeinsamen Gesetz, kann mithin, wie die Sitte, nicht von Personen — denen man aber in etwas modifiziertem Wortsinn, auch ihren Stil, d. h. einen besonderen Ausdruck für die Allgemeinheit des Geschmacks 2c. zuschreiben kann, — gemacht werden, sondern er geht aus ganz bestimmten Verhältnissen als eine diesen bis ins Detail entsprechende form und Norm hervor.

Der Stil bewirft genau wie die Sitte: "im Gegensatz gegen schrankenlose Vereinzelung und Zufälligkeit der Antriebe zum Handeln", die Einschränkung des subjektiven, die Verhältnisse außer Acht lassenden Beliebens und der individuellen Willkür mit einer Macht, die eben in kolge ihrer naturgemäßen Entwickelung dauernd ist.

Ein Stil entsteht und fällt mit den Derhältnissen wie die Sitte und charafterisiert daher in mehr oder minder prägnanter Weise diesen oder jenen Zeitabschnitt. In sein Gebiet gehört alles das, was durch die herrschenden Derhältnisse der betreffenden Periode eine bestimmte korm erhalten hat und mindestens ein oder mehrere Menschenalter hindurch für den Zeitgeschmack

maggebend gewesen ift.

Sofern ein Stil in den einzelnen formen, die als Außerung seiner Gesehe erscheinen, dem allgemeinen Gesehe des Schönen entspricht, kann man ihn einen schönen Stil nennen. Manche haben daraus geschlossen, es müsse sich nurchaus schöner Stil aus absolut giltigen Gesehen entwickeln lassen. Da der Stil aber allemal aus der Sachlage gewisser Verhältnisse als System der diesen entsprechenden kormen hervorgeht, so giebt es selbstverständlich mehr als einen Stil. Verwandt können sie nur insofern mit einander sein, als sie unter sich gleichenden Verhältnissen entstanden sind. Kormenverschiedene Stile sind im Cause der Kunstgeschichte hie und da durch den Willen tonangebender Künstler unter dem Einslusse einer geeigneten Zeitrichtung mit

einander zu einem Mischstile verschmolzen worden.

Aber der durch einheitliche Einwirkung klimatischer, religiöser, ftaatlicher, nationaler 2c. Derhältniffe bedingte reine Stil bildet natürlich ein völlig einheitliches, in sich abgeschlossenes Formenspftem, der gemischte dagegen wird oft die Barmonie einzelner Sormen mit anderen vermiffen laffen, ja man wird oft das Ursprüngliche der dabei ausgebeuteten einzelnen Stile auf den ersten Blick erkennen. Darin liegt der Grund, daß Mischstile nie vollkommen schön sind, denn die Schönheit eines Stils beruht nicht nur auf ornamentaler Außerlichteit, sondern auf zweckenisprechender, vor allem auf harmonischer Unordnung der mit einander verbundenen Glieder und weiter auf richtiger Unwendung desselben unter den gegebenen Verhältnissen. Ein Stil ist daher nur dann schon, wenn er neben einer natürlichen Gliederung wirklich barmonische Formen zeigt. Wenn aber auf fünstlerische Unordnung kein Gewicht gelegt ift oder vielmehr diese nicht nur nicht berücksichtigt, sondern sogar mit einer gewissen Absichtlichkeit vermieden wurde, so hat das formsystem, welches dann nicht die Benennung Stil verdient, feinen afthetischen Wert, da auf solche Weise nicht das Gewerbe fich durch die Kunft zu fünftlerischer Bedeutung erheben läßt, worin ja die Wirkung des Stils beruhet. Einen häßlichen Stil also giebt es nicht.

Da nun aber der Stil das Typische seiner Heimat an sich trägt, so kann ein jeder an sich, d. h. z. B. als arabischer, persischer, gotischer 20. schön sein, ohne gerade bei einem jeden in abweichenden nationalen oder dergleichen

Unschauungen Befangenen Gefallen erregen zu muffen.

Universell könnte ein Stil nur dann sein, wenn er neben zweckentsprechender und harmonischer Unordnung der einzelnen Glieder unter einander durch den edlen Schwung der kormen ein Schönes zur Schau trüge, das auf alle Kulturvölker in kolge einer ihnen innewohnenden, allen Menschen verständlichen und sympathischen Idee einen ziemlich gleichen günstigen ästhetischen Eindruck hervorriefe.

Ein solcher Stil ift, wie bereits erwähnt, unmöglich; doch haben sich einzelne Stile diesem Ziele thunlichst genähert, so besonders der gotische und griechische, die beide eben wegen ihrer vielen universellen, man möchte beinahe

sagen absoluten Schönheiten der form, und wegen der diesen formen zu Grunde liegenden universellen Ideen unter allen Längen= und Breitengraden gebildeten Menschen gefallen müssen und auch gefallen haben, wenngleich auch im Allgemeinen dem modernen Geschmacke die Renaissance am meisten zusagt.

Im Gegensatz zu dem eigentlichen, allgemeinen Stil, entsteht die Manier oder der sogen. manierierte Stil, wenn sich der Künstler dem Einsussesseiner Zeit entzieht, oder mit anderen Worten, wenn er aufhört, in seinen Arbeiten das Gesetz der Kunstentwickelung nach Zeit und Volkscharakter zum Ausdruck zu bringen. In wie weit die zur Schan getragene Manier schön oder unschön ist, hat mit dem Stil nichts zu thun, da das ästhetische Gesingen der fraglichen Manier sediglich von der künstlerischen Geschicklichkeit und Einsicht abhängt, und nur der Künstler dafür verantwortlich zu machen ist, wenn er diesen oder jenen Stil durch die Art seiner subjektiven Auffassung zur Charaktersfraße (Karikatur) herabzieht.

Die Größe des Genies beruht nicht etwa darin, daß es sich fühn und vermessen über die aus der fortschreitenden Entwickelung der Kunst entstandenen Gesetze hinwegsetzt, sondern vielmehr darin, daß es den Charakter seiner Zeit in der ihm allerdings allein eigenen und darum originellen Weise, am klarsten wiederspiegelt und diese dadurch zum Typus der jeweiligen Kunstepoche wird; denn welche Verechtigung auch die künstlerische Freiheit hat und wie notwendig sie für die Fortentwickelung der Kunst sein mag:

Vergebens werden ungebundene Geister Nach der Vollendung reiner Höhe streben. Wer Großes will, muß sich zusammenraffen: In der Vollendung zeigt sich erst der Meister Und das Gesetz nur kann uns freiheit geben.





## Zweiter Abschnitt.

# Die Farbe als Dekorationsmittel.



Jit die Frage über die Bemalung oder Nichtbemalung der griechischen Tempel und Statuen troth der von Semper contra Kugler ins feld gestührten schwerwiegenden Beweise für die erstere gleichwohl noch nicht völlig entschieden, so hat man sich wenigstens in dem einen Punkte geeinigt, daß außer der Decke und der Wand, gewisse struktive Teile des Tempels: das Kapitäl, der Architrav, die Metopen, das Gebälk, Gesims 2c. farbigen Schmuck zeigten und die Griechen, wie alle Völker des Altertums, der Farbe eine

hohe ästhetische und zugleich symbolische Bedeutung beilegten.

Wie schon vor den Griechen die Agypter ihre Bauten und sonstigen Kunstwerte, ernst, feierlich und schwer, mit farbigem Schmuck versaben, während der Grieche heiterer und leichter in diesem Dunkte verfuhr, wie dann bei den Romern auch auf diesem Gebiete Prunt, Pracht und Sinnenkitzel vielfach die flassische Harmonie der hellenischen Kunst beeinträchtigte, so bediente sich auch die Kunft des Mittelalters des Farbenschmuckes in einer dem damaligen Geschmack und der Denkweise der betreffenden Nationalitäten entsprechenden und darum nicht immer unserem jetigen Geschmack zusagenden Weise. Ohne Sweifel machen die lateinischen Bafiliten durch die Derteilung der farben einen ruhigeren Eindruck als die byzantinischen Kuppelbauten, obschon bei beiden die Mosait eine große Rolle spielt. Die farben der Ornamente, welche bei beiden gern auf Goldgrund gesett wurden, sind in der byzantinischen schwer-fälliger, aber auch ernster. In dem aus der gegenseitigen Einwirkung beider Bauweisen entstandenen romanischen Stil findet fich dieser Gegensat zum Teil gelöft, das Streben nach großer Pracht, durch Rudficht auf andere Gefete gemäßigt; dabei tritt jedoch nun der nationale Einfluß in mannigfacher Modififation hervor, nebenbei auch der Einfluß des größeren oder geringeren Reichtums. Im Allgemeinen findet fich im Norden weniger Prunk als im Süden. Besonders verstanden es die Sarazenen, das von der Byzantinik ihnen überlieferte Material zu hoher feinheit durchzubilden. Unter den chriftlichen Künstlern waren es die normannischen, welche dieser feinheit am nächsten kommen und die ornamentale färbung der Wände, Decken und Friesbänder mit gahlreichen figurlichen Darstellungen in schönsten Einklang 311 bringen vermochten.

Um meisten durchgeistigt, maßvoll und doch lebendig tritt der farbige Schmuck in der Gotik auf. Nicht allein sind die Senster reich mit Malereien

bedacht, auch die Gliederungen, Pfeiler, Dienste 2c. wurden polychrom behandelt, die Aundstäbe mit Gold und Silber ausgemalt, die Hohlstehlen grün, braunrot oder dunkelblau gehalten, die mit reichfarbigen Ornamentenfriesen umzogenen Gewölbestächen, auf denen sigürliche Malereien prangten, tiefblau angelegt, ja nicht selten sogar die Façaden der Wohnhäuser mit sinnreichen "Schildereien" versehen, wohingegen die Gotteshäuser meist nur im Innern ausgemalt waren. In der Renaissancezeit, ja bis zum Rococo, erhielt sich der seinfarbige Schmuck und nur ein Rückschlag von Üeberreizung zur Ernüchterung ließ denselben zu Ende des 17. Jahrhunderts verschwinden. In der Gegenwart aber spielt im Ornament die Farbe wiederum eine so wesentliche Rolle, daß ein kurzer Hinweis auf die in der Erfahrung und auf wissenschaftlicher Untersuchung beruhenden Lehre von der harmonischen Derbindung der Farben nötig erscheint.

Der Schöpfer der neuen Theorie, nach der die Farbenempfindungen durch Altherschwingung (Undulationstheorie) hervorgerufen werden, und im weißen Sonnenlichte (monochromatisches Licht) als homogene (nicht brechbare) oder einfache Sonnenstrahlen alle Farben enthalten sind oder das Sonnenlicht doch mittelst des Prisma's in seine sieben Hauptsarben: Bot, Gelb, Grün, Hellblau, Indigo und Violett zerlegt werden kann, ist der englische Physiker Newton.

Die Wahrnehmung der farben hängt von der Länge der Schwingungen ab, welche der im Aether gebrochene Lichtstrahl verursacht. Die durch die längsten Schwingungen bewirkte Karbenwahrnehmung bezeichnen wir mit Aot, ihm folgt Orange, hierauf Gelb, sodann Grün, Hellblau, Indigo und endlich Violett, unter welchen Blau im Sonnenspektrum den größten Raum einnimmt.

Den Beweis von der Brechbarkeit des Lichtes liefert das dreiseitige klintglasprisma. Kängt man nämlich den durch einen im kensterladen angebrachten schmalen vertikalen Spalt einscheinenden Sonnenstrahl im dunklen Baume mittelst des Prismas auf, so erhalten wir an der gegenüberliegenden weißen Wand ein Karbenbild, das uns die sieben Karben, je nach der Dauer ihres Schwingungsverhältnisses und durch schwarze (Kraunhofersche) Linien, deren Zahl Kirchhoff noch vergrößerte, geschieden, übereinander sichtbar macht.

Wie sich das weiße Cicht in seine verschiedenen Bestandteile zerlegen läßt, ebenso können auch umgekehrt diese letzteren wieder in das erstere umgewandelt werden, wenn man mit einem entgegengesetzt gehaltenen Prisma die in Farben umgewandelten Lichtstrahlen auffängt.

Im Sonnenlichte giebt es indessen auch solche Strahlen, die keine farbenempfindung im Auge hervorbringen, wenigstens wegen ihrer uns nicht sichtbar
werdenden Brechung als farben nicht mehr empfunden werden können und
nur auf gewisse chemische Verbindungen (Uranglas, Chininlösung, Abkochung
von Kastanienrinde 2c.) Einsus haben (sluoresciren), d. h. an denselben wahrnehmbar sind und deshalb chemische Strahlen heißen. Die Menge der Lichtwellen bedingt nicht immer eine gleich große Lichtkraft der farben. So ist
3. Brange, obwohl es dem Rot an Wärme und Lichtwellen nachsteht, dennoch
weit lichtkräftiger als jenes und wird in diesem Punkte nur von dem lichtmächtigsten Gelb übertrossen, das indessen ebenfalls dem Rot an Lichtwellenzahl
nachsteht. Die lichtärmste Farbe, dem das Blau voran steht, ist das Violett,
während Grün hinsichtlich der Lichtstärke mitten inne liegt.

Die Wahrnehmung der Farben in der Verbindung mit irgend einem Körper beruht darauf, daß an der Oberfläche des Gegenstandes die im weißen Licht enthaltenen farbigen Strahlen reflektiert, hindurch gelassen oder vernichtet sind. Körper können mithin nur rot, grün, gelb, blau und violett

erscheinen, wenn lediglich jene farbigen Strahlen zurückgeworfen werden, welche den Begriff der einen oder anderen Farbe bilden.

Weiß erscheinen mithin alle Körper, welche das Licht vollkommen — soweit überhaupt eine vollkommen weiße Karbe eristiert — zurückwerfen, schwarz, die das Licht in sich aufsaugen, d. h. in sich behalten oder vollkommen durchlassen, grau alle farblosen Körper, welche das Licht unvollkommen durchlassen.

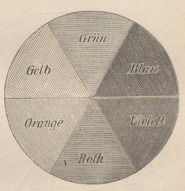
Dabei ist es nicht gleichgiltig, ob ein Körper eine glatte, glänzende oder rauhe matte Oberstäche hat, denn in dem einen kalle wird das Licht stärker, in dem andern schwächer zurückgeworfen, mithin auch der gefärbte Strahl

dadurch beeinflußt.

Je bedeutender die Anzahl der zurückgeworfenen Strahlen ist, d. h. je weniger weißes Licht eristiert, um so größere Intensität, Sättigung oder keuer hat eine karbe, die darum noch keine helle zu sein braucht, da der Begriff Intensität auf alle karben Unwendung sindet, welche ihren spezisischen Charakter am vollkommensten zum Ausdruck bringen.

Wo ein Mangel an Intensität vorherrscht, da ist entweder die Menge des zurückgeworfenen farbigen Lichtes zuschwach oder dasselbe mit Weiß zu sehr gesättigt.

Wir unterscheiden in der farbenlehre objektive und subjektive Farben. Objektive Farben nennen wir diejenigen, welche an Körpern wahrgenommen werden, subjektive, die durch einen physiologischen Dorgang auf der Aethaut unseres Auges hervorgerufen, nur im Gefühl als solche existieren, also in Wirklichkeit nicht vorhanden sind, sondern auf einer Art Täuschung beruhen, aber eine objektive Farbe vorsereichen



Signr 4.

Unf dieser Cehre von den objektiven und subjektiven Farben beruht allein die harmonische Verbindung der Farben, denn unter den Komplementärs oder Ergänzungsfarben verstehen wir diesenigen, welche zu anderen in einem Kontrastverhältnis stehen, d. h. welche gewählt werden müssen, um den Eindruck der ästhetischen Jusammengehörigkeit oder Ergänzung hervorzurusen.

Nach diesem Gesetz der Zusammengehörigkeit ist die Ergänzungsfarbe von Aof Grün, und umgekehrt, von Orange Blau, von Blau Orange, von Gelb Violett und von Violett Gelb, wobei allerdings auch noch die Helligkeit und Sättigung der Farben in Betracht kommt, sodaß jede Nüance einen be-

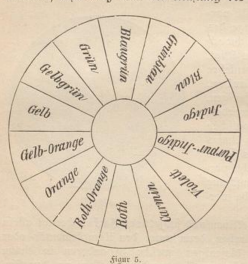
sonderen Ton der Ergänzungsfarbe voraussetzt.

Im Allgemeinen kann man auch das Gesetz dahin formulieren, daß man sagt: die Ergänzungsfarbe ist diesenige Farbe, welche entsteht, wenn man zwei Grundfarben mit einander mischt und diese Mischfarben der dritten Grundfarbe gegenüberstellt. Die Grundfarben Gelb und Blau geben gemischt Grün und da die dritte Grundfarbe Rot ist, so haben wir in Grün die Ergänzungsfarbe von Rot. Gelb und Rot giebt Orange, das daher zu dem sehlenden Blau in ein komplementäres Verhältnis tritt, und endlich entsteht aus Blau und Rot Violett, mithin ist Violett die Ergänzungsfarbe des sehlenden Gelb.

Jur Bestimmung der Komplementärfarben bedient man sich übrigens sehr verschiedener Methoden, von den einfachsten bis zum ohne Instrument nicht ausführbaren Experimente.

Sieht man 3. B. recht scharf und anhaltend in das helle Sonnenlicht und schließt man dann das Auge plötslich, so hat man die Empfindung violetter flecke. Dieses subjektive Violett ist der physiologisch bedingte Kontrast des Gelben, oder in unserem Sinne die in einem harmonischen Verhältnisse (Harmonie des Kontrastes) stehende Ergänzungs- oder Komplementärfarbe. Es handelt sich hierbei nicht um ein ästhetisches, sondern um ein körperliches Bedürfnis. Hat nämlich das Auge 3. B. längere Zeit das Gelbe gesehen, so verschaffen sich die erregten Aerven dadurch Ruhe, daß sie selbst Violett erzeugen, d. h. diesenige Farbe hervorrusen, welche zu der gesehenen in einem Kontrastverhältnis steht.

Wäre der leuchtende Körper rein grün, so würde man im Gefühle Aot, wäre er ein intensives Blau, ein mattes Orange 20. sehen. Das einfachste Experiment besteht darin, daß man einen Bogen weißes Papier nimmt, eine farbige Figur darauf legt und dieselbe mit dem Auge die zur Ermüdung betrachtet. Wird nun der beispielsweise grüne Körper schnell hinweggenommen, ohne daß man die Richtung des Auges verändert, so hat man den



Eindruck, als ob die figur noch an ihrer alten Stelle liege, jedoch mit dem Unterschiede, daß sie dem Betrachtenden statt grün rot mit grünlichem Rande erscheint. In der gleichen Weise fann man mit den anderen farben verfahren und auf diese Weise genau bestimmen, welche Mance zu wählen sei, um eine Harmonie zweier farben herbeizuführen. Bildlich dargestellt erhalten wir nebenstehenden, von John Herschel aufgestellten farbenfreis mit fieben farbenpaaren, in welchem die Komplementärfarben einander gegenüber gestellt find. Brüde's farbenfreis hat fechs farbenpaare, derjenige Bezold's 5, Chev-

reuls ebenfalls 6 und Göthe's farbenkreis nur 3 farbenpaare.

Außer der Harmonie des Kontrastes, welche sich nur auf die Komplementärfarben bezieht, spricht man noch von einer Harmonie der Analogie oder Gleichartigkeit (Schattierung der Farbe), derzusolge Bot und Orange, Orange und Gelb, Gelb und Gelbgrün, Grün und Blaugrün, Blaugrün und Blau, Blau und Eilla, Eilla, Blau und Diolett, Diolett und Eilla in einem Ähnlichkeitsverhältnis zu einander stehen.

Dieses Verhältnis ist indessen nur in Bezug auf die Schattierung ein günstiges; denn gleichartige Farben werden nebeneinander in der Intensität etwas herabgemindert. So erscheint Rot neben Gelb ins Bläuliche stechend, das Gelb grünlicher, neben Violett orangefarbener, Gelb neben Grün schmutzig, fahl, neben Blau ins Grünliche gezogen, während dahingegen der rötliche Schimmer von Orange neben Grüngelb und Grünblau fräftiger wirft und neben Violett gelblicher wird.

Die Wirkung der farben hängt zum großen Teil von der mehr oder minder geschickten Mischung derselben ab, wofür man allerdings ein Auge haben muß, wenn die gewünschte Mischung den gehegten Erwartungen entsprechen soll. Im Allgemeinen gilt hierfür Folgendes:

Das Rot zieht, dem Orangefarbigen beigemischt, dasselbe ins Rötliche. Das Orangefarbige wird ein schmutziges Gelb, wenn man ihm Grün zusetzt.

Das Blau mit dem Grünen in nicht reinen Tonen vermengt, bewirkt, daß letteres weniger gelb und schmutig erscheint; sind sie beide rein, entsteht

ein giftiges Grun (Ballfleidergrun, Urfenitgrun).

Durch Versetzung des Indigos mit Blau fällt ersteres mehr ins Dunkele, d. h. es verliert seinen Stich ins Rötliche, behält dahingegen seinen Ton, wenn man es mit Hellblau mischt.

Das Blau mit Deilchenblau oder Cilla vereinigt, sticht mit diesem

ins Indigofarbene.

Rot und Blau geben beim Vorherrschen des Blau Violett, beim Ueberwiegen des Rot Cilla.

Indigo mit Rot vermischt, giebt ersterem einen Iilla Ton. Das ins Grüne fallende Gelb wird gelber durch Orange.

Das Grün mit Veilchenblau versett, ergiebt ein schmutiges Graublau (Pflaumenblau).

Das ins Orange spielende Gelb macht durch Beimischung das Rot ins Orangefarbige stechend.

Die Mischung von Gelb und Blan giebt Grun.

Uns Violett und Orange wird ein schmutziges Aot (Pompejanisch-Aot). Das Orangefarbige mit Grün vermischt, fällt ins Gelbe, mit Aot verseinigt, ins Aote, mit Indigo gemengt, ins Violette.

Blau wird durch Grun grünlich.

Das Grüngelbe dem Indigo zugesett, giebt Stahlgrün.

Das Rot mit Gelb gemischt, ein reines Orange.

Das Pommeranzenfarbene (Grüngelb) mit Rot vereinigt, giebt dem letzteren einen Stich ins Pommeranzenfarbene und mit Gelb gemengt, zeigt Gelb eine gleiche Nüance, wohingegen das Diolette ins Rote übergeht, wenn ihm ein ins Pommeranzenfarbige spielendes Gelb beigemischt wird.

Es ist zugleich ein alter Erfahrungssatz, daß die Karben bei fünstlichem Lichte anders wirken als am Tage, viele von ihnen ihre Intensität und charakteristische Eigentümlichkeit bei Campenlicht verlieren, andere dahingegen unter dem Einslusse desselben an Kraft und Glanz gewinnen, demzufolge man denn auch von s. g. Lichtfarben spricht, und darunter eben solche versteht, welche bei künstlichem Lichte ihre Leuchtkraft nicht nur nicht einbüßen, sondern noch erhöhen.

Das Wort "Lichtfarbe" bezieht sich übrigens weniger auf den Ton, als auf den Karbstosse. So erscheint ein und derselbe blaue Farbton, wenn er mit Preußischeblau angemacht ist, abends grün, ist er aus Kobalt hergestellt, am Abend grau und verwendet man Ultramarin, rein blau. Zinnober wirkt in der Dämmerung oder bei schwacher Beleuchtung schwarz, bei elektrischem Lichte graurot, bei Gaslicht ponceaurot und bei Petroleum wie am Tage.

Für die dekorative Kunst ist es mithin nicht gleichgiltig, ob die dekorierten Räume mehr bei Tage oder bei Campenlicht gesehen werden, oder ob sie sowohl für die Tagesbeleuchtung, wie für das Campenlicht einzurichten sind.

Kommt nur das Campenlicht in Betracht, so ist hierbei im Speziellen noch zwischen der Urt desselben zu unterscheiden, d. h. es ist zu ermitteln, ob das in Unschlag zu bringende Campenlicht mehr mit gelber oder rötlicher klamme brennt oder ob wohl gar elektrisches Licht, das jedoch nicht alle karben greller, unvermittelter und kälter zeigt, die Räume zu erhellen hat. Thatsache ist, daß Grün etwas blauer, daß Gelb etwas weißer, daß das reine Rot ein wenig grau und daß Blau sast unverändert bei elektrischem Licht erscheint.

Haben wir es mit einem Campenlicht zu thun, deffen Strahlen zum größten Teil gelbe find, so wird 3. 3. eine Tapete von dunklem Rot mit grunen und orangefarbenen Zeichnungen ihre Wirkung insofern nicht verfehlen, als fie greller erscheint, d. h. das Rot wird dunkler, das Gelb heller, das Orange grauer und das Blau geradezu grün; wird dahingegen das Cicht aus meift roten Strahlen gebildet, so find auch die darin enthaltenen blauen mit in Unschlag zu bringen, denn lettere ziehen die Farben bedeutend herunter, laffen das Grun trot des fontraftlichen Derhältniffes, dunkler, grünblauer erscheinen und ziehen das Not in ein Violett von schmutzigem Ton. Ist jedoch das Grun zu hell, so wirft es fahl und verschossen. Rote Strahlen machen das Brun zu Olivengrun, braunlicher. Ein fehr reines himmelblau wirkt bei rotem Lichte sehr schon violett und Diolett bei gelbem Lichte rot.

Man thut daher gut, bei mehr rotem Lichte das Orangegelbe, das fatte Grün, das dunkle Bot, das warme Botbraun neben reicher Boldverwendung, oder ein nicht rötliches Blau mit Orangegelb zu mählen, dahingegen Rosa, Hellgrun, Paille, Himmelblau, die eigentlichsten Tagfarben, in Räumen gang auszuschließen, welche durch Campenlicht erleuchtet werden. Derjenige Farbstoff, welcher am Abend als ein intensives Brun erscheint, ist das dreifach rote schwefelsaure Chromoryd in unlöslicher Modifikation; doch wirken alle Mineralblaue, das Bergblau und Preußischblau bei Cicht ebenfalls

grun, wenn auch nicht so fräftig.



### Die Symbolik der farben.

Endlich ist auch noch auf die Symbolit der Sarben aufmertsam zu machen. Alle alten Dolfer legten auf dieselbe ein großes Gewicht, denn Cicht in Unwendung auf das Wesen Gottes, war ihnen gleichbedeutend mit farbe und diese in ihrer Verschiedenheit der symbolische Begriff für die in der Welt

der Erscheinungen sich äußernde Gottheit.

Junächst bezeichnen Weiß und Schwarz, als Licht und Sinsternis aufgefaßt, in der Religion verschiedener Bolfer die Gegensätze von rein und unrein. Ormuzd, dem zoroaftrischen Gotte des reinen Lichts, des leuchtenden und erhaltenden feuers, steht Ahriman, der Gott der finsternis und der zerstörenden Gewalt, genau fo gegenüber, wie der das Ceben mit seinem unreinen Gluthauche vernichtende Typhon der Agypter dem das Gute und Lichtvolle erzeugenden Ofiris.

Und was ist der den Wechsel der Jahreszeit bezeichnende weiße und schwarze Upisstier oder Hermes mit seiner die lichte und dunkle Jahreszeit andeutenden halbschwarzen, halbweißen Müte anders als die symbolische

Unwendung der farbe?

Weiß war auch die Kleidung der griechischen Könige und der Rock der Priester, weil sie entweder die ethische Beinheit der von ihnen vertretenen himmlischen Lichtwesen ausdrücken oder als Diener derselben die Reinheit ihres Wandels zugleich symbolisch, d. h. äußerlich befunden sollen.

Im schwarzen Gewande wacht die nordische Hela in ihrem Reiche über den Seelen der nicht im rühmlichen Kampfe Gefallenen, und weiß ist das Kleid Balders, des göttlichen Dertreters des feuschen Lichts, der moralischen Unschuld und Gerechtigfeit.

Im firchlichen Sinne ist das Weiß — Cicht, Unbestecktheit, Makellosigkeit und kann auch durch Gelb und Gold vertreten werden, denn Gold ist Cicht, Glorie, Sonne, Güte Gottes, Gelb der alte Bund des reinen Gewissens, daher farbe der Büßer und somit nicht liturgisch, sondern nur als Surrogat von Gold zugelassen.

Eine nicht minder tiefe symbolische Bedeutung legten die Alten der blauen Farbe bei. Osiris wurde mit blauem Gesichte, blauen Armen und füßen, Pagoda, die Gottheit der Altrussen, mit blauem Rock und klügeln abgebildet, Krischna und Kneph in Gewändern von derselben karbe dargestellt und Apollo erschien mit den Göttern des Wassers, wegen ihrer direkten Beziehung zum himmelsäther, in blauer Kleidung. Uns ganz demselben Grunde wählten die Ägypter für die Tempelwände neben dem das Wasserelement vergegenwärtigenden Grün die blaue karbe.

Dem gleichen Gedanken folgte Moses, als er befahl, das Oberkleid und die Mütze des Hohenpriesters aus blauem Stoffe anzusertigen, und wie Grün uns als die Farbe der Hoffnung, der wiederkehrenden Pracht des laubfrischen Frühlings gilt, so ist das Blau im Hinblick auf die Beständigkeit des das Ill umgebenden Uethers, das Symbol der Wahrheit, des Himmels, der Treue und Beharrlichkeit unserer Gefühle, aber in der katolischen Kirche keine liturgische Karbe.

Einen Unterschied haben wir gegenüber dem Gelb zu machen; denn während man das kalte grünliche Gelb, etwa Paille, im gewöhnlichen Leben als die karbe der kalschheit, Treulosigkeit und des Neides — warum, darüber ist schwer Ausschluß zu geben — bezeichnen hört und wir Judas in giftiggelbem Gewande darstellen, war das ins Orange schimmernde Goldgelb im Altertum, wie das Weiß, die Karbe des göttlichen Lichtes.

Daher hüllen sich die Diener Buddhas in goldgelbe Gewänder, schmücken die persischen Magier ihr Haupt mit seuergelber Mitra und umgeben die Priester Jehovas ihre blaue Kopsbedeckung mit dem die Gottheit erfreuenden goldglänzenden Kranze. Goldgelb war das Gewand der als Mondgöttin angebeteten Uthene, gelbe (Safran) Gaben legte man auf dem von den Dorern verehrten Ultar des Sonnengottes nieder, der olympische Zeus des Phidias sas in goldenem Gewande auf seinem goldenen Throne und das in den Obermantel der jüdischen Priesterkleidung eingewebte Gold deutet den Glanz an, mit welchem der Himmel umgeben ist.

Eine durchaus heitere, das Ceben in seinen verschiedenen Erscheinungen abspiegelnden Symbolik knüpft sich an die grüne farbe, das Zeichen frendeserfüllter Hossung. Grün sind die Haare der Wassergöttinnen im Sinne des Klutenden, Erfrischenden, Grün die Cocken der Vesta, der Mutter der sich stets erneuernden Erde, mit Kränzen aus grünem Myrtenreisig schmückten sich die Priesterinnen der Venus, Ephen und Weinlaub umgeben den Tyrsusstad der bacchischen Gefährten, meergrüne Bänder den Hals der den Göttern des Meeres geopferten Tiere und ein gleichfarbiges kleid den das Meer beherrschenden Neptun. Kirchlich bedeutet das Grün friede und Sieg, und zwar auch inneren Sieg, daher Hossung. Bis auf die Gegenwart ist Grün vielbedeutend. Der forstmann wählt sowohl aus praktischen, wie sinnbildlichen Gründen für sein Gewand gern die grüne farbe, deren freundlichkeit namentlich aber für die Jugend bezeichnend ist und der zugleich Hossung verheißenden Tanne des Weihnachtsfestes eine hoch ernste symbolische Besentung giebt.

Im Gegensate zu Grün und Blau als Sinnbild des Friedvollen, Hoffnungerweckenden und der Glaubensfreudigkeit, ist Aot der symbolische Unsdruck der Macht und physischen Gewalt, kirchlich Herrlichkeit, leuchtende Cehre, heiliger Geist, nicht in friedlichem Sinne oder der Hoffnung auf Ende der Teiden, sondern in Zuversicht auf Sieg und Triumph und deshalb als Glaubensfreudigkeit im Sinne der Märtyrer, die sich nicht als Duldende, sondern als kämpfende Helden ansahen. Die Krieger der Spartaner trugen nicht ohne Grund rote Kleidung, der unbesiegbare Herkules in Tyrus war wie die mit physischer Kraft ebenfalls ausgerüsteten Dioskuren mit rotem Gewande bekleidet. Vot ist ferner der Mantel des kapitolinischen Jupiters und blitzschleudernden Zeus und das Vot schmückt die Mächtigen der Erde als Zeichen der ihnen von Gott verliehenen Macht und Herrlichkeit. Über auch der Mantel des blutvergießenden Henkers war rot und rot ist die Farbe des Kleides, in welchem der welterlösende Heiland abgebildet wird.

Dieser Widerspruch in der sinnbildlichen Erklärung des Aot muß auffallen, läßt sich aber erklären, denn das Aot bezeichnet nicht nur die Herrlichkeit der Person, die Gewalt, die physische Kraft, den Ausdruck des Zornes und die Macht, sondern ist auch im Hinweis auf den Opfertod Christi als Blutrot das Symbol der christlichen Liebe und als Rosa das der sorgenden Zärtlichkeit und simmlichen Liebe, die es im Anschauen erwecken soll, obwohl man im Gegensatze zu dieser behaupteten Einwirkung auf unser Gemüt ihm auch die Eigenschaft zuschreibt, das Blut zu erregen und bei einigen Tieren

(Stier, Truthahn) sogar Zornesausbrüche zu veranlassen.

Diolett, welches mit dem Purpur als violette farbe (es giebt auch einen hellroten Purpur) identisch ist, bedeutet kirchlich Demut, Buße, Sammlung, geistliche Crauer und Bescheidenheit, weshalb auch das Kleid

des Papstes, als servus servorum, purpurn, d. h. violett sein muß.

Mit den angeführten Beispielen ist das Kapitel über die symbolische Bedeutung der Farben bei Weitem nicht erschöpft und noch weniger der verschiedenartige Einfluß derselben auf unser Gefühlsleben in seinem ganzen Umfange nachgewiesen.

Dies ist auch nicht die Aufgabe der Cehre von der Ornamentik, die streng genommen es nur mit der harmonischen Wirkung der Farbe zu thun hat und in den wenigsten fällen über das Wesen der rein sinnlichen Er-

scheinung derselben hinausgeht.

Da aber das Gefühl von herkömmlichen Sitten und Gebräuchen nicht ganz unabhängig ist und unbewußt in sich aufnimmt, was Zeit und Gewohnheit geheiligt haben, d. h. traditionell geworden ist, so durfte an dieser Stelle auch die symbolische Bedeutung der Karbe nicht unerwähnt bleiben oder vergessen werden, auf den psychischen Einfluß derselben aufmerksam zu machen.





### Dritter Abschnitt.

# Das Pflanzen- und Sierornament.

#### 1000

Von höchster Wichtigkeit für die Kunst ist die Pslanze, die als Schmuck die mannigfachste Verwendung sindet und daher in allen Stilen einen wesentlichen Bestandteil des Schönen bildet.

Die Richtung der Pflanze ist in der Hauptsache die senkrechte und horizontale. Mit ihren Wurzeln in der Erde haftend, strebt sie vermöge der in ihr treibenden Kraft nach oben, um dann zugleich nach allen Seiten hin ihre Üste und Zweige, Blätter und Blüten unter verschiedenen Winkeln auszubreiten und den in ihr liegenden Richtungsgegensatz zum Ausdruck zu bringen.

für die Ornamentik kommt nur das Blatt, die Blüte und Frucht der Pflanze in Betracht. Die Gestalt derselben ist eben so mannigkaltig, wie die Pflanze hinsichtlich ihrer Abstammung, Gliederung und Verbreitung. Mit Rücksicht auf den allgemeinen Umriß des Blattes sprechen wir von lanzettförmigen, spießkörmigen, eiförmigen, nierenkörmigen, herzkörmigen und anders gestalteten Blättern; in Bezug auf die Gestalt des Randes der letzteren an Pflanzen von gekerbten, einfach gezähnten, doppelt gezähnten, gesägten, gelappten, gesingerten, gesiederten, zerteilten, gebuchteten, gespaltenen und zerschnittenen Blättern.

Die erste Stelle unter den Schmuckpstanzen der Alten gebührt der Cotosblume (Nymphaea lotus), welche wie die Victoria regia Amerikas, sowie die gelbe fünfblättrige Teichrose (Nuphar luteum) und die weiße vierblättrige Seerose (Nymphaea alba) zur familie der Seerosengewächse gehört. Als Symbol der weltbauenden Substanz (Brahma) von den Indern verehrt und den Hals Krischnas schmückend, ist die dem Osiris und der Iss geweihte Cotosblume mit ihren süßschmeckenden Samenkörnern bei den Agyptern das Sinnbild des Überslusses des ihnen geheiligten Vilstromes und deren symbolischstrenge Behandlung in der Kunst Geseh.

Uhnlich verhält es sich mit dem in der assyrischen und persischen Ornamentik vorkommenden Cotos, dessen eigenartige form der Stilrichtung der Ussprer und Perser vorzüglich angepaßt ist.

Im meisten weicht die in der griechischen Kunst verwendete Cotosblume von derjenigen der Ägypter ab, da sie aus einem gestielten zweiteiligen oder doppelten Kelch besteht, aus welch letzterem sich der blattartige Stempel erhebt, der zuweilen auch wohl in einem wenig schön ausgebildeten Fruchtfolben endet.

Im Verhältnis zur Cotosblume sind andere Pflanzengattungen, wie Corbeergewächse und Afazie, in der ägyptischen Kunst wenig in Gebrauch gekommen, wohingegen die Papyrusstande und die Palme im Bündelpfeiler

und am Kapitäl ihre kunstvolle Machbildung erhalten haben.

Im Ganzen genommen, ist die ägyptische Ornamentik arm an Psianzenformen und in dieser Hinsicht also mit jener der Perser und Inder nicht zu
vergleichen, die in der üppiger keimenden Aatur eine so reiche fülle von
schönen Vorbildern fanden, daß es unerklärlich sein würde, wenn sie sich nur
auf die Cotosblume beschränkt und die dem Cande eigene reiche klora nicht
besser ausgenützt hätten. Dies gilt besonders von den Indern, deren Liebe
zur Natur einen hervorstechenden Zug ihres Charakters ausmacht, welche
jedoch im Gegensatz zu den die Blumen naturalistisch behandelnden Chinesen
und Japanesen, nicht das Blatt und die Blumen selbst, sondern nur ihre
zierlichen kormen wiedergeben.

Ebenso hält der Pflanzenschmuck der Israliten keinen Vergleich mit demjenigen der Inder aus, wiewohl neben der Palme noch die Früchte und die Blüten des Granatapfelbaumes, der Rose, Lilie und Koloquinte ornamental verwendet wurden, namentlich der Granatapfel, mit dem die Knäufe der beiden vor dem Tempel stehenden Säulen Jachim und Boas geschmückt waren, und welcher ebenso in den israelitischen Geweben vorkommt,

sowie in der christlichen Kunft als Schmuck anzutreffen ift.

Die für die griechische Kunst charakteristischsten Pstanzenornamente sind die aus dem Geisblatt (Lonicera Caprisolium) entstandene, mit der Cotosblume oft zusammen angewendete Palmette und der Akanthus, von welch letzterem vier Arten: der weichblättrige (Acanthus mollis), der dornige (Acanthus spinosus), der sehr stark dornige (Acanthus spinosissimus) und der breitblättrige (Acanthus latisolius) Akanthus existieren, denen die deutsche

Albart, der Barenflau (Heracleum sphondilium) gegenübersteht.

Fast in allen südlichen Ländern, hauptsächlich in Griechenland und Italien wildwachsend, lag es nahe, daß diese in ihren Blättern so schwungvolle Pslanze, aus deren Blütenbüschel die Blütenschafte bis zu einer Höhe von 1,5 Meter aussteigen, in der Ornamentif der Griechen und Römer eine so hervorragende Rolle spielt und im korinthischen Kapitäl seine stilistisch-schönste Behandlung ersahren hat. Denn wiewohl sich die Griechen nicht genau an die Natur hielten, sondern die Nebenrippen der Blattselder wie die Blätter selbst einzeln auf der Basis enden resp. ruhen ließen und den mittleren Spizen eine nach vorn überspringende Neigung gaben, behielt der Ukanthus bei aller Strenge seiner symbolischen Gestaltung eine die Natur erkennen lassende Form bei. Die Römer, welche am Kapitäl den Blütenkranz des Ukanthus verdoppelten und ihn sogar in dreifacher Reihung über einander anbrachten, unterschieden drei Urten von Ukanthusblättern: den am häusigsten angewandten olivenblattsartigen, den kleingezackten und krantblattartigen Ukanthus, von denen letzterer am Kapitäl des Vestatempels zu Civoli zu sinden ist.

Um meisten weicht der olivenblattartige Akanthus von der gewohnten Behandlung der Pflanze ab, da die einzelnen Blattzacken keine Mittelrippe haben, die langen Blätter der einzelnen Partien durch ein Überlegen länglich geformte Ösen bilden, die Hauptrippen tiefe Einschnitte zeigen und der mittlere Teil sich stark nach vorn überbiegt, so daß zwischen dem der Natur viel näher kommenden, kleingezackten, elegant geschwungenen und dem unruhiger gesormten, zerknitterten krautblätterigen Akanthus ein sehr wesentlicher

Unterschied besteht.

Aachst der Palmette und dem Afanthus benutzten die Griechen und Romer die Weinrebe, den Corbeer, die Myrthe, den Ephen, den

Ölbaum, die Eiche und die zur Vildung der Vlätterwelle Veranlassung gebende geöffnete Frucht der Loßkastanke am meisten, insbesondere die Weinrebe (Vitis vinisera) und den Ephen (Hedera Helix und Hedera chrysocarpa), welche beide dem Vacchus geweiht, als Verzierung der Trinkgefäße oder Schmuck anderer Geräte diente und aus symbolischen Gründen bei bacchischen Festen zu Kränzen gewunden, von den Priestern getragen wurden. Die Myrthe, die der Aphrodite geweiht war, kommt nach Plinius im Altertum auch als Symbol des Todes auf Grabsteinen vor, und Virgil sagt in seiner Lenesde, es seien diejenigen in einen Myrthenhain der Unterwelt versett worden, welche in unglücklicher Liebe gestorben wären.

Gleiche Wichtigkeit hatte der dem Apollo geheiligte Corbeer (Laurus nobilis), dessen Zweige die Sieger und Dichter schmückten, und welcher nicht allein als Sinnbild der Tapferkeit und des Verdienstes in der Kunst und Wissenschaft galt, sondern auch wegen seiner Eigenschaft als Bandornament mit gerader Mittelrippe bis auf die Gegenwart reiche Verwendung sindet.

Das Christentum, der Erbe der Untife, hat fich fämtliche Pflanzenornamente der Griechen und Römer angeeignet und symbolisch ausgebildet, denn der Weinstock und die Weinrebe beziehen sich auf Chriftus und seine Jünger, auf deffen Ceiden, Sterben und Auferstehung, die Palme ist das Sinnbild des errungenen Sieges und gefundenen friedens, die Cypreffe das Symbol der Trauer und zugleich das der Unsterblichkeit, weil sein Holz nicht fo leicht fault, wohingegen der Epheu, mit dem die Toten befranzt murden, die über das Grab hinaus dauernde freundschaft und vertrauende Hoffnung andeutet, und der Ölbaum, das Attribut der Pallas Athene, die Fruchtbarkeit in guten Werken, Barmherzigkeit und Rechtschaffenheit bezeichnet. Wo eine Umbildung des Pflanzenornaments vorgenommen worden ift, wie 3. 3. bei dem fehr unschön stilifierten Akanthusblatte und dem ohne hauptund Nebenrippen gebildeten, drei-, fünf- und siebenspitzigen Weinblatte, da ift der Hang jum Symbolifieren die Urfache der Umformung, denn das dreispitige Weinblatt gilt als Sinnbild der Dreieinigkeit, das fünfblättrige symbolifiert die fünf Wundmale des Heilandes und das fiebenblättrige Weinblatt wird auf die sieben Todsünden bezogen.

Die arabischemaurische Ornamentik, in der ebenfalls das Akanthusblatt und die Akanthusranke, das Weinblatt, die Rokkastanie, die Orangenknospe, der Pinienzapken, der Granatapkel, die Palme, die Sotosblume, das Farrenkraut und noch einige andere Pflanzengattungen auftreten, folgt nur dem wechselvollen Spiel der Phantasie, die unerschöpklich in ihren Kombinationen des Ciniens und Rankenwerks (Arabeske), sich oft über die ganze kläche ausbreitet und die Pflanze hier in einer der Natur sich nähernden, dort durch Umbildung und Auslassung von Blättern von ihr sich entfernenden, d. h. stilisierten korm wiedergiebt, wenn sie nicht zur Belebung des wunderbar in einander verschlungenen geometrischen klächenmusters dient, oder wie in der arabischesarazenischen Kunst, mit der sonst nur eine Ausnahme bildenden Tiergestalt vereint vorkommt und durch den Reiz der karbe doppelt wirksam wird.

Die reichste Unwendung als lebendes und symbolisches Ornament hat die Pflanze in der Kunst des Mittelalters gefunden, die sich zwar des Afanthus und Cotos wenig oder gar nicht bedient, dafür aber fast eine jede der bekanntesten heimischen Pflanzen zum Gebrauch heranzieht, sofern sie geeignet erscheint, dem religiöseidealen Zwecke unter der Voraussehung ästhetische praktischer Verwendbarkeit dienen zu können.

Die am frühesten in der mittelalterlichen Ornamentik vorkommenden Pflanzen sind neben dem Weinblatt der altchristlichen Kunft, die Cilie, der Klee, die Haselnuß, der Apfel und der gemeine Frauenschuh, von welchen die vier ersteren bereits insofern in dem auf dem Gotteshause errichteten Kreuze auftreten, als die Enden der Schenkel dieses auf Christus hinweisenden Symbols die Form der Tilie, des Kleeblattes, des Apfels und der Haselnuß zeigen; denn der Klee symbolisiert die Dreienigkeit, die Haselnuß die Unsterblichkeit und Vermehrung, die schon frühzeitig stilisierte Tilie ist das Sinnbild der Seelenreinheit, Keuschheit und Unschuld, der Apfel das Zeichen der Herrschaft, das die Könige des Morgenlandes dem Christuskinde in Gold als ein von Alexander dem Großen stammendes Geschenk überreichten, und der Frauenschuh (Cypripedium calceolus), der im Mittelalter "unser lieben frawen Schüchlein" hieß, wird auf Maria bezogen, die sich der Schuhe des Cypripediums bediente, als sie mit ihrem Kindlein nach Ägypten sloh.

Don den verschiedenen Cilienarten kommen hier nur die weiße Cilie (Lilium candidum), die keuerlilie (Lilium bulbiferum), der Türkenbund (Lilium Martagon) und die Schwertlilie (Iris) in Betracht. Sie sind sämtlich in der Ornamentik vortrefflich verwendbare Pflanzen, namentlich die als Attribut der Jungfrau Maria beigegebene weiße Cilie mit ihrem hohen Stengel und die Schwertlilie, deren zurückgeschlagene Kelchzipfel und aufrechtstehenden Abschnitte der Blumenkrone die Stilisierung wesentlich erleichtern und häusig deshalb in Verbindung mit den Initialen der mittelalterlichen

Schrift gu finden ift.

Eine für die ornamentale Behandlung außerordentlich gut verwendbare Pflanze haben wir ferner in dem schon erwähnten Frauenschuh, der mit dem Uhorns, Eichens, Weins und Distelblatt gebraucht, aufgerollt oder gebuckelt, die fialen, Helme, Giebel als s. g. Krabbe, Bosse oder Kriechente schmückt oder für die Bildung der Kreuzblume der Thürme und fialen Verswendung fand, wie wir dies z. B. an der mächtigen Kreuzblume des Kölner Domes sehen, die aus drei Blütenkränzen des Frauenschuhs gebildet ist, während das Kleeblatt hauptsächlich im Maaßwerk der Fenster, Giebel und Portale als Dreis, Viers und fünspaß auftritt und zum Symbol der Dreienigkeit, frommen Demut und himmlischen Liebe erhoben wurde.

Eine ebenso tiefe poetischesymbolische Bedeutung legte man auch dem Ephen bei, von dem die Blätter der nicht blühenden Zweige bei herzsförmigem Grund fünflappig, die der blühenden Zweige dahingegen lang zugespitzt und ungeteilt sind. Die Blüten bilden einfache Dolden, deren 5. bis soblättrige Blumenkrone von gelblichegrüner Farbe eben so viele Staubgefäße und einen Griffel haben. Der Ephen, welchem der Volksmund den Namen Nauerpfan und Eppig beigelegt hat, und der schon in der frühechristlichen Kunst Sinnbild der Freundschaft und Beständigkeit war und die Hoffnung auf die zukünstige Glückeligkeit ausdrücken sollte, hat in seiner stillssierten korm entschieden an Schwung verloren und wirkt im Vergleich zu seiner naturalistischen Behandlung aus dem Infange des 13. Jahrhundertsssteif und nüchtern, wohingegen umgekehrt die an den Simsen und Kanten der Giebel im gothischen Stile vielsach vorkommende Weinrebe in der Spätzeit durch die ihr gegebene Entwickelung kräftig in die Erscheinung tritt.

Dasselbe gilt von dem in seinen Umrissen noch lebendigeren, dem Feigenblatte ähnelnden Ahornblatt (Acer campestre), welches in der Frühgotik am Kapitäl und Sims gleichfalls mehr der Natur nachgebildet ist, wie alle vegetabilische Elemente nur lose als Dekoration an den struktiven Bauteilen angeheftet erscheint und erst in der Spätzeit des Stils einer strengen

Behandlung unterzogen wurde.

Mit dem Frauenschuh und dem Weinblatt hat das in der Gotif mannigfach gebrauchte und wie das Ahornblatt als Küllung oft angebrachte

Eichenblatt das gemein, daß es nicht allein als Kapitälschmuck und Rosette, sondern ebenso zur Belebung der Giebel und Helmkanten in der krabbe von der Kunst herangezogen wird, wiewohl es nicht gelingen wollte, dem sonst unsch unschönen Blatte einen dem Auge angenehmen Schwung zu verleihen. Dies ist indessen auch bei vielen anderen in der Ornamentik des Mittelalters vorkommenden Pflanzen der Kall, die lediglich ihrer symbolischen Bedeutung wegen, darunter die "zum Aufmerken auf das Wort Gottes" hinweisende Haselwurz (Asarum europæum), die gegen Hezerei schücken sollende Zaunrübe (Bryonia dioica) und das Pfeilkraut (Sagittaria sagittisolia) zu vegetabilen Schmuckteilen erhoben worden sind. Von den verschiedenen Eichenarten ist die s. Stiels oder Sommereiche (Quercus pedunculata) mit ihren langgestielten krüchten die für die ornamentale Behandlung dankbarste, weniger formschön das buchtig gelappte Blatt der Trauers, Steins oder Wintereiche (Quercus sessilissora) mit ihren am Blatte sitzenden Eicheln.

Um so größeren Wert für uns hat das in der Frühgotik an Friesen und Kapitälen mit Vorliebe gebrauchte Schöllkraut (Chelidonium majus)

und die Afeley (Aquilegia vulgaris).

Erstere Pflanze, der man im Mittelalter allerlei wohlthätige Eigenschaften zuschrieb, und welche dieserhalb bald Blutkraut, Lichtkraut und Herrgotteskraut genannt wurde, oder auch die Bezeichnung Schellwurz führte, wächst an Zäunen, auf Schutt, in Gärten und Gebüschen, enthält einen giftigen Saft, hat ein langgestieltes Blatt mit kerdigen Einschnitten und einen zweiblättrigen Kelch mit Stempel, aus dem sich eine schotenförmige Kapsel entwickelt. Die Akeley oder Hahnenfuß, deren es mehrere Arten giebt, gehört zur Klasse der krautartigen Gewächse mit gestielten, häusig geteilten, nicht unschönen Blättern und blumenartig gefärbtem Kelch mit vielen Fruchtknoten. Sehr zierlich sind die Blätter des Wasserhahnenfußes (Ranunculus aquatilis). Im Mittelalter hieß die Akeley Gotteshütlein, Elsenhandschuh, "unser Franenhandschuh" und Adlerblume, letztere Benennung mit Rücksicht auf die Krümmung der Spiten der Fruchtschoten während der Zeit der Leise derselben.

Einen auffallenden Gegensatzu der in ihrer Struktur reich gegliederten Akleley bildet wie der Sauerklee (Oxalis Acetosella), der in der Krühgotik als Dekorationsmittel an den Kapitälen auftretende Wegerich (Wegebreit, Wegetritt und Schafzunge) mit seinen länglich geformten Blättern. Der große Wegerich (Plantago major) folgt nach den gemachten Beobachtungen den Weißen im Westen Aordamerikas bei ihrem Vordringen, weshalb ihn die Indianer den kuß des weißen Mannes nennen. Auf Tristen und an Wegen wuchernd, ist der bis 30 cm hohe Schaft stielrund und die korm des langgestreckten Blattes eiförmig. Von ihm unterscheidet sich der mittlere Wegerich (Plantago media) durch elliptisch kurz gestielte, der lanzetts blättrige Wegerich (Plantago lanceolata) durch seinen gefurchten Schaft und seine lanzettsörmigen Blätter und der auf Sandseldern Aorddeutschlands vorkommende Sand-Wegerich (Plantago arenaria) durch sinealisch gegen-

ständige Blüten.

Eine ebenso volkstümliche mit den verschiedensten Bezeichnungen belegte Pflanze ist der Cöwenzahn (Leontodon taraxacum). Besonders als Wegeslattich, Butters oder Kuhblume bekannt, ist diese in der Blättersorm an die dekorativ außerordentlich gut verwendbare Zichorie (Cichorium Intybus) erinnernde Pflanze wegen ihrer charakteristischen Blattsorm, (Blütenkörbchen), wegen ihres Hüllkelches und ihrer Früchte halber oft genug als Vorbild

benutt worden.

Wertvoller für die Zwecke der Kunst erscheinen der Mohn und die sonst so verachtete Distel (Carduus acanthoides). In der Bedeutung der Trauer und des Schmerzes der Natur treu nachgebildet oder nach strengen Stilregeln behandelt, sinden wir in der Ornamentik des Mittelalters Blatt und Blüten der Distel in eben so reichem Maße vertreten wie die symbolisch

auf den friedlichen Schlaf bezogene Mohnpflanze.

Don dem Mohn unterscheiden wir zwei Arten: die Klatschrose oder den Klatschmohn (Papaver Rhoeas) mit siederig eingeschnittenen Stengelblättern und den Gartenmohn (Papaver somniserum). Die Kapseln des letzteren, dessen Blumenblätter nicht rot, sondern weiß und violett gefärbt sind, zeigen auch im Querdurchschnitt wie der obere Teil der Stempel eine symmetrische Zeichnung und lassen dieselbe für uns wertvoll erscheinen. Dasselbe läßt sich von der schaftartig gebildeten Schote und den umgebogenen Staubblättern sagen, deren Stengelblätter indessen hinsichtlich ihrer äußeren form von denen des weißen Sens (Sinapis alba) an Schönheit übertrossen wird.

Für das Aankenornament kommen namentlich die Ofterluzei (Aristolochia clematis), die schon angeführte Schwertlilie und die Winde (Convolvolus) in Betracht. Bei der Zaunwinde (Convolvolus sepium) haben die pfeilförmigen Blätter abgestuhte Öhrchen und die weißen Blumenblätter zwei große Deckblätter, bei der Ackerwinde (Convolvolus arvensis) sind die zwei fleine Deckblätter zeigenden Blumenkronen rosa gefärbt und die pfeil-

förmigen Blätter mit spigen Ohrchen verseben.

Schwerverständlich ist die große Menge von Bezeichnungen, welche der in der Ornamentik der Natur mit Absicht nachgebildete Aronsstab (Arum maculata) durch den Volksmund erhielt. Die langgestielten, schwarzgesteckten Grundblätter des nebenbei Pfaffenblüte, Drachenwurz, Eselsohr, Aronsmüte und auch deutscher Ingwer genannte Aron mit seinen scharlachroten Beeren, seiner langen kappenförmigen Blütenscheide und seinem Kruchtkolben sind wie alle Teile der Pslanze giftig, in ihren Windungen aber nicht unschön, so daß die möglichste Annäherung an die Natur hinsichtlich der ornamentalen Nachbildung erklärlich wird.

Streng stilisiert erscheinen als Kunstgebild neben der Petersilie (Petroselinum sativum) das Cowenmaul oder Dorant (Antirrhinum majus), der Tapfen der fichte (Pinus silvestris) an den Schlußsteinen der Krenzgewölbe und die Schwarzwurz, auch Wollwurz genannt (Symphytum officinale), deren dreimal so langes als breites Blatt oben und unten sich verschmälert, und deren purpurrote, violette oder gelblichweiße Blumenkrone unten röhrig

ift und fich nach oben glockenförmig erweitert.

Zu der kamilie der Dereinsblüter gehört, wie der Dorant (Cowenmaul), desgleichen der Huflattich (Tussilago farfara) mit seinem dem Hufe der Pferde gleichenden Blatt und seiner schönen Röhrenblüte, die für die

Stilifierung außerordentlich gunftig gestellt ift.

Strenger behandelt tritt in der frühgotik der Sanerampfer, Schmerbel, gute Heinrich 2c. (Rumex pratensis), in der Spätgotik der in der Blütezeit von einer Scheide eingeschlossene Cauch (Allium ursinum), die Mondraute oder das Walpurgiskraut, Ceberraute (Botrichum lunaria), die Mauerraute (Adianthun album) und die Malve auf, welch letztere stillssiert wiedergegeben wird, und von der in der Natur drei Urten: die gemeine Malve (Malva vulgaris), die rundblättrige Malve (Malva rotundisolia) und die wilde Malve (Malva silvestris) vorkommen. Die letztgenannte Malve hat herzsörmige rundliche Stengelbätter und rosa gefärbte, tief ausgerandete Blumenblätter, die erstangeführte Blätter mit 5 bis 7 abgerundeten Cappen und abgerundete Trockenfrüchte, wohingegen die

Trockenfrüchte der rundblättrigen Malve scharf berandet, grubig und runzelig sind. Von der Mondraute glaubte man im Mittelalter, daß sie gegen Zauberei Schutz verleihe und Bestandteile enthalte, welche man mit Hilfe der Alchemie in einen die Menschen unsichtbar machenden Stein verwandeln könne u. dergl. mehr.

Auch die Erdbeere (Fragaria vesca), die Birne (Pirus communis), das Vergißmeinnicht (Myosotis palustris), die Sternblume (Stellaria Holostea), die Bohne (Phaseolus vulgaris) und die Tulpe (Tulipa) finden sich in der Ornamentik entweder der Aatur nachgebildet oder stillssiert wieder. Von der Stellaria giebt es zwei Arten: die Stellaria media oder Vogelmiere mit eikörmigen, kurz zugespikten, die Stellaria Holostea oder das großblättrige Vogelkraut mit lanzettlichen Blättern an vierkantigem Stengel.

Trefflich verwertbar sind die einen geschuppten Fruchtzapfen bildenden Blüten des ebenfalls im Blatt schönen Hopfens (Humulus Lupulus), an origineller korm die Blätter des körnigen Steinbrech (Saxifraga granulata) und ungemein reich in den Biegungen des Blattes die kultivierten Arten

des Kohls (Brassica), insbesondere der Grün- und Braunkohl.

Selbst das in der antiken Kunst am Kapitäl vorkommende Schilfblatt (Arundo Phragmites) ist mit dem gemeinen Bärenklau in der mittelasterslichen Ornamentik wie das Immergrün (Vinca minor) oder Sinngrün in seiner die Hoffnung verbildlichenden Bedeutung eine beliebte Pflanzenart, und ebenso wurde die Stechpalme (Ilex aquisolium) in jener Epoche vielfach verwendet. Daß außer der Eiche und dem Ahorn auch die von den Poeten aller Zeiten vielbesungene süßdustende Linde (Tilia grandisolia), die Ulme (Ulmus campestris), die Buche (Carpinus Betolus), die Palme (Palmae), namentlich die im Gewölbesystem austretende sächerpalme und andere Waldbäume ornamentale Verwendung gefunden haben, versteht sich bei der denselben beigelegten Bedeutung von selbst. Die Stechpalme mit ihren Beeren, welche ihre stacheligen Blätter, wie die Sage meldet, wegen des Jesus verurteilenden Ausrufs "Kreuzige!" erhielt und ihre früchte den Heren zur Erzeugung herleihen muß, steht hinsichtlich ihrer sinnbildlichen Verwendung der in den Handschriften des Nittelasters häusig vorkommenden Passisonsblume (Passisora macrocarpa) am nächsten.

Don den Farrnarten sind hier nur das Engelssüß (Polypodium vulgare), der Adler-Saumfarrn (Pteris aquilina) und der weibliche Streifensfarrn (Asplenium Filix femina) anzuführen. Cehterer in schattigen und feuchten Wäldern wachsend, hat doppelt bis dreifach gesiederte Blätter, der Adler-Saumfarrn, die größte Farrnart in Europa, dreieckig eiförmige, zweis bis dreifach gesiederte, oft wagerecht ausgebreitete Blätter in energischer Korm und das Engelssüß sederteilige Blätter mit lanzettlichem Umriß,

welche die Künstler noch heute passend zu verwenden verstehen.

Im 15. und 16. Jahrhundert brach die Kunst mit dem Althergebrachten. In die Antike wieder anknüpfend und dieselben im Geiste des modernen Lebens umgestaltend, war es selbstverständlich, daß auch die Ornamentik von

diesem Umschwung nicht verschont blieb.

Das Ornament verliert seinen struktiv-symbolischen Charakter und folgt einzig und allein dem Prinzipe des Schönen und Gefälligen. Ganz besonders ist es die Frührenaissance, welche wegen ihrer reichen dekorativen Ausschmückung der Wandslächen, Pilaster und Friese mit annutig komponierten Arabesken, Fruchtschnüren und Blumenfestons, verbunden mit Vasen, Masken, Kandelabern, Ständern, küllhörnern, Dögeln, vierfüßigen Tieren, Fruchtschalen zc. mit und ohne Rahmenwerk in die Erscheinung tritt und sich durch eine freiere Behandlung und elegantere Linienführung von dem Ornament



der Hochrenaissance unterscheidet. Die Stengelbildung der vegetativen Deforation ist zarter, die Bedeckung des Grundes der fläche maßvoller gehalten und das ornamentale Relief flacher, als das fräftige, vom Grunde sich abhebende und zwar meist auch stark unterschnittene, mehr der Untike nachgebildete Ornament der Hochrenaissance.

Die wichtigste Stelle fällt in dieser Zeit dem aus der Akanthusstande oder ähnlichen Pflanzen gebildeten Aankenornament zu, welches mit seinen auf und abwärts gebogenen Blättern entweder um eine Mittelrippe gruppiert und oben am Pilaster in eine Palmette, eine Schale oder Blumenkrone übergeht, oder in zierlichen, schneckenartigen Windungen an den Friesen und Pilastern seine Stengel und Aanken ausbreitet und einen herrlichen Gegensat zu dem aus Blättern, Blumen und früchten bestehenden, wulstartigen fruchtsstrang bildet, der als Umrahmung der Portale, kenster, kelder und Gemälde angewendet wird, während der feston zur küllung neutraler kelder dient und nach dem aufgehängten Ende zu sich verdünnt. Der Unterschied zwischen dem s. g. Fruchtgehänge und dem Sträußchensesson besteht darin, daß der erstere vertikal herabhängt, der letztere bogenförmig an der Wand besessigt erscheint.

Mit dem Reliefornament seinem pflanzlichen Wesen nach verwandt, ist das aufgemalte Ornament, das ebenfalls durch seine schöne zurte Stengelbildung und den Reichtum der Form auffällt und durch den kräftig abgetönten Untergrund und die farbig abschattierte Ausführung eine noch sehhaftere Wirkung äußert. Es wird von dem eigentlichen Flachornament (Intarsia, Sgrafsito) wesentlich unterschieden, indem bei letzteren darauf gesehen werden muß, daß die konventionell scharfe Zeichnung die kläche gut füllt und die einzelnen, oft nur durch dünne Stengel mit einander im Zusammenhange stehenden breiten Blätter und Rosetten gleichmäßig verteilt sind, wobei es selbstverständlich ist, daß die Korm der kläche für die Art der dekorativen Behandlung maßgebend bleibt.

Mit dem Beginn des 17. Jahrhunderts verliert das Pflanzenornament nach und nach seine stilvolle Schönheit und Reinheit der Korm. Schwülstig und gesucht, mit allerlei Dingen, wie mythologischen Siguren, Gartengeräten und Wassen oft untermischt, an unregelmäßig gebogenem Rahmen resp. Gitterwerk, Schnecken und Muscheln aufgehängt, mit statternden Bändern zusammengebracht oder um geborstene Säulen und chinesische Tempelchen geschlungen, macht das Pflanzenornament entweder in seiner zopsig überladenen oder kümmerlich mageren Kormenweise einen oft recht kläglichen spielenden Eindruck.

Eine sehr bedeutende Beeinflussung ersuhr das Ornament im 17. Jahrhundert infolge der Einführung des chinesischen und japanischen Porzellans insofern, als dadurch der in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts seinen Höhepunkt erreichende Naturalismus zu unangefochtener Herrschaft gelangt.

Die französische Aevolution und das ihr folgende Kaiserreich machen dieser Stilrichtung zwar ein Ende, indem die Künstler sich wieder den antiken Dorbildern zuwenden; allein die Auffassung war doch eine viel zu kalte und nüchterne, als daß sie der lebhafter empfindenden Zeit hätte genügen können und sie im Stande gewesen wäre, die Erinnerung an die lustige Dekorationsweise ganz zu verdrängen.

Einen ähnlichen Auckschlag hat die in unserem Jahrhundert oft bis zur Lächerlichkeit übertriebene Liebe zur deutschen Renaissanze hervorgebracht, wenngleich das Bemühen einzelner Künstlerkreise, das Rokoko zu dauerndem Leben zu bringen, vergeblich sein durfte, da es sich dabei nicht um ein

ästhetisches Bedürfnis, sondern nur, wie von jener Seite auch zugegeben wird, darum handelt, den Kunstgeschmack durch Abwechslung anzuregen und in neue Bahnen zu leiten.

Gleichwichtig wie die Pflanze, ist für das Ornament die Tiergestalt, die entweder mit ersterer verbunden oder als selbständiger Schmuckteil in demselben auftritt und schon im Altertum symbolisch angewendet wurde.

Eines der ältesten Tiersymbole ist der Phönix. Nach einer Sage aus Indien stammend und in Arabien sterbend, bedeutet der bereits auf einem Grabe in Ägypten als die Seele Osiris abgebildete Phönix das abgelausene Jahr, wenn ihn die Kunst gestorben darstellt. Ezechiel nennt ihn den König der Vögel, und die Juden, welche ihm den Namen Chul beilegten und ihn tausend Jahre alt werden lassen, sehen in seinem Tode deshalb eine Wiedergeburt, weil er im Paradiese nicht vom Apfel der Erkenntnis as und infolgedessen sindlos blieb. Den Nömern war der Phönix das Sinnbild der Unsterblichseit und den alten Griechen das Symbol der Auferstehung, während der mit umstrahltem Haupte auf den Münzen der ersten christlichen Kaiser abgebildete Phönix auf die Wiederherstellung des Neiches durch Konstantin und dessen Söhne sich bezieht.

In ähnlichem Sinne, wie bei den Römern ist der Pfau, der der Göttin Juno geheiligte Dogel, auf christlichen Denkmälern zu sinden, da man annahm, daß sein kleisch unverwesbar sei, wiewohl keiner der Kirchenväter diesen Grund der Deutung erwähnt. In einem Sarkophage auf einem Baum sich wiegend und sogar an einem Kreuze vorkommend, sindet er sich im Coemeterio Vaticano mit Christus, neun Aposteln, Iohannes und Maria als Symbol der Unsterblichkeit dargestellt.

Wie viele andere Sinnbilder, ging der Pelikan gleichfalls in die christliche Kunst über, die ihn, an die Sage anknüpfend, nach welcher sich derselbe die Brust öffnet, um die Jungen mit seinem Blute zu ernähren, auf den für die Menschheit sich opfernden Heiland bezog und seine Gestalt deshalb an Kapitälen (Kirche des heil. Cäsarius in Rom) anzubringen pslegte.

Das vornehmste und älteste christliche Symbol ist die im Altertum stets als Attribut der Aphrodite verwendete Taube. Bis heute als Sinnbild des heiligen Geistes in den Taufkapellen, an den Cehrstühlen der Bischöse, über den Altären und an den Kanzeln, auf Gemmen, Campen, Steinen und Gemälden vorkommend, ist die Taube sowohl das Symbol der Redlichkeit— seid ohne kalsch wie die Tauben — als das Sinnbild Christi, dem oft der Aame columba beigelegt wird, wenn sie nicht symbolisch auf die Gemeinde frommer Christen und Apostel oder verdoppelt, in der Bedeutung von Eintracht und Treue, auf Ehegatten bezogen, oder endlich auf Grabsteinen als Sinnbild der Keuschheit, Tugend und Unschuld angetrossen wird. Die wilde Taube am schwarzen Meere war bei den Amazonen das Symbol der Gattentreue und die eine oder die andere Taubenart das der Fruchtbarkeit.

Die heute noch, wie die Ameise, als Zeichen des fleißes angesehene Biene wurde von den Alten als das Symbol der reinen Nahrung betrachtet. Die Ersinderin des Honigs ist die Nymphe Melissa (Biene), und die Priesterinnen, welche den Fruchtban lehrten, hießen Melissen, weil sie es waren, die den reinen Gottesdienst, die erste religiöse Nahrung den Menschen darboten, aus welchem Grunde denn auch Pindar die pythische Priesterin die Viene von Delphi nennt. Gleichzeitig war den Griechen die Viene das Sinnbild der Kolonien im Allgemeinen, weil die Musen in der Gestalt von Vienen

den Joniern der attischen Küste den Seeweg nach Usien gezeigt hatten und ihnen treue führerinnen in der neuen Heimat am flusse Melos gewesen waren.

Was den Adler, den geheiligten Dogel des Zeus, anbelangt, so ist derselbe bekanntlich nach Hieronymus und Augustin Attribut des Evangelisten Johannes, nach Irenäus das des Evangelisten Markus, wohingegen die Greifen in der persischen Mythologie auf die bösen Dews, die Gehilsen Ahrimans, bezogen und der Hahn von den alten Christen als Symbol der Wachsamkeit auf den Türmen angebracht wurde.

Aicht so einfach ist die Deutung des Raben, der als Vogel Gdins die Weisheit symbolisiert, gleichzeitig das Sinnbild der Sünde und des Teufels sein soll, als "Unglücksrabe" sprichwörtlich geworden ist und endlich als Vogel der Schlachtfelder eine ebenso unheimliche Würdigung erlangte.

Die Dögel im Allgemeinen waren den Indern das Sinnbild der wachsamen, scharf sehenden Geister. Don den Magiern in goldenen Käfigen im Palaste zu Babylon gepflegt, glaubte man, daß diese Dolmetscher des Himmels und keinde des Bösen nur in der Aähe der Götter weilten, von denen Ormuzd, der weiseste der sieben Amschafpands, durch die Gestalt des Adlers und des Habichts personisiziert wird.

Unter den vierfüßigen Tieren sind das Camm, der Cowe, der Ochs, der Stier, der Hirsch, der Elefant, die Kuh, das Pferd und das Einhorn die allgemein gebräuchlichsten, in der Kunst am meisten vorkom-

menden Symbole.

Don diesen ist das Camm neben der Taube das heiligste Symbol der christlichen Kunst. Direkt auf Christus, welcher "der Welt Sünde trägt", gedeutet, sinden wir es von zwölf Schasen begleitet (Christus und die zwölf Apostel) auf Sarkophagen, mit dem Kreuze oder dem Monogramm Christi auf dem Haupte abgebildet, wenn es nicht von Christus, dem "guten Hirten", auf dem Arm oder der Schulter getragen wird. Trozdem das Trullanische Concilium im Jahre 692 verbot, dasselbe als Symbol Christi zu benutzen, hat es die mittelalterliche Kunst dennoch vielfach in diesem Sinne angewendet,

wie dies aus gahlreichen Gemälden jener Zeit hervorgeht.

Selbst der Cowe dient der christlichen Kunst als Sinnbild Christi; weit häufiger allerdings ist er das Symbol des Teufels; denn "der Teufel geht umber", heißt es, "wie ein brullender Lowe und suchet, wen er verschlinge", weshalb derselbe mit dem Böllenrachen verglichen wird, während andererseits der Cowe auch wohl in der Bedeutung eines Widersachers des Teufels auftritt. Alle Cowenkampfe des alten Testaments sind dahingegen Kämpfe mit dem Teufel. Simson, welcher den Cowen zerreißt (Gemälde der Dorhalle des Münsters zu Freiburg), ist das alttestamentarische Vorbild Christi, der die Pforten der Unterwelt sprengt und die teuflischen Gewalten bändigt, der Sieg über den Cowen nichts anderes, als der Sieg Chrifti über den Erbfeind des Menschengeschlechts. (Pugnavit ecclesia prioribus temporibus adaversus leonem, pugnat modo adversus draconem. August. Hom. 34.) Ebenso soll der in der Comengrube unangetaftet bleibende Daniel den Sieg über den Teufel verbildlichen, der Drache und der Come an der Kirche zu Wechselburg als Sinnbild der Bösen aufgefaßt werden und der Cowe nur das Symbol der Einsamkeit, sowie der Träger und Wächter des Heiligtums sein, wo er allein vorkommt. Der Löwe, den der Stamm Juda in seinem Panier führte, und welcher auf das dem Beidentum feindliche Dorbild Christi hinweist, ift zualeich das Uttribut des sieghaften Sonnengottes Upollo, sowie das des Mithra und des Evangelisten Markus und war schon über dem Throne von Mykene in der Bedeutung eines das Beiligtum schützenden Wächters angebracht. Unch der Ochs, das Uttribut des Evangelisten Cufas, welcher mit der

Taube zusammen die Unschuld, Rechtschaffenheit und Urbeitsamkeit der christ= lichen Cehrer oder die den Glauben verkündenden Apostel symbolisiert, fand selbst als Symbol Christi auf christlichen Denkmälern hier und dort Derwendung und galt bei den Indern als Sinnbild Schiwa's, wohingegen die der Allmutter Cakschmi und Bhavani geheiligte Kuh gewöhnlich auf die reinigende Wiedergeburt bezogen wird, weshalb die Tochter des Königs Micerinus von Cais sich die Bunft erbat, nach ihrem Tode zur Sühnung einer von ihrem Vater an ihr begangenen Unthat in einer goldenen Kuh begraben zu werden. Mach dem indischen Zeremoniengeset wird noch jett das Hindurchkriechen unter einer goldenen Kuh als eine Reinigung von begangenen Sünden angesehen und die Tötung einer Kuh, deren Schwanz der Sterbende aus demselben Grunde in die hand nimmt, unter allen Bedingungen mit dem Tode bestraft. In gleicher Weise verehrten die Perser den Stier als das Sinnbild der die Keime in sich tragenden Materie oder als Symbol des Mondes und der rascher sterbenden Zeitlichkeit, die da sterben muß, wenn ein neues Jahr entstehen soll, wie dies bildlich durch den einen Stier totenden Mithra ausgedrückt zu werden pflegte.

Symbol der reinen Tierwelt und Keuschheit war bei den Persern und Indern das Einhorn, das der Klugheit und Stärke bei letztern der Elefant. Der Märtyrer Justin vergleicht das zum Symbol der Macht erhobene Horn des ersteren Tieres mit dem Zeichen, welches das Kreuz bedeutet. Zoroaster, der das Einhorn mit drei füßen, sechs Augen und neun Mäulern ausstattete, nennt das Tier den reinen Esel, der jedoch nicht mit dem wilden Esel verwechselt werden darf, der nach Gregor dem Großen auf Christus zu

beziehen ift.

Dem Einhorn sinnbildlich nahe steht das Pferd, das Symbol der vom Körper befreiten reinen Seele und das den Sieg über den Tod bedeutende, die flüchtigkeit des Lebens versinnlichende Roß, welches die Römer auf den Sieg im Allgemeinen bezogen oder als Hinweis auf das Hineilen zum Ziele

fymbolisch in der Kunft verwerteten.

Eine ganz verschiedenartige Deutung liegt dem in der christlichen Symbolik gebräuchlichen Hirsch zu Grunde; denn während Homer mit ihm den Begriff der keigheit verbindet und die Hirsche in der Krone der rhamnusschen Aemesis die schimpfliche klucht der Perser in der Schlacht von Marathon andeuten sollen, sagt der heilige Ambrosius von ihm, daß Christus wie ein Hirsch in die Welt gekommen sei. Kür seine hohe Bedeutung in der alten Kirche spricht ferner das mit Hirschen geschmückte Wandgemälde in den römischen Katakomben, serner die vom Papst Hilarius verfügte Ausstellung zweier silberner Hirsche in der Johanniskirche zu Rom, aus deren Mäulern das Wasser in den Taufstein floß, das Vorkommen dieses Tieres in einem von Aringhi angeführten, die Taufe Christi darstellenden Gemälde, sowie die dem Hieronymus nachzgesagte Behauptung, die Apostel und die übrigen Lehrer des Christentums seien durch Hirsche verbildlicht worden.

Noch häufiger finden wir den Sisch, namentlich den Delphin in den Katakomben als sinnbildlichen Schmuck, denn der Delphin ist, wie alle Seetiere, das Symbol der Blückeligkeit und Christus der Sischer, der die in den unsichern und falschen Wogen des Cebens schwimmenden Menschen (Fische) aus

der Tiefe in die Bohe gieht.

Ein viel älteres Symbol der christlichen Kunst ist die Schlange. Nach der Genesis ist ihr tiefe Erkenntnis und Verstand, aber nicht minder List und Verschlagenheit eigen und sie im Christentum das Sinnbild der Klugheit, von der Christus sagt: "Seid klug, wie die Schlangen", wenngleich das Mittelsalter sie als das Symbol der im Teusel wirkenden Bosheit und verderblichen



Schlauheit ansah und die alexandrinische Schule sie direkt auf die Wollust bezog. Bei den Ägyptern als Sinnbild des Weltgeistes und Weltschöpfers um das haupt der Jsis geschlungen und den Helm der griechischen Pallas schmückend, bedeutet sie am Dreifuß die das Gegenwärtige und Zukünstige erkennende Weisheit und um den Stab des Usklepios gewunden oder von Hebe genährt, die Gesundheit, die der Sohn Apollos dem Menschen verleiht. Der Schlangendrache ist Ahriman, der Gott der finsternis und Unlauterkeit, der Drache jedoch der die Unachtsamen verführende und verschlingende Teusel. Mephisto im "Faust" spricht von seiner Muhme, der alten Schlange und in der Apocalypse wird der böse Geist öfter die alte Schlange oder der alte Drache genannt.



## Sonftige symbolisch verwendete Begenstände.

Don den übrigen Symbolen der christlichen Kunst kommen hier in Betracht Sonne und Mond, das Herz, das Kreuz, der Anker, der Wagen, das Haus, das Schiff, der kels, das Dreieck ze. Erstere auf Gemmen vielsach vorkommende Zeichen des Sternendienstes beziehen sich auf Christus, das Herz mit und ohne klügel auf die Engel. Der im Coemeterio Calipti und Praetertati abgebildete Wagen mit daneben liegender Peitsche soll andenten, daß der Lebenslauf vollbracht sei, wohingegen der bei den Griechen als Sinnbild blühender Staaten und sicherer Häsen geführte Anker in der christlichen Kunst das Zeichen der Hoffnung ist. Chrysostemus sagt: "Selig ist, wer seine Hoffnung auf Gott setz, halte dich daher von allem anderen getrennt, an diesem Inker sest", und Clemens von Alexandrien riet den Christen, sich dieses Symbols zu bedienen, das übrigens auch als das der Standhaftigkeit in Ceiden Geltung hatte und auf Gemmen neben Sischen bald mit, bald ohne den Namen des Heilands zu sinden ist.

Besonders stark war der Glaube an die Macht des unter verschiedenen Gestalten vorkommenden Kreuzes. Wenn Paulus von Mola sagt, die Christen hätten die feindlichen fürsten (Dämonen) im beiligen Zeichen des Kreuzes, dessen Gestalt durch das griechische T (Than) ausgedeutet werde, besiegt, so bemerkte dem gegenüber Minucius Felig: "Wir beten das Kreuz nicht an, wünschen es aber auch nicht", was nicht anders zu deuten ist, als daß er das Kreuz als ein Sinnbild der Widerwärtigkeiten aufgefaßt wissen wollte. Den Agyptern, deren heiliger Milfchluffel die form eines Kreuzes zeigte, war es das Sinnbild der Fruchtbarkeit und des zufünftigen Cebens. Das in den Katakomben auf dem Kleide eines Totengräbers vorkommende welches in derselben form auf der Bruft des japanischen Böten Kaca gefunden wurde, stammt nach der Unsicht Münters aus Indien und ist ein mystisches Zeichen, das auch in der Gestalt von vier aneinander gesetzten Beinen gebräuchlich war und Dierfuß (Sylfot) heißt. Die gewöhnlichste Sorm ist die dreiarmige, die seltenere das in einen Unter auslaufende und auf den Müngen der Kaifer Konstans und Konstantius ausgeprägte Unterfreuz. In der hauptsache unterscheiden wir 16 Urten von Kreuzen, nämlich das porbin genannte Unterfreuz, das aus vier gleichlangen Urmen gebildete Undreasfreuz, das alttestamentliche (Thau-, ägyptisches oder Untonius-) Kreuz ohne Oberarme, das in seinen Schenkeln gleiche griechische Kreuz, das die Bestalt des Kreuzesstammes verbildlichende lateinische Kreuz, das aus dem Undreas, und griechischen Kreuz zusammengesetzte Doppelfreuz und das die form eines Y habende Gabel oder Schächerfreuz, dem sodann das statt des Oberarmes mit einem Bentel oder Ohr versebene Bentelfreug, das breitendigende Johanniter- oder Maltheserfreuz, das Kleeblattfreuz, das Krückenfreuz, das mit zwei langen Querarmen ausgestattete, mit dem s. g. Patriarchenfreuz leicht zu verwechselnde lothringische Kreuz, das in seinen drei Querarmen nicht gleich lange päpstliche Kreuz, das Kardinal. (Patriarchenfreuz) Kreuz, das einem vierstrahligen Stern gleichende Sternfreuz und das an seinen vier Urmen die Kreuzform zeigende Wiederfreuz.

Ein sehr wichtiges Symbol ist das Schiff, welches Clemens von Allexandrien den Christen empfiehlt und die Kirche bedeutet. Don den Römern auf das öffentliche Wohl bezogen, symbolifiert das Schiff das Hineilen zum Ziele des Cebens, zur Ewigkeit, wenn es nicht, wie auf dem Sischerringe der Papste, an das Sahrzeng Petri erinnern soll. 2luch unter dem Bilde der Urche haben wir nach firmilianus von Caefarea die Kirche zu begreifen,

die in diesem falle dem Schiffe sinnbildlich gleichsteht.

Mur gang vereinzelt kommt auf den Denkmälern des driftlichen Altertums der Kelch vor. Mit der Hostie und zwei fackeln vereint, war der Kelch im Orient das Zeichen der Johannes besonders verehrenden Tempelherren, im Mittelalter einerseits das Symbol des Priestertums, andrerseits das Sinnbild unschuldigen Leidens.

Noch weniger finden wir den fels an sich als Sinnbild Christi dargestellt, während der fels, aus dem Moses Wasser schlägt, in Wand, und

Deckengemälden öfter abgebildet erscheint.

Ein geradezu geschmackloses Symbol ift das faß, das als Zeichen der ehelichen oder firchlichen Eintracht sowohl im Coemeterio der heiligen Ugnes, als im Coemeterio Priscillae, hier von zwei Ochsen, dort von acht Männern gezogen, angebracht wurde, ja sogar inmitten von zwei Tauben und mit

dem Monogramm Christi gezeichnet, sich abgebildet erhalten hat.

In die Reihe der christlichen Sinnbilder gehört ferner die aus allerlei Canbwerk bestehende Krone (Kranz), deren im Menen Testamente als Krone der Gerechtigkeit, der Ehre und des Cebens Erwähnung geschieht. 211s Dornenkrone zum Zeichen des Ceidens unseres Beilands oder zum Symbol des siegreichen Märtyrertums werdend, wurde sie von den Priestern des Altertums als äußeres Merkmal ihrer Würde getragen und den Siegern im Wettkampf von den Preisrichtern verliehen.

Beidnischen Ursprungs wie die Krone ist die goldene Ceier Apollos. In den Gemälden der Katakomben ruhet sie in der Hand des auf das Chriftentum gedeuteten Orpheus. 211s Mittel die Leidenschaften zu gahmen und den rohen Menschen für die Bildung empfänglich zu machen, war sie den Christen zugleich das Symbol des durch Cobpreisungen Gottes ge-

heiligten Kirchendienstes.

Das auf Brabsteinen mehrfach vorkommende Baus bedeutet immer die Kirche als Haus Gottes, das die in der Welt zerstreute Gemeinde Christi bewohnt, und Chrysostomus nennt die Kirche ein von den Seelen der Menschen errichtetes Gebäude. Obgleich das Gleichnis von dem Turm, nach dem die Kirche ein aus dem Waffer emporsteigender Turm genannt wird, den alten Christen sehr geläufig gewesen zu sein scheint, ift nichts destoweniger der Turm unter den driftlichen Symbolen nirgends anzutreffen.

häufig dahingegen ift der siebenarmige Ceuchter der Stiftshütte und des Tempels Salomonis, wie ihn ein Relief am Triumphbogen des Titus veranschaulicht, unter den driftlichen Sinnbildern zu finden. Namentlich ift

dasselbe aber auf Grablampen mit Bezug auf die Worte Christi: "Ich bin das Licht der Welt" (Joh. 8, 12) angebracht; auch in der Offenbarung Johannes (1,12) wird von sieben goldenen Leuchtern gesprochen, welche der Seher erblickte und welche die sieben Gemeinden vorstellen.

Das schon im Altertum auf die heilige Dreizahl bezogene Dreieck als Symbol der christlichen Kirche erklärt sich von selbst. Bei den Ägyptern ist die Grundlinie des Dreiecks die Göttin Isis, die dasselbe in zwei gleiche Rechtecke teilende Vertikale Osiris und die Seitenlinien auf beiden Seiten Horus, der Sohn der Isis und des Osiris, wohingegen die Pythagoräer in ihrem arithmetischen und geometrischen System unter der Dreizahl und dem Dreieck die Göttin Minerva begriffen und das in sechs rechtwinkelige Veriecke oder Elemente zerlegte Verieck Althene Tritogenia nannten. Sonst aber bedeutet das Verieck oder drei in einander geschlungene Kreise in der christlichen Kunst die Vereinigkeit, die, wie wir gesehen haben, symbolisch auch das Kleeblatt versinnlicht.

Was endlich die menschliche Gestalt anbetrifft, welche bei den Griechen und Römern als stützende Karyatiden diente und in der Kunst des 16, 17. und 18. Jahrhunderts in ganz gleichem Sinne verwendet wurde, so war die Nachbildung derselben aus kurcht vor Abgötterei den ersten Christen so streng untersagt, daß Künstler nur dann zur Taufe zugelassen wurden, wenn sie feierlichst erklärten, sich der Darstellung von Menschen enthalten zu wollen.

Der Widerwille gegen menschliche Darstellungen schwand indessen schon gegen Ende des 4. Jahrhunderts dahin, wiewohl Bischoff Epiphanius auf seiner Reise durch Unablata in Palästina den mit menschlichen Figuren geschmückten Thürvorhang zerriß und den Kirchenvorstehern den Aat gab, in die Fetzen des Gemäldes "die Leiche eines Urmen hineinzuwickeln und zu begraben", während im Gegensat hierzu Gregorius B. v. Arssa in seiner Lobrede auf den heiligen Theodorus die Darstellungen der Heldenthaten des Märtyrers in der ihm zu Ehren errichteten Kirche als erhebende und sprechende Wandgemälde preist und Erzbischoff Basilius von Caesarea die berühmten Maler seiner Zeit aufsordert, die Thaten des heiligen Barlaam durch die Kunst zu verherrlichen und deutlich zu machen.

Das ganze Mittelalter hindurch waren es vornehmlich die Gestalten des Adam und der Eva, welche auf die durch sie in die Welt gekommene Sünde bezogen, an den Portalen und anderen Teilen der Kirchen angebracht wurden und also sinnbildliche Bedeutung hatten.

