UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Clypevs Theologiae Thomisticae

Continens Tractatus de erroribus Pelagianorum, de Gratia, de
lustificatione & Merito, de Virtutibus Theologicis, & quatuor Cardinalibus,
ac de ineffabili mysterio Incarnationis

Gonet, Jean-Baptiste

Parisiis, 1669

Disp. Il. De effentia gratiee,

urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

84

cw‘uif opsts bonum . ita p:’?_fciel s operans ve
Pc:ﬁctn_ Efto ergo fidelis ufque ad mortem , &
Deus dabittibi coronam vitz. Tene quod habes,
ur nemo accipiat corotam tuam. Ne relpicias
retro , ficur uxor Loth , qua { ut belle air Augu-
ftinus ) converfa et in fatuam falis , #r fatnos fuo
condiret exempls. Denique huic p
Bernardi confiliomorem gere: Tene quod tenes,
boftieque caudam junge capiti . ¢ tunicam Des
gratia jam polimitam , cwra facere @ talarem s
groniam cepiffe nibil proderit , i quod abfit . per-
[everare non contigerit. Sola enim perfeverantia
(utlupra ex Anguitino vidimus ) #zformat meri-
U 5 YEMUNETAL CHTFERLEM. , COYONAT PUITIANLET 5
o ad portum ducit naviganten. Sola (addic Ber-
nacdus ) arernitatis quandam [peciem pre fe fert !
[olaeft cui erernitas vedditur » vel que arernitati
bhominem reddis.

BEBe BYREeLNY
DISEVEAERD -1 L~

De «[fentia gratic.

b

effionem 100, D. Theme.

Ad gu

-On agendum hicde effentia gratizactualis,
N quia :-}us confideratio pertinerad Tracta-
tam de auxilys , (ed {foléim de eflentia gratiz ha-
birualis, que elt nobiliffima fpecies gratiz , &
grau’arum'omnium fulgentiflimum jubar , pa-
ren{que omnitum ViCturum ; cujus radijs czrera
fulgent carifmata, qui fides pitet, {es erigitar,
{cientia, prophetia , & aliz gratiz gratis date
[plendent , ipfaque charitasignefcicac ferver. 11-
laeft, cujus lumine illuftramur , cujus munditie
a peccatorum fecibus purgamur , cujus candore
dealbamur , cujus pigmentis venuftamur , cu-
jus fanitate facerdotes Deiconfecramur | cujus
majeftate Reges zquamus , cujus {emine Dei filij
generamur , cujus denique virtute prorfus diving
deificamur,

Porro quiaaccidens potiffimé cognoftitur ex
genere & differeptia quibus conftar, & ex fubje-
&to in quo refider ; ex quo etiam quandoque ejus
differentia fumitur ,idec D. Thomas quatuorar-
ticulis hanc qumﬂiom‘m abfolvit. In primo ge-
nus remotiflimum gratiz inveltigat s in fecundo
agit de genere proximo ; in tertio differentialem
ejus conceptum inquirit; & in quarto de ejus fub-
jecto differit, Cuiordiniinharentes, & hujus S,
Doétoris veftigia femper fectantes , totidem in
hac difputatione de gratia fandtificante dubiare-
folvemus,

ARTIEeYIVvS VE

Ftram gratia [it aliquid intrinfecim in
ANIMa ?

Artem negativam tenent haretici hujus tem-
Ppbris , exiftimantes gratiam non effe aliquid
nobisinfufum , fivein nobis exiftens , fed folim
extrinfecum favorem & benevolentiam Dei,
per quam anima eft ipfi grata, & ab co dile&ta.
Ira Lutherus, Calvinus , Kemnitius , & alij, quos
teferunt Bellarminus lib. 1. de gratia & libero ar-
bit. cap. 3. Decanus Lovanienfis art. 8. contra

C

D

DISPVTATIO SECVNDA

L1

elle ¢ A Lutherum, & Canifius lib. 5. de B, Virgine cap,

¢. Ad eundem errorem 2(Tic Pighius , vir alio~
holicus : pam lib, 5. de gratia & libero
tur gratiam Dei s gualica-

quin Ca t
arbit. ficait : Im4gim
tem aliquam creatam anime noftre & Deo , vel
candem cum charitaris babitn ; vel diftinlam ab
eodems : que commentitia univerfa exiftimo. Ut
hicerror proferibatur, & veritas catholica ftabi.
liatur & explicetur.

Dico : gratia gratum f‘ﬂC\'eilS eft donum ali=
quod homini incrinfecum, {eu in nobis exi-
ftens , non verd folim exerinlecus Dei favor,
velamor,

Probatur primo ex Scriptura: Dic enim 2,
ad Corinth, 1. Signavit nos , e dedit nobis pi-
g?’rwﬁ?irfn’n in cordibas noftris. 1. Joan, 3, Om-
nis qui natws eff ex Deo , peccatim non facit s quo-
niam [emen ipfins in eo manet . Yoan, 4. Qus bi-
berit ex bac aquas fiet in eo fons ague falientis
in vitam aternam. Sed pignus commiflum , figil-
lum impreffum, femen infitum ,aqua fons ¢ cor-
de featuriens , quid reale & intrinfecé inharens
aperté fonant : Ergo Scriptura his figuris , feu
metaphoris, manitefte declarar,gratiam gratum
facientem effe donum aliquod homini intrinfe-
cum eiqueinhzrens. Irem D.Joannesin 1.Epi-

i

ftolacap. 2. intimam & realem gratiz juftifican-

tis in cordibus noftris prefentiam,fub unétionis
metaphora fignificat , dicens : Futtio quam acce-
P:]?éf maneat in ‘T.h)é{zf : oleum enim fecretiores
corporum quibus infunditur parres attingit, pe-
netrat, & pervadit, acin eorum intima dilabitur
& defcendit. Denique Apoftolus ad Romanos
5. dicit charitatem ( quz individua gratiz comes
elt ) diffandi in cordibus noftris per Spiricum
Sanum: At quod effunditur in cordibus, illis
infanditur , illis inharer : Ergo & gratia. Unde
Auguftinuslib. r. de peccar. meritis & remifl: ait:
Deus dat fui [piritiss ocoultifimam fidelibus gra-
tiam ; quam latenter infundic & parvnlis. Ubi
certé de gracia habitvali loquitur , cdm ad parvu-
los minimé (pectet actualis,

Probatur [ecundo conclufio ex Tridentino felT,
6.can. 11, ubi fic habetur: S: quis dixerit homi-
nes juftificari vel fola impuratione juftitie Chrifti,
vel fola peccatornn remiffione , exciusa gratia ¢
charitate , que in cordibus eorum per Spiritum
Sanétum diffundatur , ATQVE 1LLIS INHAREAT;
ant etiam gratiam qui juftificamur ; effe tantiom
favorem Des ; anathema fit. Qua verba exponens
Catechifmus Romanus juffu Pij V. editus, tra-
¢tatude facram. Baptifii, fic ait : Eftantem gra-
tia (quemadmodum Tridentina Synodus abemni-
bus credendum fub pena anathematis decrevit )
divina qualitas , in anima inhevens , ac veldts
[plendor quidam & Iux . que animarum noftra-
rum maciulas ommes delet , ipfaﬁfﬂe Animas Fni-
chriares fj-ﬁr!mdidr'ores reddit.

Probatur tertio ratione D, Thomz hic arz, r.
quz fic poteit proponi. Hominem efle in gratia
Dei, eft illum effea Deo dile€tum ,uc fatentur

haeretici : Sed hominem efle & Deo dileGum,
importat aliquid ipfi intrinfecum +Ergo & elle
ipfigratum , feugratié habicuali praditum. Mi-
nor probatur : cim amor fir affectio , qui quis
tendit in aliquod ebjeétum proprer cids bhonia
tatem , in hoc cenveniunt amor divinus & hu-
manus, quéd aliquam bonitatem refpiciant ; dif-
ferune vero in eo quod amor humanus , ciim fic
fterilis & infirmus , nec it effectivus | fed tantim
affetivus , fupponit in objeco bonitatem 2 qua




F

i

D

aficirur & artrahicur ;amor aurem Dei , clm fie
feecundiflimus & potcntiihuussl , nec fu a_FI-c&L
vus, led effedivus , caufar bommtefn in pbjeé%o
quoddiljgit. qm{s D. Bernardus in liollquuns
exponens dilcrimen intec aworem ch €12a nos,
& amorem noftrum ad Deum ,f_lc ait: Nos affe-
&k tw cffellu unum nosin te cfficiens. Et cap. 4.
de amore divino: Non afficeris & nobis , vel ad
708, G N0S ATRAE H0S B te. G in te , & ad te
afficimur, citm amamus te. Et Divus Thomas 1,
p- queit. zo.are, 2, dicit: Amor Deiefl infundens
o creans bonitatem in rebus. Sicut ergo Deus di-
ligendo creaturas in ordine natkur;th , Communicar
eis perfeGiones nam_ra_!ps,qmbus funt olsJe&lum
congruum hujufmodi dllltﬁzoms , de qua d1c1m‘r
Sapient. 11. Diligis omnia que (unt, & nihil odi.-

i cornm qua feciffi - itadiligendo creaturam in-
telle@tualem in ordine ad finem fupernaturalem
pet ralem dileétionem in ea canfac aliquam bo
tatem & perfedtionem {upernaturalem , qua fit
fatio Formalis conftituensillamin ratione objelti
congrui & proportionati talis dilectionis : &
hanc perfectionem dicimus effe gratiam gratum
facientem , qua reddic hominem Deo gratum &
acceptum in ordine ad ztecnam falicitatem,

Objicies prim6 : Pradeftinatio includit fpecias
Iem dilectionem Dei erga electos juxraillud Ma-
lach. 1, Facob dilexi, & tamennon ponit femper
in eis aliquid reale & fupernarurale, elim inter-
dum contingat pradeftinatos effe in ftatu peccari
& infideliracis, fubindeque omnibus donis fuper-
naturalibus {poliatos : Ergo falfum eft, examore
fopernaturali Dei erga homines,debere canfariin
illis aliquod donum intrinfecum gratie {upernas
turalis: & ficruit preecipuum fundamentum con-
clufionis noftrz,

Confirmatur: Odium Dei nihil ponit extrinfe:
cum in homine quem odit , fed ranciim facic quod
fitextrinfecum objectum difplicens illi, ut patet
in puetis in lymbo exiftentibus, quos odit Deus
utauthor fiipernaturalis , & tamen nihil ponitin

illis : Ergo fimiliter Deus per funm amorem nihil |

intrinfecum ponitin homine, fed folim faciril-
lom effe objectum excrinfecum (uz dilectionis,

Ad objeétionem relpondeo pradeflinationem
noh includere dile@ionem Dei efficacem pro om-
nitempore ( {zpe enim Deus pradeftinatum exi-
ftentem in peccato mortali, fecandiim prafentem
Jultiiam, fimpliciter odit ) fed folim pro aliquo
tempore, quo ftatuir pradeftinaro gratiam con-
ferre 5 unde pradeftinatio grariam confert pro
tempore a Deo ftaturo , non vero eo tempore
quo ex decrero Deinon eft efficax , fed fufpendit
effeCtum,

Ad confirmationem conceffo Antecedente, ne-
ge confequentiam & paritatem. Ratiodifparita-
tis eft primé , quia homo poteft ex propriis ha-
berennde fir objeum odij Dei, nempe pecca-
tum, non vero unde fic objectum amoris Dei fu-
peenaturalis , nimirum bonum fupernaturale;
juxtaillad Augultini: Tgnofve guod menm eft.ag-
#o0fve grod tunm ¢ff. Secundd, quiaamor eft a@us
profecutionis , unde fi non fupponat bonum in
objecto in quod tendit, debet illud ponere:odium
veraelt per modum fuge & receflis, quare non
pettineradillnd | aliquidin objetto ponere, fed
poritsab eo tollere.

Obijcies (ecundé:Ex amore,, quo Deusaflam-
pfithumanicatem Chrifti ad unionem hypoftati-
am, nibil {upernaturale inerinfecum dimanavit
adipfam humanitatem, ante unionem : Ergo ex

Tom, IV,

ESSENTIA GRATIE

A

B

C

D

T

85
amore, quo Deus diligit hominem in ordite ad
finem fupernaturalem , non oporter derivari in
ipfam aliquod donum incrinfecam & fupernatu-
rale , ante & prter confecutionem beatitudinis
fupernaturalis.

Confirmatur : Ftfi amoer Dei refpedtu beatitu-
dinis debeavefle efficax , & caufa rerum , poterit
elfe canfa aliquorum auxiliornm vel donorum fu-
Fcrna:umlimn_,-i-};rgo ex illa ratione non féquimr
gratiam habitWalem debere poni intrinfecs in
hemine, ;

elpondeo ad obje@tionem , conceffo Antece.
dﬁntc, negando confequentiam & paritatem, Ra-
tio difcriminis eft, quiaamor ad unionem hypo-
flaticam eft re[pedtu exiftentiz & PC:‘[bnal;[gtis
divinz, que tefte D. Thoma 3.p.quaft. 6.arc 6,
ad 1. immediaté unitur humanitarti, fine aliqua
difpofitione praevia :amot vero in ordine ab bea-
titudinem, elt in ordine ad operationem, quz ut
fir pecfecta & connaturalis,deber {upponere gra-
tiam, ut naturam cui (it connaturalis,

Addo quod humanitas Chrifti eft fan@a fub.
ftm-.r‘ia!i:‘cx sanimz vero juftorum accidentaliter
tantim fanctz {unt : poreft verd incelligi aliquid
elfe fanétum fabftantialiter,ablque forma intrin-
fece recepta , dum tamen fi ipli intrinfece unira
in ratione termini ; effe autem gratum accidenta-
licer, 8¢ cum fola tendentia ad unionem cum Deo
per operationem > peuitindilpen(zbiliter gratiam
creatam, & animz inhzrentem | nec praftari po-
telt a [anétirate increata ; quia hujufmodi cAectus
requiritinformationem | ciim fic ad conftitnen-
dum compofitum accidentale , & non ad termi-
nandum {ubftantialiter in ratione exiftendi vel
{ubfiftendi,

Ad confirmationem dicendum eft,gratiam cau-
fariin homine ex amore ﬁlpernaﬂtfali Dei; non
quocumque & imperfecto, fed petfecto,quo vult
illi vifionem beatificam , ut digno , acfuo hzredi;
nam talis amor , pro tempote quo eft efficax ,
»aufat in homine gratiam , per quam participat
@aturam divinam , coi debetur bearitudo ut he.
rediras, Unde triplex debet in Deo diftingui di.
lectio : una pure naturalis ,qui Deusdilioir creas
turas omnes in ordine naturali, juxta illnd Sa-
pient. 1. Diligis omnia que funt , ¢ nibil odifts
€orim gue fectfts - alia fupernaturalis imperfecte,
qué creatura rationalis dicitur & Deo dile@ta fo..
cundiim quid & inchoativé,in ordine ad eternam
felicitatem raltera denique pecfede fup-crnatu-
ralis, qud homo fimplicicer & perfedé diligitur &,
Deo in ordine ad zrernam beatitudinem, Pec pri;
mam benaduntaxatnaturalia ; ureffe » vivere, &
intelligere, creaturis communicanrur: per fecun-
dam conferuntur homini fides, [pes, & auxilia
{ufficientia,, quz poffunt compati cum peecato
mortali, & cum odio & inimicitia Dei:Ex Tertia
vero donum gratiz fanétificantis promanat, qui
homo fit fimpliciter Deo gratus & aceeptus in
ordine ad zternam bearitadinem,

Obijcies tertié : Amor divinus przfupponit
bonum in homine quod fic motivum diledtionis
Dei:Ergo ratio D. Thomz falfum {upponir,dum
ait quod amor Deicaulatin bomine bonum .
non fupponitillud. Cenfequentia paret s Ancece.
dens probatur priméexillo Haie 43. Ex a0 bo-
wovabilis fallus es @ gloriofin in ooulis mess ega
dilexi re. Quo fignificatur dile@ionem Dei non
caufafle, fed fuppofuiffe quad homo fuerit hono..
rabilis & gloriofus. Secundo probatur idem Ap-
tecedens. Deus amat hominem in ordine ad bearie

L ij :

I0.

Ile

122




Difp. 1.

areil

Difp- 3

Art L,

7.

Ia.

86 D IS

tudinem proprer m
{upponit, & non can
fine quibus non daret
Objeétum przin
aftum : Sed b
obj
telligitur & prafupp
Relpondeo nega
mam probationem re[pondetDilhot
diletionem Dei fecifle homineélyglor
honorabilem , & itaillam patticulam, E:
am, [ed concomitantiam , vel
fiznum dile@ionis, & effedtum illius.
;J: a ‘-L'Clln({l!ln 'P].'Ul)"i f1em ne '
pam licét Deus in ordine executionis der gloriam
Is
inj

iratem meritor

a. Probatur tere
3 ritue a

¢ prain

d
{t

dem,

1 &

non fignificare ¢

Antecedens:

propter merita,in ordine tame intentionis , p
vult gloriam quam merita ;imo quia vultho
quibusillam confequarur,
devocar. Gentinm cap.
[ine meritis , ds le
14 . : :
De quo plura aiximus in

gloriam, dat el merita
puxtaillad D. Profperi 2.
15. Dewus bis quos el

oritan roex mer
Tractatuc :
Ad tertiam refpondeo primo objectum prafup-
potniad actum,quandoille elt mere (peculativus,
fecis vero fi (it pradticus, quia tuncelt ejus effe-
Ghus, 8¢ per confequens pofteriorillo,Unde fcien-
tia vifionisin Deo , quia eft eminenter {peculati-
va & practica, non fupponit foum objeftum , fed
illud facir, nenfuratura rebus,fed eft illarum
menfura, utoflendimus in Tradatu de [cientia
Dei, & exprefs¢ docer Gregorius Maguus 20,
Moral.cap. 23. his verbis : Que fint s non ab eter-
nitate ejus ideo videntur quia [unt , [ed ided funt,
giia videntur. Etlib. 32, cap. 6. Non exiftentia

1€l

widendo continet, Tdem cum proportione deamo-
re Dei dicendum eft,cim ille fie pradicus & ope-
rativus , & ut loquitur S, Thomas fupra relatus,

fir in 5

adens ¢ crcans bonitatem in vebus,

Refpondeo fecunds , objedtum prafupponi ad
actum, qu oclt primmium , & exercec caulali-
tatem finis vel forme refpectuadtis, ur contingit
in objeéta cognitionis aut volitionis creata ; fe-
ciis vero fl.objectum fir tantim fecundarium, &
nullam cireaadum canfalitatem exerceat,utcon-
tingitin objecto creato relpeétn [eientiz vifionis
Dei, & dile@ionis ipfius.

Relpondeo tertio, quod ficutintellectio porelt
dupliciter (pedtari, fcilicet ut productio verbi(fub
quo conceptu dicitur diftio ) & prout eft pura
objecti contemplatioin iplo verbo ;itaamor Dei
poteflt confiderari ut eft volitio efhcax & practica
fui objeéti, 8 ut haber rationem dilectionis im-
plicis, five complacentiz. Unde ficur intellectio
ur didtio eft prior verbo; polterior vero,eftut pu-
ra contemplatio objediin verbo : ita amor Dei,
utefficax & practicus eft prior bonitate quam
communicat creature ; [i vero confideretur pree-
cise fub conceptu purz dile&ionis , five compla-
centiz, non eft prior,imo fub hac ratione poteft
effe pofterior, non quidem quoad entitatem , fed
quoad {uam determinationens,

ArRtrcvivs 1L
Ptrum gratia [anflificans fit qualitas,
€ cujus [peciei 2
. Sianderin fua harmonia Evangelica afferit

\_/ gratiam {an&ificantem effe’porits (ubftan-
viam , quam qualitatem. Fandamentum cjus eft,

E

PV TATIO SECYNDA

(inquit)

s Dei , ur confticuer

fandhitas if 01
fum & [an@@, fecutlux folaris
ser prafentian ip n Solis .
erium : unde cim Dei fan&icas na
i gr:‘.:ﬂperqmln
intia, In eandem fenten-
re videtur Ma-

tia, etan

tia

giffer tent

tatem, qu
ik win

iplummet Spiritum 52

]

1

7. ubi docer chari-

lariim in g, di -
imus Deum, non effealiud guam

R L
,\‘L'\Lhmfxi.lclmb[.

i modo voluntatino

Verdm hic error g tino,
loco fupra addude , ubi decernit caulam forma-
lem noftra juftificationis efle iuﬂiuli‘m Dei, non
qua iple jultuselt, (ed qua nos juftos faci 3 dir=
que eam nobis inhzrere , quod denulla (ubftan-
ficari poteft. Addo quod Deus non poteft
i im-

tiay
uniri intrinfectalicai , nifi ad modum fpeci
preflie, vel per modam fubfiflentiz & perfonali-
taris ; alia enim genera unionom , cim importent
informationem , nen poflunt ab imperfeéione
prefeindi : Sed fubftantia divina non unitur ani-
ma jufliinratione fpeciei ; alias omnes juiti vi-
derent Deum ; nequein ratione [ubfiftentiz, cin
illa fubfiftat per propriam perfonalicatem : Ergo
gratia fanétificans non eft ipfa Dei fubftantia , ug
unita immediaté anima , {ed aliqued accidens
n, & ipli inherens. Unde
um, ad quod pradicamen-
Pro cujus

creatum in ea recep:
foliim reftat dilcurien
tum illa pertinear, & cujus {peciei
refolutione

Dico, gratiam fan&ificantem efle qualitatem,
non fluentem, {ed permanentem, fubindeque non
effe difpofitionem , fed habitum,

Prima pars patet ex diétis:Nam fuppofito quod
gratia fan@ificans non fit fubftantia, {ed accidens,
non poteft ad aliam cathegoriam quam qualira-
pertinere: non enim poteit effe quantitas, cim
hazc fit proprietas materiz , & folis rebus corpo-
reis conveniat ; neque relatio, cttm hec fic debi-

Nifima & minutifima entitatis; & magis ad ali-

guid, quam aliguid, ut docent Philofophi; ne-
queaioaut palfio, cim non fic fluens & wan
fiens. (ed habeat effe fixum in anima , ut ffatim di-
cemus ;nec denique poteft pertinere ad aliquod
ex {ex vltimis pradicamentis, quia illa [emper
confequunrur res corporeas : Ergo foldm poteft
in cathegoria qualitatis reponi. Unde Catechif-
mus Romanus laco articulo pracedenti adducto
ait: Gratia eff divina qualitas anime inharens,

Qued vero fit permanens in anima,fubindeque
habitus, & non difpoﬁ(f _.Cﬁlligimr ex locis Scri-
pturz articulo przcedentirelatis, in quibus gratia
vocatur pignis » Jignaculum , fons ; qua fignifi-
cant aliquid habituale 8 permanens.Itemi.Joan.
3. dicitur : Qmunis gui ex Deo natus eft » non pec-
cat s guia [emen Dei manet in iilo, Et Joan. r4.
Ad eum veniemus > € manfionem apud ewm fa~
ciemus. Unde D. Gregorius homil. 5.in Ezechiel.
redté advertit, quod Spiritus Sanéusin Scriptura
mobilis fimul dicitur & ftabilis ; ftabilis , quiain
corda fan€torum per quafdam virtutes ita venit,
ur permaneat, quales funt fides, (pes, charitas &c.
mobilis verd, quia per alias virtures ita venit, ut
recedat, & non continug fitin anima, cujufmodi
ﬁmtprop[eerin,gen‘:auVnguamm,operatio mira-
culorum, & omnia grartiz actualis auxilia,

Poteft etiam hzc pars ratione D. Thoma fua-
deri, Deusnonmintis providet hominibus quos
diligicin ordine ad finem fupernaturalem , quam

B i




24

25,

16,

DE ESSENTIA GRATIE.

ereararis quas diligitin ordine ad bonum natura-
le : Sic aucem iltis provider, utnon folim moveat
eas ad altus naturales, fed etiam ipfis largiatur
formas, & virtutes qualdam, fen qualicates fixas
& permanentes, qnx_funt principia a&uum , ue
{ecunddm feipfas inclinentur ad hujufinodi mo-
s ; utpatet in lapide, cui dedit gravicatem , ue
connaturaliter moveatur ad cenrrum 58 inigne,
cui levitatem indidit , ur connaturaliter ferretur
adlocum furfum: Ergo multo magis debet infun-
dere aliquas formas , five virtures & qualitares
fupernaturales , permanentes ac fixas , illis quos
movet ad finem [ltpernatllralcln,pcr quas prom-
pté & fuaviter ab ipfo moveantur ad bonum
zrernum confequendum,

Obijcies primo contra primam partem conclu-
fionis : Si gratia {an&ificans poneretur in pradi-
camento qualiratis, efler imperfe@ior & ignobi-
lior quéliber fubftantia creata : Sed hoc dici ne.
quit, urinfra parebit: Ergo nec illud, Sequela
Majoris videtur manifefia ; ciim enim qualiber
qualitas fit medus quidam fubRantiz | totum
qualitatis genus eft imperfectius fimplicicer
toto genere fubftantiz . Ergo fi grava (an&i-
ficans ponatur in predicamento qualitatis, erit
eflentialier imperfectior quicumque fubitan-
tif.

Refpondeo negando fequelam Majoris, Ad
cujus probationem dicendum | quod licet rotum
qualiratis genus , pracisé fecundim rationem
genericam & fecundim ea qua habet ex fito gra-
du, fic imperfectius genere fubftantiz | totum
tamen qualitatis genus prout contraéum per
differentias, & ad varias {pecies diffulum,eft per-
fectins genere fubftantiz , fecundim aliquam
partem , {ub qua gratia ipfa concinerur. Neque
hoceft peculiare in hoc genere: multa enim alia
repermuntiic, quax ex ratione generica, cum preci-
fione fumpta, funt perfectiora aliis ; a quibus ta-
men ex ratione {pecifica exceduntur. Nam amor
Deifuper omnia, quihabetur hicin via, praftar
€us cognitioni quz habetur per fidem, fecundim
rationem {pecificam, ciim tamen ab ea excedatur
fecundii rationem genericam intelle@ionis, Trem
omune corpus vivens, ex ratione viventis , eft per-
fedtins quoliber corpore ceelefti, & tamen quod-
libet corpus ceelefte ex rarione generica corporis
incotruptibilis, excedic omne corpus vivam, ut-
peteex{ua natura corruptibile,

Obijcies fecundo contra fecundam partem:Ha-
bitus eft qualitas habens efe fixum & permanens
in fubjecto, 8 ab eo difficilé mobilis : Arquigra-
tia fan@&ificans non haber effe fixum & permas
nensin anima, fed facile ab ea expellitur, ciim per
nnicum peccatum mortale amirtatur Ergo non
eft habirus , fed difpofitio,

Refpondet D. Thomas queft. 37, deverit. art.
1. ad 9. Quod guamwis per unnm attum peceati
mortalis gratia amittatur , non tamen favile gra-
Ha amirtitnr 5 guia babenti gratiam non eff fa-
cile illum allum exercere , propter inclinationem
in contrarinm . fiout Philofophws dicir in 5. Ethic,
giod jufte difficile eft operars infuffa. Adde quod,
licét graria hic in ftatu vie per accidens fic varia-
bilis, & facil mobilis 2 fubje&o, ob imperfe@am
&jus participationem , & quianoneft in fuo fatn
connatnrali; per fetamen , & ex natara {ua, petic
divin fubjefto manere s & difficile ab eo avelli,
quia per (e habet caulas firmas & ftabiles : unde
in patria,ubi eritin fuo ftatu connaturali,erit om-
ning incorruptibilis & inamiffibilis , hec men-

A

B

D

{urabirur tempore, aut 2vo, led zrerniate par=
:icipata.

115,

<In gratia habitnalis fit forma entivativé
Japernaiuralis 2

ABrTrcvivs

Vjus quaftionis refolutio haberi nequit,nec
J demon trari fupernaturalitas gratiz {anchi-
ficancis , niff prids declaretur in quo confiftar ef-
fentia, feu ratio formalis {upernaturalicatis : quz
difficulras aded obfcura & involuta eft , ut Theo-
logorum ingenia non parim torqueat, eofquein
vatios dicendi modos abire compellar.

Primus eft Scori qua . 1. prologi, & in 4. dift,
10. quall. §. ubi docet {upernaturalitatem effe
conditionem accidentariam entis creati : ex €o
enim folim purac aliquid dici fupernaturale,
quod producitus 4 caufa agente [upra regulas na-
tura, five (upra modum quo ex fua natura exigir
produci, ‘

Sed hac fententia communiter rejicitur : Tum
quia non diftinguit inter fupernaturale intrinfe.
c¢, five quoad entitatem, & extrinfece, five quoad
modum ; contra communem Theologorum con-
fenfum,admittentium entia {upernaruralia intrin-
{ece & entitative ; imo & contra fidem , eadem
etiam aftruentem ; Tum eriam > quia attus fidei,
contritionis, & dilectionis, non funt prarer re-
gulas & modos quibus exiguntex {ua natura pro-
duci, & ipfa gratia fanétificans, dum infundicur 3
folo Deo, producitur juxta modum quem ex natu-
rafua poftular ; & tamen hac quoad fuam entita-
tem fupernaturalia funt ; écontravers vifis ceeco
nato reftitutus, eft quoad fuam entitatem natura-
lis, & tamen prater regulas communes nature
producitur.

Secundus dicendi modus, przcedentiaffinis , eft
Abulenfisz. Regnm 24. quet. ,3, ponentis {u-
pernaturalitatem entis creati in habitudine ad fo.
lum Deumur caufam, ita ut res ille {upernatura-
les dicantur, quz a folo Deo producuntor ; natg-
rales verd, qua a creaturis poilunt produci,

Sed hzc etiam opinio probubilitate carer : quia
Angeli, ceeli, imo & materia prima, omnium en-
tium impecfedtifima , folom Deum ur caufam
refpiciunt, & tamen {unc entia naturalia: écontra
vero actus fidei & charitatis funt fupernaturales,
& ramen producuntur ab homine, & nona fole
DBeo : Ergo {upernaturalitas non confiftic in ha-
bitudine ad folum Deum ut caufam,

Tertia opinio docet ens naturale diftingmi & (u-

ernatnrali effentialiter, perhoc quodiftud dicic
Eabimdinem ad Denmut unam & trinum , tan-
quam ad canfam eflicientem & finalem ; illud ve-
£ refpicit Deum, foldm ureft in fe unus in natu-
ra, non verd ut eft crinus in petfonis,

Sed hic etiam modus dicendi, relatus & Joanne
Vincentio Afturicenfi, releb. de gratia Chrifti
qualt. 1. folio 11, & veritateaberrar.Et poreft im-
pugnari, primo quia nullum ens crearum | etiam
fupernaturale , re(picit Deum Formaliter ue rrie
num , ranquam canfam efficientem & finalems:
Deus enim haber rationem primi principij & ul-
timi finis, inquantum eft omnipotens, & fum-
mum bonum ; omnipotentia vero, & benitas,
cim fincattributa abfoluta, conveniunt Deo ut
uni, & ut praintellecto relationibus & perfonis;
unde relariones, quibus Deus ucerinus conftituis

174

28,




Difp.3.
ards f.

Iy

88

tur, non funt operative ad extra,
bent bonitatem & perfeétionem , preEcer eam
quam accipiunt a divina effentia, in ipls trani-
cendentaliter inclufa , ut in Tradatu de Trinita-
te oltendimus,

Secundo impugnatur : Deum ¢l
lem, eftipfum efie fupra omnem naturam crea-
tam & creabilem ; Sed Deus ut unus, & pr.rintf.";-
lectus Trinitati , eft fupra omnem naturam crea-
tam 8¢ creabilem , cim fitens a [e, infinitus, &
adus puriffimus, que perfectiones nulli pollant
convenire creaturz : Ergo Deusut unus, & ut
preintellectus Trinitati ,eft fupernaturalis.

Confitmatur: Si per impoffibile Deus non el-
fet crinus, non peffet videri ab intellectu creato,
nifi ejus effentii concurrentein ratione r‘immij &
per vircutem {upernaturalem elevantem , utcon-
vincunt omnia argumenta , quibus in Trackatu de
vifione beata oftendimus Deam, ut de facto eft in
fa Unus & Trinus, videri non polfle fine lumin
gloriz, & effentia divina in ratione {peciei con-
currente : Ergo Deus ut unus,& ut praincelledus
Trinicadi, eft {upernaturalis, Unde ciim fuperna-
turalitas entis creati fit quedam participatio , &
veluti expreffio divinz {upernaturaliratis,in habi-
tudine ad Deum , ut Trinum,non poteft formali-
ter confiftere, Quare.

Multi ex Recentioribus volunt eam fitam efle
if habitudine ad Deum,prout non eft cognofcibi-
lis ex creaturis. Alijin hoc quod nulli creaturg po-
teft effe connaturale, Tta Cajeranus 1. p. qu. rz.
quem fequitar ibidem Nazarius. Verim hi modi
dicendi explicant magis quid non fic fupernarura-
litas, quam quid fir ; ficut &ille quoalleriturens
fupernaturale effe illud,, quod a nulla creatura,
proprid virtute , nec & Deo ut authore naturz,
produci poteft. Hisergo, & fimilibus modis ex-
plicandi fupernaturalitatem relitis | urclaré veri-

fupernatura-

tas aperiatur,

Notandum ptime : quod edm fupernaturalitas
entis creati fir ( ut fupra dicebamus) quzdam par-
ticipatio & veluti expreffio divinz {upernaturali-
tatis, hac ignorath , non poteft plenc intelligi
quidilla fic: quare pritis inveftigandum eft, quid
fitin Deo fupernaturalitas, utinde poftea decla-
retur, quid illa fic increaturis. Unde

Notandum fecundd , Denm efle fupernatura-
lem, noneffealiud, quam ipfum effe elevatum
fupra totam naturam creatam & creabilem, quo-
ad omnia quzinnaturacreata & creabili repe-
rinntur : eatenim ceeli & Angeli funt fuperna-
rurales {ecundiim quid , quia illi elevanturin fuo
efle [upra omnem naturam fublunarem & cor-
ruptibilem , iftivero etiam fipra totam naturam
corpoream : ita Deus ex eo dicidebet [upernatu-
lis fimpliciter, quod elevatur {upra roram natu-
ram creatam & creabilem , quoad ea que ex f&
habet: N on excedit autem Deus naturam creatam
& creabilem in effe, vivere  aut intelligere praci-
s¢; quia haec omnia difperfa reperiunrurin crea-
turis, fed in modo quodam ifta habendi , fcilicer
fine admixtione ullius potentialitatis & imperfe-
Gtionis. Quare Deum efle fupernaturalem , pro-
pri¢ & formaliter,non eft alind , quam ipfum effe
toram effendiplenitudinem, ac proindeipfum ef-
feirreceptum , & per fe fubfiftens, altum purum,
infinitum &c, hzc enim nulli crearurz commu-
nicari poflunt ; cdm repugneripfum effe per (e
fubfiftens & irreceptum communicari,ut demon-
ftratur in Traatu de areribucis | ciim agitur de
unitate Dei. Unde quamyis Trinitas Perfons.mm

DISPVTATIO SECVI\".E) _.."‘-1‘

: Gmpliciieff
& nullam ha- A in una fimphci el

B

C

E

creatnre limitat
licet fupernaturali, non
fedina

{upernaturaliras,fe pta emi
tia, fevin modo hab dus effend
quo veluri ex ratior
[i:.;em!i,o;‘z:m"]'m;m.u Pe 1
11i1ci effentia : Naturz enim Divinz feecunditas
ad intra pert adtiones immanentes intelletis &
voluntatis , pm\'cni[ ex omnimoda illa effendi
Plenitudinc, & infinitare Del, urdocetur in Tra-
&aru de Trinitate.

Hinc ﬁ‘qnimt Tupermmm‘.itatem creatam,qua
( ut fupra dicebamus ) eft veluri qua:dﬂlu? imago
& expreflio increate, confiftercin participatione
earum perfedtionum , quz funt propriz Deo,in-
quantum eft elevatus fupra toram naturam crea-
tam & creabilem, & qua illi conveniunt, quate-
nus eft ensafe, & iplum elle irreceprum & il
mitatum , habetque toram effendi plenitadi
Quod ut magis declarerur :

Tertio oblervandum eft,Deum, inquantum eft
ens a [e, & plenitudo ellendi, ha bere duo genera
Pci‘feﬂionum : quadam enim {unt quenon pof-
funt communicari ad extra, fecundim eam ratio-
nem formalem qui Deo infunt; quia oporterct
quod communicarerur tota effendi plenitudo;
quod eft impoffibile. Hujulmodiautem {une, eflfe
afe efleatum purum, efle impliciter infinicum,
effe Trinum in Pecfonis cum una effentia | elle

omnino fimplicem , efle effentialicer intelligen.

ftromodoi
m in una fim-

tem in acufecundo , efle imul objedtum ,‘Fl;;:..
ciem, verbum, & intelleétionem , abfque reali di-
ftinctione ; hac enim & fimilia non poflunt for-
maliter reperiri, nifi in eo quihabet toram eflendi
plenitudinem, Aliz verd funtperfectiones, qua
pofunt ad extra communicari, fecundum illam

rationem qui funt Deo propriz, diminute tamen
& inadequaré. Hujnlmodi autem {unt; refpicere
ipfum Deum ranquam objedtum connaturale,
cognoﬁ:endo 8 amando, & tanquam finern con-
naturalem: hoc enim,quamvis non poffic in crea-
turis reperiri in eo gradu perfectionis quo Deo
convenit, quia Deus refpicit {eipfum tanquam
objeGum connaturale, modo infinito , & e om-
nino adequande & comprehendendo quod nulli
creaturz ob limitationem competere poteft ; con-
ferri tamen poreft creaturz , ut refpiciat Deum
prout in fe eft, per attuscognitionis & amoris,
tanquam finem & objectum aliquo modo conna-
turale. Et hoceft propri¢ participare id quod eft
ptoprinm Deo : Nam participare aliquid, eft par-
temillius capere, & partem relinquere; ex eo ve-
1o quod creature communicatur refpicere Deum
utefltin fe, ranquam objeétun & finem connatu-
ralem, modo tamen finito & limitato, parrem ca-
pitillins quod eft Deo proprium , tendentiam fci-
licerconnaruralem in divinam efféntiam, & bo-
nitatem increatam ; & partem relinguir, modum
{cilicerinfinitacis , illimitationis , & comprehen-
fionis, quo Deus feipfum cognoleit & amar,

Ex his facilé demonftrari poreft , gratiam fan-
&ificantem effe formam entitative fupernatura-
lem. Nam fupernaturalitas ereata confifticeflen-
tialiter in habitudine mediata vel immediata ad
Deumutelt in fe, tanquam ad objectum fpeci-
ficativum , & finem connaturalem : Atqui gratia
{andtificans talem habitudinem importat: Ergo
eft entitative fapernaruralis, Major patet ex pri-
cipiis jam ftatutis : Minor ctiam manifefta eft.
Gratia enim fanétificans eftradix cognofcendi &

amandi




w
bod

40

T b o o - WL B
DE ESSENT

tibus,que ab ipfa€manant,
ur proprietates ab eflentia) dicic habi dinem ad
Denm uteftin fe, tanquam in objetum {pecifica-
tivum , & finem connaturalem.

Confirmatar & magis illaftratur hazc rario:
Ciim gratia fan rticipatio naturz di-'
vinz, inquantum natura eft, ur dicemus articule
fequenti, & natura divina »inquantum thjxuihm_
di, fir formaliffime adtualis inteliectio fui, &
qmﬁ afe fpecificetur, dicatque formaliter emi-
penter habitudinem ad feiplam,uc clare & perfe-
& cognolcibilem , & ratione talis effe eminentis
ita (e relpicientis, fic virtualiter radix atrributo-
ram , refpicientinm etiam per fe primo Deum ur
eftin fe, ranqua tum omnino connatura-
le, oportet necellario quod gratia habeatdeillo
effe eminenti naturz divinz, quod ab ipf: fpeci-
ficerur s non quod ea f

bje&tum l}\ec icativum , ciim gratianon
fir immediaté operativa , fed quod per modum
radicis virtualicer funder principia attingendi
Deum uteft in (e,per aélus cognitionis & amoris;
ex hoc enim haber relpicere mediate eflentiam
divinam, tanquam objeCtuma quo fpecificatur,
qunmvis eam immediate per feipsd non ar gat,

diantibus (cilicer vire

1 ahie
1 00JC

immedi

) £
Confirmatar fecundd @ Virtutes Theologice,

refpiciendo Deumutin (e elt rapquam proprium
fpecificativum , participant intrinfecé aliquam
perfedtionemillits | excedentem omnes vires na-
ture creatz & creabilis : v. g. charitas fertur in
Deum ue elt fummum bonum , participando ab
illo majorem inclinationem in fuum objeGum,
quam fit poflibilis omni creaturz , ut docet D,
Thomas 2. 2. qualt, 23.art, 2. fimiliter fides, rel-
piciendo Deumut eft prima veritas, parricipac ab
illo majorem certitudinem , quam fit poflibilis
pernaturam ; unde quiliber fidelis eft paratus ne-
gare omnem evidentiam naturalem, porids quam
fidem : idem proportionaliter teperitur in aliis
victutibus ¢ Ergo pariter gratia fanificans quz
eftillarum radix, & a qua emananc, ut proprie-
tates ab effentia, parucipat aliquam perfeétio-
nem Deo propriam , ac excedentem perfetiones
totius naturz create & creabilis , fubindeque eft
intrinfece & quoad entitatem fuperpataralis.
Confequentia parer : quia debet efle proportio
gradisinter habitus & proprium ac connaturale
principinm illorum,

Confirmatur terti6 : Si gratia fan@ificans effet
foliim fapernaturalis quantim ad modum , non
effer magis fupernaturalis,quam vifio miracalost
reftituta ceeco wmato , qua dicitar fupernaturalis
quantim ad modum, quia modo fupernaturali &
extraordinario producicur : Sed hoc viderur plal-
guim abfurdum , exdm gratia fanéificans fic prin-
cipium & radix meriti vitz zternz , & (emen glo-
tiz & vifionis beatificz , juxta illud Apoftoli,

Gratiz Dei vita aterna: Ergo eft fupernaturalis
entitative, & quoad {ubftantiam,

Obijcies primod : Supernaturalitas creata non
confifticeffentialiter in habirudine ad Deum ur eft
infe: Ergo ruit pracipuum fundamentum noflre
fententiz, Confeguentia patet ex fupra dictis,
Antecedens probatur primé : quia donum {cien-
tiz eft ordinis fopernaturalis, & ramen tefle D,
Thomis,a, quatt. g.art. 2.4n corp. & ad 3. ten-
ditad Deum per crearuras, {ubindeque non refpi-
citillum ureft infe, Secundé probarur: quia vizr-
tutes morales infulze fant {upernaturales , & ra-
Men non tendunt ad Deum ut objetum fpecifi.

Tom, I V.

TA

1m refp:’civw : Erge mediate {alrem (me- A

GRATIZA,

cativum & connaturale ; cilm hoc fir prop
virtatum theologic lonorum : Ergo fu-
pernaturalitas creata non confiftic effentialiter in
habitudine ad Denm ureft in fe.

Refpondeo negando Anteceden
mam probationem dico, d n fc
in Dei cognitionem ex creatnris proc
totus ille proceflus innitatur form
ftimonio , quod eft ratio formali objedti fidei:
dona enim Spiritus San&i innituntar virtaribus
theologicis, & ided tenduntin Deum ut eftin fe,
tanquam in objeGtum fpecificativum, Ad fecun-
dam probationem dicendum quod quamyis vit=
tutes morales infulz nen refpiciant immediare
Deum ranquam finem connaturaler re tat
men in ipfum tendunt,quatenus refpiciunt immes
diar¢ objectum utregulatum per prudentiam in<
fufam , qua mediante fide & charitate ateir
Deum ur eft in feipfo.

Obijcies fecundd ; Gratia fan@ificans non eft
habitus operativas : Ergo non pote(t Deumut eft
infe attingere per modum objedti {pecificarivi,
aut finis connaturalis ; fubindeque nec efle enti=
tative fupernaturalis, fi fupernararalitas confiftar
in habitudine & tendentia in Deumureft infe,
tanquam in objeftum fpecificativum , aut finem
connaturalem,

Refpondeo quod licét gratia fan@ificans non fic
habitus proxime & immediaté actiyus , eft tamen
habitus operativus remore & radicaliter, quiaab
ipfa emanant virtutes infule | & dona Spiritus
Sancki, qua funt principia proxima & immediata
operandiin ordine fupernaturali: unde eft prin-
cipinm radicale attingendi Deum ut eft in fe, per
gnodum objeti (pecificativi,& finis connaruralis,
quod fufficic ut fic entitative fupernaturalis ; fu-
pernaturalitas enim creava, ut fiipra diximus, con~
fittic in habirudine mediata vel simmediata
Deum, ut objectum {pecificativum , anc finem
connaturalem. Od;qre non foliim gratia {an&ifi-
cans,{ed etiam auxilia;quibus ad illam difponimug
& ad actus [upernaturales movemur, funt intripa
fece & entitarive [upernaturalia ; quia mediatd
faltem tenduntin Deum ureft in (e, tanquam in
finem ultimum connaturalem | ex eo quod {unt
principiaactuum, quiad Deum uzeft in (eimmen
diaté terminantur,

e, quin
ter divino rex

a

ArRTreviys

Ftrum gratiz [anilificans [it_participatio
Phyfica & formalis divine nature, ctiom
formaliter & reduplicative at infinire off?

*Atenturomnes Theologi,gratiam fanéifican.
Fte’m effe aliquam naturz divine patticipatio-
nem, id enim manifelté pater ex variis Scriptore
teltimoniis, prafertim ex illo Plalmi St.Egodixi,
dij eftis , & fily) Excelfi omnes, quod D. Auau.
ftinusiea intecpretatus : Manifeftam eff quiz bo-

nines dicit Deos ex gratia [ua deificaros,non de
[ubftantia fun natos : ille enim fuftificat .
Semeripfum non ex alio jufbus eft , ¢ illz
gui per [eipfum non alterins participation
eft s qui autem juftificas . ipfe deificar, guia [uftia
Jivando filins Des facit, dedit enim eis poteffarem
filios Des fievi: ff filij Dei falti fiomus 5 & aij fas
iti [umies » fed hac gratic oft adopranris, non nas
tura generantis, Solim culras eft inmo=
do explicandi talem divine nature patticipatio-
nem: quidam velunt cam non effe phyficam , fed

M

41

In Pfat:

FI




45

90

duntaxat moralem , confiffentem in convenientia A liumadopta

cum natura i)ci,r_]u‘.nm‘:m adid quud in ea mora-
le eft, videlicer quantim ad rectitudinem affe-
&tis, rarione cujus Deus eft femper conver[us fad
feiplum tanquam ad {fummum bonum, & averlus
ab omniiniquitate , juitus fanctus , & reﬁ_us in
omnibus operibus fuis ; gratia enim fanctificans,
ut exipfo nomine conftat,aliquid de rali fanita-
te fen re&itndine divinz volunrats & nature
participat. Alijj u'.:e._{;s admittunt gratam ¢
participationem ph\_i!l am divinz len_mr_r,!cd con-
tendunt eam non eile formalem ( ficut lux aéris
eft participatio lucis Solis, & calor ferri ;.1:1({6(:{is
participatio caloris ignis ) fed tantim yirtualemy
ficur femen dicitur virtualis participatio generan-
tis, quia eft vireus abiplo derivata , & ad produ-
cendum fibi fimile ordinata. Et adhuc inter iftos
eft diffenfio : nam Cajetanus, Ledefma , & Joan-
nes Vincentius Afturicen(is , quos citat & fequi-
tur Martinez in prefenti, aflerunt quod gratia elt
participatio phylica & formalis divinz nature,
etiam urreduplicativéinfinitaelt, & adtus purus,
acens per effentiam. Sicutenim ( inquiunt ) na-
tura divina, quz eft lhb[hmtin'. at'cic‘:{'mllgltl':.‘!' elt
in gratia,ita gratia poteft infinitum participace
finito modo. Curiel vero hicart. 3. dubio 1. §. 5.
oppofitum tenet , puratque 1-.nplicarcc9ntmdi-
étionem , quod forma creata,, finita , & limicata,
ipfam infinitatem & illimitationem divinz natu-
fx quocumque modo participer.

Has duas {ententias inter e oppofitas in con-
cordiam revocare conatur Joannes 2 S. Thoma
hic difp. 22.art, 1, aflerens quod gravia et partici-
patio divina naturx , & 1infinitatis, ac put.i[atls
ejus, objedkive (ciim fit fimilitudo & fulgorintel-
ledtualitatis divinz , elevans creaturam rationa-
lem, ut refpiciat pro objeéto connaturali & fpe-
cificativo Deum, ut eft in feinfinitus,ackus purus,
& ens per effentiam ) non tamen {ubjeétive, quia
non habet eundem modum infinitatis quem habet
objedtum : ficut ( inquit ) quantimcumque ele-
vetur inferior Angelus ad inrelligendum obje-
&um de quo illuminatur,licet pervenire poflicad
cagnofcendum idem objetum quod (uperior co-
gnofcir,nunquam tamen perveniet ad modum co-
gnofcendi Angelifuperioris, {ed fempercognof-
cetinferiori modo,

§. 1.

Vera ﬁﬂtfm:';z guatuor mmiﬂﬁaﬂi%u: [equen=
tibus declavatnr » & [Fatuitur.

cho primo, gratiam fan&ificantem effe par-
_# ticipationem , non folim moralem , fed
etiam phyﬁcam , divinz naturz.

Probatur primo : Gratia, cim fit forma phy(i-
ca & fupernaturalis ; phyficé participare debet
aliquam perfectionem divinam ;' nam omnia en-
tia_{upernaturalia funt participationes Dei, ut
tranfeendit omnem naturam creatam & creabi-
lem, ficue articulo przcedenti declaravimus : Sed
gratia fan@ificans , cim fit prior charitare, aliif-
que habitibus fupernataralibus , parcicipare de-
betillam perfedtionem quz in Deo concipitur
prior, fen quzeft veluri radix ac fundamentum
czterarum , & quz proiudegerit munus eflentiz
{eu naturz, utinfra magis explicabicur: Ergo gra-
tia fanétificans eft phyfica participatio naturz di-
yinx,

Probatur fecundo : Homo in Scriptura dicitur
nafci & renafci ex Deo per gratiam , & in ejus fi-

PISEVTATHO SECVED

B

. queunt. Major patet :

Cc

D

Sed hac
cum Deo verificari neque
ficans eft part
moralis, {ed etia
e
Qui natws eff ex Deo, pecca .
tri 1. dicuntur homines renatiex f{er

tibili. Ttem Joz ls
ﬁfit.'j Dei ﬁ.‘u‘l s A¢ L
filios Deiadoptamur. Unde cim §
nomina tribuatDeo,juxta diverfitatem ef]
quos caufat ; illum vocatpatrem, d
nobis gratiam , ut patet ex illo Pauli ad Roman.z,
& E p‘helﬂ. 1. Gratiawobis & Dm‘ Patre , quia tri-
buendo il]mn,gc:;cratnos fibi filios adoptivos ¢
fic remanet pater ; & quia id fit meritis Chri
addic : Et 4 Domine lefis Chrifto, Minor verd
fuaderur : Habere confortium merale c
eft participare cjus re&itudinem mo
participatio re&itudinis moralis Dei
nativitatem hominis ex Deo, nec hli:

1.dicicur :

(Fatem

cut

adoptivam : Ergo Scriprurz locu
morali confortio divir

e nature

linor pro

v t
tas & filiatio perunt neceffario ut filius pa
naturam patris, fubftantiali particiy
liatio fuerit fubftantialis ; & accidentali, {i fueric
folim accidentalis : Sed re&titudo moralis Dej
non eft ipfa natura divina, quia cim fic propria
voluntatis perfectio, pertinetad perfectiones at-
tributales , naturam fupponente o partici-
patio rectitudinis moralis Dei , fhcituchoa
mo dicatur ex Deo nafci, & filius ejus adoptivus
fieri.

Probatur tertio : Effectus & finis gratiz {ancti-
ficantis non folim funt aliquid morale, fed eriam
phyficurs : Ergo illaeft non folim moralis, fed
edam phylica divina natura participatio, Conle~
quentia patet , quia caufa debet continere perfe-
Eionem fui efedis, & proportionari cum illo,
ficur & forma cum f{ue fine connaturali. Antece-
dens probatur : Virtutesinfule, & dona Spiritus
Sandti, funteffedtus gratiz fan&ificantis , & ab

>
ipfa emanant ficur proprietates ab effentia , urin-

fra dicemus : vifio aurem beatifica eft finis ad
quem connaturaliter tendir; unde Joan. 4. dici-
tur fens ague (alientis in vitam aternam fcili-
cet per connaturalem inclinationem adillam:Sed
dona Spiritus Sanéi, vircutes infufie, & vifio bea-
tifica,non tantiim dicunraliquid morale,fed etiam
realem & phyficam perfeétionem important:Er-
goeffe@us & finis gratiz fanéificantis,funt ali-
quid non folim merale,fed etiam phyficam, Hee
conclufio magis patebit exdicendis in fequenti.

Dico fecundo: Gratia {anctificans eft parricipa-
tio formalis divinz naturz , & non folim vits
tualis.

Probatur conclufio quatuor rationibus. Prima
ficporeft proponi : Operationes natura fuperio-
ti cennaturales,non poffunt ullo modo fieri con=
naturales alteri, nifialtera aliquo modo habeat
in {e formaliter naturam illam fuperiorem: Sed
vifio Deiut eft infe, & ejus dilectio fuper omnia,
qua funt connaturales naturz divige, filuntcon-
naturales homini jufto per gratiam fanétifican-

gr
tem : Ergo homo juftus per illam habet in (e for-
maliter naturam diving participativé, Minor pa=
tet:tum quia delectatio ormzx-a[iqm operatione
eft ignum connaturalicaris illius;exvifione autem
beata, & dile&tione Dei fuper omnia , maxima
oritur dele&atio in homine & A ngelo:ium eriam

461

47




6,

48

49

DE ESSENT

quia quiz funt ex ir3c1i3mti0g‘r-€ fubjecti, .
paruralia ; itle vero operationes t ex inclina-
tione hominis julti, vel Angeli: Ergo ipfis fune
connaturales per gratiam. hiajor vero probatur:
Qperatio dicitur connamm':is:,qu'.g fircoformiter
ad naturam & qua procedic: Ergo impoflibile eft
illud quod eftalicui nature [operiori connarura-
le, fieri connaturale alteri, nifi aliquo modo ha-
beat illam naturam. Unde quia narura hominis
vel Angeli nullo modo reperiturin bruto, repu-
gnat quod altiones nature angelice & humanaz
connaturales, [cilicet intel!igcrc & velle; natu-
rricrationali fiant connaturales, Hanc rationem
frequenter infinuanc-SS, Partres pr:efcrtim 07
Dionyfius, & S. Cyrillus. Ifte enim lib. 2. the-
{auricap. 2. fic ait : Eandem operationem connd-
sraliter habentes cum Deo 5 necefle eff effe ejuf~
dem natura. Ille vero cap. 2. Ecclefiaft, hierar.
dacet hominem non pofle operari divina, qui fta-
tum gratie [andificantds non fuerit confecurust
Quia (inqui ) unufuifaue Solim agic que (nb-
Jrantiz fFatifgue [ui funt,

Secundaratio eft : Illa forma , ex qua oriturin-
clinatioin Deam ut eft in ﬁ'fpf‘o , elt participatio
formalis nature divine: Sed a gratia fanétificante
ariturtalis inclinatio ; Ergoilla participat forma-
liter nataram divinam, Minor patet, quiaex gra-
tia conlequitur(five per rationem tantim,ut con-
tendit Scotus, five realiter , ur articulo fequenti
contra ipfum oftendemus ) charitas theologica,
queelt elfentialiter inclinatio in Deum ue eft in
{eipfo,quia regulatar per fidem, vel per claram vi-
fiohem , qua in Deam ucelt in fe tendunt; amot
vero Dei naturalis , quia regulatur per cognitio-
nem quam habemus de Deo per creaturas, & ex
creaturis , ‘non tendit in illum ur et in (e, fed
prout relucer in {peculo creaturarum. Major
vero fuadetar : Inclinatio in Deum ut eft in fe,
fundari deber in aliqua natura ; cdm omnis in-
clinatio fundetur & radicetur in aliqua natu-
fa : Sed non poteft fundad in aliqua natura
creata : Ergo {oliim in natura divina, Minor
probatur : Omnis inclinatio tendit in bonum
proprium nature in qua radicatur: Ergo incli-
natio, tendens in bonum divinum , uceft in feip-
{o , nequit radicari in natura creara, fed folim
in patura divina per eflentiam 4 fi inclinatio fit
aliquid increatum , vel divina per parricipario-
nem , i inclinatio fit aliquid creatum , ur con-
tingicin propofito. Confequentia manifefta eft,
Antecedens probatur, Omnis inclinatio tendit
effentialiter in bonum, & cim nullainclinatio
fitproprer feipfam , fed propter naturam in qua
fundacur (ad hoc enim datur , urnarura per illam
confequatur fuam perfe@tionem, & bonum fibi
proportionatum ) {equitur quod omnis inclina-
tiotendat in bonum proprium naturz in quata-
dicatur, Unde non poteft alia rario affignari, cur
inclinatio lapidis fitad centrum , & inclinatioig-
nis ad locum furfum, nifi quia locus furfum eft
bonum proprium , congruum & conveniens na-
ture ignis 3 &' centrum t‘ﬁ bonu_m crmg:uun‘. 1a=-
turz lapidis | & idem apparetin qualiber alia in-
clinatione,

Tertia ratio : Participare formaliter aliquid, eft
habere convenientiam formalem cum illo,faltem
analogam ; ut patet in accidente,, quod participat
rationem entis formaliter , quia inilla habet con-
venientiam formalem , faltem analogam, cum
fubftantia : Sed gratia fancificans haber talem
conyenientiam cum naturadivina ; ficut cnim'naa

Tom, 1V,

funt con-

T
1]
A

D

A GRATIAZA. ot

tura Dei elt eminenti quodam modo radix cogni=
tionis & amoiis , quo Deus feiplam ut in fe et
infinito modo cognofcit & amat;iragratiacft ra

dix intelligendi & amandi Deum ut ¢
prout tranfcendit torum ordinem crea
creabilem: Ergo graria (anét
tio formalis natare divinz,

Ultima ratic infinvatur 2 D, Tho
his verbis: Pirtus uniifeujufgue rei dicin
tie ad aliquam natwram ;.;mz‘.\'f'j?s'.’r:fm , gurands [ci-
licet .tmumz;ruoda_,ﬂmﬁc eff z.t'ifinn ftnm, fecidin quod
congruit (e nature ( pramiferarlocum Ariftote-
lis %, phyfic, ubi dicit quod wirtns eff guadam dif~
pofitio perfecti, & {ubdit : Dico autem perfettums
guod eft difpofitum (ecundim naruram ) M
feffum eft anrem( additS. Do&or )
df?z]n‘.’ff,“:e Pc’r altus bumanos Jr".*‘.‘?lf o-”JIIG firiones
quibus homo convenienter difponitur in o
naturam qua bomo eft : Ergo virtutes infufe,que
{untaltioris ordinis , debent (ut etiam infert S,
Thomas ) iplum difponere altiori modo,& in or-
dinead aliquam naturamalticrem , que non pos
teftefle alia, quam ipfamer natura divina,partici-
paraper gratiam [andtificantem : Ergo talis gratia
eft participatio formalis nature divinz, Unde in
Scriptura vocatur fibffantia Pei : nam ad He-
brzos . de fide, quz et difpofitio & initium gra-
vie, dicitur quod elt initium fubfantie Des ;e
Auguftinus tradt, 23.in Joan. ait quod anime re-
furgunt & peccato per [ubftantiam Dei , idelt per
gratiam, qu eft {ubftantia Dei,non effentialirer,
fed participative,ut explicat S, T homas 3,p.queft,
56. art. 2. ad 1. Irem Ambrofius fuper cap. r.
primz ad Corinth, 1. inquit Deumiper graam
dare nobis regalem magnificeniiams quia per il-
lamut dicituc . Petri 2. eflicimur genss regale, id
¢ft de natura & genere Dei.

Dico tertio: Gratia fanétificans eft participatio
phyfica divina nature , eriam formaliter & redu-
plicativé utinfinitaclt, & atus purus , haberque
totam effendi plenitudinem.

Hzc conclufio in primis probari poteft ex
principiis in precedenti ftatuts : Ex gratia enim
fan@&ificante oritur inclinatioin Deum , uteft ens
infinitum & per effentiam, haberque totam efen-
di plenitudinem , fcilicer fpes & charitas: Eiga
debet in fe participative habere naruram divi-
nam,ut eft ens infinicum & per ellfentiam : nam ug
{upra dicebamus , nihil dat inclinationem ad ali-
quam naturam , nifi {alcem parricipative prahas-
beatillam,

Irem operationes: connaturales alicni naturs
nequeunt competere connaturaliter , nifi haben-
ti eandem naturam ; {altem participative , uibi-
dem oftendimus t Sed vifio beatifica,quz eft ope-
ratio gratiz confummara ,comperit Deo, ut eft
ens infinitum & per effentiam : Ergo gratia con-
fummara pattiz participat naturam divinam , ut
eft ensinfinitum & per effentiam,

Praterea, Grarie confummate conharuralirer
deberur effentia divina , ut {pecies reprefentans
totum Deum , uteftinfe ensinfinitum & per ef-
fentiam: Ergoipfaeft participatio navurz Dei,ut
eit ens infinitum & per effentiam. Probatar con-
fequentia : Nulli naturz connaturaliter deberdr
{pecies , nifi ejufdem ordinis & perfeltionis cum
illa: Ergo fi gratiz confummate connataralicer
deberur [pecies ,quz eft infinita, & ens per'el~
fentiam , ipfaetiam, (alcem participarive , debet
effeipfum effe infinitum & peceflentiam.

Poteftinfuper fuaderi conclufio ratione funda«

M ij

i1

§3:

5h

$4




s

wehificans

}L’:l‘tlc]p.ﬂ
habereillan

) V)
JOI patet : Munor

1am tria conve L‘; (,UFC'L""'\‘ & mut

'l'lu'\ pro

= i
torma IJ'LL‘ L

hoc
L '(‘EU 1 (‘\I. inen

que utinfin

@,

X in t“J LLIll\ l Jeo communica
patet: E atia {a ansaliquid de ! T ectiones [ P
Tate DH k‘ quam partem L ‘

fl- ‘1[‘-[:\-“11[! naturam DC{ 5 ue ilA. }‘-l".' 1am  conciul

cipat. unda-
Ultimd probatur conclufio ratiam efle , & non

eft formalis pa atio d;\'lr‘ ionem,

infinita : Erg
Vi natt
nitz. Conlequentia p.‘t(t,ncn enim m.";is re-
pugnat participari effentiam infinitam ut fic,
quam proprietatem infinitam, Antece
eft D. Thoma 2. 2. quaft, 24. are. 7. ubi probat

charitatem via E“(W‘E(‘\Lll"c‘lll‘l‘ finitum , quia eft D
participatio infinite charits utls Dei : qua: verba voluntatis
{untintelligenda formaliter , alias fi Lhmns noa Deo confortium, {
ellet mmm;\.\t.o formalis infiniti nt fic, fed fe- 1

batur Eu
iriftus

saurem

formicat

cundiim aliq etadum determinatum, (munu “U]Cll[FIS ut naus a tal
fer augeri nle ‘ » quiajam non participaret Secundd pr obat tux ead
talem gradum , [ed [lll'E“}(!IC"ﬂ 5 & fic cﬂ.r alia dicitur : Foseftis fi

forma fuperior : ficurintellectus v, g. At
efle fubftantiale hominis , nen [mﬂ\-.‘;r 2
infi [mll.n,qu alicér participent formaliter
Juie infinita {unt , ea ¢
maliterutinfinita, fed (e
mgradum derermi

fidesnon eft partici
1

Jeiz Ergo ex eo quod Scr
: 1 wfertur illam
tionem,

5, hon

livinz

€5 114

Probatur tertio

nate

atam. ex Deo , & ab ipfo generari , & ramen ille
l_?‘\‘l'»le ':'td. gratiam efle participationem na- non participant nat Dei ut eftin fe
ture divina, ut natura efk, E |0nc ar {an &ifica
Pa:mmm' rimo ex fupra didtis : Gene \erari, non
ci, & effe filin um, non potell licui recke pr ¢ ici
convenire, nifi i , Ut nacura pare natu L('[l‘\_“rl’l m: 3
eflt: Sed perg » generamur, nafcimur, & [u- Antece . Nam Pfal. 148 ubi habe-

mus filij Dei, ut in prima umuui.mlc oﬁu,[um E:
elt:Ergo pm illam participamus Dei

ut natura efk. Major pater : nam
c‘[p{t[“q non "Eﬂf_‘x'h, N€C I'l"(_l 1 g
Dei .qn‘al\cu Enbeath, turam divinam, illata-
nnon communicatur ei ut eft narura,fed ucvo-

funt , Bafilius legit :

e fbadetur: N
‘*'m']i: s quod communice
topraturin fili ¢

tur fecundd : Td quodin 'M‘wl abet ra-
n natra inordine fuper ,debet

J__l.].l.lD nature Del » UL patgura eft H !l-ll\ €it

59




601

€1,

adepriva

tim acc

F;_:g sffve g Hita prcz‘fy.uma L
hareditaten > ad quam ex vi |
ber jus : in qua :lchnitju::c nulla fie mentio de
communicatione naturx ,fed foltim de accepra-
tione ad hzreditatem. Ergolicdt I::)mo;ggr gra-
ei adoprivus conflituatur, non fe-
od perillam phyficé paturam divinam

tiam filins

quita

pacsicipet. ; :
Relpondeo concella Majori, negando Mino-

5 . . e .

rem. Adcujus primam-prebationem dico , quod

quia nullus poteft facere voluntatem Deiin om-

nibus fine gratia, ideo qui facit illam eft frater

Chrifti ( fubind e filius Dei adoptivus ) non
rmaliter quia facit eam | fed ratione

ormal q _ :

am implet, & Dei mandata ob-

r q

tiz, per quam ill
fervat.

ifermo
IE Clm gratia, ea-
que informatur : vel quod per fidem homo dici-
tur regenerari ex Deo, & filius ¢
fleri , initiativé & difpofitive ; qui
intellectis et difpolitio & in
nis, feu infufionis gratie (anificantis , qua fa-
citnos formaliter Dei filios adoptives. Unde , ur
fupra annotavimus , Apoftolus ad Hebraos A
vocat fidem, imitium fisb{Fantie Dei,

Ad tertiam refpondetar Scripruram itz afere-
re, per gratiam homines ex Deo nafci ,vel ge.
nerarl, Ut regeneratis per gratiam proprias filio-
rum conditiones ; puta jus ad hareditatem ateri-
buat, juxta illud Pauli; /2 filij , & béredes ; quas
tamen conditiones non atrribnit pluvia, aut alijs
rebus inanimatis, Unde tellimonia Scripture
adducta, in quibus res ifianimara dicuntur 3 Deo
generari , de genera[iuarelaaé & improprié acceps
ta, intelligendafont.

Ad ultimam dicendum , quod licet communi-
catio nature non (it de ratione adoptionis , prout
fitintec homines , requ tamen ad adoptio-
nem, per quam homo adoprarur in filinm Dei,
Ratio autem diferiminis eft , quia adoptio in hu-
manis {upponit quod adeptatus fit ejufiem narn.
& cam adoprante , habeatque in fe fufliciens
principium , quo fiat aptusad percipiendam ejus
bereditatem ; & ided non mirum , fi per illam
non communicetur natura : adoptio autem divi-
na,ciim non {upponat fimilitudinem in natura,

refpondetar qudd vel
2 viva , qua connedtit

adoprivus
fides ex parte

it

aut fufficientem capacitatem ad percipiendam
hereditatem Dei, debet illam efficere, fubinde.-
que divina nature participationem tribuere,
Unde licet adoptio humana non producar ali-
quid intrinfecum inadoptato, bené tamen divi-
na; quia perillam afcifcitor tantim in bona na-
taralia , qua funt ejuldem ordinis cum adoprato;
per iftam vers ad participationem bonorum fir.
pernaturalinm , qua funt ordinis altioris & divi-
1i, elevatur : de quo fust articulo fequenti,
Objicies fecundd cantra fecundam conclufio-
nem: Gratiain Scriptura dicitur femen Dei | ut
pater ex illo 1. Joan. ;3. Qui natus eff ex Diep
peccatum non facit , quia [emen ejus sane: in
€0;1d eft gratia, ut explicant S§, Patres |, & Scri.
prute Interpretes : At {emen virtualicer foldm
participat, non vero formaliter, naturam gene-
rantis ; ficuti femen arbotis eft arbor folim vir.
tualiter; non formaliter - Ergo gratianon eft for-

malis, fed tantdm virtualis, divine natare parti-
Cipatio,

Tom. 1V.

D

E

femen De
cujus eft g
ficz , qui 3 .8 q
in virtute gratiz , ut arbor it
continetur , juxraillud A

2terna : 4 gratia enim confis
connattraliter lumen ¢lo
eflentia, arbor ex fem
etiam illa Joan. 4, di
Uilam atermam. Solutio eft
quaft, 62.art, 3, ubi fic haber :
ciens hoc modo comparatrad be. itudinemn , fron
rarto feminalis in natura ad eff
#unde 1. Foan. 3. gratia femen De
Objicies tertio ; Si gratia £2
paret formaliter naturam di
uta formaliter participaret
participat formaliter attributa Dei »
1aturam., Major patet : Ciim enim n
1X proprietatum , qui naturam ali
.maliter participat, etiam €jus prop ALES, CON-
comitanter faltem & fecundario. p icipare de-
bet. Minor verd fuadetur : Auributa divinae Na-
turz {unt immutabilicas | infinit

etiam
atianon

$ , omnipotena
tia ,dominium in omnes crea as, &e, Arqui
gratia nihil ex his participat, cim non fit imnin-
tabilis 8¢ indefetibilis , fed per peccatum poflic
amitti 8 corrumpi ; nec faciat nos infinices in ef.
fendo , vel omniporentes , aut rerum omnium
dominos: Ergo &¢.

Relpondeo concella Majeri, negando Mino-

rem. Ad cujus probationem nego etiam Mino-
rem :nam gratia fan@ificans aligue meodo per-
fectiones enumeratas }*nrljcipar_ In primis par-
ticipat Dei immutabilitatem , quia ficur ef
divina eft-immutabilis omnino, tam ab e
feco, quam abintrinfeco, ita graci

faelt immnta-
bilisab intrinfeco (ficur Angeli & corpora cee-
leftia ) & per felam potentiam divinam murari
poteft fecundiim fe. Cui non obftat quodin fta-
tu viz fx}‘-c corrumpatur , hocenim eft peracci~
dens ,exeo qued imperfedte participatur 4 no=
bis , & in ftatu imperfeo exillic; cim non cons
jungat hominem Deo pet vilionem claram effen
tizipfius , {ubindeque non repleat toram volun-
tatis capacitatem , {ed telinquat eam in porentia
ad alia, Deo , ejulque legi & voluntati contraria,
In flatnautem beatitudinis , ubi abipla dimanat
lumen gloriz, quo mediante efficit vifionem heas
tam, & mediante vifiona applicar voluntati om-
nimodam rationem boni , et omnino per quame
cumque potentiam creatam invariabilis. Unde
gratia vie aflimilatur formz rerum cortuptibia
lium & fublunarium , que quia non fatiat pecfe

€t¢ appetitum materiz , corruptibilis & amiffi-
bilis eft : Gratiaverd confummata partriz , fimilis
eft formz corporum ceeleftivm, qua ciim per-
fecke fatiet appetitum materjz, eft abintrinfeco
iucorruptibilis & inamiflibilis. Quare ficut pro-
priaeffentiz divinz duratio eft aternitas increa-
ta , quaeft uniformiffima & tota (imul , ablque
ulla fucceflione prioris & pofterioris : ita dura=

tio, qui gratia poftulatex fua natura me urari,
& qué de faGo menfurabitur, quando eritcona

{ummarain patria , eft quada 1s aternitatis
elentialis participatio : fed quia hic peraccideng
elt variabilis, ob ftatum przrernaturalem &inre
perfeétum quem haber in nobis viatoribus, pee
accidens etiam menf{uratur tempore , quod eft
retum corruptibilivin menfura,

M iij

(758




ol PISPEVTATIO

id I D
de infinitate A tur idem Apoftolus, L

Similiter gratia haber aliq
Dei: Primé qui bet terminum fui aug-
menti. Sect quia
aqualitatem premium infinitum objedtive , &
aliquo modo pro calpa, que inta-
eft infinita. Tertio, quia eft prin-

1
non

rincipinm merendi ad

farisfaciend

tione offen(z

cipinm ackds charitatis , qui refte D. T hm_n.'j n

2. queit. 23.art. 2. ad 3, habet aliquam infinira-

tem. Tandem cjus infinitas relucetin hot quod

ficut Deus, quia ex fe infinitus elt, fufficic ad

implendum omne cordis humani defiderium,

propter qued ab H is vocatur SADAT ,id

eft gui fisfficic s ita & gratia, ciim fiv divinz nata-

rz participatio , & veluti quoddam vinculum,

quo Deus anima intime conjungitur , poteft om-

nia hominis defideria fatiare, prafertim quando

fuerit confummatain patria, per lumen glorie,

& claram Dei vifionem , que cunéa humani

Difp. 3. cordis defideria implet & f{atiat, ut in Tractatu

de beatitudine fusé oftendimus. Sunt eriam qui

* dicunt, illud r.ad Corinth. 1y. Gratiz Dei fumid

guod (wm , fignificare quod plenitudo illa effen-

di, quz eltin Deo, quamqueipfe explicuit Exo-

diz. dicens ,Ego [um qui fim s participatur pet

gratiam ab'homine qui haber illam , & qui per

ipfam aliquo modo & participativé Deus efii-
citur.

GG, Tertio gratia fan&ificans aliquid de omnipo-

tentia Dei participat, ur patet in viris jultis &

fanétis , quibus ad nutum omnes creatura obe-

diunt,imo & aliquando ipfemer Deus , juxra il-

lud Josiie 10. Obediente Domino vocs hominis.

1lli etiam per orationem omnia pro votoa Deo

impetrant : unde Chryloftomus ait quod emi-

porens ovatio omnia poteft, Et Apottolusad Phi-

lip. 4. Omnuia poffism in eo quime confortar »id elt

( ur explicat D, Bernardus ) emnipotens fum. Ad-

do quod , ciim per gratiam , perfeétam cum Deo

contrahamus amicitiam, & id quod per amicos

poflumus , per nolmetipfos polle cenfeamur, ut

ait Ariftoreles 3. Ethic. cap. 3. nihil miram quod

mediante gratid & charitate aliquid de divina

omnipotentia patticipemus. Quare ait Gerfon

in quodam S}FU{‘CHID : Sicut Dews dedir omnia in

arte 2,
difereffs

uPi,

manps Chrifti , ita dedit omnia in manus Chri-
Jtiani s unde Chriftianum fas eft dicere potenrif-
[fimum.
é7. Denique gratia (anétificans tribuit homini ju-
fto rerum omnium dominium , idque nobilius &
fezcundius omni dominio civili : nam fi ipfom fi-
lium Dei adoprivum conftituat, ergo & hweren
demipfius, & cohzredem Chrifti,urargnmen-
tatur Apoftolusad Romanos 8. Non enim mi-
notis efficaciz effe deber adoptio divina, quam
fic humana ; atque adeo ficut adoptio humana
adopratum conftituit neceffarium hzredem om-
nium adoprantis bonorum ab inteftato , ut habe-
turintit. de adop. §. bodie , muled magis idipfum
facere deber adoptio [piritualis , qua per gratiam
non Principis, fed Dei celebratur: Hinc Apo-
ftolusy. ad Corinth. 3. Ommia veftra funt , five
Paulus , five Apollo , five Cephas s frve mundms,
Jfivevita , ffve mors , five prefensia; five futura,
omnia veftra [Unt. Et1.cap.6. loquensdejuftis,
deipfis ait: Nibil habentes , & omniapsffidentes:
julti namque nihil habent rerum temporalium,
quoad affeétum dominij civilis , fed omnia pol-
fident, quead dominium fpirituale : nihil ha-
bent, quia pra animi magnitudine omnia, pre-
ter Deum , contemnunt , & ad Deum ordinant;
fed nihilominus ompia peffident , quia, ut loqui-

SECVNDA

cooperantur in bomm ;velut ait Hieronymusig
entitolus my

rutitur Ger

iocinatur: S

COMBTHALT | mslin

tola ad Paulinum: C
igrumeft. Hocd
fupraal
i

acere debuit s cin

Addo quod ra lis anima per gratiam fit
Dei [ponfa, & connubium quo i 3
inter ipfam & Deum media cf
e clim avrem connubium {pi
beateffe inferioris conditionis conn
ficutin marrimonio carnali fitbono
nio, five communicatio ; ita etiam
ri, hoc fieri deberinm nonio {pi
(ut re¢ notavir Philippus Abbas in €
quoties Sponfus infacro I
alloquitur , roties in plurali loqy
fuis , tanquam de communibu
Fox tarturis (inquit ) audiza ¢
Vinea woftra flornit &c. Hoc ¢
Arnoldus Lexevienfis Epifiolia
lij Turonenfis, dicens: §i Chrif
Dominus » ¢ [ponfacrit Domina.
Dixi autem dominium iftud {piritvale gratie,
nobilins & feecundins efle dominio civili | quia

. u . 5 SR !
mfegc‘ Dei gratiam concedentis , & in ipla gra-
£ &

interra

reun

O uritne
Conci-

Sponiis elf
t’“ﬁ'-' us eft

I
tiz patura fundatur : dominium verd civile in

humanis fundatur traditionibus , & peccati oc-
cafione adinventum eft ; aded ur dicant commu-
niter Theologi , quod fi Adam mon peccafler,
non fuifler civilis dominij divifio, féd omnia bo-
na communia extitiffent. Item , ctim dominium
civile fit materiale , atque adeo divifibile, plures
€x &quo non compatitur dominos : dominium
vero gratiz , cim fic fpiricuale , rot haber domi-
nes, quot juftos; & taliter eft torum unius, uc
fitrotum alterivs ; hoe enim eft rerum {piritua-
lium proprium, ed quod fintindivifibiles, ur fine
totz intoto, & totzin qualibert pare,

Objicies quarts : Si gratia efler partic I
formalis naturz divinz , facerer nos filios Dei
adoptivos : Sed hoc non praftar: Ergo noneft
forma_lis participario natara divine. Major pa
tet ex fupra dicis) Minor probatur primo : G
tia Chriftieft ejuldem (peciei cum noftra : Sed il-
la non facit Chriftum filium Dei adoptivum : Er-
go nec noftra,

Probatur fecundd : Efectus formalis prima-
rius forma abfolute noneft relativus : Sed gratia
eft forma abfolura, & effe filium Dei adoptl{vum,
eft quid relativum : Ergo gratia non tribuitho-
miniefle filium adoptivam Deiy

Pro folutione hujus argumenti obfervandum
eft , in filiatione adopriva Dei duo efle diftin-
guenda , nimirum filiationem , & proximum
ejus fundamentum ¢ iftud eft effeCus formalis
gratiz ,abillainfeparabilis , quia fundamentum
proximum talis relationisseft participatio natu-
rz divine , communicata nobis per volunta-
riam Dei generationem ; illa verd non eft pro-
pri¢ effe@us formalis gratie , quia provenic a
forma accidentali diftinéta , nempe A relatione
filiationis , unde 4 gratia feparabilis eft, ut pa-
tet in Chrilto Domino jredudivé tamen p'cr-
tiner ad primatium cffe@am formalem gratiz,
quia fundaturinillo | &cft com}'-l\‘:mc:miﬁ: jus.
Hoc {uppofito.

Adargumentum refpondeo, conceffa Mejoti,

69:




55.

O

73

6.

DE ESSENTEA G:RATIE:=
dq

negandD Minoreinl. Ad cujus prin?m_n }ffchntic-
nem , diftingno Minorem: non facit Chriftum
flium adoptivum Dei , fecunddm relationem ,
concedo Minorem ; quia enim Chriftus Domi-
nus eftfilius naturalis Dei, non potelt efle filius
ejus adoptivus, El_.‘lm fuppu[ml_m_(]:md elt fu’ajc"
&um talis relationis,debeac effe filius extranens ,
non vero naturalis, neque habere elfentialiter na-
gurany adoptantis : non facic Chriftum filinm ad-
optivu‘rn,['ucuudllm humanitatem pro fundamen-
to, nego Minorem:nam gratia tribuic humanicati
Chritti Domini parl:icil.nltiunmn nawie divina,
qux defe, quando eft in [uppofito creato, ¢ft fun-
damentum fofficiens adoprionis.Et hoc fufheic,uc
facere hominem filium Dei udnistivu:u,dic;lmr
gffeftus formalis prumarius gratiz, fumendo (cili-
cetfiliationem adoptivam pro fundamento pro-

ximo,non vero pro ipfarelatione. Ex quo pater *

sefponfio ad (ecundd probationem Minoris:con.
eeffa enim Majori, Minor quoad fecundam par-
tem diftinguendaelt , & concedenda de filiatione
adoptiva, 1111:3}“:2 pro fundamento ejus proximo,
fub qua ratione eam ufurpant Theologi, ciim di.
cont effectum formalem primarinm gratie efle,
reddere hominem filium Dei adoptivum , ut ar-
ticulo lequenti patebir,

Objicies quinto contra tertiam conclufionem:
Impofiibile et quod gratia fandificans pactici
per naturam divinam ut infinitam , nifi infinicas
nature divine ipi communicetur : Sed repugnat
infinitatem naturz divine communicari gratie
fanétificanti, cim illa fic propria Deo , ut diftin-
€toa creaturis : Ergo gratia {an&ificans parrici-
pare nequit naturamdivinam, ut infinitam,

Confirmatur : Quod participarur ab aliquo
formalicer, pradicatur deillo; v. g. quia accidens
patticipat rationem entis analogice,ideo poreft
ens praedicari de accidente: Sed ravio entis infi-
niti, & aétlls puri, vel entis per eflentiam , non
poteft praxdicari de gratia fanctificante , cimilla
ficeffentialiter ens creatum , finitum , potentiale,
& participatum : Ergo gratia fanétificans noneft
patticipatio naturz divinz , urelt actus purus, &
ensinfinitum , ac per eflentiam.

Refpondeo ad obje&tionem diftingnendo Ma-
jorem : nifi infinitas naturz divinz ipfi commu-
nicetur , adequaté & toraliter, nego : inade-
quaté & participativé , concedo. Similiter diftin-
guo Minorem : repugnat infinitatem naturz di-
vinz communicari gratiz adzquaté, five totali-
ter, conceditur : inadequate & Par:iciparivé Jne-
gatur,

Explicatur : Infinitas naturz Dei dupliciter
confiderari poteft . adequate nimirum & inade-
quate, five fimpliciter, & fecundim quid tan-
tim : adequaté & fimpliciter confiderarur , {i
concipiatur non foldm ur eft radix {eipfam tan-
quam obje&um connaturale refpiciendi per
::tChis amoris & cognitionis , fed edamut modo
infinito & illimirato feipfam attingit,, medianti-
bus praedidtis actibus : fumitar vero inad quarg,
quando confideratur pracis¢ ut eft radixDeum in
feiplo confideratum intelligendi & amandi ; &
hoc mode communicari poteft creaturz , licér
nonalio priori, cim ille fit proprius Deo ,utdi-
ftin&oa creaturis,

Ad confirmationem refpondeturex D. Tho.
ma quodlib. 1. att. 3. quod aliquid dupliciter ab
alio participari poteft : uno modo ficut ratio
communis & ﬁlpcrior, quo mode animal patti-
“ipacurab homine,, quia homo partialiter haber,

A & nontoraliter , i

C

95

uod in confufo continerur
10do ut exiftens extra ejus el

i ferro candenti partitipatur
& effea creatuss ; exiltentia enim non elt de ef-
fentia creaturz |, fed aliquod pradicatum acci-
dentale illins , ut ibidem ait S. Docor. Quod
primo modo ab alio participatur, poteft de illa
pradicari, ficut animal pradicatur de homine:
quod verd fecundo tantim modo participa
abaliquo, non prdicaturdeillo, v. g.ignis non
pradicatur de ferro candenti. Ciim ergo gratia
{it participatio foliim accidenralis natura divinze,
&iftanon comparetur ad illam , ficut ratio com=
munis & {uperior ad inferiorem ; ratio formalis
actis puri , & entis infiniti , ac per effentiam,
non deberdeilla pradicari; fed fufficit quod ali-
quaratio analogicé communis naturz divinz &
gratiz fan&ificanti , nimirum efle radicem intel=
ligendi & amandi Deum ut eft in (&, de gratia
pradicetur,

Objicies {extd contra eandem conclufionem :
Nulla poreft dari {pecies creata , qua formaliter
reprefenter Denm ut eft in fe ens infinitum &
per eflentiam, ur in Tradatu de vifione beara
oftenfum fuir : Ergo nec ulla qualitas creata, que
naturam Dei,ue et actys purus, & ens infinic
tum , ac per effentiam , formalirer participet.
Confequentia videtur legitima , major enim eft
repugnantia , quod aliquid creatum habeat for-
malem convenientiam in efle entirarivo cum ente
increato & infinito , quam in efle intentionali
vel intelligibili,

Refpondeo conceflo Antecedente , negando
confequentiam, & paritatem ; duplex enim af
fignari poteft ratio difcriminis. Primaeft, quia
fpecies eft formalis fimilirudo abjecti , fubinde-
que {e renet ex parte illins , eique commen{ura-
tur ; & ita [t daverur {pecies quidditativa Dej , (e
teneret ex parte ipfius,ab eo fpecificaretur, &
immediate ab eo exirer : unde ctiim ab objettoil-
limitato non limitaretur , careret primario & for,
malilimirativo , & ficefler Deus s Atvero praria,

inanimali: alio
{entiam, ficuc ig!

lumengloriz, & vifio bearifica , (e tenent ex par-
te fubjedti, vel per modum virrutis radicalis,
gratia, vel per modum principij proximi,uclo=
men, vel per modum operationis vitalis , ut vilios
undeilla omnia, ciim ex proprio concepru fing
accidentia , a fubjeéto limitantur, :

Secunda difparitas eft, quia {pecies creata re-
prafentativa Dei ut eft in fe, eflet patticipatio
illius, non per modum virrutis operative, fed per
modum reprefentationis formalis ineffe incelli-
gibili; gratia vero fanétificans eft foldm partici=
patio divine narure per modum virturis operati-
ve , feu principij radicalis operandi, puta cog-
nofeendi & amandi Denm ut eft in fe:quamyis
autem repugnet participario Dei per modun re-
prafentationis formalis , non tamen per modum
virtutis operativee , tendentis in Deum ut cft in
fe; quia reprafentatio formalis eft ipfum obje-
&um in efle intelligibili; unde cdm efle entira~
tivam & intelligibile in Deo identificentur, co
ipfo quod daretur {pecies fen fimilitudo forma-
lis, Deum ut eft actus purus, & ens infinitum
ac per effentiam , reprafentans , deberer tam in
ele entitativo quam intelligibili effe atus purus,
ac ens infinicum & per effentiam |, quod implicat,
Arvero virtus , five radicalis, five proxima, per
qsam aetingitur aliquod objeGtum, non eft e-
ceffarid tale obje@um , fed poteft, imo deberin
creatis reperiri diftinQa realicer ab illo ; quare ex




L e T L, R

i

Ji |

96 DISPVTA
€5 yuod gratia & |
E
11, acen
ur kllilh.
eller

rantcennatu

nam conclufio-
x \._h'.n. Ih\u“. conftituitur Formaliter pet
ih..;l(.‘ mmTr:!.
1e accributis,often{um
AE d’.mnns non participat ip-
l i, fed \.L.UI\!!I.’LJ]C'{IL,
actu fidei, vela vifione
To Hr.l:m [ltmttﬁt NS

tﬁ:
fum intellig
aétuale e
beatifica
non parcti
Ia ch

Ref icét natura divina fit ipfum
e , tamen eminenter con
1 calis intel-
intelleétionis

one virtuali , ut loco ci-
tis Salmanticenfibus docuimus:
ata poteft illud participare
:ldr(j-!:!t& & {ecundim onmnia muner: exer-
cet ( eo quodnullares creatap
telligere actuale ) fed tantim inadzq
cundim aliqned mun ;gmtinﬁmc\
Fg-.-[w_cw‘lmz illnd ut exercet munus jwriucimij ra
calis , quod eft primum in Deo, & fundamentum
cxrerorum , recke dicitur participatio nature di-
vinz , nt natura el

qunhu participat folum intelligere ; quatenus
exercet munus operationis , quod non ﬁ... itut
natura divina dicatur p;n‘m pari fub conceptu

(5
n

s non autem vifio beatif

natur : ‘illl'tf Cll'-l'ﬂ\'lﬁ E}H[t(.ll[‘ﬂ non li]u]l*“ih
unio ta-

tur , etiam virtnaliter , anarura in Deo,
men humaniratis Chrifti dicitur facta ;'.(J
riam , & non ad natoram , quia non eft h(la ad
exiftentiam , ur exercet munus naturz,

Sitiy

Corollaria rotath digniffima.

X diétis inferes primo , graviam fan&ifican~
_tem pet (e fecandd effe participationem na-
turz Dei,ut eft Trinus in Perfonis, Nam, ut
conclul. 3. oftendimus, illa participat naturam
divinam, ut eft ens infinitum & per effentiam, ha-
l‘c‘tqn(' totam eflendi plenim-*::wcm : Sed ex hoc
velur 2 ratione a pnml noftro modomrﬁl[;geu-
di, oritur quod fic Trinitas Perfonarum inuna
fim }.!mi ellentia ; foecundiras enim divinz natura
ad intra per a@iones immanentes intellectiis &
vo atis , provenit ex omnimoda illa effendi
plenitudine , & infinitate Dei; clim eadem narara
& perfedtio finita non l)r"ﬁ'}[ p]m"' us realiter di-
{fhinétis communicari: Ergo gratiz {an&ificanti
fecunddrio convenitefle participationem naturz
Det utelt Trinus in Perfonis, Unde exilla hic
inviaoritur charitas , que eltinclinatioad Deum
uceftin fe Unus & Trinus ; &in patria lumen
gloriz, &vifio beatifica, quelicét perfeprimo
artingant Deum , ut eft unus, fecundario tamen
ad iptas perfonas Trinitatis terminantor, Peril-
lam eriam aliqua nobis communicatur patticipa-
tio Trinitatis , feu quadam vis producendi
quam Verbi Divini & Spiritus Sanéti patticipa-
tionem : nam per illam habemus in intelleGu
vim ad producendam ﬁ!pﬂrnamia'”m cognirio-
nem 5 per quam produci'ur verbum Inpernamra-
le, quod eft aliqualis participatio Verbi Divini:
item illa caufat in voluntate amorem 8 charita~

(o]

C

D

ol

SECVNDA

', que | :f’fie | B

tem fupext
que i
it
effe per fe fecnnd
nreft Trinus in Pe
& aliorur

m'nd 1383

11 'uutn.r.ru

m ,non

grat
1bitud; ]C<.d]JLU1’"& ,ut

)
conl
eft Trinusin Pe
ens infinitum , & perefle
i plenitudinem , ur arriculo pr:

per lep
LpericE

1an

claravimas,

Inferes

cundo , virtares infufas dim
fice a gratia fanctificante , ficut
fluane ejus pvih . Cim enim gi
tes fint s,mm'n.u.o‘les natar® & proprie
Dei, eandem debent fervare pml;umm.tm
lz: Sed inrer naturam divinam & ejus prmwic:n-
s eft proportio, quod natura
proprietatum

A pro-

IKLEC

liver eft cau
um jquare per naturam,tanquar
valem , (eu rationem & priori (L
Ergogratia I.l::\‘nhf mq ef
e g
llzqueal
prietat C‘Lutl\ Un
ad 1. ait: Sicat ab effent
tentia, gne (1
fa gratiac

.t!;}‘)‘,’!,l’(’(’“ ,nrmD :pn
,?4'}"'"/‘3'”{’3' flv })Pﬁyf.nﬂ .,U.'H"“ it
in 2, dift. 26. qualt. 1. ‘11[.4< nal. (|\Ch quc
1utes informa @ gratia per mo
quin ex ipfagratia guoo f’wmm-f’{ for
turhabitis v et per diver,
(J(‘Illhlﬂ'h'!l“r . mt‘O F;l.{.ilf‘.'l!{'ﬁ d[c[]l:zur P
emanare ab eflentia , quia producuntur confe-
quenter a generante, ex \'nwfmfn‘e:a&mms pro~
duCtive eflentiz : Sed yirtures infufe communi-
canturanima confequenter ex vi adtioni
&ive gratie : Ergo refultant p hyflicea gra
Gificante. Maj jor patet €x 1’._1lom~ hia
probatur.Ideo paffiones
ter ex vi aftionis generar
netans non folim dare efle | fed L’l. am g
suntur ad ftatum & difpofitionem cont
reige

inftanti {uz ]wroduci"'onis requ?rm tar vircure:
infufz ; ficurad ftatum connaturalem anima re-
qm’mnmr dll]! ofitiones & accidentia connatura-
lia, etiam in inftanti ?‘»Ic_wcrgtim-is :Ergo virtutes
infule communicantur anima conlequenter ex
viactionis pmduﬂl\ @ grat
Advertendum tamen eft, aliquas effe virtures,
que tam in ratione habirds quam virtutis necel-
fario oriuntur a gratia ; alias vero qua folim ne-
ceflario abilla oriuntur in ratione virturis « n
virtures quz nequeunt elleinformes, ut chariras,
I (.\.r'l't‘l‘tl'! &C O”Untl]l ﬂb }1 a ]3|1[1‘0 moc IO’
(]112‘:\810]\Oqul"cc‘ﬂ""lr‘ﬁ)fn‘es ut fides , & fpes,
oriuntur abilla fecundo modo ; quia licét conna
mmhter abilla dimanent ut patet in puet
Zate , tamen propter rationem imp
vircuti s quam habent fine gratia , pol
tim ad fuam fubftantiam elle fineilla,
Inferes tertio, de I.oter\m abfoluta Dei non
poﬁr: dari plures f vecies gratie {an&ificantis
effentialirer inter it‘r_{l"t’lrl‘: \.al\]ﬁ(‘[]'ﬂx.?
cans utvidimus , el pamca}armtmuw 13l
dl\'mz utnatura eft : Sed narura Dei, fub conce-
ptunatutz , cliim fie fimpliciflima, non poteft nify
uno modo participari,nimirum per modum ct
fticarivi &pUmm.J radicalis divinorum attribu-
tarum : Ergo gratia {fandtificans , de potentia
eriam

o baj lJ-
2

ctany

int quan-

R




852

]

6.

37,

8.

Di{'ﬁ. K
At 6,

Dlﬁ. 2,

LT Y

8.

DEVAESS
stiam Peiabloluta, fpecieeffentiali multipl‘lcari
pequit. Lt :

Confirmatur & magis illuftratar hze ratio:
Licét infinita Dei perfecio fic participabilis in-
fnitis: modis {pecie diverfis , quando non de-
terminatur modus participationis , fecils tamen
quando calis modus determinatur : v. g licerin-
telle@us divinus abfoluté fiv participabilis mul=
tis modis {pecie diver{is , & de fa&o participe~
tur per lomen gloriz 5 per vlhon?‘:‘n beatam ;

er fidem, per prophetiam , & per {cientiam per
feinfufam ;ille tamen fub ea ratione qui effen-
tiam divinam claré & uc eft in fe , ac intuitivé
relpicit,, non poteft participari nifi uno modo ,
feilicer 2 lumine glmi:l: , Ut exercet rationem
principij cogqucitivi, & ;iviﬁcm-c intuitiva Dei,
uC exercet rationem opetationis , feu actualis
cogni[iouis ; quiatunc detgrmin;«.mr r!mdm par-
ticipationis. lra pariter licee id quodin Deo ha-
bec rationem effentize | fir mulipliciterd creatu-
ris Pm:ricifnbilc ,fi tamen il]yud fub concepru &
mitmere natura pracise confideretur ,fea ut eft
eminenti quodam modo radix divinorum attri=
butorum , non poteft nifi uno modo parricipari:

quiatunc modus participationis determinatur &

limicatur,

Confirmatur amplids: Si duz effent gratiz {pe.
cie effentialidiftinéte ; duze quoqueeffent {pecie
effentiali diftinétz charicates : Sed hoc implicar:
Ergo &illud, Sequela Majoris patet, quia chari-
tas , & catere virtutes infule,emanant connatu«
ralitét & gratia, ficut proprietates & potentiz
operative ab anima , ut cotollario pracedent
oftenfum eft ; unde (ientexiftentibus diver fis ani.
mabus , necelleeft diverfas effe porentias ab ijs
dimanantes ; ita etiam i diver{z darentur gratiz,
divetfe quoque deberent dari virrutes infule | &
diver{z charirares. Minos vero probatur: quia de
ratione effentiali charitatis eft tenderein Deum,
uc fuper omnia appreuiative diligendam; qui mo-
dus non ¢ft amplids effentialiter contrahibilis,
fed accidentaliter foliim , penes diverfos modos
quibus poteft perfici, puta penes intenfionem,
aut etiari extenfiohem ad pluraimperandain or-
dine ad {inim objeGam,

Addo quod, Sihomo haberet plures gratias,
vel charitates , fpecie diverfas, haberet etiam
plures ultimos finés; quia quaelibetillarum gra-
tiarum , vel charitatum , inclinarer ad diftinétum
finem : Sed implicar hominem plures ultimos fi-
nes habere , utin Tradtatn de ultimo fine often-
dimus : Ergo & habere plures gratias , vel chari-
tates , fpecie phyfica & eflentialiter inter {edi-
verlas. Dixi fpecie phyfici & effenriali o quia
pofllunt daridiverfe gratiz diftin&tz {pecie mora-
li & accidentaliy v. g. gratia Chriflti morali fpecie
differt & noftra, quia eft principium meriti , &
fatisfactionis infinite. Similirer gratiz [acramen-
tales differunt inter fe [pecie accidentali, quia
habent diver{as virtutes , & connotant diverfa
auxilia, contra diver(a vulnera peccatorum :de
quo it Tractaru de facramentis.

Dices : Illz formz diftinguntut (pecie ‘phy fich
& effentiali , & quibus ‘dimananc proprietares
fpecie diverf : Sed 4 gratia Chrifti & Adamidi-
manant proprietates fpecie diverfiwab illis qua
a gratianoftra profluant ; nam in Chrifts gratia
eft radix jultitiz commutative , & in Adamo
jultitiz originalis , vel doni integritatis ;non ve-
16 in nobis ; item graia in nobis viaroribus pro-
ducit fidem, & f(pem in comprehenforibus va.

Tom. IV,

ENTIA GRATI A&

97

A rolumen glériz , &claram Dei vifiohem : Erga

C

D

E

illa gratiz [pecie phyfica & eflentialiinter fe dif-
ferune;

Refpondeo quoedlicét form fubftantiales, A
quibus dimanant proprietates fpecie diverfz, fint
diverfz fpeciei, non tamen formz accidentales,
qualis eft gracia fanctificans. Cdim ehif pro-
prium fit forma accidentalis, perficere fubjedtum
it quo recipitur , jukta modum & exigentiam il-
lus, pro diverfitate fubjectorum,diver(os pro=
duciteffectus | interdum (peciediverfos: v. g. ca-
lor ureftinigne, producit ignem; uc eftin animaz
li, & quarenus eft inftrumentum potentiz nucri-
tivz , producit fanguinem , & carnem ;ut eltin
feemina producit lac, 8c. Item influentiz corpo-
rum ceeleftium pro diverfitate fubjeftorum | in
quibus recipiuntur, varios operantur effeéus;
namin hortis producunt flores, in vifeis uvas;
inolivetis olivas: & aqua ciim unins L [pecies,
vario modo operatur s dealbans in lilio . yubricans
in vofa , purpuriffans in viola . ut aic Cheylofto-
mus. Traigitur gratia, licecuna 8 fimplex quali-
tas, pro diverfa tamen f{ubjedorim ,in quibus
recipitur , capacitate & exigentia, multiplices, &
interdum fpecie diverfos , operatur effeus; nam
in nobis caufar filiationem adoptivam | fed non
in Chrifto; quia ciim Chriftus fit filius Dei nata-
ralis , eft incapax adoptionis : in nobis caufarpge-
nitentiam , in Chrifto verd juftitiam’ commutati-
vam:in Adamo ante lapfum fuic radix juftitiz
originalis , fendoni integritatis , poft Japfum ve-
10 in co talia doha non caulavit ¥ in nobis
producic virturss moderatrices paflionum , fed
nonin Angelis; quia clim careant paffionibus,
non funt capaces illarum. Denique ctim gratia
fanétificans ﬁtprima& radicalis ratio reducendi
creaturam intellectualem in Deum | tanguang
in finem ultimum , duplicem habet ftamim | feili-
cet tendentiz {ive mots in illum finem , ac quie=
tis in eodetn fine; & in primo cBnaturaliter exigit
fidem & fpem ( noh enin hic ambulamus per[‘pc‘-
ciem , & claram Dei vifionem , fed per fidem &
cognitionem oblcuram, urait Apoftolus ) in fe-
cundo verd poftulatneceflario lamen glorix qug
eliciat claramn Dei vifionem ; & dotes; nedum
anima , fed etiam corporis , quasin Tra@am dé
beatitudine expofuimus ¢ inde non miram, pro
illorum ftatuam diverfitate diverfarum vircutum
& proprietatum fit radix.

Inferes quarto , gratiam {an&ificantem effe
fimpliciter perfeioremn charitate , lumine glo-
riz, vifione beatificd , & qiiocumqueéalio ente {u.
pernatarali: licer vifio beatificain mode effendi
illam excedat , & fir peifectior fecundim quid.

Prima pars hujus corollarij patet ex fupra di-
&is : Clim enim entia (upernatiiralia fific pareiz
cipationes D&l ; prout excedic totum ordinem
creatum & creabilem ,rantd aliquid deber (i
mari perfedius , quanto majorem Dei perfe@ios
niem exprimic & participar: Sed gratia parrici-
patid quod majorem exprimit perfedtiohem in
Deo : Ergo eft impliciter perfe@ior alijs entibus
ordinis fupernaturalis. Major pater, Minor prox
batur. Gratia fandificans , ut oftenditis , par-
ticipat naturam divinam ,fub conceptu & mii-
nere naturz 5 lumen verd glorie participar dé
eminentia Déi, quatenus exercer precisé munus
victatis intelle@iva ; vifiobeata, quaténus exer~
cet munus aéualis intelletionis ; charitas ves
t6, & alij habitus infufi | funt participationes
proprietasum & ascriburertny divinorum: quani.

N

Difp.si
Aare, r.

or:




D

93 BLSIPVSTAREOISECTVNDA

7 ] P o T L R PR I S R
vis autem ompia quz [unt in Deo fint abfolue A Ergoeft fimplicitefnobilio

zqualia in iperfectione , quia unumquedque ui?
totaeffendi plenitudo ; non omnia tamen ex vi
propriz linez,aut ex proprio munere, equalem
exprimung perfedtionem ; im
muniotem Thomiftarum fen 1, quedam
ex vi propriz linez mullam, dicunt pexfeétio-
nem , {cilicecrelationeszid vero quodex vipro-
iz linez., 8 fub proprio mun i

ecundum com-

3 1:1:1}01‘5:1‘1 X~
primit perfe@tionem in Deo , eft natura , five
conftitutivum , inquantum: h i, utpote
quo cztera, velutia radicee a, vir=
ualiter derivanmr: Ergo gratia
ticipat id quod majorem in Dco p
ik,
unda pars , qua afferit vifionem beatam in

als par-

ctlonenm

modo effendi effe perfe@tiorem fecundlim quid B

x

fanétificante , eriam elt manifefia : Nam
cundus , feu operatio, in modo eflendi eft
nobilior habitn; quia non conti
tem ; quam includic habitus: S
actus fecundus, gratia verc
s, urare, 2, 0ftendimus : Ergo vifio beau
modo eflendieft perfedtior gratid [an
Similiter lamen gloriz fecandim qu
dentaliter eftilli perfe@ius, quatenus
conjungitur actuali operationi.

Dices primo : Status patriz eft fimpliciter no-
bilier ftatu viz : Ergo dona quz pertinent ad
flatum patriz ; funt fimpliciter nobiliora donis
pertinentibus ad ftatam vie: At lumen glorie,
& vifio beatifica, pertinent ad (tatum patriz;gra-
tiavero fanétificans,ad ftatum viz : Ergo lumen
gloriz , & vifio beatifica,(unt fimpliciter perfe-
Ctiora gratid fanétificante.

Refpondeo quxdam effe dona fupernaturalia,
gue pertinent ad ftatum patriz tanttim , ur lo.
men glorix , & vifio beatifica ; quzdam qua
pertinent ad ftatum viz tantdm , ut fides, & {pes;
& aliaque pertinent ad {tatum vie & patriz (i~
mul , ficut gratia & chariras : quamvis atitem qua
{funt dona patriz tantdm , fint potiora donis vie
tantim , {ectis tamen eft de donis viz & patrie
fimul ;imo hec preftant omnibus alijs , faltem

net potentialita-
10 bearaeft

& acci-
ceflario

quantiim ad illud quod eft omnium aliorum D

prima radix & fundamentum , fcilicer gratiam
{anttificantem. Hine D. Chryloftomus homil,
g.in Epift, ad Romab, in fine ait, quod necli-
beratio a gehenna, nec affecutio regni ceeleftis
eft tantum bonum, ficut effe dile@Gum & grarum
Deo. Unde bearti rationabiliter eligerent po-
t‘fl‘ﬂ privari vilione beatifici , quam gratia fancti-

ces [ecundo : Finis eft nobilior eo quodeft
1em: Sed vifio beata eft finis gratiz {anéifi-
cantis : Ergo eft perfettior.

Refpondeo diftinguendo Antecedens: Finis ob-
jedtivus , concedo Antecedens : finis formalis ,
nego Antéecedens : vifio autem beatifica eft ran.
tim finis formalis gratiz fanéificantis ; finis ve-
1o obje&ivasillius eft ipfa Dei-eflentia clare vi-
fa, & permodum fpeciei & formz intelligibilis
intellectui €reato unita.

Inftabis : Illa forma eft nobilior fimpliciter,
qu nos facit Deo fimiliores , & magis nosiph
conjungit: Atqui vifio beatifica, licet non fir finis
ctivus, fed rantim formalis , tamen hos facic
fimiliores Deoa , quam gratia ; ut enim dicitur 1.
Joan. 3 C‘Lmz apparmerit s fimiles ei evimus , o=
niam videbimis eum ficuti eft; nofque Deo magis
unit, cdm {icipfaactualis conjunctio cum Deo;

perfectior.

one fui, cim
1Z, Nes £ {4
m beatam , pri-
I1C Tantim i’).lf[lﬁll‘-‘\a

Relpondeo gl'dtiam_ pr
fic participatio formalis natu
re fimiliores Deo , i
cise & ratione fut , c

tio operationis b : ‘ ¥
tione unionis ef z in ratione [pecief
imprefiz, & expreflz, quam fupponit, vel lecam
adducit , faciat nos Deo fimilior
Sed ex hoc non fequitur , qu
ter ratione (o perfectior grati
ne hujufmodi unienis e
fpeciei, & formz
qued vifio nesm

fimplici~
1 rakio-
z in fationg

militer ex es
Jeo in f‘f']PFO'
quam gratia fanétific efl i[:lucr{i‘qimd
fit l'implu:itcr pc‘r:”:&]‘or gratia, fed foltim fecun-
ditm quid , & in ratione actds fecundi, uc in fe-
cunda parte cnm]l.‘trii expofuimus. Unde D, Tho-
fra quatt. 113, art. 9. aic: Donam gratie ,

m

‘.’ln";
ria be

s quinto , gratiam fandificantem effe
iwerfcihurem Dei maternitate.

Probatur primo : Nobilius eft Deum concipers
mente,quam ventre:Sed per gratiam fanétifican-
tem mente Deum concipimus , imo tota Trinitas
habitatin nobis, juxta illud Joan. 14. Apud cum
veniemus; & *Ets
go gratia {anctificans eft perfedtior & nobiliot
maternitate B, Virginis , per quam Chriftum in
ventre concepit. Unde Auguftinus cap. 4. de vic-
init, Beatior fuit /]‘fan'a:Pen‘ip'fs?.’daﬁdcm Chri-
am concipicndo carnem Chrifti : materna
P?‘”P‘-mf“’."’” nibil Marie pmﬁuﬂl’: A mﬁﬁzﬁcff‘f
Chriftum corde quam carne geftaffer.

Secundé probatur : Gratia fanétificans , etiam
de porentia abfolura , cum peccato mortali ftare
nequit, utin Tractatnde juftificatione & merito
oftendemus : At materniras Dei abfoluté cum
peccato mortali compoffibilis eft ; nam Verbum
Divinum poterat carnem aflumere ex aliqua mu-
liere peccatrice, fi voluiffet, nec tamen eam a
peccato mundare: Ergo grana fanétificans Dei
maternitatem in perfedtione fuperat. Unde B.
Virgo magis eligeret maternitaie quam gratia
fan&ificante privari.

Dices: D. Thomast. p. queeft. 25. art. 6. ad 4.
ficait: Beata Firgoex hoc quod eft marer Dei, ba=
bet quandam dignitatem infinitam ex bono infi-
nito quod eft Deus ; & ex hoc non poteft aliquid
fleri melins ipsa , fient non poteft aliquid effe mea
lius Deo, Undeéx hoc inferr 3. p- quatk, z¢. are,
5. illam debere adorari aderatione hyperduliz:
quia (utait Cajetanus ) ejus dignitas fines Divia
hitatis propinguins attingir, Hinc etiam D. Epi-
phanius in ferm. de landibus Virginis mitum in
modum extollit ejus maternitatem , & de {acre
illo utero , qui Chriftum meruit portare; hec
{enibit: O wterwm smpolintum habentem cireulum
ceelorum s qus Denm ibmmprfhenﬁmz 171 te compre-
benfim port ! O nterum qui celum es , (eptem
ciroulis conffans . ¢ capacior iflis exiftens ! O utew
rum (eprem calis fublimiorem!

Refpondeo quod fi B. Virginis maternitas
accipiatur fecunddm fe, & ur pracifa A gratia
fan&ificante, cft quidem infinita quadam aigui-
tas , ratione termini infiniti quem arcingic, Per-
fonz fcilicer Verbi Divini,non tamen eft infi-
nita {anctitas, imd nec ullam formaliter & ef=
fentialiter dicit fanétitatem : tum quia non eft
divinz efentiz participatio : tum etiam quia,

rfionem apud enm faciemus




)74

99y

109,

01

Iox,

(e}

3

DE ESSENTIA GRATIZ

ue fuprd diccbam}es , cum peccato mortali flf;ire
otelt: gm{ia vero_hablmglg > proprer oppofitas
FALLONES 5 ellentialiter dicit fanctitatem , & abea
infeparabilis elt; unde & fanétificans appellatur,
quia €jus effefus formaliselt fandtificare ani-
mam : quare cim ex fnn;fhm:e magis quam ex
dignitate , rerum perfectionem & excellentiam
yenari & metiri debeamus, dicendum efl, gra-
riam habitualemefie abfoluré perfectiorem ma-
terhitate B. Virginis , licer ifta fecanddm quid
eam [uperet. : :
Inferes ultimo , gratiam {andificantem ella
erfeétiorem , {ecundim [uam rationem fptciﬁ-
cam & ellentialem, fubftantid anime rationa-
lis , vel ,ﬁn;c!i, & :]L'!.ﬂ‘.lhEt alia fubflantia crea-
th vel creabili: licér !ccundﬁmﬁ modum cﬂem%l
imperfectior fic ; cim omuis {ubftantia per (e
fubfiftat, & gratia, ucpote accidens , fubfiltatin
alio. Ira cxpreﬁé docer 5. T_:‘mmas varijs in J.ol
¢is, Nam queft. 27. de verit. art. 1. ad 6. aits
Poteft dici qnoff gm_r:'n iz’gfslaﬂmﬁz ens creatum
non eff nobilior anima Chrifts J_[r:*d inguantuim ‘eﬂ
g,-md.cm ﬁfﬁ’f.ﬂfiiu&fﬂ divine éan{rnr;ﬂr 3 c.t])-rjﬁ::r
q:zkwﬁms’[;’mdo natnralis gua eff in anima L':-', iftis
Et hic act. 2. ad 2. docer, quod licér gratia im-
petfectioti modo habeart effe in anima , quam
anima habeat in fe, tamen inquantum eft expre(-
fio & participatio divinz [mz1ital:i§ » multo major
quam fubftantia ,eft nobilior animi. Item 2. 2.
quzlt, 23. art. 3. afferit charitatem effe fimplici-
ter perfectiorem fubftantid animz : Omne acci-
dens (inquit ) fecundiim [uunm effe eft inferius fub-
fantid , quia [ubffantia oft ens per [e . accidens
gﬂ'r‘ﬂ alio :ﬁd‘fccrmafkmrﬁzianemﬁmﬂ);sﬁri 5 A0
cidens quidem quod caufarir ex principijs (ubjelti
eft indignins [ubjelto , fiour effeltus cansa;acci-
dens antem quod caufatur ex participatione alicu-
jus [uperioris nature, eff dignius [ubjetto, inguan-
tum eft fimilitudo [uperiorss nature , fiout lux dia-
pimrza s ¢ hoc modo charitas eft .ﬂ':"gmﬂr‘animé,
inquantum eft participatio quedam Spiritns San~
&i. Siantem charitas fir perfectior anima , fe-
cundiim {uam {peciem , a fortieri gratia anéifi-
cans ( qua, utfupra oftendimus, ipfam charita-
tem excedit ) eritilld nobilior.

Ratio etiam quam D, Thomas infinuat, id ef-
ficaciter fuadet : Nam major vel minor perfeétio
effentialis alicujus forme , {umitur ex majorivel
minori aflimilatione ad Deum , & participatio-
ne perfetionum ipfius : Sed nolla fubftantia
creata poteft praftare tantam fimilitudinem &
patticipationem Dei , quantam przitar gratia
per feipfam , & per operationem fibi connatu-
ralem , fcilicet vifionem beatam, de gquadicitur
1. Joan. 3. Similes ci erimus o quoniam videbimus
eum fienti eft: Ergo nulla (ubftantia creatagra-
tiam fan@ificantem in perfe@ione fuperar vel
adzquar. Unde re@¢ Auguftinus lib. 2, ad Bo-
nifacium cap. 6. Dei Gratia non folim emnia [y-
dera & omnes oalos , veritm etiam omnes Angelos
Jupergreditur,

Confirmatur :Ex pecfe&ione operationis co-
gnofcitur perfectio forma, ficut ex fructu cog-
nolcitur perfectio arboris ; unde ex eo quod ho-
mo habet operationes perfectiores operationi-
busbrurerum , nimirum difcurrere & velle, po-
fteriori colligimus , animam rationalem effe in

- fina fpecie petfe&iorem & nobilicrem formis

brutorum : Sed gratia fanctificans haber opera-
tiones fimpliciter perfedtiores operationibus
proprijs & connaturalibus omnium [fubftantia-

Tom, IV, ;

A

99
rum creatarum, 8 creabilium: Ergo elt fimplia
citer perfeétior omni (ubftantid creatd , & crea-
bili. Minor prebatus : Vifio beatifica eft propria
& connaturalis operatio gratiz , utpote quam
connaturaliter exercet in {tatn beatirudinis , me_
dio lumine gloriz , ranquam proprid virtute: Sed
hac 'operatio excedit vires , proportionem , &
facultatem naturalem cujulcunque fubftantiz
creatz & creabilis ,ut in Tractatu de vifionebea-
ta demonftravimus® Ergo &c.

Ex his intelliges , quam pi¢ ac erudit¢locutus
fir S, Thomas infra quaft. 113. art. 9. ad :. cdm
dixic: Bonam gratseunius , majus ¢ff quam bonum
Hatsra totiss univer(i : ham Levera unicus gradus
gratiz fandtificantis, majoris eft valoris & prerij,
quam bona omnia naturalia torius univerf, Qua-
rein facris litteris illa prafertur omnibus rebus
creatis : Job. 28. Nefeir bowio Pm:.‘]ri.—a efss s port
dabitur anrnm mg';'iﬁnﬂ Pra ed. b:lPiCDI. T Melior
eft poffeffio ejus anro .5 argenta eleéto. Sapient. 7.
Pmpoﬁ!iiﬂﬂm re‘g.’?iﬁ o [edibus , & divitias ni-
hileffe duxiincomparatione illins ¢'e. Unde Ca-
jetanus in commentario illius articuli ) aureailla
S. Doctoris verba expendens, fubdic: Anre ocu-
los. tuos femper die notegue tene , guod bonum
gratia untins, eft melins quam bonum nature toting
univerfi , ut continue videas damnationem immin
nentem non aflimanti tantum bonum oblatnm.

uibus verbis pridenter nos admonet pijffimus
illeac dotiffimus Cardinalis , quanta diligentis
& [olicicudine [atagere debeamus,ut gratiam pet«
ditam r_e[uPE!emlls:, recuperaram C(‘II)I;\TEVEITH.IS,
& conlervatam,per aus ferventiores augeamus,
donec per lumen gloriz, & claram Dei vifionem,
arque amorem beatificum , perficiatur & con.
fummetr in patria,

ARTrev a4,

An fmmz fanttificans praflet formalitereffe
Jilwm Dei adoprivam , eague [ola talem
effettum prafare poffic ?

§ 1.
Ruibn(dam pramiffis veferintur [Sntentia,

Ro telolutione hujus difhicultatis tria reco-

lenda funt , qua articulo pracedenti infinua-
vimus, In primis notandum eft, quod adoptio
foletcommuniter definiri a Theologis & Jurif-
petitis : Gratwita affumptio perfons extranes ad
alterins haveditatem. Juxra quam definitionem,
ut quis adeptetur in flium , requiritur . primo
quod perfona extranea fit; hoceft, quodex fe
& ratione fui non habeat jus filij ad hzredita-
tem ad quam adoptatur: [ecundo, quod affum-
prio fitgratuita , hoc eft &lijs titulis non debita,
Alia conditio {uperaddi folet mutuus fcilicet
adoptantis & adoprati confenfus , fi adopratus
fir fui juris; fi verd fui juris non fit , exigirur
confenfus Turoris, Quodautem adopratns non
accipiat effe ab adoprante, 8 quéd adoptio in
folatium adoprantis fiat, ac denique quod ade-
ptatus non fuccedatin hxreditate ulque ad mor-
tem adoprantis ,non funt de effentia adoptionis,
fed adoptioni liimanz & civili comperunt, pro-
pter ejus imperfectionem.

Secundo fupponendum elt ut certum, & id-
dubitaté fide tenendum , Deum homines in filics
adoptare ;mt conflat ex Panload Roman. 8. s

N ij

Difp. 1
wree 5

104

IC"{

ick,




o8,

100

ce'pfﬂx'; [piritum adoptionis : zd 38 4.
adoptionem filiorwm reciperemus ‘ad Ephel. 1.
Pradeftinavit nos in adaptionen filiorum per Fe-
[ Chriftum , & alibi paflim, Ratio etiam
{uadet: Adoprio enim, ut diximus, eft gratuitaai-
fumptio perfonz extranex ad alterius hzredita-
tem: Sed Deus gratuito 8¢ liberaliter creaturam
rationalem affumi, feu elevat ad beatitudinem;in
qua Dei hareditas confiftic,8c ad quam ex {ua na-
tura nullum habet jus , fubindeque ad cam ut pet<
{ona extranea comparatur : Ergo Deus homines
adoptat in filios. Unde Chrylologus ferm. 70.
haxcverba orationis dominice, Parer noffer qui €5
in ceelis s expendens, ficait: Servas dominum Pa-
trem vocare aidet s judicem [inm veus BUnNCKpHE
genitorem : conditio terreng [id (& voce adopiat in
Flinm; qui terrena perdidir, eftimar fe D.x vinitats
baredem. Sedandemus , quia prefumptio dicentis
non eft s ubi antboriras eft fubentis : ip(e enim nas
bodie dicere fic voluit s qui nos d.'ncuz'zﬁc‘ orare. Er
qm'_ft' mirum ; i homines Dei E-J?E’j’t‘?fi‘.'!'[\r’l.’ in filios,
quanda (& hominis dedsr ¢b aptavitinfilinm ¢ Car-
mis tunc naturamitranffulitin divinam , Deitatem
guanda humanam detulit ad naturam ; tnnc homi-
tem.[ibi in calefFibus preflisit cobavedem . quande
[z paricipem rea didst terrenorum. El‘ fgnn. 1e.
Audivimus fi  qud nos tulit divina dignatio,
qud patcrnitas cxtulit nos (uperna: credamus nos
Dei filios s ‘rc[]bsm:’c,qmu,r generi s VIVAMES cmf«{,
patrem Sfimilitndine referamus s ne perdamus vi-
tijs quod fumns per gratigm confecuti. Similia
feribic Cyprianus inlib. de {pedtac. ubi etiam mi-
rum in modum hanc filij Dei adoptivi dignita-
tem extollit, Chriftianos adhortans ;ur rales fe
exhibeant in moribus, quales filios Dei decet:
Nunguam humana opera mirabissir ( inquit )
quifquis fe cognoveric filiwm Deic Dejicit fe de
culmine generofitatis s qui admirari aliguid poft
Deumpoteft. Citm ergote follicitat caro ad turpia,
refponde filins Dei (um ; ad majora natus (um
qgitdm ut me Ventris mancipinm efficiam. Ciom te
smundusteniat s re[ponde , filins Dei ega fum , ce-
Ieftibus opibus deftinatus; indignum eff ut rerve
punttum confelter. Ciim te demon invadit , ciem
honores promittits refponde , De filins fiom, regno
aterno natns  Vade vetro Sathana. Noli ergodege-
nerare a precelfis filiorum Dei cogitationibus :
Agnofce (addic Leo Papa) dignitatem tuam , ¢
divine confors: faltus nature , nols in priftinam
wilitatem degeneri converfarione redire,

Tertio advertendum eft | quod ficut filiatio
naturalis dupliciter fumi potelt , nempe formali-
ter, & fundamentaliter ; & in prima acceptio-
ne a relatione predicamenrali preftatur;in fe-
cunda verd, & gencratione paffiva,feud natura
ut per generationem accepta : ita filiatio adop-
tiva hac duplici acceptione gander: unde f fu-
matur formaliter ,in relatione confiftit; fi verd
fundamentaliter , fupponit pro fundamento ad
quodrelatio confequitur : & de rali fandamento
in prafenti difputamus,, & inquirimus quenam
fit formaillud fermalirer praftans, feninratione
fundamenti pradictz relationis formaliter con.
ftituens.

Incujus difficaltatis refolutione varid opinan-
tur Auchores » quidam exiftimant Divinitatem
Spiritus Sanéti , juftis excrinfecd unitam , {eua
animz juftorum intime prafentem, medii gratii
habituali, effe formam, quz preftat formalirer
effe filium Dei adoptivam , concurrente gratid
fan@ificante foldn ut vinculo. Ira Leflius lib,

DISPVTATIO

Galatas 4. 7+ A

B fignata,certum valorem & &ftima

SECVNDA

5. de fummobono cap. 2. Alij afferunt charita.
tem habitualem efle formam que talem effe.
tum ILai'&Ha::& quz fu ’_r‘mcnlmm proximum
filiationis adoptive Dei formaliter conftitui,
Sic docet Aureclus inz. dift. 17, qualt. 1. arg, 5,
Nominales vero ; cum Scoto & Durando, teneng
filiationem adoprivam praflari quidema gratia
{anétificar amen ratione {uz entitacis 8
perfectionis, fed exlege & pacto Dei, quianems
pe Deus qualiratem illam fupernavur lem ,defe
ad talem effedtum infufficientem & impropor
tionatam , dctm:av:i ac deftinavit ad illam prz-
ftandum, & per talem deputationem, valorem si
fufficientem conrulit ; ficur moneta regio figilla
onem habet,
guamex [enon obtinebat., Denique Suarez lib,
. de gratia cap. 3. docet quidem gratiam habi.
tualem, ratione {uz entitatis, nullo Dei extrin-
feco favore expedtaro , filiationem a foptivam
caufare , {eu fundare ; fed addit cap. 3. num. 16,
de potentia abfoluta talem’ effetum pofle ab
alia forma praftari,vel hominem pofle filium
Deiadoptivum per folam extrinfécam denomi-
nationem, fineullo habitu, vel qualitate intrinfe-
ca, conftitui ; quia Deus poteftil {
luntate ad gloriz ceeleftis hzreditatem acceptare,
fen deftinare,

§. IT.

Pera fententia feqnentibus conclufionibus
declaratur & [fatuitar,

Ico primd : Diviniras Spiritus Sané¥i | ex.

trinfeéce nobis unita , feu affiftens ; non
preftat per modum forma filiationem Deiado-
ptivam.

Probatur conclufio ratione fundamentali,
Forma qud quis regenerarur in filium Dei;fea
que terminat formalicer {piritnalem generatio-
nem , caufar formaliter fundamentum filiatio-
nisadoptive : Sed Divinitas Spiritus San&i noa
bis extrinfecd unita, vel affiftens, non eft fore

D maquéa quis regeneratur in filium Dei , fen quz

terminat formaliter (piritnalem hominis genera-
tionem : Ergo non caufat formaliter fundament
tum filiationis adoptive. Major patet | quia de
filiatione adoptiva , proportione fervatd, phile-
fophandumeft, ficut de naturali : Sed in fravarali=
bus illud quod terminac formaliter genératio-
nem , caufat formaliter fundamentum filiationis
naturalis : Ergo pariter fundamentum filiationis
adoptiva canfatur formaliter & forma, quzelt
terminus formalis {piritualis generationis. Mi-
nor verd fuadetur primo ex D. Thoma hic att. 3,
in corp. ubiexplicans de gratia habituali illod 4.
Pezri v Maxima & pretiofa nobis promiffi do=

E navit, ut per hac effciamini divina conforees nati-

ve ,{ubdic: Et fecundiom acceptionem bunjufmods
nature , dicimur regenerari in filios Dei : Ergo ex
D. Thoma, forma qui quis regeneratur {piritua-
licer in filium Dei , feu quz eft terminus formalis
fpiritualis generationis , eft ipfa gratia habitualis,
non vero Divinitas Spiritus Sanéi,extrinfece no-
bis unita feuaffiftens.

Secundo probatur eadem Minor ratiene : Fot-
ma tecminans [piritualem generationem eft qué
terminus genitus {piritualiter wivit ; ficut forma
dans vitd formaliter rermino naturalis generatio-
nis,illamn formaliver terminar: Sed DivinitasSpiri-
tis Sancti, nabis extrinfece unica, non eft princi-
pium quovivendi [piritualiter :Ergo nec formalis

109;

1110




110,

JIL.

2,

113

DE

recminys [piritnalis generationis. Maj_c')r eft evi-

dens : Minor oftenditur prlimd exD. ”{ hgma 2i%s

quaft. 23.art. 2.ad 2. ubrzf:t : Dests eff wita cffe-

&,fu,}, @-,y:f?rni per charitatem , & Corpa:'u frr
animam : [¢d formaliter charitas eff ita animas
ffcm & anima m;‘paris: ErgoexD.T homa Di-
vinitas Spiritus Sand&i,nobis extrinfece unita, ne-
quit effe principium quo formale vivendi {piri-
rualiter. Ratioeriamid fuadet ; Nam forma, qua
eft principium quo formale ‘_vlvendi . fdeber. pet
jdentitatem,aut per phyﬁclam zlnforf‘ng:}c‘:nc«n,ncj
cipienti vitam uniti: At Divinitas Spiritus Sandki
nulloex his modis nobis uniri poteit, ctim nter-
que modus unienis 1ln‘.lpe1'fecﬂ:1onem imporret:
Ergo nequit effe principium quo formale vivendi
fpinl’l‘.ﬂhtrclf. : S

Poteft infuper probari conclufio alid rarione:
Eadem forma qua dat effe filium Deiadoptivem,
Im:m‘mmjuﬂiﬁc(at, ut conflat ex Tridentino fefl}
6.€ap. 4. ubi ait quod naffxa juftificario eff trans-
latio ab eo ffati, in qro howmo nafcitur filtus pri=
mi Ade . in flatum gratie & adoptionis filiorum
Dei: Sed Divinitas Spiritus Sanéi, nobis extrin~
fecé unita , non juftificat nos formaliter ; ut colli-
giturex eodem Tridentino ibidem cap 7. dicente:
Deinin unica formalis canfa (noftrz juftificatio-
nis ) eft suffitia Dei s mon qud ipfe inftus eft, fed

wi nos juffos facer:julliviaautem qui Deus eft
juftus, eftipfa Divinitas : Ergo juxta doctrinam
Tridentini Divinitas Spiritus Sancki, nobisex-
wrinfec unita, non efl forma, que dar eflefilium
Dei adoptivam. Unde hze fententia Leflij non
viderur in fide tuta , nec Tridentini docdtringe
gonfentanea.

Dico fecunda:Habitus charitatis non eft forma
quz filium Dej adoptivum conflituit, fed gratia
habirualis,

Probatur: THa forma tribuit formaliter effe fi-
lium Dei adoptivum , quz formaliter terminat
fpirivualem hominis generationem: At forma tet-
minans formaliter {piritualem hominis genera-
tionem, non eft habirus chariratis, fed ipfa gratia
habitualis; Ergo habitus charitatis non et forma
gue filium Dei adoptivam conflituic, {ed gratia
habitgalis. Major patet ex fimilitudine {en ana-
logia quz reperitur inter generationem {pirjta-
lem & nawralem. Minor verd fic oflenditur. Li-
cérhomo genitus naturali generatione recipiat fi-
mul cam natura proprietates , tamen non termi-
nat formaliter naturalem generationem per pro-
prietates , fed per navuram homanam,qua: eft ra-
dix illarum : Ergo fimiliter licét juftus , genitus &
Deo {picitnali generatione , naturam [upernatu-
zalem & illius proprierares recipiat, non termi-
pat tamen fpiritnalem generationem formaliter
Iatione proprieratum fed ratione natiirz ordinis
fupcma[umlis : Atgratia habitualis eft in ordine
fupernaturalinatura, chatitas verd eftillins pro-
prieras, ue arricalo fequenti patebit : Ergo homo
non terminat {piritualem generationem ratione
habiriis charitatis , fed ratione gravie habitualis,
qua eft radix illivs.

Confirmatur: Terminus formalis {piritualis ge-
nerationis eft ille quo genitus vivit (piritualicer
radicaliter , feu qui eft radix vive fpiritualis 5 ficue
terminus formalis generationis naturalis eft ille
quo genitus vivie nataraliter radicaliter , feu qui
eft radix vitze naruralis : Sed gratia habitualis dat
vitam radicaliter in ordine {piriruali;fen fuperna-
turali, son verd habitus charitatis, ot patet: Er-
gogratia fanctificans , non verd charitatis habi-

Tom. IV, -

ESSENTIA GRATIA.

A

B

D

1ok

us,eft terminus formalis generationis fpiritualiss

Confirmatur amplits : Terminus formalis fpi-
ritualis generatiems eft ille ratione cujus homeo
fic pasticeps nature divine , Deoque affimilatur,
non in aliquo atributo , fed in natura divinag
guod eadem paritate generationis naturalis pro=
batur : Sed homo non fir particeps formaliterna<
ture divine , nec Deo aflimilatur in natura, pet
habitum charitadis , {ed per gratiam habitalems
ctiin {ola gratia habicualis fit participatio forma-
lis nature divinz , fub conceptn marura ; habitus
vero charitatis fic paricipatio divine voluntatis,
que eft illins atcributum ¢ Ergo idem quod privis.

Dico tertio ; Gratia habitualis {E'xptﬁ adaquate,
nulloextrinfeco favore expectato,hominem con-
ftiruit filivm adoprivam Dei,

Hac conclufio paterex fundamentis jam ftatu-
tis: Nam perillam formamhomo adequare filius
Dei adoprivus conflitnitur, per quam conftitui~
tur{piritualiter genitus: Sed per gratiam habitna=
lem, adzquaré , & feclufo quocumaque favore ex-
trinfeco , homo conftitnitar fpiritualirer genicuse
Ergo & filius Deiadoptivus. Major conftar, nam
elfe genicum{piritualiter , et fundamentum rela-
tionis filij adoptivi, ficut effegenitum naturalicer,
eft fundamentum relationis filij naturalis, Miner
vero fuaderur: Sicut énim homo conftituitur na-
turaliter genitus, per receptionem nature conve-
nientis {pecificé cum natura generantis,ira confti-
tuitur genitus {piritaaliter, per receprionem natu-
re convenientis analogicé cum natura Dei (piri-
tualiter generantis : Sed gratia habirualis fe {ol3,
fecundiim entitatem intrinfecam , abfque ullo fa-
vere extrinfeco , eft participatio analoga narura
Dei, ur articulo pracedenti vidimus : Ergo per il-

amadzquaté, & leclufo quecumque faveore ex-
trinfeco, homo conflitnitur fpiritualiter genitus.

Confirmatur & magis illuftratur heec ratior Ac-
Cipiens naturam generantis fecundiim convenien-
tiam univocam , ex vi hujus acceprionis , abfique
aliquo fuperaddite , conftituitur filius naturalis;
Ergoex viacceptionis natura divinz , fecundim
convenientiam analogam; abfque indigentia ali-
cujus fuperadditi , conflitmitar filius adoptivus;
Sed.gratia habitualis , ratione intrinfeca entitatis,
eft participatio natura divinz , fecunddm conve-
nientiam analogam , fubindeque illam accipiens
eft fimilis Deoanalogicé in natura {ub conceptu
naturz ; Ergo ex vi acceptionisilling, ab{que ullo
favere extrinfeco, homo conftiruitue {piritualiter
genitus, filiu{que Deiadoptivus.

Refpondebis negando confequentiam & pari-

. fatém-:inam a(EE-p'ClOiﬁ'i nature humana: PE[’ nagu=

ralem generationem eft annexum jus naturalead
hzreditatem pattis, {eeils antemacceptioni natu-
re divine per {piritualem generationem , nifi ac-
cedar extrin{eca acceprario ad gloriam : nnde licét
prima naturz acceptio,ablque vllo favere extrin~
{eco, filium naturalem conftituat ; fecunda tamen
nonconftituit filium Dei adeptivum , nifi accedag
aliquis faver extrinfecus Dei, hominem accep~
tantis ad gloriz herediratem.

Sed contra: Naturz proportionatz ad aliquem
finem debetur connaturaliter aflecutio illivs ; Sed
graria habirualis eft natura proportionara cum vi-
fioneclara Dei,quz eft hzreditas illius : Ergo Del
hzreditas illi debetur connaturaliter , & feclufo
extrinfeco Dei favore, ;

Confirmatur: Graria habitualis, rationeentitas
tis intrinfece, conftituit hominem Deo gratum,
& ebjefum congruuin divine dile@tionis implis

Ny !

4y

gy

116,

7,

118,




9.

Ilo.

Fe1 e

foo

citer: Etgo illum reddit dignum , cui Deus velit
bonum fimpliciter tale, quodeft vifie Cl;‘tl‘a&‘n]\f?ﬂﬁ,
& confequenter darjus connaturaliter ad here-
ditatem Del.

Confirmatur amplius : Lumen gloriz, per mo-
dum pLinci;\iJ proximi dat-jus connaturaliter ad
vifionem beatificam : Ergo gratia habitualis, 2
qua lumen gloriz emanat tanquam proprictas,
dabiriden jus connasuraliter, per modum radicis,
& principij remoti-& radicalis,

Dico ultimé : Implicat contradictionem effe
filium Deiadoptivum , fine gratia habituali,

Probatur: Ad filiationem adepfivam Dei effen-
tialiter exigitur convenientia falrem analoga cum
Deo in natra, {ub conceptunatura: Sed impli-
cat creaturam convenire analogicé cum Deo in
natura {ub conceptu nature, fine gratia habituali:
Ergoimplicat contradictionem dari fine illa filia-
tienem adoptivam Dei. Major patetex fupra di-
€tis : Minor probatur, Eflentia gratiz habitualis
confiftivin hoc quod elt elfe participationem for-

nalem nature Deifub concepru nature , utarti-
culo pracedenti oftendimus ; Ergoimplicatcrea-
tutam f(ineilla convenire analegicé cum Deo in
natura fub concepru nature,

Confirmatur : [mplicat hominem effe filium
Deiadoptivum , nifi fic fpiritualitera Deo geni-
tus, ciim filiatio adoptiva in {pirituali generatio-
ne fundetur : Sed repugnat illum efle {piritualiter
genitum a Deo, fine gratia habiuali Ergoimpli-
cat fine illa effe filium Dei adoptivum. Minor
probatur : Efle genitum fpiritnaliter, eft procede-
re vivens vita {pirituali a Deo vivente in fimilicu~
dinem naturz, ad quod necellarium eft vivere ra-
dicaliter vitd fpirituali & divind : Sed implicat vi-
vere vith [pirituali & divind radicaliver , fine gra-
tia habituali ; cimilla E‘l:radixogwemrionum Vita=
lium ordinis fupernaturalis, nempeadtis charita-
tis, & vifionis intnitive Dei, aiiorumqne aCtuum
fupernaruralium : Ergo implicat hominem effe
{piritualiter genitum a Deo, fine gratia habiruali,

§. 1IL

Solvuntur objectiones.

Bijcies primo contra primam conclufic-
Onem + Forma qué juftus vivit in erdine fu-
pernaturali & divino, eft quaz preftat formaliter
efle filium Deiadoptivum : Sed homo juftus vi-
vit Spirita Dei & ejus Divinitate: Ergo Divini-
tas Spiritus Sandti, juftis unita per gratiam , pra-
ftat formaliter effe filium Deiadoptivum. Major
conftat ex fupra ditis, Minor probatur primo ex
Scriptura, Joan. 6. Spiritus et qui vivificar. Ad
Galat.g. ff Spiritn vivimus , Spiritu ¢ ambule-
s, Iremin Symbolo Concilij Niczni dicirur
Credo in .S"r:frin'«.'m Santtum Dominum & VIvVIiFI-
canTEM.Unde Sanétus Thomas 4. contra Gent.
cap. z0. obfervat quod Spiritus Domini initio
mundidicitur ferri (uper aquas, non quafi iple
moveatur , fed quia primum eft motionis & vite
principium, & quia divino {uo halitu & (piricn
omnia vivificat. In hujus rei confirmationem bel-
liffimé notavit Cornelius Muflus Epifcopus Bi-
tuntinus, lib, 3. de divina hiftoria, omnia {piritu
vivificati : Habent (inquit ) Phyfici in animali-
bus fisos [piritus: anhelitum Enprimis ; tum cor-
prfeula illa in corde , in hepate . in cerebro for-
mata . [piritus videlices natnvales;, vitales, ¢ ani-
males. Sunt & ipfis Grammaticis [piritss , quos
guidem acoensis dicimus s ob id qiod [yllabis aca

DISPNTATILO

o
Sf_,

eV HNDEA

A cinant, veluti carim tenores ¢

toni: fane ur I3

litterarum wocali

tere vecales d
ipfi accentits videntur effe a
vornm fono acuto , vel gravi,

tur  quafi vivant , v
tur. Hing porro ad 2
TR C INLe
ttones & eleva
tis funt , quibus animata muf
bet, zsrpa_ﬂ'fr Amorenm C'.’.'Ci:!.ﬂ{'r’(‘,?I.'/V,";'H;‘(l'g'rr g
e timores Fr:’[fr:’. Secundo pm'mlm[ eadem Mi.
nor ratione, Divinitas Sp
quadam per eflentiam 8¢ infinit

A 7

ciones ,
* cantibus ,

us

)
& cor

ficiens eft ad omnia vivificanda; Juenter
B ta juitis, medio dono accidental iz fanéi-
ficantis, illos feipsa viyificar ; ita ut gracia concur.

> b 3 g

rat foliim per modum nexds feu vinculi conius
genti$, Divinitas vero SpiritusSat
formz, fen princi;‘-)j qQuo vivi

RCI}JI‘JH&:‘U Llaﬂil:-gut'ndo Minorem : Jultus vi-
vit{piritu Dei , & ejus Divinitate , ut causi effi-
ciente, & moventead actus vitales ordinis {uper-
naturalis, concedo Minorem : uc forma , & prin-
cipio quo radicali vitz {upernaturalis, nego Mi-
norem, & Confequentiam : nam (ut fupra decla-
ravimus ) id quod formaliter prafiat effe filium
Dei adoptivum, debet formaliter , & non foldm
effedtive, vitam fupernaturalem caufare , feu effe
principinm radicale talis virz ; quod Spiritni San-
&o competere nequit, ctiim forma quzeft prin-
cipium quo radicale viven_di ,debeat per identita<
tem, aut per phyficam informationem accipienti
vitam umiri, m,‘"hpr:‘l diximus, Unde S. Thomas
2. 2. quaft. 23. are. 2. fibi hoc argamentum obij-
cit: Deus eft [piritnaliter vita anime . ficut api=-
ma vita corporss » [ecundsim illud Denteronom.zo.
Ipfe eft vita tua: Sed anima vivificat corpus per
Jeipfam : Ergo Deus vivificat animam Peff'c'f,o-
JSum. Cui ficrefpondet : Ad [ccundum dicendum
guod Dens eft vita effettivé s & anime per chari-
tatem s € cor'}mri; per animam ; fed fa;*em.’;’mr
charitas eft vita anime , ficut & anima corporis:
snde perhoc poreft concludi, quid [icur anima im=
mediaté unitur corpori , ita chavitas anima, Ex
quo patet reﬁfouf{o ad uramque probationem
Minoris.

Ad primam enim defumptam ex Scripturz te-
ftimoniis, dicendum elt, Spiritum Sanctum dici
vivificare effective,non formaliter, & juftos {pi-
rizu Dei vivere, ambulate, & moveri, ut causi ef-
ficiente, & impellente, non ut formi informante,
feu urt principio radicali quo vitz {piritualis & {u-
pernaturalis;& in hoc (enfuintelligenda effe pre-
dicta Scripturz & S§S. Parrum reftimonia.

Ad (ecundam , conceffo Antecedente, fimiliter
diftinguo Conlequens: Ergo eft de (e fufficiens
ad omnia vivificanda, formalirer , nego : eflicien-
ter, conceda, Ex quo foliim fequitur }uﬂos vive-
re Divinitate Spiritus Sandti effectivé, non vero
formalirer,

Obijcies fecunds : Filius conftituitur per com-
municationem naturz ejufdem cum natura patris,
fpecifice, vel numerice : Sed jufti non poffunt effe
filif Deiadoptivi , per communicationem naturz
divinz,{ecundidm convenientiam {pecificam,cuim
natura divina fit immultiplicabilis numero: Ergo
conftituuntur filif per communicationem nature
divinz,, fecundim identitatem numericam , &
confequenter ipsi formaliter Deirate,

Refpondeo diftinguendo Majorem : Filius na-
tusalis, concedo Majorem: filius adoptivus ; nego

antis.,

122,

1




(124

B0

126+

i

18,

DE ESSENTIA GRATILA

10}

Majnfem"Et ¢oncel3s Minoti, nego Conlequen. A fuppofito quod nattiras producat;

giam ; nam ad efle ﬂlij _ad_()}.)twi f'lll"ﬁ:'..i: , vel aﬁ’f-
Etus ntrinfcms,'_qualuc-x inter ho mn!\c‘s'cml[m-

it Jv{;'l communicano nml'nr:c (CCLJ[_‘,du.m. conve-
pientiam analogam , qualiter contingit-in Deoy
qui nobis (uz ﬂfiurglPREE.TleJElUDIlCLU communi-
cacmedia gratid habituali, eique mediante nos
filios [os adoptivos m_u{fituit. Unde Prophera
Regitis Pfal. 81, ubi dmrl de jultis : Ego dixi dif
effus (id et conlortes dwufx_namrx per gratiam)
conkiniio ﬁlbi:mgi: , @ filij Excelfy omnes, ni-
mirum per filiationem adoptivam in gratia fun-
datam. 3

Obijcies tertio contra [ecundam conclufionem:
1. Toan, 3. dicitur, Pidete gualem charitatern dedit
nobis Paters ue filij Dei nominemur & [imns:Ex-
goex Seriprura clinr?‘tzls eft forma, qua praeftat
homini formaliter effe filivm Dei adoptivum,hon
verd gratia fanétificans,

RE‘ﬁJ()I‘.({EO aliqua , qua funt effectus granz
fanétificantis, attribui etiam charitati , ratione
mutuz coniexionis quamn habentinter {e,non ra-
men eéodem modo, fed diverlo j {icque hliati
nem Dei adoptivam attribuigra
maliter & per (e primo chatitati aurem conco-
initanter & fecundario, quia illa el proprietas;
qua & gratia dimanat, & infeparabiliter ipli con-
jungicat, ; :

Obijcies quartd contra tertiam conclulionems
Filiatio Deiadoptivaablquejure ad ejus hzredi-
ratem [tare nequit  Sed tale jus exigic vel fuppo-
nit Pmmiﬂionem Dei, fen ejus pactim & ordi-
nationem , gratiz habituali {uperadditam: Ergo
graria fan@ificans ex vi proprie entitatis & per-
fo&tionis, ac feclufo bmm favore extrinfeco e1
fuperaddito , non porell filiationem Dei adopti-
¥am caufare. Majoi patet ex definitione adoptis-
pis fupra adduéta: Minor vero {uadetur. Non mi-
nor in operibus juftorum , gratia & charitatein-
formatis , invenitir ptoportio cum gleria, uc ha-
bec rationem mercedis, [eu coronz , quam repe=
fatur in gratia fan Gificante, ut fubjééim infor-
anté , cim beatifica vifioné , ut haber rationem
hereditatis : Sed non datur in operibus juftorum
jus ad gloriam ut metcedem [eu coronham , ablque
interventi promiffionis vel ordinationis divine,
illorum entitati extrinfece (uperaddite : Ergo nec
in gratia fancificanté [alvarur jus ad bearificam
vifienem , ut hzrediratem ; :zbl"que Promiﬁinne
vel ordinationé Dei,

Refpondeo concelsa Majori , hegando Mino-
tem, Adcnjus probationem,conceflis pramiffis,
neganda eft confequentia & paritas, Ratio autem
diferiminis eft, quia jus meritorinm,quod in ope-
tibus juftorum gratia & charitate informatis in-
venitur , vel elt fidelitatis, vel jultitie , vel grati-
tudinis ¢ primam abfque premiffione ftare non
potelt ; fecundum vero & tertium nequeunt in
pura creatura , abfque pacto Dei,operum digni-
tati fuperaddito, {ubfiftere; quia cim jultérum
opera fint Deo multis titulis debita, ex vipropria,
S intrinfeco valoré,non pollunt Deum ex (kricta
juftitia obligare ad illa remuneranda:jus aurem
fundatum in gratia {anéificante refpedu gloriz
uthzreditatis, ciim non fit meritorinm, fed folins
contiaturalitaris , ipfi competit ablque interventi
promiffionis, vel ordinationis divine ; ficut Deus
jure connaturalitatis tenetur Angelo infundere
{pecies , illius creatione {fuppolitd ; concurrere ad
motum ceeli, {uppofitd illins exiftentiz ;& ¢ flu-
um feu refuliantiam paffionum non impedize,

)

D

Dices: Quod eft debitum alicut jute connarura-
litatis , fen debito exigentie phylice , non poteft
}‘l(:i)()lil uat p'l'(tﬂ}]\‘ll'j) Vi ‘:“"\' EH (.'i?l]?[ﬂ{(’i natra-
Ies nequeunntut premium proponi ,
turaliter fluunt ab effentia, 8 {uncill
tulo conhaturaliratis , feu
fice : Sed prima gloria,refpondens pri
uic hereditas, potelt in premium proj
de facto eam promicti docet fréquéntior fenten-
tia : Ergo non deberur gratiz juré connawuralitas
tis, (eu debito exigentie phyfice.

Confirmartur ¢ Gloria ur hereditas non deberur
gratie fanctificanti exigentid activa, ficut proprie-
tates debentur effentiz, quia non di 3
tia per modum propriz paflionis ;
connaturalitatis paflivae, qualiter debentur An-
gelo fpecies infulz a Deo, vel ceelo motus circu-
laris : Ergo gloria nullo modo eft debita graviz
jure connaturalitatis ; feu debito exigentiz phyfi.
ca, [ed [ohim jure morali & meritorio.

Ad inftantiam nego Majorem : Gloria enim
corporis debeturanime Chrifti ex vi gloriz ani
ma , jure connaturalitatis , & debito phyfico, &
tamenillam Chriftum meruifle docet D. Thomas
3. p. quelt. 19.art.3.ad3. Nos ergo obltar debi-
tum phyficum alicnjus perfeétionis , quominus
polfit tanquam premium propont,ut pluribus i
tulis debearur. Paffio antem {unul com natura
conveniens,ide6 nequit effe pramicm nifi merie
caufantis paturam ; quia fic ex vi ejuldem actio-
nis ; (i verd paflionis effluxus fulpenderetur,, pof-
fevproprieras ut premium operim hature pros
poni ; icut de facto, quia effluxus gloriz corpo-
ris cx gloria anima in Chrifto fufpenfus fuir, ut
daretur locus paffioni, terminavit Chriflimerica,
(i'lidf ramen g[i)fiﬁﬂ\ al]iln-’f non ﬂt“?\t‘rﬁi]t- ;

Ad confirmationem dicendum gloriam ut hat
reditatem deberi g vati [anétificanti phyficd exi-
gentid adkivd ( ficut proprietates debentur effen
tie ) hon ratione (ui, fed ratione luminis glorie,
quod ipfideberur connaturaliter, 8 quod, juxra
sbabiliorem & communiorem fententiam | ab
pla dimanat tanquam propliems shonita quod
ad gratiam in omui ftata, fed (olim v eftin fug
confummationg, fenin ftatu termini, fequatar.

Obijcies quinto: Potelt Deus de potentia abfox
lura hominiin gratia exiftenti, & in illa perfeve-
ranti, negafé in perpetuum gloriam : Sed homé
ficexclufus 4 gloriz confecurione, filius Dei ad-
optivué non efler; Ergo gratia habitualis , ratio=
e (olins fuz entitatis & petfectionis , nofi caufat
filiationem Dei adoptivam ; fed indiget aliquo
favore extrinfeco ei fuperaddiro. Major yiderur
certa, cum epiminter gloriam & gratiam habi-
tualem hon fiteonnexio effentialis; porelt Deug
de (a porentia abloluta hominiin gratia exilten-
ti, &inillaperfeverant ufque ad morrem ; glo-
rtamin per|\étm1m denegare. Minor vero fuade-
tur : Primo quianon ftac filiatio adopriva fine ac~
ceptatione ad hiereditatemadoptantis : Sed in ca-
fu pofito homo exiftens in gratia habituali, non
efferacceptus ad hereditatem Der, confiftentem
in vifione bearifica , fed potits effer ab illa exclu-
fus : Ergo filius adoprivas non effer. Secundo proa
batur eadem Minor: Sinejure ad hareditatem ad=
optantis ﬁ]iﬂtig adoptiva non fubfiftic : Sedin ca=
fir argumenti home exiftens in gratia habituali
non haberet jus ad hereditatem Deiy clinieflee
abilla exclufus per divinam voluntateni : Etgo fis
lius adoprivus non effet,

guid conna=
i debite ti-

I3a0

T35=




ha

et L, SELR I e

16,

fod DISPVTATIO SECVNDA

- o T taris narand ot
Aliqui ex noftris Thomiftis , utab hoc difficili A Majori, neganda eft Mino

argumento {e expediant , negant abfoluré Majo-
rem : exiltimanceni uod licér Deus fit liber
ininfufione & confervarione gratiz fanétif '
tis, fuppolito tamen quod illam u'.Fl.:ci(:rit homulu,
& ulque ad mortem ipfins illam confervaverit,
neceflitatar ad gloriam ei conferendam, ita urnec
de potentia abfolura illam ipfi denegare po[ﬁl:_.
Namin operibus Dei (inquiunt ) nihil poteit elle
fruftra: gratia autem habitwalis , ciim fit quzdam
inclinatio ad gloriam , & dilpefitio preparans ad
illam, ft |7in€[‘qnc quaedam gloriﬂ inchoata, fru-
ftra in perpetuam durarer, figloriain perpetuum
negaretur. Itaexpre(se docet Ca[)r:.‘ohls in r.dift.
17.ad 2. Gregori

Hzc ramen folutio difplicer: Primd quia D,
Thomasin 4. dift. £6. queft.nart.2.queliunc. .
ad 3. ait: Damnare Petrun, cui ex beneficio gra-
tie [ibi collate [alws debetur s effer contrarivm ju-
ﬂ'i:;oe (largé & impropri¢ l‘mnpr;r‘,‘.r.ﬂ-:‘/t’. hae Dens
nmowt poteft 5 loquendo de potentia ordinata. Eigo
apecté (entit,de porentia abloluta non repugnare
quod Deus non falvet hominem in gratia & cha-
ritate exiftentem.

Secando impugnatur hec folutio : Gloria non
eft debita grariz, nifi ritule connaturalitatis aéti-
v ; ficut ellentiz debentur proprictates, ut antea
declaravimus : Sed Deus de potentia abloluta po-
telt impedire refultantiam proprietatum ab effen-
tia: Ergo & hominem in graria exiftentem , & in
illa per\f-eve:;an[em,g]n iain zternum privare.

Terrio, Lumengloriz non eft magis debitum
gratiz fanctificanti, quim victutes infulz, quz
ab ipfa emanant ut proprietates : At Deus de {ua
potentia abloluta poteft gratiam fan@ificantem
in {ubjeto producere , fine illarum yiccurum cf-
fluxu: Ergo poteft etiam de abloluca potentia im-
pedize effluxum feu refultantiam luminis gloriz 4
gratia (antificante, ur eft in fuo termino & fatu
connaturali,

Denique contra pradictam {olutionem argui-
tur : Non magis graria fanctificans difponit ad
glotiam , quam gravitas difponat grave ut oc-
cuper centrum : Sed porelt Deus de fua poten-
tia abloluta grave extra centrum confervare , il-
ludque loco fibi ¢onnaturaliter debito in perpe-
tuum privare :'Ergo licét gratia fanéificans
fic difpofitio ad gloriam , illamque connaturali-
ter exigat, potelt Deus de potentia abfoluta gra-
tiam in perpetunm confervare fine gloria , {ubin-
deque gloriam homini exiftenti in gratia, & inil-
la perfeveranti,in perperuuin denegare. Hac er-
go folutione rejedta.

Adargumentum relpondeo , concéfsh Majori,
niegando Minorem. Ad cujus primam probatio-
nem,diltinguo Majorem, non ftas filiatio adopti-
va [ineacceptatione inre,vel injure,concedo Ma-
jorem : (ine acceptatione in re, nego. Majorem:
& fub eadem diftinétione Minoris , nego Confe-
quentiam. Licet enim in cafu pofito hamo non
maneretgratus & acceptus ad gloriam in re , ma-
neret tamen acceptusadillamin jure, id eft, habe-
xet jus utaceeptaretur ad illam ; & hec fufficit ad
rationem filijadoptivi , ut patetin adoptione hu-
mana & civili; i enim Joannes Petrum adopta-
retin filium , & poftea fine ulla cauls legitima ip-
fum excluderet ab hareditate , non proprerea
defineretefle filins adoptivus illius, quia jus ad
illam ex vi pracedentis adoptionis haberer,
Unde

Adfecundam probationem Minoris, concefsi

cérenim homo affi
exc 4 gloria adtualiter obtinenda,non tamey
§

ite obrinendi g‘lu:iam, & jure

eller privatus dignic _
connaturali ut acceprarecur ad illam ; flat enim
jus exigentie connaturalis fineactuali pofleffione
termini talis juris, ut pater in cafuquo Deusa na.
tura producta {ulpenderer paffionum refultan~
tiam feu efflluxum 5 tunc enim talis naturaadn ca.
rerer proprietatibus fibi debiris, non tamen care-
recjure & debito connarurali habendi i_lms.
Obijcies [exto contra ultimam conclufionems
Poteft Deus de {ua potentia ab! oluta velle homini
eflicaciter gloriam, ablque voluntate efficaci con-
ferendi gratiam habitualem : Sed homo in tali ¢a.
fuelet filius adoptivus Dei: Ergo eft ]mﬂlbil‘.s de
potentia abfolura filiatio adopuiva Dei fine gratia
habituali, Major patet: Gloria enim non habet
efentialem dependentiam a graria habitvali: Er-
go lml:e]l: Deus illam eflicaciter velle , non volens
do gratiam habitnalem, Minor veré prnbauu‘ ex
definitione adoptionis: nam ut §. 1. primo loca
annotavimus , adoptio eft gratuita & liberalis af-
{fumptio perfonaz extranez ad alrerius heredita.
tem : Sed voluntasilla Dei effet gratuica & libera.
lis,ut conftar ; & homo affumprus, perfona extra-
nea fu}:po:]itut 1'eflucr'.hl hereditatis Dei, & ad il-
lam ordinaretur : Ergo haberet quidquid requiri=
tur ad ratienem filij adoprivi , ex adeprionis defi-

C nitione.

Refpondes data Majori , negando Minorem,
Ad probationem dico , quod quando adoptio de-
finiur , Gratuita & liberalis affumptio perfone
extranes ad hereditatem , hocdebet intelligi de
aflumptione communicante affective naturam,
non vero de fimplici affumptione ordinante ad
hereditatem, ut conftat in humanis & civilibus:
nam poteft unus alreri promitrere hereditatem,
abfque eo quod ipfum adopterin filium Non fufs
ficitergo, etam ad humanam & civilem adoptio-
nem , queliberad hereditatem afumprio, fed ne-
eeflario requiritur affe@us communicandi nat-
ram ; alids omnes inftitnei heredes,effene infiru
ti filij : unde ciim in cafu pofito voluntas Dei,or-
dinans efficaciter hominem ad gloriam,non com-
municaret affective naturam divinam, affeéta fal-
tem efficaci(cim talis affeétus fine gratia habitua.
li fecura non poffit (ubfiftere) rali volitioni non
convenirer definitio adoptionis , nec homini fie
ordinaro, veraratio filij adoptivi compereret.

Quod poteft adhuc magis declarari & illuftrari
hocdifenrfu: Ao effetiva fili) debet effe com.-
municativa nature realiter | vel affedtive:primum
conftatinadtione efficiente filium naturalem.quz
realiter naturam generantis communicar ¢ fecan-
dum in filiationeadoptiva civili,qua non falvatue
in fola acceptatione unins ad hzreditatem alte—
rius, {ed infuper requiricaffe@um communicandi
naturam, {i adoptantieffer poffibile quare expli~
catur per hzcverba: utinam effer meus filins: Er-
go etiam adoptio divina petit ex parte Dej affe-
¢um eflicacem communicandi foam naturams
unde ciim implicer Deum velle efficaciter fuam
natiram communicare, nifi de fadoillam com-
municet ; & ralis communicatio fine infufione
gratiz habitualis, qua fola eft divinz nature par-
ticipatio, ftare nequear ; implicat Deum aliquem
adoptare in filium , nifi ei fimul infundat gragam
fanctificantem. Quare fi de potentia abfoluea vel-
lerhomuni efficaciter glotiam ablque voluntate
efficaci conferendi gratiam habirualem » talis ho=
mo filins Deiadoptivus non effer,

Dicrs

18

139+




17

158

139

DE*ESSENTEA G R ATIE

Dices pri:né :Ad adoptionem fufficit voluntas

0. . H i
14 inefficax & conditionata communicandi naturam

141

142,

adoprato; Ut patetin adoptione humana & civiliz
Ergo licét Deus non haberet voluntatem abfolu-
tain & efficacem conferendi tali homini gratiam
{an&ificantem, ille tamen filius ejus adoptivus

effe poflet, . ]
_Refpoudco Anteceder‘-S: E_ﬂ?: vertim de adoptio:
sie humana, fed non dedivina: Ratio autem dif-
criminis eft, quia in adoptione humaria {upponi-
tur in F:‘rfoﬂa ado;‘t:ll‘-d.l natura ¢juldém fpc-
ciei, & pmpmtiomta cum hzreditate adoptantis,
fubindeque facileas ad ralem hzreditatem perci-
piendam : fectis autem in adoptione divina. Un-
de D. Thomas 3. p. quzlt.24.are, 1. in calce cor-
i ficait: Hoc auterms ’p[w habér dd-

S

Pgris arti

optatio divinag quam bumana s quia Deus homia’

nem, quem adoptat, ideneum facit per grarie mu-

sus ad beveditatem coelefFen pere endam ;
autem rza}‘/:f,zrir idonenm eimn qient prrz'a,urdr 3 j’ed
votilis enin jam idoneum eligit adoptands.

., Addo quodin homineadoptantenon eft facul-
tas comminicandi adoptato naturam ,nec fecun-
dim cenvenientiam univocam , nec fecundim
patticipationem analogam 3 & ideo non requiti-
fur quod aliquo ex his um-_:‘.is {tam effective com-
municet naturam, fed (ufhicicaffe@us conditiona-
tus & inefficax illam communicandi: in Deo au-
tem invenitur vis communicandi fiam narurami
crearur rationali,fecundim parricipariong ana-
logam;idedque utaliquem adopretin filium,nos
fufficit conditionatus affe&us | {ed requiricur vo-
litio efficax & abfoluta communicandi naturamsi
filiatio enim adopriva Dei eft dmiratio filiationis
€jus naturalis, fumma intra limites adoptionis;
non falvarur autem [ummaimitatio poflibilis fi-
liationi naturalis Dei, fine participationeanaloga
nature divinz , cdm hzc poflibilis fiz.

cai gra:icm fané&ificantem denegaret , de fato
beatificare, [ine gratia habituali: Avin rali caluefs
{et filius adoptivus: Ergo eft Pt)ﬂ—ibtlis de porei-
tiaabloluta filiatio Deiadopriva,finegratia habi
tuali. Major patet : nam,ut fupra dicebamus, vi-
fio beatifica non dependet effentialitér a gratia
“habituali; Minor vero fuadetur : Forma prabens
_jus ad divinam hzreditatem , filium Deiadopti-
yum conftitnir: Ergoa fortiori ipfins hzreditatis
divinz poffeflio,qua eft ipfa vifio beatifica,ilium
Deiadoptivum conftituere poterit.

Rel’pondm datd Majori, negando Minoreni,
‘Ad cujus probationem,conceflo Antecedente,ne.
goConfequentiam: & inftoin filiatione adopriva
civili,quam non praftatipfius haredivads poflels
fio, fed forma que prabet jus ad hzreditatem,
Ratioautemin priefentieft, quia (ola forma par-
ticipans naturam divinam , poteft effe terminus
formalis [piritualis geherationis , quz efl funda-
mentum filiationis Deiadoprivae . urfupra decla-
tavimus : vifio autem beatifica, que elt pofleflio
divine hzreditatis , non participat naturam divi-

nam fub concepru natare, quia licee participet di
vinumimcii%gcre { per quod, in neltra fententia,
naturadivina conftituitur ) tamen non parcicipat
illad, quatenus eft eminenti quodam modo radix
divinornm atttibutorum . fed uc habet cationem
operationis viralis, & a&tiis fecundi;unde talis vi-
fioelt quidem participario beatitudinis increate,
lon tamen pawira divine , formaliter qui ralis
elt, ur art. prazcedenti §.2.in refp.ad ultimam ob-
je&ionem declaravimus,
Tom, IV,

A

B

Dices fecundos Deus pollet illum hominen, *

D

§. V.
Corollaria notatu digha,

X didkis inferes primo ,adoprare creaturam
_rationalem in filium , non ¢ile proprium ali-
cui ex Perfonis Divinis, (ed commune cribus , ug
docet D. Thomas ;. p.qua ft. 23.arr.2. Nam Deus
adoptat creattram rationalem in filium, quate-
nus infundic gratiam fpicitualiter generativam:
a&ioautem infufiva gratiz , ctim fir operatio li-
bera, & ad extra, eft communis toti Trinitat: Er-
go & adopmtlo creatura rationalis, Obfervat
men D. Thomas ibidem in refp. ad 3. quod quia
filiatio adopriva eft quadam fimilitudo filiationis
naturalis,, per appropriationem filio ut exemplari
tribuitur : & quia in humanis folius patris eft ad-
adnpmre\ﬂdoptiﬂ Patri zternout Authori appro=
lniatur. Irem quia eadem adoptio fit per gratiam
que elt opus divini amoris, appropriativé eribui-
tir Spiri[ui San&o , urinfundenti gratiam | pet
quam adoptamur , & aflimilamur Deo;junde ad
Romatr. 8. dicitur: Acrrpiﬁ!s Spiritum :;ra’oxsrimi;
filiorum s in guo clamamus abba pater,

Inferes{ecundo cumiendem S. Doctore ibid
art.3. folam crearuram rationalem capacem effe
adoptionis : tum quiailla folaeft capax gratiz lia-
bitualis , qua elt radix cognitionis & amoris i~
pernataralis : cum etiam quia illafola poteft ele=
vari ad vifionem beatificamn , quz eft Dei haredi-
tas, Ex quo

Inferes tertio, non [olim homines, fed etiam
Angelosin graria exiftentes , effe filios adoptives
Dei: ciim eriam illi fintcapaces divine hzredita-
tis, &c abilla extranei, utpote ratione propriz na-
turz non habentes jus ad illam,

Inferes quarto , predeftinatum exiftentem in
peccato mortali, pro tempore quo eft inillo, non
effe filium adoptivum Dei, cdm carear gratid (an~
rificante, quz eft formalis terminus (pirirualis
generationis , fubindeque fandamentum proxi=
mum filiationis adaprive. Nec obftar quod ille
fic membrum Chrifti,ut docent Theologiin Tra-
&atu de Incarnatione: quia ad rationem membri

“fufficitetiam vita imperfedta, manus enim arida

dicitur membrum, quia habet vitam vegetativam,
quanquam hzc fit vita imperfedta ad rarionem
autem filij requiritur vita perfeda,, ejufdem ordiz
nis & naturz cum vita generantis,vel adopmntis.

Inferes quinto, rep;'ob"lm exiftentemin gratia
effe filium Dei adoptivam : gratia enim [anctifi-
cans tribuicreProho participationem natura di-
vine, ejufdem rationis cum €a quam haber pra-
deftinatus juftus : Atqui per hujulmodi participd-
tionem juftus nafcitir ex Deo, & ipfa gratiz i~
fufio eft ﬁoi[imalis generatio, ur ﬁlprédiximllsz
Ergo reprobus eam habens,veré natuseft ex Deo;
& filius ejus.

Inferes{exto, Patres veteris teftamenti; in gra4
tia & charitate exiftentes;veré fuiffe filios Deiad-
optives y quamyis non fuerint in ftatu filioram;
Prima pars paret ex [upra dictis : nam vereres Pa-
tres in charitate exiftentes, veré fuéruntjuftifica=
ti, jultificatione ejuldem rationis cum noftra : A%
juftificario, éx Tridentino ﬁlpm citato,efbtranflas
tio ab eo ftatut in quo homo nalcitur filius primi
Adz . in fratem gratiz & adoptionis filiorum: Ees

Y431

1441

45

467

-

go Patres antiqui,per grariam jultificati, veré fugs |

runt filij Deiadoprivi.
Secunda vero pars€xco Conﬂat, quod Patres
veteris teftameéntd ducebantur fpinge timoris;

O\

I*gi




149

106 BESTY
quare in {acris litteris appellantur fervi , & fpi
tum fervitatis habere dicantur , ut patet ad Ga-
lat.2,& ad Roman.8. & nllb!l“‘)ﬂ‘!"f nillis non
patebat aditus ad hnexxmmm cceleftem , ficut
;uJ’m nova 1 Quare tres gr fliationis
adoptive diﬁmgw Foﬂdnt primus & llﬂl‘L[FC-
&iflimus eft jultorum ad veterem legem perti-
nentium : {ecundus eft juftorum ad ]C})Lm novam
fpeGantium , qui alio perfedior eft : terrius, &
omnium perfectiflimus, eft beatorum videntium
Deum , qui non folim habent jus ad Dei hzre-
ditatem , [ed eriam illam a&u poflident, Deoque
per beati Fcam vifionem perfeétiflime dfﬁmlan,
rur, De hac adoptmne logquirur (‘lPUnCAIV ad
Roman, §. qlw ait : Nos rﬁfpmmﬂma JP
habentes , intra nos gemimus > adoptionem filio-
¥im Dei expettantes , id eft filiationem gloriz,
qua excedir ftatum adoptionis via ; ficur ftatus
adoptionis julterum nova legis, Frmltnuzsnr eft
ftatu adoptionis patrum veteris teltamenti. Un-
de ficut ob huncexceffum D. Paulus ad Galar, 4.
ftatum antiquz lezis comparat pawu lo, fubadto-
tribus B{tu:mmus conftituto jita 1. ad Corinth.
13. loquens de (tatu prafends vie, comparativeé
ad ftatum gloriz , eadem utirur ﬁmilkmdme di-
cens: Citm effesn parvilus , qubar ut parvm’us
¢, Sicutenim {tacus veteris ]egas, prop'e'un-
perfedtam cognitionem , eft ficut parvulus , in
comparationead flatum gratiz & veritatis, que
per Chriftum faékaeft : fic ftatus prefentis vitz,
in qua videmus per [peculum & in 2nigmate , eft
ficur parvulus , comparativé ad ftatum vitz futu-
ree,in quaelt perfecta cognitio Dei.

Inferes ultimo, relationem filiationis adoptive
Dei effe realem: Nam fequitur ad realem genera-
tionem, per quam rationalis creatura accipitgra-
tiam habitualem, illi intrinfecé inhzrentem ; Re-
Jatio autem habens reale fundamentum intrinfe-
cum , non eft rationis, fed realis.

Confirmatur : Ides filiatio adoptiva inter ho-
mines eft relatio rationis, quia fequitur ad extrin-
fecam acceptationem unius hominis ab alio ad
ejus hareditatem , qua accepratio nihil realein-
erinfecum inferrin fubiecto adoptato : Sed filiatio
adoptiva Dei non fequitur immediaté ad extrin-
fecam acceptannnem fed ad formam realem in-
erinfecam , nimirum gratiam habitualem , ut ex
fupra diétis patet : Ergo eft relatio realis,

-

ArTricvivs VI,

Pirum gratia habitualis realiter diffingua-
tar @ charitate?

gant Scotus , Durandus , Gandaven-
s , & alij ex antiquis Theologis', conten-
dentes idem efle gratiam & charitatem {ecundim
rem , {oldmque formaliter & ratione ratiocinata
diftingui , ira ut idem habitus dicatur gratia,
quatenus gratis datur ,autgratum facit ; charitas
vero, prout eft principium diligendi Deum. Hos
ex Recentioribus fequuntur Vegalib, 7.in Tri-
dent.cap.26. & 27 Bellarminuslib 1. de gravia &
lib.arb: cap.7.& Agidius Coninck de actibus fu-
pern. difp 21, dubio 7. Sententia tamenaffirmans
communior elt inter Theologos, eamque docet
refsé S. Thomas hicart.s, omnefquc eius Dif-
uli. Vndefic

TATLO SE

D

Dm;zw.

Probatuz f
& charitate , ut de Uum" 15 inker
quitur ;
Domins poftr Lefu Chrifti s
1.ad Timoth. 1

1am 2. ad Corinth.

bus verb
flingui inf
ftingui
i bus tamen conftat
go & a charitate,
fi 10 : Exfacris litteris co
tateits , & pritds nat
21"0 & [‘e\ls er ab illadiftingui {_u'
patet. Antecedend r)rntmtl.u ex 1flc>

ia realiter a fide di-
jeat in }‘{.‘L;

at gratiam g
."i PETY |

g+ Charitas Dei d :
Spirithm [antk nobis:ubi diffa<
fio charitatis atcribuitar Spiriwi Sandto jam
dato : Sed datur per gratiam habitualem : Ergo
prius naturd infunditur gratia in anima , quam
charitas in corde per Spiritum Sanctum diffun-
datur. Hac rationeutitur S. Thomas qu. 27.de
Verit, act, z. argnm, z, ,f'c-{ con.
>rivis eft animam dili-
gi a lJCU qm-‘n eundem di m'“ic‘ )I:\l'l illud r,
Loan. 1. ipfe prior dilexit nos: %tc].u gratia eft ob-
iectum dilectionis, Deus nos in ordine {uper-
naturali perfedté dil 1am, ut {Upra are.r.oltens
dimus , amor Dei format obie€tum fuium , red-
dendo illud amabile perinfufionem 12, qua
eft animz pulchritudo , & maximum eins orna-
mentum ; chatitas vero eft principium quo nos
Deum iplum diligi i
ritare , fubindeque real

&

quod dacefle fimplicirer , diftingnicur realire
€o quod dar tantim effe operativam ; eff
quippe feu naturaa quac 'cpmdf-u‘u diftingui-
tur realiter afuis potentijs ,qua funt principium
immediarum operandi usenim Dti eft ope-
rati per eflentiam , & non perinfirumentum aut
potentiam a {e diftinétam: unde D. Thomas 1. p.
quaft. 54, are. 3. afferiv potentiam intelleétivam
Angeli non effe eius effentiam ; & noftri Thomi.
ftz in Philofophia docent nullam pofle dari fub-
ftantiam creatam , qua fit immediaré operativa:
Atqui de rebus up ernaturalibus , fervath pro-
portione , ac dempca earum fupernaturalitare,
pmlofophandu"n eft ficut depaturalibus ; gratia
enim , quantim feri porelt , naturz atte
tur & accommuodatur, ut paflim docent T
gi: Igitur gratia he
namm!e anima , mﬁmg‘u tur realiter a charitare,
quz rantim confert efle operativum , fen elle
Pungpmm proximum & imm ediatum operandi,

ac diligendi Deum fuper omnia.

i\eram det Durandus »quod ligr virtutes & po- 1§
[P.‘\E.x naturales qua dant efle operarivam,di
guantur realitera natura qua datelle impliciter,
quiahzceft itia ,acproinde non eft imme
diate opera situs tamen charitatis ldt'n-
tificatur i'ca‘::c:‘ cum graria {an&ificante , quia
ciim hac firaccidens, po:e:l elle immediaté pet
feiplam operativa, fir ue elevate
efle fupernaturale, 8ediving natuig p

¥

Theolo-
bitvalis , quz dat effe fuper-

.

imamad

tioné,




52,

13

15§

156.

157

148,

&
DE ES

piam pto,\imuﬂm & immediatum

operandi, & diligendi Deum fuper omnia.

ed contra primo:Eth gratia hablli 5,eX com-
municoncepmaccidcn:isl, non eximatur ab hoc

wodelt pcvii‘: efle prinﬂpium pmximqm & im-
mediatum operandi,ac diligendi Deum fuper om-
nia, eximitur tamen ex {peciali ratione talis acci-
lla enim ex propria ratione {pecifica eft

ernataralis, {en gerens vices naturzin
otdine fapernaturali:natura vero ex proprio con-
ceptu non eft principium proximum motts, fed
duntaxat radicale & remotum.

Confirmatur: Etfi gratia habitualis fit accidens,
quia ramen eft natura {upernaruralis , habet dare
effe fimpliciter , {eu primum effein ordine fuper-
naturali ; fubindeque diftinguitur a forma,que in
eodem otdine dat effe operativam , qued elt effe
rantim fecundim quid : hocenim duplcxe[ﬁf pe-
rit diltinéta principia in fupérnaturalibus , ficucin
nataralibus.

Conrra fecundd : Exfi gratia habirualis fie acei-

ens, non eft tamen principium proxim ntel-
ligendiin ordine fupernaturali , {ed id pra:ftarar &
fide, vel 2 lumine gloriz , qua realiter ab illa di-
ftinguntur : Ergo multo mints erit principium
proximum diligendi Deum fuper omnia : ciim
enimamor fic vis appetitiva , & inclinatio confe-
quens ad naturam , magis videtur diftingui & pa-
tura in qua fundatur & radicarur , quam vis cog-
noltitiva.

Confirmatur : Plus diftinguitur effeab operari,
quim unum elle operativumab alio elle operati-
vocim hac fintintra eandem lineam operandi,
illa vero in diverfis lineis 5 & tamen forma prz-
ftans in ordine fupernacurali efle intelledtivam,
non praftar elfe volitivum : imo virtus dans efle
intelle@ivum circa principia (upernaturalia, nen
dat effe intelle@ivum conclufionum, hoc enim
praftatur 2 Theologia , & prudentia infufa,illad
afide: Simile eft in charitate, quz preftac efle
apperitivum circa finem , virtutes autem morales
infufie circa media : Ergo multd minus eadem for-
ma praftabit effe primum & limpliciterin ordine
fupernaturali , & efle operativam ac fecunddm
quid. Unde etfi gratia habitualis firaccidens,cim
tamen gerat vices nararz in ordine fupernaturali,
& rribuaceffe primum & fimpliciter in tali ordi-
ne, non poteft efle principinm proximum & im-
mediatum operandi.

Contra tertio : Exfi gratia habirualis fir acci-
dens, efttamen fubjeétum quo victutum fuperna-
wralium, five id quo anima reddicor ﬁlfccpu'va
vittueum infafarum s non enim intelligitur ante
gratiam {ubjeum proportionatumad hujafme-
divirtutes ; cdm ille fint improportionata natu-
tx ¢ Ergo diltinguitur realiter ab eis. Probatur
Confequentia:Quantitas, licét firaccidens , quia
tamen eft {ubjeftum quo ad recipiendaaccidentia
materialia, ab eis diftinguizuc realiter: Ergo fimi-
liter i gratia habitualis G [objedtum quo virtd-
tom [upernataralium | habilitans & ptoportio-
nans hominem ad illas recipiendas,realiter diftin-
guetur ab illis. .

Probatur rurfus conclufio ratione D. Thomz
hic art. 3. qua fic porelt proponi. Chariras fup-
ponit in anima gratiam habitualem: Ergo reali-
terabilla diftinguitur, Confequentia patet, An-
tecedens probatur. De ratione victotis in coni-
munielt difponere [ubjedtum ad operandum con-
venienter ad naturam in eo praexiftentem ; nam
virtus dat poffe beng operari, poffe autem bené

Tom. 1V,

2

SENTIA GRATIZA

A operari, eft pofle exire in operationein hdttira

C

D

1677

convenientem & proportionatam; bonum enir,
& conveniens haturz, idem {une: unde Ariftore~
it quod virtus eft difpofi-

it : Perfeltum at-

les 7. phyfic. cap
to Frrfcé?f ad oprimum 5 8 fub
rem dico . quod eff difpo nditm (iam na-
tiram : hoc vero inter charitatem & wirtures ac-
quifitas difcrimen intercedit, quodilla , cim fit
ordinis divini & [upernaturalis, non porelt ficoe
aliz difponere convenienter ad naturam rationa-
lemn fecundlim fe,quippe cim qua non habercon-
e

venientiam & proportionem,fed excefl Ergo
{upponere debet eam efle elevaram, & convenien-
terad illam ur ficelevatam difponere fubje@um;
[ubindeque debet fupponere formam per quam

ia habitnalis:
gratiam habi-

1Sed hzcelt g
ponit in ani

fic talis elevari
Ergocharitas
tualem.

Dices priméd cum Durando , unam & eandem
formam poffe tribuere utrumque hunc effeGum,
fcilicet elevare animam rationalem adeffe {uper-
natutale , & difponere potentiam ad operandum
conformiter ad illud ; & per confequensnon re-
quiri quod charitas przfupponat in anima gra-
tiam habitualem, per quamad efe {upernarurale
eleverut,

Sed contra primo : I1li duo effectus recipiuntur
in diverfis fubjectis, fcilicetin anima, & in ejus
poténtia : Ergo neceflacio provenire debert a du-
plici forma ; nam eadem formanen poteft effe in
duplici {ubjecto realiter diftinto,quale eft anima
& ejus potentia, ut fuppono ex Philofophia.

Contra fecundo : $i gratia abitnalis effer fofs
ma ita eminens , quod fimul duos illos effedtus
preftarer, feilicerelevationem anime ad efle fu
Fe-.'namiale & inclinationem formalemad ope-
randum, & diligendom Deum fuper ommia , pa-
riter dici poffer unicam formam praftare effe-
€tns omninm virtucum theologicarum’' & mora-
Linm, ipforumque donorum Spiritus Sandti , fic-
quetolleretur neceflicas multiplicandi virtutes 8
dona,ciim fruftra fiant per plura quz poflunt fierd
per pauciora: Sed hoc eft contra communem SS9,
Patrum & Theologorum fenfum, qui prater gra-
tiam fan&ificantem ; pluresvirtutes, & dona S
titas Sandt , in hominibus juftificatis admittunt;
imo 8 contra Concilium Viennénle, approbans
fentenitiam Theologorum aflerentium antmabus
infantium in baptifmo infundi gratiam ; & vireu.
tes : & contra Tridentinum {efl; 6. cap. 7. ubi ex-
prefse decernitur, hominem juftificari per voluns
tariam fufceptionem gratiz , & donorum : Er-
go &e.

Contra tertio : Efto poffibile fit per relpeétam
ad porentiam Dei abfolutam , eandem formam
utrumque effetum praftare, faavis raméh Dei
providentia exigit, uthos effectus per formas di-
ftin&as producar ; quia cim effeinaliquo ordineg
prgﬂ!ppmnamr ad operati intra eundem ordinent,
principium eflendi prefupponi deber. faltem con-
naruraliter, ad principidm operandi. Unde Dio«
nyfiuslib. de Eccl. hierar. cap.z.ait hominem nont
pofle operari divina, nifi privs fuericaflecurus fta
tum & efledivinum ; ficot non poteft operari hu«
mana, antequam ineipiatefle homos :

Dices fecunde : Fides & fpes funt viftutes fu-
petnaturales, ctamen non exigunt naturam cfle
elevaram per gtatiam,utfubj et difponatur eon-
venienter ad operandum ; ctim réperiantr mon
foliiin homine jufto, fed etiam in peccatore, gra=
ti4 habituali privato:Ergo ratioD, Thome deficit,

%!

1644

165

166




167,

168,

169.

109

DISPVTATIONS

Refpondeo quod quando dicitur de ratione A

virtais effe, difponere (ubje€tum ad operandum
convenienter ad naturam in co praexiftentem,
hocdebet intelligi de virtute habente ftatum &
perfedtam rationem virturis , & exiftente in fio
{ubjecto connaturali : fides autern & fpes , prout
funtin peccatore,ctim fintinformes, non habent
{ftatum & perfeétam rationem virtutis , nec funt
in {ubjefto connaturali ; unde ficut calor inaqua,
ubi eftin efle imperfecto, praternaturali, ac vio-
lento, non fupponicin illa efle proportionatum ad
calefaciendum ; ira nec fides & fpes in peccatore
fupponunt efle fupernaturale proportionatum
operationi & fini fupernaturali. Hoc autem non
potelt haberelocum in charitate,, cim illa fir ef-
fentialiter virtus perfedta, & habear modum &
ftatum virturis |, nec poflit inelle imperfedto, &
informi, ac veluti violento reperiti , ficut fides &
{pes.

Quartd probatur conclufio : Gratia eft radix
charitatis, & aliarum vircutum infufarum , ficut
ellentia eft radix fuarum proprietatum: Ergo di-
{ftinguitur realiter a victueibus. Antecedens patet
ex dictis are.4.6.3. corel.a, & poteft adhuc [uade-
ri. Nam gratia eft terminus dilectionis qua Deus
nos diligit in ordine ad finem {upernaruralem:
Ergo ficut talis dilectio eft radix omnium bono-
rum f{uperpaturalium, qua nobis proveniunt a
Deo, ita & gratia ex [va [peciali ratione habet
quod fitorigo omnium vircutum. Gonfequentia
vero probatur : Si gratia et radix virtutum , ficur
effentia proprietatum , debet habere in ip(as ali-
quem influxum adtivam , qui dicicur refulrantia;
elfentia enim eft caufa hoc modo adtiva (harum
proprietatum,ut demonftrant noftri Thomifte in
Philofophia: Sed influxus activus fupponis diftin-
Gionem inter caulam & effeCtum : Ergo [i gratia
eft radix virutum, ficut effentia proprietatum,
diftinguitur realiter abillis.

Denique fuaderi poteft conclufio. Chariras eft
inclinatio in ultimum finem : Ergo {upponit natu-
ram a qua dimaner, {cilicet gratiam, Conlequen-
tia probatur : Tum quia univerfaliter omnis pro-
penfio inaliquem finem, fupponit naturam cujas
eft inclinatio , ut patet in gravitate & levitate:
Tum etiam, quia ideo proceflio Spiritus Sandti
noneft per modum naturz ,nec gencratio ; quia
elt per modum impulsis feu inclinationis , qua
necellario fupponit naturam , cojus eftinclinario,

Confirmatur, & magis illuftratur hze ratio ex
dodtrina quam tradit S, Thomas quaft, 27.de ve-
rit, art.2. In quolibet ordine rerum quatuor repe-
riuntur, fubftantia (cilicet feu natura rei, finis ip-
fius , inclinatio ad talem finem , & motus feu ten-
dentiainillum: v. g in lapide eft propria natura,
confiftens in hoc quod fit corpus mixtum talis
fpeciei; finis, quinon eft alius quim quies in cen-
tro ; gravitas, quz elt propenfio feu inclinatio in
ipfum ; & defcenfus , qui eft motus feu tendentia
inilled. Similicer etiam in ordine fupernaturali
hzc quatuor debent reperiri : unde in tali ordine
gratia tenee locum {ubftantiz feu naturz ; vifio
beatifica habet rationem finis ; charitas eft incli-
matio in illum ; & motus ejus funt operationes
elicirz ab aliis vitruribus infufis, qua dantur ad
exequenda opera quibus ralis finis acquiritur. Er
ided ( fubdit S. Dodckor ) ffenr inrebus naruralibus
eff alind narura ipfa guam inclinatio nature > &
gfus motns ; vel operatio ; ita ¢ in gramivis oft

alind gravia & charitate. & a cateris virtutibus,

B

C

D

DA

olunntur objelHones)

]

ics {.ﬂ'im{) [ I
c tria [olim dicitin jultificatione infun.
di, {cilicet fidem, {pem, & charitarem, nullin(que
alterius habicds infufi meminic:Ergo ciim cermuny
ficin jultificatione gravia
eam Concilium nominec
indeque cenfuit efle unum

Relpondeo Concilium (ul
comprehendere etiam gr 1 b
quod fintunus & idem habitus , {
neceflario conne&untur, & nur
[eparantur. Non expreflicantem Concilium fpe.
cialiter gm:i;lm : tuim quia initio t']u[fh'm C;!P][Es
mentionemillius fecerar, ationem
efle renovationem interioris hominis, per volun-
tarsam [ifceptionem g ;

hariratis

& ¢ donorgmtum etiam
quia can.ir.mentem [itam aperté declarar,
bis : St guis dix
imputatione jufticie Chrifti , vel
remiffione ; exclusi gratia, ¢&
cordibus corim dif
antathema fit. 1bienim di
tate, ciim diver[is nomini I
ineptam bartologiam committerer , qua tunc
committitur, cim plura nomina ad eandem rem
fignificandam affumuntur , uno eorum (atis eam
exprimente. Nec obitat quod pe fTumar ver-
bum fingularis numeri, nempe,
gue inhaereat : iftud enim
volens verbum relpondere proximiori
nen autem duobus qua allumpferar,
Obijcies fecundo : A Seriptura & S8, Patribus
iidem effectus gratiz 8 charitau tribuuntur ; per
urramque enim dicimur juftificari, vivere vith di-
vinid & fupernatuzali, fil adoptivos f
uttaque dicitar operire multwdinem peceato-
rum, difcernere inter filios Dei & diaboli , aceflz
radix meriti vitz zrernz juxcaillud Gregorij Man
gni homil, 27. in Evang. Non baber al quid viri-
ditatis ramus boni operiss fi non manet in radice
charitatis: denique ficut per gratiam Deo ut fron-
fo conjungi dicimur,ita etiam per charit

15 Ver-
ficari » vel (old
fola peceatorum

it homines fuft

&

imart;alias

flen

3 G-

fecit more gr
f

ma Deo maritatur , ur aic D, Bernardus (erm g3,
Ergo non diftinguntur realiter, {ed funt vnus &
idem habitus , qui fecunddm quod obit diverfa

munia, diverfis nominibus i::!]g;wimr.

Refpondeo primo,, eofdem effectus gratie &
charitatitribui, non quod fint unis & idem habi-
tus,led quia funt infeparabiliter inter fe connexa:
qua decaula Apoftolus 1. ad Corinth. 3. effedus
benignitatis & patientie tribuic charitati , non
quod fint unus & idem habiras , uc {atis conftar,
fed quia infeparabiliter charitatem ipfam conco-
mitantur.

Refpondeo fecundo,quod lictt multi gratiz ef-
&'&us tribnantur etiam charicari, propter cont
xiohem & mutuam concomitantiam urrin
tamen aliter tribuuntur grariz , & aliter cha
cer gratiz wt prime radici, charirati vero ur
frudtuiillius, Praterquam quod aliguaeft
excellentia, quz non tribuitar charirati

ratiz
ilicer
dare primum efle fupernaturale ,atque adeo ef-
e naruram ordinis fupernaturalis , & or
ac primam radicem omnium motunm fiperna-
turalium, :
Refpondeo tertio , quod quando in Scriptura
effedus gratiz tribunnur charirati, non acc{iu'n.:

ks

identinum f&ff. 6. cap,9, s
i

171,

17t




174

174

178»

173,

DE

ESSENTIA GRATIA

109

charitas, ntfolimeft habitus quo Denm diligi- A beretur. Ad fecundam dico cafumillam effe im..

nicitiz in-
ter nos & Deurs , quo & ipfum d.i}, 15 , & vi-
ciffim abeo diligimur , in quo [enfu charicas con-
tinetfub e habitum gratiz , quz eft effe@us di-
Jectionis :;11& Deus nos diligic : eodemque modo
charitatem ufurpant SS. Paires , cim eam & gra-
tia habiruali non diftingunc. :

Objicies tertio : Si gratia fan&ificans non eft

2 [(ed eriz t elt vinculum ar
mus , [ed erram prout eit v I

o r
habitus operativus , eric otiofa, & wnutilis , fub-

indfqucim]_vc-rr'cc‘tiorc}mimte: Sed hoe non eft
dicendum': Ergonec illud.

Refpondeo negando fequelam : Ecfienim gra-
tia non fic habitus immediaté eperativus , non

otelt tamen dici otiofa : Tum quia eperatur per
virmtes infulas , quzab ipla emanant ut proprie-
tates ; ad inftar anima , qua per f(vas f ctilrn:es
operatur ; Tum etiam , quia dat Iwma‘].{eﬁc divi-
num & [‘u"-.erna[umle s quod fe haber in anima,
ficut pulch:'imde in corpore ; unde ficur pu'chr_i,
tudo non dicitur otiofa , licet non opereur , (ig
neque gratia.

Objicies quared : Charitas dicitnr forma om-
nium virtutum ¢ Sed informatie virtutum fir
pec gratiam , per quam opera ¥eddunmr meri-
totia ; Ergo videtur quod gratia fit idem quod
charitas,

Relpondeoex D. Thomain 2. dift. 26. quaft.
1.1t 4. ad 5. guod charitas alio modo dicitur for-
mavirtutum guam gratia : charitas enim eff forma
wirtutim ex parte alttis . inquantum [cilicet om-
es altus Virtutum it [m finemrevocat e :f-ubd
ejus objellim eff finis ultimus, Sic enim effinom-
#ibus potentijs » & artibus ordinatis » quod illa
gne altiorem finem refpicit . lavgitur ﬁ:rrrmr;{.:rfi
gue (ub ip(a eft. cujus alkus in finm finem ordina-
tur, fient gubernator oftendit fultori navis . qualis
debea effe forma timonis. Vade charitas informat
glias virtutes  flout wirtus virtntem.: fed gratid
informantur permodum originis , quia [vilicet ex
ipfa gratia qnodamniodo formaliter oriuntur habi-
1S Wirtutum per diver[as porentias diffufi; illud
antem quod ab alio oritur , formam & [peciem ab
eo trakbit , ¢ in [iwo Vigore confiftit s quandin ori-
gini continuatir i @ ided non oportet guod grasis
fitidem qiod charitas , quamvis charitas nuugvam
pefficeffe fine gratia,

Objicies ultima : Si gratia & charitas realiter
diftinguerentur , pollent ab invicem feparaci,
faltem de potentia Dei ablolura ¢ Sed hoc dici
nequit: Ergo necillod. Minor probatur: i ali-
quishomo haberer gratiam fine charirate , effec
Deo grarus & accepius,imo & filius ejus adop-
tivus, & tamen non eflet ejus amicus ; quod vi-
detur abfurdum, Trem fi alicui infunderetur cha-
sitas fine gratia fanékificante, ille nec damnarerur,
ciim nullum haberet peccatum , quod cum chari-
tawincompoflibile elt ; nec (alvaretar , quia cim
noneflet filins Dei adoptivus , effer incapax hz-
reditatis , 8 ciim non effer indutns velte nuptiali
ac pnlimirﬁgrs:ix fanébificantis , non pofler efle
fponfi ceeleftis conviva, & indignus eflet quod
admitteretar ad conviviumillud eternum, in quo
juftiepulantur & exultantin confpectn Dei: quid
ergo fieret de illo homine, qui nec falvari nec
damnari poffer?

Refpondeo negando Minorem. Ad cujus pri-
mam probationem dicendum eft , quod 1lle cui
infanderetur gratia {ine chatitate , efler amicus
Dei radicaliter & remoré , quia haberet grariam,
€il tanquam radici principinm dilig€di Beun de.

Tom, 1V,

C

poffibilem : licét enim Deus deabfolura porentia
eflentam a fuis proprietatibus {eparare poffic,
carum refultantiam impediendo, non porelt ta-
men facere quod aliqua proprietas exiftar in ali-
qua fubjecto , fineellentia a qua dimanat, pre-
fertim fi talis proprietas fic vitalis : v. g. licér
Deus poffit creare animam ranionalem fine inrel-
ledtu & veoluntate ; non poreft ramen intelledtum
auc voluntatem fine anima rationali producere,
aur confervare ; quia ciim ille potentiz fint vita-
les, fine principio vitali, in quo radicantur , fisb-
fiftere nequennt ; unde cdm charitas fitpotentia
vitalis ordinis fupernaturalis, pon poteft exiltere
fine gratia fanétificante , que elt prima radix vi-
te fupernarturalis , & que in ordine fupernarurali
gerit vices narura fen (ubftantiz. Quare D. Tho.
mas loco in (olutione pracedentis argumenti ad-
ducto ait in verminis , quod charites munquam po-

‘refteffe fine gratia,

Refpondeo fecando, quod fi per impeffibile
charitas effer in aliquo homine fine gratia , ille
nec damnaretur, quia non haberer peccatum; nec
falvaretur , quia non effer ad gloriam idoneus;
{ed,uc dicit Capreolus, pettineret ad divinam pro.
videntiam ei providere, vel de gratia qui fieret
ad gloriamidoneus, vel de aliquo alio fine ulti-
mo ipfi proportionato , qualis effer notitia ab-
firativa Dei, ut authoris tam f{upernayralis
quam naturalis,

& Il

Corollarium precedentis dolbrine.

&tari immediacé inanima, non autem in vo-
untate, Ira D, Thomas hicart. 4. & omnes
Auchores qui docent gratiam diftingui realitera
charitace.

Probatur primo : 5i gratia poneretur immes
diat¢in Puncntljs animz , NoN vero in ejus effen.
via , effet proxime & immediaté operativa ; quod
erm perficit potentiam per {e primd ad opera-
tionem ordinatam , eft immediaté operativom
Sed gratia non et immediate & per feiplam
operativa , ut probant rationes , quibus oftendi-
mus eam diftingui realiter a virtutibus : Ergo
nen tefider in porentijs animez, (ed in ¢jus <[+
fentia.

Secundo , Dona {upernaturalia , que funt par-
ticipationes intellectiis & voluntatis Dei, reci-
piuntuor immediar¢ in intelleGtu & volunrate
Ergoillud quod eft participatio natura ut natu-
ra eft ,debet in ipfa animz effentia immediate
recipi

Tertio , Effectus Formales grati per fe prima
infunt animaz , & non ejus potentijs: Ergo &
gratia, Confequentia patet , cim enim effectus
formalis forma nihil alivd - fic quam-ipfa forma
ut communicata (ubjecto ,in eo fubjecto refides
immediaté forma, cui tribuit faum efeum for-
malem. - Antecedens verd probatur : Effeétus
formales gratix funt pracipué duo , nimirum da-
re effe & viram fupernaturalém , 8 reddere Deo
gratam : Sed illi effectus per fe primo conveniung
anima ; effe eniny, & vivere , feu efle piincipium
radicale vitz, per fe primo convenit animz, &
non petentijs ; fimiliter effe gracum per feprime
refpicit non operationes vel potentias, fed fub-
jectum ; quia enim illud eft gratum , operatio-
nes {unr grate 8¢ acceprz , juxa ilindlgmic{, e

iif

EX dictis inferes , gratiam habitualem {ubje-
l o

181.




T

A SN

A et e, AR

Dif &

Are.

183,

s

Iio DISPVTATIO

. P 1 ! M ETUS tot
Rcfﬁe,\:lr Dosninus ad Abel ;& ad muneraejus A dio

Ergo &
Denique urd

= o] ner P pgn £ 29
argum, {ea contra 4 er gratiam :
s Dei: Sed generatio per prius rerminatur as

1(?{!")“{?‘1 My

prius eff in effentia az qudm in poren
" Confirmatur: Si Deusab homine auferrerom-
nesanime potentias, ille adhuc effer capax gra-
tiz (anétificantis ; nam etfi nalcererur fine poren-
tijs, haberer peccatum originale,, quod afficitim-
mediaté ipfam fubtantiam animez , uein Traéta-
tude ;Jccﬁ:ttis oftendimus : Ergo pofler baprizar,

" fubindeque gratiam (anéificantem , per quam a

tali peccato mundarewur , recipere. 3 B

Objicies primo: Contraria deben
fubje@tum a que (e expellant: Sed fobjeétu !
cati, quod contrariatur gratiz ,non elt efl: ntia
'.Ye-._':U gl’l‘.“ﬂ non reli=

anima , fed ejus potent
detin eflentia anime , fed in ejus pote

Refpondeo negando Minorem: lice
cati actualis {ubjectum fit potentia,
tamen peccati habi alis, & macule , cui gratia
opponitur , elt efie @, Iraque peccatum
duplicirer poteft confiderari, primo in ratione
offenlz, & quantiim ad aftualem deordinatio-
nem 5 & [ub hac ratione non opponitur directé
gratiz , fed charitati, vel juftitiz , [ubindeque in
voluntate refidet : fecundo in ratione maculz, &
quantim ad habitualem deordinationem quam
in anima caufat ; & fic direct¢ opponitur gratiz
habituali, & in ejus privatione, ut adtum pra-
teritum & quo canfata fuit connotante ,confiftic;
quare immediaté refidet in effentia animz, utin
Tradctaru de peccatis docnimus.

Objicies fecundo : Gratia & gloria funt in
eodem fubjeto: Sed gloria non eft in eflenta
animz, fed in ¢jus potentijs ; cim nihil alind fic
quam beatitudo, qua in attu intellectis , clard
fcilicer Dei vifione, formaliter confiftic: Ergo
pariter gratia non in effentia anima, fed in eius
potentijs refider.

Refpondeo diftinguendo Majorem: Gratia re-
fider in eodem fuhjcfto quo gloria, ﬁunpta in
atu primo, & pro dono fupernaturali habente
Fcrfe&ionem beatitudinis , concedo Majorem:
fumprainaétufecundo, & proactu formalis bea-
titudinis , nego Majorem, Similiter diftinguo Mi-
norem : Gloria nonelt in effentia animz , ur eft
actus fecandus ,; & ip{':x beatitudo formalis , con-
cedo Minorem :ut eft actus primus , & donum
ﬁ:pcmamm‘.e habens perfeGtionem beatitudinis ,
nego Minorem: nam {ub hac ratione eft

sfagra-

tia confummata , ut caufans lumen gloriz ne

3 1
indifTolubiliter connexa, Ita Cajetanus & Con-
radus hicact, 4. & Capreolus inz. dift. 26. quglt.
1.ad 1. Scoti contra z. E

SRR B R
DISPVTAEED “I1LE

De divifone gratic.
Ad queflionem 117, D. Thome.

Onfiderard exiftentia & eflentid gratiz ;
confequens elt ut varias cjus (pecies con-
templemur, innumeraque gratiz dona,
quibus nos Deus afficit, ac przvenit in benedi-

1 plo velut Jadij
aSole promanart ic declaremus & ex.

i?()llc".{llll;-

Ftrum gratia credat
il o
vidatur in ¢r.
S
Q?'.e’ﬁn’:! Ad it
'; I8 oy, :
Adalds , ab Apojrere vece.

nterna convenicnter Js
rrum forcientem

noll
‘;lﬂ,_j/

Quibu/dem premiffis
refolvitar.

yono primo, divifionem iam

um facientem , & gratis on effs

Pm‘.u.li&m , fed fecundar vifionem

alterius divifionis, q irin

gm:j:&.n increatam & nodi gft
amor quo Deus nos ab @
adfinem fuperpaturalem, & in gratiam
& temporalem, que comprehen
nobis'a Deo in ordinead e
po:ecm-.criu;‘.uu‘. H:
nuat S. Tho
corp. art. ubi fic ait:
grariam Dei habere , [
naturalein bominea Deo p
ia Dei dicitnripfe
Seenndium quod dicitur etiam gratia prec
7is 5 8 tam Dens g i

creatam
na,qua

o finem in temd

tamen gral

i

g j inavit |
phief. 1. Pradeft
s 11 laudem gl J
declarat, quod quamvis fimpliciter , 8 qualipec
antonomafiam, oratiz, fignificari foleat
donum temporale & creatum , tamen nomen &
notio gratiz propric etiam convenit enti increa-
to, nimirum aé 1 J€l §
& pradel
gratuitd, &
man. 4, & 11. przde
feueleétio gratie nunc
gratiam quz dicit
lis & gratuitus Dei amor i
perfona Verbi, q
tati Chrifti p
fubftantialis & |

fi tur {
¢tus a Divinitate, juxta illud N
36. Pnitio humanitatis , Divinitas eff. Denique
Iidorus lib. 7. Etymol. cap. 3. ait Spiritum San=
&um, quia non noftris meritis, fed voluntatedi=
vind graris datur , gratiam appellari, Idemddeet
ouftinus {erm. 31. de verbis Domini cap. t
his verbis : Gratia q.’:{ppe Deidsnum Deieft

NAVEL 108 EF

rie gratie find.

m

nratis di ¢
uos homines ad gloriam
er A meritis;unde ad Ko-
natio , propoirim gri
atur, & Sapient, 16. pec
ernatura-

yimiliter

€nis comminicata oul

.D:]i‘?'!'! .[l'\'['\lllli.":[\{_‘aﬂl,
ir. Unde Chri-
ftantialiter nn-
azianzeni orat

ata a

iguantum homo d

Hum aistem maximum i pfe Spiritus Santtusefts G
ideo gratia tur.

Adverre tamen , hoc inter adus increatos di-
E

vinz voluntatis , & Perfonas Divinas dil
reperiti, quod affectus fupernaturales & indeoitl
divinz voluntatis erga homines , ur preedeftinatio
& clettio , (unt formaliter gratiz ab zterno, guia
ab zterno funt formaliter dona (en heneficia -
pernaturalia ; Divinitas verd & Per{o
non {unt ab zterno g
elt licérzterna fint quoad fuam realitarem, tem-

fa ol

iz, {ed in tempore, Ivac




	Seite 84
	Art. I. Vtrum gratia sit aliquid  intrinsecum in anima?
	Seite 84
	Seite 85
	Seite 86

	Art. II. Vtrum gratia sanctificans sit qualitas, & cujus speciei?
	Seite 86
	Seite 87

	Art. III. An gratia habitualis sit forma entitativè supernaturalis?
	Seite 87
	Seite 88
	Seite 89

	Art. IV. Vtrum gratia sanctificans sit participatio physica & formalis divinæ naturæ, etiam formaliter reduplicativè ut infinita est?
	Seite 89
	Seite 90
	§. I. Vera sententia quatuor conclusionibus sequentibus declaratur & statuitur,
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92

	§. II. Præcipuæ objectiones solvuntur,
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94
	Seite 95
	Seite 96

	§. III. Corollaria notatu dignissima,
	Seite 96
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99


	Art. V. An gratia sanctificans præstet formaliter esse filium Dei adoptivum, eaque sola talem effectum præstare possit?
	§. I. Quibusdam præmissis referuntur sententiæ,
	Seite 99
	Seite 100

	§. II. Vera sententia sequentibus conclusionibus declaratur & statuitur,
	Seite 100
	Seite 101
	Seite 102

	§. III. Solvuntur objectiones,
	Seite 102
	Seite 103
	Seite 104
	Seite 105

	§. IV. Corollaria notatu digna,
	Seite 105
	Seite 106


	Art. VI. Vtrum gratia habitualis realiter distinguatur à charitate?
	Seite 106
	§. I. Conclusio affirmativa statuitur,
	Seite 106
	Seite 107
	Seite 108

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 108
	Seite 109

	§. III. Corollarium præcedentis doctrinæ,
	Seite 109
	Seite 110



