UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Clypevs Theologiae Thomisticae

Continens Tractatus de erroribus Pelagianorum, de Gratia, de
lustificatione & Merito, de Virtutibus Theologicis, & quatuor Cardinalibus,
ac de ineffabili mysterio Incarnationis

Gonet, Jean-Baptiste

Parisiis, 1669

Tractatvs Decimvs. De virtutibus Theologicis,

urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

139

203

g2% e S e o e S e op o e g o S e o o e

i at %R hh b b D ARG S A bE 0%
TRACTATVS DECIMVS.

De Virtutibus T heologicis.

A quzttione 1. {fecundz fecundz D. Thomz , ufquead 47,
PR-FAT-10O:

RIBV'S in vebus Chriffiani cnlminis fundamenta confiftunt,idef? in
M| frde, Jpe @ charitate , inquit Zeno Veronenfis. Fides immotum veli-
| _ gionis fundamentum , cui catera virtwiwm dona innitwntuy , € qui
e & firma funt , vernmque [perandarum [ubflantia € hypoftafis , primum
inchoat Chriftiani hominis | € ad caleftia nati , wite motum , aperitque oculos , @
ad eternam illam @ incommutabilem weritazem attollis , ad quam [pes fufpiret,
quam chayitas camp!_aé‘fumr;fj tanquain &teini Zz_zmzlm.r amb‘m,abﬁu rior m.a’ém:mr[eare_
guts protenfa lux , in obfcuriorem radium definiz , immenfam lucem Geatis mentibus,
cim afpivacverit dies, @ inclinate facrint umbye, paratam; obfcuritate guadam  ad
noftrarym mentinm imbecillitatem temperatam  involvit. Fides enim ( inquit Ber-
navdns ) lucemnon extinguit, {ed cuftodit: uz inacce(fibiles wterni luiminis [blesn-
doves , in umbris fidei pofia , ferve pawlatim mens difcar. Bona fidei wmbra | qusg
lucem temperat oculo caliganti | @ oculum preparat luci.

Spes , quan idem Zeno fidei gloriam,¢o Hilayins maximum fidei flipendium
appellant , cui prafentia fubjacent @ fisrura ;illa, quia convemnit ; ifta,quia fua cffé
prafamit , defideviis languens , manus € brachia ad eteynam pulchritudinem ten.
dit, qua inter fidei wimbras, interceptis luce f¢ prodit | loquitur , refpicit , & ex he-
breo , promicar per cancellos , inflar timentis wideri, ant alternis wicibus occnl-
tantis [i[¢ € prodentis , ut fui defiderium accendat s ad quam ed vehementiss ani.
mus fereur , quid fpe.firmi fue falutis anchori, qui adwverfe @ [eve forinne flu-
étus [uftinet € frangit, eveclus, eam fibi promiffam, € ex payte exhibicam cernit | ut
Jjam aliguid etiam ultva [pem audeat ; cum [ola [pe gander , € inter pujﬁ_{fz’anm €5
expeltationem affitus divvidit, fentitque po|féfSionis gandinm , € [pei defiderium.

Chayitas quam fides concipit , & ad quam fpes currit (inguit Cafsiodorus)
wtrigue frlicior , frdei wmbras pretergreffa , € [pei fufpiria , féfe totam in Deum
immiteit : fecedit a {e(ur ait Angufinns | & excedit a fenfibus, ut fe non fen-
tiat qua Deum fentit. Hec enim fulix @ celefle gluten, quod animam fupra fo-
ipfam., fapra mortalia, pené fupra caleftia evestam,Deo jungit , cim mens (ut in-
quit idem Auguftinus) incffabil; Det illeta duleedine , quodammodo fe fibi fu-
ratur, imo rapitur, & a {e labitur, wt aternd pulchrivadine ; quam fides often.
dit, Spes optat , chavitate fraarny,

Hanc igitur wirtutem tviplicem, qui triplici veligionis vinculo , autnunguam f51.
wendo funiculo, bomo Deo dewincitur , bic explicandam fifcipio. Quid werd [perare
debeas, erudite Letor, non dicam: ox aliis que hattenss pramifimms , facile ipfe in-
telliges : fime enim quadam ingeniorum temperamenta , @ que warias ves , veluti
varia condimenta , appetant. Ingeni) tui gufbum confule : qua enim exhibeo , fupe-
#1oitbns frmillima funt ; argumentum non ignobiling , methodws eadem , idem Ange-
licus Dottor quem interpretor ; nifi quod finitiffimi VL , nunguam melizs gmim de
Virtusibus , arcand quadam confenfione , fimparhid, @ utipfe Doror Sandus lo-
quitur , connaturalitate, [ensiunt. Vale: opto ut que de vivtutibus [oribam nedum
meelligas , fed ¢ fentias, Ce jj

Serm.de

Fidesfpe

£g =
] i
Fildie,




' Non ne

DISPV.TATIO

De objecto fidei.

Ad qu:t:i’cioncn*. i. D. Thome.

objecto fpecificetur , urmanifeftam ha-
192¢E beamus ejus naturam , qued fic ejus obje-
Ctum, privs inquirendum eft, & explicandum.
Unde fic 3

ArTrcvivs Primvs

Quodnam fit objefium fidei?
J J

oot

Premittuntur gua apnd omnes [lint corta,

NOmndum primo , hoe nomen fides vari¢ 4
is Scri .mxni‘u:‘p:lri. In primis enim
ibus {fumitur pro fidelira-

te, quaell virtu atis., pta‘b-‘-: 15 conftan-

tiam in {ervandis promiffis & conventionibus;
cuiprimé impofitum fuifle nonen fidei, didkam-
que efle fidem, quia per eam fir quod dicitur , do-
cent S, Auguftinus Epift. 19, cap. 2.in fine, & Ifi-
dorus in ro Ethymologiarum, Tra fumitur

Ifaiz 11. ¢ de Meflia wventuro praznuntiatur;

Evit fides wm venum efus s & ad Roman,

3. cam dicicar : i, fi-

dem Dei evacuabir 7 Juxta hanc acceptionem

Deuteron. 32. Deus dicitur efle fidelis ; & Marth.

25. & 1.ad Corinth, 4. vocatur [t 5, & difpen-

faror fidelis , ille qui {atisfacit obligationi bené

miniftrandi & difpenfandi. Secundo fides fumi-

tur pro veracitate , ut Jeremiz 7. Periit fides , o

ablata et deove eoriem : & A 110(‘.1[. 1.Chriftus ap-

pellatar Teffis fidelis ,id el verax. Tertid pro fi-
ducia, Jacobir. Poffulet antem in fide , nibil he-

[fitans. Ex Maueh. 8. Quid timidi effis modice fides?

Ubifermoelt de A poftolis nanfragium timenti-

bus : timor autem opponitur fidaciz , ncdocer S,

T! sin 3. d}ﬁﬂ. 26. quaelt.r,art. 3 ad 5.Quarto

ro confCientia, few judicio pradtico de

ad Roman. 14, Quod won eff éx f {f.pcc-

/£ 1d eft, qued non eft ex confcientia), fen

io ftatuentelicitum effeid quod agitur , pec-

catum eft , ut ibidem incerpretatar S. Thomas,

Quinto pro fidei objecto, & dotrina: Apocal.z.

gaftt fidem meam : A&or. 6, Multaturba

obediebar » id eft dodkrinx per Apoltoles an-
nuntiage. Erin EY[nhnlo Athmmﬁj, pracipuis

Trinitatis & Incarnationis veritatibus explicatis,

fubditar: Hec fjg'f_ﬁffr,r Catholica , quam nif quif

giie fideliter firmiterque crediderit , falvns effe
non poterit, Denique fides fumitur pro habiru,vel

actu [opernaturaliintellectiis que veritatibus 4

Deo revelatis > proprer ipfius revelationem & au-

thoritatem, certd quidem, fed inevidenrer affen-

timur : & hae dicitur fides Theologica s quam

Apoftolus ad Hebrzos 1. fic de(eribit - 1} autemn

ﬁd!: J??f?'ﬂﬂd;:?‘:?fi fl:fy Antia rerum , G[gca g

utd incredulitas i

D

7 Var fides, ficur omnis alivs habitas, & (o A-sapie,id eft bafis & fandamentum (pei(ided enim

{peramus bona lupernaturalia,quia per fidem cer.
to tenemus illa nobis effea Deo promiffa ) arpp-
PRCTILIII HOR APPAYENIINIR 5 vel nt in Greco ;fi,
Eneyos ¥ asmpivey, id eft convictio, & cerniffima
perfuafio earum rerum qua non videnrur, neque
clar¢ apparent, credunturtamen, quia a Deo re-
velate (unt, Q}\“Ems verbis certitudo |, & obfeuri-
tas fidei L{t’i-.g!'.ﬂI]HiLCC'{[‘ltud\) quidem voce HY
wer id eft convidtio ; oblcuritas vers perid quod
additur £ Eremuuiyey, id eft non viforam, fennon
appatentium. De hac ergo fide 'l'hrofngjc_i in
prz['cnndiﬁmmmus » & quodnam fic ejus obje-
¢ctuminquirimus. Pro cujus refolutione

Secundo norandum eft | f{eu ex difputatiore
proemiali ad totam Theologiam recolendum |
objedtumalicujus habitus vel potenciz dividi in
objetum mareriale, &in objetum formale:ob-
jectum materiale comprehendit illud omne quod
per talem habitam vel porentiam attingitor:obje.
&um vero formale eftid quod per {e & ratione
fui artingitur 4 potentia, vel habitu ; dividiturque
in objectum formale guod , 8 objectum forma-
le g0 primum eft ratioilla qua per fe & ratio-
ne (ui attingiturd potentia vel habitu, & cztera
ratione illins atei ur : fecundum vero eft ra-
tioilla fub qua potentia vel habitus attingitebje-
Gum , feuid que mediante ad illud terminatre
/a objectum formale quod,
eft color, quiaille perfe, & ratione (ui aboculo
petcipitur ; obje@um formale quo , vel fub que,
eft lux, quia mediante luce vilus percipit colores;
objeftum vero materiale eft omne corpus colora-
tum; quia omne corpus qued eft affe¢tumcolore,
avifu percipi poteflt.

Notandum rertio, in Deo triplicem poffe di-
{tingni veritatem , primamin eflendo , fecundam
in cognofcendo , tertiam in dicendo. Veritas i
effendo, eft ipfa tranfgendentalis veritas , quzelt
paflio cujufcumqueemis, & invenirur in Deo,ra-
tione cujus dicitur verns Deus , id eft habens ve-
ram Deitatem , per quam a falfis Diis diftingui-
tur. Veritas incognoflcendo eft ip(a veritatis cog-
nitio, & in Deo eft fumma & infinita ejus fapien-
tia, ratione cnjus omnia cognoflcit ut funtin fe,&
in nullius rei cognitiane falli poteft. Veritas in di-
cendo eft propenfio feu inclinatio ad dicendum
verum: & hzcin nobiselt virtus meralis, refidens
in voluntate ; & in Deo eft fummaillins inclina=
tio & propenfio ad dicendum verum , ratione cu-
jus neminem fallere potett, ficut ratione fuz infi-
nitz fapientiz, & nemine poreft falli. His _pr:cmif-
fis, & relickis variis Authorum fenrentiis,quiaita
confuse loquuntur , utdifficile fiv conjicere quid
velint: ut D, Thoma , & Difcipulorum ejus do-
étrina explicerur , fiv

v.g.in potentia vifi




2

4

7

DE

I

OBIE

g,
R:J-ﬁe;'f}f,‘f_tr d‘ifiz:n!! as f;w,poﬁm,

Ico th\{a X n[ajc&mn formale quod fidei

Jefle Deum , fub ratione prima veritaris in
elfendo , ubindeque [ub ratione Deiratis,

Primapats probatur primoex D. Thoma hic
art. 1. dicente, Deam fe habere ad fidem , ficut
{anitas [e habetad medicinam: Sed fanitas eft ob-
iectum formale quod medicine ; Ergo Deus cft
objectum formale quod fidei,

Probatur {ecundo ratione fuhdamentali, quam
ibidem infinuat S. Do&or : Hlud dicitur obje
Gum form d alicujus potentiz ,vel habi-
tis, quod per [e primo attingitur , & in ordine
ad quod cxtera refpiciun ut patetinexemplo
adduto , nam quia medicina per {e primo [ani-
ratem refpicit, & nihil confiderat nifi in ordine

ad illam , fanitas eft objeGtum formale quod me-
dicinz ; Sed fides per fe primo Deum refpicit, &

emnia quz attngic confiderat in ordine ad
Deum , ut docer D, Thomas hicart. 1. ad 1. his
verbis : Ea gua pertinent ad bumanitatem Chriffi,
¢ ad [acramenta Ecclefie , wel ad quafcungue
ereatiras s cadunt (ub fide inguantium per hecor-
divamny ad Dewm,..... Et fimiliter dicendim eff
ad [ze i de omnibus illis gua in [acra Scrip-
tura traduniur. Eviop. queft.r.are. 7, Omaia(in-
quit) pertraltaninr in facra doltring \ Jub ratio-
ge Dei, vel quia (wit ipfe Dews, vel guia ha-
bent ordinen ad Deum. Nec obftat quod ibi
loguatur de obje&to Theologiz: quia. ut idem
5. Dobtor [ubjungit: Idem &ff [ubjeltum prin-
cipiorum ¢ totins (cientie: hdesautem eft habi-
tus primorum principiorum refpedtd Theolo-
giz, ut docet ibidem art. 2. dicens: Sicur mu-
Jfica credir principia tradita fibi ab Arithmeti-
o , ita doltring facra credit principia revelaia
fibi & Dea, :

Confirmarur ex’ Apoftolo ad Ephef 1. & ad
Colofl} 2. ubi aperté decet totam fammam fide
noftrz, achominatim ipf\'lm Incarnationis my-
fterium , ad Deiagnitionem referri; quod etiam
eleganter declarat Auguftings lib. 11, de civitate
Dei cap. 2, pulchrd oratione affirmans ipfum
gtiam Chriftum hominem effe viam , qua fides
pervenit ad Dei cognitionem. P mens in fide
(inquit) fidentiies ambularet ad wveritatem ,ipfa
weritas Dens » Dei filiss , homine ﬁﬂ'mn];ro , non
Deo confiumpto » eandem conflituit ac fundavit
fidem s ur ad Deum iter effer homini , per bomi=
nem Deuwm. Hic eft enim mediator Dei ¢ ho-
minnm > homo Chyiftus Fefus, Chriftas per id
guod eft mediator , eft homo , & via perveniends
ad Dewm : quia fi inter enm qui tendit 5 & il-
ud guo tendir s viz media eft > fpes eff per-
veniendi; fi autem defic, aur ignovethr ik enn-
dum fie , quid prodeft noffe guo enndum fit * So-
la eft autem adversiss omnes ervares via mpni-
tifima ., ut idem ipfe fit Dews & homo. Quo
itir, Deys : qua itur , hamo,

Confirmatur amplits : cdm Deus ut Deus, in-
tecomnia qua fides credic, fi quid prefantiffi-
mum , & per alia omnia qua creduntur,, magis
acmagis nobis innotelcar , dubitari non poteft,
quin ex natura ipfa fidei, omnia alia qu credun-
wureo fpectent , ur magis ac magis-Dens anobis
pet fidem cognofcatur: iquidem fides in hujus
vite caligine, inftar lucernz nobis eft , ad cog-
nofcendum Deum , donec dies beatitudinis elu=

Tom. IV, ’

CTO FIDEL

A telear, & Lucifer oriatur in cordibus nb

C

D

E

207
P 14
ait S. Peerus Epift. 1. cap.i. Eftigitur Deus obje-
¢tum formale quod noltrz fider.
Probatur tertio : Omnis virtus Theologica
haber pro objecto quod ipfum Denm ; religio
enim non efl virtus Theologica , quia licet relpi-
ciat Deum , non tamen ur objetum quod , fed
folim ut objectum cui cultum exhibet :prophe-
tia etiam , licct habear Deum pro objedto cui
( nam Deo revelanti aflentitur ) quia tamennon
habet Deum pro objeéto quod, led rem tempo-
ralem ,non eft virtus Theologica, ur docet S.
Thomasin 3. dift. 23. quafh. 2. art. 3. quaftione,
1.ad 4., Sed fideseft virtus Theologica , ut omnes
concedunt: Ergo refpicit Denm ut objetum for-
male quod.
Id confirmant Valentia , Sylvius , & alij ex
Scriptura, appellante fidem Theologicam , Fi-
dem Dei: Marciin. Habete fidem Dei, Sed hac
Prn'\‘:rio nen urger; nam ibi lwo[iﬁs pet fidem
Dei, phrali Hebraich , fignificatur fides magna
& heroica , ad quam Chriftus Apoftoles ibi
hortabatur : finsili modo quo mentes ahiffimi,
& cedri pi'QCE!'i[T{iv.r , vocantur in Scriptura
montes Dei , ¢ cedri Dei. Eodemque fenfuintel-
ligendum putoillud de Chrifto di¢tum, Lucz 6.
Eratpernottans in ovarione Dei ,id elt in oratione
jugi & valde ferventi: utuntur enim Hebraifre-
quenter hac lequendi formuli |, ad exprimendum
gradum fuperlativam; que carent; & Evanceli-
ftz , quamvis alid lingné fcrip(e
Matthzo , habentinterdum Heb:
fervantejus linguw periti,
Secunda pars conelufionis, que afleric Denm,
ub ratione prima veritatis in ¢flendo , efle obje-
€tum formale quod fidei , colligitur etiam ex D.

hotwa hic art. 1. in argumento (ed contra, ubi
ex §. Dionyfio cap. 7. de divin. nomir, ait: Fi-
des ¢ft circa fimplicem . & [emper exiffentem ve
vitatem : Sed id circa quod fides eft , ejus eft obje-
Etum quod; & veritas fimplex & femper exiftens,
elt prima veriras in eflendo: Frge Deus, (ub ra-
tione prima: veritatis in effendo , eft objectum
formale quod fidei,

Ratio etiam fufftagatur : Nam Deus fub divers
faratione eft objeftum quod fidei, & charita-
tis : Sed hac non elt alia quam ratie prima ve=
ritatisin effendo , que diverfaelta ratione fum-
mz boniratis , [ub qua eft objedtum chariratis ;
Ergo &c.

Confirmatur : Fides eft vittus exifténs inintel-
leétu : Ergo ciim obje@Gum intelleétiis it yerum,
fides foum obje@um , nempe Deum | fub ratione
primz veriratis in effendo refpicir.

Confirmarur amplitis : Deus [eeundim tario-
nem- Deitatis ( fubindeque {ecundim rationem
primz veritatis in eflendo, qua ,ut fatim dice-
mus , eft ipla Deitas cum aliqua habitudine ad
intelleGtum ) eft objectnm formalegued beariti-
dinis , ac vifionis Dei: Ergo & fidei. Conlequen.
tia patet: Tum quia fidei fuccedit vifio: Tum
etiam quia fidés elt impreffio {en participatio
feientiz divinz , fubindéque idem habent obje-
Gum formale quod, variata tantim ratiene clari
& oblcuri.

Ex his probata manet tertia-pars : Veritas enim
in efendo nonadditaliquam perfectionem fupra
Deitatem , fed ipfamimet Deitarem alio miodo
fignificar, nempe cum quadam habitudinead in-
telle@dum , [icut verum in creatis non addic ali-
quid fupra ens , fed ipfam fationem entis , ug

Cec iij

it , excepto
ilmos , ureb-

2

104

40}




14

!5.

206

dicit habitudinem ad intelleGtum, exprimit:Ergo
ficur objeftum intelleds , rametfi verum eile
afferatur , dicicur eriam effe ens, ita & objedtum
formale quod fidei , licer afferarur effe Deam ue
verum , feu {ub ratione prima veritatis in eflen-
do , tamen dici potefk effe Deum ut Deum, {eu
fub ratione Deitatis. Undeait Cajetanus hicarr.
1. §. ad evidentiam s non funtdiver(a , Denm efle
obje@um fidei fub ratione Deitatis, aut prima
veriratis.

Dico fecundo : Objeétum formale {ub quo
fidei eft veritas prima in dicendo ,non pracisé
{umpra , fed ut connotans primam veritatem in
cognolcendo, feu ummam & infinitam Dei fa-
pientiam , ratione cujus infeipfo falli nequit.

Prima parseft D. Thome hic art. 1. in corp.
ubi ait fidem non affentirialicei, nifi ut revelarur
a Deo, Et quaft, 14. de verit. art. 8.ad 16, afferic
teffimonium veritatis prime [¢ habere in fide ,ut

vincipinm in [Cientijs demonffrativis : principia
verd in fcientijs , cdm fint velud lux | qué illumi-
nantur & manifeftantur conclufiones , funt ratio
formalis fub qua , ut docent Philofophiin Logi-
ca, & Meraphylfica: Ergojuxta D. Thomam ra-
tio formalis fub qua fidei eft divina revelatio,
fea veritas prima in dicendo (eu revelando. Un-
dein . dift. 29. quafl, 1. art. 2. ad 1. ait: Obje-
&Fum fidei noneft veritas prima , [cundiom quod

eft in ve exiftens rantim . [ed [ecundim quod eft C

nobis divinities annuntiata.

R atio eriam id fuadet:Nam de ratione formali
fideiin communi eft , quod innitatur teftimonio
dicentis , ira qued non habeat aliud motivumad
credendum , nifi teftimonium & authoritatem
dicentis ;in quo diftinguitur affenfus fidei ab al”
fenfu fcientifico : Ergo fides divina debet inniti
teftimonio divino, & proprer illud , tanquam
propter. motivum formale, moveri ad creden-
dum veritatesa Deo revelaras. Sed divinum te-
ftimonium de veritatibns revelatis immediate
procedita divina veracitate, qua Deus et fommé
& infinire inclinatus ad teftificandum & dicen-
dum verum: Ergo divina veracitas , (eu veritas
primain dicendo, eft motivum , feu rati6 forma-
lis fub qua fidei. Unde in Secriptura Chriftus
Dominus exigens & nobis fidem , proponit Dej
veritatem in dicendo , tanquam illius motivum;
Yoan. 6. Qui me mifie verax eft, & ego qua andivi
#b eo . hacloguor inmundo.

Probatur etiam {ecunda pars : Ut teftimonium
Dei fit ratio formalis fub qua fidei, deber efle
omninoinfallibile: Sed hoc non poteft habere,
nifi primam veritatem incognofcendo , feu fum-
mam & infinitam Dei fapientiam connoter: Ergo
teltimonium Dei, feu veritas prima in dicendo,
pracisé [umpta,non eft ratio formalis fub qua
fidei, fed foldm ut connotat primam veritatem
in cognofcendo , feu fummam & infinitam Dei
fapientiam. Major eft certa: ciim enim fides fit
omnino infallibilis , niti debet metive omnino
infallibili, Minor vero fuadetur ; Ut reftimo-
nium Dei fit omnino infallibile , non fufficic
quod Deus non poffit fallere in dicendo , fed in-
fuper requiritur quod non poffit falli in cognof-
cendo ;illeenim qui poteft falli in cognofeends,
potelt alios fallere, fi non ex malitia,, faltem ex
ignorantia, ut de {e patet:Sed quod Deus non
poffit falli in cognofcendo , provenit ex fumma
& infinita ejus fapientia, ratione cujus nihil ip-
fom later, & l”cipﬁlm ;acres omnes eodem modo
guo funtin feclare cognofcit : Ergo teftimeonium

DISPVTATIO

A

D

E

PRIMA

Dei non poteft effe omnino infallibile, nifi con.
notet [ummam & infinitam Dei fapientiam, quz
elt prima ‘veritas in cognofcendo. Unde redh
Hilarius: Soli Deo de fe credendum eft , qui [olus
[e nowir, (L_bus verbis certitudinem & infalli.
bilitatem fidei , non feldm in Dei veracitatem,
{ed etiam in {nz cognitionis infallibilitatem re_
ducit. Et D. Thomas infra quaft. 4. are.8.ad,,
docet quod certitndo fidei, qua excedic omnem
certitudinem nawuralem , oritur ex eo quddinmi.
tatur teftimonio Dei , qui fallinon poteft, feares
aliter acfunrin fe cognofcere. Et in humanisyi.
demus, quod quamvis homo fit verax & bonz
confcientiz , & mazimeé inclinetur ad dicendum
verum , fi tamen fit ignorans , & non habeat cer-
tam notitiam rei de qua teftificarur, ejus dicta
nullam aut parvam fidemapud hofbines pruden.
tes & fapiem:s inveniunt; quod manifeltum in-
dicium eft, in aflenfum fidei humanz,non folim
veracitatem dicentis , fed eriam ejus {cientiam &
notitiam influere.

Confirmatur ; Ut teltimonium Dei fit forma.
liter motivum fidei , debet effe verum, non fo.
lim formaliter , fed eriam marterialiter § id eft
deber habere duplicem conformitatem , alte-
ram cum re, prout eft in intelle@u dicentis fen
teftificantis ( in qua cenfiftit veritas formalis) &
aleeram cum re , prouteftin fe & a parterei (in
qua veritas materialis fita eft ) : Sed divinum re.
ftimonium non poteft habere utramque confor-
mitatem , nifi atcributum divine fapientiz , feu
veritatem Dei in cognofcendo connotet : Ergo
precisé fecundiim {e, & feclusi hac connotatio-
ne, non poteft efle motivum, fen ratio formalis
fub qua fidei. Major eft certa: nam a&us fidel
effentialiter exigit, quod (it tam materialitet
quam formaliter verus | & ided ut infra dice-
mhs , fidei necformaliter nec marerialiter poteft
fubefle falfum : Ergo divinum teftimonium, coi
fides innititur , debet efe verum , tam materiali-
ter, quam formaliter. Minor vero fuadeturiex
divina veracitate formaliter tantdm infertuz,
quod teftimonium Dei fir formalirer verom;
nam juxta doétrinam D, Thema infra queft
109. art. 1, & 2. virtus veracitatis tantdm inclinat
ad dicendum rem , fecundim quodeft in mente
loquentis , in quo confiftit yeritas formalis , un-
de mentiri , quod veracitati opponitur , idem fo-
nat ac contra mentem ire: Ergo quod teftimo-
nium Dei fit verum materialiter, id eft conforme
rei prout eftin fe , aliunde deber provenire for-
maliter, quam ex veracitate Dei, nempe ex €jus
fumma & infinita fapientia, per quam perfectif-
fimam notitiam rerum emnium haber ; quam
proinde connerare deber , ut tam materialiter
quam formaliter verum fit,

Dico terrio , objeftum materiale fidei comple-
&i omnia quz divin revelatione nobis innatef:
cunt,& quz duodecim articulis Symboli compre-
henduntur , vel ad eos reducuntur,

Probatur breviter: Illud eft objeftum mate-
tiale fidei , quod {ubeft ejus rationi formali que,
& fub qua, ur patet ex didis in fecundo notabili:
Sed omnia que divini revelatione nobis innotel-
cunt, & quz duodecim articulis fidei comprehen-
duntur , fubfunt rationi quz 8 fub qua fidel,
ngmpe primz veritati, & infallibili ejus reftimo-
fio, feu revelationi : Ergo illa omnia funt obje-
&um materiale fidei.

Ex ‘quo intelliges, Suarem difpu. 2. de fide,
fe&. 2, num. 2, &3, & Philippuma 5. Trinitate

b

17

L {:




F1:8

H18

~ wihil cadit fub fide , ni

DE OBIECTO FIDEL

in Tralatu de vircutibus Theologicis , difp. 1.
dubio . averitate deviare, cim dicunt omne 2
Deo revelabile comprehendi (ub objeto mate-
riali adzquato fidei. Namaliud eft potle effe ob-
:e@um mareriale fidei | & alind effe reipfa obje-
Sum materiale fidei:ad primum enim fufficit
efle revelabile, fen poflea Deo obfoure revelai,
ad fecundum requinitur effe adtu revelatum ; fi-
cucut aliquid fir objectum materiale visfs , nen
fuficit pofle efle coloratum’, fed deber effeactu
tale:nos autem loquimur de objefto materiali
fidei quod eft , (eade eo quod elt objedtum mate-
riale fidei, non autem de eo quod tantim tale
effe porett.

Dices cum Suare : Quidquid poteft fide divind
credi, eft objeCtum mareriale fidei: Sed omne
4 Deo revelabile poteft fide divina credi
omned Dea tevelabile et objetum materiale
fidei.

Sed facil? refpondetur , diftinguendo Majo-
rem : Quidquid potelt proxime & completé fide
dii'inﬁ\cl—"l’d‘?, eﬁibjc&ﬁm materiale ﬂrjgi, conce-
do Majorem. Quidquid poreft fide divina @redi
remoté tantim , quia {cilicer potelt obfcur re-
velari, nego Majorem, Similiter diftinguo Mi-
norem:Omne a Deo revelabile potelt fide divind
credi, porentia proxima & completd , nego Mi-
norem : potentiaremota & incompletd ; concedo
Minorem, & nego Confequentiam,

§. IIL

Pracipus objettiones [olvwntny,

Bjicies primd contra primam conélufio-
Oncm: D. Thomas hic art. 1. in corp, ait:
St confideremus materialiter ea quibus fides af-
fentit , non [olivm eft ipfe Deus , fed etiam multa
alia: Ergo ,juxta D, Thomam, Deus fub ratio-
ne Deiratis, {en prima veritatis in effendo , non
eft objectum formale quod fidei, fed mareriale
folim.

Refpondeo D. Thomam ibi logui de objeéto
materiali, per comparationem ad rationem fub
qua, quam antea dixerat effe obje@um formale:
obje@tum vero materiale {ic acceptum, compre-
henditomnia ad qua fides fe excendit, five pri-
maria , five fecundario , five per fe & ratione fui,
five peraccidens & ratione alterius, & vocatur
extenfivam, Quare licet Deus, fad4 compara-
tione ad revelationem divinam , qua eft ratio
formalis fub qua fidei, poffit dici quodammodo
obje@tum materiale illius ; ficut color compara-
tivé adlucem , qua eft ratio formalis fub qua vi-
sds, ejus objectum mareriale dicitur ; abfolute
tamen, & per comparationem ad fidem , eft ob-
je€tum formale quod , quia attingitur per fe pri-
mo , & non ratione alterius qued pritls debeat
atringi ur quod ; & ratione illius cztera 2 fide
confiderantur , ut docet . Do&or poft verbain
objettione adducta, {ubdens : Oue tamen (illa
multa) (kb afenfis fidei non cadunt, nifi [ecun-
ditm quod habent aliquem ordinem ad Deum,
prout [Cilicet per aliguos Divinitatis effeétus bo-
m adjnvarur ad tendendum in divinam fruitio-
#em. Unde tandem concludic , quod objefum
fodei eft z}';mdmmﬁwn’a veritas ,tr:—.r'nm .\ ingiantinm
2 ordine ad Deum : ficut
etiam objectum medicine eff [anitai s quia nibil
medicina confiderat , wifi in ordine ad [anitatem,
Ubi perly objeitum , intelligit objectum formale
qued , ut patet exemplo fanitatis quod adducir;

Yo%

A fanitas enim cft ratio formalis qua per fe primd
4 medicina refpicitc : & per veriratem primam,
fignificat primam veritatem in eflendo , non ve-
roin dicendo ; nam de prima verirare in dicendo
paulo faperids dixerar efle rationem formalem
fub qua fidei.

QObyjicies {ecundo: Deus {ub ratione Deitatis
eft objectum formale quod Theologiz : Ergo
fecunddim illam rationem non potelt efle obje-
ctum formale quad fidei. Confequentia videtur
legitima : ciim enim habirus {pecificentur ab ob-
jeétis formalibus, duo habitus (pecie diftinéti,
quales funt fides & Theclogia, non pofluntidem
objeétum formale refpicere.

Refpondeo concello Anteced

e, negando

B Confequentiam. Ad cujus probatienem dico ha-

bitus non fpecificari ab objetto formali quod,
nifi prout fubftar rationi formali fubqua: unde
ut fides {pecie differat a Theologia, non requiri-
tur quod diverfum obje@tum formale quod refe
piciat, fed [uflicic quod {ub diverfa ratiene fors
mali fub qua idem obje@um formale quod attin-
gat, Quare D. Thomas 1. p. queft. 1. art. 1. ad
2. dicit quod diver(a ratio cognofcibilis, diverfi-
ratem [cicatiavum inducit j eandem enim concli-
Sianem demonftrat affrologus & nawralis . pura
qridterra efft roranda; [ed aftrologus per medium
wiathematicum . id eft & materia abfbvallum; nas
turalis autem per medium circa materiam confi
ratum. Clim ergo fimiliter fides & Theol
Deum , uteft prima veriras in eflendo , div
mode attingant , nempe (ub reve ne formali
& immediata, & {ub virtwali ac mediata, fune
habitus (pecie diverfi, lictt idem objectnm for-
male quod refpiciant.

Objiciestertio : Nulla datur virtus fapernatu-
ralis , qua Deam {ub ratione {apientis , vel om-
nipotentis refpiciat tanquam [uum objectum
formale: Ergo nec ulla datur, quz pro eodem
objecto habeat Deum fub ratione prime verita-
tis in elfendo. Antecedens conflat: alids enim,
ciim vireas illa effec theologica , quia refpiceret
Deumut Deum , darentur plures quam tres vic-

tutestheologice. Conlequentia vero inde pro-

D batur , quod Deus non fit magis artingibilis fub

ratione prime veritatis ab aliqua vire
fub rarione (apientis vel omnipotentis,

Refpondeo concelfo Antecedente , negando
Confequentiam , & paritatem, Rationem difpa-
ritatisa{lignat D. Thomas quzft. 1. de virentibus
art. 12. ad 10, ex eo quod ille folim virtutes
theologicz admirtendz fint, quae nobis neceffa-
riz funt, ut Deum tanquam finem noftrumac-
tingamus: ad hocautem, pracer fidem qui Deum
ipfum ranquam finem cognolcimus; (pem , qui
nosiplum ebtentarum {peramus ; & charitatem,
qui eum diligimus , nulla alia requiritur , per
quam eundem Deum, {ub ratione [apientis, vel

1te , quam

E omnipotentis, refpiciamus.

Objicies quart6 : Si fides Deum fub ratione
Deitatis , ur obje@tum formale quod refpicerer,
effer nobilior charitate, cim ifta refpiciar divi-
nam bonitatem , quz. cim pon fic Dei effentia,
fed (oltim aliquod ejus arcributum , non tantam
exprimit perfeGionem , quam Deitas,

Sed negatur fequela: nobilitas enim potentie,
vel habitus non petitur ex nobilicri objeto in
elfe entis {pectato , fed formaliter in ratione ob-
jedti'confiderato : obje@um autem fidei, i for-
maliter in rarione objecti confideretur, non eft
nobilius objecto charitatis ; quia objectum sha-

e
b

25




t A natara Dej g
tuluma fidei e,

i nfio ad probatiener e
» + bFldes ,cum noh 103 proi nem M.

‘L-d'cnu’,r;c da eft

Jomdm
N TE o g
1 .4..,;. I ne‘.

fne funatur Dés
Etrs
lic

:;‘,R.c-

ed taneim ipfe color ; i
ma veritas in dicen 1
A priori, {cilicet E"“l

folvitur ¢ Sed ra
it Deo revelanti , non

o ‘roimct:c Deoreve.

Lz‘:u quia eft pr
) wr fequela: i
ma tem revelan
Deus it pr {fumma veritas eo modo quo fdes; nam f
cendo Yeri

n prophetia pri-
I
iciat , fioh tamen
des refpicir pr
tatem revelantem obfcure | & perd fe pe
fcuritatem

1s in dicend

entituc

dente

sevidentiam excl

i, non ultimé
tem in dicendo,
fed in Deitatem , five in primam veritarem in
eflfendo,

Refpondeo primo n:;:nndo

(leria revel

fidelis Deo f[ua my
tefolvitar in primam veri

erenter (e

lumen propheticum , feu prophetiz donum, ut
ajotem: nam li- docet S. Thomas 3 p-qualt. 7. arr, §, Preterea
cetin cognitic Jfeuin demonftratio- F]m:-_q ]

neprepter quid, _ar‘.(‘ hwln\w]m fub qua {fumatur
exitlo prit
manftrar

& n

fFerentiz : nam ucidem S.

verit. art. 10. ad 4. docet \:(‘rl]Lt
1

o in quod fit ultima veriraris de- de
relolutio jin m-mtn ramen fimpliei,
uvrwa ¢

fdm [e, fides VEro per ﬁ Citin of-
:ideoqu

ifta exigit piam motio-
a fifta nem & affe@ionem volunraris , non vero illa,

111
uritur quod fiatafcenfus nfque ad

ﬁ.._l.n ratione immed
Prophetia datur per modum corufcariopis trans-
euntis , ut docer idem Doétor Angelicus infrd
ft. 17r.are. 2, fides vero eft habirusin intelle
¢tu permanens. Fides primo & per fer tl}:lcltﬂil-
m;prophet mvrm'thqmd temporale,
1 D. Thomi in 3. dift. 24. qvaft
unc, r ad 3. ubiait: ()vmrz'w:;'- op
-de codem Jienr de /
indiom tdem ¢ mu:-fd’g 5 F_»
tla :;rw "-'.i'e'ﬂ(?' qitie
Z cet inguantum Deus eff paffus; hoe
antem giod tem ram!e 2lf 5 refpicit materialit

m

”’L‘Ihf}”?a"m i'r fr«;
? Nec obftat qhnd Deiras | {en
J)f‘I effentia, fit virtualis caufa veritatis md\u
do, fen vcrac:mtis :nam uc ibidem ful
Cardinalis ; Hoc won per [e fpeilat
affeniiis s [od ad canfam res : wndecun
prru_c:'.irz: guod Deus ¢ff veritas , far eft ad fed I tia écontrario.
hoc quod ip 18 credam infallibiliter ; guoniam i ve- Objicies tertio : Si obje@um formale [ubquo
wﬂa;f‘poreﬁ‘ falfwm manare. Unde ficut quam- fidei u[ let prima veritas ut revelans , daretur pro-
vis albedo proveniat & natara nivis ve acaula, ceflus in infinitam : qui enim c1cd t Deum elle
amen queitur , cur nix di fgregervifum, &: Trinum,quia Deus revelavir, oporter quod etiam
ma el ahm shac eft ultima lw;u- huic p-cmimum Deus rewvelguir " allentiatur;
colutio : ita quamvis veritas in di- & hocpcr alig Juam a liam tevelationem, ahoculﬂ
pon

3=




™
n

s
=

DE OBIECTO FIDEH]

wonalfentiretar per fidem ; & rurfus ifti revela-
rioni per aliam [eveiationet_n alleqtiri debebir,
& ficdabitur proceflus ininfinitum,

Rcfpondco negando {equelam: ciim enim huie
articulo , Dews eft Trinus & Fous , fidelis aflen-
vitur , quia) Deus revelavit, huic eriam propofi-
tioni ; Deus revelavit , per eandem illam re-
velationem aflentitur : Divingm enim teftimo-
wium pring & princspaliter eft de feipfo, & confe-
guenter de alijs yinquitS. Thomas quaft. ry. de
verit. att, 8. ad 2. conformiter ad verba Chrifti
Joan, 8. dicentis: Ego teftimoninm Frrﬁax'&::o de
-ms."Pfa, Sicur ergo lux Solis non foldm eolores, 8
res corpereas , (ed etiam [eipfam manifeftar, ita
revelatio divina , quz eft lux fidei, non foliim
divina myfteria , federam fl?ipﬁtm revelat

Objicies quaito : Sieblcura Dei revelatio effet
ratio formalis fub qua fidei , vel eller revelario

. adiva , vel pafliva: Non pafliva,alioquin cim

40,

talis revelatio {it mera denominatio extrinfeca,
vel ens rationis , tota fides perens rationis regu-
laretnr. Sed necetiamactiva , quia ratio forma-
lis fub qua, debet efle intrinfeca racioni qua
ficutin omni {cientia ratio affentiendi alicui con-
clufioni,elt ipfa ejps veritas inerinfeca; revela-
tio antem activa, ¢im fit a&ie divina, non elt
intrin{eca , nec aliquid ponicin rebus revelaris:
Ergo &c. :

Refpondeo revelationem Dei , qua dicitur
effe ratio formalis fub qua fidei, fumi pro re.
yelatione adtiva , feu pro actione Dei, ut con-
notante & manifeftante veritares ad fiden per-
tinentes. Ad probationem in contrarium di-
cendum eft , rationem f{ub qua debere quidem
effe intrinfecam in (cientijs , hon tamen in fi-
de : quia veritatibus revelatis non aflfentimur,
nifi proptér dicentis reflimonium extrinfecum ;
ratio vero aflentiendi conclufionibus , quz in

- {cientijs demonftratur , eft ipfa earum veritas

intrinfeca , & fcibilitas , qué poffunt immediaté
& independenter & quocumque extrinfeco cog-
nolci.

_ Objicies quinto contra [eéundam pattem ejul-
dcg-l conclufionis : Sub ratione prezcisé illius
veriratis Deus eft objeétum formale fub quo no-
ftrz fidet , cujus teltimonium eft omnino verum:
Sed reltimonium prima -veritatis in dicendo,
etiam Przfi:inde“rdo ab ordine ad‘primam veri-
tatemn in cognolcendo, que eft [umma & infi-
pita Dei fapientia, elt omnino verum , ira ut
nullo modo poffit ei fube(le falfum ; veritas enim
in dicendo , cajus teftimonio falfiras aliqua fub-
efle potelt, nec eft prima, nec fumma; quando-
quidem alia major concipi poreft , nempe veri-
tas , cujus teftimonium ita eflt verum , ut nulle
modo poffic effe falfum : Ergo Deus {ub ratione
prime veritatis in dicendo, etiam ut pracifz a
connotatiene & ordine ad primam_ veritatem in
cognofcendo, eft objedtum formale {ub quo no-
ftra fidei.

Refpondeo diftinguendo Majorem: Sub ra-
tioneillins pracisé veritatis Deus et objetum
formale fub quo , cujus teftimoniom eft omni-
no verum , veritate formali & materiali, con-
cedo Majorem : veritate quidem formali , fed
nion mareriali, nego Majorem. Similiter diftin-
guo Minorem : teftimonium prima & famma
veritatis in dicendo , ut prazcife ab ordine ad pri-
mam veritatem in cognefcendo , eft omnine ve-
rum , veritate formali, concedo. Minorem : ve-
Fitate eddam materiali, nego Minorem, & Con-

Tom. IV.

A

[=~]

C

D

209
fequentiam. Solutio paterex ditisin confirma-
tione probationis {ecunda partis {ecundz con-
clufionis,

ArTtievivs IL

Ad guid wltima fidei noftre refolutio , tam
thde’ﬂ f‘faﬁuﬁmnem ¢r revelationem cre-
dendorum , quam guoad affenfum gquem
Jfideles eis preebent s referenda fit ¢

Vm duo ad fidem noftram concurrant,

unum prafuppofitive , & alind formaliter,
nempe propofitie & revelatio myfteriorum cre-
dendorum , feu affenfus quem fideles eis pree-
bent , duplex etiam fidei noftrz refolutio diftin-
guenda eft :una qua fic pracisé quoad propofi-
tionem & revelationem credendorum,, per quam
nimirum relpondetur interrogationi , quare cre~
damus hoc vel illod effle & Deo revelatum al-
tera qua fitquoad affenfam . per quam relpon-
derur ad interrogationem , quare Deo fua myite-
tia :evfl;mti allentiamur : De utraque agimns
in prafenti, & inquirimus ad quid ulimo refe-
renda fir ?

Cirea quod tres funt przcipuz Anthorum
{ententiz. Prima, fed heretica, alferit ultimam
refolutionem fidei noltre, etiam pracis¢ quoad
propofitionem credendorum , nullo mode fieri
in Ecclefiam , fed vel in folam Scriprutam , vel
in internum Spititas Sandti , cuiliber fideli ad
intelligendam- Scripruram {pecialiter affiften-
tis, motum. Ita plures ¢ Lutheranis & Calvi-
niftis,

Secinda opinio , precedenti extremé oppo-
fira , docer refolutionem ultimam fidei , non
foldm quoad propofitionem credendorum , fed
etiam quoad affenfum , fieri in authoritatem Ec.
clefiz ; bah quidem rotaliter , fed partialiter.
Hanc tenent Michael Medina lib. 5. de re@ta
in Deum fide cap, 11. Cardinalis Delugo in pra=
fenti , alijque Recentiores extra fcholam D,
Thomz.

Tertiainter utramque media,, quam comimuni-
ter ample@untur Thomifte , afferic ultimam fi-
deirelolutionem , quoad propofitionem & reve=
lationem credendorum | fieri quidem de via ordi-
nariain Ecclefiz atthoritatem | determinantis 8
teftificantis hoc vel illud efle 4 Deo revelatum
fed quoad affenfum quem fidelis przbet Deo
fua myfteria revelanti, fieri foldm in Primam
veritatem. Unde fic

e Ly

Refolvitur prima difficuleas , é ervor. Lutherano=
vum ¢ Calviniftarum proferibitr,

Teo primd , regulam fufficientem ad dil-
Dcemenda revelara 2 non revelatis , neque
pofle efle (olam Scripruram, neque Symbolum
Apoftolorum, ut ei conjunctum , neque inter-
num Spiritus San@iafflatum | five privatum cu-
julgque fidelis fpiritum Deiad Scripruram intelli-
gendam ,fed folam Eccleham 2 Spititu Sanéo
directam , qui velutd argano fidelibus loquitur,
& credenda proponit , & revelac ; {ubindeque
in iplam fieri ultimam fidei nofire refolutio-~
nem , quoad propofiionem & revelationem crgs
dendorum, e

4%

£

4%




44

4s-

4.

Difpa 2.
aAret. .

47-

216

DISPVTATIO

PRIMA

; o e kB yBi .
Probatur conclufio quoad fingulas partes. Er, A 10 Galvino,, nec ullus.exipfis in Catholico Re:

in'primis quod fola Scriprura nan peflic efle re-
gula nobis {ufficiens ad c.%\if:emcu-:fu:n l't‘"[‘]aFa a
Deo, a non rtevelatis ab ipfo, yvidetur mnmlff:-
ftum: quia de ratione alis regulzelt , g LtOdAﬁt in-
cortuptibilis ; & quod vitiari non pollix ; frenim
vitio aut corruptioni fit obnoxia, uullus. erit ‘de
tali regula fecorus , fubindeque nec de diftinétio-
ne revelatorum. 4 non revelatis per eam. fadta:
Sed Scriprura vitiari & cortumpi potelt, quiaad-
ditioni, truncationi, 8 tranfmutationi m‘u;caa
elt, & infuper nedum hominum peryerfitate, fed
& Typographerum incorid , mendis & erroribus
fratere poteft ,wt intanta codicum Hebrzorum,

Gracorum , & Latiporum varierate , expetientid
compertumeft : Ergo fola Scriptura non poteft
effe regula nobis fufliciens , ad difcernendum re-
velataa Deoa non revelatis.

Addo qued , ficur in politicis terrenis , ad
¢omponendas diffidentium lites , leges in mer-
tois membranis {coiptee non fufhciune ; utpote
cim earum teftimonia in utramque partem ex-
torqueantar & diftrahantur |, fed ad animatum
judicem ,tefte Ariftotele 3. Ethic. cap. 3. recur-

endum eft,quiillas interprecetur:ira in Ecclefia-
flica Hierarchia, ad componendas lites omnes
& controverfias circa divinam mylteriortm no~
ftrorum revelationem.,non porelt haberi Scrip-
tura ut fufliciens regula ; quandoquidem hereti-
ciillam, juxta proprium arbitrium , applicant ad
quz volunt dogmara funadenda ;tanquam a Deo
propofita; fed alia infuper animata dari deber,
penes quam ftet Seripturam facram interprerari,
& declarare quanam dogmata contineat ; alids
enim Deus mints fidelibus providiffer in his
que ad falutem fpectant , quam infidelibus in
terrenis , vel ad vitam civilem & politicam perti-
nentibus.

Ex quibus etiam manet probatum , quod ne-
que Symbolum Apoftolorum ,etiam ur divinis
Scripturis conjunétum , fit nobis (ufficiens regula
difcernendi revelata divinitds a non divinitds
revelatisz eft enim illud Symbolum quadam feri-
prura;, fubindeque vitio & corruptioni tempo-
rim fimiliter obnoxium ; ejufque reflimonia in
partem hzreticorum , & partem Catholicorum
diftrahuntur, Quibusaddo , quod ficutin fpecu-
lativis , ‘ad difcernendum infallibiliter verum 2
fallo , principia univerfalia non fufficiune , etfi
conclufionum fint {emina, & veritatem minds
univerfaliim virtnaliter contineant ; & in mora-
libus etiam, ad regulam agendorum non fuffi-
ciunt prima principia practica naturaliter indita,
quamvis ex ijs leges omnes oriantur:ita in noftra
fide, ejus articuli generales , in Symbolo Apofto-
lorum contenti , eriam uc Scripruris adjunéi,
non fufhiciunt ad omnia myfteriaa Deo revelata
cognofcenda ; quamvis virtualiter ea omnia con-
tineant; cim przrer Scripturas divinas, & Sym-
bolum” Apoftolorum ,alia , nempe traditiones ,
a Deo propofita fint ad credendum , ur infrd
patebit.

Quod verd neque eriam internus Spiritus San-
&i affliatus, five privatis cojufque fidelis [piritus
Deiad Scripturam intelligendam , habear ratio-
nem pradidte regulz , cx eo primum efficaciter
probatur’, quéd regula fufficiens ad difcernen-
dum credenda a non credendis debeat effe non
dubia, {ed certa’; fpiritus dutemille privarusin-
cercus fir & dubins; Calviniani enim non eredunt
hunc fpiritum fuiffe in Luthero, nec Lutherani

mano , unde incertum ekt qu.is llorum fPi:iLu
Deiducatur,
Secondd., fic
privata, fed publica & communis, ita & eitis
regula. S
Tertio 5 femelis
F

revelatio credendorum nongn

ilo-illo fpiritn. Dai pei-
vALO 10 c]ucl s fangquam 1’c‘gtﬂa fifi<
cientiad, difcernendum credenda™a non creden.
dis , dabitur continua occafio fchifimarutm; qui-
liber enimy¢ fidelibus , putans aut fingens e ha-
1.l ntem , eliget creden-
dum qued fibi videbitur  nec poterit ab ahquo
inftrui vel convinci de up}-c.i:rr: s quia aflirmabic
id fibi revelari 4 SEHIiM Sanéo wimo fepecon-
tinger quod .Spiritus Sanctus videarur fibii cons
trarius, dum uous affecet fibi elfe revelawnt
pofitum ejus,; quod alrer dicet fibi quoque re-
velatum elfe. Undeinter ipfos eviam C
diffentid interdum eft, urinrer. Calvinum & Be=
zam de initiocapitis 8: Joannis ; quod. aler fpn-
riam ; alter divinam feripturam effe vl Nul-
lusitem eft Calyiniftarum , qui Scripture ntee-
pretationes ab alijs fadtas approber univerfaliter,
fed unufquilgue multas damnar, eriam, Calyini
iplius,, & aliorum inter eos praftantioram 1 pon
advertens Spiritum Sandtum zque ipfi deeffe

offe ; arquealijs quos damnat, &
poflibile, ur Spiritus Sanctus fic Hibilizerin
quolibet illotup, quorem upus damnacar ab
alio, tanquam Seripturze fenfum non beng affe-
cutys. Qualemergo hdei regulam , quam inger-
tam , imo-plané temerariam , & ;erroneam excos
gitarunt hxrerici!

Denique vel ille privatns Spivitus Sanéiaf
flarus pertiner ad gratiam  grarum, facientem,
vel ad gratiam gratis datamg, ((uppono, ad al-
terutzam debere necelfarid pertinere, utpoteciim
fic donum Spiritus Sanéi, cujus adzquarta divi-
fio eft in gratiam gratum facientem & gratis
daram ) Si primum :Ergo qui exiftit in peccato
motrali, non poteritdecidere controverfias fide,
Sifecundiim : quero quenam gratia gratis dawa
fiv ille fpiritus , vel propheria , vel difcretiofpi-
rituum , vel alind ejufmedi? Si propheti .f;i-
ritws ille eric incerea regula ad diftinguendum
revelata 4 non revelatis ; non enim fempet
Propherarum mentibus prafto eft {piritus pro-
phetiz , dicente Elifeo , Dominus celavir & me,
€ non indicavit mibi 4. Regum+ nec ﬁfmpct
difcernit Prophera, an fpiritu Dei potius quim
proprio afflatus fit, utdocent D. Gregorius ho-
mil. 1. in Ezechiel. & S. Thomas infra quzft.
171 act. g, & patetin Prophera Nathan , quide-
ceptus elt in pradictione templi per David zdifi-
candi,utpote cdm per ipfum adificacum non fue-
ric, fed per ejus filium Salomonem. Siad difere-
tionem fpirituum ille (piritus dicarur pertinere.
Contra , quia tam hacgratia, quam pracedens,
& aliz gratis datz , non omnibus etiam fidelibus
darar, dicente Apoftolo . ad Corinth. 12. Alif
datur fermo [apicntia. ali [ermo (cientie.alif dif~
cretio _['fvr' itunm €. & tamen P;—iv:ams ritus
Dei, qui ab hzrericis affecitur norma {ufficiens
propofitionis credendorum , unicuique fidelium
proprius dicitur, Supereft ergo folim , quodau=
thotitas Ecclefiz , urd Spiritu Sanéte (pecialiter
dire@z , pro taliregula habeacur, Unde 1. ad Ti-
moth, ;. Ecelefia, Columna &' firmamenum veri=
tatis appellatur : quia nimitam fides noftra,
quantim ad propofitionem credenderum, illi

aperteim-

Calyiniltss .




fo-

DE OBIECTO FIDEL

Eif

saniticar. Et Auguftinus 1ib; contra epiftelam A tanguam proprer conditionem applicantem , fea

fundamenticap. g. tradit celebrem illam fenten.
siam : Evangelio non crederem » wifi me Ecclefia
Carholice commoverer anthoritus ;5 qué fublaté
nocetiam Evangeiio credere potero, Quapropter
ihidem addic : Ewvangelinm Nazareornm non
admittam > quiaillud non admittic Ecclefie. Cy-
rillus quoque Jerofolymitanus Cathech. g, afferit
fidem & [vla Ecclefia tradi . & ex omni feriptura
MR,

Adverrendum taméen eft, quod ciim dicimus
revelationem , feu propofitionem Eccefiz, efle
regulam credendorum , hoc intelligendum eft,
fecandiim legem ordinariam, & relpedtu com-
munitatis fidelinm : I Angelis namque (inquic
Cajeranus hic §. ad tertium dubium ) quibns
Deus per [eipfism revelanit & explicavit myfte-
wium Trinitatis , non erat opis !mcr.vgzr;".i ¢re. Et
Liter in p:»’."mis _pozrc‘?.‘rtbm > :i'm'f;;.:.c revelata
funt “J‘?t"r'!(—f fidet , rion erat opis hac rflgnf(g" s €=
demrarione, quia feilicet Dens er [eipfkm revelas
vithac. ¢ intellclbum eorum illss tradidic,illuffran-
do corum mentem. Idem dicendum de Patriarchis,
Prophetis, & Apoftolis , qui fucrunte ered
fena Deo immediaté inftruéti de myferijs fidei,
Unde Petro Marth. 16. Chriftus dixit; Care &
[anguis non revelavir tibi s fed Pater meus quiin
cewlis ¢ff. Ex Paulus ad Galar, 1. de feipfo dicit:
Negue enim cgo ab homine acceps illud ( [cilicet
Evangelium ) negue didioi, fed per revelationem
Jefis Chrifti. Deniquenon repugnar queminds
polfit Deus hominem , in fylvis, vel apud barba-
ras gentes enutritum , immediare per feipfum il-
luminare ; 8 de myfterijs fidei , alijs fidelibus ab
Ecclefia propofitis , inftruere t in quo cafuille ha-
beret fidem ejuldem fpecici cum néftra , quando-
quidem idem obje@um formale haberer; & ra-
men propofitio Ecclefiz non effetipfi regula cre-
dendorum, fed lumen illud interius fibi divini-
tis dacum , quo Deum mylteria fua fibi revelars

<

aiftam conclufionem objiciunt hzrerici:
Sifidelis crederer myfterijs noftra fidei, quia Fe.
clefiaeaut credenda pioponit, in refolutiene no-
fira fidei committererur circalus vitiofus , crede.
retenim [idelis auchoricatiEcelefiz, proprer divi-
ham revelationem , & iterum divinz revelarioni,
propter authoritatem Ecclefiz. Idem circulus
committi videtur , elim Catholici , interrogati
cut credane Ecclefiz, refpondent, quiain Serip-
tica ejus authoritas maximé commendartur , &
columna @¢ firmamentim  veritatis dicitur ; &
i ruclus ab eis quzditar, cur ipfi Seriprurze
credant , huic quaftioni non alicer {olent fatisfa-
cere, quam dicendo {e credere Scriptura-n effe
infallibilem , quia id afleric Ecclefia: urergo vi-
tiofus ille cicculus vitetur, non in ipfam Eccle-
fiaw , fed in interbum Spiritns Sanéi afflatum,
five privatum cujulque fidelis {picitum Dej ad in<
telligendam Scripuuram , debec ulima fidei no-
ftrz refolutio fieri, quoad propolitionem & re~
velationem credendorum.,

Sed facile eft ab hac importuna vitiofz circulas
tionis difficulrate {e liberare:tuncenim non com-
mittitur circulus vieiofiss, quando fit cirenitus,
feu tranfitus de uno in aliud Jfecundiim diverfam
tationem , & indiver{o canfe genere: hocaurem
contingitin propofito ; credit enim fidelis mylte-
1js revelatis , proprer divinam revelationen ,
tanquam propter canfam formalem credendi; r
yelationem vero preprer authoriratem Ecclefi

Tom, Iy,

=

C

D

T

E

regulam proponentem ea qua credenda funt, &
difcernentem credenda 4 non credendis ; quod
adgenus caulz directive, vel difpofitive redu-
citur,

Quantdm verd ad alium circuluim, qui Ca-
tholicis ab Hareticis exprobratur, dicendum eft
nullum ¢ffe inconveniens, quod Seriptura reci-
piatur propter Ecclefiz authoritatem, & rurfus
quod Eccleliz authoritas per Scripturam demon-
ftretur : ficenim Auguftinus cap, 5. libri contra
epiftolam fundamenti ait: E'w!:fzgn’f;'o non crede=
vem 5 nifi aunthorita Egclefiz me compelleret, Et
lib. 1. contra Crefcenium cap. 3. dicit fe Eccle-
fiz credere , quia Scriptura eam demonftear.
Unde Scriptura & Ecclefia {e habent ut duo Pro-
pheta , Cliriftus videlicet & Joannes, defa mu-
o teffimonium perhibentes : Foannes enim
commendavit Chriftum, 2 que viciffim & isfe
commendatus eft. Hujfs mutue caulilicaris L&
dependentiz , plura habemus exempla, etiam
in naturalibus : vapor enim eft caufy pluviz,
& pluvia caufa vaperis : veftes calefaciunt cor.
pus, & éconrra: orgasilatio corporis eft difpo-
fitio ad introduétionem animz:, & tamen ab ip-
fain genere caul formalis dependet ; ciim ani.
ma aitus corporis organici definiarur, Plora alia
exempla adduximusin Tra&atu de juftificatione
difp. 1. art. 8. qua ibidem videri poterant, Ni-
hil ergo prohibet, per Ecclefiam Scripturas A no-
bis agnofci, & per Scripturas Ecclefiam : hze
enim notitia non tam 4 Scriptura aut Ecclefja,
quam a divinaauthoritate derivarar : ficut quan-
do duo Prophere & Deo miffi,de feipﬁs mutud
teltimonium perhibent, illud non tam ab ipfis
Prophetis, quim & Deo, qui utrique prefio eft,
proficifeitur,

i kL

Alid difficultas expeditur , & [ententia Cardinalis
Delngo refellitur,

Ico fecunds : Refolutio fidei, quoad affen-
fam , quem fidelis prabet Deo {na myferia
revelanti, fit foltim in primam veritatetts, non
vero in Ecclefiz teftimonium,
Probatur primo ex D. Thema hicare, 1. diz
cente: Siconfideremus formalem rationem objeiti
fidei , nibil eft alind guim veritas primea: Sed re-
{olutio fidei quoad affenfum quenwfidelis prabet
myfterijs revelatis , in rationem fermalem obije.
Etiiplius referenda eft, ur de fe pater: Ergo refo-
lutio fidei, quoad talem affenfum , fir folim in
primam veritatem , non vero in teftimonium
Eccleliz, Unde idem S. Doétor ad illud Joan,
4 Lamnon proprer tham quueiamcr:dimm,ipﬁ
enim aundivimus , hec {eribic + Quando homo ,
five per retionem naturalem  five per teffimonia
legis & Propherarum , five per pradicationen
Apoftolorym , vel aliorum , menkduitus credir ,
dune poteft dicere guod proprer nullim illorum cre..
dit , niec proprer rationem naturalen ; iec propter
teftimonia legis . nec proprer pradicarionem Apo-
Jfolovum: , s3D PROPTER 1PSA M YERITATEM
TANTV M.

Probatur feeund® ratione : 1d it quod fic uldi-
marefolatio fidei noltrz , quoad allanfim’ illum
quem- fidelis prxbet myfterijs revelatis |, debet
efle, faleem partialiter , motivum formale ad ta-
lem affenfiim : Sed reftimonium Eeclefiz, etiam
uea Spirity Sancto directe , non eft, ctiam pacs

Dd ij

§31

5Ty

54




212

fed hocfolim teftimoniodivina veritatis conve-
nit : Ergo non in Ecclefiz authoritatem, 1:eJ fo-
him in primam veritaten , ultimo: refolvitur fi-
des noftra, quoad aflenfum quem fidelis pr:cb_c:
mylterijs revelatis. Major elt cert ideo enim
in ompium dockrina,prima veritas elt idin quod,
{altem partialiter;, ultimo fides noftraquoad als
{enfum celolvitue y quia eft, partialiter {alcem,
motivam formale alfensis:fideis > Minor: yerd
probatur:Quod eftrarivdm condirio:ad al{‘cnt:c:_x-
dunymyitecsjs revelaris,non eft, etian parriali-
ter, motivum formaléad taleny affeniom: Sed te-
ftimonitm Ecclefiz eft tanviim conditio requifica
ad affentiendam myfterijs revelatis: Ergo &c.
Majovconftar, Minor aurem probacar; Teftimo-
nium Ecclefiz (e hiberinordine ad'talem ' aften-
fum; ficar propofitio bonitarisi objecti ferhaber
ad voluntatem , ut circa ipfumamoris adtum eli-
ciaty quandoquidem: ided  duntaxac requiritury
quia ficut voluntas non potelt amare objectum,
nifi ei' proponatur ab intellectu ejus bouniras jita
fimiliter nequit fidelis alTenciri Deo fua mylteria
reyelanti , nili per Ecclefiam ei proponarur & in-
notefear divina revelatio 1 Ergo ficuc propofitio
bonitatis objecti, fadtaabintelleuvoluntan, elt
in dodtrina Philofophorum conditio tantim fipe
qua mon amaret voluntas', non vero motivum
formiale ipfius ad amorem ; etiam ‘partiale ; {ed
hoebonitati dunraxar convenic: ira fimiliter tefti-
monium Ecclefiz proponentis aliquid tanquam 4
Deorevelatun ; haber quidem rationem condi-
tionis; necelfario devia ordinaria requificz, uc fi-
delis affentiatur myfterijs revelatis , non tamen
rationem caufe, & motivi formalis , etiam parri-
cularis, ad talem aflenfum, (ed hoc foli primz ve-
ritati revelant convernit.

Probatur tertio +Quamvis Moy(es logueretur
ad populum; infpiratione divind , tamen fides an-
tiquorum ; queadaflenfum quem prabebant di-
vinis myfterijs , ipfis a ‘Moyle propohtis ,non
refolvebaturin ejus | fed Dei teftimonium , juxra
illud Exodi 14. Crediderunt Domine , & AMoeyfi
[fervorejus s quo fignificarur Judeos Moyfi credi-
diffe,, quiacrediderunt Domino per Moylenlo-
quenti # Ergo fimiliter | licét Ecclefia proponat
nobis; myfteria fidei quz credenda funt, & cre-
denda a non credendis difcernar, noftrz tamen
fideirelolutio, quoad affenfum , non firinillam,
fed in primamyveritatem revelantem , qua, ut
oftendimus:articalo precedenti , eft objectum
formalefub quo fidei. Unde 1. Joan. 4. Qui o=
wiz Deim s andit nos s qui non eft ex Deo s non au=
dir oy - ac fidicerer, ided aliquis credit nobis lo-
quentibus , quia credit Deo.

Denique {uaderi porelt conclufio. In id uldi-
mo | quoad aflenfum , refolvinon potelt, eriam
pattialiter, fides noftra, quod importar aliquid
creatiim : Sed teftimonium Eceléfiz | etiam Pfgu:
elt'organam Spiricts Sandi confiderate jimpor-
rataliquid creatum: Ergo in illud fides noltra,
quoad affenfom , ulrimo refolvi nequit; - etiam
partialiter. Minor conftar: Ecclefiaenim impor-
tatcertos hominesa Spiritu Sandto dire&tos ,qui
haud dabié funt quid creatum. Major verd pro-
barur:Inid duntaxavporeft ultimo refolvifides
quoadaffenfum , quodeft faltem partialiter ob-
je€tum formale ipfius fub ‘quo: Sed nihil crea-
tum eft etiam partialiter objéétum’ formale fub
quenoltre fidei: Ergo fides noftra non poteft,
quoad affenfum ultimd refolvi; etiam pactiali-

DESPVITATIO

vialiter ; motivum formale ad talem affenfum, A ter 'y in aliquid ‘creatum.

B

Cc

B

PR

I M A

Major eft cetea 4y

enini in-quod’,'quoad-affenfum ; alvimo refoly
s noftra, debet eflfe:motivom: Formale
talis aflensiis vmetivum ‘aotem formale quo pef
fideni ‘allesitimut Deo, & objefrum formals fuly
quo fidei-;idém’ emnine font.” Minor verdsy
quatn hegat [ élugio g contendens ob}eﬂ-um fore
male{ub quofide holtre adequatun | éflecoml
pofitum ex ‘cieato’deincreatd , nimirum exptid
ma veritate- loguente |& teltimonio” Ecclefis
per qudm laguitur, probarur “authoritate | P,
Thomz hicarv v dicentis s 155 confideremus for
malem rarionem objetti fides , mibil eff alind gam
veritas primar que verbaaperte fignificant, nihil
creatami ', etiany partialirer ) ingredi objedom
formale fub que fidei. Rario eriam id 1fhade
nam i o'njtﬂ:um formale {ub que’ noftre fide
effec partialiter aliquid creatum fides nofiranon
efler’ adzquare’ divina | nec crederemus ; Deo
proprer (olam ‘ejus authoritatem | {eu veracita-
tem, (ed foldm partialiter ,nam etiam ei'crederes
mus proprer auchoritarem creaturz qualiseft e
clefia, Irem fides 1on effer virtus Theologica),
ciim de ratione wirrutis Theologicz fiv, Deum
tanduam objcéhlm formale & :{‘d;.E(E'LIEl'EL‘.n) refs
!.‘-:cere_

Nec valet quodaliqui dicunt ;nempe adrratio:
nem virgutis: Theelogice fatis effe ur objetum:
formale quod fic Deus  lictt objeftum formale
{ub' quo' fiv creatura , vel aliquid: compofitam
ex creato & increato. Non valet, inquam , ham
vireus: Theologica nihil formalits relpicit quim
Deum : At objefum: (ub  quoreft formalius
quatiobjeftum quod ,ur extdidtis arn prace-
denti conftar: Ergo obje@um fub quo virturis
Theologice non potelt effe aliquid creatum,
vel mixtum ex increato & creato. Et hoc paret
in alijs wirturibus Theologicis : objedtum enim
formale fub quorfpei eft fola divina potentia,
ut nos adjuvans ad obrinendam: beatitudinem,
& obje&um fub quo charitatis, {ola bonitas di-
vind | ut 1os movens ad dillgeudum Deum &
proximum,

§: L.
Solunntur objeftiones,

Ontra iftam affercionem objicitur  primé:
Ad Roman, 1o. dicitur : #os effis cives San-
Etorwm s & domeftici Dei ; [uperadificati fuper
fundamentnm Apaftolorum & Propherarum, Ubl
Paulus reducit totam fidem in Apoftolos , quo-
rum preedicatione primdm illuxit. :

Secundo : Awguftinus fupra citarus ait's\Egs
Evangelio non crederem ; nifi me Ecolefie Carho-
lice commoveret authoritas : Ergocenfet quod Ec+
clefiz autheritas eft motivam faltem partiale nio-
ftrz fidei, fubindeque fidem, inillam’, partialitet
faltem | refolvi quoad affenfum; quem fideles
prebent myfterijs& Deo revelaris.

Tertio : In hoc foldm fidelis diftinguitar ab
hzretico ; quod fidelis credic Ecclefiz , harericus
autem einen valt credere , fed foli primz verita-
ti: Ergo fignumeft Ecolefiz authoritatem ad ob-
jedtum: formale fub que fidei pertinere , & per
confequens ineam affenfum hominis fdelis par-
tialicer faltem refolvi.

Quartd : Affenfus fidei humanz , quem da-
mus Regi loquenti per fios legatos | refolvi-
tur partialiter in authoritatem nuntiorum : Ef-
go fimiliter affeafus fidei, quem przbemus Deo,

e

=

61

o




1.

624

63.

b4

8

€6,

D Ei 0B 1 EQ

of AFo'&cfos, pet: Summum Ifor_x:iﬁg:em y & A
Coricilia loguenti, refolvitur partaliterin Eccle-
fiz-ausheritatem: Confequentia patet, tum ex

aritaterarionis , tim eriam quia iz« ad Corinth.

% APoﬁeli proponentes res !mv;_i,dlcgntl.llr Chri-
fti legati, fenpro Chrilto lcgatipiae-fuxlgi.

Déhiquc: Siguaras abaliquofideli;quare cre-
dis Deum-élfe Trinum & Unum 2 Relpendebic,
quia Deus revelavir, Sivero iterum quaras,unde
(cis Deum revelaile 2 Refpondebit .qumﬁEc:leﬁa
dicir’s Ergo ultimafidei nc?f%r:c r&iohftiu fieinEc-
clefiam, non.vero ifnprimam iveritatem reves
lantem.

Sed hzcleviafunt ; & facilé: dilui poffunt, Ad

rimum enim refpondetor, Apoftolum reducere . B

fidenvad pradicationem Apoftolowam, & propo-
firionem.E¢clefiz 5 nen utcrationem formalem
aflentiendi ; fed folim e in: conditionem appli-
canteni ; eo proportionali medo, queapprehen-
fio-intelledtiis: eft- conditio applicans..objedtum
formalevoluntatis., feilicerbonitatem j it in: fe-
cundd pirobatione conclufionis declarayimus.

Adfecundum dicendum ; verba illa Auguftiniy
non fignificare Ecclefiw anthoritatem elfe moti-
vain, feu rationem formalem carcredamus Evans
gelio, fed folam illam efle erdinarium medium
cogpofcendi quid fit pro Evangelio recipiendum:
undeexillo teftimonio foldm pereft colligiyul-
timam fidei noftrz refolutionem yquoad prepe- . €
fitionem: & revélationem credendorum;, fieriin
iplamEcclefiam, utinprima conclufione dacui-
mus;jnon verd quoadalfenfum mylteriis revelas
tis jdéquo eft quaftio in prafenti.

Adertiumrefpondeo, heseticumdiflinguia fi-
deliineo quodfidelis-credip prima verirati reve-
lanti; ut objecto fotmali fbiquo fidei; & Ecclefia
utinfallibili regulain propanendo tes fidei
reticus vero neque eriamilto modo credit
fiz proponenti, 8cconfequenternec prima veri-
tati revelanti; ciim DeusrevelaveritEcelefiam in
proponendis rebus fidei ervare non poffe.

Ad quartum, concelio A niecedente, nego con-
fequentiam, & paritatem : Ratio yero difparitatis
eft, quia ity fides, quia creditur Regi per legatos
fugs loquenti, fit hamana , nen eft mirum quod
pats ¢jus objedti formalis (ub que, fir, preter au-
thoritatem Regis, authoritas ipfa Legati ; fubin-
deque nec quodin nrramque refolvatur quead al-
fenfurn :at verd fides nofira toraliter divina eft;
undeteftimonium humanum , fiveautheritas Ec-
clefiz, quz eft quid creatum , non potelt efle ejus
objeGum formale {ub quo ; eriam partiale, fed
tantim conditio requifita ad ejus motionem &
canfalitatem : ficur propefitie’ bonizatis objeéti,
eft tantim conditio neceflaria, utbonitas maveat
voluntatem ad fuiamorem & prolecutionem.

Ad wltimum; folutio pater-ex didkis: refolutio E
enim fidei poftra fit in Ecclefiam , ut in regulam
proponentem credenda & ea difcernentem a non
credendis; non vero urin ratienem formalem cre-
dendi, fen affentiendi myMReriis revelatisshzcening
non poteflt effe aliquid creatum ; vel mixtum ex
creato & increato , fed foldim ipfa primaveritas
indicendo , ut in ultima probatione noftre con-

+ clufionis eftendimus. - Unde egregi¢ Callianus?

Deits boc dixit : werbum illins. fimma ratio of
YEMOTED argUIMEnta | YEMDTE0 d{,@um;:’mri , fola
mibi gd credulitatem fufficit Fcrﬁ;m dicentss.

Tom, IV,

TO TRIDE K

13

Asworiascivitowsol TR,

An rovelationes private ad. ebjellum
Jrdei-pertinéanti

Orandum) primd: , révelationem: aliquam

pofle dici privatam ducbus modis. Prime
ex parte! perfonz cui fir, quando feilicer aliquid
revélamr peraliquam perfonam particularem, vy
g. perS. Birgittam,vel §. Catharinam Senenfem
non vero perEcclefiz Principes | ut per Prophe=
tas,Apoftolos, 8 univerfales Paltores,qnos Deus
efle voluirquafiuniver{alia inftrumenca , adimas
nifeftandam doétrinam ceeleftem; 8 qualiceslos
quofdaminhoc fpirituali mundo Eccleliz:Sacuns
do exparte rei-propofice fen revélate, quando nis
mirum yeritas quz mauifeftatur, ad communiem
totius Ecclefiz rilitatem 8¢ infiru@ionem: non
pectinet ; nec ordinem habetad Deum , urad ob+
jeGum formale quod noftrz fidei :v. g. fi Deus
miht revelarer numernnm  ftellarum qua funt ia
ceeloyvel arenarem que fancin livore maris; vel
ea que:modo fiuntapud Indos & Tartaros ; valis
revelatio dicerernr privata, non folim ex parte
perfonz;, fed etiam-ex parte materiz:, feu rei qua
manifeftaretur & revelaretur : Si vero aliquid ad
communem totius Ecclefiz inflrudtionem perti=
tens mihipatefacerer; talis revelatio effet folim
privataex patte perfonz, non vero ex parte mare-
ries, {ewn rei-revelatz.

Norandum fecundé , fidem dupliciter.confide-
rati poffe: primé ut et Catholica , fewuniverfa-
lis, & fpedkar ad rotam Ecclefiam ; peritotum og-
bem diffulam : {fecundour et Theologica & divi-
1a, feu quatenus 1e!"j\ic:it divinam veritatem feve-
lantem, ejufque teltimonio innititur, i

Hispramiflis, facil poterit refolvidifliculras
propofita, qua Theologos in duas fententias ex-
tremt oppofitas divifit; quibufdem aflirmantibus
revelationem privaram ad fidem fufficere alis ve-
roid ncgamibm 3in quam partem magis commui~
niterinclinant Thomiftz, Exiftimo tamen utram-
que {ententiam conciliari pofle, diftin@tione ad-
dud duplicisrevelationis privarz | & duplicis fi=
dei, Catholica fzilicet & Theologicz. Unde

Dico primo : 5i Deus ; etiam-utauthor fuper-
naturalis, revelarer alicui aliquid temporale, {ub
ratione temporali , quod proindead communem
Ecclefiz inftructionem & uulitatem non pertis
neret, neque in Deum referretur, talis revelario
non fpe&arrt ad fidem infulam, ﬁlpernatu!alsm,
& theelogicam , fedad donum Propheriz,; velad
aliud lumen (upernaturale ; per modum tranfeun-
tis communicatum.

Probatur prima pats: De ratione fidei, ureft
virtus Theologica , eft refpicere Denm ut obje-
Qum formale quod, & catera omnia prout ordi-
pantur ad ipfum: Ergo fi aliquarevelarentur a
Deo {ubratione temporali, qua: non pertinerent
ad religionem Chriftianam ;inec.ordinem habe-
rent-ad Denm;non attingerentur a fide ut et vir--
tus Theclagica: Confequentia pater, Antecedens
}'-rnl\.atur ~tumex D. Thoma hic art. 1. dicente:
Wibil cadit (ub fide .nifi sm ordine ad Deim:ram
etiam cxemplo fpei & chariratis , quz etiam fung
virtiwes Theologica:nam quidquid per (pem {pe-
rawar, & per charitarem dil igitur; eftin ordinead
Denm urobjeGum formale quod.

Confirmatur: Fidesin hoc diftinguitur 3 pro-
phesia, quodilla per fe refpicit aliquid #ternum,

Dd ijj

69 s

704

71




214

DISPVTATIO

PRI

L%

. = 1 & Propheran i e e
iftaverd aliquid remporale, ut docetidem S. Do- A Apoftolorum & Propherarum ; id eft fipra revs

Gorin 3. dift. 2.4, queft. 1. are. 1. quaftiuac. 1. aJd
3. his verbis : Quamwis P”ﬂpbﬂ;‘ﬁ & fides fint de
eodem , ficur de paffione Chrifte s non tamen fex
ditne idewm : gk ta ﬁ:fe! ﬁr.‘ ter 7'().”?!-6‘!{ Pﬁf—
Sienem ex parte illa qud fubeft aliquid eternums
feilicer inguantum Deus éff paffus s hoe_autem
qguad temporale eff » refpicit materialiter: [éd pro-
phetia écoutra. Ergo quando Deus re\'e;at ali-
‘q[ti\[ temporale fub ratione rcmpom!i, talis reve-
Iatio non pertinecad fidem, fed ad lumen prophe-
ticum.

Ex hocprobata manet {ecanda pats eonclufio-
nis , quz confirmati poteft & magis illnftrari,
hoc difcurfu. Aflen{us datus revelationibus pri-
vatis ex parte materie , non poteft pménfr-._- ad
dona Spiritus Gi,vel ad prudenuaminfulam:
Ergo cilm non pertinearad hdem , utjam rfl?c.‘:di-
mus , {pectare non poteli_‘p‘ih vcir ad propbetiam,
vel ad alind lumen fuperfaturale , per modum
tranfeantis collatnm, Confequentia pater ex fuf-
ficienti enumeratione : vix enim aliud aflignari
potelt, & quoeliciatur talis affenfus. Antecedens
vero probatur : Dona Spiritus Sanéti, & pruden-
tiainfufa , (oltdm refident in homine julto, & nul-
latenus remasent in peccatore, ut docet exprefsé
D. Thomas de donis, infra quaft. 8. art. 4, & .
& 1. 2. qult. 68.art. 5. & deprudentiainfufaeft
certam, cim nulla virtus moralis per (e infufa in
peccatore remancat: Sed cuiliber homini pecca-
tori poteft fieri aliqua revelario privata ex parte
materiz, itautilli prebeat alfénfum : Ergo aflen-
fus datus revelationibus privatis ex parte mate-
tiz , nec ad prudentiam infufam , nec ad dona
Spiritus San @i pertinere pot

Dico { ¢ : 51 Dens alicuiin patticularire-
velareraliqua, quz ad Chriftianam religionem
pertinerent, & ad Deum utanthorem {upernaru-
ralem reducerentur, talis revelatio , quamvis efler
privata ex parte perfona cui fieret, pertinerer ad
fidem , nceft victns Theologica, non vero ur Ca-
tholica eft.

Prima pars patet ex didtisin pracedenti affer-
tione: nam ur aliquid pertineat ad fidem, ureft
virtusinfafa & Theologica, fuflicit quod prima
veritati revelanti innicatar, & Deum ut obje&tum
formale quod refpiciat : Sed revelatio alicujus
myfterij vel fecreri, ad Chriftianam religionem
pertinentis, alicui perfone parriculari facka, effer
4 prima vetitate revelante , & Deum ut chjectum
formale quod refpiceret: Ergoad fidem, ut virtus
Theologicaeft, pertineret.

Necobflar quod talis revelario 4 tota Ecclefia
non propeneretur , fed alieui perfonz private
fierer: nam quod aliquidab Ecclefia ut creden-
dum propenatur , per accidens fe habet refpedtu
fidei, ut vireus Theologica eft, ficut art, prece-
denti §. 1, declaravimus, & paterin Angelis, &
primis parenzibus, & aliis quibus mylteria fidei
nonab Ecclefia propofita, fed & Deo immediacé
vevelatafunt, que tamen fide infusi, & virrure
Theologicd credebantur. Unde quod revelatio
divina privatim, ant publicé fiar, eft prorfits acci-
dentalerelpeéta fidei, ur eft virrus Theologica, li-
cerureft Catholica & univerfalis, ad ea tantim
fe extendat, quz emnibus generaliter credenda
proponuntur, non vero adillud quodalicui per-
{onz privarz revelatur,

Ex quo probata manet {ecunda pars,qua poteft
confirmari ex Scriptura : namad Ephef. 2. fides
Latholica dicitur zdifaara fuper fundamentum

oK

B

D

lationes per eos factas in novo & veter; tefta.
mente. Er David Pfal. 86. loquens {piritualiter
de Ecclefiz
smontivus fanttis

infra:

cio , ait : Fundamenta ejius in
ieftin Principibus Ecclefe Ee
avit in [Cripturis Populoruy
; communibus , & ab Eegle
fiz Pl’inClFilJU: » Len ow h,cl‘;is & Apoftolis, tra.
ditis, Unde Anguftinus in Pfl, 71, Sole exorients
(inquit ) montium cacumina priss iigfirantyy,
inde ad colles . & nfgue ad imas valles > radif lya

SpEm

minis derivantur. Monves sexcelfa Prophetarym
& n}wﬂ we; ¢ colles , Parvule popi
lorwm a €0 TRONIES EXCIpiunE Pavem.,id
em st colles poffint exci-
juftitia quam colles esgp
gusajuftus ex fide vivir Nop
autem geciperent minores anima fidem , nifim
s amsrie qus mopses dicte funt, ab i
uftraventirs
pelfent parvidi capere,

Addoquod religio Chriftiana , & fides Catho.
lica , debent propertionarti in ateingendo fiuum
objedtum , clim fides fit fundamentum religionis
Chriftiana : Sed religio Chriftiana foldm verfa.
tur circa cultum communeém quo fidem prote.
ftamur, v. g. per ufum facramentorum , aut obla.
tionem facrif 1j miflz, vel per ceremonias in toga
Ecclefiauficatas , quibus fidem noftram protefis.
mur : Ergo etiam fides , ut Catholica & univer.
faliseft, foldm verfatur circa veritates commp.
nes toti Ecclefiz a Prophetis & Apoftolis propo-
fitas, Unde S. Thomas infra quzft, ¢. art.3.id
corp. ait : Formale objeltum fidei { ur Catholica
prima , [ecundim gwod wanifes
pruris facris , & doltrina Ecglefia,
gize procedit ex weritate prima. Etqueft. 171, in
prologo decet ad fidem pertinere tantiim ea,que
proponuntur omnibus credenda, Ubi etiam lo-
quitur de fide ut Catholica , non verd ut Theolo-

olornm’ a
]

fa [apientiq
wt poffint parvulic trajicere., guod

o

gicaelt. Trem r.p. quaft. 1. acr, §.ad 2.dicit quod
fides noftra iunititur rewelationi , A/-oﬂa!f: &
Propherss faite . qui Canonicos libros | cripferint;

7o antem revelations , fi gua fuit aliis Doffori-
bus . Quod etiam de fide,, ut Catholica eft

o e 2 ?
deber intelligi.

Ex his facile [olves argumenta contra prazcedent
tes conclufiones fieri folita : hac enim foldm pro-
bant, revelationes privatas tam ex parte materiz,
quam ex parte perfonz, non pertineread fidem:
vel fi fiat mentio de revelationibus privatis folim
ex parte perfona, non vero ex parte materiz , fo-
liim convincunt tales revelationes non {pedtare
ad fidem , ur Catholica & univerfalis eft:unde ma-
gis confirmant quim infirment noftram fenten-
tiam,

Ex his etiam intelliges, quod fi Deus alicuiper- 7

fonz privatz veritatem :rliquam zternam, & ad
Chriftianam religionem pertinentem , revelaret,
fide infusi & Theologici deberet credi ab eo cui
fieret talis revelatio , non verd ab aliis quthus
eam manifeftaret ; quia nemo privaras revelatio-
nes tenctar credere, nifi illz 4 tota Ecclefia ut ere-
dendz proponantur,

Quarit D. Thomas art. 2. hujus quzftionis,an
objedtum fidei ficres aliqua fimplex,ur Deus, Tri-
nitas, anima, mundus , Angelus &c, vel comple-
xum, feu compofitum per modum enunciabilis,ut
Deuseft Trinus, Verbum elt incarnatum , Chri-
ftusnon eft creatura? Et refpondet objeétum fi-
dei dupliciter confiderari poffe, nempe ex parte

3

i

3
—




W, SR

i P

7

34,

IVE OB IECTO F4 DIEL

ZLy

sei credicey & hoe mpdo eft aliquid fimplex & A litatem confilif fii s interpofuit. infiirandum s -ne

incomplexum ; fzcx parte credentis,; & hoc mo-
“do el aliguid complexum per modum enunciabi-
Jis + quia eognisiocintelledtlis nofici eft per com-

oftionem & divifonems few, quadinidem reci.
dit, per affirmasionem 8 negationem ; gratiz au-
ten; qualis eft fides, non deftruit, fed potitis per~
ficicnaturan, Hecdodrina D. Thomz eff om-
ainocerta, & circaillam nulla {eoffestcelebris
dificaltas, Unde fit

DR

ArTicvivs 1V,
Farum objectum frdei (i neceflario verum,ita

wt frdes falfum fubelfe. non pofic?

3 duplici capite concipi poteft , quod fidei,

ejfque ebjeéto, fallum {nheffe poffic: pri-
mo ex parte Deidicentis &:cvc!amik fi videlicet
poflecmentiri; & aliquid falfum nobis ut yeram
propenere: {ecundo.ex parte hominis cradentis,
fi pimirum poffet fide diyina credere aliquid effe
verum & revelatum  Deo, quod tamen effer fal-
fum, & abeonon reveldrum,, five fi poffevuti fide
divina ad eliciendum, affenfum fal{um & erro-
peum: Undead plenam- & petfedam propofite
difficultais refolutionem , hzc duo paragraphis
fequennibus breviter examinanda & difcutienda

funt,

8

Prima difficultasvé[olvitnrs & Denm nec per &5
mec per albiim - mentivi Fn]re ¥ ﬁs[ri?sz(fz:c et
ek Deo dicento; fides falfum (ubeffe

demonftratur.

"~ Lim Prifcillianifte | fic didti & Prifcilliano
Epilcopo Abulenfi , eorum Antefignano,
blafphemantes dixerunt Denm effe authorem fal-
fitatis & mendacij : utindecolligerent licitum el-
fe nobis mentiri, & mendaciam firmarejuramen-
to, proprer (ervandum fecrerum. Unde hunc ver-
fum intex fe dicere {olebant :
Tura . perjuras fecretsm prodere noli.

Tnter Catholicos autem aliqui affirmarunt, quod
lictt Dens de potentia ordinaria non poffic men-
dacium dicere , bené tamen de potentia abfolura,
finon pet fe, faltem per alium, Sic docent Hol-
cot, Aliacenfis, & Gabriel , relati 4 Banne hic
art. 3. dub. 1. Quam fententiam, ut apertam blaf-
phemiam, & manifeftum errorem , alij Theologi
rejiciunt & deteftantur, Quare

Dico prim¢ , Deum , eriam de potentia fua ab-
foluta, nec per fe, nec per alium mentiri poffe,
fubindeque nec ex Deo dicente fidei falfum fub-
effe. .

Probatur primo ex Scriptura , quz non minis
removet 4 Deo mendacium, quam muabilita-
tem, cim fic ait Numer. 23. Non eff Dens quafs
homo . ur smenriatur 5 néque ut filiss hominis e
muternr » Arqui mutatio repugnar Deo ablolute:
Ergo & mendacium, Irem ibi Seripturanon qued
defadko conringit affirmat ( fantenimaliqui ho-
mines, qui nunquam de facto mentici (upt, ve.B.
Virgo ) fed deftribirur Dei, & houiinis natura,
quod hicad mendacium eft inclinatus ; & fepids
menritur ; Deus autem nec mentitur, nec mentiti
potelt : quod nulli puro homini convenit,

Confirmartut ex Apoftolo ad Hebraos 6. ubi fic
#it: Polens Dens abundantiits offendere smmobin

B

per duas res immobiles ( feilicet promiffionem, &
juramentum)guibus impoffibile eff mentiri Dewm,
Sormiffimum folatinm habeans. Ubidocet Deam
exabundanci,ideft ine neceffitate, addidifle jura-
mentum promiflioni fuz , ut oftenderet ejus im-
mobilitatem : quippe quia promiffio divina per
fe fola immobilis eft , eftque omnino impofi-
bile mentiri Deam, five pramitrendo folim, five
juarando ; ira ut tam promiflio quam juramentum
finr duz res immobiles,quibus fingulisimpoflibi-
leeft Deum mentiri. Loquitur autem deimpoffi-
bilitate jabfoluta, quia alioquin non haberemus
firmiffimum folatium, feu fortiflimam {pem:pol=
femus enim dubitare num Dens eller ufus poten-
tid fu4 abfolutd, fi de porentia abloluta mentiri
poffet, ur paltea dicemus.

Probatur {ecundo ex SS. Patribus , qui, docent
tam efle impoffibile Deum mentiti, quam Deum
non efle , ant non effe emnipotentem : Sed ablo-~
lure impoffibile eft, Denm non efle Deum, vel
non effe omnipotentem : Erge. & ilium, mentiri,
Minor pater: Majot probatur ex Athanafio lib.
deIncarn, Verbi, ubi afferic Abfiirdum effe di-
ceres Denmn fnfe mentire: i enim dixit q;suflﬁ;f;;’-
turs (umis , won effer Dens. . fi non pe
Anfelmus lib. 1. cur Deushomocap. 1. Non e~
guitwr ( inquit) . Dens vult meativi s juf
f& mentivi, [ed potits Denm illum non cffe; Au-
guftinus etiam Lib. 1.de Symbolo cap: 1. hac (cri-
bit: Deus ompipotens eff s & cim [it, ominipor
enori non porefl s fulli aon sporeft . meatiri nog
teff. Duam multa non poreft » & omnipotcns efté
otems o quid 50N pﬁrz'ﬁ soanmfr

#

0=

cr 2deo el or
mors pofler » mon effet omnipotens s fi mentirt;,. fz
falli 5 fi inique agere mon gffet omnipotesns
i boc ineo cffer s mon fiiffer dignus 9w effet om=
nipotens, Unde egregic AmbrofiusEpift. i L
pollibsieiftud (inquit)non infirtirats sfed virtus
tis eft . & maje Fates qia Veritds no .‘-‘c'c!f:.-",{ -
dacium , nec Det wirtus levitatis, ermorem.  Simi=
liter. D. Thomas 2. ad Timoth. 2. le s fuper
verba illa Apoftoli : Jlle fidelis ¢ff , negare feip-
firm.won. poteft.hac feribie:Ergo Deus nor. eff gmn
9;;'Pgrcrzs. Cui ebjedtioni fic rcfpo:tdc[:ﬁg.};g;h
deoex hoc eft ompiporens ., giad feipfitn negare
207 pnrrﬁ : poffe cnim deficere s magis pertinet ad
iri;Pa;mrz';zm;qﬂia guod aliquid deficiat & fuo ef>
fes (ffﬁer zz'cfri.’.im:cm UEPHHLRS praFri.e 1Ok
antem negare. [eipfim . eft deficere 2 Jeip
erge ipfum gitod pon Parcﬁ" negare fe , eft ratio
perfecte wirtutis, Abfurdum ergo & ridiculumeft
quod dicant Advetfarij, Deum nan poffe. meptiri
de potentia ordinaria, ben¢ tamen de:abfolura &
extraordinariaj ctim mentiri, icat & peccaresnon
fit effedius, fed potins defectus potennz , & Deus
{urinquit S. Doctor)ex hoc fic omnipetens,quod
mentiri non poteft, =

Probatur tertid ratione quaminfinuant §5, Pa.
tres locis adduétis, & D. Thomas hicary. 3.in
corp. ubi ficait: Sub veritate prima non poteft fla-
ve falfim , ficut negue fné’ EAHLETIOR. CHIS 5 HEC M-
lum (b banitate. Ex quibus verbis hec poreft ar-
gumentum gonfici: Deus eft prima veritas: Sed
repuguat rrimam veritatein mentiti ; cim men-
dacium fizdgyiatio a veritate ; & prima veritas:d
veritare deviare nequear, alioquin deficerera fe.
ipfa, & ficnon effer prima yeritas &cindeficiens:
Ergo impoffibileelt Deum mentiriy etiam de ab-
{oluta porepria. '

Confirmatur ¢ St Deus. quacamgue potehtia

CgHia

86,




el
)

20,

a1,

]
oy

216

non effer famma bonitas , i quicumque poren\{lii
peccarepofler, & male agere; major enim_:vilc\t
illa veritas & banitas, quz nulli potentid poffera
vero & arecto aberrare: talem verd & tantam ve-
racitaremac bonitatem non effe poffibilem, aut
noneflereipfain Deo , ineprum eft, ac Deo inju-
riofum afferere ; ctim Deus fit id quo nihil melius
8¢ perfectivs excogitari poteft, fat
Denique {uaderi potelt conclufio ex :"u:n_rdo &
inconvenienti, quod fequizar ex adverfa fenten-
tia : fi enim Deus mentiri pofler de potentia abfo-
luta ; tora fides noftra nutarer; quomodo enim
fcire poflemus, quod Deus rali poreftar
ritufus , quando myfteria fideirevelavit 2 Qu
dixeris ipfum revelaffe fe mentitum non fuille, de
hacrevelatione cadem currit difficultas : po ot
enim ex {uis fecretis & oceultis judiciis fimilicer
mentiri in eadem revelatione , qui {e non menti-

non fue-

od i

tum dixiffer,

Non foltm autem pradidis teftimoniis,, & ra-
tionibus , demonftratur Deum non pofle imme-
diaré per feipfum mentiri, five falfum revelare,
fed etiam quod neque ‘per alinm id preftare
queat : cim enim Deus ipfe fit qui loquitur per
miniftram,

1illud 2. Regum 3. Spiri!m Do~
per me s @ fermo efus per lin-
> & 1ltud Martth. 10. Nown enim vas
fess qui loguimini , fed Spiritits Patris veftrigui
foguitnr iz vabis; quod Dens uratur miniftro ad
mentiendum ; non obftat quominus mendacium
in eum referatur, & ipfi atrribuarar.,

Confirmatur : Sicut meré materialirer fe haber,
quod quis loguatur nutibus vel feriprurd , fubin-
deque obligatio veracitatis eadem omnino eft,
quocumgue modo quis loguarur:ita prorfis ma-
terialiter fe haber, quéd Deus loquatar immedia-
e per fe, vel per nuntium fuum | cim nuntius fic
merum inftrumentum , ficur feriptura, vel alia
figna.

Confirmatur amplids : Si non effet omnino
impofibile Deum mentiri, etiam per miniftros,
fequetetur quod noftra fides , quz divinz reve.
lationi innititar , non haberer firmum & ftabile
fandamentim ; quiatota fer¢ Scriprurarevelata
elt nobis minifterio Angelorum, Prophetarum,
Apoltolorum,&Evangeliftarum: Sed hoc non eft
dicendum: Ergo nec illud.

Addo quod fi Dens loquitur ad homines pert
miniftros, v.g. per hominem , vel Angelum,im-
medjate loquiturad aliquem illorum ;1ion poreft
enim mediate lequi ad nos, nifi immediate lo-
quaturad miniltram:Ergo fiimpoflibile e Deum
mentiri, aut falfum dicere, loquendo immediare
per [eipfum ; etiam erit impoffibileipfum mentiri
loquendo per alium, Vel énim ille idipfum quod
ei locutus eft Deus referrer, aur diceret aliud: §
idem referrer , mentiente miniftro , mentiretur
Deus : fi vero aliud dicerer, foliim minifter ex fe-
ipfo mentiterur , non vero Deus perium : ficue
in humanis | quando fervus loquitut aliud ab eo
quod dominus ipfi pracepit, non mentitur domi-
nus, {ed (ervus,

6. IL
Corollarinm notatu di LGTHI.

F X ditis inferes, Deum non pofle eflecaufam
~[pecialem & dire@am in nobis affenffis flG
& erronei, ut fallus & erroneus eft ; licét aGum
illam pro matesiali, feu quantidmad entitatem &

DISPVTATIO

mentiri poffet, non effer fumma veracitas ; ficur A {ubftantiam , cauf

D

PRIMA

are pofﬁt. Ratio patetex fupry
didtis : Deus enim tam bené eft prima verigs

quam fumma bonitas : Sed exeo quod eft fimmg
bonitas , non porelt velle & caulare aliquid
{ub illa formalirtare ; etiam in nobis: Ergo
ex eo quod eft prim

malj
; Ctiam
a v.erims » Non” poterit efle
canfadire@a & (pecialis in nobis erroris aut falf.
tatis , hac formalicate , licee aGumy falfum &
erroneuin pro materialicaufare poffic. Eademyq.
tio convincic, Deum non poi?:: alicui habirym er-
roris , aut fallz opinionis infundere : cfim enim
talis habitus pec fe, & dired¥¢ in ecrorem vel fi).
fam opinionem inclinet, Deus illum ';nfundcudo,
per eum di ¢ inclinarer intelle@®um in erro.
rem, vel falfam opinionem, quod a fummia bopj.
tate &. prima veritare alieniflimum elt, Ex quo
etiam principio in Tra&atu de peccaris probag
{olet, habitum vitiofum non pofle 4 Deo imme.
diat¢ infundi; alioquin inadtum pravum, & yj.
tiofum , voluntatem vel appetitum inclinaree,

Dices primo ;: Habitus erroris producituradi.
bus noftris | ad quos Deus concurrit: Es'go etiam
fine noltris actibus Deus poffer immediatg illam
caufare,

Sed nego Confequentiam ¢ nam etiam habirns
vitlj preducitur actibus noftris , ad quos Dens
concurrit,& tamen non poteft illum immediare &
finenoftris a&ibus canfarein nobis;quiaad adis
vitij non cencurrit, quatenus mali & vitiofi funt,
fed dm materialiter & quoad {ubftantiam;
quare eodem modo {oldm concurrit ad prodns
Ctionem habitis vitiefi, qui ex illis acibus re.
fultat. Idem cum proportione de habitu erroris
endum eft : nam eriam ad actus erroris,qui funt
in nobis, non concurrir Deus direéte & formali-
ter ut erroris funt , fed tantim matecialiter &
quoad fubftantiam.

Dices fecundo : Deus in Scriptura profitetur, fe
improbos in fraudem & errorem inducere: Ergo
potelt effe caula affenstis falfi & erronei in nobis,
vel habitum erroris, aur falfe opinionis nobis in-
fandere. Confequentia pater : Antecedens pro-
batur ex variis Scriprurz teftimoniis: dicitur enim
Job 12. Qui immutar cor Principum ; & decipit
eos G ervare facit eas ficit ebrios. Frv.ad Thel-
{alon 2. fdeb mirser illis ( Deus ) operationens er-
roris , ut credant mendacio. Et 3. Regum 22, De-
dit Dominus fhivitum mendacij in ore omminm
Prapécm'mm tuorum : ibidemque ait Dominos ad
fpiritum mendacij , Decipies & pravalebis; egre-
deres " fac ita. Denique Ezechiel, 14. Densaitt
Propheta cim crraverit, & locutus fuerit verbum
ego Dominus deceps Prophetam illum.

Refpondeo negando Antecedens. Ad cujus pro-
bationem dice , regulam generalem elle apud
Theologos; & Scripturze Interpretes , quod que-
tiefcumque in Sacra Scriptura dicitur quod Des
velir, przcipiat , aur faciataliquod malum culpz,
vel erroris, vel falficatis, hoc femper deber in-
telligi de permiffione, non autem de volitione,
aut canfalitate pofitiva : hoc enim in Sacra Serip-
ptura fatis ufitaram eft, ut pracipere & permitte:
1e pto eedem uﬁirpcmur. Sic quando Chtlﬂ.}IS
dizic Juda , volenti illum tradere, Luod facis
fac citizes , nonilli immane facrilegium proditiC_r-
nis & venditionis pracepit, fed duntaxat permi-
fit, ut docet D. Thomas fuper illum locum, &
Auguftinus tract. 61. in Joan. Sic eriam Marei 16
dixerunt Pharifzi Chrifto Domino: Moyfes pers
mifit libellym repudif (eribere,8 Chriftus refpon-
dit: Ad duritiam cordis wefbri Jeripfir wobis pra

cr‘mﬁm

=

o




o
=

b

wm

DET OB TECT OTF]

S
ntPh

3 cordis ve-
Larem Om‘ms lo-
procodem accipiun-

iur ufl‘t‘.m ex=-
> vel in errorem in-
debet inrelligi poﬁ
.dmhm 5 :k’u perr :

srgoi;‘.i,m.
re, decipe

iem, hoc nond

indura

lariorem,
error ftare

fiones [olv

1

(“ )nira pracedentem conclufionem
& {olent varia ‘ncurw = teftimonia

dentur innuere aliquos Propheras , vel
Spiritus Sandi inftindtu efle me
fum locutos , fubindeque De
niftros , pofle mentiti , feu fa
In primis enim A Regum 2, Ifajas di-
J»’.l C’fft'.’t'».‘ ¥4 f“ flon A""'C‘J >

yiros,

rete,

xit Ezechiz Regi :
& tamen {upervixic quindecim annes. Secundd
dixit ex l‘ml‘C Dei Nw‘uv,m Ad-

Jonas cap.

buc qiad (wbvertetur o
& tamen non c[l lllb\'(‘l‘.‘l illa civicas. Tertio
Abrahar . 12. confcenfi

1 c, dixit fervis
£go Autem o Jur' e r!’ﬂl’r,’f’J r[r
adoraverimus , revertemir ad

205 ; in

non pote-
wdacio dicere , quod filius reverte-
| eos: & tamen inflin€tu divino locutus
elt, ac prophetico {piritu, ut docet Ambrofius
lib. 1. de Abra ip. 8. Trem idem Parriar-
cha ex inftin&tun i‘)m. utihidem afleric Ambro-
fuus ) dixit quod Sara non effer fua uxor, fed fo-
*{ ut uk'ln diceret, (uafic illi: Dic quod fo-
et urrefertur Genell 20. Denique Ge-
Jacob mt‘vti"w eft , cum dixit Patri
enttis tuns Efaie @ &

Férnr

nel. r7.
fuo Ifrac ; Ego
tamen S'F:[l[us S'm@] inftin@u 10(]\1Ph*rul‘

GEFHHE !m‘occmtus Papa , in cap. Gandemas s

ﬂ!‘ [‘F"J S

Ad pr.-nu"n refpendetur, quod quia Rex Eze-
chias sjuxta ntdn.cm canfarum naturalium, tune
moriturus erat, attendendo ad eas precise , veré
el dicere oportuic Ifaias , Mo e 5, O nOR
vives ; licdr nihilominus de potentia extraotdi-
natia pofteafupervixerit. Solurio et D. Thomz
1.p.quelt. 19.art. 7. ad 2, ubi fic air: Dens ali-
grando prénuntiat aliguid
guod continetnr 1
puta fecundiom
torEm

(arum ?-L".o
wrd 5 vel meri=
i aliter ff‘ i

> 5-’.',‘6",; tay.

eriors divi

> Difpone di
AT

¢ quia ab eters
tate divina, qud

0 dicendum, prophetiam |
tantim comminateriam ; qu
fion deber impleri, i n‘e cvi fir com-

1

minatio , peenitentiam agat , ut docet idem 8.

Lars IV,

arifzi: A .Jo&tu 2. 2

G

b

E

DEL

quaft, 174+ 4Lt 1. &
\1\.1un,vinus:hcit.

117

c\mﬂuur ex

:nmm '
s 480 ’M & ego penitents Lam fu per
re: Addo cum Au-
iquo do fuiffe
s ftan-
inive (ubverfa eft

, prophetiam ill
"Jp-\]([n[” 5

suitino
o

-imn
tibus meet > I\:

in pravis o

Ad teruam 1&!}\0;*.(. anus qu Is
1. quem fequitur Magifter Cano ,lib. 2, de
braham m “I"i 15 eft

o:s, fed 1& non f.cu ex inftinétu Dei,

fed ex motivo proprio , ur celaret facrificium
1fzac filij fui. Nequeeni nt ) emnia Pa-
triarcharum & .;“::@:m..n dicka , vel Ll’:la de-
bent aut poflunc a 5.‘F’*’Calo ex
de Davidis adulterio | & litreris U
Samlonis amore er D\t]_-].\m de Ju\x accef]
Thamir :1(‘gulim.\, , fimilibufque,

de P

acsHe

| hze refponfio mii\l cet: quia D. Ambro-
lib. de Abraham cap. 8. & S. Auguftinuslib,
de mendacio cap. 1. excofant Abraham & mcie

dacio , & docent ipfum Spiritus Sanéti inftinély
pmp]lcml'l't',m-:qlw contra mentem locutu '
i "”uﬁqimﬁ’;imfo.‘,!‘-‘ eV ns s 640

fius

fe, ciim dix P
temur ad wos , quia fperabat [Jimm {uum
brevi poft immelationem ad vitam revocandum,
utimplerentur promiffiones deillo falta. Qued
ficnificat Paulus ad Hebraxos 11, {ic dicens |, Fid,

reu

jungitur de Sara, qL‘L:tm di-
efpondet D. Themas lo-

hun.bvﬂqi-f: Ge-

Iud qued v

e [nam ['r_»;-m[n*,

mhomqu
I

& 1on MALYIS HER s gHiS
atrss ef artinebat, Addit 1Gdo~
rus, quod olim uxores ,foreres a maritis voca=
bantur, quode nunc [olentfacere aliqui
riti : lrde Abraham loco citato Genefis folim
voluit, quod Sarafecum nomine fratris utererury
& nomen marititacerer , utnec i}'{-c occideretur,
nec illa captiva ducererur. (,\_nn aurem poi:ca
Abimelech ((,rqﬂc"lvs fit, L]_.nd illum decepe-
rint, nihil probat : quia pt‘nm ipfe (e decepit,
non smdugcns moduayillim uclioqucnoumm
uxoratos.

Ad quartum fimiliter dicendum eft, Jacob non
fuiffe mentitum , ctim dixic patri; Iéf.nk,’:e;fzprmga_
Henitustups:quia primogenitadejureei debebana
vn' idque duplici titlo, nempe obvenditionem,
& Dei dcmemm Rebecce l.g:.]hcatum , quando
ei revelatum eft , fore nr major ferviret minori,
Necetiam mentitus eft, ciim dixit, Ego fum E (aii:
perfonam ejus gerebat , unde erat Efail
reprefentatione externa , ne loqui folent qui in
theatris perfonam Ahqmm reprafentant : tum
quia fe appellabat Efati, hon in perfona, fedin
; ficur Yoannes dicus eft Elias, non in pers
fedin ﬁwmm & ficar Panlus ad Roman. 9.

et ex PII?‘?L’

fona,

aitomhes ﬁ*c!es & in Chriftum credentes , efle
Ifraclitas , & filios Abrahz. Addo cum r\ugu_ﬂ,-
no lib. contra metidacium cap..10. quod Jacols
mne gerebat figuram Chrifti Domini.quiin fimi-
hirtidiness peccatorum factus eft, ficue Jacob hees

13

L

dinis }m!l.m(.. veftitus , rudinem: ger
ii s unde {ubdit , veiba illa Jacob &z fi

Ee

o

ICT




218 DISPVTATIO

& i ,non fuiffe mendacium , fed my(terinm
milia habet D. Thomasloco fupra arato ,ubiait
ur aligiors

}"fr‘f?'.?

dn Ser

7
TR
s fi

EarHT, 3 .“,".F FArCaAnt » ’}’l.’.ﬁ e

intelligenduwm eft , ea
&.zﬁujﬁ. Et 3. p. q}m:[k
(inquit ) guod fingimm,
doillud fingimus quod s

art. 4 ad 1.Non omne
sz efts fed quan-
inc eff
wi in ali=

Itrgnen? s Hom (“:’"

i”‘?l’."!’i"

(unts mey . . frcut anteim

Gne mendacio , ad

A itd etiay

alignam rem S

THATHT

ficandam.

Solvit ratione peritum,

— Ontra eandem conclufionem poreft hoear-
(_J‘.;umcntum objici. Licct Deus fir beatitudo
& vira per eflentiam , poreft tamen in natura zl_f—
fumpra pati, & mori : Ergo patiter, licet fit pri-
ma veritas in dicendo , nihilominus in natura af-
{fum pta mentiti & fallere poterit,

Sed negatur confequentia & patitns : magnum
enim inter falfitatem & mendaciom ex una par-
te, & prl!ﬁl;ihf.".k'in ac morrem ex alia , difcri-
menintercedit:nam utait D, Thomas ;. p.qualt,
1. att. 1. ad 3. omnes aliz rationes , quihus creéa-
tura creatore differe, & a Dei fapientiainftitu-
ta {unt, & ad Deum tanquam ad nltimum finem

ordinantur : at vero falfitas , mendacium , & cul-
pa, non func inftirura a Dei fapientia , nec ad

primam veritatem , vel ad ultimum

mne;

Deum vrad |
finem ordinantur , {ed potits ab illo avertunt
unde impoffibile eft divinum fuppofitum illas al-
fumere , etiam in aliena natura.

Explicatur & magis illuftrazur hxc relponfio:
Falfitas & malitia{unt mala nature intelle&nalis,
uttalis eft, nec ad bonum finem ordinari poffunt,
fubindeque nec induere fationem boni; fed po-
tits avertunt a Deo , qui eft prima veritas
& fumma bonitas , & illidire&¢ oppenuntur, ac
Proéndc ptivant bono divine: infirmitates autem,
putd dolor, & cruciatus , ac ipfa mors , nec a
Deoavertunt, autillo privant, nec funt mala na-
tura intelleGualis , qua talis , {ed funt particula-
ria quadam mala naturz fentientis , qua ad bo-
num finem ordinari poffunt, Unde licet Deus
poffit pati, & moriinnatura allumpra , non ta-
men mentiti , aut peccare: maxime , quia cim
détiones prafertim morales , fint fuppofitorum,
{i Deus in natura aflumpta mentiretur , vel pec-
caret, tale mendacium , vel peccatum,divino fup-
pofito tribuererur.

Inftabis : Amphibelogia, feu zquivocatio , eft
quadam (pecies mendacij , ctim tam bene ordine-
tur ad decipiendum, ac mendacium : Sed Chriftus
interdum amphibologid , & zquivecatione ufus
eft: Ergo Verbum divinum in natura allumpra
etiam mentiri potelt. Major patet : Minor pro-
batur primo exillo Joan. 7. ubi Chriftos rogan-
tibus conlanguineis ut afcenderer templum, re-
fpondit : Ego non afcendam. Quam relponfionem
fuille ambiguam, ex eo conftar,quod ciim nihilo-
minis poftea afcenderit, non manifefte, fed oc-
culte, necellario fatendum eftin illis verbis, Nox
afcendam ,alium fenfum 4 Chrifto fuiffe inten-

- A

PRIMA
tum , quam illam , qui
mab 1
quo
fe afcer
exprel
(‘.'_'[1! ‘\-I"!
ftus interrogatus a Dileipulis de die ju JIe-
{pondit: De di
72:’?514- /‘{?Z'gt _ b Quz
r:-ipon[m vera €elie non potuit , nifi i:;:c-i‘:,gm—é‘
tur & Chrifto in fenfu diverfo ab eo quem ejys
veiba pra fe ferunt:unde ex pofitores dicunt com.
muniter, fenfum illotum verborum | juxra Chyifii
intentionem , fuifle , nelcit Filius h
cat , & reveler. |
Notandum eft, duobus modis PU{EEz aliquem un
amphibologid , ! nivecatione: Primo for.
maliter,quando {cilicet non ad(unt aliquz i
flantiz ,ex qni]‘-ns audiens deyenire po

Q;' {

ionem fignificationis, vel [enfus verborum3a
loquente intenti: Secunde materialite

: )
e antem illo . vek hora, nemo [t

by

7 ,megue Filips hom

ro [olutione hujus inf

nimirum ad{unt
manifellare pofiint,
propofitio amphibol
itaut vir prudens pe
cét andiens , ob neg
cunftantiarum ill

;;H:{; ClIcut
in quem fenfum vox,
irpetur a dicente,
t facile hoc agnofcere, li.

igentiam confiderationis cir-

n , mentem loquentis non
intelligar, Hoc pofito,

Ad inftantiam re(pondeo , quod amphibolo.
gia,feu zquivocatio formalis , eft quedam [pe.
cies mendacij, non vero illa quz eft {olim ma-
terialis : licétenim ille qui amphibologii mate-
riali utitur , proferat verbain fenfo noncommu.
ni, fed particulari, eo iplo tamen quod adfintcic-
canftantie , qua poflunt fenfum illum particula-
i indicare ; quod ille inalio fenfu vere
bailla accipiat, non provenit ex loquente, necex

xquivocatione , tanquam ex caufa per {e, fedfo-

1

lim ex negligentia auditoris ; qui noluit vexari
in confideratione circunftantiatam , que pote-
rant illi indicare verum (enfum verborum a lo-
quente intentum. le ad primum exemplum
de Chrifto, dico eum in illa refponfione, qué ne-
gavitconfanguineis fc a um , ufum fuifle
@quivocatione & amphibologid , non formali,
fed materiali : ex circunftantia enim petitionis eo-
rum , que confiftebat in hoec quod palamalcen-
deret templum , ut in eo manifeftarer fe mundo,
poterant, fi arrendiffent , fuflicienter intellige-
re, in eodem fenfu Chriftum refpondifle, fenon
afcenfurum , nempe palam & pil[wl!‘cé , fed ran-
tiim in occulto. Vel ucait Toletus, particala Non,
fumitur pro Noadum, juxta id quod mox addirur;
Tempus meum nondum eff i.'f':lil.f’rmw,idtﬁ,[‘.oll—
dum venittempuis meum afcendendi.
Similirer ad fecundum dico , Chriftum in il-
lare(ponfione, qui negavit Apoftolis {e diem ju-
icij [cire, zquivecatione tantiim materialinfum
rex circunftantia enim perfonm ,hanc re-
{ponfionem proferentis, quz cos docuerat,om-
nia qua pater habet, filium fimiliter-habere, &
aliorum plurium , quz ipfis ab ea reyelata fue-
rant , poterant {ufficienter intelligere, fi voluil=
fent attendere , eum non negare abfoluté fe fcice
diem iudicij , fed folim cum aliqua reftrictione,
verbis quidem non exprefla , fed tamen abeo
{fubintelle@a , & manifeftabili pet circunftan-

tiam perfonz proferentis.




o

108

109,

110y

Iy,

DE OBIECTO:. FIDEL

A efle perfeétio fuz potentiz in ordine ad fuum ob-

R

elras vefolvitur s & per accidens , fi

Alia diffi
ex parte eredentis s mon poffe fidei fubeffe
falfwm o demonftratur,

Ieo fecundo,fidei nonpofle fubelle falfum,
Dc:,‘nm pet accidens, five ex parte credentis.
Probatur : Ut fidei per accidens, five ex parte
credentis , falfum fubefle pofler, deberet homo
ofeillud credere, fide non tanttim humana, led
etiam diving : Arqui licetex i:;l:m‘:n:iiainw!‘.cibi-
li putet illud effe verum , & a Deo revelatum,non

tamen poteft iplum credere fidedivind , fed tan- B

rim humand: Ergo non poteft , ediam per acci-
dens, five ex paite credentis , fidei fubefle fal fum,
Major conftac: Miuor vero probacur, Non po-
teft quis vt fide divina ad eliciendum affenfum
falfum 8 erroneum ; Sed fi poffer credere fide di-
vina aliquid falfum , €o ipfo uteretur tali fide ad
eliciendum affenfum falfum & erreneum : Ergo
non poteft homo aliquod falfum eredere fide di-
vini. Minor conftat: aus enim quo quis credit
aliquod falfum, licéc exiftimatum verum , eft af-
{enfus falfus & erroneus. Major vero probarur
o ex D. Thoma hic art.3. ubi fic difcurric:
{ fubeft alicui potentie vel habitui.ant etiam
mediante ratione formali objelts : fient
vi non pafcﬁ » nifi per lucem 5 ant con-
clufro [eiri non ‘pa,rfﬁJ nifi per medinm demonfira-
tionis. Diflum eff antem quod ratio formalis ob=
[fidei eft veriras Pﬂ‘;-,m 2 unde nibil Fa.'c’ff ¥
dere [ub fide. nifi inquantum fat fub veritare pri-
ma » [ih gua mullym falfum [Fare porefts fcut neo
won ens (ub ente , nec malum (b bonitate. Ql-
bus ve S. Do&or hanc rationem infinua
Quidquid attingic habitus fidei, debet neceflario
eadere [ub ejus ratione formali fub qua: Sed nul-
lum falfam poreft cadere {ub ratione formali fub
qua fidei, nimir 4

m divind revelatione ;cdm Dens
non poffit menriri , nec aliquid falfum revelare ne
§. t.oftendimus : Ergo habitus fidei non poteft

aliquod falfum attingere, nec proindealiquis po- D

teft uti fide ad eliciendum affenfum falfum & er-
foneaci.

Secandd probatur eadem Major: Si fides effec
principium affensds falfi & erronei, Deus e(fet
caula falfitatis & erroris, {altem mediaté;non mi-
nis quam fi lumen narurale, & habitus primo-
tum principiornm , effent caufa affensils falfi &
erronei , taliserror & falfitasin Deam utantho-
rem reducerentur ; Sed hocnen eft admittendum:
Ergonecillud.

Dices: Ars fophiftica eft 4 Deo: Sed illa inclinat
ad falfum, 8 ad decipiendum : Ergoaliquis habi-
tus ad falfum inclinans, poteft effea Deo.

Relpondeo concelsd Majori, negando Mino-
rem : ars enim fophiftica folim docet intelligere,
& cavere fallacias, non verd ad fallenduim incli-
nat: imo nulla poreft dariars , quz ad mentiens
dum, vel decipiendum incliner ; quia ur docer S.
Thomasinfra queft. of art. 1. ad 2.& quelt.i69.
att, 2. ad 4. poft D. Chryfotomum homil. jo.in
Marth. non fant verz artes dicendz,que non {unt
de bone & necelfario abjetto,

Probarur terrid : Virtus intellefualis non po-
telt inclinare ad falfum affenfum : Sed fides eft
Fittus intelletaalis : Ergo ad falfum affenfum in-
clinare nequit, necin ipfum influere. Minor eft
certa: Mayor verd fuaderur. Omnis virtus debet

Tom. IV.

119

jedtum  [icut virtus moralis,quz el in volunrare;
velapperitu, ipfum perficit ad bonum attingen-
dum : Sed um intelle@is eft verum : Ergo
omnis virtus mncellectualis perficic intelle€tum in
ordine ad verum, fubir cad fallum inclinare
non poteft. Ur .Thomas 1, 2. quaft, ¢7.art.
2.ad 3. ait: Soli il 3 les
§ f&ﬂ;}pw dicitur vevum , OF nun=

7. Ex guo ibidem infere, cl\i[‘-i(\nem

objedt

inte

dicuntur . q
guam fal)
& {ufpicionem non effe virtutes intelletuales,
quia indifferenter fe habent ad verum vel fal-
fum,

Q.uarto : Lumen fidei eft fingularis quedam
participatio divini luminis, & quali inchoatio lu-
minis beatifici, & urair D. Bernardus | Folunta-
lam & certa pralibatio mondum pr opalata
ais : Ergo ficut lumen divinum , & beatifi-
cum, ad verum fic determinata {unt, ut fal{fum af-
fenfum producere nequeant, necad ipfumintelle-
Guminclinare, ita & lumen fidei,

Denique probatur eadem Major : Si lumen fi-
dei poflet elfe caufa aflensts fal i , non effer con-
{entaneum fini qui 4 Deo intenditar in ejus infa-
fione, fcilicer ut homines eo mediante fumma cum
fiducia & certitudine captiventintelletum in ob-
fequium Dei : poffet enim homo aliquande in tali
caprivitate & obfequio decipi, credendo verum
id quod falfum eft , fubindeque non rteneretur
{ummam in eo habere fiduciam : rgo &¢,

¥ia gueda

ve

5. VI

Solventur objelliones,

Bjicies primo : Poreft aliquis elicereactum
Qvn’mtiamnr:l ,vel Theologicz, circaillud
quod prudenter exiftinar elfe materiam talis vir-
tutis, quamvis de facto non fit ejus materia ; B~
go etam potelt quis elicere aéum fidei divine
ciccaillud, quod prudenter judicat 4 Deo revela
tum effe , licecde facto revelatum non fit ; (ubin-
deque fidei potefl fubefle falfum per accidens &
ex parte credentis. Confequentia videtur legitima
a paritate rationis. Antecedens vero variis exéplis
fnadetur: Poteft enim quis elicere aftom miferi-
cordiz circa pauperem fidtum , quem verum pau-
peré exiftimat; & adorare hoftiam ,quath pruden-
ter exiftimat efle conlecratam,quamvisex malitia
{acerdoris confecrata non fit.Idem patet in virtu-
tibus Theologicisinam fi aliquis ‘diligar homing,
proprer fanctitatem quam in eo effe exiftimar,
tuncactus dileftionis procedit ex vera chyritate
Theclogica, etiamfi ille non fit (anétus, fed hypo-
crira. Irem qui exiftimarer invincibiliter Denm
effe videndum oculis corporeis, & hanc villonem
fperaret ut preminm fuorum operum, adum fpei
eliceret, quamyis inre nonira fit.

Refpondeo conceffo Antecedente , negando
confequentiam & paritatem : hoc eniminter vir-
tutes qua {unt in intellectu, & eas que refident
in appetita ant voluntate, reperitur difcrimen,
quod primez excludunt rotaliter falfum , non au-
tem {ecundz , urdeclarat P, Thomas hicarr, 5.ad
1. his verbis : Dicendum quod guia verwm eft bo-
nm intelleltis , non antem eft bonum chr.’F:;z'rw‘e

sirtistis 5 tde omnes virtutes Jud Pcﬁﬁ':i!&r;: intel=

leCtum s excladunt totaliter ﬁaf.'}s 5 GHiA de ratio=

ne virthtis efft quod (& babeat [olitm ad bonum.

Piriutes antem perficientes partem appetinitiam,

son exeludunt totaliter falfin;poreft enim aliquis
Ee i

14,

I

116,




o Rhns

" TR Sm————— = T

TE7

18,

I1C.

220

Circa qu

1 &rinam Cajeranus hze Novitio
Theologo (ugg

, ut:intelligat quomodo falla

opinio ftare |x\j[ic cum operatione lif‘.iiiu.r ,_&‘

aliarum virtutum moraliom : Awimadverte  in-

quit ) guod ¢ rgit alig
=

I
0 Creqaere

|
bitorem  vel

i ad illum [ecnndim  ju-

[Htiam; & tem ci-

bo ant potu

* operari fec
Er wvidebis o

ants
appetitivas
snem de- e
ur. Ex quibus

circa qiod
habes manif
tes morales

fferentiam que inter virta-
ntelleStuales reperitur : ille enim
non verfantur circa verum , fed circa bonum, &
confequenter non refpiciunt per fe & folﬂnalnfr
veritatem, & poffunt fecum admirrere per acci-
densaliquam fa sifte vero, cim perficiant
intelle¢tum in ordine ad cognitionem veri, nul-
lam etiam per acci admitrunt fallicatem,Un-
de D. Thomas §, przcedenti citatus, ait quod /o-
] fuales
s O nHAGHATS |

iCHAL HE g hE=

bus [emper dic

icutergo , utaliquid cognofcatur perintelligen-
tiam, aut {cientiam, non {nfhcic ur judicetur efle
fic cognofcibile, & verum , fed requigitur ut reve-
raita cognofcibile & verum fit : itaad hoc urali-
quid fide 14 credatur, ion fatis eft, quod pru-
de metur & Deo revelatum efle, fed pra-
terea requiritur ut fic revera a Deo revelatum, at-
queadeo verum.

Dices : Prudentia eft virtus intellectualis | & ra-
men potell ferriin falfum; prudenter enim exifti-
mare poflum pecunias Joannis efle meas, & ur ta-
les elargiri pauperibus:item prudentia dictat ado-
randam efle hoftiam quam elevat f{acerdos , &
tamen hoc judicium peoreft effe falfum ; nam po-
teft contingere , utrevera non fic confecrara, aut
proprer defeGtum poteftatis, fi qui illam elevac
non eft vere baprizatus , aut [acerdos, vel pro-
prer defedtum intentionis, quia noluir eam con-
fecrare: Erglo licer fides fit virtus intelle@ualis,
eiramen per accidens , & ex parre credentis,, po-
teft fubelfe falfum, credendo aliquid efle revela-
tum & Deo, licet de facto revelatum non fir.

Refpondeo quod licét prudentiz poffit fube(le
fallum [peculative , non ramen falfom pradtice,
quiaeft virtus intelle@ualis pradica : unde licér
judicinm illud fpecalativum , quo judico pecunias
non meas , e{le meas, vel hoftiam efle confecra-
tam , qua revera confecrata non eft, fir falfum 5
iftud tamen judicium praéticum & prudentiale,
quo judico me poile facere eleemofynam ex pe-
cuniis , quas prudenter judico elfe meas, vel ado-
rare hoftiam , quam prudenter judico effe confe-
cratam , praétice verum eft ; unde poteft effe re-
gularecte operationis : fides vero, vt iifra di-
cemus , fimul pradtica & [peculativa eft | & fic
ei nec practicé , nec {peculative fallum fubeffe
poreft,

Objicies fecundo : Si Epifeopi alicuius provin-
ciz proponerentaliquid tanquam de fide divina 2
quod tamen non effet de fide,tunc quiliber de po-
pulo, prefertim rubtici , tenerentur illud crederé;
Sed non fide duntaxar humani quandoquidem
ipfis proponeretur credibile fide diving : Ergo fide

ere

1 potelt, quod fi.
aliquad falsy

ori, negande Ming.
illo enim cafuruftici non tenerentur cre.
dere fide divind quz iphs proponerent Epif;
uthdedivind credenda,fed fide danrax
nd , quia fieflent fall:

falla, non effent credibilia fide
divina , fed tanmim humana

Si auteminfles | & dicas | quo

d Gilli ruflici dif:
fentirentrali popofitioni, & Pralatis & Doctor.
bus Ecclefiz propoficz, abloluté effent dicend;
haretici : Ergo quando el

lam , talis aflenfus elt fidei it

intaflen{um cirea 1l

{x; fiquidem difz
fenfus hzreticus direte & immediaté affenfy;
fideiinfule opponitur.

Relpondeo quod ruftici illi , rali propofitioni
diflententes , none(fent haretici fo:tﬂ?w]itrtJ fed
tantiim virtualiter & arouirivé : quia exiftiman-
tesillam efle veram | & a4 Deo revelatam , atque
ut talem ab Ecclefia propofitam, eo iplo qued

illi diffentirent , effent ita difpofiri quantim ad
affeCtum , vt divino reftimonio , & Ecclefiz pro-
pofitioni, nollent prabere afler

,fubindsque
fi nonin re, faltem quantim ad affedtum, cen-
ferentur haretici,

Objicies tertio : Fides antiquorum fair quod
Chriftus effet nafciturus, & hzc fides duravit in
multis ufque ad pradicationem Evangelij : Sed
Chrifto jam nato , etiam ar
gationem , fallum erat Chriftum nafciturum :
Ergo fidei porteft fubefle fallum per accidens, &
ex parte credentis, Trem unum de pertinentibus
ad fidem eft, ut credamus fub facramento altaris
vernm Chifti corpus contineri ; Sed contingere
potelt , quando non reété confecrarur , quod non
fivibi verum corpus Chrifti, fed folim panis;: Ec-
go fides peraccidens ad fallum ferri & extendi
poreft.

Adprimaminftantiam refponder S, Thomas bic
art. 3.ad 3. quod boc ad fidem r'/f:ﬁ'cmi.ff;ci'fiméﬂ
paﬁ Chrift
dogue .

decipicbatur

ite Evangelijpromul-

vitatem . guod crederet enm quan-

0 Lenporisin quas
107 erat ex fide , fed ex conjeliura

ile eff enim ex ¢ fura humana
liguid aftimare, [ed quod
c fide falfiem exiftimer , bhoc eft impo[fibile. Unde
ficut fi quis continuarer adtum , quo vult da-
re cleemofynam, ut fublever miferiam paupers,
& poltea, perfeverante hoc propofito , affeéta-
retfimul inanem gloriam , talis actus , quantim
ad [ubftantiam femper procederera mifericor-
dia , modus ramen eius effer 2 vana gleria , &
inordinato affectus ita pariter, i Judzus ante na-
tivitatem Chrifti haberer hunc aéum , Chriffus
CEEUY s i]lumque poft Chrifti nativitatem con-
tinuaret , talis affenfus poft Chrifti nativiratem,
effet quidem 4 fide, quantdm ad fubftantiam,
fed modus eius ab alio habitu petendus effet,fcili-
cet ab humana opinione & conjeCturis , quibus
potelt fubefle falfum,

Ad fecundam refpondet idem S, Do&orin fo-
lue. ad 4. quod fides credentis non ve fertur ad has
Jpecies panis . vel sllas , fed ad boc

€07 pis Chrift

quod verim
b fir fub r?).eciec’uu fxrm'.\' frnj/?!fis"‘:'-\
quando vecke fuerit confecratumunde (i non fit relte
confecratum | fidei non [uberst proprerhac falfin.

Circa quam doétrinam bene monet Caietanus,
ut diligenter adverras, ne dum audis quod fide
non refpicit has vel illas {pecies , fed hoclolim
quod verum corpus Chrifti fic {ub [peciebus panis

155

4

i

=




Tk

i1,

i 8,

‘ DAL D TR LAV

icen

fenfibilis, incidas in errorem
hottia’que aderanda offertur in Ecclefia , {ub
c adicione (oltim | nempe fi elt veré confecrata,
non veroabloluté , adorandafir:ad hoc enim ut
fidelis eam abfolar¢ adorare teneatur , fufficic -
quod habeat certitudinem me m, quod vere
confecrara fitytalis enim certitudo fufficic ad judi-
cinm pr udentiale , quodeflt proxima regula diri-
gens in {uis op rationibus omnes virtutes mora-
les . inter quas pracipuum tenet locum religio.

Gbpciesqnarté:Po:eﬁ erifyllogifmus in quo
una ex Frzmiﬁis fitvera, & de fide | & altera fal-
{a, fubindeque conclufio Eti&m‘l—!r falfa ,ut i quis
Eurychianus argumentarewur fic: /» guacHmgne
eft jnica bypoftafis s _cﬂ' unica natura : atqui in B
Chrifto eft uni u';."ypafr'aﬁ: :erge ¢ unicanatura:
Sed runc affenfus conclufionis falfz proficifcitur
tanquam effedtus abaflenfu premiflarum Ergo
cim unaexillis ficde fide ; aflenf{us fidei , faltem
ut cam alio a@u fallo conjunctus ,in falfum in-
fluere & inclinare poteft,

Proprer hoc argumentum Magifter Vidoria
criptis (uperarr. 3. hujus quaftionis do-
cet, quod ficar Dens, qui eft fumma bonitas,
caufat defedtus naturales, v, g. clandicarionem
tibiz, mediaté & indirecke ,id eft medid causé fe-
cundi deficiente; ita fides, five affenfus illus,
mediate , & indire&¢, mediante fciliceralio adn
falfo, cui poteft effe conjun&us , in adtum fallum @
influere potelt.

Sed hxc dofrina difplicet alijs Thomiftis, &
meritd : Nam nulla caula poreft influere in ali-
quem effe@um , etiam per accidens, mediate,
aurindireété , nifi contineatur aliquo modo {ub
obje@to formali caufalitaris illius , e conflarin.
ductivé in omni caufa: Sed fub objecto formali
fidei nullatenus poteft contineri adtus falfus | uc
fupra oftendimus : Ergo fides in illum , etiam
per accidens , mediaté, aut indireéte , influere
nequit,

Confirmarur & magis illuftratur hec ratio,
exemplo adduto de divina caufalitate: nam li-
cét Deus dicatur caufa aétualitatis & entitatis, D
cum qua conjungitar defetus , five naturalis,
five moralis , non tamen dicitur | etiam peracci-
dens, mediate , autindirecte, caula defectis na-
turalis , vel moralis: unde in nullo fenfu poteft
verificari , quod Deus fic caufa peccati, quamvis
fit caula aékiis & entiratis peccati; & hoc non
alid ratione , nifi quia nullus defeus | five mo-
zalis | five naruralis , continetur fub objeéto for-
mali caufalitatis divinz , ut fus¢ oftendimus in
Tra&aw de veluntate Dei. Pariter ergo, fi fub
objefto formali fidei nallatenus falfum continea-
tur, impoflibile erit quod fidesin aliquem affen-
fum falfum influat, etiam per accidens , media-

in manuferi

té, velindirecté. Addoquod ciim ex-vero fem- E

per fequatur verum , ex aflenfu fidei, qui fem-
pereft verus, nunquam poteft fequi falfaconclu-
fie. Unde

Refpondent {ecundo Bannez, Setra, & alij
ex noftris Thomiftis, in pradicto (yllegifmo
propofitionem , qua eft de fide,, efle quidem cau-
famaffenstis conclufionis , quantiim ad fubftan-
tiam, fed non quoad modum, feu falfitatem,
Sicut (inquiune ) cim aliquis egregius [crip-
tor utitar calamo non bené aptato ad fcriben-
dum, feriptio quantiim ad fubfantiam,in ferip-
tC‘-.rEVD , ut in caufam pl’inCi pa'lem , modus ve-
10 {endeformitas ejus,in defedtum inftrumenti
teducitur, =

Tom, IV,

tium ,quod A

Ty
L ke 221

licer: quia in quoli-

130

Sedhac etiam folutio
becfyllogifmo pramiflie, que inflountinc
fionem, eam caulant non folim quantimad (ub.
flanuam , (&d etiam quantdm ad unionem extre-
mitatnm, quie fitinilla ex vi unionisillatomcum
medio , qua in pramifis £ Sed veritas, vel
falfitas conclufionis , cor tinilla unione ex-
tremitatum qua firin illa 2

x vi unionis illarum
cum medio, qua in p sfaGaeft: | fiin
przdiéto {yllogifmo ambz pramife effeltive

nfluantin conclufionem, cam canfant, non fo-

him quantim ad {ubftantiam , fed etiam quoad
modum , feu falfitatem quain illareperitur, Una
dehacreiedti [olutiohe,

Ad objectionem refpondeo, qued in pradi-
&o fyllogifmo conclufio falfa nullo modo cau-
atura pmpnﬁt‘ianc fidei, fed foldm a propofi-
tione naturali falla, & a mala applicatione in-
telleétils , mal¢ derorquentis propofitionem ve-
ram, & de fide certam, ad conclufionem falfam
..‘,‘c erroneam : vernm enim per {e non tendir nec
inclinat nifi in verum , nec nifi veri femen eft,
& principium , & per accidens eft ,accontra ip~
fius naturam, quod ad affenfum falfum deror-
queatur,

Dices : Caufalitas affensds premiffarum circa
alfenfum conclufionis , in eo folim confiftic,
quod pofito aflenfu premiflarum | & noritid bo-
nz illationis, necefireturintellectus ad aflencien-
dum conclufioni , falcemn {pecific
poffic diffentire, ftante illo affenfu: Ar
tum reperitur in difcurfu faéto ex una propofitio.
re fidei: Ergo talis propofitio cau;":::,ial:émpa:-
tialirer , allen{um conclufionis falsz, {ubindeque
in fallitatem influic,

Relpondeo negando Majorem : caululicas
enim conclufionis nonin eo foldm confiftit, fed
ulterids requirit, ut affenflus pramiflarum, non
{ohim ex applicationedifcurrentis, fed etiam per
{& fic principium in quo veritas conclufionis ex
naturarei contineatur , tanquam in femine nacu-
rali, valente per fe.ad illam eliciendam , & vim
fiiam exercente per bonam illationem. At hog
non fitin fyllogi[hm adduéto, fed ipfemer difcur-
rens , per malam applicationem affensds yeri,
eft fibi ipfi caufa aflensds falfi:neque enim ed
ducit per feaffenfus yerus, neque in eo contine~
tur vireualiter alfenfos falfus , urneque falfa pro-
pofitio conrinerur virrualiter in vera ; fed per ac-
cidens e detorquerur per abufum malé appli-
cantis , & male connectentis aflenfum verum
cum alio affenfu falfo , qui per fe ducit ad falfam
conclufionem. ]

¥¢, itaut non
hoet

fioc to-

ArTrcv.Lyvs Y.

Pirum obfcaritas pertineat ad rationen
formalem fidei divine?

Ivus Thomas att. 4. hujus queltionis do-

cet , objeétum fidei effenon vifom , quia eft
cognitum per extrinfecam revelationem prima
veriratis, Cujus doétring eccafione Thrnimg,‘_
quzrunt in prazfenti,quomodo obfcuritas, feu
ratio non vifi, pertinear ad formalem rationem
fidei divinz : Procujusinrelligentia,

Notandum eft , quod duplex obfcuritas , feura-
tio non vifi , poteftin ipfla fide diltingni: altera
ex parte objecti formalis , feumedij cu innicitur,
& confiftitin eo quod tale medium , tametfi cau,

Ee iij

11§,




-y
AT
G

138.

malis

57 -
Pog s

fionem objedti : altera obicaritas fe tenet ex pat-
te {ubjecti, nempe ex parteineellectis, inque
refidet fides 5 & confiftitin eo quod talis intelle-
tus non videat ohj:‘&um per fidem divinam cre-
ditum. Et hocetiam poteft intelligi dupliciter_:
primo ita ue intelleus per adum fidei non vi-
deat objectum ereditum : fecundo ita quod per
nullum a&um illum videat. Hoc l\rmmiﬂb: pro
refolutione difficulratis propofite
Dico prime : Obfcuritas ex patte objedti for-
, fen medij , pertinet ad rationem for-
nalem motivam fidei.
Probatur primo exillo Apofteli ad Hebrzos
1. Fides (’f!i"lf??ﬂ'{tnlf,ﬁ'if m [ [Fantia verum > argii-

mentim ron apparentivm qnibus verbis manife-
fte fignificar,quod objectum fidei ficdeberreve-
laci, ur nonapparear, aut non videatur , ut docet
Gregorius homil. z20.inEvangel. dicens: Profe-
o liquet , quod fides illarum
. j?' s gite appdrere non poffint; que enim apparsit,
Jjam non habent fidem , fed agnitiorem. Unde in
greco habeturs gretropirey, quod fignificat, non
vifornm, Hine comz {ponfi in canticis dicuntur
effe [frcut B.i’;:!.ff':rf,"!??::.‘i?‘l.'?’,‘ii s e i’:l;:{:‘d! frout corvps
quia myfteria noftra fidei, per illas defignata ,
non folim (ublimiffima funt, & omnem humani
ingenij tranfcendunt intelligentiam , fed etiam
oblturiffima , & factd quidam caligineinvoluta;
ut eleganter declarac Dionyfius de myltica
Theol. cap. 1. dicens : Non nifi per [acra caligi-
nis tenebras , humane mentes niec pofiunt 5 nec de=
bent diving contemplari myfreria. Unde Cyrillus
illa appellat, Secratiffime fidei enigmatas & Apo-
ftolus ;. ad Corinth. 13. dicitnos ea nunc videre
per [peculum & in enigmate : que omnia ebfcuri-
ratem divinz revelationis , cui fides innititur ,
aperte declarant,

Potelt etiam conclufio ratione fuaderi: Nam
fides & vifie intrinfece opponuntur , juxta llud
Apoftolit.ad Corinth. 13, Fidemus ning per [pe=
erlum in enigmate , tune antem facie ad faciem :
Sed hec oppofitio non provenit ex ebjeéto for-
mali quod utriufque , ciim fitidem , nempe pri-
mafeudivina veritas ineffendo , idem quippe vi-
debimus beati in patria, quod fideles credimus in
via ; unde debet provenire ab objecto formali
quo utrinfgue,, five 4 ratione formali fub qua:
Ergo ratio formalis fub qua fidei, & ratio for-
malis {ub qua vifionis , intrinfece opponuntur ;
cim fintradix oppofitionis repertz inter fidem
& vifionem : conftar autem quod ratie formalis
fub qua fidei, & ratio formalis fub quavilionis,
non pofluntinter {e opponi, nifi penes obfcuri-
tatem & claritatem : Ergo obfeuritas pertinet ad
rationem formalem fub qua fidei, Quare D.Tho-
mas quzit. 14.deverit. are.;. ad 6. ficait: Periras
prima non eft objeitum propriuin fides . nifi fub
hac ratione , prout eft #on APPAYENS . . . .. unde
guando veritas prima praffo erit s amities ratio-
nem objelti,

Confirmarur : De ratione objedi fpei eft,quod
non poflideatur , juxta illud Apoltoli ad Re-
man. 8. Quod enim videt quis , quid fperat 2 Ex-
go etiam de ratione objeéti fidei eft quod non
videatur,, five quod fitnen vifirm ; ob fimilitu-
dinem fidei & fpei quantiim ad hoc :proprerea
enim fides definitur ab Apofiolo, Sperandarum
[ubflantia revum , & Hilarius lib. 8. de Trinir.
diciv: A aximum fidei fipendinm eff s [perare qua
nefsras,

I d?"gﬂ?.-‘.!l!?’!.’.’l m

PIASEY TATIO

s 4 e e et AL
fet certitudinem , non tamen claritatem, fen vi- A  Confirmatur ampli

B

C

D

P

-

RIMA

communiter
gIcx requirg
nantis &
: At hee

1tas non pertinerer

docent , ad
piam i}

us enim de
eft ad affep.

ritas ex parte {t
ta per fidem
fummer actum fidei ,

n

confiltens in eo quod v
non videatur clare per i

ritas Ccrec

pertinet ad. ratonem fo
fidei.

Hzc conclufio {equitur ex dickis in pr
ti: Nam tota ratio formalis aétils fidei de
ex medio fermali cui inniritur: Sedt
nen poteflt canfare claram & evidentem cogni-
tionem veritatis creditz , ur dictum eft ; i-rgﬁad
rationem formalem ipfius actis
obfeuritas, con

alem iplins adls

fidei perinet
iftensin eo quod per int
non videatur claré veritas credita, Que
guenda eft duplex obfeuritas ; aliera
ctiva , tenens f{e ex parte medij fo
hzc eflentialiter pertinet ad ratio
fidei , vt conclufi

um eft;
adtiis:

ponenda eft obfcuritas ex parte ha-
ftens in eo quod ab illo non poflic
, quo videatur clare res credita. Unde
tinus track. 79. in Joan. Hac ¢ff

s mom videtnr. Er trad,

ait An
ﬁz!‘ﬂ s fE
40. Quideft fides 7 cre
que Gregerius magn
dubitat quomodo Chiif
Quia vidifti me Thoma , e
firde nob apparentibus. Ref]
unum vidifle , & aliud cred ; nam vidit ho-
minem ; & credidic Deum ¢ & ibidem ipfo ini-
tia rradic celebrem illam {ententiam : Fides non
haber meritum , ubi bimana ratio P:’:h; expe-
rementum,

Dico tertio : Obfcuritas ex parte fubjeéi .
confiftens in eo quod fubjedtum fidei per nul-
lum alium atum videar veritatem creditam,
eft condirie eflentialiter requifita ex parte fub-
jecti ad adtum fidei. Hac conclufie conftabi
ex dicendis articulo fequenti, ubi oftendemus fi-
dem & fcientiam non poffe effe Amnl refpedty
ejuldem veritatis.

Objicies primo contra primam , 8 fecundam
conclufionem ; Obfeuritas eft aliqua negatio:
Sed ad rationem formalem objedti, vel a&dsfi-
dei, non potelt pertinere effenrialiter aliquane-
gatio: Ergo nec obfcuritas. Minor pater : quia
tam actus fidei, quam ejus objectum, fune ali-
quid pofitivam. Major probatur ; Effe obfcarum
nihil aliud eft, quam effe non vifum : Sednon
vifum eftaliquid negativum , vel privativum, ut
conftat: Erge & obleuritas.

Relpondeo negando Majerem. Ad cujus pro-
bationem dicendum , qued licét non vifum ex-
primat aliquid privativam , aut negativum ;10
prafenti tamen i ificaraliquam rationem po-
fitivam ; multa quippe funt pofiriva, qua &k
piimi non poffunt , nifi nominibus privatiys,
aut negarivis , ut parer in differentia quz 0=
ftituic brutum , & ipﬁlm ab haomine diftinguit,
illa enim’, quamvis fr quid

10,
fides
onderque Thomam

didifti ; ciim

I4]

politivam , taméd

il

14y




144

144

44

iy

it6.

DE

!

qued fignificatcaren-

6 :Si non vifum pertineret ad
e fidei Theologica ,vel perti-
m formale quod , vel ad ob-
1itriim dici potelt :

Obiicies (e
obj:‘fgilm £
neret ad objedt
je&um formale {ub quo @ N .
Ergo nullo modo [.15:"1:1:1(?:,.’Szcr Minor (}uaad

imam Pﬂf‘;&i‘ﬂ E‘l'QDa'L“l': C]'LllEl ﬁ Fe:.'tl!lcfet
ad objectum formale quod , fequererur quod
deberemus credere Denm effe non vifum ; qui-
Jiber enim habitus cognofcitivus or‘rjinamr ad co=
gno['cemu'(:m rationem formalem quz {ui ebjecti;
conftat autem gquod fides divina non ordinarur
ad credendum Deum effe non vilum ,imo cre-
dit Deam efe vifum a beatis: Ergo &c. Quoad
{ecundam vero partem etiam probatur:quia i né
vifum pertineret adlobjectum formale [ub quo fi-
dei fequeresur gquod non vifm efler ratio aflen-
riendi is que funt fidei,quod eft fallum ; nam ra-
tio cur mylkeriis fidei affentiamus,eft divinareve-
latio : Ecg v eu obfturitas , non perti-
netad objectum formale fub quo fidei Theolo-

1CE.

Refpondeo concefsd Majori, negando Mino-
rem, Ad cujus probationes dico , effe nonvi-
fum, (eu ebfcurnm ; pertinere tamad objeftum
formale quod ,quam ad objeétum formale fub
quo fidei Theologicz ,diverimodé tamen:nam
ad objectum formale quod pertinet folim per
modum conditionis, non verd per modum ra-
tionis formalis creditz , ur efficaciter probar
asgumentum in contrarium{ ad objedtum ve.
1o formale fub quo, pertinet per moduin com-
plementi formalis ipfius : unde non vifum non
eft ratio adzquata affentiendi myfteriis fidei , {ed
inadequara tantim;ratio autem adzquara eft di-
vina revelatio obfcura,fzu propenens aliquam
veritatem nen vifam , fivede Deo, five decrea-
turis. -

e e

ArTreviwvs. . VL

Ftrum in codem intelletln deeadem werita-
ge fimul effe polfint fides @ [tientia evi-
dens , fen clara Dei vifio tam [ecundim
atlas, guam [ecandim habitus, vel faltem
grantim ad babitum snins , ¢ abinm al-
terins ?

Ria eirca hunc titwlum obfervanda funt.
Primum eft,prafentem difficulratem proce-
derede fimultate illorum a@tuum , vel habituum,
refpeducjuldem fubjecti, & ejufdem veriratis,
fenobjedti: quiacertum & indubitatum eft, quod
fides & [cientia de eadem verizate pollnnt effe i-
mulin diverfis fubjeis,eanden enim veriratem,
quam rufticus per fidem credic, v. g. quod Deus
eft jatringir Philofophus peractum f{cientificum;
8 quod fideles credunt hic in via, beati claré vi-
dent in patria. Similiter manifeftum eft, quod
deeadem repotelt unus homo attingere per fi-
demunum pradicatum, & aliud per actum [cien-
tificam: v. g. Philofephus fidelis artringit” per
actom fcientificom univatem Dei, & per fidem
Trinitatem Perfonarum.
Secundum eft, follim nos hic agere de fcien-
‘tia dlara |, & que a@u habeat evidentiam {ia-
rum conclufienum : fi enim careat illa, ut con.
tingit in noftra Theologia, quamvyis non pofic
ﬁmu_l ef{}: cum opinione,Pthcr fuam certitna

OBIECTO: FIDLEL

A

i

223

dinem , valde tamen probabile cft, non: repu_
gunare quod fimul cum fideinfufa, etiam re!ﬁpeﬁu
ejufdem veritatis 5 quia non adeft rario repu-
gnaritiz, qua pracipuc ex oblcuritate fidei, &
evidentia fea claritate {cientiz petitar | ut jn-
fra patebir, Dixi, valde probabile elt,quia hoc
non eft omnind certum , & indubir ;
ctm fides fir habitus principiorum Theolo
& ipfa Theologia habitus conclufionum,
utraque (it obfcura , ni ninus rationabili-
ter dubjtari poteft , an poflint efle de eodem
objecto , ciim habitus principioram , & habi.
tus fcientiz circa diverfa objecta verfentur ;
unus enim eft circa principia , alter vero circa
conclufiones ex illis deductas. Unde Marcus &
Serra , & quidam alij recentiores Thomifte,
negant fidlem & Theologiam noftram polle
circa ealdem veritates verfari. Sed quidquid fic
de hoc , ab hac difienltate in prafenti abftra-
himus | & folim de [cientia clara & evidenti ,4¢
de clara Dei vifione difputamus , cdm de incom-
poliibilitate fidei cum [cientia agimus,

Tertium eft , triplicem hic moveridifiicolias
tem : ciim enim fides & f{cientia dividantur in
altualem & habitualem , triplexq; proinde inrer
illas cGeipi poffic cn:nbin;‘:[iu,ncu:ire inter utriuf.
qll’:aﬂus‘imcrutriu{‘quuiw.‘rb;‘rus, 8 inter actum
unius , & habitum alterius | vel éconrra ;s eriplici-
ter quoque potelt concipi , quod fides & [cien.
ria fimuleffe pefling, primoé quantom ad actus,
fecundo quantiim ad habitus ;| & tertio quan-
tim ad habitum unius & adtum’ alterivs. Unde
aliqui triplicem illam combinationem poffibilem
exiftimant ; alij foldm fecundam; alij foltim ter-
tiam ; alij vero nullam: Primum docetur 4 Suare,
Vazque, Valentia, Delugo , & alits Recentiori-
bus. Secunduma Turriano & Aravio aleritur,
Tertium defendunt Cajetanus , Conradus, Ban-
nez, Joannes 4 5. Thoma, Marcus a Serra, quos
fequitur IHuftriffimus Dominus de Mariais,
Archiepifcopus Avenionenfis, hicart. ¢. cap. 3.

Pro nlima vero fententia citarifoler Capreolus
ing, dift. 2. art.3 & quatt, 51, arce. 3,

el

Reytinntur duaprime fententia,

" Tco primo, nen pofle effe fimul in ecdem
Dﬁ*bie&o atus nec habitus fidei, & fcien-
tiz ,ac vifionis clarz | de eadem veritate & ohb.
jecto.Tta D. Thomas hic ate. ;. ubiair. Omanis
[tientia habetur per aligna prfﬂc?in per [e no-
14, @‘percg:zﬁqnm; vifa( vifione fcilicer intelle-
&uali) & idev oporier guecungue [wnt [cita aliguo
modo effe vifa. Non autem eff poffibile guod
ddem ab eodem fit vifum & creditum. Er in
relp, ad 4. fic difcucric : De eodem fecundim
idem non poteft effe fimul in uno bomine frien-
tia s nec cumopinione , nec cum fide , alii tamen
¢ alia ratrone, Scieniia enim cum opr‘m'om o=
mul cffe nen poteft [fimpliciter de codem : guin
de yatione fcientiacftur id quod [citur,exiftime..
tureffe impo(fibile aliter (e babere : de ratione ai-
tem r)F?PI!:E‘?.‘I.j eft, guodid guodeft opinatum exi-
Fimetur Poﬁ aliter e habere. Sed id gwdﬁ..
de tenetur, propterﬁdei certitudinem exifFimarup
eriam impoffioile aliter fe habere : fed ¢f pa.
tione ngn poreft fimul idem & [ecundivm idem efe
fe(citum & creditum:, quia [citum eff vifim ( vi-
fione feilicet intelleCtuali) & credisum eff nion vi-
[, i dichim eff, g5

147,




18,

5

152,

224

Ex his D. TI
ratio fundamen
breviter pr

Lis noftre conclufionis , ficque

. Forma habentes effeétus for-

/& vel contradiétoric oppelitos,

sEE .
mul effe 1n e Sed
& aflenfus fdei funt hu-

L

lem fubjedto ¢

us fcientificus ,
10di; citm primus reddat intelledtum ¢
videntem veritatem , & itaipfum ad eam de
minet , utnon it ei diffentire ; fecundus ve-
r0 conflituat i ure videntem ve-
& ut illum non

>
:
cat , fed potentiam {um re-

P
telle@Gum ob
a ipfum a

e & ohjedto non pollunt fimul effein eodem
J
telleétn,

Refpondent Adverfarij, non effe inconve-

nieéns quod per diftinéta mediaidem intellectus
claré & obfcore cognofcar eandem vericatem,

& circaillam fir convidtus & non conviétus, ne-
us & non necel ; upde ctim actus
fidei & (cientiz procedant per di inéta media,
ugnat quod fimul exiftant in eodem fub-

Sed contra primd : Quod non tollit oppofi-
tionem & centrarietatem formarum , nontollic
illarum repugnantiam & incompe{libilitatem :
Sed diverfitas medij non :nHu:Pg)}‘«_mﬂtit)t‘:(’ﬂ) &
& {cientie: Ergo nec

ol
tem,

contrarietatem actuum fidei
illarum repugnantiam & incompoflibil
Maior patet: nam 0',15'(‘-ﬁr.‘ﬂ & contrarietas eft
caufa formalis talis repugnantiz & incompoffi-
bilitatis ; effectus autem formalisnon poreft im-
pediri | nifi impediatur forma a qua caufarur,
Maior verd (nadetar: A &us fidei & (cientiz op-
ponuntur rationeclaritatis & ob(curitatis | liber:
tatis 8 neceffitaris ; primu» er eft obfearus &
liber , fecundus vero evidens & neceflarius , fal-
tem quoad {pecificationem: Sed diverfitas me-
diorum non tollic ab a&u fcientifico claritatem &
neceffitatem | nec ab affen(u fidei obfcuritatem,
autlibertatem, ur de fe patet : Ergo diverfitas
mediorum non tellit oppofitionem & contrarie-
tatem actuum fidei & [cientiz.

Contra fecundo: Tenebrz & lux,licét caulentur
adiver(is caufis, fitamen comparentur ad idem
fubjeum, non pofTuntell2 fimul, quia privative
inter feopponuntur:Ergoetiam diverfitas medio-
rum non poteft facere quod affenfus habentes
effectus formales p[ivariv& Oppoﬁtos, fimul in
eodem fibjedto exiftant.

Contra tertio: Si diverf(itas mediorum {ufficeres
ad tollendam repugnantiam & incompoffibili-
tatem , quam affenfus oppofiti & contrarij inter
fe habent , fequeretnr non foliim fcientiam & fi-
dem, fed etiam fidem & hzrefim , pofle fimul in
eodem intellectu exiltere ; quiafides & hxrefis
ex diverfis mediis procedunt ; Sed hoceft abfis-
dum , ctim fides & error ad invicem comparentur
ficut lux & tenebrz: Ergo &illud.

Contraquarto : Ipfamedia qua fidem & (cien-
tiam caufant , opponuntur contradi&orié: Ergo
non poflunt fimul efle in eodem intelleétu, fubin-
deque nec fides & fcientia, ratione diverforum
mediorum. Confequentia patet : Antecedens
probatur. Medium actis fcientifici habet pro
fuo effeétu formali , reddere objectum in fe
evidens ; revelatio verd oblcura habet illud red-
dere obfcurum , fen non evidens : Sed evi-
dens & non evidens opponuntur contradifto-
rié : Frgo media qua fidem & (cientiam canfant,
contradi¢toriam oppoﬁtiuucm implicant,

toliad Roman. § 7
I que fides illius rei qr

abfentiam fui obj

rancim ind

clinet in bonym

latens , & {;
ut e

incliner in bonum abfens
Ty,

Ei.;|.[x?u?i?cqr[p5)

illenem termini , ip

1 ad wifion

in qll'l fflu atur o

fUmnis

din

1 per [}

~ g i

le ficutfi quis 1:.-[“:,UL"( benum qued pe
der ; fimul mov
quiefcerer ; quod evidentem involvit

Yionem:ita {1 idem kum Gmul v
crederet , moveretur ad ejus vilionem
il inaétuali vifione exifteret : quod erian
s meverl enim -ad y

ur ad termifum, , & i eo

contradi

uL\;t-":

ionem,

2, (ed foldim in ejus potentia,

conclufie alid rati

icat qued idem
1 o 1

em
Te:

ot 3 contra vero |
"!V_’O't‘:f!'f.l enim i
get pid m
qua vec ad aflen
vjedti, utinfra demonftrabitur
nique fi fides, & fcientia, feu vifio, poffent
fimul effein eedem intelle@u de eodem objzclo,
ftinus rradk. 79. in Joan. deB.
ceret: Non hoc oredidit quod
dit, alind credidic : vidit enim
Deum. Quibus fimilia habet
Greg s magnus , articule pracedenti relatus,
& . Thomas hicart.4.ad 1.

Ha rationes probant non {olim actus, fed
etiam habitus fidei & [cientiz, de eadem verita-
te fimul ftare non poflein eodem intellecta: non
minus enim repognat habitualis cognitio ey
dens , & habitualis cognitio non evidens , circa
idem objeftum , & in eodem intelledtu, quim
actualis. Similiter zqué repugnat eundem intel-
le@um efle imulin habituali vifione alicujusob-
jecti , & in habituali tendentia ad ejus vifienem,
ac in actuali. Praterea impoflibile eft adtus ali-
quos opponi inter {e, & iplos habitus ad tales
actus inclinantes non cpponi: fiquidem incli-
nationes aliquz intantum dicuntor oppoﬁ:x,
inquantumad atus oppofiros inclinant. Addo
quod , cim fpecificata defumant totam fuam
fpecificationem , fubindeque & oppofitionem,
a fuis fpecificativis , & habitus [pecificentur
ab afibus ; aliqui a&us implicane fimul,
implicat fimiliter quod eorum habitus fimul
exiftant,

non eratcur Au
Thoma Apofto
el

T

1

nem 5 credids

howmi

§. II,

i
umentum de Philofopho _Er!;m-
identem demon/trationem de e
entia Dei, & fit Chriftianns.

Solvitur difficile arg

4

Ontra primam partem noftrz conclu-

fionis objici foler difficile argnmentum,
quod fusé profequitur Sunarez difp. 3. de fide
feft. 9. poteltque fic breviter propoui. Quan-
do Philofophus echnicns, qui fcic evidenter Denm
elle, fic Chriftianus joportet quod etiam _ﬂf-‘l-'?-li
yerifarem

16,

i




h

i

(7}

Ij’:.

159+

160,

161.

162,

DE OBIECTO FIDE

yeritatém illam; nam ut aic Apoftolus ad He. A accidens &

brzos 11. Accedentem ad Dewm oportet credere
guia ¢ff » quod Tridentinum {e: 6. cap. 6. ex-
plicar de actu fidei; & ramen per C_hrl!h_mcc re-
ligionis profeflionem , nen amircit {cientiam evi-
dentem & actualem , quam habet de exiftencia
Supremi Numinis : Ergo actus fidei, & actus
{cientiz evidentis, polfunt elfe fimul in eodem in-
tellectu , circa eandem veritatem,

Refpondeo negando Anrecedens, Ad cujus
probationemin primis dlco S _.'}po[lolum ibi non
loqui de illis qui fcientiam five demonftratio-
nem habent de exiftentia Dei , fed de iis duntaxat
qui ed carenc : nam ut ait D, Thomas quaft. 4.
deverit. att. 9. in corp. Aliquid eft credibile non
[impliciter [ed re[pectu alicujus . et Deum
effeunum . ant incorporens , & hujufmodi : ¢ de
franihil .ql'."mffruﬂ.-‘fm quin fint ab aliguibus [Cita,
quieorum habent demenfirationem , & ab aliqui-
bas credita » il borum demonftrationes non pe

erunt : [ed impo|fibile eff quad fint ab eodem (tira
¢ oredita, Ethicarc, g ad 3. hacleribic: Qne de-
monftrativi probari poRunt . inter credenda nume-
rantur ¢ non guiade ipfis fimpliciter (it fides apud
omnes , [ed quia preexiguntur ad ea gua funt fidei,
& oportet ea [altem per fidem prefupponi ab his
gui cornm demonflratsonem non habent.

Secundo dici potc&, c}uod Paulus loco citato
non exigit fidem de exiftentia Dei ur authoris na-
turz, (ed ncauthoris fupecnataralis, fub qua ra-
tione non attingitar pec l)hl!ofcphinm , necla-
mine. nacarali demonftratur,” Qua etiam {olutio
& do&rina [umitur ex D. Thoma hicare. 7. ubi
docer quod prima credibilia , in quibus czreriar-
ticuli Adei continentar, {untilladuo qua Pavlus
ibi proponit, [cilicet Denm efle , & remunerato-
rem eflé : Deusautem ut continens myfteria fu-
perbacuralia, non eft author naturalis, fed fuper-
naruralis ;: Ergo Apoftolusloco citato non exigit
fidem de exiftentia Dei ut authoris nature , & uc
cognofcitur per naturalem Philofophiam, fed ut
eft author fupernaturalis, & proutlumen natu-
rale intelleltfs tranfcendit. Unde idem S, Do-
dar quelt 14, deverit, art, 9. ad 8. dicit guod
usitas effentia divine . qualis ponitur & fidelibwus,
feilicet cum omp Par!.-n:i:i_.{j' omnium providentias
& aliis hujufmodi qua probari non poffient » ariick-
lum confHtuit,

Inftabis : Si Philofophus ethnicus, qui habes
demoni{trationem evidentem de exiftentia Dei ,
non poffer, poltquam fackus eft Chriftianus, il-
lam credere, {equeretur quod effet circaillam ve-
zitatem , ratione {uz (cientiz , pejoris conditio-
nis, quam fidelis idiota : Sed hoc non deber ad-
mitti, ut conftar: Ergo necillud, Sequela proba-
tur » Qui minorem habet certitndinem dealiqua
veritate, pejoris eft conditionis circ&iﬂam,quim
ficille qui de eadem veritate majorem habet
certitudinem : Sed fi Philofophus ethnicus, poft-
quam fadus eft Chriftianus , non poflet credere
exiftentiam Deiy minorem haberet de ea cerritu-
dinem , quam fidelis rufticus & idiota ; non enim
haberet deilla veritate, ficur ifte,certituding fidei,
fedtantim certitudinem fcientiz nataralis, que

Flaud dubi¢ minor eft certitndine fidei : Exgo circa
illam vericatem | ratione fuz {cientie , pejotis
effer conditionis , quam fidelis idiora.

Ad hancinftantiam refpondentaliqui ex noftris
Thomiftis, nullum effe inconveniens ,adwircere
quod ille Philofophus non habeat tantam ceri-
tudinem ;quantam habezrufticus, de his que per

Tom. IF.

c

D

E

L 21§

L prefuppofitive perrinent ad fidem,
cujufmodi lunt omnia illa qua: polfunc cognofct
evidenter per demonftrationem : nec proprerea
deterioris efle conditionis ; tum quianihil amit-

tit de merito fidei , ciin fitin pracparatione animi
ad firmicer credendum per fidem illas veritates, fi
non cognofceret eas evidenter per {cientiam &
demonilrationem : tum etiam qlma; videtur con=

naturalius hominj | [ubindeque pecfedtilis, attin-
gerecerto, certitudine nacurali, & (imul eviden-
ter, verirates ex (e evidenter cognolcibiles,quam
cognolcereillas certo , certicudine {upernaturali
conjuncta eum obfturitate, H zc (latio probabi-
litate non carer. Nihilominis

{s‘c:-nndf} refponderi potelt, quod quamvis Phi-
lofophus Chriftianus | habens demonfirationem
de Dei exiftentia, eam non poflitcredere , poteft
tamen de illa certitndinem [upernatacalem habe-
re,, ficut rufticus, fubindeque non eft pejoris con-
ditionis circaillam veritatem , awrendendo etiam
pracist ad certitudinem, Diverfimodé autem hoe
explicant noltri Thomifte : Bannez enim & Me-
dina dicunt, quod fcientia & fides [e. mutud ju-
vantin hisin quibus non opponuntur; unde ciim
non oppenanturin cerritudine | in illa (e murug
juvant; & ficexallen(u fidei derivatur cerritudg
quadam (upernaturalis inaflenfum feientificum,
quem ille Philolophus habet de hac veritate,
Dens eft. Alijaflerunt, quod ficut cogitativa &
appetitas {enfitivus hominis , ex eo quod radi-
cantur & conjunguntur cum intelledtu & volun-
fate in eodem fuppofito , parricipant aliquam
perfectionem, ratione cujus pofTunt aliquo mode
difcurrere , & liberé operari; & ficut lumen An-
geli fuperioris confortat & perficit inrellecti.
vam potentiam inferioris , proponendoilli obje-
€um altiori modo illuminatum , & fic commu-
nicat Angelo inferiari perfe@iorem modum in<
telligendi , quam fecundim fehabeat, ut docer
§.Thomas 1.p. quet. 106, art. 1. & pluribus aliis
locis : itaeriam [cientia, exco quod in Philofo-
pho Chriftiano conjungitur cum fide, parrici-
pat aliquam petfectionem , ratione cujus poreft
fno adkui cersicudinem quandam ordinis fuperna-
nH‘.\[iS (L)IUE'I"'JW'}CIIFC.

Sed hi modidicendinen videntur plené (arisfa-
cere . & contra !!rf:'ﬂl'.'.'ﬂ i‘nilitat th ;irgl‘l!‘ﬂcﬂ[llln
e. Nullas babitus poteftinfluerein a&um,
15 objecto non relucet ejus ratio formalis |
fub qua ,alias tur wltra propring (pecificati=
entifice non reperitur ratig
formalis (ub qua fidei , nimirum revelatio obfeu~
ra : Ergo fides non potelt in illum influere certi-
tudinemn fupernaturalem , vel majorem quam

{cientia nata fit parere,

Secundus etiam non videtur difficultatem om-
nino {olvere : quia ficut cogitativa, & appetitus
fenfitivus hominis , ex conjunétione quam ha-
bent cum intellectu & voluntate, non parrici-
panttantam perfedtionem difcarsis & libereatis,
quanta inintelle@tu & voluntatereperitur ; & fi-
cur quando Angelus {uperior illaminar
rem , non recipicar illuminatio illain inferi
excellenter, ficutin {uperiori; & ided (up
j&mpf? remanent in altiori ovdine , & per;‘"cf};n?‘fm
[cientiam babentes s ficus unam & eandem rem
pfmf'is: inrelligir magifter qﬁ?;m zf{[&'i‘m’ier: s gL gx
eo addifeit , utinquit S. Doltor loco citato,art.4.
ita licér lumen fcientiz, ex conjun&ionead lu-
men fidei , quod eft (uperius & firmins ; majoremi
cerritudinem in (o altu caufare poffir, E{u&m ex

F

1634

164s




165,

167.

226

naturanatum fic parere, nequit ta-
us cnn}\mé{;oms - m:‘.m:nlm ip-
. cerritudinem , quanta reperitur in
ic manet argumentum iniuo r(j-
eftat explicandum ,quomodo 1"’]‘-?-
lofophus Chriftianus non habeat minorem cerci-
tudinem de exiftentia Dei , quam l'llllicl'lﬁlﬁieii.s.
Undead plenam hujus difficultatis refolutionem,
Dicendam eft primé , quod licet habitus fidel
in Philofopho Chriltiano non poflic per e & di-
reété {e cxendere ad illam propofitionem , .Deu-s
eff s necproinde directe in eam i‘nﬂ-.:cre certitudi-
nem fupernaturalem , indirecté tamen & per ac-
cidens poteft illam attingere ; quateniis fcilicet
illa vircualicer & implicite continetarin aliis pro-
pofitionibus obfeuré revelatis, & per fead fi-
dem pertinentibus quales fune ifta : Deus eft
Trinus : Dens efF incarnatus; in quibus ifta, Dens
efF, virtualiter & implicite continetur. Etitaex
certitudine fidei, formaliter terminataad has pro-
politiones, peraccidens refilire poreft in aflenfum
feientificum hujus propefitionis, Deus eff, certi-
tudo quadam {upernaturalis , & major quam
{cientia nata fic parere. Ex quo fitquod Philofo-
phus Chriftianus , _acqu'nendo l'cu'nr::lm‘ de illa
propofitione, non fiat deterioris codirionis quam
ant=a . nec minorem deilla habeat certitudinem,
quam rufticus fidelis. . :
Secundo dici poteft, quod ficut poteft quis ean.
dem conclufionem cognofcere per medium de-
monftrativum , & per medium probabile, tunc-
que cogpitio per medium probabile,noneft actus
opinionis,quia non eft cojunétus cum formidine,
fed eft actus fectidarius feientiz ut docét Philofo-
phi in Logica:ita fimiliter Philofophus Chriftia-
nus hanc pm}*oﬁm‘oni‘, Deies eff vel Dews eff units,
cognofcere poteft, illique affentire per medium
demonftrativum , & propter authoritatem Det,
in (acra Scriprura hoc fpe dicentis 5 & tunc ralis
cognitio & affenfus , proprer Dei authoritatem,
non eft actus fidei, quia non eft cum inevidentia,
nec Dei authoritas eft totalis & pizcila caula al-
fentiendi; fed eft actus fecundarivs fcientiz, ut
reété explicat Capreolusin 3. dift. 25. quaft, uni-
ch art, 3. ad 3. his verbis : Fidelis acquirens fcien-
tiam de hocquod Dens eft unus . tenethoc per du-
plex medinm , [eilicet authoritatem Dei ¢ per
medium demonflrativim : [ed ex hocnon fequituy
squod affenfies canfatus exillis duobis medizs , fit
altus [cientia ¢ fidei . [ed foliim fcientia . quia
nom omnis affenfus canfatns ex anthoritae eft cre=
ditivus , nifi authoritas illa fit rotalis & precifa
caufa. Ex quibus patet, quod licet Philofophus
Chriftianus non poffic fimul habere{cientiam &
fidem de hac propofitione, Dews eft, vel, Dens
&ff unus, poteft tamen deilla habere imul certi-
rudinem fcientiz , & certitndinem fide ; cerritu-
dinem quidem fcientiz , quatenus affentitillive-
rirati prim propter medium demdftrativam;
cectitudinem vero fidei , inquantum fecundario
illi veritari affentic propter divinam revelationg,
Dices : Affentire conclufioni proprer teftimo-
mium fupernaturale , non poteft etiam fecundario
convenire fcientiz naturali : Sed [cientia, qué
ofophus Chriftianus fcit evidenter' Deum
efle, eft naturalis, reftimonium vero Deireve-
tis eft fupernaturale : Ergo nequit per talem
iam veritati illi affentice , etiam {ecundarié,
1oy nonium Dei ipfam revelantis,
Refpondeo diftingnendo Majorem : Aflentire
conclufioni propter teflimonium fupernaturale,

fe, 8cexfu:

ratione b

men,
fum infl

nfu hdet
o

B mas qum[‘t 22, de verit. art. 13

E:

DISPVTATIO PRIMA

A non poteft etiam fecundario convenire {

£
naturali,precise fecundim (e & ablolute fumpre,
concedo [\id’orcm non PDT.CH; CO]lVCI]erIEiCiitix
naturali, ut conjunétz com habitu fidei, quorale
teftimonium cog\gnu{titur , hego Majorem. Sicug
enim virtutes morales , quamvis ex {eipfis praci.
s¢ non poffint elicere aftus meritorios, polffunt
tamen ut conjunéke cur charitate : {ic licée {cien-
tia nataralis, in Philefopho Chriftiano, ex fe
prxcif,{:' incapax fit aflfentiendi {uis conclufioni-
bus , proprer divinum teftimonium , nihilomingg
ex unione quam habet cum fide, qua divinum e~
ftimonium artingitur , poteft fecundario talem
affenfum elicere. Ratio eft,quia utdocet D. Tho-
virtus {uperiog
conjunétainferiori, eam perficit,iplique commu-
nicat modum operandi fuperiorem, imo aliquan-
do contrarium, ad eam quem habet ex {ua natura
pracis¢ fumpta : unde videmus quod licttagua
matis ex {ua propria natura LCl]L]&L’ deor{um , ex
influxn ramen lunz habet morum accefsiis & re-
cefsfis: & fimiliter licét orbes planetarum ex pro-
pria natura habeant folim moveri ab occidente
it orientem , virtute tamen primi mobilis, cui
conjunguntur, feruntur ab oriente in occidentem,
Voluntas etiam | licer ex (na natura foliim habeat
velle, ex participatione tamen intelledtis haber
velle modo quodam collativo ; unde aftus inten-

C tionis refpicit finem comparative ad media, &

eletio comparat ipla media inter fe, & unum
pra alio accipit. Demum ratio participat vim
movendi a voluntate , qua eft primum movens
quoad exercitium : quare actus imperij fopponit
ele@ionem veluntatis, & ab ipfa efficacam &
vim motivam participat, ut in Tractatu deacti-
bus humanis fusé declaravimus.

g L11:

Solvantur alie objeiliones , contra [zeundam
partem conclufionits fieri folita.

Ontra {ecundam partem conclufionis,in qua

D diximus habitus fidei & [cientiz non poffe

fimul exiltere , objicitur primo. Qua comparan-
tur adinvicem frcut duo lumina , quamvis unum
fit majus in ratione luminis quam alind , poffunt
tamen elle fimul citcaidem objedtum , ut paterin
Sole , 8 candela: Sed fides & fcientia comparan-
tur adinvicem ficut duo lumina; quamvis enim
fides dicatur obfcura , fi comparetur evidentiz
{cientiz, veré tamen eft lumen intelle@uale; unde
D.Petrus eamin f{ua fecunda Epiftola vocat fucer-
nam lucentemin caliginofo loco; & Chryloftomus
fuper Marthzum dicit quod fides lam pas eft,quia
ficut lampas illuminat domum , ita fides animam:
rgo potelt efle fimul cum {cientia, tanquam cum
tero lumine. circa idem objectum.
Secundd : Quz opponuntar ad invicem folim
contrari¢ , poflunt effe imul de potentia Deiab-
foluta: Sed oppofitiointer habitum fidei, & ha-
bitum {cientiz, eft tantiim conri#ria, quandoqui-
dem eft inter duo entia pofitiva, non vero intet
ens pofitivum & privativum : Ergo habitus fidei,
& habitus {cientiz , poflunt, (altemde pmcntil
abfolura , fimul in eodem intelleGu exiftere.
Tertio : Habitus opinionis & {cientiz polfunt
efle fimul in eodem intellectu, quamvyis unus fie
obfcurus , & alrer evidens, quia opinio & {cientia
per diverfa media procedunt,urdocet D.Thomas
ins. dift. 31, quaft, 2. are, 1, quaftiane. 1.ad 4. his
verbis ; Opinio ¢ [cientin; quamvis fint de codems

Dify;
g

68,

170+




Diﬁ.,:

7

168,

160

170,

171

174

175

DE OBIECTO FIDEL 227

* : 2 A - " . . . - .-
nonttamen [coundiim idem medinm , (ed (ecundivm A dicentis authoritatem : Quiz ille qui cognofeit

diverfa » & ideo poffint effe fimul : Sed etiam fi-
des <& [cientia per di\{CLLI media Procedun[;
Erge noh obftance ol?:cun'tfatc fidei , & eviden-
tid (cientiz , poflunt fimul in codem intellectu
exiftere.

Quartd : Habitus fidei potelt flare cum lumine
gloriz : Exgo & cum habita clarz {cientiz. Con-
fequentiapatet €x paritate rationis. Antecedens

robatur : Paulus in raptu vidit Denm , & tamen
ineo man fit habitus fidei, ut dicemus paragrapho
fequenti: Ergo alkus fidei potett ftare cum clara
Dei vifione, fubindeque cum lumine gloriz, fine
que clara Dei vifif: eflenequir.

Ad primum relpondeo , concefla Majori , ne-
gando Minorem. Et ad probationem ei fubjun-
&am dico , quod lictt fides fitlumen intelleékiis,
eo ipfo tamen quod admixtam habeat obfcurita-
tem , non comparatur ad {cientiam, ficut lomen
parvam candelx ad magnum lumen Selis | {ed i-
cut lux adumbragy, feu admixta tenebris ,ad lu-
cem puram , & emnis ebfcuritatis experem,

Ad fecundum nego etiam Minorem : quamvis
enim habitus {cientiz, & habitus fidet, oppo-
nantur inter {e contrarié, habent tamen praterea
inter (e oppofitionem privativam ; quatenus ni-
mirum fides eft effentialicer inclinatio ad aflen-
fum obfcurum , five inevidentem, fcientia verd
inclinatio ad alfen(um clarum & evidentem.

Ad tertium nego Majorem, Ad cojus proba-
tionem reflpondent Carmelitz Complutenfes in
Logica diﬁ). 0. quzﬂ:. 4. D. Thomam murafle
fententiam in Summa: Nam hic art. 5. {ibi quar-
to loco idem argumentum oppenit , quod fibi
objecetgtin tertio libro fententiarum , himirum:
Opinio plus diftar & (cientia quam fides , ciom fides
dicatur effe -media inter opinionem ¢ [cientiam :
Sed apinio & [cientia Pc_ﬁim.‘ cﬂr: de codem : Ergo
etiam fides & [cientia. Cuirefpondet, quod de
eodem [ecundiom idemnaon Poftf}' effe fimul in uno
homine (cientia, nec cum opinione s neccum fide.

Idem docet qL‘.:Jzﬁ. 14. de verit. art. 9. ad 6. ubi

ait : Non widetur effe poffibile . quod aliquis deeo-
dem babeat [cicntiam & epinionens s quia opini
eff cum formidine alterius pariis , guam formidi-
tiem [cientia exclndit 2 ¢ fimiliternion eff puﬂ?bik
guod fit de eodem fides & [cientia.

Exitimo tamen non effe necefle ad hanc folu--

tionem recurrere : poteft enim refponderi cum
Joanne a S. Thoma hicdifp. 2. art.1. quod clim
S. Dofor in 3. libro fententiarum docer quod
opinio & fcientia polfunt efle fimul, non loqui-
tur de r.!pinio;m:ld:cqua:é fumpta, fed de illa uc
inadzquare fumitur, & prout [ub ratione praecifa
probabilitatis , quam importa: ex parte medij,
confideratur. Traque in opinione funtria; nimi-
rum formido , feu incertitudo , obleuritas, {eu
inevidentia , & probabilitas ex parte-medij feu
rarionis cuiinnititur, qua licét propret fbam im-
petfeGionem non convincat intelleGum , ipfum
tamen aliqualitcr movet, fader, & inclinac : ra-
tione primi & f"ecundioriuio fcientiz opponitur,
&cum ea in eodem intelleGu ftate nequic; non
¥erd ratione tertij,quia medium probabile & de-
monftrativam non repugnant ex parte fnbjedti.
Unde paragrapho precedenti dicebamus , quod
potelt quis candem conclufionem per medium
demonitrativum, & per medium probabile arrin-
gere | eique primarné 8 prmctpaiiter , proprer
medium neceflarium affentire , & winds princi-
paliter ac fecundario , propter alicujus perfonz
Tom. I 7.

canfam , ex bacmag;& ])ﬂteff cognofiere figna pro-
babiliratis , ex quibus Prncedi{ dialetlicus [yllo-
Zifmus 5 wt inguir S, Dodor 3, parte qualt, 9,
are. 3. ad 2.

Ad quartum nego Antecedens. Ad cujus pro-
batienem dico lumen gloriz collatum D. Paulo
in raptu, non fuille in eo per modum habitis,
fed foltim per modum paflionis ranfeuntis , icut
lumen quod infunditur Prophetis , dum furura
ipfis revelantur, ut docet Divus Thomas infia
quaft.175. art. 4. ad 2, hisverbis : Divina effen-
tia videri ab intellellu create non potcft . nifi per
lumen glorie, de que dicitur Pfal, 35. I'n lumine
tio videbimas lumen. Quodtamen duplicirer par-
ti:.ip;m' Porfﬁ : upto mode Permndnm forma imma-
nentis , @& ficbeatos facir (anttos in patria : alio
modo per medum cajufdam paffionis tranfeantis ,
ficut diftum eft de lumine praphetia; & hoc moda
{umen illud fuir in Panlo s guande raptus fuit,

et

Alia difficultasvefolvitur , & tertia [ententia
ut probabilior eligitur.

Tco {ecundd : Habitus fidei ftare potelt cum
a&u {cientiz evidentis , {eu clara Dei vifio-
ne, pef modum tranfeuntis communicata.

Probatur primo ex D. Thoma infra quait. 17s.
art. 3, ad 3, ubi cim (ibi objecilfet, D. Pavlumin
fuo rapru habuifle fidem, & confequenter non vi-
diffe efentiam divinam , refpondet : 4drertium
dicendum  quod quia Paulies in raptu non fuit
beatus habitnaliter ;5 (ed [olism habwis altum bea-
torum . confequens eft , ur fimul tunc in eo non
Juuerit allus fidei , fuit 1amen firmul fideiineo ba-
bitns : Ergo ex {ententia D, Thoma habitus fidei
potelt efle cum aétu vilionis.

Relpondet Capreolus, D.Thomam docere qui-
dem , quod Paulus in raptu habuerit fidei habi-
rum, fed non circa eafdem veritates , quas vidie
in effentia divina : licec enim (inquit ) inillo rap-
tu viderit eflentiam divinam , in ea tamen non
vidit omnes arviculos fidei , nec omnia divina
myferia, prefertim ea qua Deo liberé compe-
tunt, & quz myﬁsria gratize appellamur ; &ita
manfic ineo habirus fidei relpedtuarticulorum,
feu myfteriorum quz non vidir, non verd rerpc_
&u eorum qua vidic , nifi in praparatione animi.
Eandem in[cvprf:mﬂonet‘n tradit Cljetanus in
commentario illius loci, eique favere  videtur
S. Doéter quzlt. 13. de verit. att.5. adg. &6,
ubi docere videtur , quod Paulusinrapru non wi-
dit ineflentiadivina omnia myiteria , fed rantiim
aliqua.

Sed contraprimé , fi hocrantiimvoluiffer San-
&us Thomas , malé diftinxiffer inter habicum 8¢
attum fidei, nec dixifler quodlicérin D. Paulo
non fuerit tuncacas fidei,, bené tamen ejus habi-
tus ¢ malé , inquam , diftinxifferinter habitum &
a€tum fidei, cim confter imul polfe efle habitum
fidei , & habitum (cientiz clare & evidentis , cir-
cadiverfa objecta , ut parer in Philofopho Chri-
ftiano , qui claram & evidentem {tientiam habet
deunitate Dei, & fidem de Trinitate Perfonarum
divinarum.

Secundo : Ided Panlus,fecundtiim D Thomam,
elevarus eft ad vifionem Dei, quia futurus erat
Gentium magifter | & doctor n-.yﬁerinmm gra-
tize, uc haberer plenins magifterium circa ea qua
docturus & przdicel.:u:us ecat ¢ Ergoineffentia

FEij

176,

77

178,

179

| u
il

il
Juks




181,

182,

3

c
necel

lom vidic myfleria que funt
1 Deo , puta unitatem Perfonarum , & di-
ibuta, fed etiam illa quas ab ipfo liberé
[ncarnationem, Euchariftiam, Re-
yorworum, & fimilia, quemyfte-
Hantur ; abas fruftra vidifset
! hujus magifterij. Nec oppofitum
alserit Divus Thomas quait.13. de verit. art. it
ad . fed poritis ibi docer quod rapruseft , ut vi-
derer, & efset teftis glotiz Sanétorum, & myfte-
riorum Dei; & folim ibi afserit, quod nonvi-
lit ; nec cognovit, an efser in corpore , vél extra
corpus , & alia que pertinent ad {tarum benm:-
tum, maximé polt refurreGtionem , quze modod
non cadunt fub fide explicita.

Contra tertio : Fide circa Deum, & ea qua ne-
cefsario ipficonveniunt, exclusi, non poreft re-
e circa alia objeéta materialia & fecunda-
; bam ex una parte fides [pecificatur a Deo,
mab objeto formaliqued ; ex aliavera,
1o eo & quo habitus {peciem fumit , necel-
L habitum ipfum auferri: Ergo vel D, Paulas
in [tio rapru retinuit fidem habitualem; etiam cir-
ca Deum, & omnia qua necefsario ei conve-
niunt ,vel etiam circaalia objecta , que func tan-
tim materialia & [ecundaria , eam amifit , fubin-
deque nulla eft diftin¢tio & interpretatio a Ca-
preolo tradita,

Dices , Etfi Paulus in raptu viderit Deum,
uteft objedtum primarium fidei ; ac proinde de
Deo in (e non retinuerit fidem ; ipfum ramen
nonvidifse,, urerat ratio continendi plura myfte-
tiagratiz, & ficcirca illa potuifse retinere fidem
habitvalem,

Sed contra : Etfi Chriftus non fruererur Deo in
via, fecundim qued erat ratio beatificandi cor-
pus, nonramen in eo fait ackus vel habitus fpei

e

Theologice ; €0 quod pofselsa ratione prima-
ria, non relinquebatur locus {peicirea objedtum

f darinm , etiam attingendo objetum prima-
rium, nen quidem in {e, fed ut rationem com-
municandi glotfam corporis : Ergo fimiliter, {i
Paulus in raptu non potuit retinere fidem habi-
tualem circa Denm , & ea qua necefsario ipft
competunt , non potuit etiam eam habere cit-
caiplum ; ut erat ratio continendi plura myfte-
ria gratiz ; ciim talia myfteria non minds perri-
neant ad objeétum materiale & [ecundarium fi-
dei, quam gloria corporis {pedar ad objectum
fecundarium {pei.

Probatur (ecundd conclufio ratione fundamen.
tali. Inter habitom & aétum non eft formalis
oppelitio, fed effetiva, vel difpofitiva, quare-
nus actus difponic ad habitum oppofitum , vel
quatenus habitus producit ackum, qui-alteriaétui
opponitur formaliter ; inter feramen a@us & ha-
bitus non opponuntur, habitus enim folim dicit
inclinationem ad aliquid , aftus vero aGualem
tendentiam ad illud, bené aurem ftatr cum incli-
natione ad unum tendentia ad oppolitum ; ficar
lapis, ftantegravitate qua inclinat ad centrum,
perelt tendere fucfum per impolfam violentum,
& habens habitum manfuerndinis in aétum ire
protumpere: Ergo ficut habitus vireutis, & aétus
vitij, polsunt fimul efsein eodem fubjedto, &
circa idem obje@um+, ut docent communiter
Theologi, & quotidiana confirmar experientia,
ira & habitus fidei, & a&tus (cientiz,

Dices eractum vitij, & aCtum [cientiz, hoc
rimen , quod unicus actus vitij non

tum. yitiofum ; per nnicum verd

reperiri difc
producit ha

DISEN TATIO

A

D

PRIMA

11

actum fciehtiz | eft demonfiratio, f?fﬂ‘riur_imr
habitus [cientiz.

Sed contra : Licér hac difparitas efliciar quod
non fit naturaliter con poflibilis cym
actu [cienti® evidentisin eodem inrel u, circa
idem objectum ; quia nimirum tal s confie
ftens in demeonfiratione, eft naturaliter pradu-
&ivas habiris feientiz evid
omnino cum habiru fic

i

habitus fic

15, incompoflibilis
5 cum hoc tamen fac,
fupﬂ;]ﬂﬂlﬁdhtt‘l,ﬁ\'ﬂ miraculose fieri W*I;C:quud
habitus feientiz ex illo actu feientifico non re.
fultet, fubindeque & quod habitum fideicompa-
tiatur fecum.

Tertio fuaderi poteft conclufio alii ratione,
quaminfinuac S. Thomas loco in prima preba-
tionerelato. Forma contrariz tunc folim (e in.
vicem expellunt , quando funt in flaru perfedto
& permanenti , non vero quando {unt in ftarg
imperfedto , & infubjecto folim inefse viali, &
per modum tranfeuntis exiftunt: ficut paterinac.
cidents [piritnali , cui quamvisgrepugnet fubje-
Etari permanenter inre corporea, potelt tamen
tranfeunter recipiin ea, utde virture produtivy
gratiz , refpedtu {acramentorum , docet exprefsd
D. Thomas 3. parte quaft. 62.art. 4. Sed per ab-
folutam Dei potentiam a&us vifionis beatifica
poteft efseinaliquo,foidm per modum tranfenn.
tis e inelse viali & imperfedto 5 umine
gloriz, quod fuitdatum Paule ; quando viditin
raptu divinam efsentiam, docetidem S. Dadtor,
infra queelt.izy. artic.3. ad 2. & fuper cap. 12,
Epift, 2. ad Corinth. leck. 1. ubi hac {eribit: Zife
Dei per effentiam fit per lumen alignod . [vilicer
per lumen glovie . de quo. dicitur in Pfalmis s in
{umine tuo videbimus lumen. Sed aliguod lumen
communscatny alicws per modum paffi

ut de

ons 5 alicks
vero per modum. forme inherentis : ficyt lumen So=
lis invenitur i1 carbunculo . ¢ in [tellts sut forma
inharens , id eft connatnralis effelle , [ed in aére
invenitir ut forma tranfiens , ¢ non permanens,
quiatranfit abeunte Sole. Similiter & lumen gloria
dupliciter menti infundituy : Kno modo per modum
forme connaturalis falle & pfrnmﬂcm:} . & fie
facit mentem implicitey beatam. , . ....Alioc mods
contingit {umen glovie mentem humanam, ficut
guedam paffio tranfiens | & frcmens Pauli fuitin
raptu lumine glovie illuftrata s unde etiam ipfum
nomenvaptus oftendis , tranfeundo boc effe fatum,

Ergo fupernaturdliter, five miraculosé fieri po-

telt, quod habitus fidei fimul fter. cun clara Dei

vifione, five quod vifio clara Dei habitum fidei
ab eodem fubjeéto non expellat. Et hanc ratio-

nem, ut dixi, infinuac S. T homas his verbis, in

prima probationeaddudtis : Quia Panlusin raptu

#on fust beatus habitualiter 5 (ed folim habuit

attum beatorum , confequens eft > ut fimul tunc in

co non fuerit allus fidei : fuir tamen ffmul in ¢o

fidei habitns. Ex quo intelliges , quod fi daretue

aliqua demenftratio, qua nen permanenter , fed

tantiim per modum tranfeuntis afficeret intelle-

€tum , non evacuarethabitum fidei, vel opinio-

nis; quia tunc non generaret habitum f{cientiz,

cnm habitn fidei & opinionis incompoflibilem :

ficur lumen illud gloria | quod fuit datum Pavlo,

quando vidit in rapru divinam ellentiam, habi-

tum fidei non exclufit, fed duntaxat ipfum ligavit,

& impedivit ne tunc in actum prorumperet, quia

nen fuit darnm per modum habirlis’, fed fo-

Him per modum corufcationis tranfenniis , ut de

lumine prophetiz docet S, Thomas infra quaf.

3171, A5, 24




18§

136.

187,

158,

DE OBIECTO PEDEL

Dices cum Durando in 3. dift. 51, quaeft. 2. in-
compoflibilitatem non facit longitude tempo-
ris , fed narura oppoficionis : Ergo fi habitus fi-
dei, 8 adtus vifionis , [101'&?0”111[ permanenter
effe fimul , ratione oppofitionis quam habent
inter fe, nec poterunt eriam tranfeunter fimul
exiltere. ;

Refpondeo cum Cajetano , quod incompeffi-
bilitas confurgit quidem ex naturadppofitionis,
fed aliquando oppofitio inter aliqua non eft in
altu exercito , nifi illa fint in ftatu completo &
permanenti, fubindeque interdum r.ec_ef‘..??ria eft
permanentia ; ut exerceatur incompofiibilitas in-
ter illa; ut pater in exemplo fupra adduéto de
accidente 1'Pi1'1tual! , cui quamvis repugnet fub-
}e&nri in fe€ corporea p(-’rll"n:tnentcl: 5 cheﬁ ta-
men tranfeunter 1n ea recipi,

§. V.
Solvuntur objeftiones.

Bjicies primo : Quod adtualiter poflidetut,
Oncquit fimul habitualiter (perari , nam ut
dicitur.ad Rom. 8. Quod wider guss ; quid [perar 2
Ergo fimiliter quod actualiter fcitur, {cientia evi-
denti , nequit habialiter credi.

Relpondeo diftinguendo Antecedens : Quod
actualiter poffiderur, & permanenter , nequi fi-
mul habitualiter fperari, concedo Antecedens:
Quod actualiter poffidetur, at non permanenter,
fed tantdm rranfeunter , nequic fimul habiruali-
ter [perari , nego Anrecedens, Qui enim folim
per modum tranfenntis aliquid poffider, poreft
fimul habirualirer [‘perare, ipfum pofﬁdﬂe per
modum permanentis : unde quiavifio beatifica
fuitin raptu collata D, Paulo foltim pet modum
tranfeuntis , {perare potuit ipfam permanenter
& habirualirer poffidere , eoque modo quo beati
jllé fruuntur in patria. Similiter diftingno Confe-
quens : Ergo quod aétualiter {citur ;) {cientid evi-
denti, & permanenter, nequit habitualiter cre-
di, concedo. Quod adtu fcivur, fcientid evidenti,

3 fed [olim Iramfﬁmter_nego. Utenim ﬁzpra dice-

189,

1905.

bamus , fidarecur aliqua demonftratio, quz non
permanenter , fed foldm tranfeunter intelleéum
afficerer , non excluderer habitum fidei, ficut vi-
fio clara divine effentiz D. Paulo in raptucom-
municata , illum non expulit, quia non per-
manenter, fed [oldin per modum tranfeuncis, fuie
collata,

Objicies fecundd : Mox ut aliquis videt Ro-
mam , perdit fidem humanam quam habebat de
ejusexiftentia : Ergo pariter ftatimatque D. Pau-
lusin raptu claré viditdivinam effentiam , habi-
wm fidei infulz amifir.

* Refpondeo conceflo Antecedente , negando
confequentiam, & paritatem: Ratio autem difcri-
minis eft , quia vifio: Roma producit fpeciem,
que evidenter eam reprafentar, & quz poft vi-
fam R omam remaner in memoria 3 at vero ciim
D. Paulus non viderit divinam effentiam per {pe~
ciem creatam - fed peripfamimet Deieflentiam,
vices {peciei gerentem , utdocer D. Thomas in-
fri quaft. 175.art. 4. non manfitin ejus memoria
fpecies , per quam haberet notitiam: evidentem
de rebus vifis in verbo ; fed folim remanfic re-
fulgentia quadam luminisgloriz, & ad fammum
l'pecicsipﬁns vifionis create. . que ctym non for-
maffet verbii creatum , non reprafentabat Deum
infeclaré, fubindeque habitum fideinon exclu-
debar. Ex quo intelliges, quod fi Deus, de po-
Tem, IV,

A

D

229

tentia extraordinaria, impedirer ne vifio Roma
{peciem fui reprzfentarivamin (enfibus interuis
produceret, vel faceret quod ralis (pecies in me-
moria non remanerer , talis vifio habitum fidei
humana de exiftentia R ome non expellerer, fed
cum eo in tali cafu ftare pollet.

Objicies tertié : Ut duo extrema fint incom-
poflibilia in eodem fubjecto, {ufficit quod integ
illa fic oppofitio indirecta: Sed actus (cientiz in=
direéke {altem & mediaté opponitur habirui fi-
dei : Ergo cumillo eft incompoflibilis in eodem
fubjefto. Minot -conftar ; Major vero duplici
exemplo {uaderur, In primis enim aftus peccati
mettalis non opponitur diredte, five immediaté,
habirui charitatis, fed indirecte tantdim & me-
diat¢, ciim nultus adtus dire@t¢ contrarierur ha-
birui; & ramen per quemliberaétum peccati mor-
talis habitus charitatis de(truitur. Secundo , adus
fcientiz non opponirur habitui opinionis , nifj
indiredte & mediaté , & tamen quiliber adtus
feientize habicum epinativam expellic, & cum eq
elt incompoflibilis in eodem intelledu; Ergoue
duo extrema fintincompoffibilia in eodem fub-
jeéto, fuflicic quod indirecte & medjate oppo-
nantur neer le. :

Refpondeo negando Majorem. Etad primatn
ejus pro!mnoncm dico , quod gratia & charitas
unico adtu peccati expellantur , non proyenireex
€o quod actus {emper deftrnar habitum oppofi=
tum , fed quia peccatum morrale impedie influs
xum caufz , gratiam & charitatem habirualem
confervantis; quatenus homo per peccatum aver-
ritur 2 Deo, & fic ponit obicem conferyationi
gratiz; ficut quiclaudic feneftram, ponitimpes
dimentum illuminationi Solis : unde gratia &
charitas nen deftruantur per formalem oppo fi-
tionem ackils peccaminofi , fed per appofitionem
impedimenti. Adfecandam probationem dicen=
duin eft, quod adtus {cientiz non haber deftruere,
feuexpellere habitum opinionis , ex eo quod ipﬁ
indired¢ opponitur, (ed quia quiliber actus fcien+
tificus , & qualibet demonfiratio producit habi«
tum {cientiz , qui formaliter & diredte conrras
riatur habitui opinionis , fubindeque eum expela
lic, licer maxime radicatum in fubjedto: unde
darcuar aliqua demonftratio ita debilis & imper-
fecta, quodnon generarer habitum feientiz | vel
fi Deus , depotentia abfolura , impediret ne haa
bitus (cientiz ex adtufcientifico & demenltrative
refitarer , ralis adus habitum opinicnis non
excluderer. Cim erga nes fuppenamus, quod
Deus miraculos¢ impediat, ficutimpedire poteft,
quodactus (cientiz evidentis, quem homo elicis
circa aliquod objeltum fidei, non producar ha-
bitum feientificum , ficur impedivit in rapru Dy
Pauli ne actus vifionis divinz effentiz canlares
in eo vilionem habitualem; manifeftum eft,quod
faltem de abfolura potentia habitus fidei ftare po-
teft in codem intelle@u cum a&tu (cientiz eviden-
tis ; ficut in raptu Pauli clara Peivifio fimul cum
habiru fidei in ejus intelleéta exriric.

Objieles quarto cum Capreolo : Ablato obje-
&o , neceflg elt habitum i}1ﬁ1111 auferri ; Sed per
adtum feientiz evidentis, aut per claram Deij vi-
fionem , per modum teanfEantis communicaram,
aufercur objectum fidei : Ergo & iple fidei habi-
tus tollitur ; fubindequeille cum clara Dei wifio-
e, vel cam aétu [cientiz evidentis , incompofli-
bilis eft. Major patet, Miner probatur. Sicuc co-
loratum, vel lucidum elt objectum vistis , itanon
vilum eft objetum fidei, ut docer D.Thomas hig

£ iy

9%

tata




195.

£96.

Lo

art 4. & probatex Apoftolo
cente quod Gdes c_,l‘?‘;ﬁgrwm‘nmm non ;ap}:zlznru_mm,
vel urintextn Graco habetur , 2 gaem oy, id eft
#on iferum @ Sed per actum (cientz evidentis,
aut per claram Deivifionem, ecfiillaper moc‘h:m
tranfeuntis fiat, res credita definivefle nonvila, &
incipit elle apparens & mamf"cl"c?. , ut conftac:
Ergo per actum {cientiz evidentis, vel per cla-
rain Dei vifionem , per modum tran{eantis com-
municatam , obje€um fideitollitur. :

Refpondeo conceffa Majori, negando Mino-
rem, Ad cujus probationem dico, objectum fidei
habitualis effe non vifum habitualiter : unde
quantumcnmg; aliquid fit vifum aétualiter, dum-
modo habitualiter it non vifum ; non deftruitur
ratio formalis objeci habirds fidei : ficque ille
cum altu {cientiz evidentis , vel cum clara Dei
vifione, per modum tranfeuntis communicata,
ineodem intellectu ftare poteft; quialicér actus
fcientiz aut vifionis denominent objeétum vi-
fum | vel apparens acualiter, non tamen habi-
tualiter & permanenter; id enim folim compe-
tit habirui {cientiz , aut lumini gloriz , per mo-
dum habitdis & qualitatis permanentis collato,
quo pacto confertur Sanétis in patria,

Dices : Ad@ualis vifio facit ebjeétum magis &
perfe@its elle vifum, quam habitaalis : Ergo i
habitus (cientiz , & lumen gloriz, per modum
habitiis & qualitaris permanentis collatum , cum
habitu fidei ftare nequeant, a fortiori actus (cien-
tiz & vifionis erunt cum illo incompofiibiles,

Sed nego confequentiam : hoc enim non eft
eaufa quare habitus fidei & {cientiz fimul ftare
nequeant , fed major & directa oppofitio , quam
inter fe habent: unde cimaéus {cientie , & vi-
fionis non opponatur dire€té habicui fidei, fed
mediat¢ tantim &indire&eé , ur fupra oftenfum
elt, fimul cum illo effe poffunt. Sicur licét major
fit malitia in actibus, quam in habitibus vitio-
rum ; tamen quia ackus non concrariarur direéte
habitui, fed indirecté tantdm , cum habitu vitij
petelt effe actus vireatis , vel écontra habitus vic-
tutis, cam a&u vitij , ut docet Divus Tho-

mas 1. 2. qualtione 7t. articulo 4. ubi fic dift D

curtit 1 Aliter [e habet habitus in anima , &
forma in re natwrali: forma enim naturalis ex ne-
etffitate producit operationem (ibi convenientem,
unde non poteft ¢fse fimul cum forma naturali
atlus forma contrarie; [icut non poteft efe cum
c.:;'ore{zﬁus ivﬁigid:zrs':;ﬁr‘r{i‘r 5 Mc‘qu:ﬂfﬂzﬁi cum le-
witate motus defcenfionis , nifi forté ex viclentia
exterioris moventis : [ed habitus in animanon ex
neceffitate producit (uam operationem . fed home
utitur co cim voluerit 5 unde fimul babitu inho-
wmine exiffente , ya:eﬁ non wti babitu , ant agere
contravigm allum , & fic poreft habens virtutem
procedere ad aflum peeeaii.

VIL

ARTICVLYVS

Ftrum [altem evidentia in attefante cam
fide compolfibilis fit ¥

G
Quibufdam pramiffis , conclufio affirmativa
fratuitur.

H Ac quaftio nullam patitur difliculratem
apud illes , qui evidentiam objeGto fidei
fion repugnare exiftimant , dummede per alind

DISPVTATIO PRIMA

ad Hebrzos 1. di- A medium quam perrevelationem habeatur : cim

epim evidentia rei in (e major fic, quam eviden.
ta in atieltange , quznon elt ipfius rei :'f:vc‘m[z,
{ed duntaxat ipfius revelationis , & tefkificationis
nobis fadtz , ita ut clare & evidenter nobis con.
fter revelationem illam efle 4 Deo; illi qui do-
cent evidentiam rei in {e pofle fimul flare cum
fide, afortiori id aflerere debent de evidenda i
atteftante, Sed apud Thomif qui cum Pra.
ceprore Angelico docent evi m rei infe, etff
peraliud medium quam pet revelationem |
tur , repugnace objeéto fidei , dilpurtari foler, ap
faltem evidentia in atceftante cum fide compoffi-
bilis fir, vel uralij loquuntur., an objecta fidei ab
eo credi poffint, qu evidenter cognoltit, extra
vifionem beatam , Deum illa revelare? Procujus
refolutione

Supponendummeft primo contra Bannem | in-
fra quaft, 5. art, 1. dubio unico, folut. ad 1 pol-
fe dari evidentiam in aueftante ekcra vifionem
beatificam.

Probatur breviter : Evidentia in atteftanteeft
cerra & evidens cognitio- revelationis divine:
Sed divinarevelatio, ciim fiat per aliquem exte.
riorem effe€tum , qui dicitur locutio , eft cognof-
cibilis evidenter extra verbum ; alias enim dare-
tur aliquod ens , quod fecundim e, & in propria
natura, non efferevidenter cognolaibile : Ergo
poteft dari evidentia in atteftante extra verbum,
{eu vifionem bearifisam.

Confirmatur : Quemadmodum poffumus cog-
nofcere evidenter vocem alicujus hominis lo-
quentis , ablque eo quod ipfum videamus ; ita
poteft Deus manifeftare vocem fuam , five exte-
rioresillos effectus , quibus loquitur & teftifica-
tur aliquid , quique confiftuntin veris miraculis,
poteft, inquam, illos effedtus, fubindeque vo-
cem fuam manifeftare , ablque eo quod  nobis
videator : Ergo poteft dari evidentia in atreftante,
extra vifionem beatificam.

1d etiam variis exemplis illuftrari & confirmari
poreft. Nam primus Angelus, ut infra oftende-

lae
as

mus , dum effer viator, habuit evidentiam inac- |

teftante de Dei revelatione, clim certa & eviden-
tet cognoverit fe a folo Deo peffe illuminari. B.
etiam Virgo , eim fciret fe non peperifle vii of-
dinari, & fimul Virginem {e efle, & matrem, ra
leque fignum accepiilee in teftimonium divinita-
tis filij quem genuerar, habebat evidentiam in
arteftante de Chrifti divinieate. Idem dicendum
de Lazaro , ciim certo fcirer, Chriftum in tefti-
monium {uz divinitatis ipfum 4 moreais (ufci-
tafle. Irem S. Thomas infra quelt 17r.are.s &
Cajetanus ibidem, docent Prophetam , dumillu-
minatur a Deo, certum fieride illuminatione &
locutione Dei, habereque ejus evidentiam , jux-
taillud 2. Regum 23. AZibi locutns eff fortis If=
rael ; dominator bominum o ficur lux aHvora ovien-
te Sole mane rutilat abfgue nubibus. Ubi omni-
no appofite, ad innuendum hanc revelationem
efle evidentem | (altem in acteftanre , comparatur
luci aurorz , ut diftinguarur tum a cognitione
ommnino clara & meridiana , quz el vifio beati-
fica; tuma cognitione omnino obfcura , feilicet
fola fide. Denique valde probabile eft, Apofto-
los , & Evangeliftas , candem habuilfe eviden-
tiam divinz revelationis : ciim enim divina pro-
videntia infima per media regar & adminiftret,
congruum videtur , ur primi fidei Dodtores,
quibus Deus immediaté mylteria (ua revelavit,
eorumque organo & minifterioilla cxteriscre:

¥7,

198,

199,




197,

198,

199

PE OBIECTOTFIDEL

denda propofuit, majorem aliquam illorum ha-
buerint notitiam , qua alia effe nequit,quam evi-
dentia in atteftante , qua inter fidem & vilionem
mediaelt. Unde 1. Joan. 1. dicitur : Quod vidi-
mus s tefbamur , & annuntiamus vobis , ut vos cre-
darés, Ubi afferitur vidifle Apoftolos quod nos
credimus 3 vidifle , inquam , non in fe, fed in
atteltante. "
Suppono fecundo , evidentiam divinze revela-
' tjonis,, quaz evidentia in arteftante dicitur, du-
plicicer polfe cmllidfmril: primo fecunddm fe
folam , ab{que alia cognitione evidenti, fibi con-
juncta : fecundo prout elt conjunéta cum alia
duplicicngz_ni::onecl:tra & evidenti, quarum una
fit , quod Deus non poteft mentiri, nec falli, nec
fallere; altera, quod quando Deus revelat ali-
quam.veritatem , If}quamr in fenfu licterali &
proprio , ita ut poffit formari fequens difcurlus s
Deus non poteft mentiri » nec falli, nec fatlere ; ¢
modo in [enfi litterali dicit mibi guod Perbum
caro fallum eft : erga itaeft 2 parterei. Inquo
difcarfu premiflz funt evidenter notx, & con-
clufio bené ex illisinferrur,
201.  Tertio {upponitur tanquam certum, quod fi-
des poreft {tare cum evidentiainateftante , pri--
mo modo confiderata : nametfi aliquis cognef-
cat Deum fibi loqui, {i tamen ex alia parte nen
cognolcit evidenter, quod Deus non pofit falli,
nec fallere, & quod loquatur in fenfu livterali &
proptio, noneft fufficiens motivam ad cognof-
cendum evidencer itaeffe ficut Deus loquirur,

Unde folim difficultas eft de evidentia inatte-
ftante , fecundo modo confiderata, prout fcilicer
fecum haber adjunéas alias duas cognitiones evi-
dentes, ex quibus poreft formari preedictus dif-
curfus ; an [cilicet cum affen(u idei illa compoffi-
bilis fic 2

Partem negantem tenent Durandus , Bannez,
& Vioria, quos fequitar illuftriffimus Archie-
pifcopus Avenionenfis , hic are. 5. cap. §. Hanc
etiam ut. probabilem defendit Joannesa S. Tho-
ma, difp. 2. art. 2. Sed aflirmativa {ententia in
{chola D. Thome communior eft | eamque do-
cent Cajecanusinfra qualt. 5. art. 1. Ferrarienfis
j.contra Gentes,cap.40. Alvarezin;.p. dilp.6 ..
concluf. 2. Philippus a S, Trin. hicdifp. 2. dab ;.
& alij : cum quibus

Dico : Qui habetevidentiam in atreftante | id
elt evidentiam divinz teftificationis, poteft ha-
bere fidem de veritate teftificata, quamvis tanc
etiam claré & evidenter cognofcar Deum in fenf
litterali & proprio loqui, & ipfum nec fallinec
fallere pofle.

Probatur primo conclufio.ex D. Thoma, infra
qualt,g.art.2. incorp. ubi ficait : 57 alizuis Pro-
phetapranunti eriin [ermone Dominialiquid fis-
twrum s 5 adbiberet fionum , mortunm (ufCitan-
do s ex hoc [ieno convinceretnyintellefus videntis,
#t cognofcevet manifefte boc dici @ Deo , qui nen
mentitur , licirillid futurum guod pradicitur, in
[e evidens non effet - unde per bocratio fidei non
tolleretur. Quibus verbis claré faterur , quod cum
manifeflta cognitione locutionis Dei | qui non
mencitur , pc‘:i‘cﬂ {tare fides circarem didtam ,vel
revelitam | quia per talem locutionem | vel reve-
lationem , ipfanon reddicnr evidensin fe.

Refpondet Toannes 4 S, Thoma, oppofitam
fententiam ut probabilem defendens | §.Dofto-
rem in illoloco non agerede evidentia teftifica-
tionisin (e, (ed de evidentia credibilicatis quam
omnes concedunt poile ftare cum fide,

202,

203.

A

B

C

D

231

Sed hzc refponfio manifelté repugnat rexwui,
aicenim S. Thomas : Ex boc figno convinceretny
intelleftus videntis, nt cognofcerer manifefte. Hoc
pict & Dro, guinonmenritur. Quz verba evi-
dentiam teflificationis in fe, non vers {blius cre-
dibiliratis , aperte declarant. Nec valer quod
{ubdic pradictus Author , nimiram verba illa S,
Doétoris fignificare folim , quod intelleGus
convinceretur per tale miraculum |, urmanifefte
crederer illud effe credibile credibilitate diving«
nam verbailla : Cognofeerar manifefte boe dici i
Deo : non nifi de divina ditione , fenlocutione,
intelligi poflant, ut de fe pater,

Addoquod ex ratione S. Thome collig iturip-
fum loqui de evidentia ipfius rellificationis, feu
revelationis : rota enim ratio, quam ibi propo-
nit ad probandum quod non tollitur ratio fidei
circaillod fururom , quod quisevidenter cognol-
cita Deo dici , eft quia tale futurum remanet ni-
hilominus in fe obfcurum : Sed erfi cognofcatue
evidenter divinateRificatio , feu revelatio, adhuc
tale futurum in fe obfeurum remanet, ur exinfa
dicendis conftabit : Ergo pradicta verba D Tho-
mz deevidentia teflificationis, & non (olim cre-
dibilicatis , poffunt & debentintelligi.

Probant fecundo noftram conelufionem plures
ex tioftsis Thomiltis hoe difcurfu. Qui propofi-
tionibus fidei noftre obfearum prebere poreltal-
fenfum | poteft eas credere : Sed licér aliquis evi-
denter cognofcar , exera vifionem beatificam ,
Deum eas revelare | idque in fenfu proprio, &
in talirevelatione non pofle nec decipi , nec deci-
pere , poteft tamen oblcurnm eis praberealfen-
{um; ciim eas non videatin {eipfis,necin caufa,vel
ineffeu; nam illa teftificatio extrinfeca non eft
caula veritatis teflificate | guandoquidem fine
tali reftificatione faret talis veriras ; item nen
canfarur reftificatio ur effectus illins veritaris,
ctim foltim cauferur 2 Deo teftificante Ergo li-
cér aliquis evidenter cognofear exrra vifionem
beatificam , Deum pr opofitiones noftrz fidei re~
velare, idque in fenfu proprio, & intali revela=
tione non poffe decipi, necdecipere, poteft i
hilominus eas credere,fubindeque flare fides cum
evidentia inatteftante:

Vendm hae ratio fic propofita pariim urger :
quiarelponderiporeft cum Joanie 2 S, Thoma,
demonitrationem evidentem non requirere re-
folutionem in canfas , vel in effectus enzitacis,
fed in caulds & fandamenta veritatis ‘ad quod
{ufficit qu t connexio neceflaria : unde five
illnd it conditio requifita’, five medium extrin-
fecum , five cavfzexrrinfeca, [uflicirad generan~
dam notitiam evidentem & convincentem intel-
letum. Sicur multz demonfirationes mathemas
ticz procedunt ex rationibus omnine extrinfecis,
& tamen veram generant {cientiam ; & demon-
ftrationes deducentes ad inconveniens , vel pro-
cedentes 2 fimili, per extrinfecum medium pro-
cedunt, & nihilominus evidentem parinnt noti-
tiam. Ergo licée authoriras dicentis (it medinm
exttinfecum , i tamen habear neceMariam conne-
xionem cum veritatibus revelatis , quoad ratio-
nes ipfls proprias, veramillarum generabit de-
monftrationem & (tieptiam.

Quaproprer aliter deber formari illa ratio, ut
fitethcax, & urgeat Adverfarios , ficque breviter
propeni.Quicognalcitevidenter veritates noftre
fidei, non quoad rationes ipfis proprias, fed tan~
rim quoad racionem illis omnibus communem,
potelt eas credere, quanidm ad prazdicataipfis

2040

20§,

207,




208.

209.

%
fpecialia :
fionem heatificam , Deom revelare veritates no-
firz fidei, loquendo deipfisin {enfu proprio, &
non mentiendo , evidentam habetdeillis, folim
quoad rarienem €is cemmunem : Eigo }ao}ﬂ[k
adliuc eas credere , quoad pradicata cuiliber {pe-
cialia. Minor eft certa : qui enim evidenter extra
vifionem beatificam cognolcit, Deum verirates
fideinoftrz , in {enfu proprio, & non mentien=
do , revelate , evidentiam haber de illis, dunta-
zatquoad ipfarum revelationem , qua , ur,con-
ftat, cft quid eis commune. Major vero proba-
tur : Ideo folim qui evidenter cognof¢it noftra
mylteria effe credibilia potell ramen , etiam jux-
ta doctrinam Adver(ariorum , €a quantim ad
pradicaca {pecialia credere, quia evidentia credi-
bilitatis oft evidentia rationis , non [pecialis, fed
communis omnibus myfteriis : Ergo imiliter qui
coguofcit evidenter veritates noftre fidei, non
quoad rationes ipfis proprias , fed tantiim quoad
rationem illis omnibus communem , potelt éas,
quantiim ad pradicata ipfis fpecialia , credere.
Sicut in humanis licer aliquis evidentem habeat
cagnitionem de aliqua re , fecundim rationem
communem & gcnerics«m , puta quoad rationem
corporis, vel animalis,, poreft tamen adhuc ha-
bere fidem humanam circa pradicata ipfi {pecia-
lia, & credere alteri homini dicenti, quod res
illa fit leo , vel homo, vel Petrus, aut Joannes,
Probatur terrio conclufio : Angelus ante bea-
titudinem , &in ftatuviz , habuit fidem , ut do-
cet S Thomas infra quaft. j. arct. 1. & tamen
fupremus Angelus habebat evidentiam in atte-
ftante myfteriorum qua Deus ipfi tunc revela-
it : ciim enim evidenter cognoiceret (eefle fu-
premum & primum Angelornm,fubindeque non
offeab alio illumipari (illuminatio enim eft fu-
perioris adin eriorem ) evidenter etiam cognof-
cebat , quod Deus immediaté ipfi loquebatur, &
fua myfteria revelabat : quin imo omnes Angeli
videntur fuiffe immediaté illaminati 2 Deo de
myferiis fideiy habuerunt enim illorum revela-
tionem in primo inftanti fuz creationis , inquo
folus Dens poterat eis loqui ; nam cim omines
fimul creati {int, non poterataliquis corum pre.-
fupponi, utalium illuminarer , fubindeque om-
nes cognofcebant (e immediaté a Deo illuminari,
& tamen in eo inftanti habebant fidem : Ergo
fides ftare poreft cum evidentia divinz teftifica-
tionis feu revelationis , qua evidentiain atteftan-
te dicitur.
Huicargumento , qued efficaciflimum eft, va-
rié occurrunt Adverfarij: Quidam dicunt, quod
licet primus Angelorum videret fe efle fupremam
omnium creaturaruin quas cognofccbu: s peterat
tamen exiftimare , quod Deus per miraculum oc-
cultarer {ibi creaturam {uperiorem, qui mediante
proponerentur res fidei. Alijaflerunt ,quod An-
geliin primo inflantinon cogitabant , necatren-
debant guod Deus , qui et prima veritas , nec
poterat fallere, nec falli; evidentiaautem in at-
teftante , de qua in prafenti eft qualtio , de-
bet habere conjunétam evidentem cognitionem,
quod Deus nec falli, nec fallere poreft , ut {up-
politiene 1. annoravimus, Tertio Joannes a S.
Thoma , loce fupra citato, refpondetr quod Deus
non revelavit Angelo evidenter determinatum
fenfum in quo loguebatur , fed locutus eft cum
aliquo mylterio, & includendo plures f{enfus,
quorum dererminationem non evidenter , fed
cum aliqua obfcuritate, Peus proponebat An-

DIASPY TATIO

Sed qui evidenter cognofcit extra vi- A

B

c

PRIMA

55€l'ipt1171 multang

gelo: Sicut modo in {a
riafunt recondita , quornm iph Propher:
do ea fcribebant , aut dicebant , determm
& g
bant.

Sed haxc frivole & gratis dicuntur ¢ In primis
enim nulla F.'.m'i'us erat rario, ob quam primys
nires hdei ab
aliqua creatura , qua ipium lateret 5 nam ille
evidenter cvgn_ciitl\u {e effe fupremum Ange.
lorum , & quod ipfi debebatur connaturaliter
cognitio Angeli alterius, fi daretur , & alids nulla
apparebat canfa, qui Deus moveretur ad depe-
ganduam eiguod ipfi erat debitum connaturaliter:
Ergo ab{que fundamento afleritur ta
tio in Angelo fupremo. Addo quod,
refponfionem , fareri necefle eft | quog )
culo non poruerit elle fides in primo Angelo~
el

enuinum {enfum evidenter non cognofee.

Angelotnm fufpicarecurtibi pr

rum, quod dicendum nos

Grauis etiam & abfque fu
adinadvertentiamn, per quam primus Angelorum
in primo inftantinon adverterit,, quod Deus, qui
eft prima veritas, nec falli, nec Ealler fts
non enim apparet ex quo capire impe An-
gelus , nein eo inftanti ad veritatem tam claram
& evidentem attenderet ; quin imo debebat at-
tenderead illam | antequam elicereta&um fideis
nam ciim alicai proponitur credenda aliqua ve-
ritas difficilis & [upra naturam, nen poteft non
cogitare, neque non attendere ad authoritatem
dicentis, ex qua deber moveriad cred
conftat manifefté in emnibus quibus
divina fides, & facilits intelligiturin Ang
noltente evidenter revelationem effe a Deo,

Non videtur quoque prr:b,x[wil& , necverifimi-
le, quod myfteria fidei , quz nobis fine ambigui-
tate fuerint revelata , fuerine fupremo Angelo
indeterminaté & confuse propofita , & ubi nobis
litreraliter & claré dictum fuir, Deum effe Tri-
nom & Unum , {fupernataralem premiatoiem,
Verbum divinum elfe Incarnatum, &c. Angelo
fuerit confusé revelatom,

L

Solvuntur objeltiones.

damento recurritug

Bjicies primo contra pracedentem conclu-
fionem : Qui evidenter cognofcitali
non porteft eam {imul credere ; alids
[us fidei fiv cognitio obfcara, pof-
ter fimul & oblcure eandem veri-
Sed qui evidenter cog nofcit
enmque aliquam

O

veritatem ,
enim ctim af
fer quis evid
tatein cognolcere :
Deum efle fumme veracem ]
vertitatem noftrz fidei revelare , & in quo fenfu
eam reveler, evidenter eo ip{o cognolcit ralem
veritatem;id enim cujus revelatio elt evidens,non
eft obfcurum , fed manifeftum : Ergo non potelt
eam credere , fubindeque fides-cum evidentia in
atteftante ftare nequir.

Cn"lﬁllnﬂ['llr Pf'iu‘.(‘) *
medium , evidenter cognofcit etiam conclufio-
nem , qua neceffario & evidenterex illo infertur:
Sed fumma Dei veracitas , ejulque de aliqua pro-
politione tellimoniam , elt medium ex quo talis
propofitio necelfaria & evidentet infert
terca enimifte [yllogifimus OQuidguis
[omme veraxeff , revelatur, intelleélimeo [enfu
quo revelarur , eft verum : Atqui Ferbum carntm
effe fallum , vevelatnm eft & Dea , qui j"remrn@ o=
rax eft : Ergo hac propofitio » Perbum caro fealtum
¢ff . eo mode intellela quo & Deo revelata fuits

L

Qui evidenter cogn ofcit

119,

A

11




15!

113,

14

a5,

218,

DE,OBIECTO FIDEL

eff pera ¢ ifte ; inquam, difeurfus , eft n_ecel!hrius A
& evidens'in eo qui evidenter cognofcit verita-
rem m&joris & minoris il)l_ms : Ergo qui eviden-
rer cognofcit Deum effe fumme veracem ; enm=

ue aliquam veritatem revelare , & fimal. in quo
f(‘u'."uipihm reveler, evidentercognofcittalem ve-
ritaten1, proindeque non poteft cam credere.

Confirmarur fecundd : Qui evidentiam habet
de vifione beatifica, evidenter eo ipfo divinam
elfentiam cognoftit etiam in feipfa : Ergo fimi-
liver qui videt revelatiohem ﬂlimy.ls veritatis a
Deo heri , evidencer ralem veritarem in {eipla
cagnoltit: i

Rci}wo: deoad oi\jcé}inncm . dii’tingusm[o Mae
jorem : ievidenter c?gnoﬁ:it aliquam verita- B
tem , tamn in medio i]_w[l intrinfeco & proprio,
quam in communi & extrinfeco , non poteft fi-
mul eam credere , concedo : Qui evidenter cog-
nofcit veritatem aliquam , pracisé in medio el
extrinfeco ; & communi, fibdiftingtio, hon pe-~
telt eam credere, quoad rationem communem,
five queud connexionem quam E?cﬂ.‘t?.t cum tali
medio , concedo Majorem : quoad rationem {je-
gialem , five quoad connexionem quam habet
cum alio medio fibi intrinfeco & proprio , in quo
non videtur, nego Majorem. Similiter diftin-
guo Minorem : Qui evidenter cognofcit Dcum
effe fummé veracem, eumque veritatem aliquam
revelare evidenter , ipfam cognolcitin medio in- C
wrinfeco & proprio tali veritati , nego Minorem:
inmedioilli extrinfeco & communi;concedo Mi-
norein. Er eodem modo diftinguo Confequens :
Ergo non poreft veritatem illam credere , quoad
rationem ef communem, five quoad connexio-
nem quam haber cum medio extrin{tco in quo
cognoftitur , concedo : Quoad rationem {pecia-
lem, five quanttim ad connexionem quam ha-
bet cum medio intrinfeco in quo non cognofei-
T, 1ego,

Explicarur diftin&tio: Duplex eft medium con=
nesionem habens cum veritate noftrz fidei , v. g.
cum humanitate Chrifti | unum el extrinfecum &
communecuin aliis veriratibus ad fidem pertinen-
tibus , nempe divina revelatio ; & aliud €i intrin= D
fecum , & proprium , nimirum rationalitas , vel
rifibilicas Chrifti : licécauteom qui evidenter cog-
nofcit Denm effe fumme veracem ; eumque reves
lare quod Chriftus fit homo , & in quo fenfu v
titatem illam reveler , evidenter eoiplo cognofcat
talem veritatem ; i medio ipfi extrinfeco & com-
muni, nempe in teltimonio quod Devs dat deilla,
fubindeque non poffic veritatem illam credere,
confideratam fecundum quod continerur in divi-
narevelatione ; non tamen proprereacandém ve-
ritatem , five homanitatem Chrifti , cognofcit
evidenter in medio ipli inwinfeco , & proprio,
nemipe in rationalitate , vel rifibilicate | arque
adeo poreft eam credere, ut contentam in ille.
Etper hoc patet ad primaim confirmarionem : di-
ftinguenda enim fimilitet eft Major : Quieviden-
ter cognofcic tedinin, evidenter cognofcit cons
clufionem qua manifefté exillo fequitur, forma-
liter confideratam, ut fequitur ex talimedio, con-

edo 1 confideraram ; vt continerur in alio medj
fibiintrinfeco &proprio.in quo nonviderar,nego.
Y, hego confe-

Ad fecundam confirmationes
quentiam , & paritatem : Ratiodifpatitatis eft
quia.ctim vifio beatifica {pecificerir intrinfece &
effentialiter 2 divina effentia, fiibindeque fit me-
dimmn el incrinfecun 1, Hon Po:eft {"\‘ldt’11tCECO§ZI“‘Of‘-
€l, quin fimul eo ipfo evidenter cognolcatut di~

Tom., IV,

233

vina effentia, etiam in feipfa, {aleem quoad an
eft: at verodivinarevelatio a nulla ex veritatibus,
que fub ipla cadunt,, fpec intrinfece, fed
omnino accidentaliter & exurinfece fe habet a
illas : unde ex eo quod manifcftade illa habeatur
notitia , evidenter quidem cognoftitur veritas re-
velata extrafeiplam, nempein Deo iplam teftifi-
canre Screvelante non in feipfa,
Inftabis amer : Qui hs Cientiam a pof
riori de aliquo objecto noftra fidei,
iplam credere: E
cL: illius objectirey

ez
2

on potef
iam habet
onea Deo fada. Anrece.
dens conftat ex dict ecedenti :ideg
enim diximus , Philofophum Cheft m nom
poflehabere fidem deifta veritate , Dens exiffir,
quia de 1pfa habet demonftrationem a pofteriori.
Conleqr a vero probatur : Quibabet {cien
tiam 4 pofteriori deobjecto fidei, fivede exiften-
tia Dei , videt tantiim ipfam in medio el excrinfe-
co , nempe in cjus efiectu, non vero inmedio in-
tritife Chus enimia Deo produdt: !
ipfii ci, fed omiino extrinfeci ;
hilominus talis evidentia objeli exclud
{enfum deillo, evidentia fi

lem circaillam veritarem.
leo conceffo Antecedente , nepando
confequentiam , & paritatem. Ad ejus probatio-
nem,diftinguo Antecedens : Qui
apofteriori de exifl
dio tanttimei

haber fcientiam
:ntia Dei, videtillam in me-
ieco formalite

concedo : in
o Ante-
im divina
un virtdaliter quam

cedens & Confequ
eflt medinm extiin{ecom 2
formaliter objecto revel:
plicatur folutio : n omnis effectus fie,
non quidem fo nalitet , {ed virrdaliter in {ua
caufa, & Deus fit prin efficicns omnis en-
Eir quelibet creatura poteft d quoad om-
via qua haber, virtualiver Deo intrinfeca ; Ae ve-
o divina revelatio , quamvis fit canfa efliciens
effe exwrinfeci veritatum noftie fidei , nempe
efle revelari | efle reftificati . non tamen efle in-
teinfect illarum , {ubindeque nullo modo, etiam
virrnaliter , {altem qzm‘ld effe proprium & in-
trinfecum quod habent , dici poflunt e intrin-
feca
("‘l\j

1C

icies fecundd : Si habens evidentiam de

divina alicujus veritatis revelatione | poffer ra-
men eam credere - fequer ati poflent

habere fidem de perpet iz, & de fu-
turis conti 1tibus non perti iplorum
ftatim hoc non poteft dici, justa dockriiam
Divi Thoma, & Difcipulorum ejus , fidem in
bearis non admittentium : Ergo nec illud, Se-
quclc. }}rcbntur : Beauinon cogi:ofcuut perperui-
tatem [ gloriz in ipfa, autin verbo , fed folum
in voluntaria Dei revelatione; non enim eo ipfo
gitod videne diviiam effenciam, neceflecft quod
videant perperuitarem fuz beatitudinis : fimilicer
futura contincentia qua cognofcit beatus, finon
t ad ipfins ftacam,, fion videntur ab eo,
nec in feipfis, nec ineflenvadivina , fed {oltin
in divinarevelatione : Ergo {i habens evidentiam
de divina alicujus veritatis revelatione, po(lit cam
credere, Potc{it beatus crédere perperuitatem fua
gloriz , & furura contingentia ad ipfius fiatum
nullo modo pertinentia,

Refpondeo negando utramque fequeldm. Erad
probationem , quoad perpernitatem glotie, nego
quod beati eam non videant in divina effentia:

Gg

218,

219:

it




224

215, “HPrpbdfur‘fecuido ‘cor

\;":_ %
<

0 A BUEY €Q
- oiminis, bl

ceat o Dens g
.t be

tor futura, contingensia; ad

A3k =2 i 4 13
_dBfus ftarum, pertinentia; revelary ingitamy ilia

pecimpee/ionem ¢lagi luminisieaindeipls 1}1arli-
s, Sed dato, quod dine evidentiadnfeipfis
‘a2 Deod beatituditis, nego quod
beati, etiam ftando innofteadodbrina,
illis habeast iielimenimvideans ol‘-_je-
aneftre fideiy nemfie Beuni uc
Trinput) in feiplo, fubindequesiplum
ant , bequenig retinere fideneirea obje-

/] qualiafuntfurura contingen-
e cognita ; [ighn extEoiquod
i

fidde o de

is collize . eyidenter-cognolnentesDenm
m fidel ) in-haedifterrea
»-qui hane evidentidm nonha-
bent fidem , nonfoltimde my-
+fed etiam de corum fevelariond,
him de myfteriis revelarisi

yitera me

Srder, Chrifitans
edibiliad
2. DoThemae

. 4. adi2, & ad 3.-ubi docer myfteria
b ratione credibilis., videsi

{mpta ex doctri

“ab eo qui credit , difpuraisc Theologi in prafent,
<myfteria moftre fdei fine evidenter credibilia,
id eftan homo habeat cerram & evidentem cog-
irionem, de credibilitate myteriornmpeftiz f-
Procujus refolutione, fit

5

andm

i5h §.

Concluffo affirmativa (Fareitur,

D:h‘b igitur , myfteria fidei Chriftiane. effe
evidenzer credibilia, Tra DivusThamas loco
05, & 1. contra Genres cap. 6. & Theologi
communirer,

: 1‘:01‘“}]‘5‘_’ Prfmé ex dllo Phl gre Teflimonie
Malcredibilia, falla [kat nimis per teltimania
eliim, e qua, Dets teftificarus eft, qualia {unt
b {tera fidei’ int gipolthng , quz ., M Cxpohit
: ot (nat nimis 314 oSt ma-
a [erentiarapy, mc pLoii-
qultinus 7 com'eﬂ'.n:ezp.m,
dihitarem viverome s Gliam effle verg gite

o}

it

g! quam jJ-'Ezh,: pr
‘atevidenter, Unde An
FRATE
A

iclufio rationg generali,
c aliqa evidenria nibil et cognofcihile per

jdi (. penitus.ob.

SLerminamm
t,illud’eft

=

ot

uagd

e, &
opmabile;
credibile
, voluntdtem pro {fia libercare

L°po relt

A

D

TATIO PRIMA

ool aredore (5w tvglueric 2

-

t > 1 o i 1 4
porelimoyere i ebledum Bicéum
. o 0 L& Y 3
Legueripl 1C1E nh;t‘dum Jfed £ tidnde
) £
ot poccli. nrovere aut'app -
) :

credat, mifulid

Priobatut
quodiidoneis e : Hnis argumentis
Probntur 128ed iy eriz déidune i‘ruju('_
modios Bxgodvidentereredibilia fune, M

: s
evidénter credibile,

exconnexiomeinttinlecuqua reperiatis inter pre.
digatmn &afidbjedtuin; fed ab extrinfeco dicens
teltimonio , &ab aliis: fundametitis & morivis
exttinfecis: Minotivers fiadetue ¢ naim niyfteria
noftsz fideb enarravic Unigenitus, qui'eft in fing
Pateis (qui- Apocal v, Teftis fidelis | appeliatur,
8¢ Joan.8 defeiplodicic: Ad boc veni in mundiy,
vt veffizhonium Perbif)mm-werr".z! i
dicaverunt; Marryres reftazi {
dockiffinn & nttillimi decuerunc, “Valid
€riam probanmmrargnmentis:; fansprisiest piddis
ckione 1‘}1‘.}\11111! per otacula ]‘ml hétardm sex
migaculis. | oquat in illorum: confirinarionest fa.
Gkh (tingyg: Conteflunte Deo fignisiy @ pirtentis, '¢r
Variis Virtutius 1 S pivicus Sanfli diftribudis.
nabas, undicitacmadi Hebya €% coh
né:muudiadifidera Chrifti 5 ex modo
quoc fides AChriftiana nunduin
propagata: ;& ficonter
imentisdigreflionefequenti ex
yiter dnfinuavis Auiguflinus-librorcc
lam fundamentidapeg. ubi aig M ulra fust gia
! tas e uftsffimé
T gentini authvritas miraculis'inchoata, e
auilas L‘.-'ﬁﬂ.rir.-zn’ﬁr?/mm » O vetuftate nutrita Te-
netabipfefede Pervi_Apaffoli , cid pafendas oves
fitis Dominis mandavit, ufqueiad prafentem Epif-
gopitnin » [uceeffiofacerdornm, Tenetdeniq, ipfim
Catholica nomens quod nan [ine canfi intdr ram
anhltas harefes fic ifta Ecclefia vhtinuit . ut,chm
sanes hereriei| (¢ Catholicos dici weline , guavents
tamen peregrino alicuis wbi aqd Catholicam con-.
wentatur.s unllus bareticornm, veb bafilicam (nam,
wel domum anedear oftendere. Similia credibilica
tis motiva indicat Picus Mir3 lanus Epiftolé 1,
dicens : Magna infaniacft Ewarngelio non cre-
dere s cnjies weritatem fangnis M artyrum clamat,
A‘oo{:‘r lice refonant voces , pro ;:‘fg ia probant , ra-
rio confirmat ; elementaloguuniur , Damones con-
fitenne. Sed longe major infunia eff . de verira-
fe Evangely non dubitare ; vivere tamen s quafi de
gjis falfitare non dubirares.

ET

) Prophete pre.

veifioa

ra Epiflo-

§.

Solvantur objetFones,

ianz Re-

Bjicies primo : Si myfleri
ligionis eflent evidenter credil 3
{eiit-evidenter: credibilia fide divind . vel fide
anctm:hiumani 2 Neutrum dici }‘.mm’”{
6 font hevidenter credibilia, . Miror o
f't't'.ul‘.cl.l.m parcem videwur cerca , quidgquid in
cophtratium. di Vazquez : Si m- myfleria
noftrz fidei eflent evidenter credibilia fide tan-
mEhhmandyg n pofler home prudenter eis
majorem fidém qiam humanam adhibér
pate:ciim non it major fid hibenda,
quamea gua-videntur effe credibiles. Probatur
yero quanits
siedibile fidesdivinds it denominatio: delimp
ta a fide divina tanquam a “forma excrinfeca,

a; velel:

nad primam ¢ Primo quia-ciim effe

tenent s gonfen fia populo- .

27




e

=

23

DE OBIECTO FIDEL

21§

8 effeltus formalis sion poffit evidenter cognol~ A ter credibilis , quin potitls videtur incredibilis,

¢i , abfque eo quod forma ipfa codem modo
cognoftatur; ut quis evidenter judicer myfte-
via Chriftianz Religionis effe credibilia fide divi-
ni, necefle et quod evidenter judicer talem fi-
dem efle poflibilem : Sed hoc non eft pofTibile,
nifi per vifionem beatificam , vel per evidentiam
divinz revelazionis extraverbum ; Ergonon funt
evidenter credibilia fide divini. Secundo , ciim
illud canctim fic credibile fide divini,quod in fcip—
{o eft verum , fi myfteria noftre fidei effent evi-
denter credibilia fidedivini, exifterent eriam eo
ipfa evidenter vera , etiamin feipfis,

Refpondeo myfteria Chriftiana Religionis effe
evidenter credibilia fide diving , fedin communi
duntaxat ;prouteft fuperior ad fidem humanam,
non veroin particulasi , quatenus eft participatio
formalis divini intelleétis a Deo infula;dari enim
fidem divinam hoc modo particulari confidera-
tam , non eft evidenter cognofcibile extra vifio-
nem divinz eflenciz , vel extra vifionem divinze
de ;‘Pfa revelationis : cun hoc tamen flat, quod
ficur rario naturalis evidenter demonftrat Deum
ut Authorem f{upeérnaturalem in communi, hoc
eft, we porentem aliquid producere quod fit fupra
totam naturam , non determinando quid ficillud
inparticulari ; ita argumenta excrinfeca , quibus
noftra myfteria demonftrantur credibilia,poffunt
c‘.'identcfoﬂcndcrepo(ﬁbilem efle fidem divinam
five fupernaturalem in communi , non determi-
nando preedicata {pecialia talis fidei : & per hoc
paterad primam probationem Minoris,

Ad fecundam vero ,tiego fequelam : quamvis
enim nihil ficcredibile fidedivind, five dignum
tali fide ,nifi vernm ; uttamen fic evidenter cre-
dibile, non eft necefle quod videarur ejus veritas,
fed fuflicit quod maximadeipfa habeatur proba-
bilitas , five qudd verifimilis videatur, Undedi-
ligenter obfervandum eft, aliud effe quod aliqua

+ propofitio fir vera , alind quod fitcredibilis : ve-
ritas enim fimitur ex connexione [‘ub]e&i & pra-
dicati y credibilitas autem a teftimenio exerinfe-
<o dicentis, {ea reftificantis, 8 ab aliis fignis &
motivis extrinfecis , qua reddunt illam credibi-
lem , feu dignam cui fides adhibeacur,

Objicies fecundo : Si myleria noftrz fidei
effent evidenter credibilia, poffemus copnofce-
re naturalicer illorum poflibilicatem : Sed hoc
dici nequit , ut communiter docent Th eologi:
Ergo nec illud. Sequelaprobawr : Quod judi-
catur impoflibile, eft incredibile: Ergo quod ju-
dicar effe evidenter credibile | judicatur evi-
denter non efle impofibile : Sed poffibile & non
impoffibile zquipollent: Ergo quod judicatur non
effe impeffibile judicarur evidenter effe poflibile.

Refpondeo negando fequelam, Ad cujus pro-
bationem' dicendum , hanc confequentiam non
valere : Judicarur evidenter hoc effe credibile :
Ergo evidenter judicatur non effe impoffibile,
fed debereinferri : Ergo evidenter ]udicattlr non
apparere impoffibile : ut enim aliquid fir credi-
bile, non eft neceffe ut judicerar non effe in re
impoffibile, fed (uffict quod ejusimpoffibiliras
non appareat.

Objicies tertio : Illa doétrina non eft eviden-
ter credibilis , {ed potisincredibilis, qua non-
nulla continer, qua Dei majeftate proxfus indig-
fa apparent, imo & aliqua qua horrorem maxi-
mum hominibus incutiune : Sed talis eft dorina
fidei nofire : Ergo rantdmabefk quod fit eviden-

Tom. IV,

D

Major conftat : Miner verd probatar. Deum cona
¢ip1, novem menfibus in utero mulieri portari;
in cunis vagire , efurire, algete, crucifigi, mo-
ti y &c. Deimajeftate omnind indignum videtur;
& tamen elt unum ex pracipuis fidei noftra dog-
martibus, Deinde horribilius eft humanam ear-
riem manducare, quam perimere , & humanum
fanguinem potare , quam effundere ; & tamen
docet fides noftra Chriftianos , Deum qnemados
rant, in carne humana manducare, & ejusf{an:
guinem bibere:Ergo Religio noftra viderur docere
nonnulla, Dei nmj:ﬁamomniuoindigna, & ali-
qua hétrorem maximum homini incurientia,

g Relpondeo qudd lictc docrina illa fidei noftre

Deimajeftare prorfiss indigna videatur , homini-
bufque horrorem incutere, fi non confidercur
atcente, debite, coque mado, Sccum omnibus cit-
cunftantiis, quibus fides docer myfleriailla fieri,
vel facta effe ; feciis ramen i confidererur cum
arcentione , cum modis & circunftantiis quibus
fideinoftrz myfteria contigiffe vel fieti proponit
Religio noftra :docet enim cum iis circunftantiis
Verbum divinum incarnatum fuiffe, patlum, erut-
ci afixum, & mortuum | in quibus divina majes
ftas 8¢ omniporentia maxime relucent conceps
was eft fiquidem Chriftas , fed de Spiricu Sanétoy
natus , fed ex Virgine ; in prafepio reclinatus,
fed a Regibus adoratus § in cunis vagiit, fed runc
C Herodem Regem, totamquc]ﬁmﬁﬂymam per-
terruit 4 vixic inter homines , fed infinira nteg
ipfos parravicmiracula ; erucifixus eft [ed confi=
vende ejus Majeflaris fenfim (uc verbis magni
Leonisutar) Sof obfeuratis luminibus . @ terra
graviter concuffa acceperint § demique mortuus
eft , fed virtute prosridi pauld poft refurrexic,
Quare egregium fuit D. Margarite relponfum
ad Judicem , hominis in crucem adi cultam fibi
improperantem, Z'wde [cis (inquit ) hane notam
Chrifto inuftam ¢ Ex tuorum librés ; ait Tudex, ¢
gus cacitas , fubdit Visgo, clem iidem libyi Chrifté
divinitatem & mortem pradicent, fidem abrogare
Divinitatem teffantibus , ¢ babere crucs ignomi-
niam conferentibus.
Addo mylteria fidei noftrz , o ipft Dei maje_
aremaxime effe digna, quod eorum dignitas fic
ita fupra humanam rationem elevara, tr videatur
potius indignitas, {i per eam duntagat confidere-
tur, Unde pulchre Terenlliants {uo more,in libro
de cartie Chrifti adversils Genriles : Luddenngue
Des indignuim eft . mihi expediv . falons fum 8
non confundar de Domine meo. Naths eft Ded
Eilins : non pudet , quia pudendumeft. Bt mor~
tutis eft Dei Filius : provfus credibile eff » quis
ineptunmeft. Et fepultus refurrexit : certnm effquia
impoffibile. Erlib. 2. contra Marcionem air,
Affumpfiffe Dewm gredam fibi indigna , nobis au~

tens neceflaria . & ided jam Deo digna , quia nibil

E' tam Deo dignum . quam falus hominis.

Quantiim verd ad Encharifticam corporis Chri«
fti manducationem , & {anguinis ipfius poratio-
nem, refpondet Auguftinus ferm. de vcrifvés Do-
mini , urreferc Beda i eap. 1o. prioris ad Coriti=
thios , manducationem corporis Chrifti , & po-
tationem {anguinis ejus , nillum horrorem incua
tere, quia manducatur & bibitar fub fpeciebus
panis & vini,quibus communizer veftimur, Addo
manducationem illam Eucharifticam. imperfe-
Gionibus qua funt in manducatione corporali
cacere : fiquidem Chrittus ipfe, five corpus ejus

Gg jj




Difp.

proe-
msali.

236.

23 6:

JQTALI LN ALtesitngy ALCIATIE ; AUE COTEMPItus:
Ingyitayis (ernos (inquic.Auguilinusloco, dieato)

& praparguit eis cibum Jeipfrmsgnis 4144:':-::{ mana
djr_ gane Dapainuw, (i § G iamen aitmQuli Hff/l'-"
difgaft e s, WiVl PRIPIET | WL Ouando Chriftut
mandncatir , Vit mandueaIns s nee ocoiditpring
manduceturs [ed mortyos winificar s guandomar=
dugathy, » reficit . [ed nom. deficit) Nonoerge té=
mmedmus 5 [fratres - manducare iftum, panemi s 18
farte fniamus ilpm . G postea quot manducetiit
non inveniamusmandncarur Chriitus s vivit mats
dipatus . gt re/urrexit pécifus, Addo ii]ﬁl}‘,ct
peL manducatione, & Pn[:-lr:im‘.em‘carpust& {ans»
cwpem, Chrifth is, fubfantiam iploswn fument
> i iy v
TWL fon CONVELT ;,quin Mo €05 poritiss/icuif
fit majorisvictusis,, adle convestere , ne elegans
ter, pltendic iden Auguftinus lib, 7. Confelhios
num,;eap.19- ubiloguens in pesfona Chrifti; dic
aits:, Cibys, ego. fum, grandinm » gre e & mand-
cabis me : nec i memmtabis in 6. [iont cibim car
nistue , [edtu mutaberss in mey [pivirualives feili=
cer; reddic enim Enchaziftin homines in affeGn
Deprfimillimes., & veluti Deiformes; juxta il-
lud. magni Leonis {esm.. 15, de Paflione, : Non
altd agir participatia corporis ¢ fanguinis Chris
ﬂ_i = qzt}:m #utin id ?’!-fﬂ{-f Sumimns; tranfeamus
quod certe valde.mirabile et & maxinium di=
vinz, virtutis argumentum, ) Sed de hoe fuse in
Tractawn de Euchariftia,

Qbjicies quarto ¢ Simyfleria noftra fidei el
fenr evidentes credibilia , nemo fana mentis pofs
ferilla rejicere, S contrariumillis judicare;quan-
doguidem nen viderrquod aliquis poflicnenal
fensireei quod evidenter cognofeit, & judicat effe
ciggibile, fou fidedignum ; At hocelbcontra exs
neiag, i Ergomyflesia noftiz fideinon funt
evidenter,credibilias

Relfondeo neganda, fequelam Majoris.: licét
enim myftesianoftia fidei fint evidenter credia
biliai, muld ranen, fipt quibus eanenbene pros
ponuntug.,. & mulri corum.quibus bene propo-
nungagy tion ea bengexpendunt; fed incelleétum
avermitgab examine , §¢diligenti eorum confide-
IaEORe 5 converuntque ad. alia oppofiny ; vich
diffienlate querodousrit, in credendis, figillatim
mydkeriis particularibus,, de feasduis plerunique,
& noimodo intellecui difficilibus, verim etiam
fenfjii ; few) vite caghali repugnantibus, . Quare
mezy captivitatis moleltz in oblequium fidei, &
hostore ehligationis ad vitam. auflerioren, vel
examen refugiunt,, vel motivorum vim debilitare
CORABTAE, atque evidentiam antea {ibi netam , &
{atisapparentemyoppolirisratiunenlis obfcurare,
& intelledbum (in affenfum contrarinm, tandem
indugere ;i(imiles- illis ,,qui amorem finis antea
expetich.abjiciunt ; yidi horrore difficulracis alis
cujus amedsj necellarij. . Aiddo quod jin/ peenam
peceatoriun pracedentium| Deus. noanunquam
denggar-infidelibus duxlia efficaciay quibusiin-
tellectus eorium applicetur ad percipiendam evis
degtiany eredibilitazis m}-‘ﬁmiumm noftre fidei,
justasllud 2cad Corinth. 4. Deus hujus feowls exs
gt wentesinfidelina . nt-non fulgeas ilisilins
minaig Evangely glovia Chrifti.

DEISPVTATDO IBERIMA
& ';azx_gu_is, nulla, mode per manducasionem & A @&@@@ﬁ ﬁé%ﬁ@@

D4 Gl B S 51D

ueilis, 8¢ jucunda.

De pracipais credibilitaris noffre fidei
APLUIBCNLE .

E-hisifusé: & eleganrer differunt plures ex
58, Patribusiy Fettnlianus ‘in A pologetico,
& mlibroad Scapulam; Juftinus Martyr in ueras
qne Apologia, dlterfiad Antoninum Pium, alte.
raad-Senarum Romamimiy Choyloftembs homis

p lid;gued Chriftgs fir Pewsy Auguftivus libro de

utilitate. eredendiy adl finemy libriy libso conra
Epiftolam fundamenti eap.qdiby i de civirare 3
capyady fquead igide libs zecacapite s aulguead
1oy Eufebiust roroi fere opere de .praeparatione
Evangelica-ficur: & altero dedemonfiratione fia
militer Evangeliea.y Arnobids libo §wcontra Gens
tes, 8 Vancentiis Lyrinenfisin {foo commonito.
rio, Inrer R eceritiores veroclesantiffime: & locu.
pleriffime dehis feribiint Hierenymis Savanoros
},1 liby2. de Trivmpho Crucis Sitraliolibre cui
ricalusefl, Solatémm stinerss 7d ey Granaténfisip
Cazechifino parre 2ccap: 3. & lequentibus; Macl
cilius Bicinus ; in Jibie de Religione Chriftianay
Bofins duobus tomis defignis keclefia g Laidovis!
cus; Vives ; squinque libtis de verrace fidei Chiiy
ftiane 5 Spiritus Roterus; Ordinis Pradicatorumy;

& plures alija B Scholafticis aurem D; Thomasq

1. contra-Gentes cap. 61 8 ibiFerrarienfis ) Mi

chael Medinalib, 2« dereéta fidein-Denni ;- Belsy

larminus lib: 448 Boclefias Valentia quaft. 1:de
fide, punéto-fqiiend Turtianus fere delcripfie;
Baschelomaus Médinaqualt, 3,-introdudtonifin
3Dy Fhomax ;& Joannesa 8. T homa tonws
in,pytatadifp. 1.

Quze illi fusé 8¢ lato calamo feriplerunt ; nos:
brevitati. ftudentes ; breviter 8 direcinéhe expos
nemus s omniaque credibilicatis noftre fidei mos
tivafeu asgumenta ; .quasibnuniera fune jad duos
decim pracipua reducemus , quefuprveluriduns
decim ftelle,quibus prafulger myflicaillacorona
Ecclefiz , de quadicitur Apot, 12, Signum mag=
wum apparvirin celo . mulicr amiflaSole . @ %
capite ejus corona [felarim duodecim,

6l

Antigwitas fideiriofire s primum dredi bilitaiis

& nEdrimenfin ;

Qg argumentum, magni-ponderis eft ;-po= 439
E l £ I

teftque. fid bueviver ptopeti| Fides noflia
angiquiffimaelki: Eigo mendax Sofalfa eflenom!:

posely Confequentia fegirimaielt o ur cnim egreq:

gicdifensrie Terppllianusin libro-de praforiptid-!
nibus cotim mendagium it fempes véritarapoties
rius{allud enimovére: & |formalizen appellator
mendacium, ;- qued: & vero jarh: pofich: deficin 8

deglinar ) fi-noftra; Religio annquiffimafic ) &ors

omnem dliam precedat | neceasid fequinneams
mendacem-e fallam elle nonpoffest Anteceddns -
verg;probatug pumo; : quia fidescnolita abaplo:

mundisiafeentis exosdio fuit primo parenti tradiban

taziplinn emim in fidei myfteriis fuifle inftrnctamyr
Deo.iplo praceprore, Sap.1o. infituarurscion di-
civur;; H.ecillum gii primus formatis eft a.Dév pasi
ter arbis terrarumascim [olus ¢ffee oreatus. sonfhadie ¢

1




=

92

141

DEIOBIECTOTYIDEQ

ol o ed it il B el i e din il i
pitein contirends pimnta, Priffus parensa Deo'fic
inftrudtus , filios (ues decuiry eademquefides per-
manfit nfghe #d Noé, dui (eceffie Abrahain |
guem Ecclefiain Pontificali, feminarinm fidei no-
p ellar e fic facceflive) pet Patciarcharum
minifterium ufquead Moylen pervenit, & abille
ufquead Chiifbamg

Secundd probatur idem Antecedens : Scriprura
Sacra, in qua fides noftra continetur,antiquiffima
eft, ut-docerJuftinusin Parern eficojubi demgh
{trar Moyfen fuilleantiquiffimuriemtium Sctipa
tottin ; & Gracos SeriptoresHogaifi longo tem-
posepolt capram 8o everfamFerololynamab AL
Fyriis ceepiffel quod ramenvempusinuleis fectlis
anteceflic Movles: Tdem affesicTermllianus: if
Apologerico capie8. ubi fic Romaes alloquiitur's
St primam inftrumenyis | ' dirterisoautlhoyitatens
[ummaaniiguitis vendicat’ guid Sucri ch&wi)y‘-
turdantiquins, gueomies Gentilinm libros facniis
wineiti? Moyfesiening s qui Pentatenchun ftrip/firs
vernfli/fimos gszf’z{w Pocrar &'Sc'?'ipmrﬁf praye it
cuteri guogice Prophete et (i A dyfipofthumant;ex-
tremiffimi tariden egynmsnon veivo [joves a’ePre-‘Jeﬂ‘-
dkﬂrarp,ui.mariém weftris (6 Riomani)fapientibnsy
rdegiferis . & hifforicis. Fides ergonolttaperans
tiquaeft,& omnem herefimpraceditt unde-ciiin
illequi prior efb rempore; potios fitjure; ur habé.
tarderegulis jurisin 6. reguliisy [ potioriefticon
dite Cacholicoram ; ab antiguospoffidentinm]
quam hereticorunyy noviter fapervénientition] ad
Guos proinde cumreodem! Terulbidano dibro de’
preleript. capive: 7. meritd: dieendinm 6k 3107
eftis? Quandy & unde veniftisd| Quid iwmev agiris
nonaneif Quio denique M arciongwre (jlvan mean
cadis? Qualicemids Valenrinel fontes méos thanfs
varris? Qi por:ﬂazrc, Appellesidimires mevs voms
movest Meaeft poffeffiv: quid'bic careri ad volini
tatemvefiram [eminaris, @ palvitis? Mea effpof-
[effiosolim poffideo , prior poffideas, habeo originés
firmas ab f-!?_l{ﬁ auiboribas grorumfiuit vés. Egoﬁrm
kigres Apofiolorum : ficur vaveruntreffamento o5
ﬁcm ﬁd’fi commifernnts. ffowt adjnraverine 5 ity
teneo, Fos corre exharedaverant femper'; e abdiz
CAVEPUNL 5 1L X Traneos s ihinimicos,

§idd

Veritas, Sanilitas , ¢ vis acefficacia fidei noftrs,
[ecundun: credibilitaris ejms argumentnm.

ctriamotiva feu argumentain(inuar Pro-

pheta Regius Plal.i§. dum aic : Lex Dominé
smmaculata , convertens animas » judicia Doming
®era - nam per hac pofterioraverba, fidei noftre
veritas, per prioravero ejus puritas, feu {anétiras,
& virtus quam haber ad convertendas animas de-
claragur, utdocet Divus Thomas in expofitione
hujus Pialmi, ubi ait quod hac verba potuntir
ad differentiz legis humanz,in quaquadam illicic
tatolerantur , ficut ulire & pmﬁibu!a , o eniin
poteft omnia corrigere ; lex vero Domini eft ome

¥

A do;quodefoevidess fgham Ferieadis ik Beey

C

nino immaculata, id eft | omnianala & peceata’

excludens | quia nullum permictic vel tolerde
i::eccamm , fed docer quodliberpeceatam morral
¢, etiam in corde tantthin com miiﬁlm.P(m‘r& wrers
Ba puniri, & quodlibet veniale pénitemporali:
unde fides noftra non invaluitimuusdoeimalaalic
quapermitrendo , vl delicias promittendo’ ficae
lex Mahumeti, & plurinm: aliormny infideliuny;
fed refiftendo appeicui cemporalitm | & ab his
praientibus avertendo, & folam raviotiem fequens
Tom. I 7.

ot lequirie ] yiod illandh (SWEIEE s,
ety fed) eridvyy icoRYeriehs i | quia o thnd
rdnvordinasdeadkibius exreridribus | Foit 1oe ik
mana’ fed'eviaim deintetioribug ' pracipitut eHi
Matehis! o foltim non Geidere) fed eridih HoH
irafciynonfoliih non adulterdri, fed negiie vida:
re mulierém'ad conciipifcendiim & alia ik}
Tresergpotille fidei Chriftinge dores & excellen
vige] i oTv vericas R Chitas) & vis ey efeaet
tas; panlé fufids Hicexpendends unt) Guiinex hd
fumiens evidenscredibilivasis ¢jbsargitmentaiit

Pririé cigithr -Chiiftianifhio’ Addnt feontilixg
dodttifie quam profitemur verivas & nihil édim
effin tota dottrina Chiiftiand | quod thtio Sl
elfe oltendary imo conlonim ibi'fion jidicet’]
penfarisomnibins s fcaur facio , fi'éam feqivinitic)
mirerar vah fublimia de'Déo fenfa’ 'de aimhds
rum imhioréalitate’) de fueiiltimo’] de miediis ad
ipfinm confeqienduminfiritis| de Virttibhs &
vitiis jide Bonerum operm praniio| & pectdro=
runy pesnis’) & aliis qitead Dei culrim ; Q@ 4l
omnein virtieém , motuinqué eximiam fan&licad
tem ; vehementerimpellunt; imiretut crian TVds
calogi @quivatem , amoredi eigahoftes [eanjugij
fidelicatemy aliaque id oenas ) qua nacurli 12
niine facilits arcingi-polfimt: > Nullus e ‘gtiam
excogitabilisaltior {enfis) & i fpientiz’cons
formior!, deDeo , ejulque perfedionibus | quairt

-, is quem tradic dodtrina Cathelica s oimhial bhith

qua delipli credenda proponit ;. platimdiniide
mendantipfingexcellentiam in‘eflendi midjiftare;
ipfius.ommipotentiam in operandi virture | ejts

fapiendam & profidentiam’ in niundi‘giBethas”

tione | iejus’ bomitatemn & liberalirarem’ jbensl
ruan ¢ praemiotim diftribitidne] ejus juftitiam'
8o aquitatemnin fevera delidtoring ponitions, &

denique infinitam ejus fan itareiit Mortim tes”

chitudirie 8¢ puticate : ‘quod  eerid evidens tzuk

mentarn ¢t ralem dodinaim 'efle s Digg, '8¢

{picieq véritatis profectam §‘ham {picicas inendas
& -fallay, vitpore 4 Dee alienilliinus; now faves

ret' fumma'illi de Deo @fimariond Hunde frperl ™

(Hiriones echifiice’, quia demoniény authoteriy kak
bebant viliffititim habuere de Deo coneeprui 8"
aftimatighem. Ttem quecning; doctrina Chiiftiah
na tradit) quaratio vel expeticntia poflhne diftus
tere | repertafiuic vera, ut de-mundi difpefition
ne, 8 creatione ;" animorum immortalitare /82
aliis. Si verd quadam proponirde Deo | Hitmani
invelletds caprumfuperancia, ue Teinitatem Peps

fonarsincdiviniaruim | Verbi incafnarioném’ 8gt
alia queedany myfledia | ratio ipfy juidicac mquiiin® -

eflefentire'de Deo fupra rationem’; & foli Ded
defecredere ) quifolus fe novit, urbelleairFlix
larius . Denique manifeftim veritatisnoftre fidei
argumentum eff ,quod clim Seriprura Sagrade es
bus feré omnibus, nof folim fupetnaturalibus 82
divinis; (ed etidnaturalibus, moralibus; 8 huniax
nis-differaty nunguam a vevoaberraveriv, & nihil
fir quod Adverfary unquaniperderintconviicerd
mendadij’s docevenimreliquorim omnium Serpy
torum experiesitia, in multloquio non deeffe pecs
catunyeffbqiie foprandrita vires,omnes vericaras:
tam {peculativas quam pradticas | rarn fupeimagns
rales quam naturales; affequi. Unde cum Terruls
liano concludendum eft : Peritatem [zcnlo operda
[illimam , Philofophi affeltant ; poffidens Chriftia-
ni; vel cum Pico Mirandulano dicendum 1 Feritas
tem Philofophiaquarit, Theolsgia invepit, Religio

244

L

poffider. Addamus cum Irenxo: Nonoportet apud cqp, 4

Gg il




243,

244

218
alios guareve weritatem quam facilé eff ab Eocle-
[fia fumere , civm Apoftoli qrafi in depofitorium,
doves , pleniffimé in e contulerint omniague [int
weritatss » 4t omnis guicumgue velit [wmat ex ea
potrm vire : hac eff enim vire introitus  omnes an-
tem fures (unt & latromes » propier quod opartet de-
witare quidens illos s que vero [unt Eqclefie , cum
magna diligentia [ervare, @ xpprehmdm verifa-
tis traditionem.

Sanctitas vero Chriftianz do&rina in eg appa-
ret, quod nulla eft levis offenfio contra Deum,
vel proximum , aut propriam honeftatem , quam

“fiqn condemnet ; nullum pictatis aut virrutis offi-

cium, quod non commendet : nullus modus a-
mandi Deum excellentior eo quem tradit, ex tofo
corde . totd anima , totis wiribss 3 nullus finis pra-
ftdrior eo ad quem dirigit; nullum medium necel™
farium ad illum affequendum, cujus notiriam &
ufum non docear ; nullum motivum efficacius ad
vitam pi¢ & fanét¢ inftituendam , iis qua l’pgge-
rit, five ex Deicunéta cernentis pra:fmtia ,fiveex
judicio futaro, five ex preftantia pramij , & pa-
nx magnitudine, five ex aliis capitibus : nullis
denique efficacioribus mediis mens humana come-
pelli poteftad omnem religionem erga Deum, &
charitatem erga proximum, quam iis qua do-
&rina Catholica rradit. Hinc eft quod admirabi-
les & quafi ceeleftes homines vifi {unt, etiam in.
fidelibus, & videntur hi, qui huic ceelefti & pu-
riflimz dodlrinz conformem vitam agunt. Ita
Paulus ad Philippenfesa. de primis Chyiftianis
affirmar, eos in medio Gentilium lucere , ficue
luminaria in mundo. Sic de §. Luciano martyre
refert Meraphraftes in ejus vira, Ethnicos f{olo
ejus confpectn ad fidem Chrifti fuiffe converfos.
Et Achanafius de S. Antonio {cribit in ejus vira,
quamvis latere maxime cuperet , & {atagerer, or-
bis tamen univerfi oculos ad {econvertifle, admi-
rabili fanckitate vite. Evde S. Hilarione idem re-
ftarur Hieronymus ; de Simeone Stilita Theodo-
retus ; & de Martino Sulpitius. Item D. Chryfo-
frtomus homil. deredta vita , ait unins Chriftiani
modefti afpectu , faciliis converti Ethnicos,
quam afpectu ceeli & rerrz, Hanc denique Eccle-
fiz fanitatem demonftrant infinita propemo-
dum Monachorum agmina, & innumerz Reli-
giones & Ordines , non ad alium finem infticati,
nifi ad divinum cultum, & proximorum falu-
tem promovendam, & ad @mulandum in terris
perpetuam & indiffolubilem- unionem , quam
cum Deoclare vifo Beati habent in ceelis. Unde
ciim EudoxiaTheodofij junioris conjux, Jerofoly-
mam venifler , ut facra loca inviferet, & vidiffer
innumera feré monafteria, inter {e vicina , quibus
przerac Euthimius Abbas, prz admiratione ex-
clamavit: Quam pulchra (unt tentoria twaé Jacob,
babitationes tua o Ifrael | Numer. 14. Demumin
ejuldem veritatis confirmationem adduei poteft
teltimonium Plinij junioris, qui de Chriftianis ad
Itaperatorem Trajanum {cribens : Preter obflina-
tionem non [aorificandi (nempe falfis diis) nihil
in illis comperiffe teftatar, guam ceetus antelucanos
ad canendum Christo & Deo , & ad confederan-
dum diciplinam : homicidium, ﬁd‘nittrﬂfm,ﬁm -
dem , perfidiam, ¢ carera (velera probibentes , ue
refert Tertullianus in Apologetico cap. 2.

Tertia qualitas doftrinz Chriftianz , nimirum
vis & efficacia,, elucet in eo quod homines a fum-
maimpietate ad fummam pietatem traducit,ut de
ThelTalonicenfibus fcribit Panlus 1. ad Theffal, 1.
idque tam prompue & celerirer , ur meriro dicere

A

B

G

D

DISPVTATIO PRIMA

Fgﬁimus, quod unius anni przdicatio E"angtlica,
plus acculit vireutis & juftizia in mundom ; quim
omnium Philoioplwmm fchole omnibus fren.
lis efficere potuifient. Quate a Prophera Regio
(ur fupra annoravimus) lex Domini non folim
immaculata, fed etiam converiens animas appel-
latur, nempe quia imiram haber vim & e Fads am
ad convertendas animas , & ad pravos hominum
mores corrigendos, Unde pulchre Lactanting
Iib. 3. cap. 25, Dei pracepta , quia & fimpliciady
wera funt., qmmkm waleant in animis bominym,
quotidiana experimenia demonftrant. Damibivi.
rim qui fit sracundus s maledicus , r};r’"umﬂmgp.m.
ciffimis Deiwerbis tam placidum quam ovem red=
dam. Da cupidum > avarum , tenacem s jam tibi
eum liberalem dabo , & pecuniam plents manibug
Inrgimram. D timidum doloris ac mortis;jam cru-
ces ¢ ignes Pericn!um €& taurum contemuet, Da
libidinofum , adulterum . ganconem ; jam [vhrium,
caftum,continentem videbis. Da crudelem. & fana
guinis appetentem, Jjam inveram clementiam furor
ille mytabiznr. Dainjuftum sinfipientem. peccatos
rem'y continue & equus 5 & prudens , ¢ wnnocens
evit; tanta enim diving [apientie vis eff s utinho-
minis peltus infufa 5 delitlorum [uliiiam uno
[emel impetu expebiat.
Dicent forté Gentiles , repentinas illas morum
mutationes apud [uos excitifle, ut de Polemone
fermur , qui ctim vitam flagitiofiffimam ducefer,
{cholam Xenocraris,de vireuris excellentia & puls
chricudine differentis, ingreflus, repente in virum
alternm mutarus eft. Sed refpondewr primé in
moribus Gentilium nunquam fuifle perfeétam
mugationem : nam etfi vaciis virtutibus nonnun=
quam praditi fuerint, femper tamen vitioaliquo,
finon palnm , faltem clanculum, laborarunt,urde
Socrate , Platone , & Ariftotele, Philofophorum
Principibus , norum eft. Secundo {i quz mutarios
nes repentina in eis extiterine, fuerunt rariffime,
& forre unum aut alterum ad emendadonem vitz
prioris Philofophia Paganorum induxir, ubi fides
Evangelica infinitos omnis @tatis ; fexfis, condi-
tionis , generis , 4 fammaimpictate, & vivendi
licentia , ad [ummam pietatem, & morum purita-
tem & fanéitatem traduxit. Tertid Philofophia
ethnica nonnullos divitiarum & voluptarum con-
temprum edocuit : fed fides Evangelica Chriftia-
nos edocer mundi , & (i contemptum , qui longé
difficilior eft; humilitatem cordis, amorem erucis,
& dilectioneminimicorum, qua ut docet Terrul-
Lianus lib, ad Scapulam , cap.1. eft veluri proprius
Chriftianorum charaéter,eos a Genrilibus & Ju-
dis difcernens : Fubemur (inquit) inimicos dili=
geve s uthec fir perfeita & propria bonitas noftras
non communis : amicos enim diligere , omninmefty
inimicos antem s [oloram Chriftianorum,

§o 1L

Modus admirabilis , quo in mundum fides Chria
fiana indulta & propagata it , reviinm
credibilitatis efus argumentum,

Lura in hoc argumento continentur admira-

tione digniffima, & qua fideinoftrz propaga-
tionem, opus effe duntaxar divinz virturis man:fq\‘-
ft& demonftrant. Primum eft promptitudo feu ce-
leritas , quéa Chrifti fides per totum fer¢ mundune
introducta & diffufa eft : nam Paulus ad Colofl: 1.
ait jam fno rempore fidem Chrifti fmc’liﬁcaﬁiﬁi.n
univerfo mundo ; & Juftinus Martyr, qui vixie
initio fecundi fzculi, in Dialoge cum Triphan&

245




PDEOBIECTO! FID EQ.

e = N i bdmining geris 5 e Birbavet ‘A
iy e Gracorym < diit eorim qiei P!mtf?m o
domibus winntar vel qui domotim wftm nonbaL
bent., apudipios Fefis s qui criei [iffEcus et o
mine s ?r:’c‘ﬂf o Entchariftie oiniim reriin Ciréa-
1ori non fiant. Eadem habet Trenausliblriedpis,
s¢ Tertullianus | qui edam fecuiido feculo  Hol
Fuit, cap. 7. libii conrea Fud¥os dicic, Chiiftias
nam fidem lacils ‘fuifle donatany’; quam l{(m?.
puminperium multagire 16ca’;- Rominis indes
cella, fuiffe’ Chrifto filbditd?” Drenique Plinids
Iib. 1o. Epift. 97} ad Trajanuy Tmperatoreni
No# cinitates tantim (in}}uir) ed & vices [t
gie Agros uertinions istins (Chiiflianz) cor-
sagio pervagiatacit. Certe [aris ca{nfi‘a: propejam B
defolata templa (idolorum ) cepiffe elebrariser
facra [olemnia diy intermiffa; “Unde belle Chry:
{oftomus in 1ibro gued Chriftus et Depsiaitquod
ficne Dens infdo'munds dixity Gevminer rérvi hers
bam wvirentem's '& in momehtdomnia fere pras
tum , omnia hortus'; ita juffic ue Ecclefiatbrevi
rempore fierer, & nemo potuicebiiftere ; 8 ut
Synagogadeftrucrerur cum wemplo & nemo pos
ruir reftituere,

Secundd admirationedigniffifnting elty raniiee:
lerem mundi converfioneny’; & fidel:per tofum
ofbem diffafiordm, factamellfeper’ Apoftoles; id
eff per pauculos pifcatores ;“ahced Fudes 8¢ idio:
14, 1mbellés | patiperes; conteniptibiles, nonar. ¢
thopum poteritid’, nbh Magnardia (peelidio pnoh -
Gpurn | volupratdin, aut hometinyillecebis non

é‘.qq:w-mi:: 17 qed fola Chriftt sHietits (8¢ [apietie
fia; ite elegitiiter e¥pendit Chrylbftomus {ermyg,
Pertecoftess His verbis & Perigrarunt Fiftarores
kenh (ervarinh VO tnfirmam e invenienies | dd
[aritarém vediceerint, &% #rBiApo  fetiin s Ad 4
bilitarem revgtavernnt s non (chtiotees sinen
arlits femdentes 3 Hon [Agiti asmmittentessiinon pecie-
piam largientes s slon'tn elogiientia confidentes:
Prosptia indigentesfed vegnm. ceeloriins poffiden-
tess nonhabeites Biemana {olntiechabentes aurem
Dominsini (e Peragraranttaniver{uin orbein
dues fimik v lipis S & Whdneravaisbe Fiisnon D
[iint oves’ Jod wapis lupi ad dvsin mian wegdi= (1
em fint conérfr. Bt inlibed gued Chriftns et

" Deps | fic dienifrie oo nhquamadificms nin-
“pim ex cetnentd & lapidibus’, i manus eirligen.
wr , poflet'optis perficere! A poftoli aticem mon
stanviim hig i’ fed innimerabilia pafli; adificave.
rinceoro orbe T éelefiany & fidéni per totum mun-
dun’ difféhnihattnc] “contradicentibus comnibus,
Fepugriane Piiddipam @@ Magiftranuuim 'poten-
tia , BhilofopHotiin fapientia ; Rhetoranselo-
guéntii, repugiiantibus démutrhiimanis fenfibus

(& affeltibus i qub eereelteer maximavis &
potentia il e Hofrae, & erueis ChuiftiNam e re-
& difcarrit Medina lib. fiipra cirato derecta fide

in Deum, cap. 4. ciim nihil temporale,nihil cadu-
et nihil ad Huxam-& cerrenam fxliciiatemcon- E
dugenisy Majoresmoftros ad Chriflianam vivendi
rationenmpellexerit, debuit effedivinum aliquid,
quod in Chriftiana Religione , primifque illius
fundaroribud ¥ propagacoribus adverteranc Nec
elting’ eratic ‘i bl 6 & aimertes utablgue fa-
‘tionefe, Fania Chonores | witamn'; fortunas j fia-
que briinid eitseraric pelfundarent! Graade in-
‘_(_T‘imm , faiffe oparret , quimpulﬁ illi homines,
qui alioqui; ficut cererimortales; humanis affe.
Gibus tangebantiir, leai acreligioni; qua carni

¢ ' (anguini - Fellum indicerer. ;- prafentibafque
“omitibus (Poliatee contra eam quam afais pro-

%9
gehitoribus aecepetant ratichent'y iveénds yeaniia
patrits léys, contpra Principim impenasnooneiy
cogratgrmmfaalioneés) contrauroiumyfiliosuny
':ICRP':U'(’:]ELHD !ﬂ(l}'l]ﬂl\ TIORHIE (*C:L int ¥ 'bﬁ 11§
ejisveiba, FHeh Vil 8¢ drmisicondhi, [inor contya
vitn' & atfirafuravering 5 neque uikisshipphiéinse
torméitisy abéauftipionda detersenjdc mlinf
ceptavert potuetint. Ytk

Alia confideratio hujus argumentireftiysauad
Apoftolotuml pradicatio/on’ olitm: fidfinjdgo
fibdidieomines' plebeiosyriides (8¢ s, fed
etiam viFsy hlevo dodifimosy D oyl &es
menrer] Iremunyy Tuftinding Asuobitos feis
fdetiv Aehenagoram yladtantiunty Tecrnlia:
ninis &fdlisswires eloquentes:Scrdodiohrgui
Chiiflidhaiilegem tord doctsingSofaonndiin-
{edkabaritng g canvitiisjac feommatibusprefdif-
debant ;i de fe ait TerntHahnsin/Apol ogerico
capli8. Heerinquit) nosizifimusaliguandnide
Veflres fuimits : flunt sy npnnafEuntir Ghri i
Tpfietiafvineracovess Reges 8o Brincipes, pib-
carorum dodtcing paraerunt ;& guas firareipers
feguebaicn) (profecuri funefides urbelle ain At
gultifnins lib 220 decivicieap. po quietianncon-
cionie/it-Pial; 65y admirans quemodo - Dens|per
pifcarores mandum converteris, hac( viEle-
.gt'i‘bnpemrmw Paﬂ'm s [edmelinseftut Romdm
cimy venerit Fmpevator.s p:’nrﬂ! ad| memoriant Pif-
catoris(id eft ad Perri A poftelifepulchrum]ipizn
[ ploraret pifcaror ad wiemoriam Lmperatorii B
Ghryfoltemus homil. 262 ircay ifkilesad
Gorrnehi hacd i prade
corandtm diidemate s uenit ut ‘!mp(’si_:amr ﬁ?“
vhra Peiri @ Panli s ¢ depofito! fuftu-sotar Bifen
rovemn s & Artificen [enefaltirinm s grpro dpfe
wd Dewmintercedane. Evgo vecDvumnam mbrlynds
Yogabitis', cujies fervi psz'f:rmmm i protaitps
765 TraperAtoriiny totcus orbis? vipa 2ict

6. IV,

£ibit

Firmitad,, & incrementum fidei woffre’s in mtdics
perfetutiontbs . qulartim credibilitalis'™
: cjus AYGHIMENIBIN. -

1O arguirientam duo contines credibilitatis
Hnoﬂm’ fideimonivay primum fumitnf exEe.
clefia fiymitate 8c fabilicare inter torperfecu-
giones quepaffa et ;- quzceite evidens Hiidichim
efty illanidpecialieura & providentiz provegi: &
‘genfervaria Deo  videas gfiimy; inquitMeding,
fibro (itpra citato caps 6. dhorenrillimas Sofiolidit=
fimas gualque Relpublicas ) vel extemis hellis,
wel fedivionibis internis sabolitas 3 €lumytamen
contra ,-nulla perfecutioniim: rempeftasymullns
tentationisrearbo ¢ nulla proceila calatitasum,
Chriftianam fidem & Religionem demgrforiv;
fed quantoivehementiiis: diabolice & mundane
perfecunones ingravefcebanr, tanso magis nowo
germirie pullulabat Ecclefiay nimizun quia fun-
dara eft-fupra finmaim percam, €ohtra quam port
inferi pravalerenon poffune. Cumque vel unins
gentis potentia {ummis unper l:vf.".'{C‘J‘f{is {uuffe-
ceriynancAflyfios Medus, Medos Perficus, Per-
{5 Graecus | duce Alexandio, Gra&cos Romanus
delevitexeércitus ;' quideinceps Gorris; Wanda=
lis , Hunnis ; Longobardis;Turcis, Alanis, Fran-
cisdmperinm: cefit invitus;2 in Beclefiam tamen
non:Medifoltinm ;. hon Pesfie, non Graciyuon
R omanilfed nec univerinsorbis | unanimi confs
pira.ticmc_’inﬁwgcns s pravalére potuit; Pauciflimi
Romani hmperarores Chriftiani; brevisempois

eq




univerfam idololatriam roro Romano
I , non quidem propolitis p ¢
permiisd.

-

{ed Chriftiand vivendi ratic
1 vero pluribus fzeulis ; nec maximorum

srum favores , nec graviflima fupplicra
s, nec infamjz pote , nec certe
3} ,neccareraid ger 1 in (51‘11'1!
ftianos quafiin {acrilegos exerceri folebant, Chti-
ftianam Religionem labefactarunt: fed in ‘,]ms
perfecutio velur rupes in mediis ﬂu@.‘wll_s
fterit Airmiffima, & quadam velutd antiperiftafi,
undequaque obfefla, oppreflaque , palma in mo-
dum erexic {efe, & vegerior, potentior , aug-
ftiorque cfecta eft

Nititur in pondus palma, & gonfurgit in altum.

Oup magis ¢ premiturs hocmage “’.""” onHS.

Secundum motivum petitur €x ¢jus incremen-
to:nam rantim abeft quod ex Ecclefiz perfecus
tionibus , que trecentis annis & amplits duraye-
rune, numerus, Chriftianorum fuerit proprerea
dimi , quin potits exillis maximtm incre=
mentum habuit , ut conftar exhiftoria tam pro-
phana, quamdacra, Unde pulchie Tertullianus
& verd, fub finem Apologerici, fanguinem Mar-
tyrum vocat [emen Chriffianorum s tyrannolque
ea proprer ad eos magis cedendum provocat itis
verbis : Hoc agite boni prafides s cruciate s torque-
te, atterite nos: pluves cfficimur., quoties metimur
i vobis s exquifitior giague cradelitas veftra , ille-
cebra eft magis (efle. HinceriamS, Juftinus, in
Dialogo contra Triphonem , Ecclefiam viti com-
parat , que ipfa fuiampuratione uberior reddivur ¢
Non [eciss acvinea (inquit ) putatione > ita orefCit
Ecclefia ,l)(.';:ﬁ:(:.ts:r'anifm,r. Similiter S, Leo ferm, 1.
de Petro & Paulo eam comparat agro fertiliffi-

fee
PIU‘;(

w

Alctat,
emble-
mat. ;6

mo, inquograna que fingulacadune, muleipli-

Ivianus lib. de provid.
e vit® rationém , ucinter
icrementum  fulcipiar , &
inter profpera marcefcat. Denique D. Hilarius
lib. 4. de Trinit. in hancrem belliffimé ait ; Sicut
olim crefcentibus dilwvyy finctibus 5 arca (ublimins
ffrfédmr s & tandem Proc‘uﬂ'nmm Vidkrix requie-
wit [uper montes Armenie : non difpari modo Ec.
elefia . dum exercetur , flover 5 dum opprimitur,
crefcits dum contemnitnr, proficit ; dum cedirur,
wincit. In hujus veritatis confirmationem refert
Zonaras in vita Diocletiani; eum Mediolani in
Qccidente , & Maximinum | ¢jus in Imperio fo-
cium , Nicomediz in Oriente , Impetio fponte
fe abdicaffe , quod non poffent fuis cadi
tormentis Chriftianos extinguere, quin imé eas
in dies incrementum maximum {u cipere [nis ocu-
ks intuerentur, Cui confonat id quod noftris tem-
Pm’ihus in Japonia deChriftianis Marcyribus pro=
nuntiaffe fertur Tyrannus Imperator : Fruftrain
eos [&viri , & guorum cimrifimp[urr: indies exur-
g}ﬂh‘l.

§. V.
Infeliz exitus eorvm qui fidem noftram opprg-
narunt , quintum credibilitaris
ejus ATgHIBCITH.

249.

Vo falfe dodtrinz impugnario | erarifli-
Jmum Deo, qui eft pri dtas , iz obfes

quinm, dignum proinde laude & pramio 5 Vel
rifimillimum eft allivs Rcligionis falfa non efle
» fed vera, cujus hofles & impugnatos

dogmata
res gray 15 a Deo in hoec mundo fuere mule
€tati fuppliciis : unde non leve fumirar credibilic
tatis noftra fidel argumentum ex infeelici exitu

A

B

D

DISEVTATIO 'PRIMA

eoruim , 01'.1i eam oppugnaverunt ,‘qﬂi éipio:m
tiflimus eft; Nero enim moittem fibi le[tiv]r,
dicens : Tarpirer vini, turpins morier, Domitia,
nus a domefticis ﬂ‘pt-’:m vulneribus confoffits pe.
cubuir. Trajanus paralifi & hydropiii, vel juxta
Dioniem , veneno fublatus eft. Adrianus nimig
fanguinis fluxu exhauftus ; fanguinis effufi peenag
in {anguine {olvit.Antoninus appoplexia mortayg
efl, cim triduo mutus jﬂcuiﬂ"ct. Severus Pﬂdagrz
ilh‘paricns , venenum haufic. Mnximmus cum fie
liolo & nulitibus difcerprus eft, L‘_\:c]an‘t:{utlbusj
ex peffimo cane ne catulum quidem relinquens
dum effe. Decius vix biennio potitus Imperio,
hiatu terra abforprus eft. Gallus *88Volufianyg
adversus Amilianum proficifcentes ; 4 milicibug
perempti {funr, Diocletianus pofk varias agritudia
nes , tabe & infania correprus et , ciim viderer fa
Chriftianum nomen extinguere non polle; Maxi.
mianus veré , cim veller imperinm , 4
te [e abdicaverar, refumere, cjus infidiis Conflans
rino deteétis , laqueo fibiviram eripuit, Denique
nallus eft qui vindiétam & Deo de Judeis Chris
fticidis ; & primis fidein i EJCrf'CCL:I:m'i[ms L iea
notet : illi enim abeo tempore quo morti ab eig
wraditus eft Chriftus , per torum mundum vagaii-
tur , & tranfeuntcde gentein gentem, & df:r{gno
ad populum alterum, juxta Prophetarum fiiorum
vaticinia , fine Duce, fine fudice, fine Templo;
fine Sacerdotio , & ne upum quidem rerrz cefpis
tem poflident, omnium ludibrio & contemptai
expoliti funt, & innumeras calamitates pariins
wr, qua juxta Danielis vaticinium in zrernum
perfeverabunt. Quod certe evidens argumentum
eft, fidem noftram efle veriffimam, & Chriflum,
ejus authorem & confommatorem , efle verum
Deum : fienim verus Deus non effer, uc iple dis
ecbar, fubindeque falfam tradidiffer dorinam,
dubium non elt, quin Judei cum interficienda,
qui ufque adeo impi¢ gloriam divinam ad {2
tranftuliffer, magnum & gratiffimum Deo pra-
ftitiffent obfequinm : unde divinz bonirati nod
videtur confentaneum, quod poft illud facinus
Gens illa tam multis, tam divturnis | & tam mags
nis calamitaribus vexerur; quin Pn:;f‘[& videtur
quodlibetaliud {celus ab eis commiffam | ob uni=
cam illam actionem remitcendum fuiffe = maxis
m¢ cim (urargnit D, Chryfoflomus | Qratione
3. adversus Judaos ) olim Deus peenas eorum
idololatriz debi , proptet

itas omnino rer
morté unius qui legem eranfgrellus fuerac, 4 Phi-
nees eortim duceillatam. Si Phimu(inqu{r):m:'co
perempto homine , 1ot niminis iram adversis po-
pitlem placavit, tamgue mulios bomines eripuir ab
ira divinaunius hominis cades , muitd magis hac
vobis oportuit accidere , ff legis tran(gre|for erat
guem vos crucifixiftis. Cur tgitur qualn Phinees,
viro legis tran(gre[Jore perempto.juftus habirus eff,
& [ucerdotio honoratus ; vos autem cion in Cricem
f‘gm’ri; Virim impo;?w'c‘m Jut-dicitis non modo non
snde ferris Landem ¢ honorem s verium etiam acer=
lfiampari’.-aini.qu?zm ciém filios veftros mattareris?
“An non iftud perfpicunm eft , eriam vehementer
tardis @ hebetibus Sgquod poftea quam adversis
Salvatorem s ac Principemorbis impié egiftis > ta-
bis fic de wobis fimptawindieta?

Non foltim Tyranni, qui in Ecclefiam ferro
& igne fevierunt, fed etiam Herefiarchz, qui
eam verbis & feriptis extingnere conad funt, &
quorum perfecatio quodammodo fuit atrocior
(vcenim aic Tercullianus : Perfecntio Martyress
barefis verd apoftatas fecit s & Tyranniin corpord
raniiims

ZJO-




DE: OBIECTO! FIDEL,

santiim > bavetici vero in animas multo pretiofio-
yes [evierunt.) Hareharchz , inquam | feré om-
nes infeelici exicu mortui funt , uc p[xcilwui: videre
eft in Lutheranz &Calvinianiz harefis Se@ariis:
Lutherus enim cum {ua quam conftupraverat
Moniali jacens , repente mortuus eft. Carollta-
dius defperacione adadtus , fibi ipfi vim inculic,
Bucerns leto deturbatus a Damone , effufis per
cubiculum paflim huc illuc vifceribus, multifque
cruciatibus exanimarus , expiravit. Zumglius in
bello quod contra fuos populares excitaverat, oc-
“gnbuit. De Calvino vero Beza (cribit | ipfum va-
rijs ante obitam morbis fuifle confumprum,nem-
e phtifi, colici , alimate, calenlo , podagra | &
emicranid, Addic Bolzeus conftansefle, eo quo-
quemorbigenere fuifle pcrct}ﬁi{m , quo impius
Chrifti hoftis Herodes interiit, is eft pcdu‘.v aris,
torum €jus €orpus pcrmdcns, & fediflimo ac vi-
rulentiffimo ulcere corrodens. Referr praterea
eum ob maleolentiam, (ibi & iis qui enm circam-
ftabantante mortem, gravem, Damenibusinyo-
catis,, jurantgm & bleilphtmautem milere expi-
rafle. Imo quod diem atque horam deteftarus fic
& execratus, quam unquam ftudiis & feriprioni-
bus impendiffer. Mitto non mints horribiles
aliorum Sectariorum exitus , qui doétrinam Ece
clefiz Romanz oppugnarunt , de quibus videri
porteft Erafmus Alberus lib. 2. contra Carolfta-
dianos,

§. VL

Prophetarum vaticinia , fextum credibilitatis
#oftre argwmentiim.

evidenter veritatem fidei noftrz (uader: un-
de Chriltus ipfe ad Scripturas Propherarum , Ju-
dzos incredulos merito provocabat,Joan, 5. Scra-
taming J‘crr'PrJ;ms s qria teftimonium perbiécm de
me. Ev paulo poft: §i Moyfi crederecis , urique
crederetis ¢ mihi.Et ad Romanos 1. fatetur Apo-
ftolus (e efle fegregatum in Evangelium , quod
Deus ante promiferat per Prophetas. Irem D!
Pettus Epift. 2. cap. 1. poltquam parravit myﬂ:E-
rium Transfigurationis , cujusipfe reltis oculatus
extiterat , audieratque vocemillamde Celo de-
lapfam 4 magnifica gloria , atteftantem Chrifti
Divinirati & doctrinz : Hic eft Filius mens dile-
Ehus , in quo miki complacwi , ipfum andite,addic:
Er habemus firmiorem Prapheticum [ermonem cni
bent faciris attendentes tanquam lucerne lucenti
in caliginofe loco.Quiod eo fine addit,uc recte ex-
pendit D. Auguftinus {erm. 27. de verbis Apolto-
li, cap. 4. quia ad probandam Chrifti Divinita-
tem , & veritatem ejus doérinz , firmius erar ar-
gumentum , quod ex Prophetiis , deillis & vero
Meflia preediétis, famebarur : Sunt enim (inquir)
homines infideles , qui fic detrabunr Chriffo , ut
dicant eum magicis artibus feciffe quod feci (-ut
Judzi illi qui dicebant, in Beelzebub , Principe
Dzmoniorum, eijcit demonia, Luc. 11. ) Poffunt
ergo infideles delatam de Ceelo vocem, per illiciras
cHriofitates ad magicas artes referre : [ed Prophe=
te antea fuerunt. Nondum erat bomo Chriftuss
quande mifit ‘Pmph:t;b;. i ergo mﬂgirfj artibus
ffﬂlf ut coleretur mortuns, mtmpeid erar magus an-
tequam narus ? Hoc pramiflo, fic arguo.

Nullus poteft certo, infallibiliter , in particulaz
1, & cum emnibus circun fanriis,multo ance pra-
dicere futara contingentia, nift Divino Spiritu af-
Hlaws fie, juxea illud Haje , 4ansnsiare qila Ve

Tom. Ip.

Oc argnmentum maximi ponderis eft | &

241

A tura funt, & dicemus quia dif eftis was ; & iftud

D

Tertulliani in Apolog cap. 20. Idonenm, opinors
teffimoninm Divinitatis , veritas divinationis:
quarein Tradarn de Angelis oftendimus , quod
necipfi etiam Angelifurura contingentia , feu li-
bera, naturaliter cognoftere poffant : Arqui Pro-
phetz veteris Teftamenti, multa ante fzcula,om=
nia feré quz ad Incarnationem, Nativitatem, Pale
fionem, Relurre@ionem , & Alcenfionem Chri-
i, aliaque ejus mylteria {pectant, przdixeruntin
particnlari, quoad fingulas illorum circunftan-
tias : Ergo Spiritu Dei afflati {eripferunt, ac pro-
inde noftra Religio ab iis prenuntiata,non aliun=
de quam 4 Deo profeéta eft, Major & Confe-
quentia patent : Minor vero fuaderur expenden.
do fingula Prophetarum vaticinia , quibus pradi-
¢la myfteria prznuntiarunt,

Incarnatio ergo Verbi Divini Baruch. 3. pradi-
Eacl: In terris vifus eff, ¢ cum hominibus con~
verfatus eft. Nartivitas ejus ex Virgine Ifajz 7.
Ecce Virgo concipict , ¢ pariet filiwm. Locus Na-
tivitatis Michez . Et tu Bethleem Epbrara par-
wiliis es in millibus Tuda : ex te mihs egredietur qui
Jfit dominaror in Ifraél. Ejus pradicatio Haiz 61,
Spiritus Domini (per me, ¢o quod nnxerit Do-
minis me : ad annunviandum manficetis mifit me.s
wt mederer contritis corde , ¢ predicarem captivis
indulgentiam ¢rec. Ejus miracula Ifajz 35. Tune
aprrianmramiz' cacoritm , & anves [urdorum pa-
tebunt. Tunc falier fient cervus, clandus, & aper-
ta erit lingna mutorum. Ingreflus ejus in Jerufa-
lem Zachar, g, Ecce Rex tuns veniet tibi fuffus. e
Salvator: ipfe panper.¢r .q_frmﬂ’c’mﬁ.r,prraﬁnmn,
& [uper pullum filium gfine. Proditio ejus pet
Difcipulum Plil. 140, Oui edebat panes meos,
magnificavit fuper-me [upplantationem. Venditio
ejus triginta argenteis Zachar, 11. Appendernnt
mercedem meam rrfgiﬂm argenteos. Er pau]d poﬂ;
Tult rrfg:’ma argesteos o Prajeci illas in domum
Domini. Dolores 8¢ eruciatus paffionis ejus, cum
fumma parientia & manfuetudine tolerati, Ifatz
§3. Sicut ovis ad occiffonem ducetir , & quafi ag-
nis coram tondente [e obmutefcer , & non aperies
os fuum ¢re. Crucifixio ejus inter katrones ibi-
dem verfu 12. Cum [eeleraiis reputatus eff. Trri-
fiones & blafphemiz Judzorom , veftimentorum
divifio, & oratio pro inimicisin Cruce, Pfal, 21,
feré toto, Fellis & aceti potatio, Pl2l. 68, Dede-
rint in efcammeam fel, & in [iri mea potavernnt
me aceto. Refurreftio Plal. 1. Non d:re!iﬂgws
animam meam in infernonec dabis fanltum tuum
widere corrupriomrf;. Denique Afcenfus in Cee-
lum Plal, 67. pradicitur : Afcendifti in altum, ce=

ifti captivitatem = accepifti dona in hominibus.
{Iudc cum Tertulliano ‘concludendom : Tgitar
apud #ios tor de Dea oracilorum fides tuta eff,jam

E fuilicet probatorum . quiz cum illis . qua guotidie

Pra!z;mmr > predicebantur. Esdem voces [onant.,
eadem littere notane , idem {}Jirirmpu!ﬁz:,wmm
tempus eft divinationi futura prefaris &',

§. VIL

Prﬂpﬂ':rerf}: Sybillarum , [eptimum credibilitatis
noftre fidei argumentum.

\ Aticiniis Prophetarum addenda {unt Oracus
Vala 5'ybiil.1 rum,quas multi Pﬂtrcs,PoﬂTheo_
philum Antiochenum, Gentilinm Propheriffisap-
pellant, & quarum tanta fuit veneratio in orbe,
ut mulri exiftimarint eas de Ceelo laplas , refte
Clemente Alexandrino,lib. 1, Stromartum.Earum

Hh

Difp.pe
Arf 4y

154




2.55.

2.42

~vaticinia refernnt Anguftinus 18.de Civit. cap.23. A
Cyrillus Alexandrinus lib. 8. contra Tulian. & fu-
fitls Lactantius paflimin m[tim;imnib_us , & qued
amplitselt, Clemens Alexandrinu; lib. 6. .‘m‘trq-
matum refert particulam Concionis D. Pauliy, in
qua fideles hortatur ad le@tionem Sybillinernm
voluminum, his verbis: Libros Grecos ff:m{"ft‘;lsﬂ?'
S_y&i!ﬂ.zs agnofcite 5 guomodo wnum Drf_me_ﬂgm;l_-
cent , ¢ ca que futura (unt s & INVENIEHis 171 €15
Filinm Dei clariits € f’psrfffss [erbptizm. De_mqu::
adeo familiare fuir olim Chriftianis , convincere
Gentiles per oracula Sybillarum , ut proprerea
Sybillire appellarentur , tefte Origene lib. 5.con-
tra Cellum. Erfaneex illarum vaticiniis evidens
fumirur: credibilitatis noftrz fidei argumen-
tum : cim illz pracipua Chrifti & humanz re-
demptionis mylteria prenuntiarint , & lieteris
mandarint, tantd pranotionis certitudine & c_[a_‘
ritate, ut praterita magis quam furura feripfiffe
videantur ; ut patcbit referendo illarum oracula,
que decem fuille perhibentur, earumque pacriz
cognominafunt hzc: Cumza, Camana , Perfica,
Helle[pontica, Lybica , Samia, Delphica , Phry-
gia , Tyburtina , Erythrza.

In primis ergo Sybilla Cumeza fummam tem-
porum tranquillitatem in adventu Chrifti futu-
ram pradixit,, verbis feré fimilibus his, quibus
Ifaias paciferumMefliz adventum vaticinatus eft.
Ea autem hzc [une:

Citm Deus ab alto Regem demitter Olympo.,
Tuncterraomnipotens fruges mortalibus agris
Redder inexhanftas, frumenti, vini , oleique:
Duleia tunc meliis diffundent pocula celi,

Et niveo latices ernmpent lacke fuaves :
Oppida plena bonis, & pinguiaculta vigebunt:
WNec gﬁm’ias metuet , nec belli terra tummnlins :
Feritm pax terris ebit omnibus alta:
Cumque lipis agni per montes gramina carpent :
Permiftiqgue fimnl pardi pafcentur & bedi :
Cum itulis urfi degent , armenta fequentes,

Carnivorufgue leo prefepia earpet wti bos:

Cum pueris capient [omnos in noéle dracones ,
Neg ledent .quoniam Domini manus ebtegetillos.

Sybilla vero Cumana Filij Dei Incarnationem
pradixic, his carminibus :

Tunc ad mortales venier , morralibus ipfis

I terris fimilis , patus Patris omnipotentis,
Corpore veftitus .
Sygillnpcrﬁm de Przdicatione & Bapti{mate
Przcurf{oris hec prenuntiata eft.
Tuncquegne vox guedi veniet perdeferta locorii
Nuncia, mortales miferos gue clamet ad omnes,
¥t retlos faciant calles. animofqne repiurgent
A wvitiis, €& agitis Pcrf;:]?rer!.‘;:r corpora mundis,

Sybilla Helle(pontica, interalia multa oracul

hanc de doétina Chrifti reliquirdivinationem,
Ille legem Dei camplebit » non violabit,
Perfimilen formamrefevens , & cuntta docebir.

Sybilla Libyca tale protulit de Chrilti miraculis
yaticinium.

Ille guidemn morbis pre(fos fanabit , & ommnes
Lafos, guorguot ei fident, cacigne vidcbunt
Incedentclandi, (iurdis andire licebiz,
Infolitas mutis dabir formare loguelas,
Expellet furias , oppre/fi morte refiurgent.

Eadem quoque Sybilla clariffime pradixic mi-
raculum multiplicationis quinque panum in de-
{erro , & his verfibus expreflit:

Placabic fluttus , in deferrifaue locoruns,

Large panibus ex quinis , ¢ pifce marino ;

Millia quingue virim (atiabic , religuiaque

a,

3

DISPVTATI

0! PR

Bis [enos cophi
Sr'nﬂl:l S

lem, {fuper pu

culum:
Salve cdfta Sio
Ipfe rib
Ergao
Intolerana
SybillaDel

cleripf: I

Tmpinget ill eleftis
Iraél labiis , ne & fellis amari
Appanet efcam, potumqne immitis aceti. ‘
Sybilla Phrygia mortem Chrifti his cecinit car.

minibus : :
Scindetur templi velin, medinmane diei

Nox tenebrofa tribus premet admirabilis |
Ex tridui (omno perager admirabilia f

4 ]
Syl

(73

billa Tiburtina Chrifti refurrectionem & af.
cenfionem in hune modum pradixi
Sed poftguam tridno lucem repetive
Monftrarit fomnum mortalibus , at
Cuntta illuftrarie; celeftia teft:
Nubibus 15,
Denique Sybilla Erit
fignis qua debent ipl
differuit , hi
:f}f‘.

Er rex aternis » [ummo de|cens

t..atque
e docends
(nbibsr

inveltus |

hrza de finali judicio, &
um precedere clariflimé
carminibus :

arum tellss (udore madefcer,

)

lyrnpa =
{iget omne,

Scilicet nt carnem s mun

Vrnde Deum fidi , diffid bunt
fids 1

§. VIIL

T eftimonia Oraculorum , oibavum cred
v URERERT.
1

|
atis |

‘%&I On (olim Sibyllarum vaticinia ; fed etiam. 4
l Daemenum oracula de veritate noftras fidei
teftimoniom perhibuere |, Deo fpiritum & m-
thorem mendacij ad teftificandam veritatem co- +
gente. I primis enim Apollo Delphicus{utrefe-
tunt Suidas verbo Auguftus , Sueroninsin Ofa-
vio, & Nicephorus libro 1. cap. 17.) dixicDeum
ab Hebraa feminacarnem ﬁ]‘.‘npi‘iﬂ'ﬁ; & cim diu
mutus exticifler | £ tandem coactus eft Czla-
ri Augufto, qui ei Hecatumbem obrulerat
eo refponfum obtinerer | Gbiimpoficum fui
lentium 4 puero Hebrao, qui Deus exiftens, cuit- |
¢ta pro arbicrio difponebat , his nempe verbis:
Mepuer Heby
Gi In: ﬁ’/f{' I

#ns s Divos Deusipfe gubernans,
ber , triffemgue redire b Orcum.
ehine tacitis abfiedite noffris.
Item Milefius Apollo confultus, & de Chri-
ftointercogatus, his verbis ipfum commendavit
M ortalis evat corpore . [apiens , prodigivrum effe-
&ar, fub Ducibus Chaldeis armis w;;sprfbmj';u,
elavis, fultibufque amaram mortem patietur.
Clawis & palo finem tolerabit acerbum.
Refertetiam Marcilius Ficinus libro de Chri-
ftiana Religione cap. 1. ex Porphyrioethnico in
libro de refponfis , Hecatem Deam interroganti-
bus de Chrifti anima refpondifle: ¥iri -
praftantiflimi et illaanima , banc colunt :‘z'rz,\
tate alicnam Hic Chriftus pius incvelii gonfeendin
Infuper Plurarchus , opufculo de defettu ora-
culorum,refert Damones alicui PrafeétoTibe]
Celarisrerulifle , magnum Pana mortum cile,
eamque ob caufam fe amplids refpona edere
non polle. Quod vel ed diequi Chriftos mortuts
elt; vel plaull_)_ pnil contigit. Unde meritdg cum
Pico Mirandulano concludendum eft : Aagné

'..'( 1
A1 ergo 4




ot i i

S

&ryl

WO

246

DE

y
EAEFE 5 Ciftes

T eftimonia Gent

FRAOTHI

.-vel ur loguitur Euche-
(Ze dubio

J L ; on p[_!
tatem fidein {uadere , quam adducendo ez
quz in ejus laudem ipfins Advetfarij, nimiram
Gentiles, 8 Juda1, ac Mahumerani protulerunt,
& fcriptis commendarunt: pluraenim in laudem
& commendationem Chrifti & noftrz Religi
nisineornm.libris reperiuntur. N i
ex Gentilibus Plato in libro de legibus hzcfcribic
fan¢ admiratione digniffima : A enfi
non homo 5 fed Deus eff o maximé verd (i Deus
it homo.ltem interregatus quandiu flandem ip-
‘hnslcg bus forer? I‘(‘ﬁm::di;;l)nimf: aligit. il
ne I rerris ;J[‘,’Jﬁ"'fﬂi'g (’?ﬁ‘f j‘(::?."ﬂ?ﬁl ﬁ?ﬂ;ﬂ‘*

Ve ORI

tior-hos
bus weriratis aperiat s quen denique jcjrumirmr‘

omnes.

Cazfar Auguftns (utreferunt Suidas, Cedrenus,
Nicephorus, & alij ) aram Roma in Capitolio
erexit, cum hac it}t%riptiniwe JARA PRIMO=
GEniT1 DEL,qui putarur efle locusin Capi-
tolio, ubi nobilifimam Templum antiquitds
erat Jovis Capitolini : eo vero prefirato, {uccel
fir Bafilica Dei Genitricis Mariz , didka eade cau-
fa, arA corn. Alij dicunt Dei Genitricem Ma-
riam, infantem inu entem , fublimem in
aéreabeodem Augulto illic efle confpectam.

D. Auguftinus §ib. 1, de confenfu Evangelifta-
rum refert , quod cllm Tiberius mortem Chrifli
accepifler, enm in Deornm album adfcribere vo-
luit, fed & Senatu impeditus efk , quinoluit Chri-
ftum pro Deoagnofci, quia dicebatenm effe ze-
lotypum ; nullumque aliam Deura fecum per-
mittere,

Narrat quoque Lampridisin vira Severi,Tm-
peratorem Adrianum omnia Templain honorem
Chrifti dicaffe, & utimpofterum templa ablque
idolis extruerentar, & exrrudta dicuerentur, edi~
xiffe : fed Aupures diffen{erunt, 8 in enns acriter
invedt , quod mente conceperat impediverunt;
fed tamen Jocupleriflfimum de Chrifti Divinitate
&innocentiareliquit teftimonium,

Alexander SeverusinQratorio imaginem Chri.
fti fervabat,coram qua fingulis diebus procumbe-
bar. Antoninus vero Pins, audiens hane fenten-
tiam | Alteri ne feceris qued tibi fievi non vis,
inter Chriftianos pervagatam, mirificé eam com-
mendavit | dixitque eum fore virum omni exce-
ptione majorem , qui cam ad amuflim obferva~
ret, multaque bona de Chrifto ipfe , tanquam il-
livs fententiz authore , referre folebat.

Extatinfuper Plinij junioris ad Trajanum Epi-
ftola, qué probates mores | {anétolque Chri=
ltanorum ritys defcribic, dicens: Eos ¢ff¢ folitos
fato dic ad lucen convenire 5 carmengue Chrifto

7 om. IV,

QGBIECT O FTTDEE

A guafi Deo

c

D

invicenm s [egn
obftringere, fed #
feringere, |

to pon in a0

te adulteria comm
dem f tum ;’J‘.‘_'ltm"
Quod in caufa fuir, ut idem T
perfecutione defifterer.
Demum leguntur in c
I\-l:u't\.;a'is tres Imperarorum Romanorur
lee,in commendationem Chriltia
rum una teftatur Marcus A urelius,qui
nawum Romanum {eripfic, {ein re proxf
rata, Chriftianorum precibus, infignem de hofti.
bus vitoriam reportafle, & in media Germania,
montibus undique cum fuis conclufum;in estre-
ma {iti,optatam ¢ Ceelo pluvi ! iffe,quios
proprerea egregi¢ commendar er ut fi quis
Chriftianum deinceps acc us.combure.

e latre
» A

nen

n Baronio, qui eas litteras fubannum

num. 22, 2d verbum refert, Hzc quoad Gentiles,
Quanuim verd ad Judzos , celebre reperitur
rifti miraculis, & fanctirate, Jolephi teftiz
menium, lib.18, Antiquit, cap. 4. ubide illo hzc
fceibiv: Fuit autem his temporil
Vir j 7 1

i ]

» 5 ¢ Dollor om-

fant,
7

nium €o

I gue vera

em Indeoriim., mutios oti
¥  Chriftus hic evat. Hune accii-
rortam 5 citm Pi-

/i i Propheta ; vel bac.wel alia in-
% » P - .

[a ‘adixerant s fea & in

i ab ipfo nun-

. feverat s & geprus. Phi-
lo eviatm diferriffimus Judzorum libram fecipfic
defanékitate & purirate virz primorum Chriftia-
norum , Alesandiz degentium, ut teftagur D,
Hieronymus inlib. de Scriptoribus Ecclefiafticis,

Denique Chrifti nomen , etiam apudipfos Ma-
humetanos , Chriftiane Religionis infenfiffimos
holtes , venerabile et : Mahumerus enim in Al-
corano ( tefte Marcilio Ficino lib, de Chriftiana
Religione cap.2.) Jefum Chriftum Dei vircutem,
{apientiam , animam, flatum, Spiritum, Verbumx
‘que,afflatu quodam divino ex Maria Virgine per-
petua natam , appellat ;airque ipfum fufcitaffe
mortuos , aliaque plurima miracula divinirds ef.
fecifle , & cunéis Hebrzorum Prophetis effe fn-
blimierem, Unde ex Mahumetanis, qui Mahp-
meti fepulchrum vifunt, nifi etiam Chrifti (epul-
chrum viferint , nondum faris purificati exifti=
mantur : qui Chrifti vel Mariz nomen contume-
liosé commemorat ; apud éos feveré punitur, In-
ducit praterea idem Mahumetus in Alcorano
Deumita loquentem : Cizm Propheras alios aliis
F?:cf(‘-’.‘i’h:]ﬁi!li > eofque allocuts fwrimﬁ; 5 Chriff
Maris filio s animam noftram propric conferens
tes . vim atqite wirtutem pra careris Pribir/mm,
Denium quoties Evangelium neminat , quod {z-
piffime facit, toties proprio cognomento librum
appellat lucidum ; aliquando etiam addit effe lu-
men teftamenti, caftigationem , rettamque viam
timentibus Denm,

Confirmarur hoc teftimonium ex iis qua refert
Duverderius, Hiftoriographus Gallus, in com-
pendio Hiftoriz Turcica, in vita Bajazeti l_"ecun—
di. Que tempore ( inq'ﬂi!:) Bajazetus » pacis cim
Venatis inire [uavitatibus frueretur » T alifmans

Hbh ij

259,

160,




244

L44

guidam ( Sacerd

longa anpori
o

s eft Mabumetica S

'.zlj‘ ;

“HAE €O 1"0
Curistr Reli.

IEsv

cabat , [eweriffis
neimn 1l
revelar 3
mortem adco generefam
T urcam Lllyricum , ill
Etatoremsne & Chrift
7

regionum illavnm nefci-

trsex gua mire adificati funt, Hec Duverdius,

it o aliis
bilitatis
noffre

¢t aTgUMRENTUIA,

Is miraculorum ad confirmandam veritatem
mazimaeft, ciim illa( ucait Chryloftomus
homil. t4. in Macth. ) fint pignora divine ompi-
F.q:.':?r:'m > hoceft opera in quibus nobis ita elucet
Dei potentia, ut confter qued nullacreatura hzec

poruerit praftare ; vel utalij dicunc, firille Divi-

#itatis » quibus Deus ea que credenda proponir,
obfignare folet: ideoque fi quz dotrina confir-
marur miraculis , tanquam a Deo revelata , dubi-
tandum non eft, quinipfa fir vera, & divinits
tradita. Multis autem | magnifque miraculis , fi-
dem Chriftianam a Chrifto, ejufque Difcipulis
confirmatam effe, teftatur A poftolus ad Hebrzos
2. his vetbis : In wos confirmara ¢ff . conreffante
Deo fignis; ¢ l}‘m:'fwztij s O wariis virtutih
Spiritus § i diftributionibus. 1d etiam cor
ex quatuor Evangeliis, ubi paffim cceci, muti, fur-
di, claudi, paralytici, leprofi, hydropici, & alij
leguntur 4 Chrifto (anati ; mortai etam fufcicati,
dmones ¢ corporibus pulfi , maria folo juffu fe-
dara, & calcara,, futura libera certiffime pradicta,
& alia innumera figna & miracnla; gue (ur ait
D. Yoannes ) [i enarranda effent per fingula , nec
ipfim avbitror mundum capere poffe eos qui [eri-
berentur libros. Unde belliffime Chryfoftomus
homil. 4. &38.in Matth ait Evangeliftas, nu-
bes quafdam fignorum ( miraculis fcilicet innu-
meris , veluti gurtis pluviz, foeras ) grandi ver-
borum paccitateea tranfeurriffe figna, neque in
fingulis immoratos élle, fed unico verbo miracu-

DISPVTATIO PRIMA

A lorum pelagus comprehendifle.

D

Stultum duten

m eft quod aliqui in.
tiftum tot & tam fiy.
|

nt, ‘.t'm!l’::(_
pr’.m‘!a =
ramenti quo pra
nam, Ut I
tato derelt:

,; ob excellentiam tempe-
at) a ejus caroy

i 1 ;
ina libro ¢j.
)an. 4.ab.

nuntiatione : nonigitur vi corpored
vis corporeain locum ac
portuvifler ager:

zqué diftant
nes agros , ir
nam vis corpore tempera
fine confilio & el ne; neque
minata ad illum in parricu
omnes alios , #qualit
fequitur , quod neque C {ua miracn.
la viaftrorum, v liq\'i i delira n
citati ab eodem Medina : nam alpedtus Aftro-
rum nomn agit ad libi - eligentis, (ed dun-

3 BEqUE enim
1 & Chrifte
1N omnia
, Ted om.

i 714110.nduln , & non
ilto diftantes; Inde
tus feci

taxarin locum illi afj
ftus ubi & in qu
cem miraculortm :
non fuifle fadta Chrifti n agina-
tionis , vralij fomniarunt : imaginatio enin
tantim intra c {

telt immurare
la vis temperamenti, nec aftrorum
narionis , potuit caufare Solis ecl
maria, effi

bjectadiftantia

3

: JLC(JILE"I('-'IXCS , MOTL
catera praitare qua in Chrilti miraculis conti
nentur,

Nec folus Chriftus in confirmationém noftez
fidei miracala edidit, {ed etiam Apoftoli, utres
flantur Lucas in a&is, Paulus in Epiftolis , &
Marcus capite ultime fui Evang ij. Plura etiam
leg Almfiu}urum

tor fadta miracula ab alii
cozianeis, & a fuccelforibus eornm , quez ferip-
fernnt SS. Patres , ut Athanafius in vita S. An-
tonij, Nyflenus in vita Sandti Gregerij Tauma-
turgi, Hierenymus in vita Sanéi Hilarionis,
Ambrofius in libro de Virginibus Auguflinus
lib. 12.de civit, cap. 8. Severus Sulpitius in vita
San&i Mattini , Theodoretus in vita S. Simeo-
nis fylite , & Gregorius magnus in Dialogis.
Sunt etiam nune perpetua quadam & continua
miracila, ut olim erant apud Judzes pifcina
probatica, & alia quadam : nam continuum mi-
raculum capitis , & ampullz {anguinis ‘8. Ja-
nuarij, Neapolitanis notiffimum eft, & experiens
tia cuique volenti cenfpicunum, Plura eriam vi-
dentur Sanftorum corpora, poft mulea fizculaad-
hucincorrupea & integra,

Corpus Sanéti Claudij, Archiepifcopi primim
Bizuntini, deinde Monachi D. Benedi&i, & Ab-
batis Monafterij Turenfis , ab annis plufquam
mille ducentis in eodem Monafterio integrum
}n‘crl"ns & incorl‘upr.nm Pcrfcverat. Idem tef‘?-’itL?E
Clemens VIII. de B. Agnere Politiana, Ordinis
neftri Virgine , in ejus Canonizationis diplo-
mate: & tora Hifpania demiratur non integti-
tatem foldm & incorrnprionem corporis Seta-
phicz Virginis Therefiz , fed & celeftem li-
quorem , omni balfamo putiorem ac fuaviorem,
ex eodem facratiffimo corpere promanantent.
Quantim ad alia miracula perpetua, omni admi-
ratione digna, raceo pulverem @ (epulchro Sandi
Raymundi Pennafortij, ab annis quadringentis,
in morborum omnium remediumy fed praciptc
febriwin, perenniter enafcentem. Omitto Tatls

16

165




-
=

bk

38
5]

DE OB
paturgam 'm’%gnen S5.P ,1-' E)Oll‘-;;uici
cm,\om.

aje-
vitari,
5 [Lr‘lmo-

"z c'\fcw‘ T l..m.)l:;“
Affervantut in Monafterio noftro Caftellano in
Jralia tres gemma in corde B. Marcaritz Ordi-
nis noftri Tertiarix tepertz, 1 arum una y
go pulch:’rrimac:u‘o nam in capite geftans, ceele-
" : cujus fpe-

pumin (_....br:la el(. L
frate fulgentem !]nlul unqmm ars po

u'\"'ul’h

mJ &

cialiter memir
cionej. de C
duoruma
{enis itinerantis , Lrwushul‘.nro pwl]wm pen dL‘E,
8 ad pedes ejus ml“mr'( hrifti ancilla M:

ta, queac
Chljlii,?(;{:ivlv[ ;

J' 1is clt , uedde San {‘La Clafa de
“one icf"mr {cilicercor eju
OLFUPENM | €X pALLE una inte
fixum , ex alia vers omni:
diftin plc l""ltﬂwm €1 & tres
. & col in

cJuw ‘n['tnm enta ,
globulos eju d"m Y
EJLH felle reperros , & in figura tri:.n‘\ lari dif-
pofitos , in Mylterij S ‘né‘nﬁnn Trinitatis con-
firmationem , non magis preponderare duos,

vel omnes tres Aimul , quam unum eorum, VG!

feotfim quemlibet ,u .hs‘ farrar inejus vira P,
Simplicianus a5, '\515'1!0 A Anus , in
Academia Trfinﬁ

De s. Extan

fijs plures Hoftiz, a ™ u[m !Mul"

non {ohim mtmrtlpn‘ & it

in Burgundia, fed eriam firmi
pat _ut Fromefte in Hif l“ nia, imo infuper
alicubi l*.‘.l";ia.‘...oﬁ) {anguine confpetfx , ut in
Darocanis cory in Ara Tot ira-
iki humar

ximé cred ah yfteria,
omnem humanz tatis excedunt
datur nobis occafio , & excitatur confidentia di-
cendi Deo , enm Richardo a S. ¥ictore, lib. de
Trinit, cap. 2. Doz fi [ ervor, & te decepts
fiumus s nam iftain nobis tantis f.nvr'c e [m-rm’:'ai:';

141
YOTALTOMS

edulitate,, ma-

qué alias vim

; pirque

c,:zfr,mm; _,’.H?lr e mufmj s qHe non "?’Jl j:er re
fm poffint. :
Sed quamvis in confirmationem noftra fidei
nullum editum Fuiffer miracalum , non effet ta-
men mins credibilis : nam ur hclu ait S. The-
mas1. contra Gentes cap. 6. Omnibis fﬁrrS ad-
mirabilins effet s [i ad o dua , & ad
operandum tam rﬁfﬁm"'f: mundis abfane mirabi=
libus induttus fuiffeta fin
bominions, quem locum
3. p. queft. g3.art. 4. fic 2
conira Gentes cap. 6. 7uoa’n t conce ]
feciffe mivacula re Syangelio , vel non 78
conceditur , habetur illins D."!!ri‘! s fi non Goncedi=
tur, etiam babetur ex boc miaximo miracnlo . qiod
abgue mivacults , contra totirm mundium idola co-
dentem pugnans , fup i
Eodem difcurfu & ratiocinio utitur D. Augu-
ftinus in oratione contra infideles : Ciam grn.%e.
(inquit) Romanum !7rpc:'wm , univer[umg
bem tor potentibus viris » P.(.v;poﬁapbu A (7r,7fnn!”u
refertum , Chrifts doilrine ante repugnanten s ad
eam to[lmndum f}tfﬂ}‘carw::/ﬂm qutiero an Virti-
te fgﬂa/ldm C_; pro{"agggyum, ,;&r .gmrqm: WIIW':,
Tom. 1V,

~

IECTOETDEL

A d:r*;dc obferva

245
ta religione , in banc nowain &
i ’ﬁ_f:f.MéJLi"r Wi~

; (e vi mira-
o poterats
v > €5
em hane
ts mundum
vocAtum 5 ne-

inaunditam (it

dumad b

citlorum , e

7 s totamaiie Gentilitatem ,rel
‘ nt 5 fubz
; .

" s Hndes

ﬁ;&,

‘wmn tefHimoni,
is nofire

{ of tia quoque & patientia ?‘\‘.'arh.,frqm,
\_squiinde nomen i‘L\.’Fr.'”.'s.L'."T,L]L‘Od fuo fan-
guine magnum fidei re 1 i
4 8

invidillimom eft ve
eérenimaliqui hare
tui fint, p He
rientur, Ut €x Ap
4. hiltor. ¢z
ftantiz Ca

-
. efroribus mot-

argum

ribis m’a-

en p{?t‘l:

ares circun-
S ar-
& Re

ﬂ,-"-(‘]lt,

Srunt 3 PIO
iles fuere M

1de vero Ch
qui fai
tem téftati 1'11:'::

Ies

L‘il:t ef

nolte q:!a memoria
viginti vel amplis 1
Hieronymus E[‘-!ﬂn!,,
revolutis Romanoru
inveniflfe numerum M
omnium memoria
lo quoque die cele
nhatalitia. Quaremer
Evang.eéxclamat: 'r"v: 1o
te , Marl !';«rzu:r;.; lenas eft: jam pent 20
mus non [Umns  NOF Vers effes
Deo ergo numerabiles
p{:{mm [unt ; gnia granti fi
dinon poffunt,
Secundo cenfide

tres a ’;or'u'-
t gui videa=
b habemus
4 1 wlti-
7t 5 %_r.sius ca,-,,f-;-.-;,’;m-

randa efl atrocitas tormefnto-
m, (‘L’.... C ["_,'T'ﬁ Pﬂﬁﬂ& ﬁm'[: nen
enim folim gladio n eruce &igne inte-
rempti {une ; aded ut Chriftiani eapropter pec
contemptum Cruciarif vocati folerent 0 quod
communiter in crucem wercumr nonnum-=
quam Sermenritif , quia: ad dmmh; axis ftipi-
tem revinéti, fubjeét tis farmentis , paflim cremas
bantar.

Tertio pondermdus et modus pa
non foliim zquo animos, fed etiam cum
lxtitia , & cum mauns figni
{antiratis ; & {zpé etiam {
i:l & rationes P lu{‘qll‘tﬂ‘l i‘llll‘.\ah‘ls'
dentes.

Accedit :';1111':0 quod non (ohim vird naturd
fortes 8¢ conflantes, fed & {enes decrepiti, ut Si-
meoni ‘Lfc‘ofu,ym.{;a.w Epifcopus,qui centefi-

Hh iij

S fedeni

tie
"il

nmnrm.:'& &

fima ref

w6




268.

269.

245 DISP‘V”

foemine imbecilles ,atque infantuli, & virgun-
culz , quz naturalizer vel ipfo nu "' enfis, aut
fanguinis effufi afpectu exanimari folent , tor-
menta crudeliffima , mortemque acerbiffimam
paffi funt : hoc enim certe yvim divinam arguit.
I nde Ecclefia in communi oratione de Virgine
& Martyre dicit: Dews qui inter catéra potentia
tha miracula , etiam in [exw fragili villoriam

Et Ambrofius lib. de Virgi-
{t initium , pon immerito {ic ex-

prArtyrij conti
nibus , paulo p
clamar de §, Agnete martyre, tredecim anno-

rum : Magnavis fidei , quecriamab illa teftime-
14

vofitatem
gitinco
Jue pareret ¢

Han. [Ham
citm fe unum pro m g
penfars noluiffer o maluie, boftibys reddi, & in
arce genws - fFipatm wndique extrinfecis clavis
transfixus. tot Cruces fenfir ¢ Mirare potits de
Chriftianis on irginis Agnetis conftantiam.
Hee ( {ubdit A edecim annorum  pro
Dei .c'.’c_,'";.,_,. P‘T'JF:‘ eft. Hae inter

criteintas
tinm gravibus immo
=3 .

anne furentis
mort adbuc neftia . [ed
ta raperetur s tendcere Chrifto inter ignes ma
~ ¥ . . = v .

atgue i Tlli‘lf"'i,f%f"r”fg"'i focis s :r:,f:fm;r:u Doming
g Rare vicloris ¢7c.
Denique in C
randum eft , quodilli no

manus , hee [Frid
trattion
srong imilitis 10¢ir

ri

confi

n tenuere eadem
dogmata qua docet Ecclefia , verim etiam exil-
lis haufere martyrij {ui conftantiam , pura ex rea-
limanducatione Corporis Chrifti, & potatione
fanguinis ejus , ut docent Cyprianus in ferm. de
Cena Domini , & At
ubi ficait : Hoc Cal:
qumm’o ﬂﬂ'F onem enntes, (ios non agn

18-

fanis Marty

nan

ftinus

Halo oz,

ebriats

non wxorem flentem , non filios . non parentes , ¢

gratias agendo dicebant , Calicem [alutaris acci-
piam. EtTrad, 84.in Joan. dicit Martyres ef-
fundentes fuum [anguinem pro Chrifto ,'q uz de
menfa Dei acceperant, pariter Domino reddi-
diffe : Sed manifeltum eft quod realiter fuderunt
funm fanguinem , & reddiderunt Chrifto:Ereo
pariter Chrifti Sanguinem biberant realiter ,‘&:
non folim figurative , ur docent hujus te i
hzretici.

Quod Cyprianus & Auguftinus dicunt de
manducatione Corporis Chrifti | afferit Bernar-
dus ferm. 61.in Cantica,de memoria Paflionis
ejus , eam {cilicet mirum in modum Martyres ad
patienter & alacriter toleranda tormenta adju-
vafle : Non fentichat (inquit) Martyr fia , dim
illius wuinera intnebatur. Stabat r'ripndfd;zj g
z‘riump.fs;;m stoto licet lacern corpore s ¢ rimante
latera fervo s non modo fortiter, fed & alacriter -
facrum ¢ carne (na cz‘:'grﬁ?fﬁ)ifr‘{‘!}ﬁr ebullive crio~
vem. Vi tunc anima A artyris ?ﬂrm‘pe intuto ,
nempe in petra , nempe in vifceribus Fefie: [eenim
2 [uis effer vifceribus s [Erutans ea f}“ HaB profe-
éto fentiret s dolovem non frrret , [uccumberer | g
negaret : MUAC autem in petra babitans , quid mi-
vwm fi i modum peire duruerir ?

TATI1O

mo vigefimo vitz {uz anno cruci affixus foic; & A

PRIMA

Concordiach c

fides , unde

2 Doltorum oftrg
dibilitatis efiss

ientum efficax eft ad veripa.

cz luaden

1 videx
ut tam: diverfi in.

mata convenirent iy
)

i Yirica 1

Ipiricn \.n‘l ‘g-_.(’lltvr s qui

1nitate con ¢

inere po

et: fi-

a partium di.

¢ & conti-

a:.

Lingarentar s ur eleganter
inter Doctores C
farum gentinm &

& regi

erint, uno tamen ore locuti videantur juxma
Lucz 1. .51

cobllatqu

tus eft per gy S,

Ne
deantur, & in var
ire: folim enim circa probl
intereos elt con
myfteria fidei
nunt omnes , & fibicohs

Catholica ver

cordantes {ententizs
aticas quaftiones

itas Deum pa

1'('(:0'_'.\']0
nihil d
lianus lib. de fpeék, cap,

Iterinum e

oltrina dif ¢
PR

( inquit Tertal.
] 3 dithor
z{i:;.-n’ il omne auod

1t, qui_nihil in {ua ¢
nm paritur:/V
¥

Multos audivit D. Joannes Apocal

14 in Cee-
lo cantantes i

ris ni
15 Luis; uni-

Siclicer plares fuerint 4 S
Prophete {air Rupertus )

j fine D
diver(a , imo aliguando contraria
t

futura cecinerunt; licet varij | , qu
docere viden-
; COrlim famen omnium voces ita inter [econs
cordant, ut una om 70X ; im0 ex hac
aram vocg
harmonia &'c

Spiritusi
fed ramen umicus; multiplex, quiz
Gorum & Pradicatorum lingua & voces;un
quia una eft eorum do&rina , urpote abuno fj
tuinfpirata :ided A Guum 1. dicitur, quod plures
fuper Apaftolos apparuerunt linguz, & difper-
n'r:c ,unus tamen (edit ﬁ:pm (i::gulos eotum Spi-
titus, ut unaillis effec fides , eademque animo-
rum ac {cientiarum confenfio.

Magnum certé olim fuir divinz virtutis mira-
culum , quéd ex una voce, lingnarum confulione
plures effecerit vociferationes ; [ed longe melitls
potentiam fuam & {apientiam Spi[:‘{u‘s Sandtus
manifeftat, dum plures voces ad unum redigit
concentum , juxta illud: Spiritus Domins reple-
vit erbem tervarum , ¢ boe qrod comtinet omia
Sientiam haber wocis; in morem videlicer chori
Magiftri , qui vocis (eu concordiz {cientiam ha-
bet , & canrores ita continet , Ut ompium vo-
ces in unius concentils pcrfe&ﬂm harmoniam
cocant. Unde Rupertus in Joan. appellat Spiti-
wm Sanckum , Dolifimum wveritatis Pracento-
vems, Sicutenimin Mufica , & harmonico choro,
in quo variz refonant voces , & ad melodiam
concint quadam alte modularz, {ublimids
t; alique profundum mufices gradam

nids tenent, aliz mediarum fervant teneren;

1L,




274

275+

276.

anter concinnat; imo ex vo-
cum vatietate concorsdilcordia medulate eonfla-
qur: ficin Evangelice veritatis & doctrine con-
centu, licérvariz fint Doftorum & Pradicato-
yum linguz , unus tamen eft fidel , & verirtatis
Spiritus ; ideoque lictr fub varijs 8 difpertitis
}';_ uis Spiritus S;:né-iu.snppa:uerit,usuicus tamen
q‘gnis fupra fingulos fedit.

Ab hac dorinz concordia omnes aliz fedte
longiffimé recedunt: Plus ( t Tertull
lib. 2. deanimacap. 2. ) diverfitatis invenies inter
P;}.[a_g"fw‘;'fios S G [ocietatis ; ciom & in ipfa fo-
cietate diverfitas a'fprci'?:ﬂdmur.h: cadem civitate
Athenienfi ,alij alia, & diverfi diverfafenferunt.
Epicurai Divinam Providentiam negarunt, Stoi-
ci afferuerunt. Ariftippus in voluprate corporis
fummum bonum collecavit. ,-%m.hyllc‘ﬂe:.invir-
tute animiconftituit. Imo Auguftinus 19. deti-
vit, cap. 1. I€fert ex Mmco_ Varrone ducentas
oftoginta de fummo bone {ententias, Irem a]:'j
unum miidum adftruebant , alij plures , alij innu-
merabiles , ut non immerito illa urbs , Babylon,
id eft confufio , potuerit appellari,in qua nihil
haberetur irmum , fed omnia contrarijs inter &
erroribus diftraherentur.

Nec minori difcordii , & lententiarum , {en
errorum contrarietate, inter {e dividuntur ha-
retici, ut in antiquis notarunt Irenzus lib. 1. cap.
5. Tertullianas lib. de prafcript. cap. 42. Atha-
nafius Epift. ad Liberium , & Epiphanius harefi
47. Inrecentibus antem notum eft quam multz
fedtzex hzrefi Lutheri pullulavering, & quam
pariim coharenter loquantur in mults. Omitto
innumeras Calviniftarum difcordias , quas Feu-
ardentius , libro cui titnluseft idiomate Gallico,
Entremangeries des Miniftres , fuse deferipfic.
Tantimdicam , non mirum effequod 4 fe invi-
eemilli diffentiant , quicum {emetipfis pacem &
concerdiam habere nequennt. Cocleus enim in
opere infcripto , Lutherus [epticeps ; vatias Lu-
theria feipfo difl: es & contradiétiones in
omnibus feré fidei capitibus refert ; & infolo Eu-
chariftiz articulo triginta fexa Gafparo Saxone
in tabula contra Lutherum noratz funt; ut certé
eum f'l*ir*.m yertiginis, adinftar Babylonice turris
zdificatorum , actum fuifle, evidenter appareat,
Coccins viginti quatuor antilogias Calvini re-
ferr: & Nicolaus Romensin libro qui inferibi-
tur, Calvini effigies , fpedaculo 9. & 10. quorum
titulus , Calvinas fibi difcolor 5 oftendit librum
inftitutionum Calvini efle centonem contradi-
Eionum , & numerat viginti primatias, & pluf-
quam [excentas confectarias. Addic Andreas Du-
vallius, Doétor Sorbonicus ,in Tractatu de fide,
quzft. 1. Calvini inftitutiones nunquam fuifle
tecufas, quin pleraque ; & quidem magimimo-
menti, vel ab iplo ciim viverer, vel a Miniftris
poft ejus mortem , murtara fint , utin articulo de
caufa peceati: in prioribus quippe editionibus,
claré & diftinété Denm peccatorum, hon tan-
tim fecundim {ubltantiany; [ed etiam {ecundiim

malitiam & deformitatem , authorem ftatuic;in .

polterioribus verd, etfi rem ipfam retinear. mol-
lioribus tamen verbis, & aliquo paéto ambiguis,
ad evadendum urirur,

Ratio autem hujus inconftantiz eft, quia hzre-
fis non in divino fpiritn, fed in humano fundatnr,
qui varius & inconftans eft , nec {emper fibi co-
hzret, Unde egregié Dionyl. cap. 14. de divin.
nowin, Mera [apientia eft a muliis opinionibus

SCRIPTVRA ET TRADITIONE.

A convertens » & ad wnams veram , ¢ wnifor

D

247

em
congregans crrg?}i:iomm s OF ineunitivo lumine
c-mp!m.v. Quz verba exponens D, Thomas ibi=
dem ledt. 4. {ubdic: [l gni cognofcunt verita=
tem , Gonveniunt in una fe;.!.remi(zl': Sedilli guiig

nowant , dividuntur per wvarios errvares. Variz
enim {unt mendacij falfitatifque femire , cim
una tantim fic via,quz ad veritaris & {apien-

. P, g
tiz palatium ducic, & ut egregic Tertullianus
aiv: Hac eft veritatis integritas ,

& qua ci debe-
titr :sﬁ{fr‘fpﬂmz {;lsﬂiruzf’ﬂ 5 & aqualitas timoris > &
fides obfequij , non mutare fententiam . non Variaa
re judicium.

et e 005 R G
SPYI AT 1T

De Scriptura , € Traditione,

Xplicaro objecto fidei , agendum eft da

regulis qulbm illud infallibilirer proponi-

tur , ex quibus duz funt inanimata, qua
fenfum faum vivd voce explicare nan pofTunt,
nempe Scriptura & Traditio, de quibus in hac
difputatione breviter differemus : tres vero ani-
matz & loquentes, nimirom Ecclefia, Summus
Pontifex , & Concilium , de quibus paule fufits
agemus in (equentibus,

ARTICVLVS Primvs,

Vtrum Scriptura Sacra fit. infallibilis
J‘rg.’:!‘ﬁz _ﬁ'd'{.',f 1

e 5 o e : 5
‘;‘_},Rquddm refolvamus hane quzftionem;

A paucade Scriptura Sacra, ¢juique di snitate,
utilitate , divifione, nec non de varf}s ¢jus ver-
fionibus , pramittenda efle cenfuimus, De qua-
druplici autem ejus fenfu egimus in dif"ru!:: ione
procemiali ad roram 'l'l!:.:uiogiamgnr[. 9.ad quem
locum Le&orem remittimus,

g 1. .

Quid fir Seriptitra Sacra?

gCriymm Sacrz nominéintelligi urScriptura;
wdinftinétu & motiene Spiritus Sandi fcn'p[a’
non modo fenfum , fed etiam verba dictandis
juxta illod 2. Petsi 1. Omnis prophetia Scripture
propria interpretatione non fit. Non enim volun-
tare bumana allata eft aliguando prophetia., fed
Spiritn. Santto infpirati locuti fins Saniti Dei
homénes. Et 2. ad Timoth, 3. Omnis Seripturs
divinitiss infpirata , wtilis eft ad docendum. Un-
de per hoc differt Scriptura Sacra, 4 definitioni-
bus Conciliorum , vel Summorum Pontificum,
quod ifta ditantur quidem & Spiritu. San&o
quoad fenfum , quando funt definitiones de re-
bus fidei , non tamen quo:ld verba ; SCI'ipmm vea
ro Sacra , quoad urrumque, & Spiritu Sanéo di-
ftataeft. Quarefrequenterlegimus in Scriptura,
I’rolﬂ'ems teftari Dominum fuifle ad illos locu-
tum Iz ¢ Hee dicit Dominus exercitunm s
Yonz 1. Faltwm eft werbum Domini ad Fonanm,
& Jeremiz 36. interrogantibus primatibus He-
brzorum , quomodo ex Jeremiz ore Baruch def-
cripfiffet fermones illos | refpondit: Ex ore fio
loguebarir quafi legens ad me omnes fermonis




2,

248
iftos . €& ego [eribebam in wbsm?m, I::rrmlm'ma-
Hinc etiam Plal. 4. lingua Sacri Scriptoris ap-
pellatur galamus Seribae velociter [cribensis , quia
nimiram , ficut lingna non eloquitur, & calamus
non feribit, nifi verba pritisin menteloquentis
aut feribentis concepta , & abea fuggefta & diq:a-
ta:ficverbaipfa quz fcribuntur a Seriptore Ca-
nonico , diéantar 4 Spiritu Sanéto, Hinc de-
mum Gregorius lib. 3. Epift. 40. Quid rﬁ'(m-
quit ) Seriptura , mifi quedam Epiftola omniporeni-
tis Dei ad creatwram [wam? Etin procemio Mo-
zalium : Ipfe ergo-hac [oripfit . qus biee feribenda
ditlavit.

Aliquitamen exiftimant non omnia & fingula
Scriprura verba dicari (pecialitera Spiritu San-
&o, fed ciim de rebus fenfui notis & familiaribus
fermo eft , permitti ur Seriptot Canonicus ea
verbis fuis fcribat, cum {peciali tamen afliftentia
Spiritus San¢ti, ue nihil falfum aut indecens lo-
quatur, Ttadocent Sixtus Senenfis lib. 8. Biblio-
thece herefi 1z. Melchior Cano lib. 2. de locis
cap.18. Andreas Vega lib. 15.in Trident. cap. 17.
Bellarminus lib. 1. de verbo Deicap. 15. Andreas
Duvallius hic quaft. 1. de objedto fidei, Gravina
lib, 4. de verbo Dei fcripto controv. r.art. 2. &
alij. Ratio etiam id {uader, nam in divinis Scrip~
turis mulrz res & verba continentur, que Scrip-
toribus Sacris naruraliter nora & manifelta fue-
re,utetm v. g. Apoftolus fcripfivin fuis Epifto-
lis : Lucas eft mecum [olus , Trophimum veligni in-
firmum , [alutant vos tales &'o. Ergo non fuit
opus ut Spiritus Sanctus propofitiones illas , aut
verba hzc materialia, ad eas vel fimiles expri-
mendas neceffaria,in mentibus Scriptorum ef-
formarer. Nam ficut in neceffarijs Deuns deelle
non foler , ita necin fuperflnis redundare : fuper.
fluum autem fuiller de novo infundere [uperna-
turaliter , quod jam naturali notitid fatis cogni-
tum atque perfpedtum Sacris Scriptoribus erat,

Addo quod Author Ecclefiaftici, in prologo,
veniam petit, fi alicubi in verborum compoli-
tione deficiat; quod etiam facit Author libri 2,
Machabzorum cap. 15. in fine : ex quo fon leve
argumentum {umirar, Spiritum Sanétum omnia
& fingnla verba Sacris illis Seriptoribus non fup-
peditaffe , fed permififle, ur aliqua verbis {uis,
{fuoque ftylo fcriberent.

§ I
Dz nominibus & elogijs quibus Seriptura Sacra
communiter 1nfignitur.

Er Arijs folet nominibus Scriprura Sacra in-

figniri.-In primis per excellentiam Seripes.-
7a appellatur ; tum quia ea pené [ola digna el
quz legataraut {cribatur ; tum etiam , quia ea fo-
Ia fpiritu Dei confcripraeft. Irem vecatur anto-
nomafticé Biblia ,id eftlibri, quia omne genus
librorum humanerum, omnelque eorum Biblio-
thecas , longé (uperat facrum volumen, quo
omnis utriufque reftamenti continetur Scriptura,
Dicitur infuper verbum fen eloguinm Dei , quia
Deus perillam, tanquam per oraculum cerriffi-
mum ,nes alloquitur , mentem fuam aperic, &
de fuarum promiffionum infallibilitate certos
nos reddic. Nuncupatur etiam teffamentum Dei,
duplici ratione, Prima , quéd quemadmodum
teftamentum , carta eft fcripra, in qua declaratur
ultima voluntas hominis ; fic in Sacra Scriptura
continetur ultima Dei voluntas , & lex quam
Deus vultab hominibus {ervari. Secunda, quod

A

D

DIt PVIATIOASE CVNDA

teftamentumeelt, quo benorum defertur haredi,
tas, llIICl"E’:dt‘l!l'j el e morte, qui contir-
gente, cum efler antea claulum & :)hfi-;.wjum‘n,
aperitur : ficenim per libros facros defercur ne.
bis hareditas ceeleftis | & Chrifti morte in eg
confirmamur , ijlque apertis , legimus in eis nog
effe Dei haredes ,ac coheredes Chrifti, fi cum
eo fultineamus , mandara obf{ervemus,
Demum Seriptuez , fibri Sanéki appellantur g,
Machab. 12. Habentes (olatio libros [anflos, noy
foliim proprerfanctitatem Authorum, qui om.
fes, excepto Salomone , creduntur Sanéki Jfed
etiam & multo magis propter ﬁlﬂﬂ‘:ﬁcntiomm}
quam animis legentium , per modum objediin-
generant, vel quia nullom ne leviflimum quidem
errorem aut mendacium admictune.

Varia etiam leguntur apud Sanctos Patres
Scriptura Sacra e!o;m % qmims ejus dignitatem
& wtilitatem mirum in modum commendang:
Augultinus enim lib. 2. de do&rina Chriftiana
hzc feribit: Quantiom minor eft auri, argenti,
veftifque copia , guam de «Egypro fecim Hebras
poputus abftulit , pre divirifs , quas Pajf-:.z Hiz.
rofolyma , maxime [ib Salomone confecutus eft;
tanta eff cuntla feientia , eriam wilis ; collelty
de libris gentinm , fi divingram Scripturaruim
feientie comparentur. Nam quid
tra didicerit , fi noxinm eft , ibi damnatur;. ¢ cum
enerit omnia , que utiliter alibi

ejulque

-Z'.:}H!J-SJ, Pomo ¢x-

ibi g ifque in

didicir . multo abundantiis snveniet ea s quenuf-
guam amnino alibi , fed in illarum tantimmods
Scripturarim mirabili altitudine , & mivabili
bumtilitate difcwntur. INibil in illis eft { {ubdit
Hieronymus ) quod non luceat , & _fpiemlaf: [0
mundum illuminct , ut etiam que parva putan.

tHy 5 Sjufrim,i Santti ﬁu’gmm majeftare. Er in
prologo fuper Plalmos : In Scriptare (inquit)
habet infans quid laftet, puer quid taudet , ado-
lefeens quid corvigas 5 jnvenis quid fequatnrs
fenior quid precetur. Hine difcant femina pudia
citiam . populi inveniant pietarens , vidus judis
cem , panperes proteétorem s advens citftodem.
Hig Reges invenient quid aisdiant , Fudices quid
timeant. Hecrriftem confolatur Latium remperar,
Fratum mirilgm > pauperem recreat s & omnibus
apta medicamenia iribuit, In Seriptura (aitHu
go Vidtorinus ) quidgnid docetur , veritas ; quids
qr.'ic! Pr—.ecipimr s bowitas; (Jmiﬁ’qniz! Pmmir:i!m',
falicttas eff. N am Dens eft weritas fine falla.
cia, bonitas Jine malitia, f‘rz!!a"r.ﬁ fine miferia,
Merito etiam D. Bafilius Scripruram officinz
inftru@iflimz comparat, quz omnia & omnis
generis pharmaca quibufve morbis fappediar:
ita nimirumut ex ea Ecclefia, dum temporaerant
Martyrum , hauferic conftantiam fuam & forti-
tudinem ; dam tempora Dodorum , {apientiz
lumina , flumina eloquentiz ; dum' tempora he-
reticornm , fidei firmamenta , errorum everfio-
nem : in profperis ex ea didiceric humilitarem &
modeftiam ; in advecfis magnanimi:atfm sinte-
pore fervorem & difigen:iaﬁn. Praclaré etiamS.
Gregorius , explicansillud Job, Habet argentui ?
venarum [arum Frfr:ripium : A"Ygt‘ﬂﬂ-‘m ( in-
quit) eff eloguij vel J’Sr!;f.emi:e claritas ; vene Sa
cri Sc‘;'ipﬂtm ac [t aperte dicat: Qui a 4 vere pre-
dicationis verba ¢ preparat s neceffe eft ut can-
farum ovigines & facris paginis [wmat ; ut omne
gitod loguitar . ad diving authoritatis ﬁ'rﬂdﬁmt’f"
tim vevocet , atqie in eo nza':jtsimn [ocntionts [is
firmet. Demumin libro de fpeculo Monachoruin
plura habentur Scriprurz Sacra elogia: iilzfnil“

icitne




4

AR

Lih 1,

“P: 4 pensal

§s

DE SCRIPTVRA

jn oratione funduntur ; & ejuldem vitga decorti-
cata ,tnjus_ltitl‘.lhl varios bon.mum operum fe-
tus producimus, Vocatur etiam currus igneus
Eliz , que ad zternam hereditatem capeffendam
in ceelum vehimur : mons Sion in quo mandara
magni Regis F:atl1§|1tzlc5& panis quem populo
in deferto dedit olim Deus | omne infedele@a-
mentum habens: Polymita 'L-.c_c]cl::n veltis , va-
ijs qmﬂinsmm coloribus depicta , quorum gra-
e ;1{?:-&11 humanz mentis curiofitas pleniflimé
{atiarl [:Dteﬂ'. Item Seriptura magnus ille flayius
elt, qui Sg{fdi tur de .LOCO volu 15 ,ad irri-
gandum paradifum, quiin quatuor capira a{f\'mc-
batur : Fons, ait Lyranus ; quantiim ad articulos
fidei ; fluvins , quantim ad ea qua ex articulis de-
ur, Dividitur autem in ‘quatuor capita,,

ducun
propter guadruplicem i":f"nm quem continet.
Fluvius planus quidem , fed ales | ut aic Grego-
in quo agnus ambular & elephas notar. Pu
inferutabilem profundira-
tem, Fon atus :fons , quod perpetuo fcatu-
ziat , & 1n hortos Ecclefiz influat ; fignatus | quia
difficillima intelle@u continer. Liber{ us in-
tus & foris , proprer multiplicem f(enfum in ea
contentum ; & feprem figillis fignatus, ob diffi-
Pl im €jus intelligentiam. Liber magnus &
nagnus ob amplitudinem fui objeéti,
pro objecto quippe habet anclhc'ibilc s & dif:ci-
plinas omnes ac quidquid feiri poteft sfuo finu
complecticur : involutus , ob quadruplicem fen-

ob tenfaum

1o

fum quem continer, nempe litteralens, myfti- C

cum, allegoricum, & anagogicum. Unde Ori-
genes in cap. 1. Joan. Seriptura (inqguic ) mun-
dus eft intellvgibilis , fuis quatnor partibus , veluti
gratuor elementis conftitntus 5 cufus terra eff ve-
dutin medis inftar centri, [cilicer hiftoria; circa
quam aquarum fimilitudine z:éf)'ﬂiu circumfundi-
thr moralis imn’fig;m.‘:'a  cirea hiﬁariﬂm & ethi-
can, Veluri dieas bujus mindi pavtes , aérille naty-
ralis [cientic circumwvolvitur : extra autem omnisg,
¢ ultra . arberens ille ¢ ignens ardor empyrei
celi.id eff (uperna contemplatio divine narure,
guam Theologiam nominant , airoumglobatur.
Denique quanta fideles primzve Ecclefiz

feripturam in veneratione haberent , ex eo con- D

ftar, quod Biblia juxta Euchariftiam in templo
olim penebatur : erant enim olim in templis duo
fecretaria & dextro finiftroque larere abfidis po-
fita, in quorum altero Sacra Euchariftia afferva-
batur,in altero divine Scripture codices facri.
Unde §. Paulinus [ ut ipfe teftatur Epift. 12. ad
Severum ) in teniplo Nolano a {& ere@o, hos
verlusad desreram altaris inferibi juffit :
Hiclocus eft, veneranda penus . qua conditur s
& qud
LPonitiur alma [acri pompa minifterif,
A finiftra vero hofce :
81 quem (anita tener meditandi in lege voluntas,
KEifc poterit refidens facris intendere libris,

§ 11L
Ded:

ose - Seri priré,

Omenuniter dividitur Seriptirain vetus &

novum teftamentum , (euin libros ad legem
veterem [eu Mofaicam fpectantes , &cin libros
ad novam feuChrittianan legem pertingres. Ve
tus teftamentum et colle&ioilla librorum facro-
tum qui promitiane venturum Redemptorem ,
cum praceptis legis antiquz, Novum vero et

Tom, IV,

B

E

T TRADITIONE

dicieur pritcus Jaceb ex quo haurifitur aquez quz A colledtio ill

249
a librerum facrorum , que promif=
fom liberatorem ur prazfentem exhibent, cum
Prlff‘:"l’l“ novxe I'fg\s.

Libriveteds teftamenti dividi folent in quatuor
clafles , fcilicet in legales , quales funt quinque
libri Moyfis , fen Pentateuchus , Genelis, Exox
dus, Leviticus, liber Numerorum & Deurero-
noni). Hiftoriales , filicer Jofu¢ , Judicum,
Ruth, Regum, Paralipomenon, Job , Efdras,
Tobias, Judith,Efther, Machabai. Sapiegtiales,
ut Proverbia, Ecclefiaftes , Cantica Canticorum;
Sapientia , Ecclefiaftiens, Ec libros Prophetales;
quatuor nempe majorum Prophetarum , Ifatas,
Yeremias , Ezechiel , Daniel ; & duodecim mino.
tum, Ofeas, Joel, Amos, Micheas, Abdias;
Jonas, Nahum , Abscuc, Sophonias , Aggzus,
Zacharias , Malachias, Libri autem novi Tefta-
mentifunt quaruor Evangelia Marthzi , Marci,
Luce, Joannis, legalibus libris correfpondentia,
Ada Apoftelorum que hiftorialibus correfpon-
dent, Epiftole D, Pauli quatnordecim , una I,
Jacobi, duz D. Petri, tres D. Joannis; & una
Yude , qua libris Sapientialibus cotrefpondent,
& Apocalypfis D, Joannis , qua correfpondet li-
bris Prophetarum.

Horum librorum quidam dicuntur Canonici,
quia eos a Spiritu Sanéto tanquam pracipuoan-
thore prodiifle, per Ecclefiam conftar; alij vero
Apecryphi , id eft occulti, de quibus ana Spiritd
Sanéo manarint, incertum & ocenltum eft;i
que a facrorum librorum catalogo , €0 nomine
wetito rejiciuntur. Pro Canonicis , conflans eft
omnium Carthelicorum fententia , omnes illos
quiin Latina yulgata Bibliz editione continen-
tur, effe Canonicos, prater orationem Manaffe
Regis Juda , clim captus tenererur in Babylone,
duos pofteriores libros Efdre , & duos etiam po-
fleriores Machabzorum, qui proprerea in fine
Bibliz , extra feriem lbrorum Canonicoriam fe-
pofiti funt. His enim duntaxat exceptis , Sacra
Synodus Tridentina ; alios pro Canonicis fufci-
piendos decrevit {efl. 4. ubi poft recenfitum illo=
rum numernm , {cilicer guadraginta quir que ex
veteri teftamento , & viginti feptem ex novo,
hzc verba fubduntur : i guis awtem libros illos
integros , cum omnibus [ii us , prour in Ec-
clefia legi confuevernnt s & in veteri vulgata eds-
tione habentur , non receperit pro (Acris & Canonia
cts s Arathema fit. Tdem facrorom Librorum ca-
non fuerar prins editus & Florentino in decreron
Eugenij, & ante millecentum anhnosa Concilio
Carthaginenfi 3. cap. 47. & ab Innecentio I,
inEpiftela 2. ad Exuperum ,& a S Adgufttno
lib, 2. de doctrina Chriltiana tap. 8. qui pradicte
Concilio Carthaginenfi interfuit, & fubfcripfit,
Hi tathen Baruch expreffam mentioném non fa-
ciunt , fed eum fub Jeremia comprehendunt,
quia Baruch fuit fcriba Jeremie , ut paterex Je-
temiz 36. ideoque vereres prophétiam Baruch
citantes citant [ub nomine Jeremiz | ut pluribus
exemplis oftendic Canus lib. 2, de locis Theolo-
gicis cap.11. -

Porro libri Canonici funt duplicis generis , alij
enim vocantur Proto-canonici, :\Tfj Deutero-¢a-
nonici. Priores funtilli de quibus in Ecclefia Dei
nunquam & Catholicis hactenus dubitatum fuie,
Pofteriores vero de quibus nonnunquam ab ali=
quibus Catholicis eft dubitacum | fed tamen am-
plids non dubiratur ab ullo Carholico, Proro-
canonici funt infrd feripdd : Pentateuchus, five
quinque Moyfis libri; Genefis, Exodus, Leyiz

1i

80




0.

Anno
45-
LTS

#1s

250

: R e
ticus, Numeri, Deuteropomium, libri Jolue,
Tudicum , Ruth , Regum,, Paralipomenon, duo
Efdez , Job, Plalterium centum quinquaginta
Proverbia , Ecclefiafles , Canrica
Canticorum; quataor Propherx majores, & duo-
decim minores , qUatnor Evanggelia , Al&a Apo-
frolorum , Epiftolz tredecim D. Pauli , omnes
nempe, excepta illd quz elt ad Hebraos, prima
Petri , & prima Joannis. :

Deuterocanonici auté [unt ex veter teftamen-
to, Elther, Tobias, Judith, Baruch, Sapientia,
Ecclefiafticus, hymnus trium pl‘.:rurum,llﬂuieiis
3. hiftoria Sufannz, & Draconis, Dapielis 13.
itemque oratic Azarie, ficur & oratio ]ergixulx
circa inem Threnornm , Machabzorum primus
& fecundus. Ex novo teftamento caput ultimum
Marci, ab eo loco, Surgens antem Fefies , B ex
capite 22, Lucz hiftoria de fudore Chrifti [angui-
neo , & de confortatione ejufdem Chriftiper An-
gelum : Joannis 8. hiftoria de muliere adultera,
& ex prima Epiftola ejuldem hzc verba: Tres
[unt qui refiimontum dant in coelo, Pacer, ¢ Filiuss
¢ Spiritus . ¢ bi tres unum funt. Ttem tota Epi-
frola ad Hebrzos , Epiftola Jacobi , & Iudz, fe-
cunda Petri , fecunda & rertia Joannis , & deni-
que Apocalypfis ejufdem : de quibus aliquz Ec-
clefiz particulares , & aliqui Patres dubirtarunt,
aur negacuntefle Canonjcos ; liceralioqui adhz-
rerent Ecclefiz univerfali , neque dubitaflent aut
negaflent, fi fuillet definitio intimara toti Eccle-
fiz,ipfilquenota. :

Inter Apocryphos verd numerantur rerrius &
quartus Efdra, tertius & quartus Machabxorum,
Otario Manafle , appendix libri Job , qui ejus
genealogiam defcribic , pr;\*f“.lrim:cuh Threno-
rum Jeremiz, qua incipit, Et fatlum eff poftqnam
in captivitalems que nec in Hebraicis, nec in
Grzcis , {ed in nonnullis duntaxat Biblijs Latinis
haberur, Liber Herma , qui infcribitne Paftor,
& denique Evangelia, qua {ub nomine Andrez,
Bartholomzi, Barnabz, Nicodemi , & aliorum
circumferuntur,

Pfalmorum ,

R LV
De warijs Seriptare editionibns.

PRima Scripturz Sacrz editio eft Hebraiea
veteris teftamenti , & Graca novi : totum
enim vetus teftamentum a fuis authoribus He-
braice [criprum eft, exceptis paucis libris Chal-
daice confcriptis,ut Judith , Tebia , & quibuf-
dam pactibus libri Efdra & Danielis, ur teftarur
Hieronymus prafatione in Danielem , ubi cum
ijs reponit adhue quafdam partes Jeremix, ad-
ditque librum Job Arabicis vocibus permixtum
effe. Novam vero teltamentum Grazec {criprum
elt, przter Evangelium S. Marchai, quod He-
braicé primitm ab illo feriprum fuit, Evangelium
§. Marci, quod ab eo Latin¢ editum eft ,ut pro-
bat Baronius tomo primo Annalium'; 8 Epifto-
lamad Hebrzos , de qua ambigitur , an primiim
Hebraicé jan vero Grzee [cripra fuerit. Orige-
nes enim & Clemens Alexandrimus apud Eufe-
bium lib. 6. hifteriz cap. r1. & 18. cenfent hanc
Epiftolam Grace {cripram faifle , ita ut {ententia
& tes fic Pauli, phrafis verd & ftylus fit Luce, &
Clemantis, ideaque fir elegantior czreris Pauli
Epiftolis. Hieronymus vero , Theodorerus,
Oecumenius , & alij , probabilits exiftimant,
Paulum feripfilfe hane Epiftolam Hebraice , ut-
pote Hebrzum Hebizis , & hac de caulz alias

DILSEVTATIO SECV N DA

A

B

D

figli elegantia fuperare. Eft etiam controver.
fia inter Autheres,quo idiomate Epiftola ad Ro.
manos [cripra fuerit @ Salmeron enim tomo p,
3 !.nuué[brip«

pi‘o!cgnmeno 4;.‘111(‘.11@,%1‘1‘&'!1[il
tam elle: Bellacminus autem , Cornelius 4 lapj.
de, a‘.quucplm':s , cenlent {criptam effe Grr—::-é,
& pol in Latinum a Tertio, qui Papli
Amanuenfis fuit , ur dicitur cap.16. verlu 22, vel
alio Interprete , quem dicic Cornelius Paulum
femper ad manum habuifle.

Seciida editio eft Paraphrafis Chaldaica veteris 1,
teftamenti , quam Hebizi Targum vocant; de
qua quiejus Authores fuering, lis 8 controverfia
eft inter Authores. Aliqui enim Judzi exifki
runt,, illam ab Ezechiele Propheta fiiffe compo.
fitam. Jacobus Epifcopns Chriftopelitanuns in
cxpnﬁ:iouc Pfalmi 0. alferitauthorem tranfla.
tionis hujus fuiffe Jonatham Benuziel,Judey
qui anno 2. O&aviani Augnfti hoc eft anno
ante Chriftum natum 21, tranftulit rotm vems
teftamentum in lingnam(_'_11.11.{‘{:'::4m,ﬁ:‘::[ilm Mg~
gis de (enfu1, quam verbum de verbo exprimens,
Communis tamen fententiadocer, Paraphrafim
Chaldaicam veteris teftamenti, factam eflea eri-
bus Rabinis Judzorum ,nempe a Rabi Aquila, n
qui Pentateuchum : Rabbi Jonatha, quilibrum
Jofué , Judicum , Regum , & Prophetas ; &
Rabbi Je
ther, Proverbia , Ecclefialtem , & Can
linguam Chaldajcam rranftulic. Hune Galatinus
ait fuiffe Difcipulum Simeonis julti, qui excepi
Chriftum in ulnas fuas, & anno poft ejus nati-
vitatem quadragefimo , hanc tranflationem fen
paraphrafim edidifle.

Tertiaeditio eft Grzca Septuaginta interpre- Ih
mm | fafka 2;0. annis ante nativitatem Chrifty,
fub Ptolomao Philadelpho  apud Pharum Agy-
pti Ciimenim Demetrins Phalereus, Bibliothe-
cx regix prafedtus ,ingentem pecuniz {ummam
a Prolomeo accepiller, ut omni genere volumi-
num eam ornarer, & jam quingenta millia yoli-
mina Grzcain eam deportari curaffer, & Prolo-

£a ve

a
2~

eph ceeco, qui Job, Plalterium,

maa promifillec fe longe plura repofitarum, i
aliarum quoque gentinm fcripta congererentur,
preefertim Judxorum, quorim libros haétenus
non comparaflet, quod }Eropﬂ‘ii lingua & chara-
&ere conferipti effent, feripfic Rex ad Eleaza.
rum Pontificem , petiitque ab eointerpretes,
quos ut facilitis impetraret, centam millia Ju-
dzorum , quos Prolomzus Lagus captivos duxe-
ratin Agyprum, liberrate donavir, & in Judzam
remific, una cum pluribus ad templum dovis.
Ejus votisannuens Ponrifex, mifitad ipfum fep-
tuaginta duos Interpretes, legis peritiflimos, lin-
guarumque ‘Hebraice & Grzcz {cientiflimos,
unde Hilarius, Principes, Dollore[que Synagopts
eos appellat, & plures exiltimant aliquos exillis
fuifTe ex magno Synedrio ,feu Concilio Hiero-
folymitano. Hujusrei hiftoriam defcripfig Ari-
fteas , unus exlegatis Prolomai ad Eleazarum, 2
quo Jofephus lib. 12. antiquitatom cap. 20
Epiphanius lib. de menfaris & ponderibus ,¢4m
mutuati funt.

Addiribidem Epiphanius,hos Tnt(:‘rptﬂ!-‘bi'
nos & binos in cellulis inclufos fuiffe, & divino
miraculo fingula paria iplorum, ij{dem verbis
toram Scripturam tranftulille; ita ut fimul confe-
cerinc (ex & triginta exemplatia eja{dem protfus
vecfionis. Juftinus verd in oratione exhorratori
ad Gentes , dicit ingulos in fingulis cellulis fuifle
wnclufos , & majori adhuc miraculo, & fingulis




I

DE

{eorfim totam Scripturam ijfdem verbis reddi-
tam ; 8cfe apud Alexandriam veftigia cellularum
vidifle teftarur. ld::::aﬂéiuntlreiaezuslib,;.c;lp.
35. Clemens Alexandrinus lib, 1. Stromarum,
Cyuillus Carechefi 4. & alij. Sed repugunac Hie-
ropymus lib. 2. contra Rufinum | & in prefa-
tione tam in Pentatenchum ; quam in libros Pa-
pomenon , ubi aperté ridet hanc hiftoriam:
10 (INQUit ) quis primus author Alexandrie
inta cellil s mendacio fuo firuxeris, Ita que
exiftimar D. Hieronymus, fepruaginta duos In-
terpretes in cadem Bafilica fedentes, & inter [e
conferentes , Scripruram tranftuliffe; Sed quid-
quid firde hoc, concedunt omnes, hanc verfio-
nem non fine fpeciali Deiafliftentia fadtam effe,
tum propter admirabilem eorum confenfionem,
tum etiam quia integrum opus , brevillimo tem-
pore, nimictom ﬁ:'pumginm daorum d_im'mu i‘im-
tio , perfecerunt : qua- duo erant difficilia, imo
ipfaconfenfio moraliter erat impoflibilis , nifi 4
Deoipfo direéti & gubernari fuiflent ; unde Au-
gultinuslib, 2. dedoctrina Chriftiana cap. 7. uni-
formem hanc confenfionem , tanquam miracu~
lofam, & opus dextere Excel(i,commendat.
Preter Grecam f':ptuagil.ta [eniorum rranfla-
tionem , }s]:‘;: es aliz tam vereris quam noyi tefta-
menti, poft Chrifti adventum , fuerunt fadtz,
Grxco etiam idiomare j ciim enim feptuaginta

Interprerum editio corrumpi & vitiari ceepiffer, |

partim negligentii librariorum , partim malitid

hominum, Aquila, Symmachus , & Theodo-
tion, licer alias homines heretici effent, novas
wrrinfque teftamenti de Hebrzo in Grzcum

tranilationes edidere, in quibus in odium Chri-
ftiani nominis multa perperam addiderunt , ue
teftatur Chryfoftomus homil. ¢, in Mauth, &
Hieronymus Epift."89. ad Auguftinum. Deinde
cortuptam. Septuaginta editionem emendavit
Origenes multis ex Theodotione admixtis; Afte-
tifcis , fev figno radiantis ftella, defignans que
minus effent; obelis vero., feu virgulis , quz ex
faperfluo viderentur ‘appofita. Poft Origenem
vero etiam emendavit editionem Septuaginta
Lucianus Martyr , ejulque editio Lucianza vo-
caraelt,afui Authoris nomine,edque ufe funt
omnes Ecclefiz a Conftantinopoli ad Antio-
chiam ufque ,urreftarur Hieronymus prafar, in
libros Paralip. cujus verba infra referemus. Et
inprazfatione ad Plalterium ait ipfam {an&iffimi
Martyris manibus defcriptam | repertam fuille
Nicomediz in quadam tutri a Judzis calee illi-
tam, quod Athanafios dicitcontigiife {ub Con-
ftantino Imperatore, Tandem Helychius Mo-
nachus, & in Palzftina multorum Monachorum
pater, qui Hilarioni, San&iffimo Eremitz, ar-
&Giffimo amoris vinculejundus fuit ; citm Gracz
linguz peritifimus effer, & divinarumSeriptura-
fum lectorafliduus , novam Grazeam tranflatio-
nem tetius Scripturz publicavit, partim a fede
fepuaginta Interpretibus in vereri teftamento
emendatam, partim verd proprii induftrid in no-
vo teltamenta , ad antiquam fidem reftitutam,

atum editionum mentionem fecit Hierony-
mus prafar. in lib. Paralipom. ubi hec feribic
Alexandrig oo epyptusin Septuaginta (uss He-
Sichivm Landant ‘:'mrfmC.mﬁan:t ropalis ufgue
ad Antiochiam , Luciqni Martyris exemplaria
probat. Media inter bas provincia, Paleftinos Co-
Aiceslegunt , guos ab Origene elaboratos, Enfehi
g P“;-:.'p" lins vulgarun ; totufgue orbis bac inter
ﬁ:r;far ,".U.e:»h.’m.‘emm‘wsgn,ﬁ,

T, IF.

™

its

SCRIPTVRA ET TRADITIONE.

A

C

D

E

251
5. V.

De editione vulgata ejufque in Ecclefia,
anthoritare,

‘i‘\TT habnerunt Hebrai (04 lingud Sacram
J Scri ram, Graeci quoque [ud teftamentum
vetus , ex verlione Septuaginta Interpretum, 8¢
telbamenti sovi iplos primos fontes | zquum
erat, ut Latina Ecclefia , in quaeft fedes Pei, &
in qua perpetud fides Chriftiana manfura eft,
{ud etiam lingua eandem haberer Scripturam g
quare innumerabiles olim fuilfe Latinas illius
editiones , teftatur D. Hieronymus prafatione
in Jolue, & D. Auvgufllinus lib, 2. de do&rina
Chriftiana cap.ur. Sedinter illas duplex fuirvul-
gata , quz maxima fuir authoritatis in Ecclefia.
Una vetus, cujus Author ignoratur, fuirque an-
te Hieronymum , & ipfam S. Auguftinus libro
citato cap. 1. [talam yocar, Alia nova, fa&a ab
ipfo Hieronyme , quijuffu Damali Pape ,vetus
teftamentum ex Hebizo in Latinum tranftulic,
& novum teltamentum Grzce fidei reddidic. He
ramen dux volgate editiofies Latinz, vetus 8
neva, ctiam tempore procedente , contentienum
materiam (ubminiftrarunt, dum unaquzque fuos
fautores habebat ; nam illa antiqua, feu Trala,
apud Auguftinum citatum melior judicabatur 3
idorus vero lib. 6. Ethimol.cap. 6. Hieronymi
verfionem czrerisantepofuit. Unde poft S. Gre-
gotijtempora, ex illis duabus vulgatis , vereri &
nova , una conflata eft ad communem Ecclefiz
ufum , quz vulgata communis di¢ta eft ; non
quod in fingulis libris utraque verfio permixra
fit, {ed quia in ea aliqui Scripturz libri ;hempe
- Pentateuchnm, Jofue, Ruth, Regum , Parali-
pemenon , Tobias , Judith , Efther , Efdras,
Prophetz omnes , Canticum Canticorum , Pro-
verbia , Ecclefiaftes , & Yob , leguntur, ficut
Hieronymus ex Hebrzo in Latinum illes tran-
ftulic a‘l;'j vero libri veteris teftamenti ,non ex
verfioneD.Hieronymi,fed ex antiqua tranflatio=
neanteiplum , cujus authorignoratur , & quzab
Auguftino Irsla vocatur , defumpti funt. Plalte-
rium eciam vulgatz editionis Lavine, non eftil-
lud quod D. Hieronymus erapftulit ex Hebrzo,
neque illud qued tranftulic ex verfione Graca
feproaginta Interpreram , fed illud quod ipfe
emendavit ,tranflatum ab antiquo Interprete ex
editione Sandti Luciani Martyris, Demum te-
{tamentum novum vulgarz editionis,totum nung
legitur fecundliim veterem editionem, quam ta-
men D, Hieronymus emendavit ; conftat enim
Hieronymum emendafle novem teftamentum ,
juffa Damafi Summi Pontificis , ex prefatione
¢ejus in Evangelia, & cjus emendationem fuifle
abEcclefiareceptam , & valde placuifle: homini-
bus dectis & pijs ejus temporis , ut intelligi pe-
teft ex Epiftola 1o, Augnftiniad Hieronymum.

ves , editionem vulgatam
maxima efle in Ecclefia authoriratis ; ut enim
jamoftendimus,ea partim conftatexvesfioneilla
antiqua communi, quam S, Auguftinas libro 2.
de Doétrina Chriftiana cap. 15, Ialam vocat,
afleritque Larinis omnibus editionibus , qua
plutime circumfetebantur , preferendam efle,
guad effer (ur ipfe loquitur ) verborum tenacior,
cum per[picuitate [ententie:partim ex tranflatione
& emendatione D. Hieronymi, cujus muleaex-
tant §S. Pateum egregia teftimonia: Auguftinns
enim libto 18. de Civit. Dei cap. 43. ficaiv: N on
defuit semporibus noftris Prefbyter Hieroniymsms »

Li jj




-t
o

25%

Boma dohiffimus , ¢ trinm linguarum Peré:r‘ﬁmmy
gui ex Hebreo in Latingm divinas Seripturds con-
“aa; m laborem Hebrai
Eundem S. Gregorius lib.
“20. Moral, eap. 24.1ta pradicar, ut ¢jus tranfla-
m, quam novam appellac, ex Hebreo elo-
&a verits eranstudille dicac, arque id-
circod digniffimam efle cui fides in omnibus ha-
beatur. Sanéus quoque Ifidorus lib. 6. Erymol.
€ap. §. Prrfijrrc.\“( inquit ) ;"—iieran)-m.ec;,rf‘ir:m lin-
garim pm-zriﬁmus , ex Febrao in Latinum, elo-
quiim 5 divinas Scripturas convertit » :L.:le;\wmtrr‘—
que transfudit s €Hjus interpretatio merito cateris
anteponitur. Unde Sophronius , vicerudiffimus,
S. Hieronymi tranflationem , non Latinis modo,
{ed etiam Gracis valde probari animadyertens,
ranti eam Fecit, ut Plalterium & Propheras ex
Hieronymi verfione,in Gracum eleganti fermo-
ne tranftulerit, & Damafus Papa voluirillamin
communem Ecclefiz ufum introduci, vt referc
Platina in ejus vita. Merito igictur Concilium
Tridentinum feffione 4. fpeciali decreto vulga-
tam editionem , ut Authenticam habendam efle
declaravic, his verbis: Sacrofanita Synodus con-
fiderans nan parism arilitatis accedere poffe Eccle-
fie Dei s fiex emnibns Latinis editionibus , qne
civeum feruninr 5 [acrovitm libroram . quanam pro
anthentica babenda fit . innotefcat ; fatnit & de-
clarat , ut hac ipfs venws & vnlgata editio , gue
longs tot zeulorum wfiin r‘pf_?i Ectlefia Praéa!éz effs
in publicis letionibus | dispurarionibus , prads-
cationibus ; @ expofitionibus , pro anthentica
babeatur s & wutnewo eam rejicere , quovis pre-
textu andeat & prafumar.

Hinc colliges , Scripruram Sacram vulgatz
editionis , efle regulam fidei infallibilem | non
yerd textum Hebraicum , quem nunc habemus ,
aut verfionem (epruaginta Interpretum.

Prima pars patet, Scriptura enim Canonica eft
infallibilis regula fidei; ciim enim fcinfpirata &
diétara a Spiritu Sanéto, neceffario vera eft in
omni (enfu , quem Spiritus Sanctus intenderit ;
unde Chriftus ipfe Joan. 5. Judzos ad eam pro-
vocat , dicens : Serutamini Scripruras , ille funt
que teftimonium perhibent de me. Et Auguftinus
libro 2. contra Donatiftas cap. 6. N on affera-
s (inquit) fhateras dolofis , ubi appendamus
quod valumus 5 pro arbitrio noftro , dicentes hoc
grave, hocleve eft, [ed afferamns divinam flate-
ram de Scripturis Sacris , tanguam de the[anris
Dominicis, ¢ inilla quid fit gravius appendamus;
#mo non appendamus , [ed & Domino appenfa re-
cognofCamus. Sed Scriptura Sacra vulgatz editio=
nis, authentica & canonicaelt , ut definivit Tri-
dentinum :Ergo illa eft infallibilis regula fidei.

Secunda vero pars {nadetur : Nam licer rextus
Hebraicus veteris teftamenti, fuerit quidem ini-
tio plane divinus & authenticus, quia Hebrais
Hebraicé primim & originaliter traditus fuir,
abiifquead Gracos & Latinos derivatus , man-
feritque integer & authenticus , ufquead Chrifti
tempora ¢ Apoftoloram , qui paflim Hebraos
Scripruras citantes , nunquamadmonentde cor-
ruptione ; imo & ulque adtempora Hierenymi
(communiter faltem ) qui ex Hebraxo Scripturam
vertir, ut {epifls iple teftatur, & fpeciatim in
Caralogo Scriptorum Ecclefialticorum : At nunc
certum eft non effe divinum & authenticum , ab-
folure & univerfaliter , ob varias corruptiones &
depravariones, quain eo fadte funt. Nam Bi-
blia fueruntpunétis a Judwis vitiata, ideft pun-

, CHj#s tantwm litterary

Veracemn

DISPVTATIO §

A

B

Cc

D

E

ECVND

&orum, quz apud Hebraos [untloco voeal
additione perperam facti a Rabbinis uﬂidchhtis'
& Spiritu Sancto deftirutis  ac e inter fe “lﬂic’en;
Chriftum natum g4,
Deinde infcitia linguz Hebraice
rempote non adeo fuit comm
fumma qua indam litterarum i

canfa fuit cur alix proaliis litcer: h.".[-\lerc‘.}tur)
& inrerdum duz didtiones in unam c.or"jtmge[enj
tur , ant in duas una divideretur | cum magna
{ensts variatione , ur multis exemplis oltendun
Genebrardus in Plal. 4. Galatinus libro 1, de
Arcaniscap. 8. & alij.

Probatur eriam tertia pars, que afferit verfio.
nem Septuaginta quam nunc habemus , non effe
;cgulam infallibilem fidei ; licér enim cim pri-
mim talis verfio abilliseditaeft | fueric Seripto-
ra Canonica, modo tamen authentica non eff,
quiain mulris fuit vitata & corrupta , ut variis
exemplis probnt Hieronymus Jone 5. Er licke
Primﬁ;n emendata fuerit & Cardinali Ximeng
Hifpano (_‘,omp!nti, & poftea Romz a Sixwo ¥,
Operﬁ quorﬂdam Cardinalinm, & do&iflimoram
hominum ; non fuit tamen per iftas emendatio-
nes ad integram fuam puritatem reftitura: unde
Sixtus nullum edidit decretum , quo illam editio-
nem authenticam effe declararer: Ergo licerilla
magna fit authoritatis in Ecclefia, non eft ta.
men regula infallibilis fidei, ficut vulgaraeditio,

multa

‘ fum

§. VL

Explicantur quadam antilogie fen contradiéiones
apparemtes s que in Variis Scripture
locis reperinntur,

Areticiut Scripturz Sacrz authoritatem

& infallibilitatem eludant, eamque non
efle fidei noftrz infallibilem regulam fuadeant,
objiciunt quadam Scripturz loca, qua videntur
effe contradidtoria, atque adeo falfa ex aliqua
parte; duorumenim contradictoriorum , ulim
eft verum & alterum fallom, Hujulinodi f{unt
que fequuncur: Genefis 1. dicitur, Deum fex
diebus mundum creafle: At Ecclef. 18. afferiue
ipfum fimul omnia creafle : Qus vivir in aternum,
creavit omnia fimul. Irem Genell 1.d itur quod
lux creata fuirin prima die: quod eriam apparet
falfum , quia lox creara fuitcam Sole , cujus pro=
dutio dicitur fadta quarté die, Thidem etiam
cap. 32. Jacob Patriarcha fic ait : #idi Dominum
facie ad faciem , ¢ [alva f.‘zﬁ‘;; eSt anima meds
& tamen Exodi 20, Deus fic loquitur : Noz vide-
bitme bomo ¢ vivet. Eodem capite pruteftﬁm:
Deus {e vifitare iniquitatem patrum in filios, ul-
queinteriam generationem cujl'[s contrarm
afferitur Ezechicl. 18, Filins non portabit iniqui=
tatem patris, Pratereas, Regam 8, dicitur quod
inarca nihilaliud erat, nifi tabule reftamenti ; &
tamen Apoftolus ad Hebrzos g, affirmat qued
etiam eraribi manna , & virga Aaron quefron-
duerat, Uleerids Job cap. 7. iz hiftoriz affert
fe peccaffe , nam alloquens Denm, fic aiv: Pec-
cavi, quid faciamtibi 6 cufFos bominnm ? contra-
riumqneﬂﬂirm;{r cap. 27. dicens : Neque enim
ﬂ‘prcbz?m'if me Cor meum in gmni Vit mea. DEL
taretiam cap. 1. & 2. ejuldem libri: [7 omnibus
bis non pecmvk}ab s mec flultum aliquid lacutis
eff Labiis fuis ; & poftea cap. 39. idem Tob dicit ®
de feipfo : Leviter locutus fum; & infrd : Paum
locutns , fim guod wrinam non dixiffem; & Gps
42. Infipienter locutns furm. Inquibuslocisapess

f=1

20

il

i

Ty




oy By Ly pe o S

b

204

ih

i

DE SCRIPTVRA ET TRADITIONE,.

253

2 [ - i i 1 . a P R g s
ta videtur cffe contraditio. Denique in nove A verd poftea cap. 27. dicit : N eque reprebendir me

teftamente quadam funt loca, n_ln.luam contra=
didinuis {peciem hnbcm};l’.: nam Joan. 20. Maria
Magdaltwa dicitur veniffe mane ad moenumen-
mzh‘,('.".m adhuctenebra ellent : ;\t_contm Marci
16. Penit ad monumentnm ovto fam Sole , & Mat-
thai28. Fefpere antem fabbari , que litcefert in
vima (abbathi , venit Maria Magdalene videre
[epulchrum. Trero Roman. 3. Paulns fic loquirur:
Arbitramur juftificari per fidem s Jine operibus
Jegis: Jacobus verocap. 2. fuz l:pﬂl::»l:c (;‘1;]10_
Jick contrarium videtur afierere , his verbis: -
detis gquia cx operibus juftificarns kam_o . O nom ex
fide tamim, Pluraalialoca, contraditionis fp;;

=

ciem habentia , colligunt Magifter Canolibro 2, B

de locis Theologicis, cap. 2. Janfenius in con.
cordia Evangeliftarum , & Beccanus cap. 3. de
fide, qualt. 8. 2

Ad primum :eﬁxrlmfs-n particulam fimul , eo
loco accipi pro aqué, {eu pariter, fenfumque Ec-
clehattici efle, quod Deus fit xqué ompium crea-
tor , licer multa fucceffive creaverit, Sicutedm
dicitur PL). 48, fmul infipiens & Sultns peri-
bunt , fenfus eft quod pariter peribunt, non au.
tem quod codem tempore, vel ecdem inftantd,

Adfecundum dicendum cum D. Themai. parte
quzft. 67.att. 4. ad 2. quod fubftantia Solis &
lucis fuit produéta prima die,, fed quafi informis,

que poftea quart die formata fair, & determi.- C

nataad particulares effeétus in Sole, ided dicitur
creata t:]umtn die. Verba ejus funt : Dicendum
eft, wr dicis I}inn)'ﬁm . guedilla lux , Fvidelicer
quz prima die creara eft ) fiie lux Solis s[ed adbug
snformis.. ... [ed poStmodumdata eft i Pecialis
& determinata virtus ad particulares effectus.
Aliter hunc locum ibidem dubio 5, interpreta-
tur Bannez :aitenim quod Sol quarth die creatus
dicitur , non quéd tunc fecundim fubflantiam
creatus fuerit, fed per recapitulationem quia
videlicer iterum refercur crearus | utinter alia fy-
dera annumerarerur illud quod praclariffimum
elt; ficutobeandem rationem | produétio mulie-

tis, quzrevera fexto die fata fuir, narrarar 3 D

Setiptura poft finem omnium dieram,

Adtertium dico, Jaceb loguide familiari vifio-
ne, {ub (pecic externa; Deum autem in Fxedo
loquidevifione fuz effentiz in feipfa, qua juftis
non conceditur nifi poft mortem.

Ad quartum refpondeo, Deum in Exodo laqui
de peena temporali, apud Fzechiélem verd loqui
de paena (pirituali privationis gratiz , & damna-
tionis zternz, de qua ibidem ait : _dnima que
femw:r:'z s ipfa movieryr rilla enim peena in fi-

ios derivatur, non verd ifta, excepto peccato
originali,de quo non eft ibifermo,

Ad quintum dicendii quod in area erat diftinétio E

quzdam ,ira vt aliquid poffer effe in medio arce,
& aliquid ad latus , ut colligitur ex Deureron, 13
ubi dicivur : Tollire fibrum iftum . & ponite in la.
¥ere arce , & illud latus non vocabatur arca com-
muniter. Tgitur in medio arez nihil alind erat,
nifitabula teftamenti , & fic verificatyr id quod
haberur 5, Regum §. in latere aurem erat virga
Aaron , urna aurea cum manna , &itaverumeft
quodaftirmat Apoftolus ad Hebrzos 9. qui la~
tetivocabulo accepit arcam ' prout non folim
medium, fed etiam latera compleitur : unde in
illis locis nulla eft contraditio,

_ Adfexcam dicarur quod quando Job cap. 1,
Aty Peccavi, loquitnr de aliquo peccaro levi
quod commifit ante illam tribulationem , cim

Tom. 1F.

COr mERTRin st Vita mea,loghitue de peccato in
re gravi, pracipué de peccatis illis qua fibi ebji-
ciebantur ab amicis,

Adalind quodibi fbjungirur tefpondent ali-
quiapud Pinedam , €ap.39. 8¢ 42. citatis, quod
licee Jobin principio fuz tubulationis | in verbis
fuis non peccaveric , etiam venialicer {in quo
fenfluverificaturillud quod dicitur cap 1, & 1.)
tamen pofteaaliquod peccatum , licér leye ,Com-
mific, defendendo nimis fuam innocentiam co-
£ amicis, vel dum de judicio Dei conquerebarur,
Unde verbailla, qua Job ait , nimiram (& lévi.
ter & infipienter locutum effe, referunt primo
ad 1d quod dixit cap. 6. Frinam appenderentuy
peceata mea, guibus ivam merni , e calamitas
quam pzuicr) in [fatera , qmiﬁ Arena maris beg
Lravior appareret.: vel fecundd ad id quod ait
cap, 7,E!i‘gif [ufbendinm anima meq : vel terio
ad illud quod dixir cap. 9. i fagellar, occidat:
vel deniqueadid quod habetuar cap. 13. ubi fibi
promittens certam victofiam ey judicio Dei,
dixit: Stio guod inveniar jufbws in judicio,

Nihilominis D, Gregorius excufar Job a pec-
cato veniali, & verbis inordinatis | & ajr quod
cim dixit, Lewiter ¢ infipienter locutus [um
loquebatur comparative ad Deum , apud quem
omnes ejus excufationes & querimoniz erant
ftultitiz , & locutiones leves : ficat apud iplum
omnes noftrz jultitiz peccata vocantur, & dicun-
tur effe ficut pannus menftruate, Waiz 64. quam-~
vis reipfa peccata non fint, Doreft etiam dici,
quod verba Job, fluliitiz & peccata vocantur,
nion quod revera peccata effent, fed quia habebang
aliquam fpeciem & appatentiam mali, prz ni-
mio dolore cruciatunm quos patiebatur, Unde
D. Thomias in commentariis ad cap. 38. ipfum
excufat, & dicit folam excefliffe in modo lo-
quendi,

Ad [eptimumex novo teftamento defimptum,
refpondeo Magdalenam domo profetam effe,
dum adhuc tenebra effent » & pervenifle ad mo-
numentuni , orto jam Sole. Velpere autem Sab.
bathi, que luceleizin prima Sabbachi ,fignificag
auroram diei domihice , quir vocatir prima Sab.
bathi, ideft prima dies poft Sabbathum, Vefper
enim auroram ibi ignificar, ob flellam anteluca-
mam , qua Veius appellatur & Velper, ut expo-
nit Baronius ad annum Chrifti 34.  Quamvis
alij per Pefpere intelligant partem extremam no-
&is, que tora apud Hebrzos velper interdum
vocatur. Alij malunt, Magdalenam, & alias fan-
&as mulieres , {apits ad fepulchium vepiffe,

Ad uldmum dico , Paulum loco cirarg foldm
velle,hontinem nonjuftificari per opera que fiune
perlegem, five naturalem | five Mofaicam, fe-
clusa grati Chrifti; fed per fidem , non infore
mem , fed gratid & charitate formatam : Jaco-
bam vers, cim afficmart opera jultificare, &
non folam fidem, loqui de operibus factis ex
fide, & gratia Chrifli; arqueira unum Apofto-
lum alteri non efle contrarium,

1
5

18,

28,




29.

30.

3L

Lee

154 A

DRSSPV T

ArTi1cvivs IL

An preter Seripturan fint alignz tradi
€, Gl Jfint reguia Jrder §

contén-

nes Hon Jf[u. 2
S
Egant Heretici noftri temporis,
dogmara

f‘\T dentes omnia fidei Chrifianz
eflzin Scripturis Sacris exprefla, fubindeque tra-
ditiones non {criptas in factis ccdici_bus,:al_mlmm
nullius roboris & authoritatis efle rejiciendas.
Idem prius docuerant Guoftici apud Augufti-
num lib. 1, contra Maziminum , Macedoniani &
Eunomianiapud Bafilium de Spiritu Sancto cap.
2¢. & libro 1. contra Eunom. Neftorius, Euti-
ches , Diofcorus, Ethyconomachi, ut ex adkis
feptima Synodi habecur. Demum ante Luthe-
rum & Calvinum , Henricus Tolofanus , ut nar-
rat Divus Bernardus Epiftold 142, & wiclefus
apud Waldenfem libro r.docrinalis fidei antique
€ap. 9. ut inventum hominum , & Pharifzorum
fuper(titiones,traditiones rejiciebant. Ut hicerror
coufuretur , & veritas Catholica ftabiliatur & ex-
plicetur, fic
51
Conclufio affirmativa fFatuitur.

Tcoigitur, praeter Scripturam, aliquas efle
D traditiones non (eriptas , ad regulam fidei
l?Cf{1I1{'!]tCS.

Probartur primo ex Scriptura 2. Thefl. 2. [ta-
que fratres [Fate ¢ sencte traditiones quas didici-

is five per [ermonem, five per Epiftolam noftram.
Ubiin primis fermonem efie de rebus ad fidem
pertinentibus , & non tantiim ad externam poli-
tiam Ecclefiafticam , farerur Calvinus in hunc
locum , & pater, quia hoc ideo dicit Apoftelus
Theflilonicenfibus , ut maneant firmi in fide
vericatis , qut‘mndmndnm 1iql1z‘L ex verbis prace=-
dentibus. Deinde disjunétioilla, ffve per fermo-
nem s fivé per Epiffolam , aperté indicar duo ge.
nera traditionum ; alias feripras , alias veré non
feriptas , fed perfermonem, id eft viva voce ex-
preffas. Unde Apoftelus zquiparac utramque
traditionem feriptam & non ferptam , & fignifi-
cat utramque zqualiter tenendam & utrique
zque firmiter fandum effe, nimizam quia ver-
bum divinum , five fit fcriptum , five non , ®que
credibileeft, ejufdemqueauchoriatis, 8 infal-
libilitatis; neque enim vim habetab atramento &
chara&eribus , fed a Deiauchorirare.

Hoc Apeftoli teftimonio utuntur Sancti Pa-
tres ad probandum dari in Ecclefia aliquas tradi-
tianes non [cripras, ad fidei regulam pertinentes.
Chryloftomus enim Homil. 4. in caput 2, Epi-

. ftolz 2.ad Theffal. ficdeillo Apoftoli pro tradi-

tionibus non feriptis tetimonio loquitur : Hine
pater quiit) guod non omnia per Epiffolam tra-
diderint Apoftoli, fedmilta fine litrevis. Eadem
werd fide digna [(unt tam ifta quamills. Quare
Eulefie traditionem fide dignam exiftimemus,
Traditio eff , nihil 4mFif;f.t gueras, Et+Balilius
libro de Spiritu Sancto ad Amphilochium cap.,
29.initio: Aps Rolicum effe arbitror traditionibus
etiam non [criptis inharere Laudo enim wos in-
quit(lapple Apoftolus 1. ad Corinthios 10. ) qued
per omnia Chrifti memeres eftis » & [icut tradidi
vobis precepramea fervatis. Ei 2. Theffal. 2. Te-
nete traditiones guas didiciflis, ffve per fermonem,
frve per Epifiolam noftram. Huc u[‘que Bafilius,

Probatur fecunds ex Niczna Synodo fecunda,

T10

= & L —— A anno 781 celebrara, in qua altione 6. initio, hee

B

C

D

B

SECVNDA

verba habentar: Praterea cim mnltis qua ?‘Uf’ifﬁne
ff:rfijm tradita [unt etiam r'?na{@"ﬂi:m allio inEegle.
fia ab Apoftalorim predicatione dilatata eff Ecrur.
{us aétione 7. in ultimo titulo fic dicitur : Sed 4b
ﬂ'p,,f‘;‘gla edolti tencmses traditiones guas “C(?P‘-'

anits, omnia recipientes (& ampleftentes guacume
= ~ . . N
ties [eripta o non

que Catholica Ecc ;
[eripta recepit i Ex quibus [unt etiam figur
Pié}umrrsm € Lnaginnm. ]i.E'gc dantar niiqum tra-
ditiones Apnﬁoliim non lcl'i:pm: 3 f;\t:ti;L:ilu e
qux ['pe&a: ad cultum & pxc‘.‘mmm {acrarum
imaginum.

Probatur tertié ex § S. Patribus : Incipiendo
enim a D. Ignatio Martyre, omnium antiquiffi-
mo, €jus Elri!{ulz vere promptuarium dici .\of.
funt divinarum traditionum quz in s Serie
prutis non habencur : diei enim Dominicz cele-
bratio habetur in illa qua elt ad Magnefiages:
Ecclefiaftice Hierarchiz chorus , conftans ex
Epifcopis , Prefbyteris, & Miniltris , haberae
in Epiftola ad Tarlenfes : varij Clericoram ordi-
nes ,in Epiftola ad Antiochenos : felta colenda,
& ‘|€jnuium Qu: kag\-ii‘.‘n:de obfervandum , in
Epiftola ad Phi ippenles , & alia ejulmodi, quz
non funt feripra ab’ Apoftolis.

Secundé D, Dionyfius cap. 1. lib. de Hierarch,
Ecclef.loquens de Apoftolis , quos primevos fa-
cerdotalis muneris duces appellat : Sacrariorem
(inquit) & purgatiorem doftrinam , ex anime in
animum , medio interveniente verbo s partim lir-
terés, parsim fine litterss transfuderunt. Mulia
prarerea per {olam traditionem non {criptam ac-
cepta ,inlibris ejus recenferi, luce ipsé clariuseff,
Fit enim mentio de Chrifmatis facramento,de
Ordinis ditin&ione , precibus pro defunéis, &
aliis hujufmodi, qua in Scripturis Sactis non
habenrtur.

Tertid Irenzus libro 3. adversis Harefes cap.
1,83, :\pnﬁoficas traditiones probat per contl-
nuatam {ucceflionem Pontificum R omanorum
incipiende a Line,qui immediate {ucceflit Petro,
ufque ad Eleuthetium , qui duodecimus vel deci-
mus terrius fuit poflt D, Petrum Summus Pon-
tifex,

Quarté Sanétus Jultinus Martyr in Apologia
2. pro Chriftianis , fub finem , aliqua refert non
{eripta,que dicit Chriftum Difcipulis tradidifle,,
nempe diebus Dominicis poft leCtionem Scriptu-
rarum efle offerendum & confecrandum panem
& vinum , aqud temperatum,. "

Quinto Fabianus Papa, qui feditanno 238, in
fecunda Epiftola ad Epifcopes Orientales , initio
docet modum conficiendi Chrilima fingulis an-
nis , fuifle ab Apoftolis tradicum, eumque fer-
vandum ,; ficut Apoftoli tradiderunt : Ifta(in-
quit) & Sandlis Apoftelis ¢ ficee/Joribus eorim
accepimies *vnff.?"y:sz‘ tenenda mandamus, Hee
Sanélte Romana Ecclefia ¢ Antiochena i tempo=
ribus _Apoftolornm cuftedir. Hac Hierafolymo-
ram , Ephefinorum tenet.

Sexro Termullianus gntiquimmus Author libro
de Coronafnilitis poft initium, fic !oquimr.HdﬂC
ﬁm:ﬂ’;z .S‘cyf‘pmm determinavit 5 certe :‘aﬁfm’f“ﬂrﬁ'
corroboravit . qua fine dubio de traditione malti
vit, Quomodo enim ufurpari guid poreft )ﬁf?“?’j“
tum priiis non eft ? Evinfra, Enumeratis ceremo=
niis quas in Baptifmo Ecclefia adhibet, {ubjun=
git: Harnm & aliarum ejufdem difciplinarim
Jilegem ex/;oﬁufu Seripticrarnin » nulla legfi tra-
ditie 1ibi F:‘mtc’ﬂdrrur, aulrix L‘o;:ﬁte;udu, cott=




e

- enlo floruerunt. CYP“‘“‘-US er

DESCRIPTVRA ET 'TRADITIONE,

Grmatrix O fides obfervarrix.
1

Eandem veritatem unanimi feré confenfu tra-
duntalij Patres,quitertio , quarto , & quinto (-
1im libro 2. Epifto-
14 +.2d Cecilium ait,aquam mifcendam effe in ca«
lice vino ex Chrifti inftitutione, qua ramen nuf=
quam in libris canonicis feripra reperitur. Bafi~
Tius libro de Spiritu Sancto cap. 27. hec [cribit
Dagmra guain Ecclefia predicantur guedam ha-
bemus € dotlrina frrr’jr;fo prodita . guadam rurfis
ex traditione A’Faﬁm’fm, snmyfteria s tdeft inoc-
culto tradita s vecepimus , qiornm wutrague parem
wim habent ad pieratems. Ubi multa quz n Ec.
clefia obfervantur, ex traditione deducit, ut quod
figno crucis Chriltiani atntur, quod aqua ante
Bapufmum conﬁ’.cremr,_ quod baptizandus fa-
crooleo inungatur , & fmilia, canfamque ibi-
dem aflignat, cur non expediar omnia feripto
teadi: Ne (inquit ) Dogmatum cognitio, propter
affuctndinemviige venirer ad contemptum, Epi-
Phanius Herefi 61. G;J:':‘fn (inquit ) ¢ traditio-
Aediti o nonenim omniaa Diving Sc;-fpr;:r,e acci-
pi poffint. Damafcerius libro 4. ﬁ;l.ej cap. 17.
Plurima (ait) Sanéti Apofloli tradiderunt [ine
[eripro. Denique Auguftinus libro 2. contra Do-
natiltas cap. 7. dicit, multa now inveniri in lit
ris Apoftolorim . gne tamen non nifi ab Apaftolss
tradita & commendata leguntur. Etlibro . cap.
23.afferit dogma fidei quo afferitur, Baptifmum
validé ab Hereticis conferri, non pofle fatis ex
Sacra Scriptura colligi, proptereaque ad Eccle-
fiam & traditionem recurri debere : Apoftoli ( in-
quit ) #ihil guidem exinde praceperunt ( [cripto
{cilicet) fed confuctuds ifla gue opponchatur Cy-
'pri:;m , 2l corum traditione extordium ﬁam}:ﬁ{?‘z
aredendaeft : ficut (wnt mulea , guenniver(a tenet
Ecclefia, & ob hacab Apoftolis pracepta bene ore-
duntisr qr:aﬂq:mm_ﬁ'rfpm nen reperiunur. Item

Epiftold 118. poft initium hzc feribic ; J/ qua,

nonforipta [¢d tradita caftodimus, que guidem toto
terrarim orbe obervantur , datur intelligi wel ab
ifj.»,*?.r Apoftalis , wel plenariis Coneiliis qrOTIm
eftin Ecclefra [aluberrima authoritas commendata
atgue [Latrira vetineri , ficut guod Domini Paffio .
& Refurrellio , o zif;'&rn‘_ﬁa i celum , ¢ adven-
tis de coelo Spiritus Sanéli  anniverfaria Solemni-
tate celebrantur . ¢ i quid alind tale ocourrerit,
qued [ervatur ab univerfis, grocumgne fe diffun-
dit Ecelefra.

Probatur quarto ratione : Neceffarié admit-
tenda eft vel abipfis harericis aliqua traditio, fi-
dedivina credenda , ut conftar de Secriptura Sa-
€ra, quam non nifi traditione credimus, Unde
enim certi fumus, quod hze Scriptura ab iis Au-
lharibnscon{'cripm fic, illa eadem quam tene-
mur credere , nifi traditione @ Unde fcire poflit-
mus, quod tertius & quartug liber Efdre | ter-
tins & quartns Machabzorum , oratio Regis
Manalle, anne@i folira libris Paralipomenon,
Appendix ad librum Job , Plalmus centefimus
quinquagefimus primus Davidis,, qui in Gracis
Plalteriis invenirur , Evangelium Nazarzorum,
Epiltolz Pauli ad Senecam, quarim- meminit
Hieronymus in Caralogo de Scriptoribus Ec-
clefiafticis , Liber Paftoris , cujus Author , tefte

leronymo, loco citato , fuic Hermen, cujus
mentio fitin Epiftola ad Romanos cap. ultimo.
Unde, inquam, certo {cire pofamus , quod hi li-
bii r1#1 fint Canonici, nifi tradidone: Quicum-
que ®itar Scripturam- admittic, neceffario ad-
Inittere deber traditionem , quz hanc potits

A

B

=5y
Seripturam , quim aliam nobis divinitds revela-
fam proponit, cim id aliunde quam traditione
fcire nequeanius.

Refpondent Hearetici, unicuique habenti ve-
rum fidei {piritum , per fe conftare, qua fit vera
Scuiprura uz falfa.

Sed contra primo: Fideles primitivae Ecclefiz
habebant verum fidei fpiritum , ur facentar Ad-
verfarij , & tamen teftatur Divus Anguftinng
libro de predeftinatione San@orum capite 4,
quod judicabant librum § pientiz , quem reji-
cit Calvinus, efle facrum:Verba Avgnilini fune,
Sed gui [ententiss traltatorum r‘nﬁ‘n:i volunt
oportet ut iffum librum Sapientia , ubi legitur, Ra.-
pius eft ne malitia mutaret intellecinm ejus | ommi=
bus traflatoribus anteponant , guoniam fibi enm

Lerunt etiam temporibus proximi _Apofio
lovit egr:grf tratlarores, gui eum teftem adbibentes,
nibiil (e adbibere nifi divini teflimoniit credideriis,

Secundo , incertum omnino eft, quis yerum
illum fidei (piricam habeat : Calviniani enim non
credunt illum fuifle in Luchero , nec Lutherani
in Calvino , necullus exipfis in Catholico Ro-
mano, Inter ipfos eriam Calviniltas diffentio eft,
quanam ficvera Scriptura, ut inter Calvinum &
Bezam de initio capitis 8. Joannis , quorum alter
fpuriam, alter Divinam Seripruram efle vule
Incertum ergo erit qua fit vera Scriptura, nifi
ad traditionem recurratur,

Probatur quintd : Si omnia Chriftianz Reli-
gionis dogmata in fola Seriptura continerentur,
magnum hareticis ad errores in Ecclefiam Dei
introducendo’ pateret oftinm : Sed incredibile
elt, Chriftum & Apoftolos, ulque ades apertum
oftium erroribus reliquiffe : Ergo & omnia ad
fidem Chriftianam neceffaria in Scriprura conti-
neti, Minor conftar, Major vero ex eo aperte
demonftratur , quod cim dodirina Scripturz in
controverfiam vocata, neque declarare, nequa
toerifeiplam poflicadversis novarum interpretas
tionum corruptelas , facilé adulteratur & corrum-
piturab hareticis, non verd rraditio, utpote qua
fucceflione & praxi continud patet in Ecclefia,
unde plures ﬁ::ccnmp:!m[im'.t‘ hacent
Hiretici, qui Scriprurd quam traditione abute-
ventur : N emo enim Heveticorum eft { dicebae
olim Hilatius ad Conftantiom Auguftum ) qué
[e non fecindion Scripturas predicare ea qsibus

blasphenar mentiarur. Videas illos {ingnit Vin-

ins Lyrinenfis ) wolare per fingulagre gue [a<
cra legis volumina , per Moyfis, per Regum libros,
per Pfalmos ; per Apaoflolos , per Evangelia , per
Prophetas: five enim apud fuos, five alienos ;. frve
privatim, [fve publice; five in fermonibus five
i conviviis, frve in platess | nibil unguam de
fwo prefernnt , quod nin etiam Scriptura verbis
adumbrare conentur: feinnt enim fetores ficos nullé
Joreplacituros , ff mm’%@ﬁm};!iai.’er exhalenturs
unde illos coleftis eloguij werbis, welut gquodam
aromate aspergunt. Faciunt porro haretici guod
patrem fumsm fecifle vident , ¢ anthoris [ui callida
machinamenta [eftantur qui iﬁﬁfm Dominum
Scripturarum teflimonis appetis: [i filins . inguie-
bat, Deies, mitte tedeorfum , [eriptim eft enim:
Ita e}!wdmmqm a’v‘gmg harvericus proferar , Faring
ast fcripmm eff enim, Unde Hieronymus in
cap. t.ad Galartas , ait quod omnes harefes b Serj=
prucis fibi confinnt cervicalia . gua ponant fich
cubito umiverfe erarzz. Er Augultinus Tra@ata
18.inJoan. Non #ate [unt herefes (ingnit ) ¢

er
queda dogmata perverfitatis illagueantin anims,




o
Q.

256
#ifi dum Seripture bona z'mc#’;'gxmrur non !’.ME S
quod in bis non bene inselligitur , temerd & awda-
Eler afferitnr. Ex quo inFcttTcrLuHuu.us libro de
pr.rfcriptiomhus cap. 19.& 21, non efle cum Ilz;-
reticis ex Seripruris difputandum, {ed ex tradi-
tionibus qua in Eccleliis retinentur , iltamque
fubdit rationem : quia haererici Scripturasin ql}c—
num (enfum conterquent facilé , fedex traditio-
ne claré conftac veritas. X

Probatur fexto : Inter dogmata fidei Chriftia-
nz numerantur ifta: perpetua Matris Chrifti
virginitas , quam contra Antidicomarianitas cre-
dit Ecclefia : Baptilma paryulorum ,_ﬂ}n[raf\na-
bapriftas : proceflio Spiritus San&i a Patre &
Filio , contra Gracos :celebratio Pafchz polt
decimam quartam lunam Martij, contra Quarto
decimanos : rranflario Sabbathiin diem Domini-
cum , contra Judwos : duz in Chrifto voluntates,
contra Monothelizas: At hec nullibi in Seripra-
ra Sacra reperiuntur : Ergo omnia ﬁde.i Chriftia-
nz dogmata non continentur exprelse in Seri-
prura, fed ua habentur ex traditione, quz
proinde fidei regula efle potelt.

Confirmatus argumento quo utitur D, Augu-
ftinus contra Maximinum Arrianum, libro 3.
contra ipfum cap.;.In quo loco Scriptura legitur,
Deus P.1rerix'£c'ﬂiri(= & innatus & tamen ut do-
gma fidei creditur a Lutheranis & Calviniftis:Ec-
Lgu omnes fidei noftre articali nen continentur in
Scriprura , fed aliqui fol4 traditione docentur,

Refpondet Molinzus libro de Purgatorio pa-
gind 39. aliquos ex pradictis articulis , {cilicer
perpetuam Dei Matris virginitatedh, tranflatio-
nem Sabbarhi in diem Dominicam ; & celebra-
tionem Pafchz polt lunam decimam quartam
Martij, non efle ad falutem neceflario creden-
dos ; alios vero efle quidem de fide , ed vel in
facris litteris exprefsé contineri, vel ex Scriptura
per manifeftam confequentiam deduci.

Sed eontra ; Tdeo Helvidius, ejufque fequaces,
ab Ecclefia pro hareticis habiti {unt, ut referunt
Epiphnnius & Hjc[nny[;ms libris contra ipf‘os
edins, quia negabant Deiparam poft Chrifti
partum Virginem remanfiffe : Ergo articulus de
perpetua virginitate Matris Chrifti, elt unus de
pertinentibus ad fidem. Quoad celebrationem
Pafchz poft decimam quartam lunam , licérante
Concilium Nicznum primum , eflet obferyatio-
nis liberz , ab ille ramen Concilio Decumani
qui {entiebant non ita effe celebrandum feftum
illud , fed lund decimé quintd,pro herericis habi-
ti funt. Quantdm ad eranflationem Sabbarthi in
diem Dominicam, nullus eft ex fidelibus , qui
non haberet tanquam Judzum, eum qui die
Dominica laboraret, & Sabbatho feriarer. Unde
Ignacins in Epift, ad Magnefianos docer Domi-
nicam diem efle Refurreétioni Chrifti eonfecra-
tam , & proprerea illam, Reginam ac Principem
emninm dierivm » appellac,

Denique quoad reliquos ex pradiétis articulis,
ciim fidei affenfus non fic dilcurfivas , fed fim-
plex, propter {olam authoritatem dicentis, dice-
re,ut refponder Molinzus , quod per confequen-
tiam ex (cripturis eruuntur, non eft probare quod
fintex fide credenda ,fed foliim qued pertineant
ad Theologiam , quz difcutfiva eft, & qua ex
myfteriis fide divin crediis, per difcur{um plures
conclufiones deducir.

Demum fuaderi poreft conclufio ex ea quod
{emper traditiones & in omni {tatu accepre fue-
rint : vix enim ullum regnum eft cui fur traditio-

1

PISPY.TATIO SECVN

A

D

DA

tiam quoad res maximi momenti, &

I regni leges fundamentales fyls

3 !

yne habentur. Exemplum in promptu ey
mr C 1 & B

nes defint
ingerc
tradit
hiber florentiflim

nium prima & prac

1
4 traditio.
ne habetur : nec conftar quem Auchorem habeay,
ali Pharamundum Regem, aliis ad Carolum
Magnuom , aliis ad alios referentibus.
Quanttim ad {tatum legis nature , in quo null
cripturze (altem Canonicz extabant, plura fol
traditione cognof‘ccbar;tur i ham pratet ‘quod
non et dubium quin _"3 damus nepotes (uos Pl[lm
docuerit quantiim ad fcientias , quasnemo pepat

a Chaldais Agyptij, e
rea nec dubirmi'pu;i'b videtur, quin Ada
ra alia docuerit, qua ad religienem
qualia funt originalis culpa , generatione trady.
&a, remedinom ad illam eluendam c::hlbeudum,
pracipué vero futarus adventas Mefliz | &alia
ejulmodi plura , qua certum eft non ignoraffe
Adamum, & de quibus etiam dubitari non po.
teft, quin polteros monu ;

habetut in Ennm‘.ma D

do judicium ultimum , {ui
circumeifionis pr.
fteros , ulquead A

it. Henoch etiam | g
turum alionan.

Abr:

i
juod ad po-

ceptum ac

14 traditic
5 traditienes,
I s, quia exdem rra.
ditiones habebantur, q{m: in lcg-e natura vigue:
rant, nimirum de peccato originali , de purgaro-
rio , de facrificiis pro mortuis offerendis, de Mels
fia, & ultimo judicio futuro, Praterea certum eff
apud Hebrazos , Moyfem duplicem legem in
monte- Sinai accepifle , alteram quam feripram
omnibus promulgavit, alteram quaz priotis ex
plicatioerat, quam ore ad os tum Jofué tam fep-
tuaginta {enioribus tradidic. Tdque preter om-
nium Hebrzorum confenfum | ex illo Efdrz g
cap. 14. vid i', ubi Deus ita loquitar:
Enarravi Mo )fi mirabilia mulra, & prace i eh
dicens , bac in palam facies verba, & hae abfs
condes. Vulgo etiam dicirur, Efdram ex'pracepio
Dei, quadraginta diebus libros {cripfille , alios
quos populo , alios quos folim fapientibus tra-
derer, quos Picus Mirandulanus afferit [elegiffe.
Hazclex oralis dicebatur , vel etiam Hebrzono-
mine Kabalz 4 verbo ban Kibel, quod eft ac-
cipere, acfi quisacceptionem vocaret, nitnirum
quodutdictum eft, ore ad os tradererur. Hig
lex, aur verids legis explicatio , fola traditione
{ervataeft , ufque ad tempora Rabbenu Haka-
dos, quem ita honoris causi nominant, fcilicet
Magiftrum noftrum fanftam , qui ciim videret
Judaxos in alias terras deportati , veritus ne le-
gem oblivifeerentur , F'rimus librum Mifhah
compoluit , in quo traditiones , {ententias, €x-
poliziones legis collegir. Poft verd rrecentis cir-
citer annis a valtatione templi,R. Johannan €x
iifdem traditionibus Talmud Jerofolymitanum
compofuir, & demum poft annos centum plus
minus , Talmuod Babylonicum editum eft, quod
utrumgue continet c'xpo[}tionem locorum diffi-
cilium que habentur in Mifnah, Etfi verd plura
iniisinuriliaac etiam contra jus nacure,aliquan-
do habeantur, qua 4 Rabbini polterioribus ad-
dita fant , multa tamen continer 4 Moyle ngecul
dubio accepta, & quibus eriam multi ad confir-
manda fidei myfleria egregid urantur ; quosintes
eminet

4




ro4h

e

DE SCR

sminet Raymundus Martini, Ordinis Predica-
torum , qui fuam opus Pugionis fidei,iis teftimo-
piis locupletavit : quod opus olim Galatinus om-
nino cx[cripferat , &tranquam proprium partum
inlucem emiferat : fed illud illuftriflimus Domi-
pusde Voifin , Ex{enator Burdigalen(is, (ug Au-
thori reftituic,

Quantim ad [tatum legis gratiz , ex fuperiori
bus facile pr(ﬁbati potelt , & comparatione flatis
omnium perfeckiflioi cui nihil deelle credendum
eft eorum qua in aliis ﬂatlft}m habebantur > qui
hujus duntaxat figuras continebant, aur rudia li-
neamenta. S1 ergo in ftatu 1ngs naturz & legis
habebantur {old traditione accepra,
iaerant ad cultum rr:ligmuis , &

feriptz pluar
& qua necel
segimen Ecclefiz , ut jam oftendimus , etiam in
ftatu legis gratiz , non minds efle debent tradi-
tiones , cim non minds etiam ad regimen Ec-
cleliz pertinere peflint ;aut neceflariz fint,

Er confirinari poteft ex eo quodin A &ibusApo-
ftolorurh cap. 1. dicatur quod Chriftus per dies
quadragintaappatens Dilcipulis, ipfisloqu
wir de regno Dei: deregno (cilicer Ecclefiz
fundabat , de regimine quo regenda erar, deleg
bus quibus erat ftabilienda , & aliis qua ad per-
feftum regimen neceflario requiruntur;hzcenim
omnia Chriftus poft refurreéionem per dies qua-
draginta cum Diﬁ:ipulis converlatus; ore tenus
eos docnit!

Siverd queras,quznd rradiciones fint que fer-
vanturinEcclefiazRelpondeo cliGravinatomo r.
prefe.contr. 4.art.7. has potiffimi haberi. Primo
circamyfterium Trinitatis, tres efle duntaxat, nec
plures perfonas : ecfi enim exprefse habeatur i
Scriptura, tres effe perfonas, nullibi tamen ex-
prels¢ habetur non effe plures, fed id fola tradi-
tio docet, Secundo, quantiim ad primam perfo-
nam, nomen ingeniti ipfi {oldm convenire, &
quantim ad Filium,elle principium Spiritus San-
&i ; & demum quantim ad iplum Spiritum San-
&um , illivs productionem non efle generatio-
nem , fed proceffion hzc enim minis ex
Scriptara ; quam extraditione habentur. Tertio
de Chrifto , traditione habetur,defeendifle ad in-
feros , & liberafTe Patres, & crucis fighum in ho-
fiore habendum effz, Quarté de Beata Virgine,
virginitas ejus perperua , immunitas ab omni ac-
tuali peccato , affumptio ejuldem in ceelos etiam
in corpore, traditione habentur. Quintd Sym-
bolum Apoftolorum , ficut & Scripturam quam
h'li')Ei“us » canonicam EC yveram e[PC Scfiptﬂfﬂﬂl’
fold traditione accepimus. Sexto circa Sacramen-
ta, eorum numerum , materiam, formam, tradi-
tio docer, (altem quantim ad aliqua , quorum
materia & forma non exprimuntur in Scriptura:
ficur & baptifmum debere conferri parvulis, pol=
{ein neceflicate conferri ab omnibus, validom
elle collatum ab hizreticis imprimere charadte-
rem , non effe irerandum : Confirmarionem verd
¢lle facramentum , charadterem imprimere , & &
f?io Epifcopo ut miniftro ordinario polle confer-
t: Euchariftiam effe Sactamentum fimul & fa=
trificium, & aquam vino milcendam effe: Peeni-
tentiam verum effe Sacramentum, 8¢ twiplici par-
te, confeffione fcilicet, abfolutione , & fatisfa-
&ione conftare : Extremam Unétionem yerum
effe Sacramentum: O rdinem etiam efle verumSa-
Cramentum, imprimere charaderem, & varios
effe ejus gradus ; demum Matrimenium , verum
etiam effe Sacramentum | conferre gratiam, &
!atim, non confimmatum, per profeflionem re-

Tom, IV,

IPTVRA ET TRADITIONE.

A ligiofam diffol

D

257

ri.Hag omnia figillatim ex tradi-
beri probaterudite citatus Auchor, Ques
vero {equuntur, & qua potiffimiim haretici ne-
gant , probat operofids haberi rraditione om-
nium a Chrilto (zevlorum, Primo primatum D}

tione

Petri; fecundd Miffee facrificium ; terrio purga-
% defunctorum {uffragia; quarto infti-
m monafticum , & ceelibatum ; quinté fuffi-
¢ Euchariftiz fumptionem (ub unica {pecie;
fexto fieri veram ih Euchariftia tranfubftantiatio.
nem ; {eptimo efle in Ecclefia thefaurum undeina
dulgentiz concedantur ; otavd fanéorum invo
cationem & interceffioneh ; nono imaginum 8¢
iarum cultumy. His adde jejuninm quadra-
ale, quod omnes feré Patres ex Spondang
anno ;—;.num.g-_;.docenr.mlhtur:::n fuiffe ab Apo-
{tolis in honorem Paflionis & Refiirre@ionis
Chrilti. Unde Hietonymus in Epiftela ad Mar-
cellam : Nos (inquit ) wram guadragefimam ex
Apoftolorum traditione congrue tempore fejuna-
mus, Etlgnatius Epift. ad Philippen(es in fine;
cgefimale jejunium ne [pernaris, Bafiliug
item ferm, 2. de jejunio teftatur jejunij quadrage=
fimalis legem fito tempore adeo religiosé obfer—
vari fuiflefolitam , ut nemo prorfiss ab illa fefe
eximeret: Non infuls (inquit) non terva , non
civitas . non gens . non denigue locus nilus tam
defersns , ubi pradicatio ifta non fuerit andita,
Sed ¢ exercitis, e iter facientes terra m_eriqnc,
meroatores quogue ommes,imiliter andiune & fuf-
gipiune. Idemde jejunio quod (ervatir quatuor
anni temporibas docet Leo Papa ferm. 7. dejeju-
nio menfis feptimi, Et ferm. 2. de jejunio Pente
colteshec habet: Dubitandum non eft dileftiffi-
mi s omnem obfervantiam Chriftianam s erudirio-
nis effe divine , & quidguid ab Ecclefia in con-
Suerudinem et deviotionis receptum , de traditions
Apoftolica . & de Sanits Spiritus prodire dottrie
M, Gui ARG gitogue cordibis fidelinm refides in-
friturss. ;

Ex hisintelliges, triplex effe genustraditionum:
aliz enim funtimmediareé 4 Chrifto , que divinz:
alizab Apoftolis cutm afliftentia Spiritus Sandti,
qui Apoltelic : aliz qua vel 4 Pralatis , vel &
populis inchoatz , ufu & confuerudine obrinue-
tunt, ur vim legis haberent, quz Ecclefiaftice
dicuntur. Duz priores halfent eandem vim & cer-
titudinein, quam habet verbum Dei [eriptum,
edm nitantur eidem antheritati, qua nititarip-
fam; & ciim verbum Dei, tt fupra dicebamus,
non habear vim 2b atramento & characteribus,
{ed 2 Deiauthorirate, Rurfus carum qua 2 Chri-
flo vel ab Apoftolis funt, alizad fidem; ut quod
Deipara fuerit {emper virgo , quéd fir in ceelum
allumptd, quod nunquam venialiter peccarit:aliz
ad mofes pertinent , ut quod (ervanda fige jeja-
nia, quod celebranda fint fefta certis anni diebus,
&t. Dequo vide Spondanum anno §8.num, 36;

¢. I,

On
Ou

Hareticornm objeltiones folvuntur,

¢\, Bijcitint in primis Hearetici: Seriptura pro-
hibetaddi quidquam Seripturz aut verbo
Dei, dicitur enim Deuteron. 4. Non addetis ad
verbum quod loguor vobis nec auferetis, Ev Apo-
cal. vltimo: S guis appofucrit (id eft addiderit)
ad bec, apponet Dens _ﬁ;psr tllim Pi'nga,s ﬁ:;-;"gr,u
¢u libro iffo : Verbisigitur divinis , que in facra
explicantue Seriptura , nihil eft dddendum ran-
quam neceflarium ad credendum , fubindeque
Kx

45




s

o
258

Perti:wfa1\r. ‘ o e
Refp. quod ctim Scriptura pr ohibet addi quid-
qui Sc;mt 1t verbo Dei, intelligi &Lm'rpru-

IW L!\S.LJIE_‘CI oid \.lcr_LScrmwlctadh Lcur rmc[mm

Scriprurz d inge,aut verbo Dei, tanguamver bii

Dei,quodia l"von fit,aue quod mnh- onrrarium,

Nam 1.t)ll librum citarum Deuteronomij, quo

prohiberar ne quid Scr:ptmxanc\um PDeiad-

datur,mulri alij honCmmnms ]PU“HIE;S]IJ’IP
ter ciim D. Joan, air, it ad bac.dap-

honer Ders fu [7d u'u'm}“

{olim verat nelibro Ap ncu\'p\., ..l\lm Pathm

infula oftenfz, aliquid addatur taquam 1 pars :l

Apocal "l‘m qnojdtmnv ipfenon feri
addiderit; non vero prohi tauc\m“h
lationes ad eum librum nihil fa , aur Apo-
ftolorum traditiones , & Ecclel cas L nfticu-
tiones facris litretisnont ntes.

O bjiciunt {ecundo aliqus prure teftimonia,
qu"ci:aulu‘n"ﬁ'a damnar Mm:u‘ Chriftus enim
lloquens Judzos dice

Matth. 15. al
Dei, pra}

Uﬁ{f men
ErPaulusad Col ol’.,, Tidete |
decipiat per Philoft .‘f"r;)r.’)fi s & inanem fallaciam,
ﬁmwﬁ’m radirionem bominim.

Verim ad hae facilé refpondetar, Chriftum &

Apoftolum , locis citatis , reprobare quidem
traditiones fitas , fucatas , & contrarias Scf'zpm-
rz , vel reétz rationi, quﬂcanmm'iJ.L quas Ju-
c‘..z-l 4 Pharifeis acceptas iorv'bal-(, non tamen
legitimas,quales erant quasipfis Meyles & Pro-
phete tradiderant : ex quo prum de nihil contra
nos jnonideoenimverz & Kpo bolica traditio-
nes ﬁmtcowr(‘mncm!_ , quia Chriltus & Paulus
f;llr(ls & Pg?ﬁl']iﬁl‘,""s condemnacunet,

Objiciunttertio : §S. Patres docent Seriptu-
ram Sacram effe (ufhicientem fidelibus ; ait enim
Tertullianus contra Hermogenem , Adsro ple-
nitndinem Soriptura 5 & Augultinuslib. 2. de do-
&rina Chriftiana cap.g.-In i£5 (inquit ) gne 1per-
té {,a{r'a funt in .Scm/m Hra , inveniuntur illa om-
pia gue continent fidem. L't lib. 3. cap. ultimo:
On a«'qma bomo extra didicerit , finoxivmeft, ibi
damnatur; [iutile eff , ibi invenitur : Ergo praeter
Scripturam, nulle dantur eraditiones non {Eripre,
quz ad fidem pertinearit.

Confirmatur : Non minds fufficienselt profi-
delibus Chriftianis novum telfamentum una cum
\'e[{'fl qﬂ. m Fl"t rolumn‘ndo VEerus tCm!mEIl—
tum imeeb;.mc: Sed rora fides ad quam aftrin-
gebantur Hebrai ,: fuic exprella in vereri tefta-
mento, & libris EJJE Ergo etiam & tora fides ad
quam de neceflitate falutis obfringuncur Chri.
ftiani, continetur in novo & veterl teftamento :
Nullz grgo dantur traditiones non feriptz , qua
ad fidem pertineant.

Ad objectionem refpondeo Scripruram jam no-
tam ex traditione , utdivinam , efle fufficientem
fidelibus, i umatur cum iis omnibus que conti-
netimplicité & virtualiter:nempe quatenus com-
mendat traditiones , & judicium Ecclefiz , cui pa-
rere nos juber; non verd quatenusilld excludir,
Undead locum Tertulliani dico , eum ibi nonnifi
de creatione mundiagere , contraerrorem Her-
mogenis afferentis mundum nen fuiffe produ-
€tum exnihilo , fed ex p rejacente materia. Ex
que nihil conrra nos (110;1 enim Scriptura,
quantimad illum aceiculum | ficfafficiens, five
habeat plenitadinem , non £1c1|: quod fufhxim
quoad alia fidei noftre dogmata.

:/'

DISPVTATIO

nullz funttradiriones non {cripte, quiead ndem A

iofque Patres interd durm
am ad fid dem mfhum

ed (olo verhe um.uta 51..
& multd major pars Hm-

narum revelationum nobis ce
eft exarara & feriproexprefla in
Se , S5, Patres com.
prehendunt etiam pa uca chvmuus nobis perira.
ditienem revelata,

Ad confirmationem nego Minorem , Hebizj
ehim, p."L‘tt‘l libros v c'tc:‘.,w-[;rnemi habuerane
alia nonnulla ad hidem & mores {pedantia, ey

1rE

circo nomine Sac

ore Propherarum & antiquorum Patcam , fing
feripeo excepta, fed ab avis ad nepotes, voce ver.
borumque communicatione transfula | ad quz
nihilominus : ta vel crede
bantur : quas tra
transfulionem , nont
ce mlm.upa.unt , utfupraina
noftrz conclufionis decl:
eft quod in argumento i
in

uﬂ t]\ ' E.,\.t'”_ne_
91O per oris
y oyt M
{am Hebraica v

nm in ves
teri teltamento ; {eu , Omhem
& conten-
t reme-

1 , & mal-
non non in gentilis
gebantur ,:mul-

doétrinam ‘ln.t l.llUTLI)

ram; ii‘.]..ml enim
dium pro peccaro ot
culis ante oftavum di
lull&,qmcirflllm‘i'
iis quee fupra rec

Objici t;imrm :
tam oftium perver

[‘.h“““‘.l

Il(‘l [f:l‘.n.l‘.‘t’ €mnon )C"I"I-

fis erroribus aperitur, f.‘lLl;c
enim eft cuilibet hzretico ,clim Scripraratume-
noniis .“cmm:um vid

itid quod dogmatizar,
nem de illo comn am : fic
sapud Eulebium lib.3. cap. ultimo eerorem

annis.regni Ch nterris poft
m futuri , commentiti

ifci ,‘.lm. oli

1 de mille
refurtectione;
Atlnlh'-

& rradigone
: fic edam Quarto-
rationem Palchz de-

a tueri cong batur
decimani ja&abant fe ¢
ci "u]mns.ln[ 1 more Ju
ftolo & E }1,\

orum a Jo: L"I‘lt"5 P

Po l hefino “(‘u}m‘, 1‘4'.“\‘513
idem Eufebivs lib 4. L.‘p 14. Atcredendumnon
eft, Chriltum, aut Apoltolos, zlhlne.ldL’ ape-
r.um oftium erroribus fﬂ’llk‘[‘”lnl Ergo plme
commentitium eft,eos aliqua de dogmaribus fidei
eliquiffe , que Scripturarum canone non cem-
F[chc::dsri:.ﬁ s & per folam traditionem Ecclefiz
communicaverint,

l\v'pondm hoc argumentum nullius efferobo-
s , & facil¢ pofle in Adverfarios fic retorqueri:
Si fidei ac religionis negotium doétrind duntaxat
{eriptd comprehenderetur , magnum harericisad
errores in Ecclefiam invehendos pateret oftium:
Sed credibile non eft, Chriftum & Apoltclos
ulque adeo apertum oftium erroribus reliqu
Ergo nec eos omnia {LUPEG tradidille. \Eq“l"ﬁ
Majoris probatur, facile enim eft cuilibet here-
tice Scripturas corrumpere & depravate, illifque
abuti ybandum vel uLﬁnd'" m {uios erro~
ftinus lib, 3. de baptifmo contra
Donatiftas aflerit omnes Fc luCkores non aliter
populos fefellifle,, nifi preetextu (Lffplulufumi
quas (inguit ) renent ad (pébiem , non ad | [aln
illique 1nl1 Haretici qiios proferunt Adver-
farij , & in thwt malum traditionis qum r»-
prehendunt, i\onu\exlummr!smﬂ.]uml:cl

ten

=




it

=

e
©a

x trad

tione fuerunt decepti : Papias enim
(mefe mEtlf 18 lib. 4. cap. 14, & Hierony-
mus in cap. D. Matthai) ex
Scriptura m..lc 1-.:cwe_m£ igeliorum & Apo-
plis, foum errorem dcau\,t & Q;Wturi:cf
Immczﬁume. artd lund ct‘lebmndvm elle pm-
chaafferebant, ex eo quod ex Evangelio id aperté
colligi putarent, ur docet Polycrates, qui illo-
ram Concilio, feu Synodo prafuit. Sicutergo ex
eo quﬁwd }lu ‘es h ererici ad errores {uos defen
dendes , Scrip abuf fue pterea non
} ote & (’:Lt }‘fl \Sﬂf'an‘ l’ lel m L”'i-["llln l:‘l'l'O]’E--
bus fuiffe apertum ; ita, imo & multominus , id
}"cr trad nlon f‘l m dici ]‘.mP[E quamvis in-
turarum authorirare defti-

Ifaiz, & 19.

i, tra tantur, vel eam ad {uorum
errorum defenfionem comminifcantur : Nibil
enim { utaitSeneca) ram facrum , guod [acrile-
5,‘ 7k RO 1RTE
Objiciun : Eo modo credibileeft %un-
tolos neceflaria i‘..*t\ noftre dogmara trac tm[Tc
i videtur magis conveniens unn!z ]‘Ll-‘L[[l(\ in
Ecclelia confervarentur puraarqu
modus tradendi aliqua ex dogmati
duntaxa non ita {e haber :
eft, doétrinam fidei ab \]7L,L.c).'sl1ncwljodo tra-
ditam non fuiffe. Major conftar, Minor vero
probatur: quiaimpoffibile eft, veladmodum dif-
ficile, ur quod auditione tantdm percipitur, in-
tegrum contineatur & conferverur ; vel enimn qui
audit, non[atis affequitur quod aundic, vél certe
Poﬂ.modum oblivifcitar illius , & confequenter
minis incorrupre ipfum aliis tradit. Unde quam-
» Ecclefia tantim traditienibus
1, quia tamen (U
poris ablivione ipfas obliterari anim
eltin lege Mofaica Scriprura dare (unt, ur peril-
ivioni tradiric
Relpondeo concel
rem,
attentd humana m‘hmrn &cu:am:u' [er
traditienibus non feripas , vix fieri poflic quod
non pateant defe i objicitur ; qmﬂrL‘nc‘u
ille quibns utitnr » Spiritus Sancti pro-
videnti4 (ingulari g ritur ipfa Ecclefia con-
fecvantur, non magis tmendum eft uc pereant
aur corrumpantur in tora Ecclefia , quam ferip-
tura , urpote qua fi humanam tantim providen-
iam 1ltendcrcmur. poflent etiam corrum-
pi, im0 & omninodefir i. Et certe fi traditio-
nem fidei toto tempore legis natura ablque ullis
feriptis confervavit Deus , nuncetiam & fcriptu-
ras , & traditiones non fcriptas , haud difheilits
confervabit; ridiculumque eft credere, eas non
eidem diligentia ac fide pofle in fidelium cordibus
affer-ati, ac i in papyro [eriberentur 3 neque
enim Scriprura Spiritiis Dei vivi, facilidls quam
feriptura atramenti deletur. Unde falfum eft,
ideired feripturas in lege Mofaica fuiffe daras a
Deo, ut oblivioni traditionis {fuccurrerer, {i enim
eafoliim de canfa dcwﬂums Deus . illx omnem
doctrinam ad falutem hominum nfce{ihrinn‘. con-
tinerent ; quod tamen falfum effe ex co fupra
oftendimus, quod nullibi exretin libris Mm,i]s
remedium pro peccato originali in feminis, &
l“-:irculis ante oftavam diem. Aliz ergo caufe
illius legis feripra fuerunt ¢ nimirom ur ea etiam
ratione perfe quoque optima, hominum (aluri
confuleretur. Ut ad }siurcs cognitio ceeleftis
dodtrinz , propitisimminente tempore legis gra-
Bz, faciliis pervenire pofler, Ec ut, vel ;Efs
Lom., IV,

!\i.."‘,

celiv tem-

lverfum

Currerecr,
sa :\{ajo“i negando 7\Imo-

vandis

e

, facilé

SCRIPTVRA ET TRAD

A Judezisinvit

& ad illins probationem dico*quod licét

eorum do

aucn

quenter eju
veritatem fue-

rirare, atque at

rum dogrr defender

",_ as‘fauﬁ Rk s
RS S T

IDISPEVTATETO
De Ecclefra.

Gimus d{fpu atione p
=4 regula fidei inanimara & muta, Scriptura
4 [cilicet & Traditione , nuine de triplici alia

regula animata & loquente n 1obis fup erelt difpu-
tandum ; & primo quidem de Eccle m :icuuu de
capite q,.s vifibili , Pontifice Ron:ano , poltea
de Conciliis generalibus & cecumenicis , univer-
falem Chrifti Ecclefiam reprafentantibus,

IIL

xcedenti de duplici

ArRTicviIvs PrRi1MvS.

3

y St Ll
Fitram Ecclefia wnrverfalis (i infolii

credendo , ¢ cérta wfizz la fidei :

S}
L

iter: Primo f‘"nc-;.-s!l:m & lnnﬂu...c, prout

non [elim homines | (ed etiam Angelos
l"i m viatores , fed etiam beatos & comy

5 L()'ﬂplCCIIE‘.u ; unde fic accepta definitur, So-
cietas creature val z.unf’,!! 3 FzPerfﬂIrrrmg rng:nn;o_
ne Deo adher ) € e vere cultu inter fe coms

wicans, Ubidicitur primo focieras . quia Ec=
clefia in uno folo (ubfiftere nequit, fed ad minj~
mum tres “x'l.'l'“ facere,
:" nd&®ereatnra ration,

, quiin jure dicanrurca
cr_mwrirt'tinlr.
nomineétam Angeli

duntur, ambo enima
ter fumpta {pedtant. ditar, adbe;
Deo, quia {i Ecclefia Deo noh adhereret, effer
congregatio prophana & humana,
rum mlbhc-l um hujns mundi, non autem divis
& rmlc!iiﬁ, quealis tamendeber elle Ecclefia:, da
qua nunc agimus, Qu ;
natprali cognitione
Dei, & fidem compledtamur ;
Ecclefiatriumphante , Deo per elaram ejus vifio-
nem adhzrent, nos autem in militante, ficvt &
animz que i purgarorio cruciantur , perfidem
& xnigmaricam coghitionem, Q_jntr'u dicitur,
inter (¢ communicans , ad {ocietatem quippe non
it folamultitudo , (ed infuperrequiritur ali-
qua communicatio , ut nImMILram LlIlﬂ(‘i'llﬂfﬂ.ﬂ"’ pars
alteri pro fuo modo & conditione communicer ;
unde in damnatis, quamvis fit multitudo, non re<
peritur tamen vera [ocietas, quia non im tinter
{e uniti , neque murnis officiis inter (& communi-
cant. Poltremo fubditur, vero Dei guliw, quia
communicatio qua eftinter Ecclefie mem thra feu
pattes, maxime penes verum Dei culeum arten-
ditur, Ecelefia enim nomen eli religionis, figni-
ficans {ocietatem eorum quiad Deum colendum
vocati funt.

Ecclefia fic generaliser & lateaccepta, varios

Ex j

ad inltar res

rto fubjr
genere, u

i¢ vifionem
Angeli enim in
8

9




j 1)

160

habuit & habet adhucftatus : alium enim ftatum A ticos, Eccle

habuit in lege naturz fub Patriarchis , alium in
veteri tellamento fub Sacerdotibus , Levitis, &
Prophetis, & alium habet nunc in lege Evange-
Jica fub Chrifto & Apoftolis, & Pontifice Ro-
mano 4 quo regicur, Item alium habe_t ﬂ;tum in
terris , ubi contra hoftes pugnat, & {pmmﬂfmn
militiam exercer , unde militans nuncupatur :
alium in purgatorio , ubi igne probatur , & f.'a
reliquiis peccatorum purgatur, unde patiens dici-
tur ; alium in ccelo , ubi {ponfo fruitur , & defu=
peratis hoftibus viétoriam celebrat, a quo trium=
phansappellatur, Unatamen proprerea efle non
definit ; non fecdsachomo, licét alium ftatum in
puetitia , alium in virili ztate, alium in fenedtute
habeat , idem numero cenferur,

Prater hanc generalem Ecclefiz acceptionem,
eft alia ftrictior & anguftior, qui confideratuc
fub flatn quem in lege Evangelicaa Chrifto Do-
mine accepit, ﬁcqutdeﬁmmr a Banne hicart.io,
& creterisaliis : Jocietas vifibilis fidelinm bapti-
zatorum , [ub uno capite Chyifto sn calis, & Vi-
Gario cjms interris 5 inter (¢ eoderm cultu communi-
cantinmn. Qua definitio (ufficienter manet expli-
cata ex dickis 1n pracedenti.

Suppono {ecundo, E celefiam hoc fecundo mo-
do acceptam, vifibilem efle,, Ecclefia enim in ter-
ris eft effentialiter focietas non Angelorum ne-
que animarum , {ed hominum : non autem dici

otelt focietas hominum in terris , nifi externis &
vifibilibus fignis confiftat, quianon eft focietas,
nifi fe agnofcant qui dicantur [ocij : non autem
fe poffunt homines agnofcere in ffatu viz, nifi
focietatis vincula [intexterna , acque adeo vifibi-
lia. Addequod Matthai. Ecclefia comparatur
civirati fupramontem pofitz , quz ablcondi non
potelt. EtIfaiz 2. de eadicicur : Eritin noviffimis
dichus praparatus mons dowus Domini in wertice
montizm , @ elevabitur (upercolles s & fluent ad
eum omnes Gentes. Que teltimonia Anguftinus
Tra. 2.in Joan. de Leclefia explicar concludens
his verbis : Quid amplins ditturss fim, quam
CELos qxi tan mﬂgn‘u?ﬂ mentem Hol 'Uiﬂrﬂﬂr. ltem
Plal.18. in Sole pofuit tabernaculum [ : id cft
( inquit ibidem Augultinus ) in manifeffatione
pofuit Ecolefiam fham , non in occulto. Quod con-
firmat Epift. 166, ad Donatiftas, dicens : /pfa eff
Ecclefiain Sole pofita s id eft in manifeftatione,
ommnibus nota . ufque adterminos tevra.

Dices, Quod credimus, invifibile eft:5ed Eccle-
fia A nobis creditur , quandoquidem dicitur in
Symbolo, Credo Ecclefiam : Ergo illa nen eft
vifibilis.

Veriim huic inftantiz facilé relpondetur, quod
ficutin Chrifto erataliquid quod videbatur,nem-
pe ¢jus humanitas, alind quod credebatur , nem-
pe ejus divinitas; & ficur in baptifmo videmus
externam aquam & ablutionem , credimus au-
tem internd vim regenerandi , & peccata abluen-
di. Ita in Ecclefia eft aliquid quod credimus, &
aliquid quod videmus : credimus enim eam regi
4 Spiritu Sancko, extra eam nullum peﬂ-e falvari,
& fimilia ; videmus autem congregationem ho=
minum exterids Deum colentium , & fidem {ub
unovifibili Paftore profitentinm. Itaquelicét fi-
des interna & fanditas , que eft przcipua forma
Ecclefiz , quz eftin multis membtis , non videa-
gur ; viderur tamen Ecclefia per fuasnotas exrer-
nas, illd non visa ; fieut viderur homo per exter-
na accidentia , non visdanimd,

Suppono tettio contra hujus temporis hare-

T

C

D

DISPVTATIO TERTIA

m non foliim ex praedeftinatis, fed
am ex reprobis conftare : Chriftns enim in

I iparat fagenz mils
e piﬂ:m_m congrea
£ fimul repe.
femen & zi;:nlnia,
li,ad quod boni &
ginibus, quarom quin.
que prud nque fatuz; ovili, in quo
reperiuntar oves & hedi, Demum Apoftelus z,
ad Timoth, 2. Ecclefiam comparat magnz do-
mui, in qua [untdiver(a vala, quedamin hone.
rem , alia in contumeliam,’ :

DeEcclefiaergo Chrifti, qua in terris eft vifi
bilis & confpicua, conftanfque ex reprobis &
predeftinatis , inquirimus , an fic infallibilis in
credendo , fubindeque certa & infallibilis regula
fidei , vel poffiterrare, five fentiendo, {'1\-;-111-.3.
ponendo aliquid fidei contrarium, Quod urma-
gis declaretur,

Notandum eft , dupliciter intelligi po(fe Eccle-
fiam errarein fide. Primo , culpabiliter inciden-
doin harelim , vel errorem Cllipibilam. Secun-
do inculpabiliter , errando cum ignorantia invin-
cibili, Prior errandi modus pejor eft, & fidem
[ﬂmc deftruir , ideoque E cclefiz o 7is repugnat
quam pofterior ; uterque tamen ab illa removen-
dus eft ; ad refellendum errorem I utheranorum
& Calviniftarum,docentinm Ecclefiam vifibilem,
quee primis quinggtis annis habuit veram fideméz
religionem , poftea erraffe credendo, & credenda
proponendo quz non erant fidei , & multis (zcus
lis ufque ad tempora Lutheriin errore pecftitiffe,
Contra quam do&rinam fis 3 :

Evangelio Ecclefiam
{fzinmare, & exo
ganti, arex in qua p
riuntur 3 agro in quo b
admix 10 ni

0

(81 ) &

Duplici conclufione Lutheranornm & Calvin
ftarum error vefellirur.

DTco primd, Ecclefiam univerfalem non pol-
fe errare culpabiliter in fide,

Probatur primo conclufio duplici celebri Scrip-
turz teftimonio. Primum habewr Matth, 16.
ubi Chriftus dixit Pétro: Tk es Petrus . ¢ [uper
bancPetram edificabo Ecclefiam meam . & porie
inferi non prm'a!e!mm adversits eam. Ubi per
portas inferi fignificatuir Dzmonis potentia &
afturia, quz maxime in diffeminandis herefibus
&erroribus verfatur : Ergo Chriftus verbisillis
apert¢ infinuavic , nullas hzrefes adversis Eccle-
fiam fuper Perram fundatam prevalituras, Unde
Auguftinus lib. 1. de Symbolo ad Carechum.
cap. 6. Pugnare poteft , expugnari tamen non po-
teft : harefes omnes de illa exierunt , tanguam
[armenia inntilia , de vite precifis 5 ipfi autém
manes in vadice [ia > prta infers non vizoent
cam.

Secundum teftimonium {umitur ex Apoftelo
1. ad Timoth. 3. ubi e ait : P2 [cias gquomodo
oporteat te converfars in domo Dei , que ¢ft Eccle-
[ia Deivivi s firmamentum ¢ columna veritatis.
Ubi Ecclefia in primis appellatur Domus Dei vi-
wentis : abfurdam autem eft, domum illamin qua
Deus inhabitat , & quam fud pezf(entid jugiteril:
luftrat, errorum fordibus & tenebris contamina-
ri & obfcurari, Deinde dicitur eolumna & firma=
mentum veritatis : columna, quia fuftiner & fu-
ftentat veritatem , cdm nihil {entire & credere
contra veritatem poffic : firmamentum vero,
quia pree fua in definiendo infallibilitare ; yerifas
temiplam frmar & flatuic,

(4

7.




S TG ; :
Pl E GCEE § TA; 261
I i Refpondent Sedtarij , Ecclefiam vocari ab A ignorantiam decipiatir : qua ratio in ijsemnibus
' Apeftolo columnam & firmamentum veritatis, Tocum habet, quornm ulrima refolutio credibi-
quia eft fida cuftos vetbi Dei, quod errarene-  livaris fir ad raditioneny & confenfum generan
quit. S 2 1 :
Sed contraprimd , non eft proprium colum- g
nz ,fedarcz, a][’co:t’irc s unde juxta hanc expo- §. IIL
fitionem ,ciebmﬂer Apoftolus Ecclefiam arcam Solvhnsur shjeSirnes.
Pom‘ls quam colqmn_am appellart_e. L‘Sl-:'cmu‘io2
juxta eandem explicationem, Judei infenfilimi Bjicinntin primis heretici : Ecclefiain Seri. 147
Chriftianz Religionis hoftes , deberent dici co- O pruris & SS, Patribus (zpe lunz compara-
Jumnz & firmamenta veritatis, quandoquidem tur : Ergo ficut lunaa claritate deficit, & eclyp-
vetus teftamentum , quod paciter verbum Dei fim patitur,ita & Ecclefia poteft a fide deficere, &
continet , diligenter cuftodiunt, incidere in errorem.
0, Prebaturfecundo conelufio ex Cypriano libro Refpondeo Ecclefiam non ineo fimilem lunz 152
de unitate Ecclefiz , cap. 5. ubi fic ait: Adulterari B. diciin Seriptura & S8§. Patribus, quéd ficutluna
ngn poreft [ponfa Chrifti , incorrupta eft & pudica: deficiar, fed potiffimiim in iltis tribus, Primd
At {gerrarercnlpnlniimr in fide , ea ipfo deficeret quia ficut luna initio menfis exigua eft, ac deinde
afuofponfo, & fieretadultera, ut conftar: Ergo paulatim crefcic, donec plena & pecfecta fit;ita
in harefim, vel etrorem culpabilem , incidere Ecclefia in principio {ui ortds,exiguam terrz pat-
nequit, tem eccupabat, {ed poftea ita crevit ,ut tandem
i 1 Probatur tertio : Si Ecclefia univerfalis culpa- toto terrarum erbe diffufa fir. Sic Augnftinus in
bilitererrarerin fide sralis error in Chriftum & Plalmum 1e3. circa illom verficulum , Feeit In-
Spiritum Sanétum redundaret: Confequensneon nam inrempora, Secundo , quia ficut luna accipic
debet admitti : Ergo nec Antecedens, Sequela lumencorporale & Sole,ita Lic
Majoris probatur : Chriftus eft capur Ecclefiz, fidei & fan&itaris 2 Chriflto,I
& Spiritus Sanétus ejus cor , ut docet S. Thomas in Plalm. 10. Lunra (inquit ) i
3. p. qult. 8. arc, 1. ad 5, his verbis ; Capur haber qurod [um Lamen von babeat 7
manifeftam eminentiam refpeéln ceterornm exte- o DeiFilio, qui multis locis in Santlis Sevipturis al-
viorum membrorum » [¢d cor babet quandam in- legorice Sol ﬁH)(."J 5 ¢ft , illuftratur. Ex Philo
fluentiam oconltam . && ided cordi comparatir Spi- pifcopus Carpatins in Cantica Canticorum
vitus Santlus . qui i?zf_r?j%;}'i.'crEcuicﬁmﬂ vivificat Lune com efia s proprevea guo [~
& unit 5 capiti autem comparatur ipfe Chriftus s quid haber i luminis ,id ajuftitie Sole illo
[ecundivm vifibilem naturam s feonndiom guam ho- immabili aigue diving aceipir, Tertio, quia fi-
mo hominibus prafertnr. Atqui natorali lumine cut luna mutationi obnoxia elt ,ita & Ecclefiain
conftar, defectus actionum internarum corporis, hac vita ; interdum enim fruitur pace, interdum
tribui capiti & cordi: Ergo (i Ecclefia univer{alis pt’rfs.’ru ones patitur, nunquam tamen deficic:
culpabiliter erraret in fide,ralis ercor in Chri- : fa (inquic Ambrofivs ) temPora fita habet &
fium & Spiritum Santumredunda P trfecurionis & pacis . nam videtur fiout luna de- zozme
12 Dices , Chriltus eft capur, & _S"}jir" 15 Sanctus ficere , fed non dcf;ir; obimbrari Fofeﬂ; d{ﬂ'ce.‘r't’ ron
cor cujufliber fidelis , & ramen error illius in fi- # poteff. In ijs ergo confiftic imilitudoinger “p+ *

-

de, nullo modoin ees redundat 10 DEC Error
torius Feclefizin C m & Spiritum Sanétum
redundaret.

Sednego confequentiam & paritatem : difpa-
sitas eft , quia fidelis particularis potelt definere
effe membrumipfius Chrifti & Ecclefiz , perer-
rorem culpabilem: at vero Ecclefia, {uppolfich
Chrifti promiflione qua habetur Ofex 2. Def~
ponfabote mibiin fide in [empiternum , definere
non poteft effe corpus myficum illivs.

Dico fecundo , Ecclefia non poteft errarein re-
bus fidei , nequidem per ignorantiam invincibi-
lem & inculpabilem,

Hzcconclufio fequitar ex diétis in priori, qua
non tantim excludunt ab Ecclefia errorem cul-
Pabi]em , fed eriam inmﬂpnbiiem. Nam ﬁ]im]uin
porte inferi adyersis eam pravalerent, & illa
non effet columna & firmamentum veritatis, [1
pofler decipi credendo falfum , etiam per erre-
rem invincibilem ; neque enim tunc veritatem,
{ed errorem fulciret. Neque haberetinfallibilem
& perpernam Chrifti & Spiritus Sanéki affilten-
tiam , qué doceatur omnem vetitatem , ut dicitur
Matth, 25, & Joan. 14. Sed potids talis error in
Chriftum & Spiritum Sanétum redundaret , ut
ex fupra dicis patet.

Addo qued, [ Ecclefia Chrifti poffer errare
credendo aliquid falfum , tanquam fide certim,
etiam perignorantiam invincibilem , tora vel fe-
I tota ejus fides dubia reddererur , quia in pluri-
wis dubitare poffer, & formidace; ne forté per

Tom, IV, : :

Ecclefiam & lunam, non vero in defectione, nam

p Ecclefiain fide femper firma, ftabilis, ac immo-

biliselt , & hacin parte, nonlunzx ,fed Soli a
milatur , juxtaillud Prophetz Plal, 88, Thronms
tuus ficwr Solin confpettn meo . ¢ [ 4 pers
: ﬁﬂhz in aternpum 5 ¢ teftis in co uz
verba conftat intelligi de Ecclefia, in qua proprig
Chriftus cegnare, & folinm {unm conftituere di-
citur, Cmmpnrat'\r autem prim¢ Eeclefia Soli,
quiain (e veri Selisimaginem in claritate & ima
murabilitate repraefentar, Secundé Luna ; quia
etfi viciffitndines muleas pariatur, & interdum
petlecutionum nubibus tota oblcurari videatur,
femper tamen radijs Solis illuftratur ; imé cim
lux ejus non amplits cohf{picua eft hominibus,
ipfi Soli proximioreft, {fubindeque magis ab eo
E illuminatur. Tertio comparatur Lridi, quam, pee
teftemin Ceelo fidelem, Prophgraintelligit, quip-
pe que fideliter non amplids per aquas futurum
diluviom annuntiae. Iridi, inquam, comparatue
Ecclefia, propter maximam {uorum membrorum
varietatem,quz per diverfos Itidis coloresadums
bratur , vel , utalij volunt, ob varias dignitates,
variaque officia, & Chriftociim in ceelum con(=
cendererilli concefla,
Objiciunt fecundd : Ecclefia olim e pe defecit
4 fide: Ergo modd etiam poteft in fide deficere,
fiveerrare. CG!L&L}]IEI]G& patet ob pa:im:cm ra-
tionis * Antecedens vero probarur primo. Initio
mundiin folis Adamo & Fva Ecclefia tora confi~
ftebat, & tamen uterque fidem amifit, & a Dea
Kx 1

fidelés,




8.

Aigui mihi frpfcm millia virerum in If

) tempore ;“.['.‘\.':“3 ('u".rha a
x a‘lw‘\,u\ln Aaron cum m[ol‘nnn—
alum , ut habetar Exodi 32. Tertio
Eliz Ecclefia vifibilis defecerat, utpote
! aree nullus remanferic fidelis , nifi
folus E 1;..5 , utipfemer cnnqve:im-- Remm.g,
Ex alia vero parte Ecclefia, cim fit congregatio,
non poflicinuno folo e ryari, Q"“!IU idem
accidit tempore Ifaiz & Jeremiz , quando om-
nes recellerns ,dicitur enim Iaiz1, Cog-

aDeo

,"ih‘s "

remiz 2, Omnes J'e
Denique tem pote Lfmlh tora Synagot
cmmlms {uis w;emm..;» expiravit: l—wo Ecclefia

a cum

olim defecit a fide.

Re l'\mmcu primo , n'-‘ﬂ'.u\?o Antecedens, &
ad :Jllm"t 1 ej "’l robationem de Adamo & Eva,
{e Ecclefiam, utpote ciim

five congregatio, quz in
nibus* confiftere nop po-
ufque

dico tunc nondum fu
Ecclefia fic mu
duobus {oldm
teft, fed rantdm fuilfe initum Ecclefiz,
ad Abel.

Ad fecundam probationem de Aaron & popu-
lo Ifracl, nego quod Synagoga ipfatunc defece-
rit, fed rantim pars ejus ; nam in primis caput
ejus, quod erat folus Moyles, quia Aaton non-
dum erar Pontifex, non erravit , leque corpus
eriamipfius Synagoga ; filij enim Levi, qui erant
vigint duo millia, us habetor Numer. 8. perfe-
verarunt in culud veri Dei, cum Moy(e , ut habe-
turexprelse Exodiza.

Adtertium de Elia dico, eum non loquide om-
ni populo Jud@orum , fed folim deilla parte que
fubjedta eratR
duo regna pertinebant ad Synagogam , alterum
7‘11_2\,1’&;-1 m I{ragl :iftud erac ﬁlu Rt’i_’t‘ Sama.
e Jernfalem :1
ilem {

|
fefe)
homi

riz, illud vero fub Re
tur autem Prop heta 4@1?‘:‘.0 Jer
da mimrhum tempore Eliz re
1uﬁlem aptimi R eges Aza & polt eum Jofa-
phat, fub quibus pr)pulus\\ Sacerdotes manife

fizin verareligione perftiterunt ; imé inipfo -{c‘
gno Iftaél multi erant etiam tempore Eliz , qui
verum Deam -J.mmrw'ﬂ nt; unde ei conquerenti
quod ¢ derelictus cifer *nlu‘- re[p'mdn Deus : Re-
L, qui

gennanon survaverunt ante Baal.

Ad quartum' & quintum de Ifafa & Jeremia
idem dico quod de Elia, & addo com'D. Augu-
ftino,libro deumrarelccief.r cap. 12, 1’mp heta
& :5_' poltolos interdum reprehendere univerfum
populum, quafi nemo in eo it bonus, ciim tamen
i: n mfu fint boni.

Ad 1 dicg rcmpme Chtifti Synagogam
defecifle, non eo tamen {enfir, quod.’\h quam
proficebatur antea “pnﬂatavent » [ed quia tunc
repudiata elt cum fuis ceremonijs & facrificijs,
& in ejus locum {ucceflic Ecclefia Chrifti,

Secundd , refponderi poteft ad objectionem
daro Antecedente pri:1rip1ii de Ecclefia !emnorc
legis natare, & de illa qua fuit t“mpor" egis
fcripre ,negando confequentiam & paritatem de
Feclefia Chrifti. Rario difparitaris eft , Primé
quia Ecclefia Chrifti habuit Fro“m;ﬂumes de (ua
firmirate ac {tabilitate, quam neque Ecclefia legis
hature , heque .‘?ynagoga habuerunt yhon enim
deillis , ficur de Ecclefia Chrilti ditum eft , Por-

1LY

B

Samariz,eo (iquidem temporeg

naverint HTc p ¢im Chriftus p'\lﬂu anteipfid

f)?ﬂl'ﬂ

, quia Eea
oga vero fuitan.
C]UB fuait
que fuit illivs feps
e antem fuir die
satque aded fi-
milirer S sudiari , non verd Ee.
clefia’ De .cclefia Chrifti et Catholica &
univerfalis ,mwinlum r\fmnt‘lc\f‘ ,fed etiam ra-
tione hominum f(alvandort led ur extrail.
lam nemo f{alvari poffic,u 1ceret, mrullus
omnino {alvaretur: At Sy
tholica 8 univecfalis, quiaexcra illam poterant
homines {alvari, ur patet de Patriarcha Job | &
de Ninivitis,

Objeiunt rerrio: Apoftoliin triduo mortis fi-
dem amiferunt : Sed Ecclefia tunc rﬁ‘mp-'\rs in
Apoftolis & B. Virgine tora confiftebar:
tora Ecclefia tune 2 fide defecit. Minor patet,
Major i’wblmr Primo ex eo quod Matth. 16,
Cu'nh!r.ml.s dixer '.rp"m]o ahte } daflionem ; O
neswos feandalum patiemini in bac nofte (i)
tum eﬂ'f'r’rm percuriam Pafforem. difpery
o0ves gregis. Ubi Glo(Tz aexplicat pa wreiculam S dife
per gémur ab unitat ef ei, Secundo exeo \11!01
Chriftus Marci 16. exprobraverit ihcredulitatem
eorum,quia ijs qui viderant eum refurrexiffe non
crediderunt. Terti lefiz in
hebdomada fan&a , quandoin officio marutinali
omnialuminaria extinguntur , & tantim unum
remanetaccen{um ; plures enim dicunt ceremo-
niam illam ideo fieri, quodluminaria Ecclefie,
nempe Apoltoli, exrinéa fuerinr, fol Beara Vir-
plendore fidei perfeverante.
Refpondeo negando M: ajorem, falfum enir
i Chrifti urm'("; A phl[o.
1de defecering, licér enim de aliquo ipforum
verum fit,nempede Thoma, de cateris tamen
nulla ratio id convincit, Neque ()i"nl[ quod
Perrus  Chriltum negav enim dun-
taxat non vero corde i ipfum Er certd

rat IL

aber

uxor
uth
milfa & repuc

va,

AUO

io ex ceremo

i
b non deficiat fides tna , credibile non
octe Adem Chrifti J;h-.'ll[l'iﬂ Perro,
in corde ejus nan remanferit. Ad

te Petre
elt, eaden
ita ur {alter
primam probationemin L‘rn'trnrinm , dico verba
illaChrifti,Omunes vos [cand, "fm[fmr;wmm inhac
noite, faille pradictionem peccati quod commi-
{erunt Apnﬂnh , fugiendo | & nimis timendo,
ex occafione Dominice Paffionis , quod nonfuf-
ad jacturam fidei,

Ad fecundam dicoillud Marci , Exprobravitin-
credulitatem eoruwm » non fignificare quod amife-
rint fidem , fed quod tardi fuerine ad credendum
refurreCtionem Chrifti, quod licét aliquod pee-
catum fuerit , non tamen infidelitatis,

Ad confuetudinem autem Ecclefiafticam extin-
guendi omnes cereos , praterunum , dicoin pri-
miscum R uperto, exu.)&os Ccereos p:mh‘:s Fg-
nificare l’mpt.ems a Judzis interemptos; cerenm
autem illum qui modé non extinguitur; licée tem-
pore Ruperri, nr ipfeteftatur, eriam extinguere-
tur, fignificare Chriftum. Daro tamen quod pet
1fh=n candelam fignificerur Beata Virgo, & per
alias quz extinguntur Apoftoli, dico hae cere-
monii fig zificari qued .;poﬂou’ defecerint, non
quidem increden lo , fed in fidei cnnf@ﬂmnt‘. In
quo (enfu intelligendi (unt Patres, praefertim Au-
gaftinus quade dicit qnod.ll."[mwt‘ Apoftelivi-
éll.dht,q‘. tunc ceedidit, quido ipfi defecerunt.

goga non C“n’lt Gas .

A —————

}
|
i

Y
1




e

w

Difb. 2.

s, Dequo fuséin Tradatu de Incarnatione,

DETE C

Qbijeiunt quarto : Concilium Ariminen-
e, in quo pet frandem Arrianorum formula fiz

? - v
dei fuerar immutata , feribic Hieronymus toto
orhe Arrianorum hxrefim \=1gml'|3:: Torus ovbis,
inquit, ingemuit, &' m oft [erepente fatkum

: i pe :

_Arrianum : Ergo tota Ecclefia potelt a fide defi=
cere, &labiin errorem

Refpondéo. in Ecclefia tunc temporis fuille

i . .

qam:ni&innnms qui non obftante Arrianorum
fraude & perfidiain fide ortho
fticerunt , ut Hilarius Pictavie
ta Gallia, quzab ejus part:hus m
ex eo patet quod ctim ab exili

ft

xa fortiter per-
% cum'eo 1o-
1é {tabarc,ue
ereererur, enm
tota Gallia quafi ovantem & triumphantem de
hereli complexa fuerit, & ex eo q:m'd dicar Hie-
ronymus Galliam | frementibus hzrefibus | ca-
[tem perfiftebat eo rempore in
fide Clerus Remanus cum Papa Felice, quiinlo-
cum Liberij poft ejus lapfum fuffedtus fuerat,
i lij qui neque Imperatoris Conftantij
bus Arrianorum, avera fideun-
dimoveri potuerunt, Unde Hieronymus
relatis fignificare rantim voluic, plures
tunc proyincias ad norum partes , proprer
ementitumillud Cot 1m Ariminenfe, commi-
gralle. De quo videri poteft Baronius ad annum
Chrifti 358.

Objiciunt quinto: Summus Pontifex , qui eft
caput Ecclefiz, poteftin fide errare : Ergo & to-
ta Ecclefia, nonenim debemus in cotporer
rem quam in capite infallibilitatem admiitere,
cimillud ab ifto regatur.

Refpondeo date Antecedente,de quo infra,ne-
gando confequentiam & paritatem, Rario vero
difpariratis eft, quia poteft Summus Pontifex ali-
quid fentite & credere contra fidem , abfque co
quod propterea excidar a dignitate capiris ipfius
Ecclefiz 5 {atis enim ipfi eft ad illius dignitacis
confervationem , quod nihil adversiis fidem do-
cear, quiain {entiendo & credendo fe haber tan-
tim ut Fcrﬁ'ma [\:u’r‘:cuhris, & folim in docendo
ut caput, At vero fi Ecclefia, etiam preacisé in
fentiende , a fide deficeret & incideret in erro-
rem, eo iplo definerer efle Ecclefia five {ponfa
Chrifti, cim per fidem illidefponfetur , juxra il-
lud Ofex 2. Spanfabo te mibi in fide,

Obijciant ultimo : Ecclefia eftlibera in creden-
do myfteria feftrz fidei : Ergo poteft nolle ea
credere , fubindequea fide deficere,

Refpondeo quod licét Ecclefia abloluré, & nul-
l.if;lé}'iﬁ:ppoﬁtioue inz promiffionis, (it libe-
raincredendo tam libertate contrarietatis, quam
contradictionis ; ex hypothefi tamen promiffio-
nisdivinz , eft quidem liberain credendo | liber-
tate contradiftionis, non tamen contrarietatis,
{ubindeque non poteftin fide errare , citim ad hoe
non {ufhiciat libertas contradiéionis,(ed requira-
tur infuper libertas conrrarietatis, Poreftque hze
{olutio explicari & illuftrari exemplo Chrifti, qui
fuppofir fua impeccabilitate, nonegatliber cic-
tamortem fibia Patre preceptam, libertare con-
trarietatis, fed duntaxat libertate contradictionis,

Wah
g :'5
l)“g:g,é

)

L”

LB BA.

Quzx firt note vere Foclefie , & anille
[oli Romane Ecclefie com

Ria inhoc articolo praftanda funt. Primo
Tcxphcn:-dx fune nota vera Ecclefizin Sym-
x: Credoin anam,
v, Catholicam, ¢ A voftolicam Ecclefiam.
Secundo ofltendendum eft, quatnorillas vere Ec-
clefiz notas , Romana convenire Ecclefiz illam=
queefle unam , Sanctam, Catholicam , & Apo-
ftolicam. Nomine veré Romanz Ecclefiz, non
intelligimus {olam fidelium focietatem urbe Ro-
nclufam , ucfingunt aliqui Adverfariorum,
fed rotam illam multitudinem hominum,qui ubi-
que terrarumunam & eandem fidem profitentur,
{ub uno eodemque Paftore univerfali, Romano
Pontifice, cui ranquam capiti Ecclefiz, vifibili
Chirifti Vicario in terrs , & legitimo Petri fuc-
ceflori adhzerent, Tertium quod nobis pm’mﬂ*
dum incumbit, eft quaruor p &as vera Fecle=
fiz notas , Lutheranorum & Calviniftarum fecta
minin¢ convenire,

bolo Niczno his veibis expre
i F

ma

Prima nota vere Ecclefie  unitat,

Eram Ecclefiam eflé unam docer Scriptura
pluribuslocis Cantic. 6. Praeft am
2 mea  columbamea, Joan.1o.
vvile ¢ wnus Paffor.Ad Roman. 11, M ulti unim
fimus. Unde egregie Cyprianus lib. de uni
x, cap. 3. Eeclefia Domini luce per

Formo

der C'J'K'}{]r‘" totum ?.’!-’7’!‘0; J ;'fli.f
lumen eft . quod ubidgs
corporis [eparatnr. R
ram copia ubertatis

tendit ; pmﬁrmms largiter
rivos larius c.'c‘,'mr.rdu 2 gnum tAmen caput, ¢ ori-
gouna . ¢ unamater feecunditatis (uceefibus co-,

})J'afk. Tlin fotn » latle nurvi-

mnr __f‘p"j'u ef 1 animamur,
?e_;’i“'Sprm_; @ s 1 corrupta eff & pu.’:'fm_. WRA
domum wovit, unius cubiculi (anlivarem cafto pu-
dore crftodit.

Porro mulriplex eft Eccleliz unitas , multifqua
modis illa una dicitur: Primo unitate principij,
nempe Deivocantis, & Chrifli eam fundantis &
inftituentis. Quo fenfu vereres Patres, poriffi-
mim Tertullianus in Apologetico cap.39.miran-
tibus paganis, quod Chriftiani fe fratres nuncu-
parent ( quo nomine murtiam inter {¢ onitatem
fignificabant ) relpondebant : Fratres fimus , qui
unum patrem Dewm agnofcimus o qui wnum (pi-
ritum bibimus fanilitatis » qui de uno utero igno-
vantia ejufdem ad unam lncem expavimius ves
YILRLLS:

Secundo Ecclefia dicitut tna,tatione finis, nemi-
pe xternz bearitudinis , quam omnia Fcclefiz
membra f—pemnt. Unde ait Arnobius :"lpologiﬁ
contra Gentes: Fratres (umns.quiz ad eandem ha-
reditatem s nempe aiernam beatitudinem nﬁzfm-
M, 3

Tertid dicitur una , ratione unitatis mediorum,
tam internotum ( qualia funt fides, fpes, & chari-
tas ) quamexternornm , nempe i';:cramenmmml
{acrificij Euchariftia:, & legis Evangelice.De uni-
tate fidei dicitur ad Ep 4. Donécoccurramios
omnes in unitatem fidei s 0 agnivienis Fily Des,

tevari Hon fJD”

£h




ey
e

264
Unitas (pei conftar ex eodem Apoftolo ihidem
dicente:Fanm corps & Hns Spivitus, ficir vota-
ti eftis und [pevocationis veftre.Qua de canfa,in-
quit Anguftinus in Pfal.140,cdm hzcvox fit om-=
nium Marcyrum, Diffipata [unt offa noftra, in plu-
vali clamir, Ad te Domine, Domine,oculi mei.quid
#n te [peravi. Unitas charitatis in finuatur A ¢tuum
4. Credentinm erat cor unuwm, & anima wna in Do=
mino , quia (inquic Glofla) cap:xi..? charitatis in
snam jangcbantur; ficut olim in celebri Cyzici
delubro , lapides omnes filo aureo colligabantur;
ut refert Plinius lib. 36. cap. 15, Hujus unitaris
egregiam affert Bannez rationem : Quod tribuit
alicui bonitatem (inquit) illud eidem fecundim
Plaronicos tribuit unitatem ; bonitas quippe rem
ipfamin quaeft confetvat & perficit: At nihil in
efle confervatur, nifi per hoc quod eft unum:nam
divila & fegregata cito pereunt & diflolvuntur:
Igitur ciim charitas Ecclefiz bonitatem & perfe-
&ionem tribuat , eidem etiam unitacem confeit,
Quantim ad unitatem facramentorim , Apofto-
lus eam infinuat ad Ephef. 4. fub nomine Bapuil-
mi , qui eft reliquorum Sacramentorum janua,
dum ait: Prus Dominns s una fides , wnum bap-
tifma. De unitate vero f’ac.’i}iri;’ ait r.ad Corinth,
10. Fnus panis & unum corpus multi fumus , om-
nes qui de uno paneor de uno calice Parririrff:mms.
Item de unitate legis & czremoniarum dicit ad
Ephell 4. Zpfe eff pax noftra. qui fecit wirague
sunum > € medinm parietem macerie [olvens, ini-
enicitias ine [emetip(o, legem mandatorum decretis
evacnans » ut dues condat in [emetipfiom in upum
novum hominem, Ql_l_ibus verbis ﬁgh]‘ﬁﬂ_‘__[t,lt{_\:llu,
Ium Judaicum & Gentilem ( qui diverfi eran

propter maceriam legum & praceprorum , qua
urrofque inter fedividebat ) fuille conjunctos per
Chriftum, qui hanc maceriam deftruxic, & om-
nes fub lege Evangelica adunavir,

Quarto Ecclefia eft uha,fatione unius ejufdem-
que capitis vifibilis , nempe Pontificis R omz fe-
dentis, qui per totam Ecclefiam f{upremus om-
nium fidelium Paftor agnnfcimr : pet ordinem
quippead eum, omnes fideles taro orbe diffufi
tiniuntuc, & ab omnibus herericis & (chifmarticis
difcernuntur. Hanc autem unitatem infinuavie
Chriftus Joan. 10. Alias oves habeo gue non fint
ex hoec ovili, ¢ illas aportet me adducere 5 e fier
unum ovile , € unus Pdﬁa? : & Cyprianus , cim
dixit Ecclefiam effe gregem , & p[cérm.ﬁmpaﬂo-
i adunatdm 5 quod de Ecclefiain nova legedeber
intelligi : nam Ecclefia ante adventum Chrifti ta-
lem unitatem non habuit ; tum quia Gentibus
quz fideles erant, & Judzis, non praerat unus
Pontifex ; tum etiam quia Gentesipl, ut rects
docet Bannez, nullum fibi capu vifibile, a quo
in myfteriis fidei edocerentur, agnofcebant ; fed
velper lumen quoddam interids, vel 4 parenti-
bus, vel ab aliis fibi zqualibus inftruebantur,

Quinto Ecclefia dicitur una, unitate corporis
myftici : quia ficut ex diverfis & eterogeneis par-
tibus unum corpus narurale refultar, ita ex omni-
bus fidelibus, fide , & facramentorum , ac Divi-
norum & Ecclefiafticorum przceptorum vinculo
inter {e conjuntis, unum corpus myficum effi-
citur : & hujus myflice unionis beneficio,, fideles
omnes in bonis fpirima]ibus inter {e communi-
cant, unus proaltero (atisfacit, fuis erationibiis
juvat, & infumma, omnia bona fuz opera illi ali-
quo pacta applicat, juxraillud Prophetz : Papsi-
ceps ego fiim emninm timentium te; & iftud Apo-
ftoli: Adimpleo que defunt pafioni Chriftiin cor-

DISPVITATIONT

A

D

et

ERTIA
pare. imeo 5 pro corpore ¢j41 5 guod fﬁfccfpﬁg, id

eft pro omnibus fidelibus,, quibus univerfes |,
bores & me in Evang predicatione toleraree
communico. Unde ire Bannez verba hae
Cantic, 4. Gre reges tonfarum
afcendnns de cemellzs fotibus, g
. i v
Jlevilis no; Ecclefia , feu de ompj.
bus fidelibus explicat : fiquidein oves fune fideles
quide lavacro b;‘_!m. i ad gratiam &rﬂt‘lldﬂlumz
funt antem he oves fztole, & feecunde , Quia
quifque fideliom , partem fuorum meritorum
3 By e s S ; X
fuarumque fatisfadtionum , in communen alig.
rum uttlitatem effindic : quare GlofMainterline
ris ait , quod mec illi inter freriles deputantyr,
. . . . - .
qui abluri ffatim ex hac vita raprisntur ; babpg-

P 1 Ghol, Edes & e <
rHnE r.’m.m ja{:.;rfn fider, gtr’:em vel pfr pro Je el
aly pro ipfis confeffi (urr; habuerunt etiam Votum
ég»‘m operationis » gfmf’ inter aves Chrifti, fiex-
pellati fuiffent , (ocialiter exercniffent. Ubi nota
particulam hanc Secialirer , quia (Gilicet illi | §
el ; s

diutius vizillent, in communem Ecclefiz uilita.
tem {ua opera meriteria transfudiffent, Uyde
Terwullianus Apologer. 39. Fraguc quia anime
antmague mifcemur s nihil de rei commyn;-
catione dubitamus : n_xrmia tzdifcreta fumt apid
#os s prater uxeress in hoc folo confortinm fue
gzm:u;

> gud

§i o EL
Secunda nota vera Fp lefie s Sanitiiif]

Hrifti Ecclefiam {an&tam efle docer Seriptu-
_sra variis locis : nam Cantic. 4. de Sponly
Chrifti , quz eft Ecclefia, ficdicicur : Queeftifi
gue progreditur s quafi aurore caﬂﬁ:(g:m s P:r!cfcm
#t luna, elelfz ue Sol? Ad Ephel.s. Firidili-
gi!t’ wxores veftra s ficit € Chriftus dilexit Ecole-
fiam » & [eip[um tradidit pro ea , ut illam [antHifi-
caret. Ad Titum 2, Dedir [emetipfim pro nobis;
ut nos redimeret ab emai iniguitate , & mundaret
ﬁéi populim acceptabilem . [e€tatorem bonarum
operum, Ad Roman; 1, Omnibus qui Rome funt
vocatis (anttis , hocelt ad faniratem colendam,
quamin baptifino profeffi funt. Denique r, Pe-
ti 2. Chriftiani appellantar Genus eleam ,re-
gale Sacerdotinm s gens fantla,

Hzcvero fanétitas Ecclefiz confiftit primo in
puritate fidei, fen immunitare ab omi ecrore in
dogtrina quam profitetur ; & ea de caufa A polto-
lusad Roman. 1, fideles appellat fanos , fecun-
diim expofitionem Chryloftomi in hae verba;
vocatis fanttis. Similiter Auguftinus in Pl 5.
aitquemlibet fidelem dicere pofle: Quoniam fan-
thus [um; quod certé defanéitate fidei rantim
potell intelligi , eiim conflet quamiplarimos fi-
delium carére fan&itate morum: Secundo con-
fittic in fan&itace vitz ; qui pradiei fant qui fé
illius dokrina conformant : Ecclefia namqued
licentia peccandi avertit, & ad probitatem mo-
fum, vitzque fanctitatem impellit, ad illamque
multim reipfa promovet. Tertio Ecclefia eft
fanéta , quia tora eft divino culeai confecrasa,
gjulque facramenta, inftitaea,, ritus , & czremo-
hiz, fan&itatem undequaque redolent; & qdif‘
amor charitacis eft veluri lex Salica Chriftianil=
mi, dequadicitur Pal. 18, Lex Domini imma-
eulara : idelt lex charicatis dicirur lex Domini,
non foliim quiaillam inferibic cordibus noftris;
fedetiam, quiaexilla vivir & agic, ut elegandl-
fimé profequjtur D. Bernardus Epiltol4 ad Car-

thulianos,




e
=

338,

DE

thofianos, Denigue Ecclefiaeft Gn&a,

gineagnitin@a & refperfa: fanum enim |, jux-
12 Lfidorum hb. 10.E:‘ynml, dicitur quafi jégﬂgui«
nie rinétum ; unde ubi 1. Petri 2. Populus Chri-
frianus vocatur Gens [anita , populus acquifitio=
nis » Glofla dicit, populus Chrifli fanguine refs
},:;ﬁgs & rm’cmfmi,

§ LLE

quiafan-

Tertia nota vere Ecclefie , quid fit
Catholica,

Eram Chrifti Ecclefiam effe Catholicam,ita
Vccrmm elt, ut non folim 4 s s verim ctiam
ab omnibis inimicis ¢ impugnatoribus ejus Ca-
tholica nominetir ; inquic Auguftinuslib. de vera
[ehg, cap.7. Unde idem S. Doéor lib. contra
Epilt. fundamenti cap. 4. Tener me in Ecclefia
z'Pﬁ:m Catholice nomen 5 quod non fine canfa inter
vam multas harefes fic ifta Ecclefia obrinvit , ut
ciém omnes Heretici (e Catholicos dici velint, qua-
yemts ramen peregring alicni , wbi ad Ecclefiam
Catholicam conventatur , nullus H are
licam [wam > vel domum andear oftendere.

Porro multipliciter vera Ecclefia dicitur Ca.®
tholica: Primo rationelocorum , cim fit per to-
tum orbem diffufa, neque unius regni aur pro-
vinciz terminis, adinftar hazreticorum ceeruum,
definita; nam xafeamsy grace appellatur ; quod
pertotum orbem diffunditur , ur aic Auguftinus
Epift. 170.ad Severinum, Unde idem S, Doctor
in libro de unitate Ecclefiz contra Donatiftas,
contendentes hanc ubique locorum diffufionem
verzEcclefiz non convenire, fic loquitur:Singale
barefes in multis gentibus, ubs Carholica Ecclefia
eff . non inveninntur : bec antem que sr.!':fq;m gﬁ)
ctiamubiille nop funt invenitur. Ttem hb. 4. de
Symbolo cap. 10. dicit : Ecclefiatotum munduns
pafﬁ:.’e.‘ s & quacungue congregatio cujufliber bere-
75 én angulis feder. Bt alibi comparar congre-
gationes hzreticorum farmentis pracifis, qua
ubi cadunt ciim prafcinduntur , ibimanent; cim
ceetusille qui elt vera Ecclefia, ranquam viris
vivat, & ubique palmires fuos extendar. Secun-
doveraEcclefia, Cathalicadicitur , ratione tem-
porum : vera enim Ecclefia femper fuir, & {em-
per erity aliz vero fectz polt eaminceeperunt,
ideoque quotidie mutantur, fenfimque intereunt,
Tertio ratione perfonarum : omnes enim indiffe-
renter vocat 8 complectitur, fi falutem conlequi
velint, & obedire Evangelio : Barbaros & Gra-
cos, Judzos & Gentiles, nobiles & ignobiles,
reges & fubditos. Tandemdicitor Catholica &
univerf{alis ex partedoétrinz fidei , qua univer-
faliter eft vera, & continer omnia ad cognitionem
& bones mores neceflaria , omnem docet virtu-
tem , & omne prohiber peccatum,  De quo vi-
deri poteft Cardinalis Turrecremata lib, 1, Sum-
mz cap. 13.

i i
cormnm bafi-

6 IV, -
nartanota vere Ecclefiae , guod it Apoftolica.
/12 . g P

X triplici capite vera Ecclefia dicitur Apofto.

lica : Primd quia 4 Chrifto, quiad Hebr, 5.
appellatur Pontifex ¢ Apoftolus confeffionis no-
fire , fundara & inftitutaeft. Secundo quna fupet-
zdificara eft fuper fundamentum Apoftolorum,
ut dicitur ad Ephel. 2. Unde Cyrillus Alexandri-
nus exponens verba illa Prophete | fundamenta
¢jus inmontibus fanélis, dicit montes illos fan-

Tom. 1V,

ECCLESTA

265

A &oselle Apoitolos , in quibus jacta funt Evanges
licz veritatis fundamenta : montesrevera facros,
n quibus lucidiffimum veritatis candelabrum
non potelt ableondi : revera montes , ob dotri-
nz corum altitudinem , excellentiam , 8 firmita-
tem; verc montes, quiprimos orientis Evange-
lice facis radios excipere meruerunt , a quibug
totus mundus illyminatus eft. Hietiam funt pu=
riffimd & pleniffimi Chriftianz doérinz fontes,
de quibus Regius Vates {piritu prophetico di-
cebat: Benedicite Domino de fontibus If7aél, Ubi
Ambrofius : Dicendi funt Apoftoli-fontes, quia
welnti fontes puriffimi , gratia Pr:ea':'-mfinmﬁs exi-
beran,. Cui concinit Cyprianus Epift. 74. 57 ca-

o Mrg:mr praﬁueéxt, [ubito deficiat s monne ad

fontem pergitir s ut illic defeltionis ratio nofcatur?
Ita [i in aliguo nutaverit verisas » ad ori
Evangelicam . G wwadirionem Apoftolicam rever=
tamir. Quem Cypriani locum citm legiffer Au-
guitinus , ficei fubleribitlib, 5. de Baptifmo cap.
26. Buod nos admoner Cyprianus . wr ad fontem
recurramus sid eft ad Apoftolorum traditionem, &
inde canalem in noftra temipora dirigamus ; opti-
mumeft , & fine dubitatione faciendum. Hi [t
nore Evangelice veritatis inbz , hi celeber
Divingtatss pracones » qROrim [onus exivit i o
nies terre partes » guoriem predicatio nbigue Denm
intonat,

Tertio vera Ecclefia denominatur Apoftolica,
quia in ea legitima Epifcoporum (qui fime viri
Apoftolici) fucceflic ad hzc noftra rempora in-
violabiliver deduéta , viger & conlervatnr : facilg
enim eft 2 Clemente I X qui none feeliciter Ec-
clefiam regit, ufque ad Linum, Clementem,
Perrum,tandemque ad Chriftun um facere,
Quam Epilcoporam [uccelflionem tanti fecit Ay
guttinus cap. 4. Epiftola contra fundamentum,
ut dixerit e in Ecclefia per cam potiffimtiny reti-
neri; & merito, fic enim olim exprefse iftud A

B #alis aguam ducens (inquit) qui copiosé Priéf

Davide pronunciatum fuerat : Stanres eram P'"‘.

des woftre in atriis tui jerﬂ,f?z.”em v Hiue enim afs
cenderynt T vibus Tribus Dominiteftimoninm 1=
yaél ad confitendum nomini Dominiy 8 4 Salo-
mone Cantic, 1. cdm Spenfz , ubi i
gerer percontanti, re(ponder : 57 igno
cherrima inter mulieres , egredere s @ abi poft ve-
Jtigia grequm s & pafee bedos tnos juxra tabernag=
cula paftorum ; ecrum nempe, per-quorum fe-
riem & f{ucceflionem , pufquam interraptam , ads
leétulum Chrifti'Spenfi, ideft ad palfionem &
morttemejus , poflumus devenire. Unde ex hac
perpetua Epilcoporum fucceflione argumentan-
tur fzpits 55. Pavres contra Hareticos;, prafer-
tim Terrullianuslibro de praelcript. capsa. Edans
ergo (inquic) origines Ecclefiarum [uarnm . evol-
vant srdinem Epifcoporum [lorum. ita per (o=
ceffiones abinitio decurventens s ur privisu ille Epif.
copiss alignemex Af;a,@nfi: sarel A{zﬁﬂohci_ﬁ Viriss
gui tamen cum Apoftalis perfeveraverine s habue-
vit dnthorem ¢ antece [[orem £ Hocerimmodo Ec«
clefia Apoftolica cenfus fios deferunt : ficir Smyr-
neorum Ecclefia babens Polycarpum . & Foanne
collocatum referts ficut Romanoriom (Ecclefia) Clea
menten a-Petro ordinatum edit.

x his facile poffunt demon ftrari alia duo, que
initio hujus arriculi propofuimus , nimirom qua-
tnor vere Ecclefiz notas | jam explicatas, Ro-
manz quidem Eccléfie, non vero Lutheranorum
& Calviniftarum {edtx convenire, Primumipas
ter ex dictis : Ecclehaenim Romana eft una ome

: £




266

nibus modis fupra enumeratis; prafertim r::tirm_c
ris-vifibilis , nempe I
qui per rotam Ece
delinm paftor agnolcitur.

unias ejufdemque capt
ficis Romz fedentis ,
fupremus ot y fi
Eft eriam [anéta tribus modis {opra explicaus,
e {anétitate fidei, morum, & confecrario-
vinoculmi. Similiter Catholica eft : quia
exurbe Roma diffufaelt per totum mundum; nee
foliim. in omnibus partibus terrz antiqui orbis,
inTealia ;Gallia, Hifpania , Germania, Anglia,
Polonia, Bohemia, Hungaria, Grzcia, Syria,
AEthiopia, fed etiam in o us quaruoer parti-
bus novi orbis ,ad Orientem in Indiis , ad Occi-
dentem in America; ad 5('}7!;’1m'i emin j'a}m-
nia , ad Meridiem in Brafilia, & extcriorem pat-
tem Africe, (unt qui dockrinam fidei noftre in
junt, & profitentur. Unde merito dixit
ali Pecri & Panli, Ro-

(Ei.t’ﬁ b oo |

a, fermone denat
mam alloquens : Quamvis impery tni fines terri

???:ﬁ',!;-'fr('f; protuler

s , minns tamen eff quod tibi

quan

or ﬁ.‘:”ﬂ didit ,

Sedes Roma Petri , que Pafboralis honeris
1ta caput mundo.quidquid non po
Religione tenet.

Denique Apoftolicaeft:quiaa D.Petro, Apo-
ftolorum Principe, fundata eft, ejufque fanguine
purpurara ; & in eadem fide quam ipfeannuncia-
vit, inviolata ; & fine ulla fuorum Pontifieum in-
terruptione , petfeveravit. Unde Lucios [. Papa
& Martyrin Epiftola ad Epifcopos Hilpaniz &
Gallix : Ecclefia Romgna Alpr:[.’afim eft s & mater
» qite A tramite _f?]_r:: Rolice

emninm Ecclefiarnm
traditionis nunguam ervaffe F:-:.J'uzmr. nee hare_
ticis depravata nowitaribus ficcubuit, fecundion
ipfins Domini pollicitationem Egorogavi prote,
st non deficiat fides tua. Similia habet FelixT. Pa-
pa & Mat tyr , in Epiftolaad Benignum.

od vero quatuot hote pradidte defing He-
reticorum hujus temporis fect | on minis evi-
denseft. In primis enim quantim ad unitatem,
manifeftum eft eam in tali [eta non repetiri,cim
nullom agnoefecat capurvifibile, quod ficinterpres
infallibilis fidei | & cujus fententiz neceffario
adhzrendum fit , fed pro fuprema fideiregula fu-
mat internam , uc fibi videtur , perfuafionem
Spiritus Sandt, id eflt privatum cujulque fpiri-
tum , quo Scripturz divine veritatem quoad lir-
teram & fenfum fe cognofeere profitetur; quod
non eft firmum unionis in fide principiom , fed
frecundum difcordiarnm & hzreleon femina-
rium , ut re@&annotavit Cyprianus lib. 4. Epift,
o. dicens 1 Non alinnde heve[zs oborta funt , nata

2 - . . .
fehifmata . quam inde quod Sacerdoti Dei non
obtemperatir s necunusin Ecclefia ad tempus Sa-

cerdos . G adtempus judex, vice Chrifli cogita~
tur. Idem obfervavit Terrullianus lib. de praf-
GripE. cap.4.2. Mentior (inquic) [ #on etiam a
regulis {uis wariant inter [¢ ( Heretici) dim unuf=
qui(que proinde arbitrio fuo modulatiir que acce-
P;‘( i quey;mdmad;:m de (o arbitrio compuﬁ;i: ile
giti tradidit. Agno[vit natuvam fam , & origing
[iemorem ., profetins rei. Tdem licuir Palentinia.
nis quod Valentinos idem Marcionitic quod M ar-
cioni s de arbitrio fuo fidem innovare. Denigue pe-
nitys inSpecte havefes omnes, in multis cum Awtho-
ribus (uis diffentientes deprebhenduntur. Hocex-
perientid compertum in Hareticis hujus tempo-
zis , qui Lutheranam harefim in centum & am-

DISPVTATION 1

A

A

C

D

plius Sedtas diverl:
hodie, & aliud cras c
bergenfibus dicebar G
) anckitas

ad intelleétum,quim
10di Haretico.
12 multa continet
erronea, puta Dei man-
mcum Dei grae

rum (eéts
dogmata apeér
dataefleimy

mines {old hde julti
bentibus fidem non i
faciant , pefleung
mererl bonis operibus
que habere liberum ar
dum. Omitto hotrer
aflerentis Deum elle au
lim qtmad entitatem , [ed etiam quoad malitiam
& deformiratem ( ut §. prxcedenti-ex Andrea
Duvallio Doétore Sorbonice retulimus ) illam-
quecogere, neceflitare , & ad malé agendumim-
pellere , & quofdam {ud merd voluntate creafle
utdamnarer. 1llietiam omnia epera laboriofa &
fatisfa&oria , quibus a peccaus deterremur &
avocamur , damnant. Inter czrera Confeflio-
nis {acramentum aiunteffe inventum humanum,
*carnificinam confcientiarum , & meram fuperfti-
tionem. Denique omnia qua anfteritatem ali-
quam & carnis maceraticnem {apiunt, refpuune,
ut abftinentiam a carnibus , ftatutis ar
ribus jejanium q'_fnr]mgeﬁ'na]r;cochbnmmSa_
cerdotin 5 vinenli conjugalis, falrem in caufadi-
verfitatis fidei , diffolutionem aftruunt , & fideles
per mortem Chrifti ita efleliberos factos volune,
uc nulld lege , five Ecclefiaflica, five Politica, in
foro conicientiz reneantur. Ex qua dedtrina
tam laxa, & tam lar¢ ad liberé & impune pec-
candum patente , pullularuns innumera flagitio-
rum generd : Gallos enim , antea Regi {uo oble-
quentiflimos ; in rebelles & feditiofos muravit;
Monachos cum rigore maximo antea viventes,
ad laxum: vivendi genus eraduxit; continentes,
mulierefos reddidit;, & Moniales , voto Deo
mancipatas , ad {acrilegas nuprias induxit.
mum { inquit Dubravius ) Lucherus brevi tem.
poris {patio, toram:-illam terrz angulum in quo
mortabatur ; fidefragis ; perjuris, adulceris, ince-

eorm epim

ho-
peccata qualiber ha.
) i, nec qu:u'\]mdipﬁ
m fidem perdere; neminem
fadkis cum Dei gratia, ne.

icrium ad bené eperans
C:il‘.’lnin‘)];:l]}htmins,
10r€m peccati, nonfo.

Cmpo=

~ ¥ ol " )
ftuofis , & [facrilegis replevit, Cujus Peﬂlm:c

s
mutationis illuftre teftimoniom reddic legatio
civium Norimbergenfium ad Carolum V. Impe-
ratorem ; quiclim , {ublatd confellione auricula-
ti, viderent omnia flagitiis & {celeribus nulquam
had&enus auditis redundare, libellum fupplicem
Imperatori obrulerunt, ur {1 authoritate Czfa-
rea confeflionem illam obfervandam ediceret.
Sed hac petitio rifa Catholicis excepta , ab Im-
peratore rejectaclt , & prudenter : nam ut optis
mé inquit Dominicus Sotus,qui tuncerara Con-
fellionibus Impetartori , & cujus julti prudentil-
que confilij pars magna fuit, fi (ecreta confeflio
peccatorum occultorum , [ecundim hareticos,
divini legenon obliget , quo padto fola lege Ca-
ared obligabit: humanz enim leges tannim de
rebus exterioribus inftitunntur, & ad interiofd
non valent (& extendere. Ex quibus intelliges,
veram efle auream illam Auguftini {ententiam:
Non ex aliis bominibus fiunt bavétici s quamex
iis qui ff in E »
turpitudinem nibilominus Ft'ri{[ﬁ’zr(.

Tertio qtm:i Lutheranorum & Calviniftarum
fe&z, nomen Catholicz , feuuniver(akis , conve-
nire nequeat, manifeltum eft : ciim eorumdo-
&rina in Afiam , Africam , £gyptum , aut Gia-

efia permanfiffent > proprer Vitd ¥
Jia permanfiflent propter 9ié

4




44

lé_’.‘ one
apds
4

4

IsPfal.
8. e-
BaTrat,
Lin

for,

DE’S

ciam , & multo mints :uf novi orbis partes non- A
dum petvenerit , ficut fides Romana Ecclefiz ;
neque illi fperare poflint ( quidquid dicant) fuam
{ectam aliquando occupaturam efle totum-or-
bem. Cim enim Ecclefia, ut fatentur, jam fenue-
tit, fi eoram mmgrcga_ti@ veraelt E_cclcﬁn , quo-
modo in {eneétute crelcer, quain fua adolefcen-
tia & juventute ram partim crevict Imo,quod ob-
fervatione ‘figné[ﬁmum eft, ficura nulla unquam
fefa ,legis Chrifti fides apud ullas gentes fuiffe
plantara legirur ; ita nulla unquam gens Chriftia-
nam complexa et fidem , nifi eorum operé , qui
tum Ecclefia Romana communionem in fide ha-
buerunt. Nec mirum : Nfgafiu?n enim (inqguit
Tercullianus ) eff bererices , non Ethnicos conver- B
rendi, [ed moffros evertendi : hanc matis glo-
viamoeprant s i [Fantibus ruinam . quam fijacen-
tibus elevationem opeventnr.

Denique quod eadem fe@anon poffirdici Apo-
ftolica, non minus evidenseft, quia Lutherani
& Calvinillz foam (ucceffionem ab Apofiolis ad
feipfos , fine nlla
queant ; ut ab oainibus Patribus fuit jugiter Hz-
reticis exprobratum , prafertim veroa Tertnllia-
rio libro de pr.u!.‘ciiptjnnilms : Edant (it quit) eri-
[norum , ab initio per atates

rruptione , oftendere ne-

e et (oot 0
gines Epifcoporui

decurrentinm ;fl' m [:'cr':'rﬁn'. Carholice ¢ f?]ua-
folice cenfus funs deferunr. ldeaque contra fui
temporis hzreticos concludit his verbis, fupra C
relatis : Qua licentid , Appelles, (ylvam meam

cedis # Qua amthoritare s Marcion, limitem mewnm
commoves ! Qud poteffate, Valentine , fontes meos
difturbas 2 A ¢ | “tori ‘,h'f"'ri'{é'ﬂ. nz
certé, muratis nominibus, Lutheto, Calvino,
Zuinglio appofité conveniunt,

Ex his ergo liquet, quatuor verz Ecclefiz notas
8 perfectiones, (oli Romane Ecclefie compete-
re, proindeque eam tantiim veram fidem . & da-
@rinam , ac religionem poflidere. Unde Hiero-
nymus Epift. ¢5. ad Damalum : Ego nullum pri-
mum nifs Chriflum (bquens . Beatitudini tue , id
eft Cathedre Petri s communione confocior Snps’r
illam Petramadificatam Ecclefiam [cio. Quican-
queeiira hane domum agnnm comederit propha-
nus eft. Siquisin Arca Noé non fuerit, peribits
regnante diluvio. Evpauld polt : No# novi Fita-
Yem , Meleti fuo . ignora Panlinum ; gui-
cumgie tecum non colligit . [pargit. Hoceft, qui
Chrifti non eff, Antichrifti eff. l"_tf{pif‘t 8. ad
eundem : Hine prafidiss fulta mundi Arriznara-
bies ﬁ’emf{ 5 bircin tres partes ﬂt.‘ﬁ:t Eﬂcifﬁ:} il
[erapere me feftinat &rc. Egointerim clamito s [f
guts Cathedre Perri frngitir s mews ¢ff. Conclu-
damusigitnr hanc difpurationem cum Avguftino,
& cum S.illo Dofore dicamus : Amemus Domi-
num Dewm o frum,amemwus Ecclefiam ejus : illum
Siout Patvewn , illam frout maivem : illum flont Do- E
minum 5 banc ficut ancillam 5 quia fily ancille
ipfises fiemas.

Agunthic aliqui de partibus fen membuis Ec-
defiz, & quarunt an homines in ftatu peccativel
infidelitatis exiflentes , membra Ecclefiz dici pof=
fints Sed de hoc commod gemysin Tractatn
de Incarnatione difp.14. vbide ChriftoutEccle-
fiz capite difleremus, & ucrum fic adtu caput
hominum i flatu peccadi vel infidelitatis exiften-
tium, art. 2. reflolvemus, Unde ad hunc locum
LeGorem remirtimus,

o

Tem. IV,

VMMO PONTIFICE.

D

ERETIEETETE
DISPVTATIO

De Summo Pontifice.

Bloluré difputatione de Ecclefia, agen-

dumeft de Romano Pontifice, qui eft

caput ipfius vifibile,& demonfirandum
primo, efle veram ac vivam fidei regulam | fub-
indequein proponendis & definiendis rebus fidei
errare non pofle, Alias poftea que deillo agirari
folent quaftiones, ed qui poterimus brevitate
& perfpicuitate refolvemus.

ArRTicvivs PrR1iuMvVS,

Ptrum in Ecilefia Dei, [it regula viva
¢~ loguens | gue ves fidei cum infallibii
adiporiiate proponat , eague ft Romaa-
nus Pontifex , G legitimus Pewri fuc-

}_T Arerici noflri temporis exiftimant, Seri-
i uram Sacram, non effe rtgulam quez res
fidei cum infallibili authoritate credendas pre-
ponat , fed unumquemque interno Spiritus San=
&i dutu ac lomine | ex Scripruris cognofcere,
qua ad ipfius falutem neceffaria {unt. Brentius
tamenapud Bellarminum libro 3. de verbo Dei
cap. 3. hoe diferimeninter Principem fecularem
& privatam petfonam conflituir, quod Princeps
habeat publicam poteftatem judicandi de rebus
ad fid€ & religionem ]*-e[:izremlbus, privatz veid
perfonz interno Spiritus Sanéti lamine , ea dun-
taxat ex Scripturis nofcere poffint, quz ad fnam
{pe&ant falurem. Idem {entiunt Angli haretici,
qui fimiliter contendunt , Reges tem porales efle
{upremos Judices cantroverfiarnm fidei , 8apud
illos fupremd poteftarem nonfeliim téporalem,
fed etiam {piritnalem refidere. Catholici verd
omnes tnanimirer docent , przter Scripturas
Canonicas , & traditiones , dari tegulam vivam,
qua fit infallibilis authoritatis in proponendis
definiendifque rebus fidei, quam omnes fequi
teneniur 5 talemque regulam dicunt effe Sum-
mum Ponrificem ex cathedr !nquemem tquam=
vis gravis inter illos fit difcepratio & controyer-
fia | incxplicando quid fir Pontificem ex cathe=
draloqui : aliguienim exiftimant , Pontificem fo.
Iim loqui-ex cathedra, quando praeft Concilio
Generali jalij verd contendunt, illuny loguii ex
cathedra | ql?(]tit‘(EUIP(‘:LEE‘ five in Concilio, five
extra Condilium , ut Paftor univerfalis, aliquid
authentic? propenit tori Ecclefiz , tanquam cre=
dendum de fide divina. Vertim ab hac celebri difh-
cultate & controverfia,qua tot rumores in Gallia
excitavit,abftrahemus in preefenti,folimque con-
tra hujus téporis hareticos demonitrare conabi.
mur, dariin Ecclefia Deiy, prater Seriptutam &
Traditionem, quz funt regulz mutz & mor-
tuz, regulam aliquam vivam & loquentem , ni-
mirum R omanum Pontificem | & Iegirinmm Pea
tri {uccelforem , ur ex cathedra loquentem, &
fidei controverfias definientem , preftindends
ab hoe quod illas vel intra vel extra Cencilium
definiat,




268 DISPVTATIO QVARTA

§iF, A

Hareticorum error ve fef!imr.

Ico primo, omnino debere admirtiin Ec-
D clefia Chriftiana, aliquam fidei regulam
vivam, qua humano & fenfibili modo, pofiic
infallibiliter proponere res fidei, & controver-
fias definire ; {eu judicem aliquem cersum arque
vifibilem, qui infallibili & irrefragabili autho-
ritate lites circa fidem exortas dirimat.
Probatur primo : Inomni Republica benf_: or-
dinata, prater leges {criptas , eft aliquis anima-
s Judex, cujus munus fitleges interprerarl, &
juxta legum interpretationem fententiam ferre,
Unde Denteron. 17. divini lege ftatuitur , ut B
quodcumque ambiguum & difficile acciderit, de-
feratur ad Sacerdotes Levitici generis, ab iifque
exquiratur fententia, & qui parere noluerit, de-
creto Judicis moriator, & 2. Paralip. 10. Jofa-
phat Rex Juda conftituitin Jernfalem Sacerdo-
tes, ut judicarent caufas facras , diftinictosa Ju-
dicibus caufarum civilium : Ergo 4 fortiori in
Ecclefia Chriftiana , aliqua fidei regula viva &
loquens admitti debet , feualiquis animatus Ju-
dex , quiauthoritatem habear dirimendi contro-
verfias , quz de rebus fidei oriri folent.
Confirmatur & magis illuftratur bac ratio:Si-
cut pelfime gubernaretur Refpublica , que leges
quidem bonas haberet, fed nulles Judices qui jus C
dicerent litigantibus , preter ipfum librum legis,
ad quem omnes mirtterentur, ut ex eo dilcerent
quiseorum jus haberet, fic enim nunquam lites
terminatentur, {ed illi tandiudifputarent, donec
alter (e vi€tum fareretnr , quod vix unquam fie-
ret. Tra plane Ecclefia & Refpublica Chriftiana,
male omninoerit ordinata 2 Chrifto, fi prater
librum legis , quieft Scriptura, deJudice aliquo
animato , qui authoritatem habear ‘dirimendi
controverfias & lites circa fidem exortas, illi
non providit ; abfurdum enim eft in rebus tanti
momenti agnoftere folim Judicem furdum &
mutum, cujus fententid urraque pars uti poffir,
eamque ad fuum {enfum trahere & corrumpere; D
ut de Scriptura conftar ipforum hareticorum
exemplo , illi enim eadem Scripturz verba in
contrarios fenfus explicant, ut Arriani & Nefto-
riani, verba hzc, Ego & Pater unum fumus , ex-
plicant fecundiim unitatem affe@tiis & volunta-
tis : reliqui, etiam haretici, fecundim unitatem
naturz. Sabelliani hazc verba, In nomine Pairis,
& Fily, & Spiritus Sanéli, intellignne fecun-
diim diverfa munia & officia, qua Deusad extra
aperatur : reliqui, etiam hzretici, {ecundiim rea-
lem Divinarum Per{fonarum diftin@Gionem. Ana-
baptiftz verbailla, Baptizates ¢ Niff quis rena-
tou fuerit ex agua ¢& Spiritn Saﬂ&a,imerpremnm[
foliim deadultis,exclufis parvulis, quos Baptifmi E
capaces efle negant;; reliqui etiam de parvulisea
intellignnr,  Zuingliani & Calvinifte verba ,
Hog eft corpis meum , intelligi volunt figurare
& tropice, reliqui litteraliter & fubRfantivé,
Unde Vincentius Lyrinenfis in aureo illo opuf-
culo adversiis hzreles & prophanas vecum no-
VELMCS 1 Hic forfitan ( inquit ) requirar aliguis,
citm [it perfettus Scripturarum canon, [ibique ad
omnia [atis ﬁ«r.perc‘m: f}f.ﬁiciﬂr, quid opits eft ut
ei Ecclefiaftica intelligentia jungatur anutboritas?
Quia videlicet Scripmmm Sacram pro ifta (ia
alvitudine non uno codemgue [enfu wniverfi ac-
sipinist , fed ejufdem eloguia litcr atgue aliters

alins atgue alius interpretatur.ut pere gitor homi,
nes funt » totilling (ententic ejus poffe videantur,

Addo quod, Scriptura non continet omni
quz debent fide divind credi: v, g. quéd harerie)

-{r
: : . sl Ly
non fint rebaptizandi : Credo ( inqguit Augufti 4 o

nus ) confuetudinem ( non rebaprizandi Hareri. 4
cos ) ex Apoftolica anthoritare venire , ficipmyl- "

ta non inveniuntur in litteris eornm ( Apoftolo. Uffn-
~ili T : s t1fla

rum feilicet) neque in Conciliis pofteriorum; g ;?f
2

pemen quia custodinntur perlwmiver(am Ecelefiap,
non niff abipfis radita & commendata traduntyy,
Ergo Scriptura quz hoc & alia hujulmodi non
continet , non poteftfola de illis judicare. Pra.
terquam quod Scriprura ipfa eget judice vivo
& loquente , quo nobis confter infallibiliter
ipfam effe divinam , 8ctotlibros effe veré Cano-
nicos , & puros , atque integros ; id enim nobis
non certo conftar & infallibilirer , nifi Ecclefiz
audtoritate , juxta illud Angoftini : Evangelip
ron credevem » nifi me Ecelefie Catholica commo. m:,:‘
wverer aultoritas. Epil
Dicafecando , fpiritum privatum , difcernen. /et
tem veram Scripturam a non vera, & veum
{enfium & falfo,non efle fidei regulam , & judicem g -
controverfiarum que de rebus fidei orir/ folent. )
Probatur breviter: Regula deber effe nota &
infallibilis : Sed fpintus ille privatus neotram
habet ex his duabus conditionibus : non primam,
quia ad fummum innotefcittantium illi quitalem
fPritllm habet: neque fecundam , ctiim enim om-
nes haretici hnjus teniporis variarum fectarom,
profiteantur fe [piritum illam habere & fequi,
atque inter {e contrariadoceant,, & in fide difli-
deant, manifeftum eft aliquos falli, & [piritum
veritatis non afliftere unicuique infallibilicer. Ad-
do quod {piritusille privatus eft feminarium om-
nium harefum , quibusaperit viam , {uos enim
enim errores quifgue hoc Spiritu pratexic. Pre-
terquam quod hic modus eft alienus 4 corifueto
ordine, quo Deus utitur cum fuis creatnrisintel
le@ualibus, quas nonimmediaté & per feipfum,
fed per alias inftruere {oler,ut conftat ex Scriptu-
rain qualeguntur homines mitti ad homines, de
rebus fidei inftruendi, ut Cornelius ad Petrum,
Paulus ad Ananiam, Eunuchus ad Philippum:
quem ordinem Deus fervatetiam cum Angelis,
quorum inferiores inflruic & illuminat per fipe-
riotes, ut in Tractatu de Angelis oftenfum eft. pif
Dico tertié , nullus Princeps paliticus & fcus s
laris, poreft efle Judex controverfiarum fidei.
Probatur primo : Poteftas judicandi de rebus
fidei eft fupernaturalis, utpote per {e ordinata ad
finem fupernaturalem , qua eft falus zrerna ho-
minom : Sed poteftas Principum {zcularium ,
naturalis & civilis eft, ctim ad bonum politicum
confervandum ordinetur: Ergo nullius politici
Principis poreftas potelt fe extendere ad judi-
canda & definienda ea que fidem fupernatil-
ralem concernunt. Unde Bafilius Imperator in
8.Synodo adtione 10. ficloquitur : De vobis au=
tem Laicis , tam qui in dignitatibns quim 4
af{fﬂ{uré conver[aming , qnid .qpnF!ifts dicam non
habeo , quam quia nullo mods vobis licer de Eccle-
Sialticis canfis (ermonem movere : hac enim inves
Figare & quarere . Patriarcharnm, Pontificuins
¢ Sacerdotum eft | qui regiminis officium [oriith
fint, qui facrificandi , qui ligandi & [oluends
poteftatem habent, qui Ecclefiaftios & celefies
adepri [unt claves : mon noftrim qni pafti debe=
s 5 qui fanitificars s qui ligars, wel a ligamentd




) 0

Libn

oty

HeEnl
AP

5

i
i

6

DE SVMMO PONTIFICE.

269

fotoi ggemus. Ev Theodofius junior in Epiftola A noneft recurfum ad Principes fzculares , fed ad
:

2d synodum E-_phei-mqm : Hliri‘mlm eft (inquit)
cum épri non fit ex qm’_ws' .t('a:;'ﬁt'zjfrﬂ.‘armﬂ E‘pr_;'ca—
vorim s Ecelefiafticis immifceri tratlatibus, Item
Conftantinus magnus apud Ruflinumlib. 10, hi-
{toriz cap. 10. ficait Epifcopis ,qui ad Nicenam
Synodum convenerant: Dewus vos conffituir Su-
cordotes » & potefatem wobis dedit de nobis quague
udicands » & ided nos a vabis fcﬂejudi;'mm.'rff}‘c.
Er ideo bis omiffis: illa que ad fidem Dei pertinent,
abfque ulla animorum contentione diftinguite. Et
quamvis Concilio imetﬂ'fuerir, ,hon tamen uc {uf-
fragium fecret, vel caufam pm‘prii‘x fententia de-
finiret , anc legem ullam inconlultis Patcibus (ta-
weret, fed ur Eufebius apud Baronium ait: /7
P““‘ ftudere s faveret veritati ; foveret concor-

fam 5 tiemnitus comprimerdt s & véritate difere-
pantes revocaret, Unde Ambroefius Epift. 22.ad
Valentinianum Ipaperatotem : Si conferendums
de ﬁrc’e ( inquit ) é‘zcerldamm debet effe ifta colla-
tio : ficut faitum eft fish Conftantino Augufte me-
mavie IJm.fc'r‘f;a > gui nillas E:grf ante p::zr:{;‘if 2
[ed libernm dedir judicium Sacerdotibus, Demum
Athanafius in Epiltolaad folitariam viram agen-
tes ,prope finem, loquens de Conftantio Impe-
ratore , qui de rebus fidei & Ecclefialticis judica-
re prefumplerat, ficaiv , Quis videns ewm i de=
cernends Prin fpfm fe facere E‘.'uﬁ‘apm‘um . o
prafidere judiciss Ecclefiafticis snon merito dicat
eumitlam ipfam abominatieniem defelationis effz,
gue & Daniele praditia eft? Refert quoque ibi-
dem Hofium Corduben(em Epilcopum, eundem
Imperatorem difceprationibus Ecclefiafticis de
fidei rebus (e immilcentem, gravitéradmonuille,
his verbis : Tibi Deus imperinm commifit , nobis
que funt Ecclefie concredidit; ¢ quemadmodum
qm' tHum impcrium mz!z'grzis oculis mr’pir 5 CONLrd=
dicit ordingtioni divine: ita & th cave ,ne que
[int Ecelefie adte trahens , crimini obnoxins fias.
Plurahis {imilia videii}mﬂ‘ﬂ!l: apud Gregorium
Nazianzenam Orar. 17. Chryloftomum ho-
mil. 15, in 2. ad Corinth. & Ambrofinmlib. 5.
Epift, 35.

Probatur fecundd conclufio ex perpetuo ufu
Ecclefiz, que judicium'de fidei controverfijs nun-
quam derulic ad Reges & Principes (zculares,
aut quemcumque alinm Magiftratum Politicnm,
{ed ad Romanum Pontificem Chrifti Vicarium,
alioflque Prelatos tunc Ecclefiam regentes. Nam
primo initio nalcentis Ecclefiz in controverfiail-
la an Mofaicz czremoniz fervandx eflent 2
Chriftianis recens a gentililino converfis , recur-
fum eft ad Apoftoles, qui Concilie de hac re
Jerololymis coadto, qualtionem definierunt in
hunc modum : Zifum eft Spiritui Sanéto & no-
bis., éc. Smeulo fecundo , controverfia exorta de
celebratione Palchz , 4 Vicore Pontifice Roma-
1o , poft mulra Concilia determinata fuir; & ex-
communicati primdim , ac deinde habiti pro he-
reticis , & Quartodecimani appellad , qui ejus
decreto parere recufarunt. Szculo tertio harefis
Novatianorum , negantium peenitentiam lapfis
poft baptifinum , damnata fuita Cornelio Papa,
eum Concilio R ema habito anno 2¢5. Item co-
dem fzculo controverfia illa din in Africa &
Oriente tempore  Cyprianiagitata, an rebapri-
zandi effent qui ab hareticis baptizati fuillent,
decifa eft 2 Stephano Pontifice Romano anno
248. & heretici habiti funt omnes, qui contra-
rium pertinaciter fentiebant. Quarto f{zculo ad
cognofcendam examinandamque Arrij harefim,

Tom. IV,

-

Epilcopos Ecclefiz, quisi8. in Concilio Niczno
congregati, prefidentibus Legatis , nomine §
veltrl R emani Pontificis , illam damnaruntanno
325, Szzculo quinto hxrefis Pelagiana abInnocen-
tio, Ceeleftino , Zozimo , & Bonifacio damnata
eft, & Nelloriana ab eodem Ceeleftine & Con-
cilio Ephefino. Szculo fexto harefis Eutychiana
a Leonel. & Chalcedonenfi Concilio. Szculo
{eptimo, Monethelite & fexta Synodo generali
fub Agathone Summo Pontifice damnari {nnt,
Szeulo odtavo, Iconomachi 4 Niczno fecun-
do, & ficdereliquis , ulquead hzrefim Luthera-
nam & Calvinianam, pracedenti feculo damna-
tam 4 Tridentina Synodo.

Dico guarto, Romanum Pontificem ,ex Ca-
thedra lequentem , effe infallibilem regulam fi-
dei, & judicem controverfiarum.

Hzc conclufio fequitur ex diétis in pracedenti-
bus: Ut enim conclufione primé oftenfum eft,
aliguis judex in Ecclefia neceflarivseft , quiau-
thotitatem habeat dirimendi controverfias de
rebus fidei : Sed ralis judex non poreft effe Scrip-
tura , vel privatus uniofcujufque fpiritas , ant
Princeps aliquis fzzcularis ,ut ibidem , & duabus
fequentibus conclufionibus  demonftravimus :
Ergo deber effe Princeps afiquis Ecclefiafticus,
qui @ Deo immediate | |

beat authoritarem decla-
randi verum {enfum Seri prure nimirum Pontifex
Romanus , legitimus Petri fucceflor, & Chrifti
Vicarivs. Unde Innocentius 111, cap., LQueries
24. qualt. 1. Quoties ratio fidei ventilatus ,non
nifi ad Petrum sideft [ui nominis bonorem ¢ an~
thoritatem habentem ,recur Etin capi-
te Majores , de Baptifino & ejus effeftu, ficha-
bet: A ajores Ecclefia canfas , prefertim circa ar=
riculos fidei contingentes sad Pervi fedem referen-

TP L iz S e A
Sl i i
me deficeret fides ¢jus. Trem Bernardus Epift. i9o.
ad Innocentinm Summum Pontificem : Oporter
(inquit) advefrumrefervi Apoftolatum pericula
gueque emergentia in regno Dei s ea prefertim
gqua de fide contingunt : dignum namgue arbirvor
ibi potiffimimrefarcivi damna fidei . ubi non pof=
[fir fides [ensive defectums hac quippe bujns praro=
gativa [edis » cui enim aliguando ditum eft Ego
vogavi pro te, Petre s ut non deficiar fides tua : Ergo
guad fequitnr. & Petri fucceffore exigitur; Et ti ali-
gitando confirma fratres tnos. In eo plane Petrs
:'mp."ﬁ::'s vicem , cijus tenetis ¢ [edem . fi veftrd
admonitione cordain fide fluttuantia confirmatiss
fi weftrd aurhoritare contevitis fidei corruproves.
Demum Cyprianus Epift. g5. alferic quod #erz
aliunde havefes oborta [unt , aut nata [chifmatas
guam inde guod [acerdoti Dei non vhremperatitrs
necunis in Ecelefia.ad tempus Sagerdos & ad rem-
pus Fudex wice Chrifti cogitatur.

Propter hac & alia plurima id genus , meritd
Schola Parifienis , in errorum Malefoni refuta-
tione, qua habetur in finelibri quarti fententia-
rum, ita pronuntiavit conclafione primi : Ad
Sanlam Sedem Apoftolicam pertinet auiloritate
judicials [wprema scirca ed que [unt fides , judi-
cialiter definire , ex eo guod fides nungnam ex vi
promiffionis Chrifti Petro falte poreric deficere.
Ttem refertur in Summa Conciliorum | in vita &
geflis Sixti1V. quod damnatus fuic Perrus Oxe-
menfis, Clericus {zcularis ;& Doctor Parifien-
fis , in congregatione Doétorum quinquaginta
duo , Compluti habita, per Alphonfum Caril
lum,’ Archiepifcopum Toletanum, anne 1479.

1 iif




- o—
e f
/

&b quéad inter czteraaflererer , Urbis Roma Ec- A

clefiamin fide errare polle ,id eft, Sedem Apo-
ftolicam. Fuirque illa condemnatio per {pecia-
travagantem confirmara 4 Sixto IV. Et
Doétorille (ententiam [uam retractare coactus,
combufkis publice ejus libris , & cathedra in qua
docuerat: utreferunt polt Mirandam, in Summa
Conciliorum, loce [upra citaro , Bannez 2. 2.
queft. 1. art. ro. difp. de Ecclefia ,& Andreas Du-
vallius, Do¢tor Sorbonicus , in Tratatu de fu-
prema Summi Pontificis peteftate queelt. 6. pa-

gind 772.

o

Solvuntur Hareticorum objectiones.

; o o . B
0 Bjiciunt in primis Haretici contra primam

conclufionem ¢ Inlege Naturali & Mofai-
ca, nulla fuit regulaviva , qua fidei controverfias
dirimeret : Ergo nec illa debet admirti in lege
Evangelica,

Refpondeo negando Antecedens,, fuit enim in
lege etiam Naturali & Molaica talis aliqua regu-
la , nempe judicium & fententia Majorum & Sa«
cerdotum circa divinas traditiones {criptas vel
non {criptas ,ubi dubitatio occurrebar , juxra il-
lud Deuteron: 1. Sidifficile & améfgsmm afmd
weeffe per(p exeris , ¢, Venies ad Sacer-

te

dotem Lewitici generis » & ztc!ffudr'yem » €@re. qui

Juds it tibi Judicij veritatem , €& _ﬁccics :fmad-
cumgue dixerint qui prafunt loco quem elegerit
Dominus . & docuerint te juxta legem efus; fé-
guerifgue [ententiam eorum , nec declinabis ad
dexteram , nec ad finsftram.

Neque obfunt verbailla, & docuerint te juxta
legem ¢jus. Non enim fenls eorum eft, quod
parendum effer Sacerdotibus , quando quilque
privatus judicafler efle juxea legem locuros; fic
enim effec vanum id cribunal , cojus finguli effent
ﬁl;n‘emi Judices,& Dens eos conftituiller Judices
{uorum Judicum : fed fenfus elt abfolurus , quod
Sacerdotes tales forent locuturijuxta legem. Vel
illud , jruara legem , non refertur ad docuerine ,
fed ad facies , urindicat claré texcus Hebraicus,
quiad verbum fic habet: Sequndim legem guam
docebint te s & [ecundivn judicinm quod dicent
tibi . facies. Et verfio Sepruaginta, Er cuffodies
wvalde facere fecundum omnia que [fatuta fuering
tibi, Secundim legem . & [ecundiom Jjudicinm
guod dixerint tibi , facies.

Objiciunt fecundd : Ad credendum fufficit re-
velatio divina f{ufficienter propofita per argu-
menta credibilitatis : Ergo non cft opus aliire-

nli,

Refpondeo , revelationem divinam f{uflicere
quidem ad ea credenda qua per eam diftindteé &
exprefs¢é proponuntur; fed non ad credenda ea
qua confasé tdnniim proponuntur,aut non ita
exprefsé , urlocus efle poffic dubitationi & con-
troverfiz de vero [enfu revelations, cujus {ufh-
cientia ad credenduom diftinéte, completur per
regulam vivam, ea qua credendafune clare & di-
ftinélé propehentem,

Objicinnt tertio : Vel hxc regula animata in
definiendis rebus Adei, non L‘;Jf.:t alijs regulis fi-
dei, & fic reliqua erunc fuperflue ; vel éget, &
ipla non eric regula, fed pertits regulata,
clim nequeat fine repula dirigere,

Confirmatur : Vel talis regula effer divina ,vel
humana? Non divina, quia praeter Scripturam
Sacram , nulla datur. Nec humana, quia omnis

-

D

DISPVTATIO QVARTA

regula humana eft fallibilis, cdm omnis homg
{it mendax.

Confirmatur amplids: Ex Scriptura probary
hxeregula , & rurius ex_:c:lhmonm hujus regula
‘mub.m:r ScripEuLam. elle C;t‘.cmi‘mm 8 A’-lik:lm,
ticam : Ergo committitur vitiolus circulus | &
idem probatur per idem.

Ad ebjeionem relpondeo,regulam animatam
in definiendis rebus fidei indigere regulis rradiys
& feriptis , ciim ipfa non fit regula per effen-
tiam , ut elt Deus, feu prima veritas revelan
neque credenda definire per novas & immedia.
tas revelationes , ut Prophetz & Apoltoli, fed
pet infallibilem duntaxat interpretaticnem eca.
rum que haéenus Ecclefia faéte funt. Undedi.
citur ranmim fuprema in proponendo : inger
quam & reliquas hocinterelt, quodteliquz con.
tinent objeéum credendum fide divina , foldm.
que egent {ufficientiapplicatione ; haee vero tan
tim proponit & definit quodnam (it obje@um
credendum ¢ atque in hoc fenfu haber affiften-
tiam Spiritus Sanéi , ne erret in propanendo

unum pro alio.

Ad primam confirmationem dico Jv:}nfnmdi
regulam effedivinam ,non mintts quam Serip-
turam , vel Traditionem ,cllm non minds imme.
diatam authotitatem habeara Deo 2 quo utra-
que aqualem ncciplt in fuo genere. in e
tem ; hac in proponendo , illa in teftificando,
Sicuttarh lex f{cripra, guam Tudexah
codem Principe conftiturus , eandem habent in
{uo genereauthoritatem ,illa in obligande, hag
in {fententia & iudicio ferendo.

Ad illud verd quod dicirar inf{ecunda confir-
matione de circulo vitiofo, fupra difp. 1. art. 2,
§.1.in finerefponfum elt, poteftque inipfoshe-
reticos retorqueri, qui in ralem circulum revera
incidunt, citm Secripruram , ejulque fenfum ve-
rum, non certd agnofcant, nifi ex {piritu priva-
to ; & {piritum privatum non aliunde pmbeut,
quam ex ipfa Scriptura, iplomet {piritu privato
intelle&a in hunc {enfum. Incidunt eriaminid
quod Manichzis exprobrat Auguftinus lib. 52,
contra Fauftum cap. 19. Fidetis (inquit)id vas
agere , ut omnis de medio Scripturdrim aufesatir
antlovitas , & funs euwigune animus anttor [it quid
in guagiie S::?iprm'zz ]_n-s.-'veg , quid imprabat 5 id eff
e non anftoritati Sci .Fi')rf'rar arfr mi'ﬁ-
dem, fednt fibi Scripturasip(e [ubjiciar: non ut
ideo illi Ipz’_zzem;;_f: quid, /;az:iﬂ‘:’fac'iﬂ [ublimi antho-
ritare [eriptum legirur; fed ideo re€ke feriprum vi=
deatur , Qb re commitlis
anima wi 5 mebulis invos
luta s quo te comminsis ?

Contra tertiam conclufionem in qua diximus,
nullum Principem frcularem efle Judicem con-
troverfiarum fidei , objiciunt .-h\gli heeretici
primo- exemplum Moyfis, Jolug, Davidis, &
aliorum quorundam'Regum veteris Teltamenti,
quiincaufis fpirirualibus interdum Judices ege-
runt. Opponunt etiam exempla quoramdam
Principum Chriftianorum , qui Congilia convo-
carunt, il]ii}] ne pr:eﬂwrm-,t. qu;!m“ve igf.: Caon-

2 boc illi placuit.
&, infirma , carnal

cilia ultimam (ententiam & approbationem de-
tulerunt , ur Carolo Magno Coneilium Arela-
tenfe, cujus verba hze funt cap. uliimo poft de-
creta omnia: Haec Damina Iﬂﬂf?f*'ﬂfﬂfi' F?'ﬂ-ff?lfﬂ”'
da decrevimus , poftentes ejns Clementiam s it .‘?
guid bic minus fit . efus g,-nm’eur"x! f'fr;p!m'.'.’r. Si
guid fecits guim (¢ ratio haber , ejns judicio emens
detiir. Si quidrationabiliter taxatnm off o ejus ad-




17,

Lante clemeniia perficiatur.
vores Chriftiani leges fan-
fiafticas , ut videre
quot fequentibus,

20 diving c:‘

etiam Ir

1pe
I

i, Addunt, tempore legis
s tantdm naturale {ervabartur,
Sacerdotalem p atem fuifle con-
et in Melchifedech ; & in pri

Noé , qui erant fimul Reg

, que |

gmi[is joi .C

Sacerdotes , ut docent Hieronymus I—cpl‘&. 126,
ad Evagrium , & Rupertus lib. 4. in Genef.
can, 6. Ergo ciim gratia non deflruat natoram,

fed petfi t, poteftas Sacerdotalis & Regia in
leoe Evangelica junétz funt, Regefque Chriftia-
!l‘it)ﬁill‘tffn‘.l‘- 1 poteftatem non folum tempora-
Jem , fed eciam {piritualeny habent, ideoquea SS.
Patribus Dei Vicarij appellantar :
enimin libro quaftionum veteris & navi

Teflta-
menti quelt.gr. de Rege ficait: A i iR fer-

Ev Ele ‘1);1:_1;1 in
m ad Lucium Britanniz Reg
»V.'e\

ris quafi Vica
Epiftolaq
ficeum alloquitur : Pos in regno vefl
Dei eftis. Tertullianus etiam in libro ad Scapu-
lam : Colimns ( inquit) [mperatorem gitomodo no-
bis licet » wthominem & Deo [ecundum . & guid-
guideft & Deo confequatum , folo Deo mingrems
fic enim omnibus major eft s dum folo Deéo minor

cm,

elt
}). ~ . .
Haxc funt precipua A nglorum hareticorum
fandamenta, quz facile diluipoflunt. Ad exem-
>R o Ty 3 2
plaenim Moyfis, Jolug, & Davidis , dico Moy-
fem fuilfe Ducem & Sacerdotem,juxtaillud Plal-
mi¢8. Moyfes & Aaron in Sacerdotibus fns:Jon

fu verd nunquam de canfis {piritualibus judicaf-
fe, Davidem autem tanquam Prophetam , illud

interdum extraordinarie & ex {peciali inftintu
Spiritus Sanéti facere potuille,, quod in regulam
& exemplum commune rrahi non debet, Unde
Jofaphat Rex optimus , & {a pient;{ﬁnms Lo~
que officia Regis & Sacerdotis manifefté diftin-
yit: nam 2. Paralip. 19 fic Sacerdotesalloguitur:
Ommnem ca : prum ve-
fHrorum s qui babitant in urbibus [uis inter cog-
nationem & cognationem s whicumqne quaftio eft
ige . demandato . de ceremonis , de juftifica-
55 offendite eis , wt non peccentin Domina.
sfisis antem , Sacerdos & Pontifex vefter . in
bis que ad Deuwm pertinent prafidebit, Porre Za-
badias filins Ifmaél, qui eft dux in domo Fuda,
faper ca opera erit, Gue ad Regis offfcium perti-
ment, Quibus verbis clariffime diftinguic officium
Regis, ab ofhcio Pontificis & Sacerdotum, &
iftis folis tribuitjudicium delege , de mandato,de
ceremoniis , de juftificationibus , 8 regiuien eo-
rum quaz ad Deum pertinent.

Adexempla defumpra exPrincipibus Chriftia-
nis , refpondeo Impéeratores aliquos Chriftianos,
hortatos quidem efTe Pontifices ad convocanda
Concilia, atqueetiam foam authoritatem inter=
pofuille ad tollenda obftacula que eorum cele-
brationem impedicbant , ea tamen authorirare
proprid non convocafle .‘.m_cclchrnf_!'e , & multo
minus eorum definitiones approbafle, vel confir-
ma(fe. Siverdaliquiid pm;'i"um}\i‘m ine,utde Ju-
finiano aflicmat Baronius,ad annum Chrifti 528,
& 549. paucorum abufus non eft {ufhiciens fun-
damentum afirmandi hanc poreftatem fuille con-
cellam Principibus {wcularibus , quam optimi
quique Principes & Imperatores non fibi compe.
tere profeffifunt , ur de Bafilio, Theodofio, Con-
fantino Magno fupra yidimus. Idem de Valenti~

n gue venerit &d vos f

A

C

v tins Deo

non eff menm

qHE VEritatcm non voce 1an

etiam publicis ab illo fas le , ibidemaf-
firmat. Undeefl illud cel
pa cap. i Tmperaror 96. d
thalicus efts filizes eft nor p
fonem n.:mpm': s dij

um Joannis

Cere.

1oad Patres Concilij dicendum

Arelatenfss ,
eft , eos periifle tantim a Carolo Ma
Etionem & executionem {u

ne prote-

tum, ut
: reliqua verd
{fe Imperatori
1

ex ultimis eorumn verbis conflat
modeftiz & urbanirtauis causd dix
religiofiflimo & {apientiflimo ; ur
Lum fumi potelt indiciun s in
Imperatore , vel fubjectionis Coneilijipfius fen-
tentie , in dubiis fidei, aur rebus alis {piritua-
llf:!is.

Denique conftitutiones Yultiniani & aliorum
Iwperatorum circa fidem & resEcclefiafticas;non
funt nova fan@iones, fed inti
jam ab Ecclefialarorum , uc §
alijipforum poteftati fubjecti, inte
circaillos tenendum aue exequend
rentque {uz voluptatis elle,ur exadic
Debet enim ineo po

(=]

vare Ecclefiatlic:
]A,l\.j;'{. 81. Imperatorem Leonem admonuic, Lis
3

verbis: Debes incuntlanier aduverteve,

nPo=

 pe
7, [em
effe collata
e berne funt

gue fune

1o maximéad Ecclefie p
frios c'a:nrur.r‘:m do ;&

Ad id quod fubdicur de lege nature, re{pondeo
ineo ftatu poteltarem Regiam & Sacerdoralem
non leufit‘.l!ﬂﬂk jure natutali, fed id ex libera
hominuminititatione fatum efle ; cimenim in
lege natura Dens non determing

I

et aliquosfpe-
o I

cialiter per quos vellet (acr iri & res
facras tractari , poreftas Sac erat mere
humana, id et humanz ir IIOnIS | hec =

tualem aliquam jurifditioném includebar | ficue
in lege Mofaica & Evangelica: quare licétin fta=
tu nature Melchiledech | & prinvogpenid ex fHr-
pe Jo¢,fimul effent Reges & Sacerdotes yinlege
tamen Mofaica & Evangelica, poreflas Regia &
Sacerdotalisab invicem e ta funt, utelegan-
ter declarat Hugo Victorinus de facram, Pe“.w .
his verbis: Due fitnt vite , una tervena ., ¢ alia
[I‘pfrin.-f:fi; THE autem Wivaqite in iitin fervetur.
e nilitas proveniar , utigue diftriburi funt qui
utrinfgue bona [ecumdim neceffitatem procurant.
Unde Reges dicuntur Dei Vicarij in temporali-
bus,Pontifices vérd in {piritnalibus: Przrerquam
quod liber quzftionum vereris 8 novi Tefta-
menti , noneft Auguflini, & Epiftola Elentherij
citata , [puriaelt, recenfque ab harericis confi-
&ta ut notat Sanderus libir.de clave David cap,5,

Contra ultimam copclufionem objiciunt He-
rerici: i prater Seriparam habeamus in Eccle-
fia vivum oraculam . quo res fidei claré propo-
nantur, & controverhiz dirimantur, fequitur fra-
ftra fore Scripturam ad tu-lit‘.:mdas & dirimen-
das contreverfias fideijimo & Papam cum Con-
cilio fore fupra Scripturam , cim deiea judicee
q-.mad litteram , vel quoad fenfum.

Sed nego utramque lequelams Sicut enim ?q._.

i1




p

DS P Y TAT

li non excludunt leges

T.'?Z
dices fupret !
feriptas , fed eas (upponunt & lequuntut :
Summi Pontifices & Concilia, quamvis b
fupremam in dirimendis’ fidei controverhis au-
thoritatem , non excludunt regulam Scriprure &
Traditionum Divinarum , fed petitisiis utuntuc
in ditimendis fidei controverfiis ; quia, ue fupra
dicebamus , non docent per novas & privatas re-
velationes, {ed per explicationem & applicatio-
nem Scripturarum & divinarum Traditionum,
Similiter ficut Judex conftitucus a Prigcipe, non
eft fupra leges Principis, licct habear fupremam
poteftarem fubille judicandi & tales leges expli-
candi ; fic nec Summi Pontifices & Concilia fupra
Seripturam effe dicendi funt, quamvis eam €x-
plicandi, & de illius fenfu judicandi, fupremam
& infallibilem habeant authoritatem & pote-
{tatem.

iin foro ci

g LII

Alia objettio folvitnr,

Bjiciunt demyum Hzretici contra eandem
G conclufionem: Regula fidei errare non po-
teft: Ac Summus Pontifex in fide errare poteft:
Ergo regula fidei non eft. Major pater: Minorem
vero probant Harerici variis exemplis Romano-
rum Pontificum , quiin fuis definitionibus er-
rafle videntur, In primis enim Liberius , ucapud
Bellarminum lib. 4. de Romano Pontificecap.g.
teftantor Athanafius & Hieronymus,exilij teedio
pertzlus , damnationi D. Athanafij ab hzreticis
Arrianis fadtz, fideique formulz , nomine con-
fubftantialis carenti, {ubferipfit, quod cercé fuit
hazrefimapprobare. Felix etiam qui Liberio {uc-
ceflit, Arrianus fuit, ue teflatur Hierotiymus in
Caralogo Scripterum , in Acacio,, his verbis; I'z
tantum autem [ub Conftantio Imperatore claruit,
wutin Liberi) locum, Felicem Arrianum \EPJ'_{E:ﬁp.ffm
conffitneret. Tertio Vigilius Epiftolam [eriphicad
Theodoram "‘.ngnllan*t, in quo Monothelitarum
hzrefim confirmat, & anathema dicitiis qui con-
fitentur duas in Chiafto naturas, ntrefert Libera-
tas in Breviario cap. 22, Quareo , Honorius L. in
eandem Monothelitarum hxrelim incidic,nam in
fuis ad Sergium Conftantinopolitanum Epifto-
lis., nnicam aflervitin Chriftovoluntatem, & ali-
ter predicarevetuit. Undeinfexta Synodoart.iz.
damnarus fuittanquam Harericus , ejulque Epi-
{tole combufte, & infeptima Synodo arc.ultimo
totum Concilinvm dicit Anathema Honerio,Seg-
gio, Cyro, & cxteris Monothelitis, Quintd,
Ste E‘-h.‘mmVl, & Sfrgius I'11. irritaverunc , ut
Platina narrat, omniaaéa Formofi pradeceflo-
risycontra vero Joannes I X, irritavic acta Ste-
phani VI. & Serg
molfi: Ergo necellarioalterurer falfum dixir, &
erravit, Sexto,vel erravit Nicolaus IV. vel Joan-
nes X X I1. quorum alter cap. Exiir, de verbo-
rom (ignificationibus in (exto, definivit Chriftum
verbo & exemplo docuifle perfetam pauperta-
tem, qua confiftic in abdicatione omnium re-
rum ; nolle fibi dominiorelicto , neque in patti-
culari, nequein communi:alter verd in Extra-
vag. Ad Conditorem Canonim. 8 Chtmn inter non-
nullos, & Luia guorumdam , declarat,talem pau-
pertatem efleimpoffibilem in rebus ufu confum-
prilibus , & hareticum effeafferere, Chriftum ta-
lem paupercatem verbo & exemplodacuifle. De-
mum idem l’cilmfex docuit animas non vifuras
Deam ante refurrectionem, cujus oppefitum de-

10 (_}NVARTA

B

1j ILL. & approbavit acta For- E

ed ceeffir, & Concia

linm Florentinam in decreto Eugenij.

icus XII, quie

Relpondeo concefsi Majori, negando Ming. '

rem, & ad primam probationem de Liberio,dico
quod quamvis gravitet deliquerit, Arrianorum
hareli , & condemnationi Athanafij {ubferiben.
do,noh tamen propterea dici pofle illf vere fuifTe
harericum ,aut harefim decuille ; quia invitus &
coackus ;. & minis ac terroribus compulfus;, talj
hzrefi & condemnationi fubflcripfic: hoc autem
non eft herelim ex cathedra docere, fed ut priva.
tam perfonam,ad evirandam exilij peenam, in
hzrefim , excrinleco [oldm figno confentire,
etiam fecit Marcellinus , qui meru mortis idolis
thus obrulic ; vel ficut ipﬁ': D. Petrus , Chriftam
ore non corde negando , confeffionem fidei, nop
vero 1._1('.1:11 fidem amifit ; ur docent SS, Parres,
Tertullianus lib. de fuga in perfecutione, Ambro.
fius in Plal.43. & Aurelius Prudentius inlibrg
Catemérinon , id eft rerum diutnacrum, hymno
ubi habet hos verfus:

Flevit negator denigue

Ex ore pra!npﬁ.-m mefai:
Chm mens maneret innocens,
Animufque [ervaret fidem,

Ad(ecundam probationem de Felice, fimiliter
dico, illum nunquam fuille Arianum , licée cum
Arrianis communicaverit, medio illo tempore,
quoadhucinexilio vivente Liberio,verus Ponti-
fex non erat, Ubiautem verus Pontifex effe cee-
pit, non folim a communione Arrianerum ab-
ftinuit, fed & Conftantium Imperatorem ut he-
rericum damnavic, urconitarex ipfins fepulchro
invento inBafilica §5. Cofmz & Damiani anno
1582, die 20, Julij, cum hac infcriprione : Hie
jacet corpus fantk Felicis Papa ¢ Martyris , qui
Conftantium beretitumdamnavit : ut u:fgr unt Ba.
ronius anno 357. & Bellarminus lib. 4. de Rema-
no Pontifice cap. 9.

Adrertiam probationem de Vigilio, dico illum
quidem errafle fcribendo Epiftolam ad Theodo-
ram Auguftam , in qua Monothelitarum hare-
fim confirmabat , fed hoc Apoftolicz Sedis au-
thorirati & infallibilitatinihil officere, tum quia
illam non feripfic ut Pontifex, obligando fideles
ad illam ampleétendam : tumetiam , quiaillam
feripfic, quando nen erat verus Ponnifex , fed
Antipapa. Fuitenim opera Bellizarij , mandan-
te Theodord, a (ede expulfus Sylverius,, verus
Pontifex , & in exilium mifus, ejulque locoin-
trufus Vigilius, quiad gratificandum [mperatrici
hzretice , cujus ope & favere fuerat in/fedem
intrufuts, eam Epiftolam feripfic: ciim vero po-
ftea, defunto Sylverio , ceepit ut legitimus Pa-
ftorex Petri Cathedra docere, nullus fuit in eo
notatus error ¢ quin, ut Platina narrat, operd
Theodorz Roma captus , & Conftantinopolim
ductus , ut promiffum de refticuendo Anthemio
haretico in Patriarchatum, 4 quo fuerat a fuis
pradecefloribus depofitus , adimpleret : tantim
abeft ut in tam nefariam petitionem confentizer,
utipfam Imperatricem , cum emnibus aliis hare-
ticis, excommunicaverit. In cujus confirmatio-
nem acceditilluftre teftimonium D. Gregorij lib,
2. Epift.36. hzcleribentis : Recordande memoric
Vigilins Papa s in wrbe Regiaconftituius , contra
Theodoram tunc Anguftam, vel Acephalos > dam=
nationis Jr;vra?ﬁs'rf:lnvi'rf:ﬂrm!i:}'.Uude merito Ro=
manis Pontificibus applicari potelt quod _de Pons
tificibus legis Mofaica Auguftinus aic Epift. Iﬁg‘-

fo
ot

3,

.
=




4

27,

28.

29.

10,

DE SVMMO

& lib. 4. de dofrina Chriltiana cap. 27. Ji4
ergo {_,';szr‘:{:';: > 107 eorum fed ;l'{n)__j,'; . cogebai
ga;bwm digere , ettam non bona me.-.smsi. ;ﬁ'g.:-
bat gygajém in vita Iﬁst’ £ ﬂ’w:!-‘ﬁ auten: [i#a , 6=
thedra tHos mon p-.*rmi!:eﬁm aliena, Lx qu:bu_s
vulgatum hoc 4 nonnullis c‘f)ll‘.g\rur‘: ']f anta
[} Cathedre , nt ¢ogar benedicere mﬁ{efemzm!cm,
c} nec [id fed aliena, dc‘u'crepcr.-mnar.

Ad quartam de Honorio duplex elt refponfio.

Prima eftaliquorum, qui farentur quidcnl.P:]l‘ﬁ-.
noriumin herefimMonothelitarum lapfum fuil-
{e, negant tamen proprerea allqni.d contrarium
fidei nnguam ab eo definiram fu:ﬂe': liger enim
(inquinnt ) duabus litzeris ad Serglun_l feripris,
herelim Monothelitarum approbaverit , tamen
quia ille doz Epiftole erant privata, ad folos
Epifcopos Orientis , non veto ad L‘.nlxverfalcm
Ecclefiam {eripta , nec fub interminatione ana-
thematis inillis prohibuitdocere vel {entite con-
tratium , nen continebant definitionem Summi
Pontificis, fed tantiim ejus opinionem ranguam
Doéotis particularis.
Rel} ent fecundo alij, negando Honorium
Monothelitis favifle , & in eorum hzrefim un-
quam lapfum fuifle; idque probant ex quadam
Epiftala Agath 'sPap:e,1nf\ex:n$yi?odo.-al&.8.
approbata , in qua _r\gat.hnhu;oﬁen.dlt , bullum
pradecelorum {uorum,a fide Catholica defecifle,
numeran{que ac damnans eos qui hzrefim Mo-
nothelitarum defenderant , inter eos non nume-
rat Honorinm , (ed Sanéam Sedem Apoftolicam
eximit; quod item facit Concilium Romanum,
ante fextam Synodum , cofitra eundem Mono-
thelitarum errorem, fub Martino Papa celebra-
tum: Ad probntiouem verd in contrarium, ex
litceris Honorij ad Sergium Conftantinopolita-
num defumptam , dicunt quod in illis tantim
docer de una aut duabus operationibus in Chri-
fto tacendum effe , ne qui dicerent unicam in
Chrilto operationem fuifle ; Entycheri, unicam
in Chriftonawaram aflerenti, favere viderentur;
& qui duas admitterent , hzrefim Neftorij , duas
in Chrifto perfonas affirmantis, defendere vide-
rentur. Prudenter autem id egifle, quiaex una
parte quzfiio de duplici vel unica Chrifti volun-
tate, n 1m effer ab Ecelefia definita ; aliunde
verd non fine caufa timeret, ne hac quaftiogra-
vealiquod {chifma in Ecclefia pareret, poterat,
imo debebat , conciliare utramque opinionem
affirmativam & negativam , ficque rollere fcan-
dali & contentionis materiam.

Siinftes , Honorium in fecunda Epiftola aperté
pradicare in Chrifto unam tantiim voluntatem,
his verbis : Fnam wvoluntatem fatemur Domint
noftvi Fefiu Chrifti. Refpondent coloco Hono-
rium locurnm fuiffe de Chrifto, pracisé ug ho-
mine, ita ut dicere tantim voluerit, non fuille
in homine Chrifto duas pugnantes voluntates,
unam carnis, alteram [piritds , fed unam tantim,
nimirum {piritds , quia caro in Chrifto nihil ab-
foluté appetebat contra rationem. Idque conftare
dicunt ex celebri illa difputatione inter Pirrhum,
& Maximum Monachum quz recitatur tomo 2.
Conciliorom, poft vitam Theodori Papa,inqua
ciim objiceret Pirthus, quid de Honorio fenti-
rer: Refpondic Maximus , conftare ex Epiftola
quadam [cripta a fucceflore HovorijJoanne 1V,
ad Imperatorem, negaille Honorium dnas volun-
tates contrarias in Chrifto, carnis & fpirictis , non
duas , quarum una divina ,alrera humana efler.

Si urgeas , in fexta Synoda generali art, 1.

Tom. IV,

PONTIFICE. 273

A damnparum fuifle Honorium tanquam hateti-

D

cum , & combuftas fuille ejus Epiltolas ad Ser.
gium :totam Synodum i-f'lmmam actione uhlu:ﬁ,
anathema dixiffe Honorio ; & in oftava at. 7,
probatam fuifle Epiltolam ConcilijRomani fub
Adriano TLin qua Pontifex cum Concilio afferic,
Honotium poft morrem a (exra Synode damnari,

l'\cfpol',dcnt primo Bellarminas & Baronius,
ata (extx Synodigeneralis, in quibus fundaba-~
tut feprimum & oltavum Concilium , depravata
fuifle ab zmulis Romanz Ecclefiz , prafertim
operd Theodori Conftantinepolitani , haretici
Monothelitz, qui (e damnatum videns,loco pro-
prij nominis , Honerij nomen {ubftiwi curavir,
Verim cim rationes qulbus hanc fexta Synodi
corruptionem {uadere conantur , uo¢1\'in£gnmg
non fint, necappareant folide.

Refpondent fecundo cum Turrecremata | 8¢
aliis, {extam Synodum in damnpatione Honorij
erralle ; quamvis enim Concilinm generale legi-
timum ecrare non poffit, in dogmatibus fidei de-
finiendis, in quailionibus ramen de facko crifmi-
nalibus, errori obnoxiumeefle poreft; rllbindequc
mirum videri non deber;, quod Parres illius Con-
cilij, ex fal(is rumoribus , & nanintelledtis Ho-
notij Epiftolis, decepti, immerito eum cum hz-
reticis Monothelitis connumerarine,

Ad quintam probationemde Srephano & Set-
gio, qui ada Formofi pradecelloris irritarunt,
fimiliter refpondent Bellarminus , Baronius,
Francifcus Amicus ; aliique Recentiores , eos ex-
rafle non in queftione juris, fed fadti, de guo
( inquit Amicus ) dubiumnon eft . quin pof it Pon-
tifex ervave, Nam quzliio erat , an Formefus
fuiflet legitimus Pontifex: Stephanus & Sergius
ex odio exiltimantes non fuille legitimum , om-
nia gjus adta annullarunt:qua poltea Joanhes IX,
approbavit , declaravitque illom fuifle verum
Pongificem , actaque Stephani irritavic.

Ad Nicolam I V. & Joannem X X IT. ref>
pondeo cum iifdem Auchoribus, duas effe qua-
ftiones & Pountificibus illis pertraétatas. Prima
elt,an poffic ¢ rebus ufu confumpribilibus fepara-
ri ufus a dominio? Secunda, an Chriftus habue-
ric putum u‘rum refum , qmbus meb:lmr, omni
dominio 4 fe abdicato? Quoad primam , variz
& contrarig {untillorum Ponrificum (ententia:
Nicolans enim partem renetafhrmativam ;idqué
occafione Fratrum S, Francilci de Qbfervantia;
qui proficentar merum ufum habere earom re-
rum guas eleemoflynis acquirunt, manente do=
minio libere deiis difponendi apud Sedem Apo-
fiolicam. Negativam vero Joannes ampledtis
tue, ed quod in rebus ulu confumpribilibus di-
ftingui nequeat vfus a dominio; nam his rebus
uti, efl ipfum dominium in eas exercere ;cim ille
dicatur dominus rei, quiillam deftruere poteft :
qui autem rem ufu confumit, illam deftruit., fub-
indeque in eam dominium exercer. Sed quidquid
fitde hac quzftione, & quznam fententia verior
aut probabilior fit, certum eftillam non fpedtare
ad fidem , cim nenfitde aliquaveritate, velin
Scripturis revelata, vel pertraditignem accepra,
vel ad (alurem neceffaria. Pofterior vers pertinet
quidem ad fidem , fed in ea definienda,unus Pon-
tifex non contradicit alteri : Nicolaus enim non
definit univerfaliter , nunquam Chriftum habuils
fe domimium rerum quibus urebatur , imo deo-
cet illud aliquando ad indulgendum noftrz ins
firmirati retinuiffe, Nam f‘oﬂ:quam dixit in
Extravaganti Ewxiit , Chriftum ralem pauperta=

m

31

32




2474
tem, omni dominio abdicato, verbo & exem-
{ , ubdic : Nee bss quifquam putet 0b-
lum dicitur Chriftus locslos ba-
Chriftus Fefus o cujus perfedta
buss viam perfeélionts exer-

oriem E;;:Pr;]":{.‘:z:rubrss
Eorum extolleret » €
tasnon damnaret > fic

iftus [ufcepir in locw-

norim perfondm Ch
lis gre. Contra vero Joannes in Extravaganti
Citm inter ponnullos, non definir, Chriftum nun-
quam talem pauperratem vertbo autexemplo do-
cuiffe, fed folim ur hareticum declarar, Chri-
ftum , ejufque Apoftolos, non habuifle aliqua,
faltem in communi. Fieri autem poruic , ut Chri-
ftus habuerit aliqua , vél in communi , vel in
particulari, & nihilominus ad commendationem
pecfedte paupertatis, interdum omne dominium
earum rerum , quas licité habere poterar , a fe
abdicaverit , juxra illud March, 8. & Luce 9.
Fulpes fovea babent & volucres cali nidos , Fi-
lins aptem hominis nen babet ubi caput reclinet.

Ad Joannem X X I I, refpondecur  illum qui-
dem fuifle valde propenfum in fententiam afle-
rentém animas non vifuras Deum ante refurre-
&Gionem generalem, eamque perfuadere tatnifle,
non ramen uc Pontificem definiviffe, fed ur ait
Benedidtus X L1, in Extravagant qua incipit
Benedictus Deus , {peciali providentia rapram
fuille , antequam aliquid definirer.

Addo ex Joan.Villanolib.i1.hilteriz c.19.Joan-
nem Papam pridie ante mortem fignificafle , exi-
ftimare fe jam probabiliorem fentériam elle eam
quez afferit beatos frui vifione divina , etiam ante
diem judicij; & hanc fententiam feampledti, nifi
aliquando aliud Ecclefia definierit,cujus definitio-
ni fuas omnes fententas libentiflime (ubjicerer,
Quaz rerractatio aperte docet , hujus Pontificis
mentem femper bonam & Catholicam fuifle.
Tdque confirmari poteft ex Andrza Duvallio in
Tractatu deinfallibilitate Summi Ponrificis, ubi
aliud refert, quod ad hujus Pontificis famam &
l'lOl]OI‘CI“ noen P-‘lrl‘ll‘n CDHFC[[ : !]illﬂ[ﬁ!n omnes
Dodétores Theologos Faculratis Parifienfis, co-
ram Rege Philippo Valefio , eum ab omni hzre-
feos & erroris fufpicione vindicalle , aientes fe
accepifle a fide dignis , totum quod 2 Summo
Pontifice de bearitudine San&orum diGtum fue-
rat, non fuilfe affertivé didum. Quod teffimo-
ninm inftrumento publico munierunt anno Do.
mini milleimo trecente(imo trigefimo tertio, ut
conftat ex autographo, qued ad noftram ufque
xtatem aflervarunt Fratres Praedicatoresin Con-
ventu S, Jacobi , & integrum refere Dominns
Coifferean ; Mafilienfis Epilcopus, pagini 1040.
& ro4r{uz relponfionisad Myfterium iniquita-
tis , illadgue (e manibus tractafle ait Gamacheus
Dottor Sorbonicus 1, 2. quaft. 4.

ArTrcvivs IL
An (oli Petro primatus , fen fupremum fo-
tiws Ecclefiie regimen concelfum fueriz |
[ebindeque Paulns wqualem potefiatem
curm itlo non babuerst 7
T Vas mevemus hic celebres controverfias,
i : L
g & unam contra hujus temporis hareticos, ne-
gantes {oli Petro primatum feu fapremam pote-
flatem gubernandi Ecclefiam aChriflo concelfam
efle, quam proprereanegant eflc Monarchic am 5

A

D

DISPVTATIO QVARTA

{ed vel Democraticam penes mu‘Itirudinem, ut
I',Iyrims:,vcl Ariftocraucam penes ceerum {enjg.
rm , ut Calvinus, auc penes Principes (zeuly,
res, ut Brentius, & haretia {’msii > quosare,
1\:;tc:.*.t'11[i i.‘onﬁltewimu_s Illis faver Vigorius Ju,
rifconfultus, in fua refpenlione Synudali Cog,
cilij Bafileenfis, ubi docecclaves collatas effe nop
Perlmm: Petri feorfim & czteris A poitolis fum«
prE , fed conjunctim , feu _homine llcclrﬁx’
qunmipfs ﬁ;mm: 8 reprafentabar, Sicue {in.
quit ) licee th(:'i_‘. 2. Deus dicatnr infpiraffe iy
faciem hominis [piracwlum vitz , nihilomings
rorum corpus vivificum fuir,& anima totum e
pus occupavit. Ita cim dixic Petro, Tr es Peippg
{?Jf,qf;rr bane Petram dﬁl’iﬁcﬁ!’)a Ecglefram meam,
hoc convenit tori Ecclefiz. Altera controve:fia
eft adversis Recentiorem aliquem, Do&orem
Smbonicum,qm non multis ab hine annis fibrym
Gallico idiomate edidit, in quo aflerit, zqus-
lem D. Petro, D, Paulum poteftatem & .'llll‘]lo-
ritatemin Ecclefiam habuille |, & utromquenen
conftituere quidem duo capita, ne Ecc lefia effer
bicfps ,.quod effer monftro fimile, fed urrum.
quesconitituere unicum caput Eccleliz |, & unum
Pontificem. Quz fententia ab lonocentio X,
anno m.p.danﬁnra elt, & contraillam ['airre_
runt P. Nicolaiin Rainerio, ritulo de dominio,
Diana f'pcci;di Tractatu de authoritate [olins
Petri, Avguftinus de Bellis ; & noviffimé P, Do-
minicus a S. Trinirate , Carmelita d:fi‘atlccams,
tomo ;. {ux Bibliothecz Theologice,

g1 ;

Prima conclufio fatuitnr , & duplici Seriprure
sestimonio firmatnur,

Ico primo, {olifingulari perfonz Petri 3

Chrifto fuifle conceflum primatum, &
fupremam poteltarem regendi univerfalem Fe-
cleflam, non vero aliis Apoflolis,

Conclufio eft certa de fide , probaturque ex
Evangelij locis duobus illuftriffimis , in quoram
uno Chriftus claves ( id eft fupremam in Ecclefia
poteftatem) Petro promirit, inaltero vero reipla
confert. Primum haberur Matcheeiig. ubi Chii-
ftus fic Petrum alloquitur ; Beatus es Simon Bar-
Jona,qnia care r:-l":"m.'g,':f.r non revelavit tibi e Et
ego dico tibi.guia tu esPerrus, ¢ [uperhanc Peiram
adificabo Eclefiz meam .o porteinferi nun preva-
lebunt adversits eam 5 1ibr dabo elaves vepni celos
rumce. Ubi(ncre@e obfervac fkndreasDﬁvallEus,
Dodtor Sorbonicus, & Pontificie autheritatis
defenfor acerrimus ) duo extant metaphorica no-
mina; Petra &elavis , que fupremam in pecfo-
na Petri poteftatem apiiffime fignificant: quod
enim in zdificio eft petra, fen fundamentam , hoe
in corpore eft capur, in ‘civitate gubernator,
Rexinregno, paterfamiliasin domo , & naura
1n navi: ficut enim pecrs fundamentali totum pi-
titur edificium | fic civicas, regnum , domus, &
navis ,giﬂwernnmr&Rege spatre, & nauclero ftat,
nititurque. Similiter communis confuerndo elt,
quod cium urbes dedunrur alicui Prineipi, offe-
runtur ei clavesin fignum {ubjedtionis ; & claves
domiis folent cradi ei qui ceconomus’ inftiruirur,
Unde de Chrifto dicitur Ifaiz 32, Dabo claves [#-
per bumerim ejus s 8 Apoc. 3 Qui habet clavem
David, ut fuprema C‘jllS poteftasin Ecclefiam fi-
gnificerur,

Chriftum vero his verbis fingulariter allogui
Petrum inter alios A poftolos prafentes, mani
feltum eft. Primo quia fingulariter eum landat




2

33,

A
LVL

r
S V I‘r'!.
ob confeffionem fidei, ab 1}:&01“.109&‘
:‘;;:.ﬂ';a care f’ﬁ:-“!\!.?!-’l non yewvelavit

Pres €55

5 , quia pronomine ﬁnguia!i {ecundz
pecfonz (zpidsillum deflignat, Caro ¢ fangui
lavit tibi , e, Ertibidabo claves regnt
m, Tertio, quia duplici nomine proprio
illam compellat, addito etiam nomine patris;

3
Perrns: &c, Quarto, quia vicem illi re-
©endit illultris iidei 1u‘uﬂ-fﬁunls, Er ego dico tibé
&c. Unde Hieronymus in hunc locam : Teffimo-
wio de & .6’[13_{%!5-: lidit vicem, Petrus dix
T es Chriftus Filins Dei vivi. Mercede

Pir verd con

M vece=

aties es Stmon Bavjona s e,
» Tu es Chriftus Filins Dei
bi s non fermone caffo , ¢ il
lico tibi s quiz menm di
15 can. 16. in Magel
Perri prami

,{J\.':fa, tem
withi s ego dzco ts
bd{!(}l:’f}'ﬂ;ﬂ.’r‘ > ,fr;‘
fgcﬁ,’}?é r'f![‘. Et Hil
D:‘gmnw] 2 ]
rﬁ, quia Filiwm Dei in

R(—ﬁn_\ildcnt pri
non Perrum , fed Cheiltum ipfum noniine perre
fuper quam Ecclefiz xdifica r".dacrnt'imdii-:;.1 hoc
in loco debere; quod probant dupliciter, Primo
dodkrind Apoﬁmh i.ad Corinthios 3. fic haben-
tis ; Fundamentum alivd nemo Fa;cf.‘ ponere s pre-
ter id guod Paﬁmm efts c‘,!:wd eft Chyiftus _j‘fg‘{}g,
Secundo Cxpoﬁtione D. Auguftini, libso enim
peretralk. cap. 21, nomine petra ibi Chriftuin .in-
wlligi afferic exprefse, & rationem dat, quia
non diGum eft Petro, T# es Petra, fed Th e
Peirus.

Sed contraprimo : Si per petram Chriftus nen
intellexit Petrum , {ed {eiplum, quorfum Chri~
ftus ibi Apoftoli nomen , quod erat Simon,
murtavit, enmque Petrum , five Cepham , hoc
elt faxum;appellavit  Secundo, quz confequen-
tiam , tu es Petrus & fuper me zdificabo Eccle-
fiam meam ? Terrio, i Chriftus non Petrum,
fed feipfum , nomine fundamenti Ecclefiz intel-
lexic, fequitar quod nullainillis verbis exprefla
eft renumeratio confeflionis Petri de Chrifto,
quandoquidem non eft Petri przrogativa, quod
fuper Chriftum xdificetur Ecclefia : Sed confe-
quens eft contra S5, Parres relatos : Ergo &,
Tandem fequentia verba, T'ibi dabo claves,
denetant ad quem priora referantur : nam omnia
diriguntar ad deferibendam completam anthori-
tatem, quain fupremo Paftore totivs Ecclefiz
requiritar: Si ergo fequentia verba , adverfariis
fatentibus, nonad Chriftum, fed ad Petrum re-
feruntur, eur non etiam priora?

Neque obftatlocus A pr_w!inﬁ t.ad Corinthios 3,
ex eo enim quod Petrus fic fundamentum Eccle-
fiz, non fequitur Ecclefiam propterea in alio
fundari, quam in Chrifto , quianon fundatur in
Petro, nifi ur Chrifti Vicario , indigente etiam
ipsa Chrifti fuftentatione , quandoquidem Chri-
flus , urdicic Auguftinus enar. in Pfal. 86. fun-
dameptum eft fundamentornm 5 €0 quod folus
feipfo confiftar, fultinearque quidquid pertinet
ad Ecclefie adificium , ipfamque proinde etiam
Petrum confirmet.

Non obftatetiam D, Auguftinus eitatus | licée
enim dieat per perram intelligi poffe Chriftum,
tamen fic concludic: Alrera antem duarnm fen-
tentiarim que cf}pra!ma";i!zfar 3 E!ig:{.’ Licktor. QPL
bus verbis ; cim nihil hac de re certi definiat,
atque etiam permitear per petram Perrum  in-
telligere , fequi eporter communem aliofum
omnium San&torum Parcum fententiams , qul

Tom, IV . :

am L‘O’f,‘;- ECHIA

bomine vid;

O PONT/IFICE.

74

A in hac interpretatione confentiunt:

C

Demum non obelt quod Intecpres Latinus,
nomen Petrz fezmininum, in mafculinum muta-
verit, dicens 7 # es ‘Petrus , hogenim fecit, €6
quodvirili pecfonz nomen Petri apudsconvenis
ret, ut recké annotavic A
Tradtatu de {upr
3. pagind 713.

Relpondet fecundo Vigorius, Petrum quidem
a Chuifto recepilleclaves , fed non foliimin pers
fona propria, fed etiam in perfonaalioram Apo-
ftolorum , & totius Ecclefiz , quam iple figura-
bat& reprefentabat; idque probat ex Augultino
ielatoin cap. Quodcumque 14.q nam ver-
bailla Chrifti expendens : D laves regné
celovum  quodcumgue ligaveris fuper tervams (e
fubdit: 5i boc Petro tant i eft,nan hoe
facit Ecelefia s id eft won [olvitnec ligar : at Ec-
clefia id facity cum enim excommunicat Ecclefia,
in ceelo ligatir excommunicatus.

Sed contra: Verba Chrifti'Martth, 16. nulli al-
teri ex Apollolis quam Pewro convenire ne-
queunt , nullts enim eorom , prater Petrury,
poterat dici Barjona , fen filins Jone , nullus
quippe Jonam feu Joannam pro parre fecundtim
carnem habebat : nullus ediam Apoltolorum
pracer Petrum , Cr};b‘u&qvod ir.t(’.rlqt-{atm petra
feu rupes appellatus eft : Ergo verba illa Chriiti,
Dabo tibi claves ¢e. id eft fupremam in Ecclefia
authoritatem , ad folam Petei perfonam direéa
funt. Unde Epiphanius in Ancerato, Dominnus
conftitnic primum Apoftolorum peira nam
fuper gunam Ecclefia Dei adificata eff. Ex Grego-
us lib. ¢ Elsiﬂolnmlu ,Epilt. 37. ad Evlogiums:
£ fanttam Eeclefiam in Apq
I 7 liditate firmatamn ? Maximus Serm. de
Sandlis Petro & Paunlo: Per Chril
Ctus eft petra jdiconte ei Domino.s T es Pet
& fuper bane petram ¢¥e. Demum Chi‘yiblfo-
mushomil. 44 in cap. 6. Wiz : Quid antem Pe-
trus bafis Ecclefie ille wehemens amator Chriftt,
ille (ermone indottus . ¢ Rhetorum vitlor;sille sm=
Pc‘:'ffréj sqHE tamen Piﬁiin'l-fbpfjij abturavit o5, illz
qui Gracanicam fapientiam non aliterguam ara-
nearum telam diffolvie; ille qui fagenam mific in
mare , € piftavitorbem.

Deinde fi per Petram Ecclefia intelligererur,
intolerabilis & nugatoria bartologia a Chrilte
committeretur ; cim enim dixit, fiuper bane pe=

m

dreas D

allius: in
ma Pontificis poteftate quaft

tram adificabo Ecclefiam meam idem eflec ac fi

diceretur {uper Ecclefiam =dificabo Ecdefiam,
Unde ad Auguftinam a Vigerio allegatum , di-
cendum eft | nolle Auguflinum , D: Perrum ran-
quam Ecclefiz Vicarium &Legatum claves acce-
pitle, inftar Proregis , eui Principis nomine, cla-
ves civitatis nonnunguam dantut, fed ranquam
Principem & moderatorem totius + Ecelefiz,
del:mtem hec foerit mens Auguftinimanifefie
pater exalijs locis; ubicumque enim dici PCII‘UI?_Q
perfonam Ecclefiz geffifle , hoc femper afleric
ratione primatds , ut Tra@atu ultimo: in Yoan.
ubi fic ait : Eceleffe Perrus wApoftalis s propter
Apoftalatiis [ii primatumnsgerebat figiratd genera-
litate perfonam. Exin Plal. 108. Citjus { Eccleliz)
ille agnofcitur aeffiffe pfrfurrm?z s propter priiia=
tum , quemin Difciprlis habuit.

Secunduslocus quo primatus Petri fupra Ee-
clefiam evidenter demonftratur ; famitur ex capi~
te 11. D. Yoannis,ubi Chriftus quod ante Marth.
16. promiferat Petro, propter excellentem fidei
confeflionem, dedit poft trinam proreftationem
& Mm i}

49,

-

43¢




Serm,
denat
ULt
Toarn-
i

44

£

276

excellentis amotis , his verbis: Simon Ioannis di- A 1]

ves

Ligis me plus his? Pafie agnos meos > pa
meas. Ubimanifeltum elt ]mnm , verba |1z§11a;11
alteri quam Petre aefle, cim p;‘:vp]'io’}pﬁus
& parris etiam nomine fingularicer eum defignet,
& ter ipfum interroget, uc trine nc‘:;;uio!u”rlt‘
ponderet &jus trina confeflio Jiplumque .dl‘l}.lll-
guat ab omnibus alijs : Simon {e:gﬂr!i.\' diligis me
plus kis 2 1d eft plafquam hi(ocij tai Apoftoli.
Secundd evidens elt , quod Chuiftus his verbis
{pecialem prerogativam confert D.ll"cm\ e
priori beneficio miflionis , communi m?m:[ms
Apoltolis , diftinétam ; id enim- aperte cothgit
ex eo quod Chriltus , antequam Petro munas il-
lud pafcendi aves fas & agnos generatim com-
mitrerec, terillum interrogavit, num plus quim
alij diligerer; Namut recké notarnnt Chtyﬂ)f’tro-
mus & Theophilactus in locumillum Joannis,
& Bernardns Serm. 76. in Cantica , non erat
canfa, cur ab illo majorem dilectionem requite-
rer ad beneficinm commune omnibus Apoflolis,
& miflionem jam omnibus mandatam ; fed ni=
mitum idcirco plus amoris ab illo requifivic,
quia rem chariflimam , nempe Eccleflam, pro
qua (anguinem fudic, illi palcendam & regen-
dam commendabat. ‘Tertio ex verbis illis mani-
felte colligitur, Chriftum univecfalem Eccleliz
curam Petro commifille : indefinite quippe de
ovibus fuis ,non autem de hisaut illisloquurus
eft, & agnos primé , deinde oves illi commenda-
vit: peragnos autem populus , per oves vero Pa-
ftores fignificancur , & Patres populi. Unde Eu-
{ebius Emillenus : Priits agnos , deinde oves Petro
commifit , quia non [olion Paftorem . fed Pafto-
rum Pafforers cum conftituit. Pafcitig
agnos .przféﬁr ¢ oves. Pafcir filios P
tres. Regit @ [ubditos , & Pralatos. Omnium igi-
tur PaftorefF , quia prater agnos & oves » in Ecelo-
franibil efF.

Simili difcorfi utivue D. Bernardus lib. 2. de
confider. cap. 8. ad primatum Petri & Romani
Pontificis fupra univerfalem Ecclefiam demon-
ftrandum ; Tw es ( inquit Eugenio Papa ) euicla
ves tradita cni oves credite (unt. Sunt quid
@& alif cwls janitores & gregum pastores . fed tn
t;;)rrb}g!f-rriaﬁrg.r , quanto & :lijf?}wmrfn,r pre careris
nomen hereditafti. Habentilli fibi affignatos gre-
ges > finguli fingulos , tibi univerfi crediti . uni
unus , nec modo ovium , fed & Paftorum tu uns
omninm Paftor. Fideid probem queris ? ex verbo
Domini. Cui enim non dico Epiftoporum , fed
etiam. Apaftolorum fic abfolute & indifvreté tore
commiff« (untoves? St me amas, Petre , pafce oves
meas. Quas ? illins aur illins populi | civitatis,
At r{(@'umb‘ s AHE CErti ragm' ? Ques meas s inguit,
Cui non planum . non defignaffe aliquas . fedaf-
Signafle smnes ? Nihil excipitur , ubi diftingui-
tur nthil.

Aliud primatds D. Petri argumentam ibidem
defumic, exeo quod folus Perrus cum Chrifto
ambulavic fuper aquas, & ceteris Difcipulis na-
vigio venientibus ad Ghriftum ftantem in litcore,
Percus femific in mare, & natando pervenit ad
eum. Acc,ipe ( inquit) alind c]uud Pr.eragn:iqmm
‘confirmat tibi ( alloquitur eundem Eugenium
Summum Pontificem , & Perri fucceflorem )
Difcipnfi ?f.zﬂiguhzm , & Dominus ({PP,-{,?{EI‘H in
littore s quodaue jucundins erat in corpore divine,
Sciens Petrus guia Dominus eff s inmare [emific,
& fic venit ad ipfum s alijs navigio pervenienti-
bus. Quid tftud ? Nempe fignum. fingularis Pon=

C

o2l

DIEPIVEATIO QVARTA

S WRAM s UL paters
Aters

um :Pﬁ: 7

m | :66'”.".'5 m

ceperie ne
25, Epa
- inar Doing
fe Chrifti Piga.
P Hon wni sfﬂfﬂr;lfr) fed i

quigqite [iam s [

i
£,

er agitas s i

P?’va’rﬁrﬂ‘ videm aque f:uu’m’ populin
ti. Lraciem quifqice caterorum babeat [uam ,1ib;

r
1

una commifa eft ] a navis falla exom.
nibus 2 ipfa univerfalis Eccl

¢fi@ s toto orbe difs
i
firfa.

§ LL

Ratio fundamentalis noftrae conclufionis
exponttur,

Atio fundamentalis noftre conclufionis po- 4

Rm!tiic breviter propeni. Si liig)iculum Ec-
clefiz regimen , non foli Petro, (ed alijs etiam
Apoftolis & Chrifto conceflum efler, tale regi.
men non effer Monarchicum , fed Ariftoerari.
cum: At hocdici nequit : Ergo necillud. Sequela
Majoris pater ,in eo enim diftingnitur tegimen
Monarchicumab Ariftocratico,quéd in Monar-
chia unus {olus regic & imperat,in Arittocratia
vero plures , {cilicer optimates,dominantar, Mi-
nor verd, quam negant heretici, muhip]i:itet
oftenditar. Primo ex Seriptura: Ecclefia enim
in facris liteeris per ea qua (tatum habent Mo-
narchicum folet defignari: Daniel. 2, comparamg
1egno: Cantic, 4. exercituiordinato : Canric, =
corpori humano : r.ad Timoth, 3. domui; 1, Pe-
tei 3. navi ;& Joan. 20. ovili; qua omnia ab
uno {upremo moderatore gubernantur. Neque
valet firefpon , Ecclefiam his merito com-
parari, quod Regem unum & caputa quo regi»
tur , {cilicer Chriftum , agnofcat, Cim enin
Ecclefia fiv unum corpus vifibile, prater Clisi-
ftum a quo invifibiliter regitar, requiric vifibi-
lem aliquem & manifeltum paftorem, qui eam
vifibiliter regat & moderetor. Unde vigefimas
feptimus error Wiclefli in- Concilio: Conftan.
tienfi damnatus , hic fuiv: Now eft (eintilla appa-
rentie , quid opareat effe anwm capiut in f}?iri”rﬂ-
libus , regens Egelefiam , gitod /'E’r:xper CHIn 5;{,’3
militante Eccle fia conver(etur ¢ conferverur,

Secundo prabatar eadem Minor : Chriftus Ec-
clefiz in nova lege non negavit, quod Synago-
gz in veteri conceflir: At Synogaga quandiu pet-
ftitit, pec unum fupremum Sacerdotem Monat-
chicé gubernataelt ,ut conftat Deuteron. 7. 1
go pariter Ecclefia in nova lege fub uno fupremo
paltore Monarchice gubernari debet.

Probatur ternid : Ecclefia militans Apocal.
21 inltae Il‘iu‘.nphantis Ecclefiz elt infkirata, tan-
quam quedam ejus imago: At in Ecclefia trinm.
phante , preter Deum & Chriftum , prz
primus Angelus, & quo ceteri illuminantur &
petficiuntur: Ergo & in militante , praeter Deunt
& Chriftum, aliquis Monarcha 4 quo regatt
admitrenduseft,

Quarto fic arguo: Nulli dubium eft quin Chri-
ftus optimumac perfe&iffimum fuz Ecclefizte-
gimen inftitueric: Arhoc eft Monacchicum, ot
docet Ariftoteles 8, Ethic. cap. 10, & luminena:
turz cuique exploratum eft : Primo ratione ordi-
nis; quiperfedtins tuncelucet, ciim folus illecat
mincumbis, praeft, reliquiver {ub-
{unt., & 4

e

clra omn
funt;quam cim vel omnes p
fubjicitur,utin Demogratia; vel ciim t
pe optimates , dominangut, ut in Ariftoce

rigne

atial




v

Dk

licerefiim aliquis ordoin hac regimine relucear,
ciim Ft;pu‘!us optimatibus [‘ubji(:a[ur_, nullus ta-
men ordo eftinter optimates, ctim fint omnine
nates , neque unusin aleerim poteftatem habear.
Secundo , ratione facilitatis gubernandi: facilins
enim ab uno quam a multis civitas regitur , ue
aic Philofophus lococitato , tum quia facilivs eft
anum vireure excellere quam plures: tum etiam
quia facilitis populus uni quam mulds ( quorum
f‘-.udiaplerumq'_m in diveifa feruntur ) obrempe-
rar, Tertio , ratione affecutionis finis , pacis fci=
licet & concordiz , qua tunc facilé conciliatur;
quando omnes idem velant, idem relunt: hoe
autem fit fuaviflime , cim ab unius voluntate &
arbitrio omnes dependent. Hinc illi etam apud
a viguit,ubi pecaliaris aliqua

quos Democr
difficnlras exorta erat, aut.grave periculum im-
15 arduis occurrerent, ac difcri-
men quod Reipublica mecna‘ebat evaderent, ad
Monarchiam confugere folebant , plenamque
retum adminiftrandaram poreftatem uni confer-
re:utcpnftar pracipue de Romanis: nam apud
sllos id moris erat, ut dom fammaurgeret necef-
firas, & res Romana, ob bella externa , vel eb
interna diffidia,in tltimum pené difcrimen ad-
duéta effer, Dictatoremcrearent ,atque ad unius
regimen , ranquam ad unicum periclitantis ac
rope jam labentis Reipublice ftabilimentum,

confugerent. Unde meritd Ariftoteles 12. Me-
taphyfice hanc Homerl {ententiam celebrac:
Non eft bonum multitndo principatusim s unis
werd Princeps, Cui annuit Virgilios 4. Georgi-
con ,ubi quando contigerit duos Reges inuno
apum exafnine inveniri, hoc {alubre Agricolis
datconfilium :

Feriem ubi dutloves avierevocaberis ambos

Dererior qui vifiis , ewm ne prodigns obfir,

Dede néci , vacia [inas nt regnetin anla.
Siergo Rexunus eftapibus, & dux unus in gré-
gibus, &in armentis reftor unus : fi grues oma
nes fequuntar unam ordine litrerario, utaic Hie-
ronymus, cum Ruftico {uo differens , (i demum
in pavi gubernator unuseft, in exercitu dux unus,
inregno unus Imperaror & in domo unus Pater-
familias : multdé magis unus Monarcha erit.in
Ecclefia, que, ut fupra dicebamus , in facris lit=
teris ovili, navi , exercitui , regno , & dome
comparatur. Unde inter propofitiones defum-
pras ex quatuor libris Antonijde Dominis, A=
chiepifcopi Spalatenfis, de Republica Ecclefia-
ftica , & A Sacra Faculrate Theologia Parifienfis
damnatos , hae fuit (exta s Adonarchis forma nont
fuit immediaré in Ecclefia & Chrifto inftitura.
Quam propofitionem ha¢ cenfurd noravic: Hed
propofitio eft baretica, (thifnatica , Ordinis Hie-
rarchici fubverfiva , & pacis Ecelefie Pzrmrbfzri—
wa. Etrurfusde ifta ejuldem Pfeado- Archiepil-
copi prepofitione: 57 guid incommodi babet Ari-
fPocratia , cui Monarchia fasile poffit cbviare:
Ecclefiam Spiritw Chrifti inflruélam . proprerea
G in fingulss Ecclefijs walniffe Monarchiam , &
infz tota Ariffocratiam, eadem Sacra Faculras fié
cenfliit : Hae propofitio eft harerica & [chifma-
tica  guarenus wilt Ecclefiam univerfalem , fe=
cuandiom e totam effe Ariftocraricam.

g

%

Tom, IV,

SVMMO PONTIFICE.

A

=

B

C

D

E

L77

S Tl

Solvunur objeltiones Hareticornin contra
Pervi Fr:m.:mm.

Bjiciunt primié Haretici: Omnes Apoftoli
, fueruntin poteftate zquales : Ergo foli per-
fonz Pecri non fuit conceflus primatus , fen fu-
prema poreftas regendi Eccleham. Confequen-
tia videtur manifefta : Antecedens vero probant,
tum ex Cypriano lib. de unitate Ecclefiz, ubi fic
ait: Hoc erant utigue cateri Apaffaii s quod fuit
Petrys » pari confortio prediti & honuris & pore=
‘fhatis, Tumex Hieronymo lib. 1. in Jovin. ubi
pariter aflirmat Apoftolos omies fuiffe pares.
Addant Petrum nunquam exercuifle primatnm
& jurifdiGionem in alios Apoftelos,contravero
millam fuille camY oanne ad Samaritanos, Act. 8.
& reprehenfum a Paulo ; Galar. 2.

Relpondeo omnes Apoftoles in poteftate ordi-
nis, & in dignitate Apoftolatis fuiffe zquales:
fingulienim poreftatem Evangelium ubiquester-
rarum pradicandiligandi & folvendi,& omniam
qua pro mundi converfione neceffaria erant, 3
Chrifto non 4 Petro acceperunt: in ratione ta-
men officij paltoralis inzqunales fuerunt, ut docer
Chuyloftomus , explicando verba hxc Pafceoves
meas idelt , efto prepofitus loco met, & primus
in medio fratrum. Etincap.i. Aétuum Apofto-
lorum , ubifermo eft de ele@ione Matthie | ex-
clamar:Quam cognoftit Petrus gregenm [unum quim
in boe choro princeps eff. Trem Leo Papa Epift,
84. haee [cribit ¢ Imter beatiffimos Apoftelos in fi-

/i
miliiwdine honoris fuit quedam difcretio }'m!tﬁn-
tis , € cXm omninm par effet eleftio  urt tamen
duriom eft ur careris praemineret: in dignirare {ci-
licer paftoris univerlz Ecelefiz. Quo ficur Petrus
ceeteros Apoflolostr ci tirulodignitate & po-
te [tare fuperaverit. Primo quiadignitas & jurifs
dictio univerfzlis fuirin co ut in Paftore ordina-
tio tetius Ecclefiz , cui fuccedendum era rinaliis
vero non ita, (ed eorum poteflas univerfalis quo-
dammodo delegata erat , & ex privilegio atque
propter necellitatem coneefla y quia nimirum in
difperfonem gentium erant abituri, & lengis lo~
corumintervallis 4 Petrofeparandi, ut pro Ec-
clefiarum quas iphi fundabant necefliratibus , vix
ac ne vix quidem , enm poflent convenire. Se-
cundé , quia jurifdictio Petri fe extendebat adip-
fas perfonas A poftolorum direcke ; porerat enin
illis ur ovibus pracipere , atque hucaur illue mie
tere, Teitio , fingilis Apoftolis dara eft univer—
{ulis poteftas in hunc fenfum, vt ubique Gentiung
poﬂ'én: pradicare ,abfolvere, Epifcopos inflitne=
1e, & fimilia prafiate : non tamen ut poffencfin-

guli univerf(ali Eeclefiz ordinem prelcribere ;ant |

leges condere qua totam Eecleliam obligatent;
loc enim foli Petro conceffum elt , & inhoe ejus
potellas fupraalios eminebat.

Ex his facilt ineelliginit logns Cypriani; in quo
harretici maximam vim faciunt ;ibi enim {olim
intendic omnes Apoftolos fuille pares in munere
Apoltolartls pracise fivein eo qilod acéeperunt
verbis illis ad omnes {imnl prolatis : Sicur mifit
me Patey, ¢ ego mitto Voi ¢rre. Non negarta-
men Pecrum fuile illis faperiorem in dignitate
Paftoris univerfalis Ecclefiz , quam [peciatim ac-
cepit Joanan verbisillis Chrifti, Pafce oves meas,
quibus primatum datum fuifle Petro, ibidem ag-
nofcic Cyprianus, his verbis : Quamuis dpoffolis
omnibus poft. vefurrettionein [uwam. parem poseftis

Mm i

468

4?!




49~

IS BYTA

me Pater, e,

i & honoris & poveftatis ( nimi-
rum anteilla Chrifti verba ad Pecrum:Palce oves
meas) Sed exordinm ab unitate pmﬁa'{ffiusr: Pri-
matis Petro datur , ur una Chrifti Eccleffa. ¢ Ca-
thedra una monftretur.Ttem Epift. 40.Fa Ecclefia
(inquit | eft . ¢ Carhedr: uria f-:Pcr P:J:'.tfn,)?)a-
mini vace furdara : quifquis alibi collegerir, Spar-
git. Simili modo loguitur Hieronymuslib, 1. in
Tovinianum , ubilicéraflirmer Apoftolos omnes
fuille pares , in digniate fcilicer Apoftolica, ait
tamen unum ¢ duodecim fuifle ele€tum | #r con-
| capite s omnis fchi i : :
Etin Dialogo adve ferianos inquit quod
Ecclefie [alus in Summi Sacesdotis dignitare pen=
det,cui i mon exors :;.'.'(c:f.zm » & ab omnibus emi-
nens detur poteffasstot.in Eccle
ma quot Sacerdotes. Unde Be idy
confiderar, cap 8. ait quod Chriltus pott refur-
reCtionem , Ecclefiam (uam commific uni, {eilicet
Petro, utunitatem omnibus comm in wno
grege & uno paffoie , (ecundiom illud : Vna eff co-
lumba mea formofamen Pc’r_ﬁﬂa mea. i uni-
tas , ibi perfeétio, Religur numeri perfectionem
non habent ;s [ed divifionem , vecedentes ab uni-
tate s inde eff {;s.'a‘.,:' y ﬂnEf:!Eﬁﬁgu!’,r/sﬁrﬂn‘_ 1
plébes ¢re. Demum S. Ignatius Epiftali ad Phi-
Yadelphienfes haxc feribit : Pna eff care Domini
j'eﬁ;, & inus [anguis efus. qui pro nobis effu-
Sis eft: unns etiam par $ pro omnibis confy,
wnus calix rotins Ecclefie . ¢ unns Epifcopus fi-
misl cum omnibus Prefbyreris ¢ Diaconis.

Nec obftar primatui Petri quod fubdunt He-
retici , nempe nullibi legi in Seriprura, Petrum
exercuifle jurifdi®ionem fupra alios Apoltolos:
tum quia non omnia que fecic Perrus {tripta
func ; tum etiam , quia cim alij Apoitoli optime
fe gererent, &ca Spiritu Sano regerentur , non
fuit opus quod Petrus ergaillos fuam jurifdidtio-
nem & poteftatem exerceret. Non pauca tamen
neclevia primatils Petri fupraalios in Scriptura
habentur indicia. Primo quia Perrusin muleis fiu-
periorem fe oftendit, nam in eleione Macth iz,
& in promulgatione legis Evangelice die Pente-
coltes Adt.2. & in abrogatione veteris legis, & in
reliquis ccetibus, femper fuic primus in dicendo.
Secundo ex eo quod Perrns primo locoab Evan-
geliftis fempet recenleatar : hoc enim non ided
abiis fatam eft-, quod Petrus inter Apoftolos
efler atate provectior, Andreas quippe eum xta-
te fuperabat, ex Epiphanio hzrefi 71. neque quod
primus effet vocatione, duo enim Joan, L pritis
funtvocati : neque quad donis perfonalibus reli
quis Apoltolis precelleret ; Joannes enim virgo
fuic, Propheta, & Evangelifta, & pra ceteris
blandius ac teneritis & Chrifto dilectus:non aliam
ergo ob caufam abEvangeliftisejusnomen primo
ponitar, quam quia czteris dignitate & primaru
precellebat, Tertio,quia Chriftus ei nomen mu.
tavit , ipfumque Cephz quod Syciacé perram vel
faxum aut rupem, Gracé vero caput, Gallicg chef
fignificat;unde hac nominis impoflitione, enm
fundamentum & caput torius Ecclefiz futarum
elle pradixit : quod preclaré docer Dicnyfins
cap. 3. dedivin nomin, ubi Petrum wApoftolorum
verticeny appellar; & inlibro quem
ta & morte Apoftolorum

{eripfie de vi-
» €ujus meminic Ga-

TIO QVARTA

A brielin Canonem Mi 1
euntem ad martytium , his
tecum ﬁm damentum
ag ! 17. Chriftys
Dominus foli P tro nominatim juffic ur profe &
proillo tribuinm folverer ; Dy (Inquit ) #llis 5y
me & pro te. Unde Author quzftionum ve
& novi Teltamenti , qua habentur i
mo operum DL Augulting : Salvaror ciim pro fi o
pro Peiro dari j;:[)f‘s s pro emnibus exfolviffe gi
detur : quia ficut in Salvatere eran; ommes caufy
?xmg:';‘fc?':_;; ita @*'"pa[f Salvatorem in Perpy omnes
continemtur. Ipfum enim conftituir effe Caputep.
tam , ut paftor effergregis Dominici, Idem do.

ent Chryloftomus homil. 59.in Marth, Hieyo.
rymus &'a!.ii.

Ad id vero quod in obje&tione {ubjungicur de
miflione Perri ad Samaritanos o ejtrl"qur: repre.
henfione a Paulo , dicendum elt, miffionem illan
non arguere inferioritatem aut (ubjectionem fy
Petro : tum quiaalias Filius & Spiritus Sandhys
eflent minores Patre a QUO MITLUNLAL : tym etjam
quiatalis miffio non facta fuic imperando, fed
communi confilie judicatum fuit 2 Perro iplo
cum aliis , expedire utiret. Potuit vers , quam.
vis {uperior Paulo , ab iplo reprehendi : quia li.
cetinferiori reprehendere fuperiorem ex charirs.
te, przcipue (i peccat cumaliorum feandalo, De
quo fufids §. 6.

Obijcitur fecundé : Paulus, non Petrus , pet
antonomaliam vocatur Apoltolus :Ergo pous
Paulus quam Petrus inter Apoftelos primatum
tener.

Confirmatur : In antiquis imaginibus-quibus
Poutificum diplomata obfignari folent, Paulus
a dextris, Petrus a finiftris depicticernuntur:Ee-
go. Paulus przponitur Petro , non Perrus Paulo,

Ad objeCtionem refpondeo Paulum per anto-
nomafiam dici Apoftolum | quia plura feripra
nobis reliquic, & plusaliisin pradicatione Evan-
gelij, quod eft Apoftolorum proprium , labora-
vit, ut iplemet ait 1. ad Corinth. 15,  Unde Au-
guftinus lib. 3. ad Bonifacium cap.3. Apoftolus
cim dicitur , [i non exprimatiy guis Apoftolus,non
ineelligitur #ifi Panls » quia pluribus eff Epiffo-
lisnotior s & plus omnibus laboravir,

Ad confirmationem refpondeo ex Bellarmino
lib. 1. de Romano Pontifice cap. 27. morem
fuille apud antiquos , quod junior ambulans cum
feniore , incederet a dextris fenioris , eumgque
obfequij causd paululum preecederer. Ex qua
confuerudine fieri potuit, uretiam in imagini
bus Paulus depingeretur & dexeris Porri, Alias
rationes affere Perrus Damianus opulc. 5. cap. L
quod [eilicet Paulus ex Tribu Benjamin fuerit, &
Benjamin filiam dexterz fignificer ; vel quod
Paulus vocatus fic & Chrifto in ceelis regnante,
ciim tamen Petrus 3 Chrifto Domino in tects
degente vocatus fit. Quam eriam rationem ted-
dit' D. Thomas in Epift. ad Gala, cap.t. Quia
prefens vita (inquic) firnificansr per finiffran
furnra vere per dextram , inguantumifta eff ca-
leftis & [piritnalis il vers temporalis s ided Pe-
trus quivocatys fust & Chriflo, adbucin carne mor=
talipofito  poniturin Bulls Papain (iniftra parte;
Paulis vero qui vocatus fuir 2 Chriffa jam glorifi=
cato , penitir in dextera parte. An vero Paulus
xqu a cum Perro pmeﬂﬂ;em & authorigatem
habuerit , dicemus §. fequenti,

J‘.u\.‘lmn,Petmm
verbis lalutaffe. p,y

clefearum, Paftor Vil g

rwm Chrifti. Demum Marth,

eris
quarto 0~

~I

—




56

DE SVMMO PONTIFICE.

5. IV,

Alia difficeltas refolvitur , ¢ Paulum parem cim
Petro authoritatem ¢ poteftatem in Ecclefiam
nan habuiffe » breviter demonftratin,

Tco fecundé , Paulum zqualem cum Petro
Dnon habuiffe poteftatem & authoritatem in
Ecclefiam.

Probatur primé ex Scriptara ¢ A€k, 1y. orta
Antiechiz [editione propter Judzos , volentes
Gentes ad Deum converfas circumcidi, ftatutum
eft Paulum & Barnabam debere convenire Apo-
flolos, quierant Hierofolymis, pr facto Conci-
lio quzftionem dirimerent. Inhec vero Conci-
lio, quod primum omnium fuit, coram omni-
bus Apoftolis , etiam & prafente Paulo, (cujus
potiffimim interefTe videbatur , cim ea de caufa
in Hierufalem millus foifle ) folus Petrns , ut
docent 5. Parres , prafuit : Sivero Paulus ean-
dem habuiflec poteftarem cam Perro, fimul eciam
cum iplo pizelle debuiffer; ficut ¢tim duo Legati
qui parem habent authoritatem Concilio inter-
funt , non unus folim fed ambo prafunt : Ergo
Paulus zqualem cum Petro non habuit potelta-
tem & authoritatem in Ecclefiam,

Confirmarur primo : Cim D, Paulus pradicar
Antiochiz Genteésad Deum converfzsnon debe-
re circumcidi, neme parendum effe exitimavit,
& ut dicit Theophilactus eo loco , non videbarur
tunc D. Panlus e authoritate praeditus, ut de
tantare fides ei haberetse : Atverd ciim primim
D. Petrus decuir ablegandam elle circumcifio-
nem, tacuir omnis multitudo 5 ur dicitur in eo-
dem capite verfu 12, nec quifquam exiftimavit
fibi licere nan obtemperare : Ergo manifefifli-
mum eft, majorem D. Petro quam D, Paulo
reverentiam ab Ecclefia exhibitam fuifle | & exi-
fimafle multitudinem, quod D. Perrus fuperior
erat,& majorem habebart poreftatem in definien-
dis rebus fidei , quam haberer D, Paulus.,

Confirmarur fecundo, ex eo qudd D Paulus
ab:Antiochena Ecclefia miffus eft ad D. Petrum,
ut inquit Theodoretus Epiftold ad Leonem , ut
quzftionem ab eo {olutam, ad iplum afferec :
Ergo manifeftum fignumelt , Ecclefiam Antio-
chenam exiftimafle , quod D. Petrus unicus erat
Pontifex , cujus erat res fidei definire,

Probatur {ecundé conclufio ex iplo D. Paulo
Epift, ad Galar. cap. 1. ubi fic ait : Poft annos
tres afcendi H’ifruﬁf}lm,zm widere Perrum , o
manfi apud enm diebus guindecim : nam ex hoc
loco colligunt §S. Patres , Paulum agnovifle D.
Petrum ot {uperiorem , & primatem totius Ec-
clefiz ; Tercullianus enimlib.de pra(cripr. prope
finem ait : A/cendit videre Petrum ex officio , &
de jure. Ambrofiusin eundem locum ; Dignum
erat ( inquit ) ur cuperet videre Petrum 5 quia pri-
wics evat inter Apoftolos  citi delegaterat Salvaror
curam Ecelefiarim. Hieronymusibidem hacferi-
bit : N en eniwn afvendit , nt genas viltumgue ag-
nofoeret, fed ad ipfum venit tanguam ad Paflo-
vem fupreme potefbaris , & ut honorem priori Apo-
ftolo deferrer. Similia haber Theodoretus in eéans
dem ad Galatas locum : Ciun bumand {inguit)
dobtring non indflg-n'c.n 1t g ab univer/orum Dea
eam accepiffet o Apoftolovum Principi quem par
eft hontorem tribuir, Theophilactus, bansrans exm
cen majorem. OFcumenius , Poff rantos tantefque
agones pergiv ad Petvism tanquam majorem v
ris, Demum Gregorins I X, in Epiftola ad Ar-

A

&

- antem elorvoaffent fe ab invicem s ego Dis
& J £

D

E

279
chiepifcopum Conltantinopolitanum ¢ Aftendst
Panlus , qui in Petro amboritatis officinm recog-
nofvens , ad enmn tanguam ad Primatem, & Evan-
gr!g _]‘}uﬂem s afcendit Hieve ly .

Quod vero ibidens Paglusaie, mhil ibi a Pe-
tro & abaliis collarum fuille, fignificat quidem,
nihil {eabillis didic inerecad fidem,
ut qui erar ab ipfo C fadis an eo
genere eruditus ; quemadmodum ipleinitio ejul:
dem Epiftolx declarat, his verbis :
folus non ab bomi
Pcr}cfﬂm Chriftumn. Deinde , N arum vov
Evangelium > quod evangelizatwm eft & ‘
nen eff fecundizm be y 1 b bomine
accepi thud , neque dudici , fed per Fefum Chri-
fhum. Quanquam in erdine ad illud pradican-
dum , notumve faciendum , approbationemilling
a Petro & aliis Apoflolis penerir , ut ipfe innuit
cap.z. ejuldem Epiftole ad Galatas dicens: Deirs
de poft annos quatiords {
folyamam eum Barnaba, a mpio @ T
aucem [ecundivm vevelationem, & contuli cum illis
Evangelinm quod predico in Ger
autems iisquividebantur ali ¢

‘i‘-"h anm.

hominem , [e

e tterin afcehs Fero-

. Ajcendi

us 5 feorfum
2, ne forie int
vasunm currevem , ant encwrviffem. Unde Hiero-
nymus in Epiftolaad Augultinum : 14 | i
quit) offendens non babuiffe fecuritatein Evange-
Iy Prm’. ndi , nifi Pet 7 eorHmn q.’»‘ cim €0
erant , fuiffer [ententia reboratim.

Probatur tertio ex D. Dionyfio Epift. ad Ti-
matheum , ubi refert quod ciin Petrus & Paulus
ad martyrium ducerentur , ita [efe invicem , au-
diente jpfo Din'.:yﬁu, falutaverune, Et Paualus
quidem : Pax tecum (inquit) FPetie fundamena
tum Ecclefrarum , P ; m Chria
fti.. Et Petrusad et : Vade in pace Predicator
bontorum, M ediator ¢ Dicx _(‘}:f;:.r:.; juftorie. Ciom
fius
Secutus (um Panlum Magiftrium mcwm. “Ubi
D. Paulus, Petrum quidem fundamentuin Eccle-
fix , & Paftorem vocat, fecis vero Perrus Pau-
lum, eunyenim duntaxat Pradicatoreny appellat:
At Peerus non tacuiffer quod praccipumn fuifle
in Paulo, fcilicer fupremum Pontificemefle, &
fupremam habere poreftatem in Ecclefiam, fire-
vera eam habuiflet: Ergo &c.

{is amnibos authoritatibos addi pote® defini-
tio Joannis X X I 1. centra Marfilinm de Padaa,
& Joannem Jandunum, Avenione decimo Ka-
lendas Novembris, Pontificatis fuianno duode-
cimo , in qua fic habetur: Quodanrem B. Perus

ey € agne
=

|

yam alij Apoffoli anshoritatis babuir ex pra-
s evidenter oncluditir, Certum eff enfmn q:zad

wnajoreft anthoritas Paftovis s guam gregrs < Petrug
autem torins gregss dominici generalis conftirntus
eft paflorsgnod de nullo alio Apoftolo dici poreft.Ita

definit Pontifex : Bullam referr Bzovius tomo 13,
anno 1327.

Qg_artb fuaderi poteflt conclofio ex principiis
fupra §. 2. (taturis , ibi enim oflenfim eft, Eccle-
fiee regimen efle Monarchicim, eimillud fir om-
nium perfedtiflimum & praftantffimum, quod
Ecclefiz decllenon poteft : Atqui reginen Ec-
clefiz non pcm-ﬂ efle Monarchicum, nifi unys
fitqui omnibus prafic, & fuperior fit; erenim fi
pluces fint quibus regimen incambar , & qui
pntel‘tatequun[cm recendi habeant ; receditug
A Monarchia, & ad Ariltocratiam accediturjetiam
fi le habeantper modum unius:nam conltat quod
fenatos qui ex optimatibus Refpublice conftitui=
sue, fe habet per modim usius , & tamen ad Aris

57+

58,

$9-

60,




62,

63

Iumf!.:
Epsflola
ad Ga-
lat.

64

28a DISPYVTAT10 QVARTA

lefiam,inuno tantim refidet, fcilicerin
eque Paulus zqnalem cumillo au-

thoritatem & poteitatem nan habuit. :
Demum probari poreft conclufio hoc dif-

t Si Paulus ligailer aliquam Ecclefiam,
puta Tarfenlem , poriflerne Perrus eam {ol.
vere , vel nont Si pouwifler : Ergo aperté ma-
jor elt Paulo , nam fi parem duntazar pote-
ftatem haberet , ciim par in parem potefta-
tem nullam habeat, non poflet eam fententiam
Perrus irritare , quam Paulus wliffer. Si vero
non patuit Petrus Ecclefiam a Paulo ligatam
folvere : Ergo nec Petrus haber pleniflimum do-

minium in omnes orbis Ecclefias, nec fubinde B

dici potelt {upremam authoritatem habere, &
Paulus major erit Petro , (iquidem poruir Paulus
eam Ecclefiam folvere, quam ligavit ; cim id
tamen non potuiffer Perrus, Hac ratione con-
vincitur @ Philofophis omnibus & Theologis ,
non pofle dari plura prima principia 3 Quee ratio
omnino efhcax elt in propelite , fi urerque &
Pecrus & Paulus {upremam & veluti primam au-
thetitatem & poteftatem habuiffe dicanrur.
Necyero dici porelt , quod Deus fpeciali pro-
tectione & curd Eccleham gubernans, poruifle
efhicere ne nnquam Petrus & Paulus contraria
ftarniflsnt gunde potuillet tarbari regimen Eccle-

fiz, Hec, Inquans, nihil obftar : Tum quia alias C

ad argumentum fimile quo pl‘obamr fon poﬂ;e
dari plura prima principia pofTer quis refponde-
re; quod illa nunquam eppofita fentirent aur fta-
tuerent , ne turbarerur ordo univerfi, Tum etiam

quia probat_hec ratio implicare abfolue effe
duas poreftates omnino fupremas, nec (wbordi-,
natas inter {g: pam ficur Dens impedite potuitne
Perrus & Paulos pugnantia ftacuerent,ita permit-

tere potuit. Hoc veré pofito, mamfe(lé con-

incirur upum neceflario effe aleeri inferiorem, ut

ximus : Unde ficutnon poteit quis duobus de-

minis fervire , ita nec potelt duobus Ecclefia ob-

temperare, nec duo fupremamin ea poteliatem

habere.

6. V.
Solvuntur objetiones,

:p_l'_ura objici peffint ex anthoritatibus $S. Pa-
ttum , qui fepids D. Paulum cum D. Petro
conferunt, & utrique parem authoriratem & po-
teftarem tribuere videntu:qua tamen orgnia non
nifi commendationem D, Pauli continent ; ham
ut infra oftendemus , eadem unde Adverfarij pu-
tant fe probare Primatum Ecclefiz communem
efle Petro & Paulo, de aliis Apoftolis , maximé
de D. Jacobo , a Parribus dita funt,

Objicitur iraque primo argumentum quod ex

Scriptura fumi videtur : haberur enim ex Scriptu- E

ra quod Paulus Petrum reprehendit, ipfique in
faciereftitic : Arqui non potettinferior fuperio-
remarguere & reprchendere : Ergo debuit Pau-
lus non effe inferior Pewo quem reprehendir,
Unde D. Ambrofius ex eo loco Paulum Petro
zqualem facit: Ques enim (inquit ) Perro primo
poftelorefisteres , niff alinstalis fiducia eleftio-
nis {ue (ciens fe non imparem ?

Refpondeo in primis eo argumento probare
hereticos , quod Petrus non habeat {upremam
i“. Ecclefiam poteflatem , cui aufus fie Paulas re-
pugnare : Sed praterea Aétorum 1r. exprefs
habetur , quod cdm Petrus afcendic in Hierufa-
lem, difceprabant adversis illym Li quierant ex

e : e as g . .
, E:‘go fu.ﬂi—emﬂ potcﬂas re- A circiicifione,dicentes, d hom:ne;pmzpmm babene

tesingreffus es, & comedifti cumitlis, Ubi Difga
l’“l‘:' Perrum arguum,lli{\q JIE€pugnant,cliim tamen
Petro :cqu;des nen fuerine. Similiter eriam FIW“
vel Epifcopi, veliisinferiores , interdum Popgj.
ficibus reftiterunt, ut Perrus Damianus reftitie
Victori, Nicolao, & Alexandro, utconftag ey
Epiflolis 5. 6. & 12. Neganda eft igitur Minor
argumenti : licet enim Lnterdu{:n inferiori fupe-
riorem arguere , utdocet expre(se D, Thomas 1,
2. quelt. 35, art. 4. & ir.aD.Pnulus D.Petro re.
ftitic , quodita res Ecclefiz poftularent , & expe-
direr. Adlocum verd D. Ambrofij dicendum eft,
voluille D.Paulum fuifle Petro parem,non quan-
tiim ad dignitatem Pontificiam , fed quoad Apo-
ftolatum , & alias dotes , quibus hanc fiduciam
arguendi Petcnm habere porerat.

Addo quod , Cyprianus Epiftoli ad Q\uinmm,
laudar humilitatem Perri, qued permiferit fe &
Paulo corrigi , [cilicer fuperiorem ab inftriori,
majorema minori. EtD, Gregorius homil, 1§,
in Ezechitlem : Tyonit (inquit) Perrus, m g
primus erat in Apoitalatiis eulmine , primus offer
in bumilitate. Augnflinus item Epilt. 19. ad Hie-
ronymum haeferibit : Rarins & [fandtius evem-
P!um Petrus Paﬂcm Pmiu: it s guo non a'rd;;g!:ﬂeﬂ_.
tir A Poﬂerioribm Corrigs {,‘H&m Paules , gio
ranﬁa’rmr:‘ auderent 7f.':'.'m;'c: majoribus pre a‘cfm-
denda veritaie , (alvi charitare refiffere.

Objicitar {ecundo : Ea omnia quibus fignifi.
cari poteflt, Petrum habere primatom | & {upre.
mam poteltatem , tribyi etiam Paulo & fandis
Patribus : nam dicicus Paolus fuiffe Epifcopus
Roma ab Epiphanio hzrefizy. Primi, inquit,
Roma Apoftoli & Epifcopi fuerunt Petrus 6 Pays
lus. Dicitar praverea ‘Paffor verus Romans Ec-
clefiz , a D.Leone [erm. 1, de Perro & Paulo, Pe-
tris & Panles (inquit) Romane Ecclefie veri par
Jftores, Erdemum nihil frequentius in fanétis Pa-
tribus reperitur, quam D. Pavlum orbem nni-
verfum gubernalle : Ergo zqualem cum Petro
poreftatem & authoritatem habuir,

Refpondeo nunquam repeririin Scriptura fuif
fe di@tum Pauloa Chrifto Domino , Pafee oves
meds s pafie agros meos : vel illud |, Tw es Petrus,
& fuper hanc Plram adificabo Ecclefiam meam,
quz D. Perrodiéta funt ; unde colligitur prima-
tum Ecclefiz , & plenitudinem potellatis in om-

nes fideles ,ipfofque Apoltolos , in Petro refide--

re. Ad primum igitur locam Epiphanij , dicen=
dum eft , quod Paulus vocatur Epifcapus Ros
manus ,non propter authoritatem quam habuir,
fed propter operam quam adhibuit in ea fun-
danda. Sic Clemens Epift. 2, ad ]amhpm, vOs
cat {e Romana Ecclefiz Prafulem, etfam dum
adhuc Apoftoli viverent : Ego (inquit )AClemens
Praful Ecclefre Romane. Et ipfe etiagh Perrds
dicitur dediffe claves Ecclefiz Roman , eriam
dum ipfe viverer, Lino, ex eodem Clemetite Ro-
mano lib, 7. Cantt. cap. 46. quatends feilicet
inadminiftratione rerum externarum Persum ad-
juvabat, ut dicit Joannes [ 11, caps 1. 8. queft. x.
Przterea ciim Paulus haberer autheritatem ex-
traordinariam , omnia munera Ponrificis exerce-
bat Romz : unde dici potuit Romanz Ecclefiz
Epilcopus 5 alid tamen ratione quam Petrus dis
cererur : nam agebat Petrus ur ordinarius, Paus
lus ut extraordinarius ; auteriam Petrus ut Pon-
tifex , Paulus ut adjutor, Eodem fenfu explicatis
dus eft D.Leo, ctim vocat Paulum Paftorem Ro-
manz Ecclefiz , aliique Patres , cim dicund;m-

um

6.




65

i6a

3.

LN

67+

DE SVMMO

lum ot bem univer{um gubernaffe : hoc enim ita
intelligendum eft, quod Paulus emnia exercue-
rit cum Petro , non ut Pontifex, fed ut Apofte-
lus : hoc enim omnibus Apoftolis commune fuic,
& maxime de D. Paulo dicipotelt, ratione ma-
gifterij, quo univer{um mundum doecuit & illu-
Atravit,

Objicies tertio : Romana Sedes dicitur Sedes
Pauli a Gregorio VIL. in Concilic Romano,
ubi dicit & in Pauli Cathedra nniver(o orbi pra-
fidere: & a Damiano opufcnlo zo.dicitur, quod
Romana Ecclefia Sedes eft Apoftolorum , uti-
que Perri & Pauli, Praterea D. Ambrofius in
cap. 2. Eplﬂ'ol:r ad Galar, inquil: , Paulns gmri:zm
primatiis [ibi (oli & Deo conce(famvendicat ; ficut
@ foli Petro conceffa eff inter Apoffolos. Etde-
mum Cyrillus Hierefolymiranus Cathech. 6.
dicit Paalum effe caput Ecclefie : Duo , inquit,
C',elzzim Ecclefie Petrus ¢ Paulus : Arquinihil an.
quam majus dici powit quo fignificaretur, D.
Paulum effe pacticipem primatds Ecclefiz : Er-
go, &¢.

Refpondeo quod ex jure cap. Romana deap-
pellatione, Epifcopi & Coadjutoris dicituridem
wribunal , idem Confiftorium ; unde quia Paulus
fuit Coadjutor Perri , dicitur fedille in eadem ca-
thedra. Sic D. Auvgultinus Epilt. 36. ad Pauli-
num, dicit quod adhucin corpore pofite fratre
& Epifcopo meo fene Valerio , fedi cum illo:
pon quidem ut proprius Epfﬁ:opns , fedut Coad-
juror. Addo eriam quod Paulus dicitur {ediifein
Cathedra Romana, propter anthoriratem docen-
di: fic enim Chriftus dixic quod (uper Carhedram
Moyfis fedebant Scribe & Pharifai: quia [cili-
cer legem Moyfis docebant, ut explicant com-
muniter Patres , & Glofla in capite Sucrofanila
difts2.verbo Moyfes. Ad locum D.Ambrofijdi-
cendam eft , fefe enm Patrem eo loci explicalle ;
dixerat enim quod Paulus dignus fuit habere Pri-
matum pradicationis in pradicatione Gentium,
ficur habebar Petrus in Primatu circumeifionis.
De hocigitur Primatu przdicatienis intelligen-
dus & explicandus eft. Adde quod Chryloftormus
in caput 1, ad Galat, dicit quod Petrus, Jacobus
& Joannes, inrer Dilcipulos, primatum tene-
bant, quz omnia explicanda funt,ctim Jacobum
& Joannem zquales faciat Perro. Locus vero
Cyrilli neceflario eriam explicandus eft, cdma
BonifacioVIII, fuPr:‘). cirato definitum [it , non
efle duo Ecclefix capita, fed unum, feilicer Pe-
trum. Paulo igitur comperere puteﬂ nomen &
ratio Capitis Ecclefiz , ratione Apoftolatis &
magifterij, f{ed (oli Petro convenit, ratione pri-
matils & [upremsz poreftatis,

Objicitur quarto , exprefse dici a SS. Patri-
bus , nonefle Paulum inferiorem Petro, fed om-
ninoipfi zqualem :nam Ambrofiuslib.2. deSpi-
ritn Sanctoin fine : Panlus . inquit, non inferior
Perro.  Er Hieronymusin cap. 2. ad Galar. dum
explicat verba Apoftoli dicentis fe contuliffe
fuum Evangelium cum Petto, Jacobo , 8 Joan-
ne , dicit quod inter conferentes zqualitaselt ; &
Theodoretus in cap. 11. 2. ad Corinth. Panlus,
inquiv,, #on erat minor Petro : Chryloftomus
itemin caput 2. ad Galat. Paulusnon (¢ comparar
aliis Apn,"fu[:&' s fedeorum Cmcpi(f- s oftendens ean-
dem utrique capités dignitatem : & homil.y. in
Epift. ad Rom. notat muzatum fuifle Paulo fieut
& Perro nomen, ur'eandem quam habebat Pe.
trus , Caput Apoftolorum, fupraeos prerogati-
vam, & iple haberet.

Tom. 1V.

FONTIEFICE, 281

A Refpondeo hzc omnia duntaxat commenda-
tionem D. Pauli continere, & neceflario expli-
candaefle, urex loco Hierenymi conflar, clim
loquatar non folim de Paulo, & Peiro, fed
etiam de Jacobo & Joanne , inter quos dicit
aqualitatem intercedere. Et fané familiare eft
Partribus , ut inferiores cum majoribus confe-
rendo , €os @quales dicant ; ficenim D. Chryfo-
ftomus homil. 42, in D. Ignatinm dicit, quod
Perius Antiochia difeeflurus , Ignatium, alterum
Petro parem prazceptorem inftituir; & D, Mar-
tinus dicitar Apoffolss compar G'e. Potuit tamen
& veriflime dici Paulus non efle inferior Perro,
quanctim ad Apoltelatum , vel paflionis meri-

B tum,vel quoad alias dotes : nontamen quantim

ad primatum , & poteftatem , five jurifdictionem
Pontificis ; hacenim duo neceffario diftinguens
da funt, jurifdictio fcilicet , & magifleri
mum Pumnerad Petrum : alterum vero ad Pan-

m. Pri-

lum , quifapientis cereros {uperavit, Imo etiam
omunibus Apoftolis magifterium tribui potelt;
pracipué verd iis qui {cripfecant libros Canoni-
cos , ut notat Cano lib. 2. de loais Theologicis
cap.18. Ethocexplicuit D. Auguftinus cim di-
xit{erm. 79, de Petro & Paulo, quod ambocla-
vesa Domino aceeperunt, Petcus potentiz, Pau-
lus fapientiz : quod etiam dilcrimen ftaruit Fors
tunatus ver(ibus infra referendis. Ex quibus fa-
cil¢ explicatur etiam locus Chryfoftomi, Pau-
lum fe merito comparare , non foliim cxreris
Apoftolis , {ed etiam Petro, cuinon eftinferior,
imo quem etiam fuperat in ratione m:lg*\wﬁvnj
Ecclefiz : quamvis etiam alid ratione xqualis fir,
quod nimirum [peciali ratione fuerit vocatus ad
regimen Ecclefiz Gentium : Quf enim (inquit
cap. 2. ad Galar.) operatis eft Perre in Apoﬁgfﬂ,
tum circumcifionts » operatus eff mihi inter gentes,

Objicitur ultimo : D. Paulus diciturab Eccle-
fia thronum duedecimum poflidere : At nifi in
eodem throno federer cum Petro |, non duodeci-
mum, fed decimum-tertium pofﬁd:!u‘:l :Ergo &c.
Refp. quod fi quid hocargumenti probarer,de-
monltraret Paulum effe ultimum omniom Apo-
ftolorum, non verd zqualem Petro inauthorirate
& poteftate , thronus enim Perri non duodeci-
mus , fed Ptimus eft, Cur vero dicatur thronum
duodecimum poflidere , plures rationes afferri
Pm]'unt, Prima, quod nomine duodecimi Thro-
ni,ip{e Senatus Apoftolicus intelligatur , ut olim
apud Remanos , triumviratids nomine, Magi-
ftratus intelligebatur : unde ficut olim triumvia
rum fieri , nihil alind ﬁgniﬁcaha: , quam dignita-
tem magiftearis obtinere : ira poffidere thronum
duodecimam , eft inter Apoftolos numerari, Se-
cunda , quod ctim Paulus ordinatas eft Apofto-
lus , Jacobus occifits fuerat, necerant nifi unde-
cim Apeftoli:nam A&orum 12. Jacobus occifus
elt, & A&orum 13, ciim Dilcipuli jejunantes im-
pofnerunt Paulo manus , Paulus ordinatus eft
Apoftolus , & throgpum duedecimum , Jacobi
‘morte vacunm, meruic poffidere. Vide Baronium
Tomor. ad annum 44. Terriaratio {ubtilioreft;
quod cdm Petrus a Chrifte Domino ipfius Vica-
rius creatus eft, videtur locum Chrifti renviffe,
nec jam inter czteros Apoftelos, quibus fupe-
rior erat , numerari : unde foldm effe videbantur
undecim Apoftoli , & nt numerus imperf'::‘,'t'us
complererar | Paulus ad Apoftolarum voeatus,
thronum duodecimum meruic poffidere. Hanc
rationem tradic Reginaldus Pelus lib. 2. ad Re-
gem Angliz,

Nn

71,




a1,

ue foluta fint quz objici folent,

r } Q 5 eorum Jlgu:u@n[ol‘um ]..ﬂlnl'-
mitas manifefta fic, unum addendum eft: fcilicer
omnia quz $S. Patres D. Paulo tribuung q‘uibus
conaneyr ij probare indivifam elle an=
zhoritatem & poteltatem inter Perrum & Pau-
lum , eadem abiifdem Patribus de cereris Apo-
ftolis , maximé vero D. Jacobo, imo etiamaliis
Epifcopis , aliquando dicta fuifle.

In primis dictus eft D. Jacobus Romz Epif=
copus ab Epiphanio hzrefi 4r. ublinquit Hygi-
num Papam {ucceflifle in Epifcopatn Remano,
Jacobo, Petro, & Paulo ; atqueadeo Yacobum
fuiffe R omz Epifcopum, & quod maius eft, Epil-
copum Romanum. Dicitnr praterea JYacobus
Petri fucceffor,ab codem Epiphanio eadem loco,
ubi.dicit Hyginum Papam novam fuccellionem
habuiffe a Jacobo , Petro, & Panlo. Propterea
dicitur & Chryfloftomo homil. 33.in Matth. Apo-
ftolariis apicc'm tenuifle, 8 a Clemente Roma-
no Epift, 1. gubernafle omnes ubique Ecclefias
Chrifti Damini : ac demum Clemens Epift, r.
Jacobum vocat Epifcopornm Epiff:oplluu& Pon-
tificem Pontificum, quo fané nihil unquam dici
maijus potuit de D. Paulo.

Tandem ca omnia de czteris etiam Epilcepis
interdum dicta funt, que (upremam & primam
dignitatem Ecclefiz ﬁgniﬁcn[e videntur, In pri-
mis enim ip{e Senatus Apoftolicus, ucrefert D,
Clemens lib. 6. Conftitutionum. cap.i14. ad quof=
dam Syriz Epilcopos , Seripfimus wobis hanc
Cathalicam dollrinam, ad confirmandos vos » qui-
bies univer(alis Epifcopatis creditits eff & corm-
iffs - & D. Igi]atius F‘PjR‘ &. vocar Epilcnpnm
Philadelphiom , Epifvopum communem Ecclefie.
Praterea Epifcopus interdum dicitur Vicarius
Chriftiin cap. 2. Mulier deber. 37. qualt.s. ubi
3 sedicitar, Epiftopus Vicarius Domini eft,
Concilium etiam Toletanum 6. in Exordio vocat
Epifcopos Hilpaniz & Gallie Summos Pontifi-
ces ; & Zozimus Elﬂ'ﬁ:npus ad Hefichium , prz-
cipic ut Clerici per gradus Clericarils ad locum
afcendant Summi Pontificatds ,id eft, Epilcopa-
tus. Quisverd ideo dixerit omnes Epilcopos pa-
res dignitate effe Perro, & habere regimen to-
tius Ecclefiz 2 Placuit hzc pauca ex multis quae
addi po(fentadvertere , ur quilgueintelligat, plu-
rima interdum apud fanékos Patres reperiri de D.
Paulo, tum dealiis Apoftolis, ac etiam Epifcopis,
quz nonnifi meram commendationem contingt,
nec [ummo vigoreintelligi unquam poffune : fed
dealiis Apoftolis, aut Epifcopis, certd quidam
analogid , & proportione dicuntur, quz de fole
Petro cum omni proprietate vera {unt,

Queeftionem hanc fusé fatis explicaram, de
unoin duobus, Petro [cilicet & Paulo, Pontifice,
& ur ira dixerim inversa & imperiali oppolitd
aquild, in qua {ub uno capite duplex corpus , non
duo capitain uno corpore effe dicuntur :Elegan-
tibus verfibus clando, Fortunati lib, 3. Carmi-
aum . qu:b’uustri‘.lﬂ]ue Petri & l’anliprnpriiﬁL
mas dotes explicar.

Calorum ports leti duo lnmina mundis
Ove tonat Paulus . fulgurar arce Petrus,
Inter Apoftolicas radis luce coronas .,
Dottior hic meritis , celfior ille gradu,
H une per corda bominii referatnr ¢ aftra per illie:
Quos docet tlle flylo . [ufeipit ifte polo.
Eandit iter ceeli hicunus dogmate , clavibius alter:
Eft viaoni Panlus , Janua fida Petrns,

DISPVTATIO QVARTA

e

ITL

ArRTicvLiys

Pirum in primatu totius Ecclefie (it aliquis
legitimas Petri [ucceffor | ille que fit folus
Romanus E, p,{_‘fmph‘,r , & gno jure ]Jrz‘?;mm;
univerfalis Ecclefiz cum Epifiopatu koma.
70 foi,:jt{?ff?!!! j?}.?

1

T ribis concluffonibus triplex hec diffcultu
refolvitur ?

Tco primd , authoritatem regendi univer(a.

lem Ecclefiam , nonelle cum officio & per-
{ona Perri extinétam, fed ad {ucceflores ejus tran-
fiifle,

Cenclufio eftcerrade fide , & colligirur ex ver.
bisillis Chrifti Matth, 16, Tw es Perrus {_-ﬁ‘fulurr
hanc Petram adificabe Ecelefiam meam , quibus
Petrum torivs Ecclefiz fundamentum effe fignif-
cavit: de ratione enim fundamenti eft, non mods
zdificium inchoare , fed etiam illud perpernd fu-
ftentare & confervare ; ruente quippe fundamen-
to, totum edificium ruat, necetleeft : ciim igitue
adhuc Chrifti Ecclefia durer, durare quoque de-

C bet fundamentum, in que fuftenterur : At illad

non durat in perfona Peuri : Ergo in ejus fuccef
foribus,

Idem deducitur ex illis verbis Chrifti Joan, a1,
Pafie oves mear s quibus traditur Perro poteltas
pafcendi & regendi emnes oves Chrifti : Sed Pe-
trus non pavit per fe omnes oves Chrifti : Ergo
pavit eas per [ues (uccellores , qmbus Paftons
officium communicavir.

Adde Chriftum Ecclefiz in nova lege non ne-
gallequod Synagoge in veteri concefic : AtSy-
pagoga quandiu perftitit, per fupremos Paftores
Monarchicé fuit gubernata , ftatimque ur aliquis
¢ vivis migrabat , alter ex Tribu Levitica in ejus

D locum fufficiebarur ¢ Ergo Ecclefia in nova lege

iifdem fupremis Pafloribus fibi invicem fucce-
dentibus debet gubernari ; cum hoc tamendifci-
mine, quod {ucceflio Pontificum per carnalam
propagationem in veteri lege deflcenderet, non
ramenin nova lege, in qua [tatus virginitatis cz-
reris aliis ftatibus fupereminet , fed per fuperna-
turalem quandam propagationem , nimirum ele-
Eonem , qui pofitd, perfona electz & de fi-
gnate , fupernatnraliter  Chriftus Paftoralem
confert poteftatem , & primatum univerfalis Ec-
clefiz.

Confirmatur: Chriftus tefte Apoftoload Ephe-
fios 4. conftituit in Ecclefia Paftores & Docto-

E tesduraturos ufque ad finem mundi , Dowec a6-

curramus ommnes in unitatem fidei ¢e. we jamnon
Sfomns P-z;-ﬂ:_rfi fluétnantes , & circiumferamur omné
vento dotlring . in nequitia hominum , in aftutia
ad circumuentionem erroris. @ml i Paflores
alios voluit Chriftus effe perpetnos , multe ma-
gis capor Paftorum , clim magis neceflarius firad
vitanda fehifinara extinguer]das herefes , & ad
regendam univerfalem Ecclefiam. :

Confirmatur amp]iﬁs ex fine ipﬁlls fu_prerx?l
Pontificatis: clim enim non in commodum Pettiy
ant {upremi Ponrificis , fed in utilitatem Ecclefiz
inftitueus fic, juxta illud Augu[linidc]’aﬁnri{ﬂrls
cap.t. Quod Chriftiani fumns , prepier nos efts
qrod vero prepofiti proprer wos 5 & Ecclefia ad

7




E S VA
St i

nfura | non

sremusille P

Yer

I
DL'U"N
Petri, quit
-‘-c,ur[’n] declaravit y

1 Cle-
mens Im. 3 Lo:p
Timi Authores te-
it Linum, & Cle-
m controv

Romane
B, Petro de-
1 {3 (.]ll]ﬂﬂ'.
& Cleto, qui
ol t.mfu:u. icadjutores , qui_

s causi ceffit Lino ,

et antem Petrus {ib
ift 2 Chrifto did
fore

orem
SPaz
clefia per
confervandam,
quia nec i}ml- poterat @r'u;wm authoritare illam
inft n ut (1::'*”ulcceperat_vin,c Chri-
jec in aliam formam 4 Chrifto non
am t;nn‘um:?m :Ergo &c.
Remanus E
ﬁ‘u.c._ﬂ'o[ in pr

[emper in Ec

ecundo , ifcopus eft le-

atu totius Ec-

e

primoé conclulio ex Conciliis gene-
{ucceflionem in Petri fede & prima-
que jurifdictionemin roram Eccle-
uunt Romane Pontifici. In primis enim
cznum I. Can, 39. hze haber: Sie
archa iis omnibus o qui fub !E-‘ulq,'?xz-’!?

st ille quitenet

Roma, caput
omRinm l’ striarcharum. Quan~
] gui data
ifianas, ¢ om-

i1 m;; m (eeft P t Petrus

1}. ate| :sv' ommnes P

, eumque ex codice Arabico, in Lari-
, in hune modum trar ﬁlerrl Fene-
& Canonum defini-
um Romane 4‘!?7{4’-’;‘.{.?:}.{.{ Eccle-
primum effe & maximum om-
ifoporum., Fr antem cunétis ditionis fue
nationibus, f,nF, rat Patriarcha » ¢ [rrrc; ftm";\“,;
& ut “]/m’;rlum Petrius Chrifli Picarins ,Mrgm-
#i, Ecolefizs , caterifgie ad Chriffum rebies per-
tinentibis -P/d{ﬁ:”’u.! il a‘v'up(am Chriffiancrum,
Provinciarnm , ¢ omnium Gentinm Dominus o
vettor erat ¢ ita ille cujus Principatus Rome eft.
LPetro fimilss & e par, Patviarcharnm
ompinm dominatum & Lrincipatum obinet Huic
joni fz qm; ”‘F (gn averit, ¢ némf’cre b :u

lem veritas conftat éx Concilio Niczno 2.
. ubiapprobatur Epiftola Adciani Papz, in
qua habentur hzc verba: Cujus ( Ecclefizx Ro-
manz ) fides per totum tervarum erbem primatum
octinens lucet , emninmaue Lcc!e/,arr.-m Dei ca-
put exiffit Evex Lateranenfi fub Innocentio 11,
cap. . ubi fic dicitur; Romana Ecelefia » d:,'w_
nente Domino 5 (wper omnes alias ordinaria po-
tefatis r"'frnfmftrr; obtinens Mpa!e mater ::7.‘:'-L;rr-
[orum Cvaﬂz ﬁzi’r!;ﬂ?d -;-;' 7 rul.' Etex Lugdu-
nenfifub Gregorio X myocatPon-

Tvm. Ir,

, Mo- A

ONTIFICE

fim, - Domine noftro Tefi C
poteftatem traditam rﬁé‘.

um Pont
p‘“‘ r uuuh fu!—

yanéi, & )
tarem f.l!'~f\ fi

.q!:""'.

lh) D15 trla ve

wuor, q

, teferre (ufficier,
nL’l ge Aimch‘t% ,qui B
tio enim capiceillius |
ntur, Hee Sa
}-u.»_,b , o a

Primum iL. 1

s Rotia

s GIRHIUM CYroviN maier \,'."

/1
;
frofroe Sec lauzrﬂ

Cattfarium » ¢ muu.'.'m He uﬂ.‘.’.! Eccle
fo Do

!/"th”l s /'n'ﬂ\ 3
per hanc P etram

1. Ch

jam meam. Pius
ifFis hanc .Swr A

un Capit u’?

11, amnium Ec-
:'F-} ¢re. Lucius 1.

i -
niz & Galliz:

Romana ) omuibis
gue non foliom Ca=
m decveris, [ed Dontéa

Aréw mzf;;:ru,';:wuly o

#onum ¢ Sanilori
ni S.-z,’v:sm-xr voce .
tim: T es Petru
adificabo chf,:.m:

Probatur tertio co
fione Pontificum

it ) ¢ Jnf,m banc Petram
an,

ufio ex continua fuccel-
Lomanorum; in Peri §
deferipra 8 reftara ab antiquiffinids Avthoribus;
Irenzo lib. 3. cap. 3. Terullianoin ¢
tra M arcionein

DN con-
3. in fine; Epiphauio herefi
to lib. 2. u)r\nai’.umu wm, Augufli-
no lib. contra Fpiftolam Fupdamenti ¢ 1 88
pfurm.is Hiftoricis, Qil‘.bll& non mints creden-
dum eit , quam referentibus continnam feriem
Iinp e'atom.n ‘\ Regam,

Demum probari poteft conclufio , & Ecclefie
Romanz primatus demonitrari : Primo ex o
quod Sedes Romana fer fide pura & illi-
bat ta perman(it, clim tamen reliqoz omnes qua=

Na ij




Q

.

tuor Parriarchales {odes, Alexandrina, Antio-
chena,Conftantinepolitana , Jerofolymitana, a
vera fide & Apoftolica deétrinainterdum defece-
rint:illa enim potits fedes cenfetur fuccedere Ca-
thedre Perri, qua conftanter fervavit & fervat
dorrinam Petri. Unde Marcus Papa Epift. ad
Athanafinm , cujus mentio fit in Florentino {efl.
20. Hac [antta , inquit, & Apoffolicamater.om-
ninm Eccleffarum Chrifti Ecclefia » que per omni=
potentis Dei gratiam & tramite Apostolice tra-
ditionis nunguam aberrare probatur [ed illiba-
ta fine tenis permanet 5 fecandiom ipfims Domini

ollicirationem. Bt Lucius 1. Papa & Martyr in
Epiftolaad Epifcopos Hilpaniz & Galliz: Eccle-
fia Romana » Apostalica eff s & mater omninm
Ecolefiarum . que & tramite Apostelice traditionis
nunguam erraffe probatnr , nee hareticts depravata
sowitatibus (uccubnit ; fecundim ipfins Damini
pm’d‘icimriamm s Ego rogavi pro e ut non deficias
[fides tua.

Secundd , quiain canfis & controverfiis fidei,
ad Romanam Ecclefiam, velur ad facram ancho-
ram , SS.Patres femper recurrerunt. Nam Ani-
cetum Papam aPolycarpo,& Eleutherumab Ire-
nzo, in dubiis circares fidei, confulum fuifle,
feribit Hieronymus in libro de viris illuftribus:
Cyprianus eriam confuluit Cornelium,ut conftat
ex variis ejus Epiftolis ad enndem Ponsificem ; &

DISPVTATIO

A

Auguftings cum aliis Epifcapis Africz recurritad G

Innocentimn I.in quaitionibus fidei, ur patetex
Epiftolago, & 92, ltem Hieronymus Damafum
Papam confuluic fuper quzftionem de tribus hy-
poftafibus , Epift. 57 ubi ficaiv: Inde mibi Cathe-
dram Petri , & fidem Apoffolico ore landatam cen-
[ui coﬂﬁ;irm!’;c'm s inde tuns anime mee poftulo
cibum , unde olim Chrifti indumenta fufvepi , 2
Sacerdore vidkimam [alutss s & Paftore prafidivm
ovis flagita. Similiter in toto orbe incaufis hz-
refis, ad Romanos Pontifices mifli fuerunt here-
tici, ut vel errores faos rerractarent , vel eorum
damnationem [abirent, ut videre eft apud Baro-
nium in Annalibus Ecclefiafticis : de Marcione
quidem , anno 146. de Valentino , anno 155. de
Origene & ejus fautoribus anne 248. de Africa-
nis, anno 254 de Urfacio & Valente, anno 350.
de Vitali, anno 373. de Pelagio & Celeltio ,dnno
418 & 430. & dealiis deinceps, iifdem (zculis 8
annis quibus eorum herefes exortz funt.

Tertio, Romanus Pontifex non folim erga
alios Epifcopos & Archiepilcopos , fed ectiam
erga Patriarchas fuam jurifdiétionem & authori-
tatem fepé exercuit, aded ut Nicolaus I. Epifto-
14 ad Michaclem Imperatorem, ofto Patriar-
chas Conftantinopolitanes 2 Romanis Pontifici-
bus depofitos enumeret , inter quos fuit Anti-
mus, {eu Antemus, quem frementibus & faren-
tibus Avgufto & Auvgufta, intrepidé Agaperus
depofuir, & in ejus locum Menam virum f{an-
Giffimum fubfitdit, Damafus etiam Flavianum
Patriarcham Antiochenum depofuir, & ad di-
cendam caulam , Romam venire coggit , utcon-
ftatex Theodorero lib.g.hift.cap.3.Neque [oldm
Romanus Pontifex , Patriarchas quando pecca-
runt depofuit, fed etiam fuis {edibus, fi abaliis
quibnfdam injufté cjettos efle contingeret, re-
ticuit , utnotum eft de Athanafio Alexandrino,
PPaulo Conftanunopolitane , & Marcello Anci-
rano, a Synodis Orientalibus depofiris , quos
Julius 1. reftituie: de Chryfoltemo item, quem
Innocentius [, ab exilio revocari mandavic, &
Arcadium Itnperatorem , ejufque uxorem Eudo-

D

QVARTA

xiam, proprerea anathemate pcrcuﬁi: > Ul cof.
ftar ex Nicephorolibro 3. cap. 34.

Quarto , Romanz Ecclefiz primatus ex e 85,

aperte colligitur , quod femper in Conciliis , in
quibus Romanus Pontifex non interfuit; dawys
elt primus locus Legatis ejus, quidquid in con.
trarium dicat Calvinus, Nam in Niczno prafe.
diffe Romani Pontificis Legatos conftat, qui
enim primi {ubferipferunt, fuerunt Hofius Epi-
copus Cordubenfis , Vitus & Vincentius , Ro.
manz [edis Legati, ut videri poteft apud Spon.
danum anno g25. num. 7. & cmnes feré graves
Scriptores quide Niczna Synodo tradtant e-
ftantur. In fecundo Concilio Generali, nimi-
rum Conftantinopolitano primo , authotitate
Damafi celebrato, nulli prafentes fuerant Le.
gati Ponrificis , fed in eo Nectarius Conftanting.
politanus Epifcopus praledic ; quia ( ue inquit
Bellarminus libro 1. dé Concil. cap. 19.) cim
veller Pontifex, poft convocatos Orientales
Epifcopos Conftantinopolim, eos vocare Ro-
mam ad celebrandum ibi Coencilium | iis jultas
ob caufas e excufantibus, non milic Conftanti
nopolim Legatos , fed permifitutin eo przfide-
ret Epifcopus Conftantinoepolitanus. In terio
generali, fcilicer Ephefino, celebrato anno 431,
Prxf'cdit Cyrillus Epiﬁ:CPHS Alexandrinus, no-
mine Celeftini 1. ut conftattum ex Epiftola Ce-
leftini ad Cyrillum, in qua fuas vices illi man-
dat, eumqueinftrnit, quo pacto debeat ad Ne-
ftorium excomunicandum fe gerere: Quamobrem
(inquit ) moffre fedis anthorirate adféita , uoftri-
que vice & loco cum poteftate ufiis, efufmods son
abfque exquifita [cveritate [ententiam exeqiers
¢rc. Tumex Epiftola Cyrilli ad Neftorium, in
gua , homine Romani Pontificis , illi excommu-
nicationem fulminat, nifi refipifcar. In quarto
Conciliogenerali, qui fuic Chalcedonenfe, lo-
co Romani Pontificis Leonis primi, prafede.
runt Pafchafinus & Lucentius Epifcopi , & Bo-
nifacius ac Bafilius Prefbyteri, qui & primi fub-
feripferunt, & (ententiam contra Diefcorumdi-
xerunt, ut ex actis hujus Concilij liquer, In
quinto Concilio Generali, quod fuir Conftan.
tinopolitanum (ecundum, Vigilins nullos mific
Legatos , quiaut hiftoria hujus Ceneilij refert,
volebatillud celebrare in Tralia. Sed hocnonob-
tante, Concilium illud ebtinnit vim a:cumeni-
ci, propter ‘Romanorum Pontificum appmha-
tionem 3 nam & iple Vigilius , lictr non ftatim,
& alij, approbarunt , ac ratum habuerunt, Unde
D, Gregorius libre 1. Epiftold 24. non mints
hoc Concilium , quam reliqua quatuot priora,
univet(ali Ecclefiz confenfu ait effe celebrata. In
{exto generali, quod fuit Conftantinopolitanum
tertium , anno 68o. celebratum, prafedit Pon-
tifex Romanus per fuos Legatos, Theodorum
& Gregorium Prefbyteros, & Joannem Diaco-
nom , & Conftantiom Subdiaconum , qui ut €2
Concilio apparet, primi ad fententiam dicen-
dam nomine Romani Pontificis interrogantut:
primi fententiam dicunt. Etlicér primus Imperd-
tor & {ederit & fubfcripferit,non tamen ut Tudex,
fed honoris causi, & tantdim ut cofentiensiis qut
a Synodo decrera fuere : Ego (inquit) N, fidelis
in Chriffo Fefu Deo Impevator Romanarum. t0t:
[entiens omnibus que definita [unt , & earect
piens. Non igituripfe definivit, fed quod defi-
nitum fuerat acceptavir, Contra yero Condill
Prefides ira fubfcribunt : Ego V. definiens fub-
feripfi. In feprimo Congilio generali, quod fult




DE-SN MMO PONTFIFECE.

icenum fecundum , anne787. celebratum, loco
%;Gmiﬂcis Romani , prafederant Petrus Archi-
prefbycer , & Perrus Prefbyter, Abbasﬁr\,-1om-1_
fierij 5. Saba urbis Romanz , quiut ex (_;OA:I'I.C‘JIIO
conftat, lu‘imi {ederunt, primi interrogaci {en-
rentiam mlcmm,primiﬁ!bfcrip[emnn In oftave
generali, quod fuit Conftantinopolitanum quar-
tum , anno $69. celebrarum , prafederunt Ro-
mani Pontificis Legati, Donatus & Stephanus
]_'-,pifcopi,mxn Marino DlaColm:qqipﬁn_‘ni fen-
zenriam dixerunt & fubferiplerunt, fubfcribente
Imperatote poft Patriarchas, etiam fi rogatus
fnifler , ut ante omnes fubfcriberer. In aliis
Conciliis generalibus pofteain Ecclefia celebra-
tis, ipfi Pontifices Romani , per fe iplos im-
mediaté prafederunt, urin quatuer Lateranen-
fibus, in duobus Lugdunenfibus, in Viennenfi,
Florentino, & Lateranen(i quinto, {ub Leone X.
celebrato, In Tridentine vere fub Paulo ITL,
inceepto , & fub Pio IV. finito, prafederunt va-
rij Cardinales, a Summis Pontificibus qui tunc
Ecclefiam regebant , delegati.

Denique (uaderi poteft conclufio ex SS. Patri-
bus, prafertiniex D. Bernardo libro 2. de con-
fideratione cap, 8. ubi Eugenium Romanum
Epifcopum alloquens, fic ait: Age indagemms di-
ligentiits quis [is , quam geras pro tempore perfo-
nam in Ecclefia Dei ? Quis es ? Saverdos Magnus,
Summus Pontifex. Tu Princeps Epifcoporim »
wwheres Apoffolorum . tuprimatu Abel , guber-
matw Neé s Patriarchaty Abrabam , dignitate

28

A caput omnium Patrum , ﬁmt erat Petrus capit o=

Aaron , anthoritate Moyfes , judicatn Samuels C

Petrus poteflate » wnilione Chriftus : Et infrd:
Alij in partem folicitudinis , tw in plenitudinem
poteftatis vocatus es. Aliorwm poteftas certis artta-
tur limitibis , tua extenditnr & in ipfos qui po-
teftatem fisper alios accepernnt,

Demum ad ejufdem veritatis confirmationem
placet hic rranferibere titulum Epiftolz quam
Otientales ad Julium 111. per Simonem Sula-
kam , totius Orientis ab Fuphrate tfque ad Ju-
dzos Patriarcham fcripferunt , quam Mafius
Bruxellanus ex $yriaco Latinam fadtam publi-
cavit, ut teftarur Spondanuganno ig¢3. num. 16,
Hujus ergo ad Pontificem Epiftole hze erat in-
{eriptio : Patri Parvum , ¢ Paffori maxino , con=
cintianti mitras , wngentigie Sacerdotes & cingen-
ti zonis s Petro temporis noftri , ac Panle dierum
softrarem 5 & cingulo comprehendenti univer-
[em catum Chriftianorum : qui es loco Chrifti Do-
mini noflri. T [edes in [ede alia & [ublimi
Principis Apoftolorum ; tenentis claves regni ca
leftis s cui ove fuo [alntavi Dominus nofter dixit ,
Quidguid ligaverisin terva.eritligarum & in celo;
d‘ﬁi‘permmfuﬂda'wt Ecclefiam [wam , adversits
giam porte snfers nikil valebunt in generatione
generarionum, Nune porra 1ibi dedit eam Chriftus
Dews nofter , & Salvatar nofter, ut (edeas fuper
eam. T item es fons vivas , cnfus agus non de-
ficiunt; & quifquis fitiverit , aquum eft, ur exte
bibat aquas vitales , ut feder fitim fisam. T ¢s
Incerna que non exinguitur , fed illuftrar ommes
creaturas , utcandela gueef} [upra candelabrim,
& ut Foannes Baptifia, qui pofnic dexteram fisam
[uper caput Chrifti Dei noftri; & in te videt lu=
men invverfa ReSpublica Chriftiana s qua eff pro=
les Ecolefie fantle. T es murus fortis civitatis,
& matris civitatum Rama,quam pifcatns eft Prin-
éeps Difcipulorum Petrus , ¢ Pmdms architeftus
Paulus s gus lumen prebuersnt empibus bomini-
éngdrfiemi: atgue implicatis grrove Satans. Th ¢s

Tom, 1V, =

D

aium Difcipulorum , cui eft data fedes alta & [1-
blimis in terra; fic bis uitimis :em)parifam alta €
excelfacft fedes tua , ipfa R gma, magna & ce=
leberrima,

Dicotertio, conjun&ionem primatils univer-
falisEcclefiz cum Epifcopatn Romane, neque
eflede jure humano Imperatorum, nec de jure
pure Ecclefiaftico, feu ex fola difpofitione Perri,
qui talem conjunétionem fecit, {ed eriam de jure
divino inftitute a Chrifto, id eft ex fpeciali or-
dinatione Chrifti, fubindeque ad Ecclefiz uni-
verlalis primatum , non poffealium eligi, quam
Epifcopum Romanum,

Prima pars conftat , quia ut fupra art. 1. often-
fum eft, Principes fazculares nullum jus haben
in res Divinas & Ecclefiafticas, {ed folim in tem-
porales & humanas. Unde fallum eft quod de
Phoca Imperatore , & Pipino Gallorum Rege
commentatur Calvinus , quod ille primatum
dederit Bonifacio 11 I. hic jurifdi&ionem in Gal~
liam Zachariz ; conftar enim ante Pipinum Ro-
manos DPentifices jurifdi®ionem {piriualem
habuifle in Gallos , & Phocam tantiim decla-
raffe Impetiali Edi®o contra Cyriacam Patriar-
cham Conftantinopoliranum Oecumenici titu-
lam fibi ufurpantem , foli Epilcopo Romano ju-
recompetere : ut videre eft apud Baronium an-
no 6 et.

Secunda vero pars non eft itacerta:nam Sotus
in 4. dift. 24 quaft. 2. are. 3. Bannez 2,
art. 10. dubie 4. & alij docent, jure di
mum Pontificatum nonefleannexum E
Romano , fed tantiim ex jure Ecclefiaftico, & ex
fato D. Perri, qui cliim primatum a Chr
eller confecutus, Antiochenam. fedem defernit ,
& Romz fedem fvam ufque ad mortem figere
voluit; ideoque dicunt Ecclefiz conftitutione fie-
ripofle, qued Summus Pontifex Sedem Roma-
nam cum altera murer , {eu alibi transferar | vel
etiam quod nulli fe fedi addicat , inftar Pauli,qui
nufquam fedem ftatam & fixam habuit.

Oppofita tamen fententia , quam tenent Caje-
ranos opulculo de primatn Romanz Ecclefie,
Canus libro delocis Theol. cap. 4.5. 826. Turre-
cremata in cap. Rogamus Bellarminus , Valen-
tia, & alij, quibusnoviffime¢ {ubfgfiplic Domi-
nicus a §. Trinitate , Carmelita difcalceatus , to-
mo 3.Bibliotheca Theologicz lib.3.fect, 4.cap. 8.
videtur probabilior : Tum quia Marcellus Papa
in Epiftolaad Antiochenos feribit Pettum De-
mino jubente veniffe Romam , & ibi fixifle fuam
fedem : Peri fedes (inquit ) primitits apud wos
Jwirs poftea jviEnTE DominNo, Romam
tranflata eff. Tum edam, quia D. Ambrofius
libro 5. Epiftold s2. D. Gregoriusin explicationg
4. Plalmi peenitentialis, & Egefippus libro 3.
de excidio Hierofolymitano cap. 2.narrant,, ciim
Perrus carcere folutus, Romé exiter , Chriftum
illi occurriffe & Petro interroganti, qu, perge=
ret, relpondiffe : Fude Romam iterim cricifigi.
Quo refponfo Petram intellexiile dicunt, fibi di-
vinitdls mandari ut Rofmam reverreretur, & ut
morte fii fupremui orbis Pontificatum in Ro-
mana Sede perperud ftabiliter. Quod urget Papa
Gelafius in decteto de Scriptucis Apocriphis,
Addo quod , nifi (peciali Deiordinatione, acdi-
vino proinde juce , {upremus Ecclefiz primatus
eller infeparabilis & Sede Romana, fuiffer ali-
quando feparatus  ciim tot fuerint hujufmod; fe-
parationis occalients , tempore lmperatoruim ,

Nn iij

fl




s}

¥

n, Gothorum, & aliis , qiw-l ta-
men nulquam fa&um ]:’.‘“‘ lo enim
Summi Pontifices Galli , mens V. Joan-
nes XXI1IL. ;";_-wtl:f.mi X. (.1;‘-:;1::15 VI In-
nocentius V 1. Urbanus V. & Gregorius X 1.
Avenioni in Gallia 73. annorum {patio commo-
rati {unt , non definebanteffe Romani Epifcopi
8 dignitas Ponti ficatiis lemper reman fic in il
Pmmﬁcub.ls E &a,
videre eft in Bullis Ponc datis,
Varias autem hujus d
ftitutionis affi rruentias B
pnmo Annalium, quarom pre
iplendore & mn}";h[e fumitur :
ficur olim ante Chuiftiady
folyma caput & fedes omn
qua Summus Pen

1
ret ‘mmcﬂ gj 1.~, m ceelum a

1‘\0
ibi ab i
na ordina
ronius Tomo
1a ex urbis

ie R it
115 € 11—

ircon

ebat enim ut
a fuic § ero-

1ITum €lect

cilio |clule
fl’Ull'

¢ cum fuo Ce

enfim, el

[0 nﬂfurs per.’mnm mundi corpiLs d
Lm Papa ) magilque conftaret doétr

lice virtus & efficacia, ut qua foerat omnium
etrorum auctrix, fierer magiftra cultrixque veri-
tatis Hw( (ubdit idem Papa ) conculeands Phi-
lofaphie opiniones , bic diffolvende erant terrend
[apieniia vanitates , hic confutan: di demonum
us s bi [acrilegiorum m«lh'(..,.
Stenenda : ubi
batur colleéts
ervoribus in

Ex his i
primarum rotius Ecclefi 1z, non eile duas fec
aut duos Epifcepatus, fed unum , qui Perri fa-
&o , & Chrifti mandaro , eve&tus eftad Epifco-
patum totius orbis , in cujus fignum non darnr
nifi unnm palliom [plﬁ:opn Romano , UL notavit
Bellarminus libro de Pontifice.

§ I

Solvuntur objeltiones.

¢ omninm

ff[f!'/ tif

T f{".h Firione b
n qwr,z';m.f ufgiam fuerar .

-’ﬂ{’!. .

li-M‘“ Romanum E mlu\p’nhm &

1

Ontra primatum Romani Pontificis obji-
ciunt hzretici 1 Concilinm Nicenum non
totum orbem , fed certam regionem -regendam
ai_T'b at Roiilano Pontifici: Ergo non habet pri-
matum in totam Ecclefiam. Confequentia pa-
t, Antecedens probatur ex Canone fexto illins
CO?‘Ci[ij , ubi fic haberur : (i'mi'}r.'m confietitdo
J'Erﬂemr';"r:r r.r/f Jprim, L)'i:’iﬁzm. lag Pﬁfmpui'f'd,
ta ut Alexandrinus Epif'rn[ms borum omninm
potefatent 5 quia & urbis Roma Ei{-!ffr-‘ﬂrba
arilis mos ¢ft. Quibus vcrhi'\ (inquit (':dxixaus)
aflignarur Romano Pontifici certa regio guber-
nanda, eaquep erexigua, dcdammrquc unus ex
P:l[l ].\[Llllh , nOn aurem Caput 311011‘.1‘0.

Veriim ad hunc Canonem duplex adhiberi po-
teft {folutio. Prima eft, Nicznum eo loco non
comparare Epifcopum Alexandrinnm cum Ro-
mano Pontifice , ut Paftore univerfali , fed ran-
tim ut Patriarcha Occidentis, & in eo ambos
ut Parriarchas parilem velle habere poteftatem
in Ecclefias variatum Provinciarum , fibi ut Pa-
triarchis fubditas, Quod ut magis explicetur
Sciendum eft, Romanum Pontificem, prater
Summum totiu suclu Pontificatum ; en us bene-
ficio in quofliber Patciarchas jus h:.hc:, tribus
alis dignitatibus inflru@um & decoratum efle,
Prima, quod fie Epifcopus uibis Romz & Se-
cunda, quod Archiepilcopus , tertia, quod Pa-

DISPY T ATIO

tri

quarenus ver C
ut & reliqui
multo tz

plicatio elt , Alex

rifex , ante ofnnem '\'\m;‘ fornm

confuevit permirtte

gimen Agypn, LH\'}‘T 3
fuevir per Alexand

vincias gubernare
Nicolaus [. in F
Y N H Ky
Concilinm Nics

nam Ecclefiam, qu

hominibus,leda D
Romanz Ecch[:v
E

Gracus , 7oum ol

tum eft, quod non fig:
“z

nalitatem inter

;‘cn,mm ur nota

Ej
yus Canonis.
Lir
cerram rs:rmncm r

>

o quod in Cor

d.f'ner-;m‘r ut ¢

bisit pr
ur o nocire
st 6. Quaocirc
illam Canonem «
F?'ilml"mu s o han
Canones, anti

quod Bellarmi
initium hujus Cano

mirum verba illa & Palchafio in Chalcedone
recitata : Ecclefia Romana
tum, Nam lul us k. Epiftold ad Orienrales Epil

lefiarum. Illique videt
2

fane quod ha
a fir, & Concilium

rinum Pa

bernareillas Provincias, quia

Epifcopo

ringin

1011}
co e

conlt

3
1L

Alexandrinum &

t Joveri

eQe

oni

lij Nicani recitatur ; 2

!:1511‘.‘“ G

Alex

Lex

jonem
ubi ait
e circa Roma.

n aliatiin
o :
fubrragari te

id eft hoc affue-
parilitatem , {eu
Lomanum

. ! 19, " fRoAF
1alcedonenlt Act. 16.a

lle fextus Congi=

probabile ek

ris' vulgaris deefle

ncilij Niceni, ni

A'mprr habuit Prrym-

opos ait ex decreto Niczna Synodi definitum

efle, Romanam Ec

clefiam inte

omnes prima-

tum tenece ; iplaque Sacrofanéta Synodos Can.

papci L
39. fupra concluf,

2. relato

, & in Bibliotheea

Marcelli IT. Arabice {eripto, hac habec : Sio
reeft Patriarcha iis omnibies qui [ub potefFare ejns

funt, fientille qui tener (edem Rome, ¢
& Princeps omninm Pal

Objiciunt fecundd haretici:

nus lil

K()'

Etinalia Epiftolah

f‘,{u;-fofrq,r,;m gq,‘;,;gj‘,). 7 f“":' p
! o, univerfalem
rafti.quod peto mibiultra

fuperbeappell

ionis Verh

¢ {crbit:
r

pamdicensimprimere ¢
fanélitas veftra non faciat. Ergo

rivs, Romanum P
tum in univerfam E
Refpondeo nox

l}

celeftam.

en hoc nuiv
efle, L\ duobus modis ingell

J"CJ"’I

tificem non habere pr

teff

U
G 1cL,n.u's Mag-

4 Epift. 32. recufac dici univer(alis Epif-
\ i]n[ nomen, rﬂﬂf‘“? 1 "I’DP:‘ anum, ac
f tL'llT\ & ﬁ”‘{lbl.".f"} pre {‘

BEent -, 1:'5‘1

coe in praf
bibui direx
1¢ P

i

ce n et B. Gre

ut ille qui dicitug

B




=

~

DE SVMMO PONTIFICE.

gniverfalis , intelligatur elle {olus Epilcopus, A

omnium utbium  Chriftianarum {ubindeque
alijnon fint veré Epifcopi , fed tantim vicarijil-
lins. Secundo , ita ur alijs remanentibus veré
Epifcopis yille curam h..l}.‘.lt':’:IF totius .?—_'cs;ehar ,fed
gencraicm , & propria aliorum Epifceporum
munianon exeludentem. Cim ergo D, Grego-
rius nomen Epifcopi univer{alis , tanquam pro-

hanum , & faftum ac (uperbiam pra fe ferens
recufat , talenomen prime modo ufurpat, ut pa-
ret ex verbis qua 1111\]11[1gir s guia vobis fubtrabi-
tur » quod alteri plufquam ratio exigit Prtéerm‘.
Et P_:_ulc poft:Si enim univerfalem me Pagam
weftra San&itas dicit , negar [e hoc effe qnodme
fatetur univer(ism (id eft Patriarcham in totam
ZLgyptum , Lybiam , & Pentapolim ) recedant
werba s gue vanitateminjlant , & charitatem val-
merant. Exlib. 7. Epift. 69. ad Eulebium : 87 s
univerfalis eft ; reftat ut wos Epifcapi non firis.
Traque ciim Papa univerfalis Epifcnpus dicitur,
tale nomen fumi deber in fecunda acceptione,
quatenus fcilicer , reliquis Ecclefiz Pralatis in
jncegrom remanentibus , tanquam caputuniver-
fz Ecclefiz praxelt: ficut enim reliqua corporis
membra, quamvis ab influxu capitis pendeant;
pmpzia munia obeant ; fic & Epilcopi proprium
munus & dignitatemn f{ervare non definunt,
quamvyis Pontifice ranquam ab univer(ali capi-
redependeant , & omnis eorum poteftas ab eo
deriverur, Erin hoc polteriori fenfu Concilium
Chalcedonen{e nomen univerfabs Epifcopi Ro-
mano Pontifici tribuit , & anteillud Coneilium,
plures Romani Pontifices, ut Sixeus 1. Vicor 11,
Leo L illud legitime nfurparunt : D. tamen Gre-
gorius ab eo abftinuir, ur humilirare 8 modeftii,
JYoannis Conftantinopolitani, qui univerfalis ti-
tulum ufurpabat, arregantiam penitus frangeret
atque co_nﬁmdere‘t.

Tertio objicit Calvinng : 5i ideo Romana Ec-
clefia primatum obtinear , quia illic ufque ad ex-
tremum fedit Petrus, deberer Antiochia fecun-
dum locum tenere, ciim longo rempore Antio-
chenam fedem Petrus tenperi ; Jerololyma ter-
gium, eiim in ea Jacobus federit, & quartum
Ecclefia Ephefiva, cdm eam fundaverine Paulus,
& Joannes , qui ufque ad mortem illam rexit:
Sed hic ordo non fervarur inter illas Ecclefias,
cim Antiochiam pracedat Alexandria , & Jero-
folyma fuerit femper ultima : Ephefina vero Ec-
clefia nullum habuerit certum in Concilijs lo-
cum : Ergo &c.

Refpondeo numerum & dignitatem Patriar-
chalinm fedium non pendere ex dignitate Apo-
ftolorum quiinillis federunt, fed ex difpofitione
& voluntare Petri, ut tefantur Anaclerus , & B.
Gregorius: ille enim Epift. 5. fic habet: Prima
fedes eff calefti beneficio Romana Egolefia. Se-
eunda aurem [edes apud Alexandriam Beari Pe-
tri nomine , & Marco ejus Difcipulo atque Evan-
Zelifta confecrata est. Tertia antem [edes apud
Antiochiam cjufdem , id et Beati Petrvi Apafto-
inomine . habetur hanorabilis : quia illic  prinf-
guam Romam veniret . habitavit . & Ignatium
Epifeopum conftirnir. 1fte verd lib. 6. Epift.
37.ad Enlogium Epifcopum Alexandrinum hz¢
feribir s Ttague clim multi fint Apoftoli , pro ip_l.fa
tamen Priﬁcipamfuia A’Fcﬂo!grum ‘)”rr'w:iyz's ife=
des in anthoritate convaluit , que in tribus locis
unius eft. 'pfe enim [ublimavic fedem . in gqua
etiam quir_ﬂ:zre O ’Drgfemem 't}im;nﬁnfre dtlgmz—
v eit. Ipfe decoravit fedem . in quam Evangeli=

287

$Stam Difcipulum mifir, Ip[z firmavit fedem in
quaﬁpa‘cm annis, quamvis difcefflirns, fedic. Cim
ergo i atque mna fir fedes , cut ex authoritate
divinag tres nunc Epifcopi prafident , quidguid ege
de wobss audio , hac mibi imputo, Hae Grego-
tius : quibus yerbis conftar , hanc Patriarchalinm
fedium divifionem fadtam efle voluntate Petri.
Cur autem Alexandria prelaa fic Avuochiz,
clim tamen Antiochiz Petrus per feipfum fede-
rit , rationem reddit Baronius in cen pendio
Spondanianno 45, num. 16 quia nimirum Ale-
xandria tunc temporis erat quafl totius orbis
theatrum ,ad quod ex omnibus mundi partibus
univerfz fere gentes confluebant,

ArTreviys V.

An fuili legitima eleflione Summi Pontifis
Cis \ immediats o per fe primo fir de fide,
banc perfonam in particalari | v. g Cle
mentem L. effe veré Pontificem?

6. I.
Ruibufdam premifis vefernntur fententis,

Vppono primo, dupliciter aliquid dici pofle
L sdefide divina, nimirum vel immediaré ,five
formaliter, vel mediaté rantiim , five virtnalicer,
Hiud diciturefle de fide divina immediate qued
immediate revelatum eft a Deo ; mediace vero,
quod evidenter infertur ex una ptopolitione im-
mediaré & Deo revelata, & ex alia lunsine narg-
ralinota. Exemplum veritaris primi generis eft,
quod Chriftus fic homo  fecundi, quod fit rj=
fibilis,

Suppono fecundo , difficultatem in titulo pro-
pofitam non efle de Summo Pontifice clijus ele.
&ionem nullam elle declaravit Ecclefia, nec dg
eocujus eletio elt dubia ; & nondum derermina-
ta, fed de Summo Pontifice quem legitime ele-
Etum fuifle declaravic Ecclefia, acceprando eam
in Summum Pdrificem, Ideaqueintitulo polui-
mus , fafla legitima eleflione Summi Pontificis,
Deillo ergo Pontifice legitimé ele@o, & ab Ec-
clefia accepraro, qualis nunc eft Clemens IX,
feliciter Ecclefiam regens, inquirimus, an imme-
diate & per fe primo fiv de fide illum effe verd
Pontificem & Ecclefiz capur?

Partem negantem tenere videntur ex Thomi.
ftis Turrecremata, Cano , & Bannez, exprefse
vero eam docet extra Scholam D, Thomz Al-
phonfus & Caltro Iib. 1. adverstis herefes cap.g,
ubi hze (eribit : Quamuvis crederve teneamnrex fi-
de , verum Chrifti fuccefforem effz [upremum to-
tins Ecclefie Pafforem , non tamen teRemur cadem
fidecredere , Leonem , ant Clementem effe verum
Detri fuccefforem , quia non tenemur ex fide Ca-
tholica credere, eorum quemlibet refle ¢ canonice
fuiffe eleétnm. Unde concludit, quod qui hoe
negarer , non eflec dicendus hareticus | fed fchift
maticus, .

Aflirmativa tamen fententia communior eft
inter Theologos , eamque ex Thomiflis exprefse
docent Joannesa S. Thoma 2. 2. Tra&atu de
Summo Pontificedifp, 2. art. 2. & Dominicus 4
S. Trinitate tomo 3. Bibliothecx Theologicze
lib. 3. {ect. 4. cap. 10 ubi erudité hanc quatilio-
nem pertradat. Eft tamen inter Authores hujug
fententiz aliqua differentia , quia aliqui dicong




105.

104.

10§,

288
non flatim ac aliquis eft acceptatus ab Ecgisﬁa in
m Pontificem , elle de fide quod fix verus
(ol a rtempore quo incipit exercere
fimmnil’m‘:[iﬁcis}‘.milrms,quaic_s
es propolitionum ndﬁdcmf?ru-
s tuncenim (inquiunt ) [imul definic &

Summu
Papa, fe
aliquos
{un
nentivm ;
determinac (e efle Summum Pontificem. Alij
vero dicunt (tatim ac pro Summo Pontifice ac-
cepratur ab Ecclefia , de fide effe immediaté quod

ficverus Papa.

§ T

Pera (ententia duplici conclufione [Fatuitur,

Tco primo: Fide divind conftat, Romanum

Pontificem pro tempore exiltentem , effe
legitimum Petri fuccefforem , & verum Chrifti
Vicarium , quando aliquid definit fide divind
credendum,

Probatur : Cdm Pontifex definit aliquid fide
divina credendum , de fide eft ipfum tunc habere
poteltatem definiendi , & infallibilem affilten-
tiam Spiritus Sanéti ¢ Ergo & tunc fide divind
conflar, ipfum efle verum Pontificem. Co!lf}z_
quentia patet, quia hujufmodi poteftas & afli-
flentia non datur nifi vere Pontifici, cui foli eft
promifla in pecfona Petri, cujus eft fucceflor:
Chriftus enim non cuiliber , fed Petro tannim &
legitimis fuccefforibus dixit: T es Petrus &c.
7{,;7(20'-‘7.#»" prote &c. Pafce oves meas ¢re. Marth,
16. Luca 23 Joan. 21. Antecedens etiam videtur
manifeltum , ctim enim Pontifex definit aliquid
tanquam de fide tependum , impoflibile eft quod
fide credamus illud objetum tanquam defini-
tum , & non credamus ipfam definitionem effe
legitimam , & confequenter iplum definientem
hic & nuncinfallibilem anthoritatem & affiften-
tiam Spiritus Sanéti habere.

Confirmatur & magis illuftratur hzc ratio:
Cum Pontifex definitaliquid fide divini creden-
dum , eo iplo feipfum proponittanquam regu-
lam fidei noftre ; Ergo tanc fide divin conftar,
ipfum effe verum Pontificem. Antecedens mani.
feftum et , Pontifex enim definiendo aliquid ad
fidem pertinens , {eip(um proponit tanquam ju-
dicem legitimum controverfiarum fidei, fubin-
deque tanquam-veram regalam doétrinz noftre
fidei. Confequentia vero probatur. Quando ali.
quid eft regula fidei, non mints credibile per fi-
demefle debet, quod ficregula, quam qued fic de
fideid quod determinator & regnlatar per illam:
ficur quando proponitur aliquis Scriprurz liber
tanquam canonicus , quemadmodum eft de fide
totum id quod in eo continetur ,ita quoque eft
de fide quod talis liber it canonicus , & perreve.
lationem Dei habitus ;alias certi nunquam effe
poffemus de rebus definitis, & traditis in libro
Sacro , ut per [e patet; Ergo i et Pontifex ali-
quid fide divina credendum definit, eo ipfo feip-
{fum tanquam regulam fidei noftra proponit, ad
eandem quoque fidem tanquam quid credibile
perillam ﬂve&are deber , illum efle verum Ponti-
ficem. Nequeenim mints id requiritarin regula
fideiviva, quaminregula mortua,

Dices, Licer Pradicatores Evangelij nobisres
fidei credendas proponant, non ramen fide tene-
mut credere, quod fint legitimi Evangelij Pre-
dicatores : Ergo patiter quamvis. Pontifex ali-
quid de fide credendum nobis proponat, non te-
nemur fide divind credere,ipfiim effe verum Pon-
tificem , & legitimum Chrifti Vicarinm , ac Petri

DISPVTATIO :QVARTA

A fuccefforem ; fed fufficit quod fidem humanam
& moralem cerritudinem de hoc habeamus.,

Sed contra : Hoc intercedit dilcrimen inges
Summum Pontificem res fidei (nd definitione
credendas propenentem , & inrer miniftrum
Evangelicum illas przdicantem , quod ifte non fe
habet ranquam regula determinativa rerum fidei,
{ed ut minifter duntaxat intimans & denuntians
alijs quee credenda {unt : unde nec tenemur cre.
dereiplumelle verum ac legitimum miniftcum,
necilli qui credunt rebus ab eo propofitis ,; mo-
ventur ad hoec exillius anthoritate | [ed ex credis
bilitate eorum qua proponuntur ,ita uc nifi fuf-
ficienter proponantur , talifque credibilitas eis

B innotefear ,credere non teneantur. Atverd Sum.
mus Pontifex proponit res credendas »tanquam
animata fidei rcgl‘.la, vel Iﬁupremus judex deter-
minans quznam credenda fint, ira ut ex ejusags
thoritate obligentur fideles ad illas credendass
unde neceflfeelt , urilli non morali folim cepri.
tudine, cuiabloluré falfum fubefle poteft, verdm
etiam certitndine fidei , hunc numero Ponrificem
pro tempote exiltentem ac Ecclefiam regentem,
verum effz illins Pontificem, & legitimum Chii-
i Vicarium ac Petri fucceflforem credant,

Dico fecundd ,de fide eft , etiam immedia:“:,
hunchominem in pnrticulnri ,v. g. Clementem
1X. effe verum Papam , ion folim ab eo tempoa
requeo aliquid de fide determinavic , & Ecclefiz
credendum propuﬂii[ ,fedetiamab illo quo ejus
eletionem fuifle validam declaravit Ecclefia.

Probatur primo: Ab eo tempore de fideeftim-
mediaté . hunc hominem in particulari effe ve-
ram regulam fidei noftre , {ubindeque verum
Papam a quo acceptatuseft ab Ecclefia in talem
regulam : Sed & tempore & quoejus eletio vali-
da declaratur ab Ecclefia ,accepratur ab ea inre.
gulam fidei noftre : Ergo ab eo tempore defide
eft immediaté quod fit verus Papa. Minor con-
ftar, Major vero probatur, De fide eft etiam im=
mediaté quod Ecclefia errarenon po[ﬁr inaccep-
tandaregnla fidei noftrz , alias enim non efferde
fide immediaré quod effer confequenter indefe-
¢ibilis in acceptandis rébus fidei regulatis per
talem regnlam : Ergo abreo tempore quo Ecclefia
hunc numeto hominem acceptat in regolam fi-
dei noftrz , de fide eft etiam immediaté quod fit
veré ralis regula,

Probatur fecundo : De fide credimus hane nu-
mero Ecclefiam in qua modo {umus efle veram
& perfectam Ecclefiam : Sed faéti eledtione pa-
cificd , & acceprard , non poteft haberi pro vera
& perfedta Ecclefiailla que non fueritunita cam
fuo capite vifibili, eique fubjecta: Ergo oportet
quod ficur eft de fide, hane numero Ecclefiam
effe veram & perfedtam Ecclefiam , ita ficde fide,
E fadtilegitimi clettione,quodifte homo cui tan-

quam capiti {uo unitur , fitveré caput Ecclefiz,
& Summus Pontifex.

Necdici poteft, qued fit rantdim de fide in Ec-
elefiaefle capuraliquod vifibile, non tamen hoc
determinate & in p.articu!a.ri , [ed hoc , aur illud;
confusé & indeterminaré. Sicurenim nequitin-
telligi Ecclefia in communi , abfquealiquo capi-
tein communi;ita neque hac determinara Ec-
clefia, ablque determinato capite: nam hec de-
terminata Ecclefiaitaincludithoe determinatum
caput morale, fieut hoc determinatum corpus
phyficuns , includit hoc dererminatum caput
phyficum : Ergo ficur qui eredit, Chriftum habe-

redeterminatum corpus phyficum,, fierinon ?g-
teft,

C

96,

b,




1a6,

100

108,

o9,

i1,

pedtis in fide ).'E‘d indag fint hzrecioi
vel non poniturifta: ¥
canoni
prio nomine expr
bens ﬁ:P?'&‘?i!dUE a

ne verba intelligi nequeunt
pmpoﬁ[eonis in communi , quod
&us elt Summus Pontifex , vel quod Eccle
quod caput vili ile 1
cularide co qui pro ter

me

I\:'!1l?[ 1 §
rgo Pontifex,
efle, hunc hominem i
ia tanquam legiti
recipit, effe Summum [
ionem velaft

ticus 4 Catholico , & ctim admittere id quod per
difeucfum ex P[': :::ii\ig'i fide divini creditis infe
tur, non fit credere , fed conclufioni Theologicz
prebere affenfum ,urin dilputatione procemiali
ad totam Theologiam , declatavimus.

ar

§. IIL

Salvuntur

Bijcies primo;T.Jtﬂ'liquid""r mmediate dé
J fide, necefeeft quod im at¢ a Deore-
velatum fit: Sed non eft immediate

1 +
revelaruim - a
‘70

hoc non eft i
Minor vero probatnr. Quna imme:
velara funt , habentr vel in Scriptura vel it
ditione : Atnu

o1

Ergo illa non

Refpondeo concelsd Majori, negando Mino-
rem, & ad illius probationem dico, hanc veri-
tatem immediaté a Deo tevelatam fuifle | revela-
tione illa univerfali, qué ex una parre Deus reve-
lavit quod poteftas fumma Petto collata, tranfi=
turaeft ad fucceflores legitimos ; & ex alia Eccle-
fiam univerfalem nunguam in rebus fideierratu-
ram , cim it columna & firmamentum veritatis:
in illis enim propofitionibus univer{alibusa Deo
tevelatis , continerur formaliter, & vt pars in fuo
toto,ifta: Hic numero Pon quem ucrite ele-
&um acceprar Ecclefia, eft verus Pontifex.

Ut hoc magis declaretur, & folvatur inftantia
qua poflet fieri contra hanc folutionem: Notan-
dum eft com P, Dominico a S. Trinizate, fupra
citato : aliqua revelara foiffe 4 Deoin genere,, ad
hoc ut-crederentut in genere , enjufmodi {une,
Deum omnia pofle qua non involvunt contradi-
Gionem , & fimilia: hec enim fideles non tenen-
tur credere in individuo, v. g. nemo ténetur ad
credendum quod Deus poflic talem vel ralem
creaturam producere ; (éd fufficic quod in com-
munj & generaliter credat, Dei potentiam efle
infinitam , & ad id omne quod fadtibile eft pofle
fe exrendere. Alia verd Deusrevelavitin genere,
ad hocutcrederenturin fpecie & 1n mndividuo,cu-
julmodi funt ifta: Quodlibet univerfale Congi-
Tom, IV,

MMO PONTIEFICE.

re deter- A lium legitime congregatim, tetamque E

reprafentans , verum eft , & obligar fide
cjus definitiones recipiant. Qui
te eledt ;CCH,‘“%4'\\,!‘5{"17[31“3
Pontifex , fuccellor Perri , ac Vicarins Chrilt
Ifte enim generalesrev f
ad affenfum i
patticulariab
vel Tridentir
Pon

tam, v.

5 & ab

im 3 Scadce
icem rite eletun
g. Clementem
cem ; quia univerfalis E
tuitur colle@ioni omn

p {ubfti~
ationum indivie
dualium , quas non expediebar Deum facere: vel
uc ait predictus Author, vox Ecclefiz eft quafi
nova quzdam locurio Dei , vel potids explicatio
slementum locutionis di , per quam
ipfemet Deus revelarehoc obje&tum
viduo , quod nimirum hic numero Ponti-.
eledtus, fit verus Pontifex.
Obijcies fecundd : Ut fir de fide immediaté ,
hunc numero hominem effe verum Papam, de-
bet efle cercum quod fit capax talisdignitatis:Sed
non eft cercum talem hominem effe fubjedtum
capax Pontificiz digniratis : Ergo non eft
faltem immediaté , quod fit verus Papa j
conftat , Minor verd probatur, Ut eleGus in
Summum Pontificem fit capax hujus dignitatis,
debet effe valide baptizatus : Sed non eft cerrum
tali certitudine cui non poffic fub e fall
quod fuerit validé baptizatus , 1
habeatur certitudo dein ) i
fum lﬂa}ﬂizmt :Erge b certum tali cerrisu.
dine cui non poflit fubefle falfum, ralem homi-
nem efle I"uluj‘eﬂum capax Pontificiz i

Confirman iin Papam eligat
non eft Epifcopus, confequenter ad [l electiow
nem confecratur in Epifcopum : non eft autem
magis certum , eumin rali confecratione fuftipe-
re chara&erem Epifcopalem,quam reliquosEpif=
copos: Ergo ficut hoe non eff cerrum ali certitu-
dine cui non poffit fubefle falfum de aliis Epifco-
pis. ita nec de eo'qui eleétus eft in Summum Pona
tificem , & acceptatus ab Ecclefia,

Refpondeoad objectionem, diftingnendo Ma-
jorem: % fit certum de fide immediaré quod hic
numero homo eft verus Papa , debet effe certum
quod fit capax talis dignitatis , certitudine fidei,
nego : hoc enim {e habet duntaxat per modum
prarequifiti & difpofitionis e aliquis acceprert
in Summum Pontificem ab Eeclefia, Certitnding
confequentiz Theologicz , fubdiftinguo : Con=
fequenter ad ipfam acceptationem Ecclefiz, con-
ceditur. Antecedenter ad illam, negatus : tung
enim fold morali cerritudine hoc cerrum eft.

Explicatur folutio : Antequam aliquis accepte-
tur ab Ecclefiain Summum Pontificem , non nifi
morali certitudine conftar Ecclefiz , quod fic fub-
je€tum capax talis digniratis, quod fitvalide baj
tizarus &c. quia tamen hzc conditio neceila
habet connexionem cumn ifta propofitione; Ae-
cepratms ab Ecclefia in Summum Pontificem , eft
werus Papa » fivinde quod confequenter ad acce-
ptationem Ecclefiz cerrum [it, ceititudine nont
quidem fdeiimmediate, fed conclufionis Theo-
logicz , quodaccépratus fic veré ba atus , &
ﬁl!_)jeéh:tﬁ capax Pontificiz digni ; qua enim

tl

en Yo

connexionem neceflariam habent cum veritate

de fide, non funt quidem immediate de fide, ut
= . g q . . 2

patet de rifibilitate Chrifti , neceflatié connexa

cum ipfius humanitate, fed tamen reété per con s

Qo

iy




716,

1(91

190 DISPV

{fequentiat Theologicam ex ea inferuntur. Et
PQ‘[ h()l’.‘ PZ\EE'f ad confirmationem 5 l'I.f.’\T‘HlL enim
con&q-lent:n & parit Ratio di fkmz: atis ef

r'*m'.c .w Ec-

t neceflariam connexionem h'ﬂwt cum
veritate fidei, quod acceptatus ab Ecclefi
rerul ﬁ:'uen-ta fidei, fit vel fueric validé con

artus lll

Ob|

manum Pﬂ“t

pro

e numero Ro=
efforem,modo
Do

e Petri {t

cello-

et J‘:ll’t'cu-s f—-d nriim {chifmari-
“de huncnumero Roma=
em, V. g_ slementem 1X, efle ve=
itimum Petri fuccefforem.

: l‘(”_[dt"\{l \fl]nwln Cim
'("“1"0‘)

num P Sut
rum Pap
Relponc

*m,hon
ﬂ‘ndn
ret ha-

Ponti

folim {cinderet
eam A {uo capite ¢
bendum pro regula fidei illum thm E:
cep tavitpro tali regula, (chilinati dogma contra-
rinm fidei rllp['.r.‘ld'JJLfet, nimirum quod Ecclefia
errare poffitin rebus ad fidem pertinentibns ac-
is. Unde tunc maximé haberet locum id
quod docet D. Hieronymus {uper capur 3. ad Ti-
tum , & polt iphsm D.Thomas 2.+ cwn[t
1:ad 5. Nl
guam berefim conjungat., .l' ab E
ceffiffe 'wd'e(tf'xf Haec (olutio pm"m liez
carer ; communiter tamen alij refponé
ille qui negaret hunc numero Romar
flcc‘m ,effe verum Papam , non habgretur pro he-
retico , fed tantim pro {chifmatico ; quia non
conftatinter omnes Catholicosid effe de fide. fed
plures id negant, exiftimantes morali tantiim cer-
titudine id conftare.

Qbijcies quarto : Si qua effet ratio ob quam
ceﬁJ" div m:,,cna[mm.n:.h* é
hominem in 1‘"1\':611'13[1 elle verum Papam, ma-

C{‘P &

39.arL;

!"‘r

em (ehif
JZJf

¢ verum efle r,h:::\c
t

xime certitudp quae de illa vericate necefTaria eft
Ecclelix : Sed certitudo qua neceffaria eft Eccle-
fiz derali veritate , non requiric quod i imme-
diaté defide: Ergo e Major conttar,Minor ve-
ra probatur. Non mints neceffaria eft Ecclefie
cem’mdc validitatis Sacramentorum in particu-
lari, v. g. hujus numero Baptifii , hujus nume-
10 inc[.ahﬂ\.’: , quam certitudo hujus numero
Papez ; zqueenim illa videtur nece(lariaad falu-
tem,acilta: Sed non eft de fide hoc numero Bap-
tﬂ'm efle validum , hanc numero Euchariftiam
oftiam elle confecratam ; Ergo idem dicen-
dum eft de hoc numero Pontifice.
Confirmatur : Sicut neceflarium eft ad bonam
gubernationem Ecclefiz , quéd fit fummus Pon-
tifex ; ita neceflarium eft quod fint alij veri Prz-
lati, ;ﬂﬁopt 8¢ Arch riepifcopi: Sed ad bonam
gubernationem Ecclefiz fufficic quod de iftis in
uncnlpn moralem certitudinem  habeamus
qm. elt fecundiim prudentiam humanam : I:mo
& de Summo Pontificein particulari,
Ref'pon&eo negando Minorem, ad cojus pro-
bationem in pnmn dico, quod fi f da.retur unica
{olim hoftia rite coufectan fireceflive , quz ab
univerfali Ecclefia deberer adorari, _f'uu datur
fucceflive unicus Pontifex legitime electus, cui
tanquam capiti debet uniri ; authorirare I:cclcl"x
nobis conftaret de fide ; non foltim [ub omni ho-

Ve

A

D

ftia rité confec
lari
amhe;‘]r. tecot

cin p\.rltm
53 licut ejulden
olim in CoOmmy.
eftom elle Verum
IUMEro pro tempore
tanquam lwmlm &

ni emnem Pon
Pontifi

exiite

iam hunc 1

ubi feme

tifina, vel |
dei, ficur hic homo in pa

in Summum Ponrifi tatur & des
claratur ab r.n.‘C] [
EC Mitnery
cratd ; 1mo que u[ debeat c'T
nwnu vimpoll

ibile efl;

confitmationem , 2
Summus Pontifex

Dices,

cEnumyv

hoc nume

Llr'\v

i,utp r»tecum
eo funt de-

11cl'ri 1€t im

| ocdependet ex |

ilium revera exri

qu:m(.\ so
t dm fint

aflen{itm fidei

quenntcan
humanz :

‘”l c (‘.H"\ ANE , N

I
1

e, fed fohim
cnumero Pontifex fi urm‘inm.
ftrze, non tamen fequitar L]'r_w’ft
ate de fide, enm efle verum Papam.

Relpondeo negando fecun ]

mnme

am partem Antece-
dentis , ut enim veritates definitz in Coneilio
N rimmediaté de fide,, oportet quod fi-
deles certi fint certitudine fidei dc eartun revelas
tione, (tbine m‘-‘lnt‘ & de I‘N ima ‘l farnm defini-
tione 3 -l‘ch-quL-mem {oliim de revelatione
eritatis cern fumus , quia Feclefia, five
ritimé declarat & deter-
ram : impoffibile autem
omnino eft , quod certirudinem fidei divinz ha-
beamus de definitione legitima alicojus veritatis,
nifi eandem certicndit amus de exiftentia
& authoritare Conci gito dererminata fuit.,
De fide ergo eft, eria m imm ediate , Concilium
Nicznnm fuille vérum Concilinm, Ad proba-
tiom'min contrarium, 1egoq uodnrmannm-
Ty Niceni Jm““ﬂ)ni s puré humanis,
1 & continua traditio=
cieliz , que licér hiftorica fit , non
tamen ',1'1r6 humana , quia Ecclefia in gj jufmodi
traditione Mec\ahnr & infallibiliter a Spmu
Sancto dirigirar, ficurin aliis rebus ad fidem per=
tin e“r‘bi's‘

Objicies ulrind : Non eft de fide, faltem im-
mediate, quod electio hujus numero Ponrificis
fuerir valida: Ergo nec quod ipfe ficvetus Papa.
Confequentia patet, cim enim non fic verns Pa-
pa, nifi ficlegitime eleGtus, ut fic immediaré dé
fide quod {it verus Papa , deber elfe immediaté de
fide quod fueric legitime electus. Antecedens
vero probatur. Non elt de fide , faltem imme-
diate, iftos numero ele@ores ralis in particulan
Pot "lﬁclﬁ effe lecitimos & veros Cardinales ha-
buiffe validam intentionem eligendi , fervaram
fuifle formam juridicam eleionis , in eo confi-
flentem | quod & duabus psrclbus Card!nalmm,
qui dicitur Ponifex ; ficeleGus < has, inquam, &

no-fint

clpn

¢ (uccefl




1

115

124

I,

DE SVMMO

alias circumftantias, fine quibus eletio eft nul- A

la, [ervatas fuifle, non eft de fide; quandoqui-
dem id non conftat Ecclefiz ex aliqua (peciali re-
yelatione , 6x Scriptura, vel traditione divina,{ed
foldm ex teltimonioipfarum eledtorum promul-
canrium electionem,

Relpondeo, conceflo Antecedente , negando
(¢ juentiam: q'_umvis enim non fit verus Pa-

a, nifi [itlegitime eleCtus , quia tamen legitima
ele@io eft quid prerequifitum ad eam dehnitio -
nem qua Ecclefia declarat hunc numero homi-
nem efle verum Papam, & fides non verfatur cic-
ca ea qu ad definitionem prarequiruntur , fed
folum circa ip(iim definitionem :illa propolfitio,
Clemens [ X . vite elellus eft in Swmamum Pontifi-

5 non elt immediate de fide, fed folim ifta:
Clemens 1X. et verus Summus Pontifex. Quod
explicatur a finsili : ficut enim in definitionibus
Summi Pontificis , fides nonelt de iis qua ad ta-
Jes definitiones prerequiruntur , videlicer de eo
quod praceflleric diligens inquifitio aut difpura-
tio circa propofitiones definitas, {ed folim fadlé
definitione, reéke infertur per cenfequentiam
Theologicam, emnia pr:{:i‘equiﬁta ad definitio-
nem polita fuille, atque adeo difpurationem &
inquifitionem diligentem , eam pracellifle ; fides
vero ipfa elt duntaxat deipfis definitionibus, Ita
indefinitione five declaratione Clementis 1X. in
Summum Pontificem , ab Ecclefia fata, id quod ©
immediarc eft defide, non eft aliquid ex prare-
quifitis ad eam,quale eft quod fuerit legitime ele-
us , fed {ohim ipla definitio , (eu declaratio, &
illod quod per eam declaratur, nimirum Clemen-
tem IX. effe verum Pontificem, quamvisex hoc
reft¢inferatur per difcurfum Theologicum , cle-
&ionem talis Pontificis fuifle validam ; fubinde-
que ifta propofitio , Clemens IX. vite elethus eft
in Summum Pontifices . it certa certitudine
Theologici , cui non poteft fubefle falfum,

o]

ArTIicvIys V.

Sacre [fuccefionis Romanorum Pontificum D

feries,

A D complementum hujus difpurationis, pla-
cuit hic facrz fucceflionis Romanerom
Pontificum feriem proponere , tum ad folvenda
aliqua fe@tariorum argumenta contra illam fieri
folita, tum maximeé, quia hzc lucceffio ranti fem-
perzftimata eft 2 SS. Paeribus, ur D, Avguftinus
in Ecclefia Catholica per eam {e retineri fateatur
lib. contra Epiftelam fundamenti cap. 4. Tenet
me (inquit ) ab ipfa Sede Perri Apoffoli.cui paf-
cendas oves [uas pnﬂ Refurreltionem Dominus
commendavit , u[qne ad p_m_fé?.’!cm Epiprmnm,
fucceffio Sacerdorum. Quod i hocafleruit S, Do-
ot de continua quadraginta tanttim Pontifi-
cum, qui ufque ad ejus tempora numerabantur,
fucceffione, quid fi illam vidiifer protradtam fu-
pra numerum ducentorum triginta trium Ponri«
ficom , & a D. Petro Apoftolorum Principe , uf-
quead Clementem IX. qui nunc felicirer Eccle-
fiam regir, duralle? Carertim citm innomer: fe-
r¢ hiftorici tam ele@ionis quam obitils upinl=
cujulque Pontificis , nec non res ab illo peftas,ac-
curaté conferipferint , hic tantim illorum Cara-
logum per unumquodque feculum breviter con-
texemus, com aliquibus obfervationibus, quas P,
Dominicus & §. Trinitate fubjungit tomo 5. Bi-
bliothecz Theologicz,
Tom. IV.

PONTIFICE.

291

I Seculum,

1. D. PeTrvs Apoftolorum Princeps,
2. Linus Herrufcus.

3. Cletus Romanus,

4. Clemens Romanus,

Hic ftatim occarrit dubium , quisimmediar
Divo Perro fuccefierit, aliqui eni e
fuiffe Clementem , ita ut Linus & Cletus Sum-
mi Pontifices non fuerint, fed tantdm Perri
coadjutores , obidqueinter Epifcopos Roma-
nosannumerentur , que [ententia licér habeag
plures alicujus etiam nota patronos , prababi-
hgr tamen eft oppolita,que docetLinnmPetro,
Lino Cletum , actandem huic Clementem fuc.
ceflifle,, de qua vide Baron. ad annum Chrifti
69.

N Vol

II. Szculum,

5» Anacletus Athenienfis.
. Evariftus Syrus,

=, Alexander Romanus.
8. Sixtus I. Roemanus,

9. Telelphorus Grarcus.
10. Higinius Athenienfis,
1. Pius I. Aquileienfis,
12, Anicetus Syrus,

13. Sother Campanus,
14. Elentherius Gracus,
15. Victor 1. Afer.

16. Zc}_:hm’inns Romanus,

II1. Seciulum,

17. Calixtus I. Romanus,
18. Urbanus I. Romanus.
15. Pontianus Romanus.
20. Antherus Gracus.

21, Fabianus Romanus.
22, Cornelius Romanus,
23. Lucius Romanus.

14. Stephanus I. Romanus.
25. Sixtus 1. Gracus.

26. Dionyfins I. Gracus.
27. Felix 1. Romanus,

28. Euthychianus Thufcus.
19, Caius Dalmara.

30. Marcellinus Romanus.

1V, Seculum,

31. Marcellus I. Romanus.
32. Eufebins Gracus.

33. Melchiades Afer.

34. Sylvefter I. Romanus,
35 Marcus Romanus.

36. Juliug I. Romanus.

37. Liberius Romanuys.

Hujus Papz anno f{exto, guo ob incautam
cum Arrianis habitam communicationem Ro-
mi abire debuit, eleuseftin Papam Felix IT,
Sed cim unicum annum, & tesmenfes dunz
taxat {edifferin Cathedra, fadione Imperato-
ris Conftantij Arriani occilus, Marryr occu-
buir. Quia autem poft ejus obitum Liberius
Papa in locum {yum reftitutos eft, muliilqug
annis poftea in Cathedra fedit : Vereres Feli-
cem iftum, tanquamillegitime prigre Ponti-
ficeadhuc vivente ele@tum , non pofuerunt in
ordine Summorum Ponuficum ; fed qui refe-

Qo jj




-
-

5

9
runt , hic incipiunt numerum Paparum uno A
aungere; de quo vide Cardinalem Baronium
ad annum Chrifti 357. tomo 3. Annalium,

8. Felix 11 :

39. Damafus Hilpanus.

40. Siricins Romanus.
41. Anaftafins Romanus,

V. Seonlum.

2. Innocentius I. Albanus,
43. Zozimus Capadox.

4. Bonifacius I. Romanus.

45. Sixtus I11. Romanus.

46, Leo 1. Magnus Roemanus.

47. Hilarius Sardus.

438. Simplicius Tiburtinus,
49. Felix 111, Remanus,
so. Gelafius I Afer.

s1. Anaftafius IT. Romanus.
s2. Symmachus Sacrdus,

¥ I. Sacnlum.

53 Hormifda Iralus Campanus,
4. Joannes I, Hetrufcus.

5
§
5
5}
§

5. Felix [ V. Beneventanus:
6. Bonifacius I'I, Romanus.
7. Joannes II. Romanus,

8. Agaperus Romanus.

9. Silverius Campanus.

60. Vigilius Romanus.
61. Pelagius Romanus.
6:. Jeannes 111, Romanus,

(3

3. Benedi&us 1. Romanus.

€4. Pclagius I1. Romanus.
65. Gregorins I. Magnus Romanus,

V' II Seculum.

66. Sabinianus Thufcus.

(]
68. Deodatus, vel Denfdedic Romanus.

7. Bonifacius ITI. Romanus.

69. Bonifacius I V. Neapolitanus.
=o. Honorius 1. Campanus,

=1, Severinus Romanus.

22, Joannes 1V. Dalmara.

23. Theodoretus I. Hierofolymitanus.

7

4. Marrinus I. Tudertinus.

5. Eugenius I. Romanus,
=6. Vitalianus Signinus.
27. Adeodatus Romanus.

7

8. Domnus, vel Demnio Romanus.

29. Agatho Panormiranus Siculus,
So. Leo 11, Carinenfis Siculus.
81, Benediftus I1. Romanus.

81. Joannes V. Antiochenus Syrus.

83. Conon, vel Cuno Thrax.
84. Sergius I. Antiochenus Syrus.

VIII. Secnlam.

8. Joannes VI. Gracus.

86. Joannes VII. Gracus.

& Sifinnius Antiochenus Syrus.

88. Conftantinus Syrus,

$9. Gregorius IT. Romanus,

90. Gregorius IIL. Syrus,

91. Zacharias I. Grzcus,

92. Stephanus II, Romanus, a nonnullis omif~

{us quia die tertid obiit.

N

DISPVTATIO QVARTA

93. Stephanus T11. Romanus,

94 Paulus 1. Remanus.

g5, Stephanus IV, Siculus.
6. Hadrianus 1. Romanus.

97. Leo III. Romanus.

I X. Szoulum,

8. Stephanus V. Romanus,

99. Pafchalis I. Romanus,

100. Eugenius II. R omanus.

jo1. Valentinus Roemanus.

102. Gregorius VI. Romanus,

101. Sergius II, Romanus, Aliqui hanc primum
fuifle tradunt Romanum Pentificem qui creas
tus Papa nomen fibi mutaverit, €o quod Os.
Porci diftus, nomen indecens tanto Sacerdotia
vifus efler habere ; verum id ad Sergium IV,
pertinere dicemus infra.

104. Leo IV. Romanus,

105. Benedi€tus ITI. Romanus,

106. NicolansI, Magnus Remanus.

107. Hadrianus II. Romanus.

108. Joannes VIII, Romanus.

109, MarinusI. Gelafianus Falifcus,

11a, Hadrianus 11T, R omanus.

111, Stephanus VI. Romanus,

112. Formelus Portuenfis.

Poft hune Papam QOnuphrius, & alij po-
nunt Bonifacium VI. Romanum, quem ta
men Cardinalis Baronius negat pro legitimo
habitum , quod Sedem invaferit violenter, &
dies duntaxat quindecim detinueriv, ejectus 4
Stephano fequenti.

113. Stephanus VII. Romanus.

Hic etiam Onuphrius, & aliqui alij fubjuns
gunt Romanum quemdam Hetrufcum, cujus
Cardinalis Baronius prorfus non meminit.

114. Theodoretus 11, Romanus.

115. Jeannes IX, Tiburtinus,

16, Benedictus IV. Romanus,

X. Secnlum.

117. Leo V., Ardeatinus ex Latio,

8. Chriftophorus 1. Remanus, qui creatus
Papa 8. Kalendas Julij anno Chrifti go7. invi-
tus debuit cedere Pontificatu 9. Kalendas Ja-
nuarij anno Chrifti 9o8.

119, Sergius 1I1. Romanus.

120, Anaftafius 111, Romanus.

121, Lando Sabinus,

122, Joannes X. Archiepifcopus Ravennas,

123. Leo VI. Romanus

124, Stephanus V111, Romanus.

125. Joannes XI. Romanus.

126, Leo VI, Romanus,

127. Stephanus 1X, Romanus.

128, Martinus I1. Romanus,

129. Agapetus 11. R omanus.

130. Joannes XII. Romanus. Primus hic in=
ventits ex Baronio qui mutavic {ibi nomen,
ut qui ex ‘Oéaviano , volueric nominart
Yoannes.

Hic interferit Onuphrins Leonem ofta
vum , Beneditum aurem V. fequentem ob=
mittit ; {ed Cardinalis Baronius contra often-
dit, Leonem iftum illegitimé eleCum , Joan-
ne XII. adhuc vivente ; Benediftum vero le-
gitime eledtum fuille poft obitum Joannis,

131, Benedi€tus V. R omanus.




DE SVMMO PONTIFICE.

122, Toannes XI1I. Romanus, A

133, Domnus 1I. vel Domnio Romanus.

154 Benedictus VI, R_(:ma;ms.

Hicetiam interferit Onuphrius Bonifacium
VII. quem tamen Cardinalis Baronius tan-
quam violentum invaforem Pontificatds , ne=
gat in ordine Pontificum collocatum fuille ab
antiquioribus.

135 Benedictus VII, Romanus,

136. Joannes XIV. Papienfis.

137. Joannes XV, Romanus,

138. Gregorius V., Gcr‘manus Saxo,

139. Silvefter T1. Aquitanus Gallus.

XT,

140, Toannes XVIIL Romanus; cur omittantur
in numero Joannes XVI. & X VII. vide
Cardinalem Baronium tomo 11. Annalium ad
annum Chrifti 1003,

141. Sergius 1V, Romanus, Ab aliquibus eri-
buirur primiim huic Pontifici nominis mutatio,
quod prius Os-porci, vel Buccaporéidicererur:
vertim ja notavimus {upra id primtim in Joan-
pe XII. contigiffe ; nequeid pra(liuit hic Ser-
gius ob turpitndinem nominis, fed culminis
Apoftolici reverentiam , clim Petrus antea
yocaretur,

142. Benedidkus VIIL. Romanus,ex Tufculanis. G

.143. Joannes XIX. Romanus, diétus XX, ab
alijs.

144. Benedictus 1X. Remanus,

145. Gregorius VI, Romanus.

146. Clemens II. Germanus Saxe , primus ufus
gentiliriis infignibus,

147, Damafus I1. Germanus Bavarus,

148. Leo IX. Germanus ex Franconia.

149. Vidtor II. Germanus,

150, Stephanus X. Lotharingus,

151. Nicolaus IT. Epifcopus Florentinus eligitue
contra Papam BenediGtum X, Pfeado. papam,
eoque pullo confecratur Romz.

142, Alexander II. Mediolanenfis.

153, Gregorius VI, Hertrufcus., antea Hilde-
brandus dictus.

154. Vidtor 11I. Beneventanus,

155, Urbanus II, Gallus.

t56. Palchalis IT. Thufeus.

XI1I. Seculum.
157. Gelafius 1. Cajetanus,
158, Calixtus I1. Burgundiuvs,
159. Honorius 11. Bononienfis.
160. Innocentius I1. Romanus.
161. Ceeleftinus I1. Thulcos,
162. Lucius I1. Bononienfis, E
163. Eugeniuos 111, Pifanus.

164. Anaftafius1V. Romanus,

165. Hadrianus V. Anglus.

166, Alexander I11. Senenfis.

167. Lucius I1I. Lucanus,

168. Urbanus I11. Mediolanen(is.

169. Gregorius VILI. Beneventanus.

170. Clemens I111. Romanus.

171, Ceeleftinus T11. Remanus, in hoc definit
tomus 1. Annalium Cardinalis Barenij.

172, Innocentius ITT. Anagninus.

vk RUER

Tom, IV,

Seculum. B

193
XITI. Seculum.

173. Honorius II1. Romanus.

174. Gregorius IX. Anagninus.

175. Ceeleftinus IV, Mediolanenfis.

176. Innocentius IV, Genuenfis. Hic primus i
ter Pontifices purpureo pileo Cardinales exor-
navit,

177. Alexander 1V, Anagninus,

178. Urbanus IV, Trecenfis Gallus.

179. Clemens IV, Natbonenfis Gallus.

180, Gregorius X. Placentinus.

181. Innocentius V. Burgundus , Ordinis Pradic,

182. Hadrianus V., Genuenfis.

18;. Joannes XX, Lufitanus; mirantur aliqui cur
ifte Joannes dici voluerit XXI.ciim nullus pre-
cefferic X X,

184. Nicolaus ITT, Romanus,

185. Martinus II. Turonenfis Gallus.

186. Honorius IV. Romanus,

187. Nicolaus IV. Afculanus,

188. Ceeleftinus V. Efurienfis , qui rarg exemplo
dimifsd (ponte Pontificid dignitate, ad Mona-
fterium rediit.

189. Bonifacius VIII. Anagninus. Cardinalibus
S. R. E. purpureas veltes dedic.

X IV. Saculum.

190. Benedictus X, diétus XI. Tarvifius Ordi-
nis Predicarorum.

11, Clemens V. Burdigalenfis Gallus,

192, Joannes X X1. di¢tus X X I 1. Cadurcenfis
Gallus,

195 Benedi@us XI1. didus XII. Fornerius,

194 Clemens VI. Lemovicenfis Gallus.

195. Innocentus VI. Lemeovicenfis Gallus.

196. Ucbanus V. Mimatenfis Gallus,

197. Gregorius XI' Lemovicenfis Gallus, qui
reduxit Sedem ad Urbem.

198. Urbanus VI. Neapolitanus, contra quem
fedic Avenione Clemens dictus VIL, ante Ro-
bertus Gebenenfis. :

199. Bonifacius IX, Neapolitanus.

X V. Saculum.

200, Innocentivs VILSulmonenfs.

201, Gregorius XII. Venertus.

Alexander V. Crerenfis , vivente Gregario
K11, Nam cimin {chifmate contra Urbanum
VI, Clementem di¢to VII. {ucceffifler Benedi-
&us XIIT. & huicfchilinati vellet Concilium
Pifanum remedium abhibere, creavic Alexan-
drum V. Indeque tres Pontifices imul fede-
runt Gregorius XII in Concilio Conftantienfi
poftea depofitus, & Alexander V. interim
mortuus , & pauld poft Joannes XXII alias
XXII1. Neapolitanus in Concilio pariter Con-
ftantien{i depofitus,

202. Marrinus [1I. Romanus, quidictuselt V.
ab his qui nomen Martini, & Marini in ferie
Pontifieum confundunt.

10;. Eugenins V. Venetus, contra quem fedic
in Gallia Felix V antea Amedzus Dux Sabau.
diz , creatus in Concilio Bafileenfi.

204. Nicolaus V. Lucanus;

205. Galixens II1- Valentinus Hifpanus.

106. Pius II. Senenfis, Aineas Sylvius dictus.

207 Paulus IT. Venetus.

208, Sixtus 1V. Savonenfis.

Qo iij




116,

194
209, Innocentius VIII, Genuenfis.
210 Alexander VI. Borgia Valentinus Hifpanus.

X I Secalum,

211. Pius 111 Senenfs,

212, Julius II. Savenenfis,

213. Leo X. Florentinus.

214. Hadrianus VI. Traje&tenfis Flander.
215. Clemens VII. Florentinus,

216. Paulus III, Farnefius R omanus.
217, Julins II1, Aretinus.

218. Marcellus I11. Politianus,

219. Paulus I'V. Neapolitanus,

210. Pias IV. Mediolanenfis.

221, PiusjV, Alexandrinus, Ordinis Pradic,
222, Gregorius XIII, Bononienfis.

223, Sixtus V. ex Marchia Anconitana,
224. Urbanus VII. Romanus,

225 Gregorius X1V, Mediolanenfs,
226. Innocentivs IX. Bononienfis,

217, Clemens VIIIL. Florentinus,

XV II. Seculnm,

218. Leo X 1. Florentinus Medices.

2 9 Paunlus V. Romanus

230. Gregorius XV. Bononienfis.

231, Urbanus VIII, Florentinus.

232, Innocentins X, Romanus,

233. Alexander VLI, Senenfis.

234. Cremens IX Piltorienfis, qui felici-
ter regnat,

Circa adduéum Sammorum Pontificum Cara-
logum , quatuor breviter obfervanda func. Pri-
mum eft , ex ducentis triginta quinque Pontifici-
bus recenfinis, triginta quinque fuille Maruyres,
& triginta feptem Confellores , Sanétorum cata-
fogo adfcriptos, Secundum,quinquaginta duo &
diverfis Religioforum Ordinibus ad Pontificiam
dignitatem , virtutis meriro, fuiffe eve@os. Ter-
tium, quatuordecim ex illis fuille ex Gallia,qua-
ot ex Hifpania,, quatuor ex Germania, unum
ex Anglia, unum ¢ Belgio, quindecim ex Gra-
cia, {eptem ex Syria , tres ex Africa, duo ex Sar-
dinia; czreros verd omnes, aut patria. Romanos,
aut natione Italos fuiffe. Demum obfervandum
eft, nullum ex illi ducentis triginta tres Pontifici-
bus, huc ufque exzquafle dies Petri ; imo ali-
quos fuille , quinec integrum menfem, fed nec
hebdomadam un fui Pontificards compleverint,
Nam Stephanus IT. dies tanttiim 4.in Pontificatn
vixit, Urbanus V11, dies 5. Bonifacius VI. dies
15.Ceeleftinus I'V.dies 17.Sifinnius dies 20, Mar-
cellos 11 dies 21. Damafus IL. dies 23, Pius HI,
dies :6. Leo XI. dies 27. Cujus rei piam & egre-
giam affignat rationem Petrus Damianusopul-
culo 23. cap. 1, ubi Alexandrum IT. fic alloquirur:

" Aliguando @ me [ollicité requififti.que mibi éan-

[a videretur , cur Apoftolice Sedis Antiftes nun-
quam dintilis vivatfed intra breve teamporis (pa-
rium diem clandar extremum, aded ut poft B Pe-
trnm Apoftolwm , qui per quingue circiter anno-
rim Luftra prefedit s nemo paﬁ'mv;d:rm Romane-
rum Pontificum hoc [patium prefidatiis aguave-
vit s modernis imb temporibus . vix quifpiam in
preditte Sedis culmen evehitur, qui metam qua-
titor , vel ut poultum o quingue tran(cendat anno-
rum ¢ Quod confiderantibus prodigialis, ut italo-
quar , [Fupor oboritar 5 gueniam bac breviter vi-
vendi neceffitass quantiom ad noffram notitiam,in

DISPVTATIO QVARTA

A nulla aliaorbis Ecclefix reperituy, Sed NG

D

mortalibus divine difpenfationis revelatyr arca.
nuwm , videtnr nobis . qued ideirco hoe Judiciy o,
leftis orde difponit , ut bumano generi metum oy
tis ingutiat 5 € quam a."quﬂfc‘im;f;-z [ temporalis
wira gtm'd o ipﬁ; gloria Principatit, evidepep
offendat ; guatenss dum pracipuss hominem tam
aﬁgnﬁi remporis compendio moritir > tremefathy
quifque ad praftolandi fui obitiis enfbodiam gry.
vocetnr , & arbor humani generis dum cacnmey
ac verticem [inm tam facilé corruiffe confiderar,
flarw concuffa formidinis , in [uis undigue ramu>
culis contremifcat.

Hanc Pontificatiis brevitatem diligenerincul.
cat D. Bernardus Epilt. 137. ad Eugenium feri.
bens : [n omnibus operibus (inquit ) mements o
¢ffe hominem , & timor ejus qui aufere (piritum
Principwm , femper, fic ante oculos tnos, Quanta-
rumin brevi Romanorem Pontificum martes tuis
oculis afpexifti? Ipfi te predece(fores. tni certiffi-
me ¢ citiffime dece(flonis admouncant ; & modicyn
Lempus dominationis eorum , pancitatem dierym
tuorum nuneiet 1ibi. fugi proinde meditatione ,
inter hujus prafentis gloria blandimenta , memp-
rare noviflima tna : quia qui icoeffifts 4
dem , ipfos fine dubio [equeris ad mortem gre.,

RRBERLTPTRRRLS

DISPYTATIO ¥
De Sacrie Ecclefra Concilijs.
T omnes fidei regulz explicentur, de Sa-
ctis Ecclefizz Concilijs, eorumque in rebus
fideideterminandis infallibilitace , fiper-
eft nobis breviter differendum, Unde fir

ARTicvivs PRIMVS

" Vtrum Concilinm generale | legitime con-

gregatum , ¢ celebrarum, in determinan-
do res fidei errare nequeat , fubindeque 7
reguia infallibilis noffre fides?

v

Quibufdam premiffis, Catholica verits
fratnitnr.

Vppono primo, Concilium fic definiri polle,
Congregatio Prim-a/;!m Eoclefie [ich uno cero

E capite, ad controverfias fidei definiendas , legef-

gue univerfales ad torins Ecclefie mores [pectan-
tes condendas. Dicitur Congregatio privTims
quiaad Concilium vocarinon debent, nifi prin-
cipales Ecclefiz pralari, cujulfmodi fant Epilcop,
Archiepifcopi, & Patriarchz , qui foli incajis
fuffiagij habent ; Abbates vero & Generales Re-
]ig‘[nnum ,hon nifi ex priwlegio & conceffione
Pontificamilli interfunt. Vocantur etiam adil
lud Theologi & Doétores , non ad ferendid
fuffragium, fed ad difputandum & caufhs fidel
examinandas, Subditur (kb ano capite s quia nen
elt Concilium , fed conciliabulun: , quod nen elt
congregatum [ub uno certo capite & PaftoreFe-
clefiz, Additur: ad controverfias fidei defimiendsh




ik el

-

DE
%
leref faste univerfales cotidendss = an

in linparny
cilia ¢

veanfa final 1S projy

Unde fi Prlan Ecclehz |

[weularia congregarentur, non dice-
< t=} 2

{iz Coneilium,

'l!:L'J.JL!
| "H}J'\CL’ a

'\ur\]'u'\i\n fecundo, Concilium ficdefinitum efla

quadr L.rwx nimirum Generale, N
\wc.a &5 DT(‘E(( Concili
itur cui interefle poflun
time imp >ediantur Ep !{um] totius orbis cum §

enale, Pro-~

anum

de Apo tolica communionem habentes , undedi=
citur exian cecumenic
cilium, & illinemoredte pt zfider, nill Sumn
Pontifex, fi eum habeat Ecclefia, ant alius ejus
nomine, Concilium nationale eft illnd in quo

m, id eft totius orbis Con

conveninnt Archiepifcopi & Epifcopi unius re-
gni vel nationis,
Primas.

Talia fnere multa ex Concilijs Roma=
tanis, & Africanis, qua vocantur in-
terdum (.nnca]ra univerfalia

1on quo.ﬁ gencra-
eralia funt qu uad
fj,(] nl(J\" [

lia fintabfoluté , fed qu
aliguod regnum, C

eftin dun Epifcopi unius duntaxat
congregantur cu-ouﬂpnte‘-* bet A
Denique (u( cilinm

soncilium

t Prov

pus, fru: 1\1&(:(\1"(\\\" nus,
Dicecelanum dicitus illud in quo tant
gant Canonici & Parrochi unius Fl\l‘mvp_u lis,
o que Epif ’ﬂpm doci pra fidet; & hoc po ft.f.‘-
mum Conciliom vix nomen Coneilj ij meretur,
qimndut‘n: em Concilia jurildictione exteriori
g;!"(’clcnh[wm :in Dicecelanis antem nullus eft
ordinatie, preter Epilcopum, qui hac jurifdiétio-
ne pollear,

Supponotertio , Conciliap a [ive nas
tionalia five provi rcr'lm ,hon confirmata a Sum.
mo Pontifice,pofle errare inrebus ad fdem per-
tinentibus ; teflis eft Carthap

lium
fubD. Cypriano, quod fuir nationale, celeber-
rimum , & legitinium Epifcoporum §5. quorum

plerique Martyres aur Confeffores erant , ut col-
Lgitar ex hpl-ttr\i.l :

“ypriani ad Jubaianum;

Nec mirum | talia

is Ecclefia , ne-

enim Cnm:alm\(:rt hmt aniverf?
i us promil-

queillam reprzfent

fionem aliquam eis fpecialiter fadtam de infallis
bilitate. lawrcn:f:. hrefis Pelagianaa Concilio
pationali Africano-217. Epifcoporum damnara,
non prits ab univerfali Ecclefia damn
quam Zozimus Papa decreta illins Conc
firmafler , ue refert D, Profper in chronico , &
D. Augnftinus 2. retrack. cap. 20. non dicic hzre-
fim Pelagianam ab Africanis Concilijs que par-
ticularia erant dimnaram ,fed 2 Pontificibus In-
nocentio & Zozimo , cmi)cmt.t:bus Africanis
Concilis,

Denique ut certum fuppohimus , Concilium
gr.ncml.t“ illegitimum pofle errare , fubindeque
ton efle regulam fidei: ur pater ex Ariminenfi
{excentorum (coporum , non coacte authori-
tate Summi Ponrificis | in quo apy probams Fuit
Artianifmns | Epheflino fecundo , anthoritate
Theodofij juniorisa Diofcoro Alexandrino cele-
brato L gt uod {previt Legatos Pontificis, & favic

\liycilen : Cnnﬁanmmpnhtmo in Trallo, quod

can, 1., nﬂmnnav]r ‘\v' odum C vnrnnl de relnp_
tizandis hereticis , aliaque multa perperam fta-
tuit saleero Conftantinopalitano {ub Leone Ar-
meno anno 814. damnanre cultum facrarum
I!‘Hull\‘ln\ reludtantibus Nicolai Papz Legatis:
qui etiam caltus damnatus foit ab altere (_oncx-

cuique praelt Parriarcha aut

o | T1C
GIL11S S9%¢
7)
scoactoa Conftantine Co-
tas eft ; an Concilium genes

tum , & celebratum | coi
per iuos

rn’:t— legitime co

e

S Pla=
» -
niref-
Ilibilis

nporis hae-

qu.in 5 ffflL errori ¢
impugnatione
- e .y 2
Dico breyiter , Concilium generale
& celebrarum |
determinando res fidei | [ub
3

i
,IE‘:_,"'EIH'(_-

Cﬁngugamm f i‘(:[;(’ errarein

ue lladeflein-

r

- ‘)ulpA ira : Dic
18. Fbi | [unt duo vel tres congr
1bi fiem in medio eorim : Sed (_nm
gatum , elt congreg .;uw-n'w'

ine Ln':ri-
itur in medio ejus pratider Chriftus (i in-
fallibali affifentia. Teem At ¢. dixerunt A
foli: Pifum eff Spiritui S
bus verbi
rum definitiones effed Sy
deinfallibiles. Favent eriam §\
]"zer S Cre:o‘.‘u‘.s lib. 1, E riu.

bi dicit {e venerari q
(vl;.t]}t:.; Nicanum

snon obfcure fi

Lm;fl politanum ,

Ff"hd;flum , & Ch&'k’!du“ enfe, qua in‘llm prae=
cc-.fErunt] ficut quatuor E

range
Ratio eria De fic
elefiam unive
& docendo , i
mm v ti

fam errare n credenda
laenim eft columna & firmamen.
, CONtra quam portz inferi ne

quennt prey oftenfum ef Jui
. 1m "’I‘ML '15, l[‘r tm-' CO']P" ‘,’f‘ntﬂ!‘.'l,
i
YEALUm , €1Eor « bnoxiutn effer, eo ipfo
F

errarecu

iverfa Ecclefia in'eredendo & docendo,
cim tale Concilium univerfam reprxfentet Ec-
clefiam , & rota Ecclefiz aytheritasin eo fit - sad-
eft enim Summus Pontifex per fe, vel pet ﬁm
Legatos , & F}](;np qui funt E l]f‘[IT Prinei-
pes , 8 nobiliores ejus partesfea membra ) ei af>
fiftant :

Confirmatur: Vel Ecclefia
jndice controve i
( qnn‘. quam fic abfurdum {
vel id Concilio generali legitimo
Pr:‘::lmlif, mem

omni reguli viva &
enti deftitura eft
pra of}fnc‘ifmlsj
,idelt c..]wm &
is Ecclefiam toram re |1’:le|f_
tantibus concedi debet : neaue enim hzc regula
porelt effe totum corpus Eccl )
dit omnes Cach s. propterimpoflibilitatem
omnes cogendi vel confulendi | & propter alia
multa , qua laco citato adduximus.

Addo quod . fi Coneilia generalia , fegitime
congregata , & authoritare Summi Pentificis
confirmata ermn obnoxiaellent pn[remr 1du-
bium revocari omnes in illis htrexes damnate:
poflet dicere Arrius, erralfe Nicenum , M
nius Conftantinepolitanum , Neftorius E
num, Enryches CH'\(c‘c!unenf‘e.ﬁcqn{' omnes {o=
pitz hzrefes & extinétz ex {uis cineriby
gerent, & quatuor prima illa Conci
nore digna effent |, cidm tame s et

efiz, ut comprehen~

>do-

l-ﬂ&_’ﬁ-

1,8 D (uu_‘n-
rins fuprd rela elteric , fe non minds ifla

L
/

e

P

ATT A

&




E— e

-

™ T D17 T
296G DESE N A
g

g, IT

m conc
s inftiturionibus
inus contra Ma

cap. Iqs dmj
rum authorit:

ﬁc c‘mm f1 abet

: Ergo cenfer Concilia sv"_
regata & celebrata, Ea
irmata , nonefle

p. 3. dicit Cencilia
1endari.

1 manife-
F m"‘ml‘u’
1, 154, de antiquis -.,o"ua.‘;‘
J‘-rL‘h‘[l[‘-Jr s Pencror ca ex animo , (soque in ho-

[e citpte.

o, Auguftinum eo loco Con-
gregaris, & a Pontifice confir-
rebus fideiauthoritatem non
,utne ipfi qui-
farea ,nifi Ca-
£ |'|l Ilﬂﬂ‘ﬂ commoveret Z!Util():.(;ls,

nore _.;;;u;,’ amne
Refpondeo fec

i
slegitime

i

o ]\ C ir
‘ohcr
contia Epift 5&‘:
controverfia
Arrianum,
f{‘*t?w‘ﬁiﬁcim.
c-iulo Homa

1 ‘-u (! amentl L‘\i)

cim

:hmimttm non
; parte in Concilio
oln ravitatem almu-ml pifcoporum
)\.m.uort?m ,reje&um fuiffec ob \'nCaL.m novi-
tatem , nomen FHom ifron, & Maxi
no Concilio , C lium A
D. Auguftinus videns non efle co muuu dum
tempus in oftendendo qliod Concilium Nicz-
num etat legitimum, & Ariminenfe ﬂlt‘"ltl.nnm
quia habebat 2 rgumenta ex Scriptura magis effi-
(:F\C]'l dl)\ ’\f’ {’”’ﬂ." rfri;ﬂ{’lﬂ'.”f l.(’ i‘fj /'EI"-J':'/I"
tate teneris : }d eft non vis teneri Concilij Nicani
authoritate quam tibi objicio , nec ego Concilij
Agiminenfis quod oppnms Niczno ; emittamus
o Concilioram authoritatem » & ad Scripru-
nus,
o quod exeodem Auguftine Iib. 2. de
B: 10 {ubditur endum eft, ipfom ibinon
loq - fidei do&rina, fed de qualtionibus fa-
€i, qualis erat quaftio przcipua Catholicorum
cum Donatiftis , contra quos ibi difputat, an
nimirum Cezcilianus libros facres tradidiffer ho-
ftibus Ecclefiz : in his vero & fimilibus fati
quzftionibus , : wum Pontificem & Condilia
son efle infa , omnes fatcum.. Unde
poreft unum Concilium , eriam confirmatum,
in definitionibus talium quzfiionum , emendari
abalio.

Objiciunt fecundd hererici ¢ Plura Concilia
etiam in rebus fidei erraverunt : Ergo illa non

ntregulainfallibilis noftre fidei. Confequen-
t, Antecedens varijs exemplis demon-
In primis enim ( inquiunt ) Pontifices
un erraverunt in Concilio contra Chgi-
to Joan, 11, verlu 47. Secundo , Conci-

inus INi

eopy

12

a

It

non debet , o
itentian tribucre,
primum d(!cet(in-
€ cJ’:mtnnos hz,
e fecun.
. fie lnbet-

quit { ‘a:[‘.f.
reticos.

rconjugium ; cum et
amalo, jubere quod eor
mn}ugu'm damns
tanum primu
17. dicic pofle adm

a Beato Leone,can,
ad communionem eum

t, modo nan ficux \1‘1[;15
negando Antecedens , & a },t,_
'iﬂ.nu‘_mcl;:d.‘

co, Pontifices l!] deo-
ioillo contra Chyj.
_mc'm.“n]‘mw ut Mefliam;
[e tutic more d gmatico E{
(le duckos ,non
us miraculis (e

ﬂ‘n\ inito , non a

edillos non proc
L onciliari, fe od ape
vacato Chrilto , qui tot infi
M“m.\.n elle Ec C“t“ 2

ter r\] Jl\ilna,
tetex propofi-

5 ‘n:,mler.lluF‘
‘ldEﬂ\:'I‘h G 1.L1m‘m

Ad fecundam probationem de Coneilio Neeo=
czlarienfi , dicendum ipfum loqni de fecundis
ptijs , nte adhue primé uxore ;five de eo
yens unam uxorem , matrimenio fe con-=
jungitcumalia. Dici etiam poteflt quod Concis
lm-; prohibet non quidem fecundas nuptias, fr:l
‘v]]'lll....[i."” (IUE mn {"1]\. 10 lllJ“llﬂ{l 10 h[

vive

quih

no enim obnub lm'klt

ita nova uprarum velo quodam parrim
;canon aurem citatus prohibet
ne Prefbyrer celebritatem fecundi matzimonij
cum hac ceremonia faciat
Ad tertiam de Concilio Niczno primo, dico
quod quia Pauliani hzretici negabant Trinita-
tem, {ubindeque vere non baptizabant , redte
Concilium determinayit,, Baptizatos ab nlls efle
iterum bap ]
Ad quartam de fecundo Concilio Arelatenfi,
refpondeo converfionem non rantim dicide fta-
tu malo in bonum , fed etiam de ftamn bono in
neliorem , ut patet ex do&rina I, Gregorij libs
2. Epilt. cap. 100. vocantis profeflionem religio-
nisconverfionem, Unde {enfus verborum Con-
cilij et ,non debete alliimi aliquem ad Sacerdo-
tium in vinculo COHJLI’TI] conftitutum , nifi fuerit
aconv erfio, id eft nifi promlmt qnodaf-
pir tender ad perfe&tiorem vitz ftatum,
quo cerre :ml!us efterror.
Ad ultimam de Concilio Toletano primo, dico
1d l‘umlr e Concubinz li“I[C[lI"'t‘If.‘ non eam
quz non eft veré uxor, [&d illam qua: ductaelt
finedote , & ablque externa folémnitate , ut re-
éte notavi \ltz anusdift, 34, Can. mmbm &0
modo qm‘ rtura Genel, 2. vocar *’seal con-=
cubinam Abrahz que tamen vera erat ¢ uxoril-
livs, ut paret ex Genefis 16, Neque Dblhlql‘od
Beatus Leo gui hoe Congilium confirmavit, in
iw‘fwla

rubeo partimall

illi




larbonesfem cap. 4.
eram uxorem j ibi
enim nomen concibing fumitaliter quam Patres
Coneihj T oletani 1proea que fing mu-
1 perpetito vivendi fimul, aflumitut
inm thori.

nin

ArTtrcviys IL

Rf{fxy“?:zmr breviter ommia Concilia Gené.
Oncilia generalia in Ecclefia celebrata in

talte | in Ecclefra celebrata.
C tres clafles dividi folent 3 Quzdam enim
funt ab Apoftolica Sedeappr obara, & ab unjver-
{ali Eeclefia recepta; quazdatn omnino rcpru‘oa—
ta, & quazdam partim approbata, & partim re-
pro_bara.

Concilia generaliaapprobata numerantur hue
ulque decem & octo, Primum eft Nicznum 3:8.
Epifcoporum , celebratum fub Sylveltro Papa
anno 324. Conftantino imperante. In eo duz po-
tiflimiis controverfiz definite fant , una de ce-
Jebratione Palchatis , altera de divinitate Chri-
i, adversis hxrefim Arrianam.

Secundum eft Conftantinopolitanum 1. 15o.
Patmm, celebratum fub Damafo Papa anno
Domini 381, pro Divinitate Spiritns Sancti ad-
verstls Macedonium illam negantem,

Tervium et Ephefinum T, Epifcoporum du-
centorum , celebratum {ub Celeltine 1. anno
Domini 431. contra Neltorij herefim , ponentis
in Chrifto dvas perfonas, humanam, & divinam.

Q tartum eft Chalcedonenfe 630.Epiftoporum,
celebratum fub Leone 1. anno Domini 4¢1. ad-
versiim hzrefim Eutychetis ; unah tantim in
Chrifle naturam afferentis poft Incarnationem.

Quinrum eft ConftantinopolitanumI1. Epil-
coporum 6. celebratum fub Vigilio anno Do-
mini¢¢3. adversus tunc invalefcentem Qrigenis
hziefim, necnonadfedandos fAuctus diffenfio-
num , quibus Ecclefia tune temporis occaltone
Synodi Chalcedeneniis agi

Sextum eft Conftant olitanum 111, Epif-
coporum 289. celebratum fub Agathone Papa
anno Domini 630. ad damnandam harefim Mo-
nothelitarum ; unicam in Chrifto voluntatem po-
nentiam,

Septimum eft Nicznum IT, Epilcoporum 350.
celebratum {ub Adriano 1. Papa anno Doming
787, adversiis Iconomachos hareticos , hoceft,
fantarum Imaginum impugnatores.

Oé&avam elt Conltanrinopolitanum 1V. E-
pilcoporum 383. celebratum {ub Adriano 11, an-
no Domini §69. propter tyrannicam depofitio-
nem Ignarij Parriarchz (_-_U[\ﬂ,m‘tin\r‘(!Ei'[at}], cul
Photivs contra {acros Canones fubftirurus Fue-
rar, cujus fuafu, & operd Grci caperunt ma-
nifellé contra Primatum Romani Pontificis,
quem prius femperagnoverant, fentire, & do-
cere. Ceeperont quoque Latinos odio capirali
prolequi, & ranquam anathemate percuffos de-
vitare, eo quod addiderint Symbolo Niczno,
& Conftantinopolitano verba illa { Filiogue )
quare palam Gizcifefe 2 Romanis, & Larinis
diviferant; indeque nullaamplids celebrata fune
Concilia Generalia in Oriente, fed in Occiden-
tefolhim,

Nonum eft Latetanenfe I, mille feré Patrum,
hoc cft , Epifcoporum, & Abbatum , celebras

Tom. IV,

SECCLESIE CONCILILS,

A tum fub Cali

c

D

¥

197
xto I1. anno Demini 1122, contra
Saracenos , pro recuperanda Terra Sandta, fed
non exrat. ;

Decimum eft Lateranenfe 11. circiter mille
Epifcoporum , & Abbarum, celebratum fub In=
nocentio Il. anno Domitii 1139, contra Antipa-
pam Petrum Leonem, & pro jure Cleri,

Undecimum eft I,ateranruffk'nll. Epiftoporum
ferétrecentorum,celebratum {ub Alexandro 111,
auno Domini 79, pro reformarione Ecclefiz, &
contra Walden(es,

Duodecimum eft Lateranenfe 1V, Patrum
1285. ex quibus erant duo Patriarchz Crientales,
Conftantinopolitanus,& Hierofclymiranus:Az-
chiepifmpi tum Graeci, tum Larini y0. Epifcopi
400, Abbates ;. Priores conventuales Sod. ce-
lebratum fuic fub Innocentio III. qui ipfi etiam
prafuit, anno Domini r215. contra varias hare~
fes , tranfubftantiationilque vocabulum in Sa-
cramento altaris,in hoc Concilio approbatum eft.

Decimum tertium eft Lugdunenfe I.celcbratum
fub Innocentio I1V.anno Domini 11 4 5.contra Eri=
dericum 1I. Imperatorem , quiad Concilium vo-
catus , & venirerecufans , tanquam hoftis Eccle-
fiz judicatns , Regno Siciliz , & Imperio Ro-
manorum privatus eft. Adum etiam fuic de re-
cuperanda Terra San&a , Sanéto Ludovico Re-
ge conftituto Duce illius quintz expeditionis
facra,

Decimum fextum eft Lugdunenfe IT. Patrum
fere mille, ex quibus erant Epilcopi . Ab-
bates 6o0. & ahp Przlati minores , celebratum
fub Gregorio X. anno DAii274. contra errores
Gracorum , qui operd , & indultrid S. Bonaven-
ture, cum Latinis conjundti {unt, & conciliati
fuper articulo de proceffione Spiritus Sandii.
Quare definitum elt Spiritum San&tum ex omni
zternirate & Parre, & Filio pocedere , fed non
tanqulm a duobus {piratoribus , fedab uno Spi-
ratore, & principio : neque duabus fpirationi-
bus, fed unich tantim fpiratione. Grzel enim
purabant , Latinos afferere, Spiritum Sandtum
procedere Parre, & Filio, tanquam a duol_ms
Spiratoribus , & principiis, duabus quoquefpi-
rationibus, non una. Fuit hazc concordia Greco-
rum cum-Latinis decima tertia, quamvis diu non
perduravit, ficut nec preecedentes.

ecimum quintum eft Viennenfe Epilcoperum
feré 400. celebratum fub Clemente V. anno Dii
1311 Templariorum Otdo,qui annis 203. ‘ﬁttr:ra:,
in eo fuppreflus & extinctuseft. Damnati Begar-
di & Beguinz, necnon reprobara dadtrina, qud
tradebatur animam rationis compotém , non efle
Cﬂl'POl'iS huﬂlahl F()l'ﬂ“‘-ﬂl.

Decimum {extum eft Florentinum Patrum 141,
qui fubfcripferunr, & multorum aliorim quiante
fubfcriptionem difceferant,celebrarum fitb Euge-
gio IV, anne Dominir439. Ineo Greaci u]t.im:‘)
convenerunt cum Latinis fuper quinque fidei ar-
ticulos , de proceffione Spitirus Santti ab utro-
que, de Purgatorio in certo loco, & corporali
gne , de Primatu Ecclefiz Romanz , & }3nntil_
ificis fuper emnem Eccléfiam , quod Latini meri-
1o addidiffent Symbolo ( Filiogue procedir ) ag
tandem , quodjnftisde caulisin azymo confecra~
fent , quamvis Graci, filo modo, in fermenras
to. Inhoeitem Concilio Armenife (e ad Eccle=
fiam Romanam reduxerunt, & receperunt aby
Eugenio 1'V. Decretam fidei, inquo brevitet
continetur dotrina quam habet Ecclefia Roa
maha ‘de feptem Sacramentis,

Pp




34.

1.

298

Decimum feprimum elt Lateranenfe V. Pa-
raram (ub Tulio 11, & Leone X,
¢ [equentibus , contra fchif=
mata, & 2 I‘AE\"!‘(‘UH 5 qum“-,lm P[?‘:‘
cipuum fuir 1 ice Sandtionis abrogqtlo.

Decimum eé&avum eft Tridentinum , fex Car-
dinalium , quatuor Legatorum, Patriarcharum
grium , Archiepifcoporum triginta duo, Epifce-
porum ducentorum viginti octo, Abbatum quin-
que , Generalium ordinum miniftrerum feptem,
Epifcoporum procuratorum mulrorum , celebra-
tum fub Paulo I1I. Julio III. ac Pio I V. ab
anno 1545. quo inchoatum fuit, ufquead annum
1563. quo finitum fair,contra hzrefes Lutherano.
rum , Calviniftarum, & aliorum.

Cim autem Catholici przfata decem & ofto

Concilia generalia pro authenticis unanimicer re-
cipiant; Graci tantim recipifit prima r“P“‘“'I%F‘
therani prima {ex;Eutychiani,qui adhuc inveniii-
tur in A fia,prima tria. Neftotiani, quietid inOrig
re reliéki funt, prima duo; Trinicarij, quiin Hun-
garia & Polonia nunc verfantur,nullii admitcune,
" Concilia generalia reprobara funt feptem,
nempe Antiochenum , tempore Julij . & C01I1_
ftanti) Imperataris, citcaannum Domini 345. in
quo ab Arrianis damnatus et Athanafius , & via
patefadta ad everfionem Concilij Niczni primi,
Mediolanen{e Epilcoporum plu{quam joo. tem-
pore Liberij, & ejuldem Conltantij, circa an-
numys54.in quo etiam obliqué fides Catholica
damnara eft. Ariminenfe Epifcoporum 6éoo.
tempote Felicis I1. & ejufdem Conftantij anno
373. in quo (ublatum eft de Symbalo nemen ho-
mouffos. Ephefinum fecundum tempore Leonis I,
& Theodofij junioris , anno 449.in quo fadio-
ne Diofcori occifus eft S. Flavianus Epilcopus
Conftantinopolitanus , & Legari Romani Pon-
tificis fugati , ac demum harefis Eutychiana con-
firmata. Conftantinopolitanum temporey Gre-
gorij I1. & Leonis Ifaurilconomachi, anno 7;0.
celebratum, conrra {acras Imagines , renitente .
Germano Patriarchd Conftantinopolitano , qui
propeereaa (ua Sede dejectuseft. Irem aliud Con-
ftantinopolitanum Epifcoporum 338. tempore
Stephani II. & Conftantini Copronymi , anno
757.1n quo etiam Chrifti & San&orum Imagines
abolitz funt. Pifanum contra Julium I1. anno
1521 teprobatum paulo poftin Concilio Latera-
nenfi quinl:o ,fub eodem Julio II. celebrato.

Quantim vero ad Concilia, partim confirmata,
8 partim reprobata, fex enumerantur, ex qui-
bus primum eft Sardicenfe, tempore Julij I. &
Conftantij coatum, in quo trecenti Epifcopi
Occidentales fidei Catholice fubfcriplerunt | re-
liqui verd fepruaginta fex qui erant Orientales,
fidei Arrianz. Secundum fuit Concilium Sir-
mienfe (ub Liberio Summo Pontifice, Conftan-
tio imperante , in quo duz formz fidei compofi-
tx [unt , una Graco idiomate Catholica; altera
in lingua Latina , apertis blafphemiis plena. In
€o etiam Photini hzretici damnatio facta eft,
quam univerfalis Ecclefia recepit. Tertium eft
Concilium Trullanum , Conftantinepoli in Pa-
latio quod dicitur Trullum celebratum, tempore
Sergij Papz , 8 Juftiniani Imperaroris. Dicitur
autem pattim approbatum , quia licct Sergius
Papa tunc fedens eum reprobarit, fubindeque
Canones illius nullam ex {e vim habeant , ramen
o&togefimus fecundus de pingendis imaginibus
poftearecepruseftab Adeiano Papa, &4 {eptima
Synodo ¢ enerali, Quartum eft Comgcilium Fran.

grum IltlL.
anno Don

DISPVTATIO QVINTA

A cofordienfe, tempore /

c

D

E

'ia:;i_fi & Caroli M, B
Francorum Regisc m ; licétenim confipm,_
tum fueric qmmd cief__;ma n quo dfh‘mt, Chja
ftum non efle Filinm Dei ﬂd0}‘15\«'11111,1‘L“prubamm
tamen funt quoad aliud, in quo exerrore dam.
natur {eptima Synodus, Quintum eft Congilign,
Conftantienfe inchoatom {ub Joanne X X 11 1
& finitum fub Martino V. tempore Sigifmyndj
Imperatoris : licer enim apprebatum fuerj; 3
Martino V. quantim ad ultimas (effiones, nop
ramen quoad primas, Sextam denique eft Con.
cilium Bafleenfe , tempore {chilmatis inchga.
tum , & continuatum B » ac deinde Lanf.
nz finitum anno 1449. quo tempare ceffic Nico.
lao V. Ponrifici, tam ipfum Concilium, quim
Felix V.in Summum Pontificem tempore [chif.
matis ab ipfo Concilio creatus, cujus Conailij i
hilapprobatum fuir, preeteraliquas difpofitiones
circa beneficia Ecclefiaftica,

Praxter quinque fidei regulas jam explicatas,
nimirom Scriptutam , Traditionem , Ecclefiam,
Summum Pontificem , & Concilia generalia,
alij fexram aflignant, nempe unanimem S8, Pa.
trum in vero {enfu Scripture explicando , vel tra-
ditionereferenda,, vel Ecclefiz {enfu, & dogma.
te fidei , ut tali indubitanter afferendo confenlum,
Hunec enim Ecclefia univerfalis {equitur, & fe-
qui tenetur in materia fidei, ut patecex Concilio
Lateranenfi centum quinque Epifcoporum fih
Martino L. confulrarione g, ubiex quinta Synodo
generali referuntur hac verba : Super bis anem
1 omnibus [equimur Santlos Parves, Dottorefque
Eoclefie, Athanafinm, Hilarium, Bafilivm , Gre-
gorium Theologum , ¢ Gregorinm Ny(Janenfem,
Ambrofium, Augﬂﬁi;m s T.Fﬁwp!:é[mn,}ammcm
itinopolitanum,Cyrillum, Leonem, Proclum,
imus amnia ; qua ab eis provellafide . &
in condemnationem hareticorum expofita fupt,
S.'zd.-'.:'fpiuws autem e alins fanflos € orthodoxos
Patres , qui in [anéta Dei Ecclefia reflam fidem
irreprehenfibiliterufgque ad finem vite pradicaves
yunt gre. Unde SS, Patres , & Eccleliz Dioéto-
tes , tefte Cafliodoro, lﬂr_‘}‘:tg'mm illi fortes funt, 7 ':f“
qui le@um Salomonis , ipfam fcilicer Ecclefiam, o
indefelsé¢ cuftodiunt , dum illam fuis {fententiis & ;. v
fcripris,adverstis hereticorum tela communiune, /o -
& defendunt. Imo ipfi funr (inquic Profper jqui
per Dei gratia nt divine voluntaris indices, ::” i
Ecclefiarnm Christipoft Apoftolos fundatores , fi=
de[ij'}‘mfmh duces , veritarss affertores, pravedo- e
étrine hoftes » Patresin fide Carbolica vegenerato.
rum , Predicatores caleftinvm , ;:riwipéa,eiang:; in-
vifibilinm preliorum , exempla bonorum opernm;
docrmenta virtutii, L*;-“jwmu_ﬁa’:.‘!iﬂ. ,’PJTJEEI Ecole-
fie duces, ipﬁL‘D.fumnmﬁﬂmﬁmz,qﬁibm in Chriffo
fundatis innititur omnis multitudo credentinm ¢,

Dixi confenfus wnanimis Santlorum Parrum, 1
quia nillus eft ex SS. Patribus, Do&oribus,
feorfim f[umptus, quific regula infallibilis fidei,
cim nulli fit promiffa infallibilitas, & fingulife-
réinquibufdam erraverint , ut Cyprianusin he.
teticis rebaptizandis, Hieronymus in aliqua par-
te Daniclis rejicienda , Hilarius, Ambrofius, &
Auguftinus , inafferenda Angelorum corporei-
tate ; Gregorins Nazianzenus, Bafilius, & Ori.
genes , in altrnenda eorum creatione ante mun-
dum corpereum , &alijinaliis. Unde Augnli-
nusin Epiftola quadam ad Hieronymum, hane
praclatam {cribin (ententiam , qua etiam in vor
lumine decretorum dift, o. cap. Ege [2lis, re-
citatur in -hunc modum & Gratiano ; Ego [olif




»[{

=

CTV

am Canonici

appellarn-

7 Arw arEm ¢
gredam. 'St autem ali
gideatur contrarinm vers

in E'Z/J ;?"1'("?1‘(10 ﬁﬂﬂﬂ

i, nibit alind quam

mendo[im codicen: r_,ff'f s wel non affecnruwm inter-
pretem guod dittumeft , velm
sion ambigam. Alios antem ita lego , gn
f};n{’-ﬂ.ﬂe ?J’idufzm:fpo!rc‘r’m, it non
pisem s qHia ipfiita fenferint f'gd quia per alios
Authares s vel Canonicas , Ve me?
nes , guia @ vero nen ;sirrrmm, mibhi Fcf_ﬂ:‘:i:t'uc‘
potuernat,

ime me intellex

§ rdfio=

= : 'an.. o+ e SRS S
@@w (SETEHEEFTTHEREE

PRSPV L A TR OV

De actu fidei intorno,

2. D. Thonie.

d G 7

& g

VM adus virtutis Fl eciem defumat ab
¢o, n“{.mmw habitum virrutis (pe-

cificer, :trour ita fit medivs interurram-
que, poft exactam olﬁ-n- inoftre fidei confidera-
tionem |, ftatim eccurrit confideratio adiis
Hic autem eft duplex | internus nimiram,
definitio eft, qllo‘ﬂf ficaffenfus firmus, in authori-
tate Dei oblcure revelantis fundatus § & exter-
nus, qui nihil aliud eft,quam exhi '\
cujus enfibilis , quo internus fidei adtus ¢
ratur, De primo agemus in hac difpuratione ; de
fecunde inf{equenti.

ArTicvivs Primys.

’
Frrum ad atlum internum fidei requ

pia motio walnntatis ?

Artem negantem tenent Scotus inj. &m. a7

1

queeft. 1. & 2. Holcotinr, quaeft. 1. arc.
Picus Mirandulanus in Apologia, quaft. 8. dl-
verfo tamen ducti fundamento : duo enim ultimi
exiftimant intelle€tum cogi ad affentiendum per
mouvacredibilitatis , non minds quam cogatur
ad affenfum conclufionum proprer demonftra-
tionem j unde ficuraflenfus [cientificus non exi-
git pi.‘nm motionem voluntatis , ita necaflenfus
fidei. Scotus vera docer ad a¢tum fidei (ufficere
quéd voluntas adillum mere negativé (e habeat,
fen quod illi non reﬁ{hr- minime vero requiri
q=lodlmeﬂtétum ad affentiendum veritatibusres
velatis p(‘ﬂﬁt‘.vt'ﬂpgnl{'f‘f , ac determinet. Pro de-
fenfioneaffirmarive fent
eftapud Theologos,
Dico ,ad aétum internum
nem voluntatis, qui determin
leGtum , ut credar id quod iph
proponitur.
Probatur prm‘ o ex Scripturs
dicitur ;

entix , qu& communis

ei requiri motio-
& moveatintel-
cum oblcuritate

nam ad Rom, 10,
Corde ereditur ad ,adeflt, vo-
luntate movente & ‘-nphc.\n e .;.{ credendum , ut
explicat D Thomas ibidem le&.2. & Ifaiz 6. &
Yoan. 12. infidelitas Judzorum adfcribitur dori-
tizcordis , id eft obftinatz voluntati. Trem Luca
24, fic Chriftus increpavic duos Dilcipules eun-
tes in caftellum Ematis : O ffulti.cr tardi corde ad
eredendm id elt | quorum voluntas ad creden-
fum. rarde & diffialé (e determinat, Denique
Tom, IV,

FIDETINT

A Actuom 1%6. d

C

ER N O,

rur de Lidia Pu

299

rpuratia : Do

NUS Aperuit ei cor s ut intenderet s € crederer bis
gue dicebantur & Paplo : ubi per cor fignificatur

volintas ; que prids tangi & immurari debet per
augilium gratiz, quam intellectus P rzbearaffen~
fam verir: atibus r evelatis. Unde in Concilio Arau-
ficane can. 5. afferitur , initivm fdei
lizaris ‘ai.u‘hrm (qui eft i

five credi-
a4 piam ::.0 volunta-
n]‘x E’ H“I OL}!: ]\“! g!ﬂ]ll{ulll (;111&11“"..

Pmbam- fecundo ex Augultino Tra&. 36,1y
Yoannem > ubi ficait ; f?r“h'{’.f guifquis in Eccle-
m pot eft molens , avcedere ad alt :rr.. fu'u’f' no=
fens , \fed credere mon pm:f‘ nifi volens, E Igo ex
Auguftino actus fidei eft voluntarius, fubinde-
que [Upponit motionem & determinat ‘onem vo-
luntatis, applicantis intelle€tun ad credendum.

Probatur tertio 3 Affenfus fidei eft u[m,r, nen
foltim quoad EYL‘l'CH’u‘\'." , licut 2

ed etiam quo: ni .l‘—ecla‘; B
five in ra no. e "t‘it'll‘\'m pe
Trr'o.t-m'mn tionem vohm-
, tatione cu ;us determinerur intelle@tus ad
illum | rtam quoad fpecifi lu.m: qu ‘..:1
exercitium, Confequenti
enim actus liber intclle@is |
bereft, dependetra
terminatione, Antecedens vero probatur primé
ex Tridentino {efl: 6. cap. 4. dicente, quad hi qui

jllﬂl[ic"nnu‘r ;- L. movettur in Denm 5 cre-

fltsln}l' l‘}fhl

voluntate,

& indiger ejus de-

s ratione: Politis om s ibng

meotivis ad crec {\ n
tatur hon

, on folam non neceffi-
adlum circa res fidei,
ndum adtum aflensis po-
nde Chrifto & Ap oflolig
cula facientibus me":m
ftre i'nc]ai CI‘[IL]HI]( ; alij u’]ndif.
i‘\s'titf*.-.:]‘,t : ]nn'l illad A, 28. Clom audiffent ve-

(ignem moristornm s quidam quidem trride-

Fhnt & i’rf_{_n ml:J
quoad exercitium,
nem. Tertio, A&t

fed e

15 fides

;4 adfine mmimo 168
omnes requ ifitz ad meritum , eft meritorins Hon

ficut a&us fcien-

folim qJn:!dC;.ELCltlUn. altils,
i cificationem, & ex X parte

tiz, fed e 1 quoad

objecti, sralivm , gt docet
D Tlmmn <ilload Rom 4

atin eff illi ad
.rf’mgm (-H er , juxra illud Luca
1. Beata que cre id Joan, 10, Beaté

qui non viderunt iderunt ; Ergotalis al=
fenfus , vel attus fidei , voluntarius & liber eft
quo:.d qtfil:ixat!(‘a['lfu“l‘& non foliim guoad exer-
citium jadtus enim eo modo, quo elt meritoriug
& lai deber effe liber, ciim liberras pet

'
1aa

{ead meri :nm & lauda Enh:arcm actuum huma-
norumre
tum de

Juicatur, Denique eftfpeciale pra
-:r;x:m-r:do aflenfua ITlVHC‘l.S n
r propolitis: At pra
& !mc nece (Tariis, fed dehi l\L
i poreflt co
non determinarur fuflic
abjedto fibi propolito
motione & determi
G\Et‘ml‘lpﬂur ¢
terminari-ab.objeto |
dens probatur ;lmj

ECEPL
ire fdet
n datur

dea

2lleCtus entm i

) poteft dc..
vel a voluncate. Antéce-
m-non d mearluf{].‘

3n

3




3@0

cienter ad aferciendum , nifi videatur in fe im- A

mediate, ur conflat in primis prinlcipiis - &jn

Wis que experi svel per nc:cihum} confe-

quentiam inferatur ex principiis vifis ) fen ‘CL’I.{TZ

cognitis , ut patet inconclufionibus iciemaﬂcs§:

Sed obje¢tum fidei nullo iftorum modorum evi-

denter cognolcitar a nobis ,cim tale objedtum

{it veritas oblcuré revelata , tum infeipfa , umin

caufis & effe&ibus fibi intrinlecis : Ergo-intelle-

&tus non determinatur fufficienter ad credendum

ab objecto fibi propofito. Hanc rationem infi-

nuat S. Thomas quaft. pracedenti, art. 4. ubi fic
difcurcit: Fides importat affenfiom intelleliis ad

sd quod creditur. Affentit gutem 2

1{;«' dupligiter: uio modo quia ad hoc movetur ab
ipfo objeito s quod eff vel per [eipfum cognitiim,
freur patet in p'r‘."ﬁcipii.f Pr."m:'.r qrOTHIR eft f.‘!tr‘{-
lettus s vel eft per alind cognitwm , ficut pater de
conclufionibus , quarnm eft [tie alio mod
intelletus affentit alicui non guia it
veatur ab objello propria fed per
SHionem Voluntarie declinans in upam parten,ma-
gis quiamin aliam. Et fiquidem hec fir oum di-
bitatione ¢ formidine alterius partis, erit epima.‘
JfE antem fit curh certitudine,@r abfque tali formi-
dine , erir fides.

Hazc ratio probat contra Scotum,non [ufficere,
volunratem negativé [¢ habere ,urintelletus eli-
ciat affenfum fdei potitis quam diffenfum : nam
voluntas negativé (e habens, nonfupplerid quod
requiritur ex parte objecti, ut determinet intel-
le&tum ad ejus aflenfum , nempe illius eviden-
tiam; negatio enim [upplere non poteflt defectum
pofirivi, nec magis determinat ad affen{um quam
ad diffenfum.

Obyjicies primo : Potentia non impedita poteft
per fe ferri in objectum {ibi ufficienter admotum
& propofitam ;ut patet inductione facka per om-
nes potentias , faltem qua naruraliter & necella-
rio agunt, quomodo certur eft intelleGumage-
re; folius quippe eft voluntatis , pofitis omnibus
adagendum neceflariis,poffeagere , vel non age-
re: Ergo non deber intelle@tus 4 voluntate move-
zi & impelliad credendum , quando ebjeum fi-
dei illi fufficienter proponitar, fed fatis eftillum
non impediri , fubindeque quod voluntas ad hoc
mer¢ negative {e habeat.

8. Hoc eft precipnum Scoti fundamentum , cui
facil¢ relpondetur, potentiam quidem non im-
peditam ferri ex fe in objectum fufficienter pro-
pofitum, quando objedtum eam prorfus deter-
minat : hoc autem nunquam intelleui contin-
git, nifi quando objectum illiita evidenter pro-
ponitur, utnon poflic affenfum fuum cohibere;
adedque quia objectum fidei, quantumliber fuf-
ficienter propolitum , femper manet obfeurnm
& inevidens ,ideo intelletum non potelt deter-
sminare, fedad hoc pia aliqua metio voluntatis
omnino requiritur,

Objicies fecundo : Fides ftare potelt cum evi-
dentia in atteltante, ut difputatione pracedenti
oftendimus : Ergo & haberi abfque pia motione
voluntatis ;nam in quo elt hze evidentia, non
eft neceflaria pia voluntatis affeio : unde licéx
in demonibus fit fides , cim de illis dicar D, Ja-
cobus quod sredunt & contremiftunt , tamen quia
habent evidentiam in atteltante , & convincunta
evidentid fighorum & miraculorum , ibi nonin-
tervenit motio aliqua voluntatis , dererminantis
eorum voluntatem ad credendum , fed credunt
yeluri inviti, & coadti,

s ali-

Je

6.

“

9

PISPVTATIO SEXTA

Refpondeo concelfo Antecedente , negangy ..,
Confequentiam :licét enim aliquis habgap epi. h'
dentiam in ateeltante dealiqua veritate qQuia ta.
men veritas in (e obfeura et , & non vila, ngy

reft de fe efficaciter & infallibiliter determjps.

intelleétum ad aflenfum ,atque adeo poftula.
uraliquid quod fupp as infufficientiam ;g
hoc eft pia motio, {en affectio voluntaris, urfy,
pra often{um eft. Unde ad illud qnod{hbiungi.
tur dedemonibus , qui tefte D. Jacobo credyy
& contremifcunt, dicendum eft, quod quamyis
inillis non [t pia affeétio voluntatis , quia non
creduntfidelaudabili, & infust , quz fic donum
Dei, fed aliquo mode coacta, inillis tamen eft
B actus voluntatis quo volunteredere , ur doger I,
Themas infra quell. 5. art. 2. ubi fcdifcarr
Ouod woluntas movear intelleBum ad affention.
dum., pote tconti
dine voluntatis

¢

ca

WL | yags = ¥
pere ex aurfkfu.-.. “no mody ex gr.
. s bomum , & Jic credere off oty
laudabilis : alio modo quia inteleltus convincipyp

ad J'Jarra;zm;fj’;a‘cr’[ﬂ‘:.’ effe credendwm his que dicup.
tur  Licér non convincatur per evidentiam vei, Fy
poftea concludit quodin fidelibss Chyrifti lands.
tur fides _,"rr.‘tsm!'}:mp i odim 56 fecundim
boc noneff in demonibus , [ed [olitm [ecundn mody,
Sentitergo etiam dzmenis intelleGum affenre
rebus creditis proprer imperium voluntats, &
voluntatem movere ejus intelleétum ad affen-

Gf tiendum mylterijs fidei, non quidem ex ording
voluntatis ad bonum , fed quia intelleGns con-
vineitur ex miraculis & alijs fignis, ad judicans

cut motio veluntats

ad eredendum requiritur in eo quiob ﬁgr.a.ma—

a credic morrem patris , aut aliam rem (ibi

(am & nocivam , quamvis nulld pia affeGione i

i'ulac-:-mz" a ii}mm meveatur.

Objicies rertio : Voluntas non poteflt moyere

lledbum ad aflentiendum gotids quamaddit |

{entiendom rebus fidei : Ergo ad talem afleplum

get intelleGtus pid motione voluntas,

Confequentia pater, Antecedens verd probatur,

Volutitas non potelt movere intelle@tum ad fpe-

D cificaticnemadtis , {ed foldm ad ejus exercitiams
Ergo necad aflentiend rebus  fidei , potitis
quam ad difféntiendum. Confequentia eft evi-
dens, Antecedens vero probatur ex D, Thoma
1.2. quaft. 9. art. 1, docente proprium effevo-
luntatis movere omnes potentias quoad exerci-
tium adtils, intelleétis verd movere quoad fpe-
cificationem, '

Refpondeo negando Antecedens , ad cujus <1
probarionem,nego irerum Antecedens.Eradejus
probationem , ex D. Thoma defumptam , dico
quod licer proprium fit voluntatis determinare
intelle@tum folim quoad exerciriam a@is circa
aliquod obje@um , quando a tali objetto foffi-

E cienter quoad [pecificationem determinatur iple
intelle&us , ut contingit in demonftrationibus
feientificis , in quibus obje@tum ratione fuzevi-
dentiz toraliter convineit intellectum ; fi tamen
objetum | ratione fuz inevidentiz , relinquatin:
rellectum indifferentem ad (peciem adbis, adal-
fentiendum , vel diffentiendum , tanc pertinerad
yoluntatem , ipfum quoad hec determinare, (ubs
indeque etiam quoad [pecificationem movere! ]
Waxime ciim intellectus & voluntas , ob natura-
lem fyapathiam & connexionem quam habent
adinvicem , {ibi mutud quodammodo communls
cent fuas proprias perfectiones & vireares; vas
luntas intelletui vircurem movendi quoad EXE
citium { proprer quod intelledus ira de facko

. i 1
3 51:EC:CL{EI“EEUIU H

non indi




o

L et

i

DE AGCT V- FIDEA TNTERNO.

jor

jovet potentias externas fuo imperio ) & intel- A quam qualitatem habirualem in voluntate , te.

Je@us voluntati potefitiam mevendi & determi-
nandi quoad [pecificationem.

Inftabis tamen : Ided exfolutione data ; ad fpe-
ciem a&1s fidei requiritur pia motio five affectio
yoluntatis, quia ctim objectum fidei ; ratione fue
obfcaricatis , fivex fe infufficiéns ad determinan-
dumintelleCtum circaaflenfum potits quam dif-
{enfum , debet voluntas talem infufficientiam ‘ob-
ic&i fupplere per piam affe&tionem : Sed non
Po:eﬂ.‘ voluntas per piam motionem, feu affedtio-
nem, talem infufficientiam fupplere : Ergo nee
determinare intelleftum ‘ad fpeciem adkils cre-
dendi. Minor probatur : Infufficientia veritatis
objeftiad movendum intelleétum , & i?ﬁun de-
terminandum in aétu fidei, eft infufficientia evi-
dentiz , quandoquidem ex dickis ideo objeftum
illud dicitur infufficiens ad talem morionem &
determinationem , quia non eft evidens: Atqui

voluntas non poteft per fuam motionem i‘up:’-!e- i

rein objecto fidei defectum evidentiz , noneni
reddit ipfum evidens , fed relinquit obfcarum:
Ergo &c,

Relpondeo negando Minorem , ad cujus pro-
bationem ,conceffa Majori,dico ad Minorem,
voluntatem non ideo dici per piam motionem
fupp](‘.re defetum evidentiz ohjecti, quod red-

dat illud evidens, fed quia facitillud quod przfia

retevidentia objecti, i adefler, nempe determ
nationem intelle&is ad credendum, potitis quam
ad difcredendem. Quomodo antem ita determi-
netintelletum volantas | fi quieras , dico inta
tumidab ea prftar, inquantum reddic ineel
&um complacentem , {ive pi¢ afft
ipfamereft complacens & pi¢ affeda, circa
fieria fidei propofira ; talis enim complacenti
affedio eft veluti pondus , quo non neceflitata,
fed liberé detrerminata , impellic & deterr
telletum ad confenfum potitis quam ad
fom.

Ex didtis inferes , quod eim nihil fie volitam,
quin prezcognitum , & ad omnem aétum volun-
tatls prereq is adtusex parteintelle-
&iis , neceflarins eft is adtus intelletus, quo
regulerur proxime ca affedtio volun-
tatis , himirum judicium icum , quo conve-
nientia & honeftas o i voluntati re-
prafentetnr , & ipfa efficaciter moveatnrad vo-
lendum credere, Et tale judicium pradticum eft
in fua fubftantia fiuperpaturale, ficur ipfa pia mo:
tio & afféctio voluntatis quam regulat: unde ad
uttumgue aétam eliciendum aliquod auxilium

1

1
aeng

. entitativé [upernarurale requititur, ut oftendi-

musin Tractatu de Gratia.

ARTICYLYS

Pirtm ad piam wmetionem woluntatis , in-
zelleltum ad credendwm determinantis , re-
quiratur virtas vel habitus fpecialis | &
fide diftinEluse

Ffirmane Suarez , Valentia , Melina, &
alij Recentiores ; negant communiter Dif-
cip‘uli D.Thome ,excepto Joannea S. Thoma,
qui concedit quidem ad piam motionem , fubin-
dequead adtum fidei ,hon }wrzrev:uiri virtntem,

qua (it dire€t¢ 8¢ per fe moralis, afferit tamen *

neceflariam effead eliciendum talem adtum ali-

Tom, IF,

C

D

duétiveé pertinentemad fidem , quatenus eft qua-
dam inchoatio ipfius , & participium, Pro refo-
lutione

Dico : Ad eliciendam piam motionetn voliunta=
tis , qué intellectus dererminarur ad credendum,
non przrequiritur vireas , vel qualitas habirua-
lis , fed auxilinm afuale {ufficic.

Probarur breviter: Aftus piz afeionis eft
imperfectus in fua {pecie, quia non eft ultimarus
inilla,fed comparatur per modum viz & ten-
dentiz ad aétum fidei : Ergo ad illum eliciendum
non requiritur aliquis habitus virtutis , fed foffi
citauxilium aétuale. Antecedens conftar,'Con-
fequentia verd probatur. Habitus virtutis non
ponitur nifi adaétus perfeftos & ulkimaros, qui
proxim¢ tenduntcirca fua objecta : Ergo i adtus
piz affeétionis fe habear ut imperfettus & via-
lis , non debet aflignari aliquis habitus virtu-
tis ad ipfum eliciendum , fed auxilium actuale
fufficic.

Confirmatur & magis illoftratur hee ratio:
A&us pix affeGtionis ex propria [ua ratione pra-
cedit aéum fidei , tanquam difpofitio fewinchoa-
tio illivs ,ur decet D. Thomas qualt. 14. de ve-
rit. art.2. ad 10, Arqui vireus {pecialis non confti-
tuitor ad adtum qui fe haber per modum difpefi-
tionis, feu inchoationis alterius actlis perfedi :
Ergo ad piam motionem non debet poni ha-
bitus fpecialis , etiam imperfectus | fed fufficic
habitns fidei , cum auxilio {peciali ex parre vo-
luntatis.

Addo quod nen poteflt talis habirus (pecialis ha-
bere ordinem ad quein reducatur : Ergo nonda-
tur, Probatur Antecedens , quia vel ad habitus
Theologicos , vel ad niorales reducideberet: Sed
ad nentium horum habituum ordinem reduci po-
teft : Ergo ad null 'm. Miior quoad primam par-
tem , quod fcilicertalis habitus non poffivreduci
ad habirus Theologicos, cenftat, quianon attin-
git immediate Deum.Quoad fecundam probarur:
Nam fi effet habitus nioralis , vel efler virtns per
fe infula & fupernaturalis, vel naturalis & acqui-
fita: Non pc‘:'tc ft autem dici naruralis, quia actus
pizaffectionis, five volitionis credendi , cim it
caufa a@is fidei, eft , ficurille,, fupernatnralis ac
proinde non porelt habere pro principio, a quo
elicitivé procedat , virtutem naturalem acquifi-
tam : non poteft etiam alis wirtus dici fupernaru<
ralis & per fe infufa, quia emnis virts moralis
per feinfufa [upponir prudentiam fufam , tan-
quam fuam regulam, & ifta charitatem ;utpoté
ciim abfque charitate deficiat debita habitude ad
ultimum finem fupernaturalem , fubindequera~
tio prudentiz fupernaturalis,ut oftendit D.Tho-
mas 1.2.qu.65.2rt. 4.ad 1. Adtus autem velumﬂati‘s
dererminans intelle@tum ad crgdendum, non fiup-
ponit neceffario chariratem quandcquid_em po-
teft , ficur adus fidei | effe in hominegratia habi-
toali deftituto , & in peccato mortaliexiftente :
Ergo &uc.

{')bijcies primd: D. Thomas infrd qual. 4. arc,
2.in corp.fic habet:Oporier quvd tam in voluntate
Jit-aliguis babitus , guansin inrel “?_!.’ 7 debeat
atlus fidei effe perﬁ-;?n.r :Sed non det
voluntare aliguis habitus , nifi ratione g
&ionis,ad actum fidei requifiteiErgo ad eameli-
ciendan: aliquis habitus in volunrare requiritar.

Refpondeo cum Caierano , aliifque D. The-
maz Difeipulis, §. Doctorem loqui deaétu fidei
perfecto, non folim perfefione eflentiali, quan

Pp iij

18

9%

%3
-




2.

; oL

abet etiam ille qui non informarur charitate fed

etiam perfectione accidentali, per quam coni[hf

e virrus ‘umplm‘.cr di&z, five
q

tuitor in rati i
meritoriz , qualis eft duntaxat aétus fidei chari-
mate vex quo folum lequitur ad

tatedivini
piam motionem , €x imperio CI]&I‘][‘LEES‘ proce=
dentem , requiri habitaniin voluntate , nimirum
ipfam charitatem ; quod non negamus. Sgd cum
hoc ftar,; quod fi tam actus fidei quam pia mo-
tio , pracise quoad pe fectionem 1pfis effentja-
lem confiderentur., qualiter conflidesantur attus
eliciti ab homine peccatore , habitu charita-
tis deltituto , nullus ad eos in voluntate prare-
quiratut habitus, fed auxiliom ac‘.‘tunic_‘ ﬁlﬂigia::

Objicies fecundo : Ad eliciendum adtum fidei
ponitut in intellectu habitus fidei: Ergo :“u_{ eli-
ciendam piam motionem, ponendus eft alins ha-
bitus in voluntate. Confequentia probatur : Ideo
ponitur habitus fidei in intelledtu , & non ran-
, quia a¢kus fidei non fe-
frequenter & connatara-

tim auxilium actual
mel atque iterum,
liter & nobis elici deber : Arqui fimiliter pia affe-
&io connatucaliter & frequenter a nobis elicien-
da eft . toties nimitum , quoties eliciendus elt
adtus fidei: Ergo, &c.

Relpondeo negando confequentiam, & pari-
tatem. Ad cujus probationem ,nego Majorem:
Ratio enim ob quam requiritar habitus fidei in
intelle@u , non eft quia adusille connaturaliter
& frequenter eft eliciendus , fed quia eft actus in
fua [pecie perfedtus & uleimus ; unde ctim hoc
Hon reperiatur in pianmtim:c-,fed hac fir aftus
imper}’cﬂn» & per modum viz ac inchoationis
ad acum fidei , non requirishs ficutad illum ha-
bitus , fed (ufficic auxilium a&uale ; quamyvis ex
eo quodtalis motio frequenter elici debeat a vo-
lunrate , & connaturaliter,, debeatillud auxilium
frequenter dari, & efle connaturaliter debitum
ipfi habitui fidei.

AR cvLyvs ILLE
Viram atlus internus fides fit neceffurius ad
f;tf:m’m , non foliim necellitate frecepti,
fed etiam necelfitate mm@'?

Sk
Quibufdam pramiffis refernntar fententia,

Vppono primo , falutem hominis duplicem &
w I Theelogis diftingui, primam videlicer & fe-
cundam, Primam falutem hominis vocant ejus
jultificationem , quomodo nomen faluis accipi-
turad Ephel. 2. dup dicitur, Gratia eftis falvati
per_f[a’mz > & ad Titum 2. Salvos nos frc.’x;;:;—ﬂa—
Yacrim regenerationis. Ultimam falurem appel-
lant beatitudinem noftram fupernataralem : in
qua fignificatione accipitur nomen faluris Marci
ultimo , dgm dicitur : Qui crediderit, & baptiza-
tus fuerit s falvus eric.

Supponofecundo , duplicem effe neceffitatem,
unam prxcepti, alteram medij, Prior eft debi-
tum & obligatio proveniens ex pracepro perfe:
pcileziqr vero elt ejus fine quo aliquid obtine-
ri nequit, five id fic ex natora ip{‘:\r-um rerum,
quz {unt jra connexz ( quomodo alimentam
eft medium neceffarium ad confervandam vi-
tam animalis ) five ex infticutione caule alicu-

DISPVTATIO

SEXTA
A jusdominantis, qua voluir & ordinavit utunym
fine altero obtineri nequeat,

Inter ea antem qua funt neceflaria neceflitas
medij , & ea qua {untnecefaria neceffirate pra-
cepti tantim , hoc teperitur difcrimen, quéd.ea
quz {unt necellaria neceflitate medij in ordine ag
aliud,debent indifpenfabiliter poniin re, faley
fecundim viam & potentianvordinariam,adhge
ut aliud acquiratur: ea aurem quz {une tantim
neceffaria neceflitate praecepriin ordine ad aliud,
non eft femper necelle quod penantur in re,ad

hoc utraliud acquirarur , fed fufficit quod fing i
q 5 ] ntin

}H’ﬂ.’P.Ll’&EiOH:‘ animi , & quod ponantur in rey, "

dati Lj(f:;:ﬁﬂ:}b in qua pracepium :jl)' gat. Iiem
B nc‘.ceﬁ‘.ms in’.i.‘(c'll}ti non vigec , nifi pr f—']"fl'lt'n
cognofcatur ab eo qui parere renetur: at very
medium , five ignorerur , [ive non el necefz-
rium , & fine illo non poteft finis obrineri
duplicem efle medijneceffira-
m & abfolutam, quandome:

Suppono tertio
tem: unam [imyg
diumtale eft , uc fine ipfo in re habito finis non
poﬂim‘otmeai1;1‘.inm fecondim quid , quando

1011 1!'-17;‘05

1

fufficitin re vel in voro. 1
étificans eft neceflaria ad faluce:
habira in re , falus ol
verd baprifmus ;aut facramentum j
fine quibus contritio
poteft fufficere ad faluzem , &
C ¢tum {upplere. Quarimus ergo in prefenti,an
actus fi 1 ius ad {alute m primam
quam fecundam , id eft ad juftificationem , &
beatitudinem , non feltim neceflitate preecepti,
fed etiam neceflitate medij, idque fimpliciter &
abloluté , ita ut fine iplo in re habito homo
nec juftificari , nec falutem axternam obtinere
poflicz
Partem negantem tenet Andreas Vega ,lib. 6,
in Trid. cap, 7. & 20. ubi docet primo , {i quis
invincibiliter Deum i{;nma:e.r (1‘1L:uc! Tamen, in-
quit , nunquam contingit, {ed nec potelt contin-
gere,) pofle nihilomints hujufmodi homirem
falvari, (i legem natura ad amuflim obferver, &
fi quando contra eam pece , de fa&o do-
leat. Secundo docer, naturalem cognitionem,
quam de“Deo per creatn equi poflumus,
ad falutem fine fide & cognitione fupernaturali
{ufficere. Ne tamen ejus fententia Pelagianaap-
pareat , addit talem hominem non fore juftik-
candum finegratia Chrili: quia quando talem
habetde Deo cognitionem , datur ejus volunrati
auxilinm neceflarium , ut aétum charitatis &
amoris Dei fuper omnia eliciat, quiactusin yo-
to & imyplicite fidem continet: nam tuncin feita
affetus eft ralis homo, ur fi {cirer effe creden-
dum propter divinam authoritatem , incunétan-
ter crederet. Eandem fententiam tenuit Sotus
lib. 2. de natura & gratia cap. 11. fed eam poftea
in quarte {ententiarum {ub finem retractavit; &
meritd , ciim haec opinio errorem aperté fapiat,
& Scripturz, Concilijs, & SS. Patribus repu-
gnare videatur , ut patebic ex dicendis affertiong
{equenti.

»quia fineipfa,

tineri nequit : pofleiori

, cum facramenti veto,

renti defes

§. 1L
Conclufio affirmativa Statuitir,

DTCO igitur,adtum internum fidei {uperna-
turalis efle omnibus adultis ﬁmplicitcr ne-
rium , neceffirate medij ,ad (alutem ,1ta 1t
Tine illo in re habito jultificari & falvari non
pOﬂi:“fecm.dﬁm legem ordinarian,




L RSt o

somt Faa D g o

=

.

Probatut ]
gilils , & 55
dicitor: 5 de antens i #placere Deo:
credere enim oportet acced: Deswrn , quia
o @ inguirentibus f& remuneraror fit : loquitug
aucem Aro{tnEus de fide attuali , ive de adtu fi-
dei,utindicac ly eccedentem , quod !?guiﬁcat a&u
tendentem : loquitur etiam de fde fupernararali,
fcilicer deilla quam definieratin principio dicens:
Eff astem fides (perandarum [nbffantia verum,
argumentim now apparentinm, Irem ad Galat. 3,
&adEphef. 2. & paffim alibi, jultificatio arcri-
buitur fidei,quafi fundamento & radici, Imo Ha-
bacuc 2.dicitur quod juftus ex fide vivir. Quz om-
nia loca, & p‘.ura alia, qua poffent adduci, ma-
nifeité declarant, aum internum fidei fuperna-
turalis efe ad juftificationem & falutem necefla-
rium , neceflicate medij,

Idem colligitur ex Conciliis, prafertimex Tri-
dentino (efT. 6. cap. 7. ubi ait quod caufa inftru-
mentalis noftre juftificationis eff facramentum
lmp i 5 quod eff [acramentnm ﬁa’ei > fine qua
nulli unguam consigit juftificatio. Ercap. §. dicit
quod fides eft bumang [alutis initivm , funda-
mentum , @& radix omnis juftificationis. Et can.
3. fic definic: S7 quis dixerit fine pravenienti Spi-
ritus Sanéli infpiratione , atque ejus adjutorio,ho-
minem credere s [perare di!igere s Aut panitere
Puﬂ'eﬁrur oportet , ut el jﬂﬂ:ﬁa‘d!i{).‘ié; gratiz con-
feratur , anathema fir. Siancem fides eft initium,
fundamentum, & radix faluris aut juﬂlﬁmtinms,
eft neceflaria per medum medij, ac proinde ne-
ceflitate medij ad falurem conlequendam,

Favent etiam SS, Patres,pracipuc Auguftinus,
ferm. j8. de Tempore , ubi hac feribit: Fides off
bumane [alutis initinm , fine bac nemo ad filio-
riem Dei confortinm poreft pervenire : quia fine
ipfa, nec in hoc feculo quifguam juftificationis
ca??_frqm'!ur m(zm.’iﬁm, neque i fum‘r‘o %’imm};nf_
[fidebit aternam.

Refponder Vega, hzc teftimohia probare qui-
dém fidem effe ad (alurem neceffariam, fed velin
re, vel invoro: hominem autem quilegem na
turalem perfecte fervarer, Deumque invincibili-
terignoraret , habere fidem in voto; fi enim illi
Evangelium debité annuntiaretar , ftatim reipfa
crederer,

Sed contra: Licétinterdum ad falurem & jufti-
ficationem {ufficiat baptifmus in vota , quando
[cilicer quis fidem habet, cujus beneficio credit
baprifmum elle neceflarium, & fubekt aliquod
impedimentum , ratiene cujus eum non poteft
fl]rCiPEIC sin fide tamen noireft eadem ravio, clim
enim illa fit primum faluris fundamentum, nihil
elt prorfus in quo vortum & defiderium fidei fun.
dari poffit ; non enim fundabitur in cognitione
natarali, ctim ipfa nullam cum fide connexione
autrelationem habeat: Igitur perperam afferitur,
eum hominem , quifolam cogritionem nasira-
lem haberet,fidem fupernaturalem in voto & de-
fidetio habiturum,

Dices : non haberet quidem fidem in voto ex-
plicite, fed implicito.

Ce utra: Ciim iftud votum, faltem ratione ob-
jedt, ﬁtquid fupernatura]e ( Dbje&um quippe
ejus eft fides ipfa fupernaturalis ) neceffario debet
fundari, etiamfi implicit¢ fumarur , in re aliqua,
quz fit ejufdem ordinis cumillo, nempe fuper-
naturalis : At fupponit Vega hominem de quo
laquitur , omni prorfiss cognitione fupernatura-
licarerg: Ergo non poteft dici eum fidem fuper,

B

DE ACTV2FIDE]I INFTERMNO. 363

mplicito habere,

[i fides in voto fufficiat ad falutem,
multd magis charitas: facilids enim ipla poteft
haberi in voro, Guam fides, ciim antecedatur 4
fide 8¢ [pe, nec non abinchoara quadam dilectio-
ne & propenfione erga Deum,in quibus tanquam
in femine later & continetur: Sed abfurdum eft,
& Scripturis apertiffimé repugnans, aliquem fine
vera 8¢ ablolura charitare pofle falvari: Ergo fides
in voto noun {ufficicad falurem.

Probatur fecundé conclufio ratione D, Thoma
hicart. 3.in qua valde laborat Cajetanus , fic ta-
men breviter poteft proponi. Perfe@tio & falus
rationalis creaturz confiftit in eo quod ipfi cri-
buitur ex quadam fupernaturali participationé
divinz boniratis : Ergo ut cam confequatur, ne-
ceffarium eft quod ad Deum tendat, accedar, &
veniat motu (upernarurali , quo fein Deum con-
vertat, & ad talem falutem difponat:Sed ralis
mozus fieri nequit, nifi voluntatis affeétus,quo in
Deumtendimus, peractum fideidirigatur, pro-
ponentem objeftum ad qued debet volunras
eonverti; quia cim voluntas fir potentia ceeca,
neceffario duéum intelleéts proponentis obje-
Gum prefupponic : Ergo dudtus fidei fupernatu-
ralis , ad falutem hominw et neceffarius , & non

{ufficit cognitio Dei naturalis.

D

E

Confirmartur : Media debent effe fini confenta-
nea, cim finis in ipfis virtualiter aliquo mode
contineatur : Sed finis nofter eft omnino fuperna-
ruralis , nempe vifio bearifica : Ergo media per
quz debemus eum adipifci, debent fimiliter effe
fupernaruralia: At hzc funt cognitio & amor:Er=
goipfafupernaturalia efle debent,

6 ETL
Solvuntur objeltiones,

O Bjities primo : Paulus ad Rom. 2. ait: Gen-
tes que legem aon batent, naturaliter ea qus
legis [unt facipnt : Sed ad obrinendam falutem
{ufhicit obfervare pracepra natvralia ; juxea illod
Chrifti Math. 19. 51 wis ad vitam ingredi , ferva
mandara; quo loca de praceptis Decalogi , qua
naturaliter cognolci pollunt, loquitur : Ergo fine
actu fidei inful & [upernawralis homo poreft
confequi falurem.

Confirmatur : Idein Apoftolusad Hebrzos 11,
explicans quiadus credendi fit neceffarius ad fa-
lutem , ait: Crederve opartet accedentens ad Deum,
quie eft » & inguireniibus (e remunerator fir: At
hicadtus non eft fupernaturalis , ciim utraque ve-
ritas fir naturalis , & utriulque cognitio naturali
lumine acquirf pnmt ; unde Ci’ll':nbﬂomus ho-
mil. 4. de providentia ait, veteres Philofophos
agnovifle, Deum pramia bonis , malis vero fup-
plicia poft mortem praparaffe : Ergo adtus fidei
infule & {upernaturalis ,ad falutem non eft ne-
ceflaring

Confirmatur amplitis:In lege naturz aliqui (al-
yabantur, ablque eo quod tenerentur amplei
legem Judaicam, utdocet D. Thomas 1, 2 qualt.
98.art. .ad 3. Sedin rali lege, nullum fuic preece-
ptum {upernarurale , nec ulla cognirio Dei, nifi
natucalis ; ideo namque fatus ille dicebarur le-
gis nature, quia homines fola legis naturalis cog-
nitione ducebantur : Ergo actus fidei, faltem in
tali ftatu, ad falutem non fuit neceflarius.

Ad obje@ionem refpondeo, varias effe hujus
Jgci Apoftoli expofitiones, quarum ommnesarga-

mento abundé fatisfaciunt , duas tapom hicbre-

.

73

34

358

363




Difp. 1-
art, g

304

yitatis causi fubj 1. Prima eft Auguftini lib
witatis caush fubjiciam. Prima eft Auguftini Irb.
era , cap. 27. dicentis ,hac par-
i cognitionem [a-
H

¥. de [piritn.& 1
ticula , naturalirer . non exc
pernaturalem & gratiam, quam conftarne
los inter ‘Gentes fuiffe aflecutos ,ur Melehife-
dech , Jetro, Job, & alios; fed tantam legem
Mofaicam, & Evangelinm excludi;ita at {enfus
fit , quod Genres qua legem feripram | fcilicer &
Moile, auta Chrifto traditam , non habent ; na-
turaliter , id eft inftin@u aliquo nature fuz a
Deo indito , ea que legis funt faciune, Ncqqc
hac expolitio ranquam repugnans textui réji-
ciendaeft : tum quia D. Thomas ibidem ledt. ;.
& 1. 2. quelt, .art. 4.ad 1. eam amplectitur:
tum etiam , quia ficur peccatum dicitor contra
naturam ; fic eriam graria , & {upernaturalis cog-
nitio dici poreft natusalis, id eft patore valdé
cenfentanea.

Secunda expofitio eft alioram , qui verbum
hoc , matwraliter , in germana [ua fignificatione
rerinent , ainnrque Gentes naturaliter aliqua
pracepta naturalia oblervatle , ur quz {unt fa_z_:i-
liora, v. g. honorate parentes, dare eleemoly-
nam ,non furari, non meechari ; non tamen om-
nia , imo6 neque diffiiliora , ut, non concupifces,
Diliges Deum tuum plufquam teipfum ;ad hxc
enim implenda auxilium fupernaturale elt necef-
farium , uc in Tradatu de gratia oftendimus.,
Quod autem hzcinterpretatio fitlegitima, pro=
bantexeo quod Apoltolus dicat foliim Gentes
illas naturaliter facere ea quz funtlegis, non ve-
roeas totam legem, aur omnia pracepra facere
& adimplere : quemadmoduminfra dicic, quan-
do de Gentibus jaftificatis & converfis ad Denm
loguitur , eas totam legem obfervare, per fidem
nempe & gratiam Dei.

Ad primam confirmationem , nego Minotem:
quando enim Apoftelusait, eredere oporrerac-
cedentem ad Deum, qued inquirentibus [e re-
munerator {ic, non loquitur de remuneratione
temporali, fed ®terna & {upernaturali, ur patet
ex {equentibus : Fuxrafidem defintti (unt omness
non m‘ceﬁ,‘fa‘?’rpramr:[ﬁm!fmr Jfed a faﬂgé ¢as afpi=
cientes. Ev pauld polt: Meyfes grandis fattus »
negavitfe effe filinm filia Pharaonis s majores di-
witias aftimans thefanra eEgyptiornm imprope-
vinm Chriflé 5 refpicicbat enim in remuneratio-
nem : ad cognolcendum verd remunerationem
zternam & fupernaturalem, fides infufa & fi-
pernaturalis requiritur. Undead Chryloftomam
dicendum eft , ipfum {olim velle, vereres Philo-
fophosagnovifle, Deum efle remuneratorem na-
turalium bonorum , aliquii remuneratione tem-
porali, aut faltem inferiori vifioni beatific.

Ad fecundam nego etiam Minorem , nempe
quod in lege naturz nullum faiffer praceprum
fupernaturale ,nec ulla cognitio Dei, nifi natu-
ralis : fi enim hoc ita effet ( inquir Bannez ) fe-
queretur in lege nature , veram fuiffe harefim
Pelagianam , ciim in eo ftara per folam naturam
homines falvari poruiffent ; quod nemo Catho-
licus unquam dicet. Talis ergo. ftatus non ided
lex 'naturz dicebatur , quia nullam tunc effec
preceptum fupernaturale , fed quod nullum rale
exterivs {criprum & determinatum contineret;,
ut redké annotavic Sotoin 4. dift. 1. quaft. 2. arr,
3. ubi fubdit, praceptum divinum fidei, fpei ;&
charitatis , infpitatum fuiffe Adz., & deinceps
per Patres {uz pofteritatis, nempe Seth , Enoch,
No¢, &uc. ad alios yivd voce derivatum: quod
colligitex D, Thomajs. p. quelt. 70.art. 2.ad 2,

A

B

C

D

E

DISPVTATIO SEXTA

Objicies fecundo : Juflinus cap. 8. A]’nh
Socratem {aivam efle aflerit , imo non-dyb;
enm marryrem appellare €6 quod ob eandey,
cautam , ob quam Chriftiani o palf‘ns fir. Pluges
eriam exiftimant Platonem zrernam obtinmfe
falutem ; proprer qued ab A H-_gulllnn, in libris
decivitate , Di inus appeltatur. Tmo idem Jufh.
nius orat. ad Antoninum non veretur iuﬁgninrcs
Philofophes , & quot
ventum Chrifti pracel
rum,_(_]h riilizum? appellare: Ergo ad falutem nop
requiritac neceflario fides.

.E‘{"‘.E':P.Ul‘)df.c{fl ita fit ,f.llj:}-..{i!-ﬁgnim:‘es illi Phi. n
]clop!‘.i!a‘i\'lhnt, Deuam illis ante mortem cog.
nitioiem mpe:nau‘.:aism infudiTe , €
plicite ea que credenda funt crediderunt, Ve
rum eorum falus valde incerta eft ,imo conrrg,
rium probabilivs eft , cim multis vitijs

1L

ot ¢ Gentibus, licttade

ik

» CUm ratione vixe.

L5 opeex-

Socrates enim ¢
Gus fuic: Plaro verdidolgs
» & feeminarum wlum promifougm
permifity qua de caufa & Jeronymain Epift. ad
Heliodorum flultns appellatur, & BernardusTra.

Gatudeerroribus Abailardilib. 4. aic, quod ille

dum multivm fiudat quemode Platonem faciatChyi.
fianun , (& probar evhnicum, Unde uterque. fora
t¢de eorum numero eft, contra quos invehie
Apoﬁolus cap, 1. ad Romanes , & quos ait da-
tos fuiffe in reprobum fenfum. Quod autemi
Juftino Socrates appelletur martyr, ided eft,
quiaab Achenienfibusinjufté fuit condemmnarus,
eo quod anicum Deum , & non pluresin fcholis
paﬂim profiteretur, Augultinus vero Platonem
divinum nuncupat, quod de Deo & virtutibus
multo perfetits & [ubtilids quam czetert diffe-
ruerit. Demum Juftinus vereres Philofophos, &
quotquot ¢ Gentibus cum ratione vixerunt,
Chiiltianos appellat, quia Chriftus eft rato &
fapientia Patris , urexplicac Baronius initio An-
nalium Ecclefialticorum,

Obyjicies tertio ; Sicut ad Hebrzos 11, dicitue
Sine fideimpo|fivile ¢ft placere Deo, fic etiam Joan.
3. feribimnr: N[t quis renatus fuerit ex agua ¢
Spiritu Santlo snon potefl introtre inregnum Dei:
Sed hoc non obftante | Theologi docent poffe
aliquem adultum falvari fine baptifimo in re ful
cepto ; quando ftilicet ejus copid aut notitid ca-
rec: Ergo (imiliter fine adtu fidei fupernarurali
{alvari poterit.

Relpondeo non effe eandem rationem de bap-
tifmo, & actu fidei : nam baprifimus fuppleri po-
teft voto, quod virtualiter continetur in ady
fidei: adtus verd fidei fupernaturalis, ciim non
contineatur virtualiter in cognitione naturali,
utpote multo inferiori & imperfectiori, fi non
adfivin re, nulld vid fuppleri poteft , ut fupra ex-
plicatumeeft.

Objicies quartd : Homo educatus in fylvis,
vel apud barbaras nationes, qui nihil unquam
audivit, vel audire poruit de rebus fidei, & qui
proinde eft infidelis negative , fi fequatar dudtum
rationis in profecutione boni honefti, & fuga
mali, jultificabitur & falyabitur, utdecet S. Tho-
mas quaft. 14. de verit. art. 11.ad 1. Ergo inali-
quo cafit ad neutram {alutem actus fidei necelfa-
fius eft.

Refpondéo exeodem S. Doctore citato,, cet-
tiffime tenendum effe , quod Deus vel internd
infpiratione , vel minifterio alicujus pradicato-
ris | talem hominem illuminabit demyﬂ:efii? ﬁ
dei, queadjuftificationem & [aluren neceflaro

credends

graviflimis laboraveri
ti, & iracundiz ¢

faeriz favic




4

48.

*quirit : ordo etiam gratiz connaturaliter exigir
4 s o

miffuseft D. Perrus A Gaut

révelarunc s L

n poreft Thaul

piz nuﬂlﬂtudznc1(’!5’3;(,“
ple@ideberer.

Inftat Vega:
diim legem or,
& falvari: Sec S
nit D, Thomas,non poteft fieri
ur manifeftum v
mus recurrere

1icmod nis, quem po-
fine miraculo,
detur: Ergo ad illum non debe-
=d dicere quod homo , faltem in
aliguo cafu extraordinario , poteft fine fide jufti-
ficari
Refpondeo conceffa Miajori, negando Mino-
rem : talisenim modus inftruionis, licér it ra-
rus & éxtraordinarius, non tamen eft pr oprie mi-
raculofus , quia illum petit in fimilibus cafibus
lex ipla ordinaria 8 connaturalis ftarui gratiz,
que ficut debet connaruraliter fupponereex par-
te voluntatisaliquem actum fupernaturalem, qui
fitio ad jullificationem, ita & ex partein-
né aliqud fupernataralem, qua
acum illum veluntari igat, neceflatio prere-

a

d
3
ut dentur auxilia , (altem (ufficientia, non ponen-
tibus obicem , quando urger obligatio alicujus
pracepti fupernaturalis ; alias Deus obligareta
impollibile, quod infinitz ejus bonitati, & cle-
mentE omnmno fePﬂgﬂa{.

FRrrevives TV

Firum ante adventnm Chrifli neceffariz
73

: :
Juerir ad falutem | necelfirate medsf

fedes

Incarnationis , fex Redemproris
futuri
JHIuN2?

¢ Ermumeft inlege n e, & in lege fer
. /fidem faltem implicitam in Chrillum fuifie
fimpliciter & abfolure neceflariam , necefiate
medif ad falurem : quia fides explicita Dei , urau-
thotis fupernataralis, rindeque ur cellatoris
gratiz, & remuneratoris fupernatarali , femper
& ablolute fuirhomini neceffaria neceffitate me-
iij adfalurem , ut paver ex diis artic
denti;in tali autem fide continetur , implicite fal-
tem, poftlapfum Adami, fides in Chriftum, tan-
quam unum ex medijs ad (aluteni hominisa Deo
preordinatis. Unde folim difficaltas eft | an
eriam fides e

lo prace-

ita Inearnationis, feu Redem-
ptoris furari, fuerit tunc neceflaria ad falurem,
neceffitate medij; itanr nollus omnind inco fa-
tu fuerit jultificatus , & falvatus , nifi ralem fider
& cognitionem explicitam prius habuerit: Affic-
mant aliqui, quosfuppre| 3

> nomine refert Ban-
zhic artic, 8. & quos exrecentioribus Thomi-
fecutuseft Philippus a S. Trinitate, difp. 4.
art. 4. Sed opinio negans communis eft , noh fo-
Iim apud Thomiftas , fed eriam apud extrancos,

Unde fit

Tom, IF,

C

D

E

A
o
ten.

L
§ 1

Concinfio negativa flatuiruy,
ur: Ante Chrifti adventum , feuin

nlege feripra, fides expli-

4

turi , non fuit necefaria neceffi
tem , fed {auis erat tunc credere,
providentiam velle hominesa peccaris |

rar [',
illifque de rebus ad falutem aternam necellarijs

idere. Tra ex antiquis Thc\ﬂng]s e:"lzrc‘fsé
docer D. Antoninus 4. p. Theologalitit. 8, cap,
3. §. 9. ubi hac feribit : I verers teftamento aprd
omnes nariones [ufficiebat credere il
7it A’;wﬂrp
oportet credere quin eft & quod ing ;
eff ren . Minores ergo credentes illa dua
ex,r:-f-p_{'rﬁ. credebant :'J»'-F".-'ci:E omnes articulos fidei,
& hoe ebat e, e feilicer falvarentur,

Idem aflerit S. Thomas hic art, 54 ad 3, ubi
de Gentibus ait : Si gui [alvati
bus revilatio non fiir fatta . non fuers:
ti abfque fide media : guia etfi non habue-
rint fidem expli buernnt tamen fidem im-
Pifc',imm in divina videntia , credentes Denm
effe liberatorem hominum s [ecnndim maodos [ibi
Placiros. Ex artic. 8, ad 1. ait: illa duo expliciré
credere de Deo ( nempe Deum elle, & habere
providentiam fupernaturalem de inum falu-
te ) omni rempore » @ gitoad om :
fuit , non tamen eft fufficiens omni tempore , ¢
guoad ommes. Quibus verbisinfinuac, (altem ali-
quo tempore , nempeante adventum Chrifti, &
liques , nimirnm quoad eos qui fidem ex-
1 mediatoris tunc habere non poterant,
ificiensadfalutem , credere Deum effe, 8
¢ providentiam fupernaturalem de falute

e

oris
tam » ba

habe:
hominum, ltem in 3. dift. 25, qualt. 2. art. 2,
3 )

quafliunc, 2. ad 3, exprefs¢ docer , quod illi qui-
bus non erat facta revelatio de Chrifte venturo,
Salvabantuy fide implicita Redemptoris , implia
cando fidem (wamincognitione Dei,

Ex his deduci poteft ratio fundamentalis no-
ftrz conclufic : Tllud gnim non eft necearium
neceflitate medij ad falutem, fine quo falus ob-
tineri poteft: Atplures homines anteadventum
Chrilti, fe in lege nature , & inlege prariz, po-
terant falutem affequi , ablque fide explicita in
Chriftum , eriam fub nomine Redemproris pra-
cisé, venturum : Ergotalis fides non erattunc ne-
ceflaria neceffirate medij ad falutemy Major pa-
ter: Minor prebatur. Quamyis in lege naturz , 8¢
in lege feripta , aliqui habuerint fidem explicitam
in Chriftum ur mediatorem , major tamen pars
hominum , fub illis legibus viventium, impliciré
foldm adventom Chrifti ur Redemptoris credi-
dic, ut docetexprefse D. Thomas lociscitatis , &
hicarr. 7, ubi loquens de hominibus fidelibus,
ante legem ibfi}‘Iam, 8¢ fub lege feripta, {acrificia
offerentibus, dicit quod licét majores explicitd
cognofcerent fignificarum illorum {acrificiorum,
nempe mortem Chrifti; minores tamen , fiveru.
diores , qui haud dubi¢ erant in majori numera
quam mazjores , {ob velamine illorum f{acrificio-
rum , velatam babebant de Chrifto wentiro cogni=
tionem ; & tamen cum illa cognitione velata , five
implicita, certum et quod poterant falvari zalio-
quinenim, ut optimé arguitidem S, Do@or in
3.dift 25. quaft. 2.art. 2. quaftiunc. 2,incerp,
carentes fide implicita in Chsiftum , defticuti

Qg

1




A
e

DISEVTA

306

fuiffent medio fis
lutem , quod tan
dinenon eltc
Confrma
ih Marth. ubi air ‘multos ex Gentilibus
fuifle  {ine fide explicita in Chriftum. Idem do.
cent Clemens Alexandrinus lib.s. & 6. Stroma-
tum , Eufebius lib. 1. de prazparatione Evangelica
cap. 3. Irenzus lib. 2. contra hzrefes, Augnitinas
lib. 19. contra Fauftum , & alij ex SS. PP.
Probatur fecundo conclufio : Duobus folitm
modis potelt aliquid dici neceffarium ad falutem
necellitare med .t vel ex natura rei, vel
ex decrete feuinftiturione juxra dictaart.
one : Sed nevtro

2 Yeiri1
anta hominum mulotu-
o &c.
yloftomo homil.

1

, Vi¢

pr?:cmisn:i in {ecunda Jhpl 1
modo fides explicita in Chriftum ur redempro-
rem necefTacia fuit ad [alutem inlege feripra, vel
inlegpenaturz : Ergo nullo modo. Probarur Mi-

nor: & primo quod non €x narura rei, patet, quia
fola cognirio & fides explicita unius Dei ,ur au-
thoris & gemuneratoris fupernaturalis ,fufficie-
barad excitandum adtum dile&ionis Dei, & per-
feverandum in illo ufque ad finem virz. Quod
vero neque ex inftitatione Dei , probatur : Tum
quianecex Scriptura, nec ex traditione conftat
deilla : Tum eviam , quia fi hujufmodi fides tune
fuiffer ex inftitutione Dei ad falutem neceflaria,
eam curaffer Deus ubique terrarum pradicari,
ciim in rebus neceffarijs ad {alutem nullo modo
defit ; quod tamen nonira fadtum eft ,nam tunc
veri Deéi cognitio vix ultra Judzam feextendebar,
juxea illud Plalmi 75. WNotus in fmf'm Deys , in
I rael magnumnomen efus : Ergo &c,

Probatur tertio : Fides explicita in Chriftum,
ut Redemptorem, {upponit neceffario , ur con-
ftar , fidem & cognitionem explicitam depeccato
originali, five de communi lapfu genetis humani:
Sednequein lege nature, nequein lege feripta,
neceflariafuit neceffirate medij fides , five cogni-
tio explicira peccati originalis ; tale fiquidem pec-
catum non continetur in antiqua fcriptura, nifi
valdeimplicite & obfcuré , neque habemus fun-
damentum afferendi , quod deillo aliqua traditio
explicita tuncexifterer, qua effetcommunis : Er-
go neque in lege nature , neque in lege feripra,
necellaria fuir, neceflirare medij , fides five cog-
nitio explicira Chrifti ut Redemptroris, Imo nen
eft cerrum , tunc copmunem populam Judzo-
rum cognovifle Meffiam venturum ut Redem-
proremanimatum , fed duntaxarur Regem & li-
beratorem temporalem ; cim ipfe etiam Nicode-
mus , quamvis effet Magifterin Irael , ignorarer
ramen , ut ex Evangelio conftat, Chriftum effe
Deum.

Advertendum tameneft, nosloquideftaruhu-
jus vite , quia credibile eft juftos omnes, quian-
te adventum Chrifti deceflerunt, explicitam In-
carnationis fidem habuiffein Lymbe : hancenim
2 Patribus, ut Abraham , Moyfe, Joanne Bap-
tifta Lazaro , & fimilibusacceperunt, Unde nos
hicde ftatu hujus vitz agimus , 8 contendimus
non fuilfe nece(farium ad falatem illis qui ante
Chriftiadventum vixerunt, durante eorum vita,
myfterium Incarnationis, fea Chriftum ut Re-
demprotem & Mediatorem explicite cognofcere;
fed explicitam providentiz Dei fupernaturalis fi-
dem , in qua implicité fides Redemptoris , feu
Mediatoris continetur , fuifle fufficientem ad eo-
rum f{alutem.

D

res Patris P;’;fir'] pi.

icitin primis P.Pl
imenia , quibus afferitur nemipey
{alvari,vel fuille unquam falvatum, mfi pet Chii.
ftum , & meritaipfius;: 1.ad Cornth, 500
Adam omnes mori v dtd i Ch
wvivificabuntur.a. ad Timoth. 1 G
eftin Chrifto ante tempara [acularia. AGwum g,
Non eff inaliquo alio [a s » negue enimef} gli.
quiod alind nomen [ub Cielo datwm in gua opor.
teat nos [alvos fieri. Et Apocal, 13, Chriftus dig.
tur Agnus , qui occifis #L‘tb origine mundi,
Relpondeo hzc, & fimilia reftimonia, non mj.
litare contra neftram {ententiam : in illis enim
non exprefsé dicitur omnes homines falvari g
) - “y o 2
fuille falvatos per fidem Chrifti, fed rantim pet
Chriftum , & fanguinem , (eu merita ipfius :fa.
tr:n.t_u‘ amcn} null L_mqmm gratiam & iulu:em
fuilfe conceflam , nifi per ¢

1t in

P
1§58 omnes vj.

|
& data nebis

Chrftum jedtm fit cag-
fa falutis & juititiz univerfaliflima | in genere
canfz meritonz ; pegamus tamen {alutem hane
& juftificationem nonnili per fidem explicium
illius, in ratione Mediatoris, fuifle communi-
catam , & dicimus eam potuifle communicari per
fidem Exp!i:it‘m: l\lt‘.h':’id['uii;[' Dei fh]w.:.",:lmr.‘l.
lis ,in qua imp!lcnc fides il}ﬂus Mediatoris con-
tinetur,

Dices: Fides Mediatotis remotiffimé tantdmin
fide ;lwmvi;{emiz continetur : ng fides provi.
dentiz fupernaturalis non (ufhiciebat , ut homi-
nes qui fub lege naturz , & fub lege feripta vive-
bant , Chrifto incorperarentur, & abeo ut capi-
teinfluxum gratiz & falutis reciperent.

Relpondeo negando Antecedens : nam fatis

proxit ¢in fide providentiz fupernaturalis conti-
netur fides Mediatoris : per hanc enim credimus

Deum velle hominibus (uccurrere , eos 4 peceatis
liberare, & gratiz reflituere ; que [unt meraips
fius Mediatoris munia , & officia: qué fir utho-
mines, (ub lege natnrz | & fub lege [cripra viven-
tes , Chrifto fuflicienter unirentur & incorpora-
rentur , divinam hanc providentiam actualiter &
exprefsé credendo,

Objicit fecundo : D. Augultinus Epift. 1o,
& lib.18. de civitate Dei ,cap. 47. dicit Nemi-
ni ante adventum Chrifti conceflim fuiffe quod
effer juftus, nifi oui divinipus revelatus eft uns
Mediator Dei ¢ hominum homo Chriffus. Trem
D. Thomas hic art. 7. ait omnirempore opot-
tuiffe credi aliquo modo explicite myfterium
Incarnationis : Ergo falfum elt, quod fides ex=
plicita de tali mylterio non fueritneceffariane-
ceffitate medij, tempore legis naturz, & legis
ﬁ?!ipt(‘c.

Ad locum D. Auguftini relpondent aliqui
S. Do&orem in eo hyperbolicé locutum fuifle,
ur gratiam Chrifti abundantids commendaret
adversus Pelagianos, Verim ( ur rete obler-
vat P, Philippus ) fi hzc refponfio admitratar,
dabitur eccafio fic interprerandi in alijs S. Au-
guftinum , & ita nihil certiin ejus doétrina ha-
bebitur.

‘Relpondent fecundo alij, D. Auguftinum nat
loqui de juftificatione , quee eft falus inchoata,
feddeilla que eft (alus perfeéta 8 confumma-
ta, qualis eft duntaxat beatitudo, quam nullus
unquam abfque fide Mediatoris explicita eft -
fecntus , quia eam faltem in Lymbo habuit, Uk

<1 A [
pus quadam Scup. s

T
/

[
=0

=




o
o

6t

B2,

63,

64.

65.

y & mortis, 5 refurrectionss Ch

qm‘ eis hon fJ‘I e '.u:i'-:nrmn. , Ut mererentur
fu.m] af‘.l"l["h mem. Stu

flus , nifi (Jlil\“ tus eft
“‘Iahh -itd, vel 111*}:1 icita : ficyt
ﬂldnm wgai poteft in L\plumm & impl
1rae‘~;eu'5 revelatio , ntpote citm Deus 1ex Chm,u
explicite feipfum , ur amt!mcm fupern
inftiffcatorem , & remun€ratorem , €o
ftum ut mediatorem virtnalirer & 1mpl-cité reve-
ler. (lum-l autem hzc interpretatio fic | 1Cg][!l;u .
& Augu[’tmh de fide , & revelatione Incarnatio-
nis duntaxa mepmm intel gi debea AL, pater ex
alio E]HS te{timotiio : nam ide Ln . Dottor lib. 1.

contra Pelagium & Celeftivm qm eit de pecca-
to originali, cap. 24. ait: Sine fide [ncarnationts,
:?f‘ff.’!f ﬂTZ"”TJ‘.’QJ
juftos . nt J;].u’fi effent , Pfc:w.:fzis po!:ﬂiﬁé mindaris
¢ Des gm'm mfuf.m,a 5 veritas Chriffiana non
dubirat : At feré apud omnes certum eft | fidem
exp]mmm Paffionis & Relurreétionis Ch ifti,

in his qui fub Ie<'e natura, & f{ub le ege l“i‘u
vivebant , ad Gluteminof flhﬂe neceflariam ; Ex-
go pariter , )u!.ra Aunguftini Do&rﬂ am , fides
f\;n]l[]t:l Incarnationis ad eorum fa}mcm non
erar neceffaria , fed [ufficiebar implicita , que
in fide Deijut pmwfom mpcn:auuahs ,conti-
netur.

Ad Jocum D.Thomadico,ex eo duntaxat con-
Ch:(‘] L]l!D\ ﬂnmict‘mpnrt‘ 0130[[“-[ "flt]uc ha‘_-
bere ﬁdcm explicitam in Chriftum , nempe (ut fe
E\(PI.C in C[:[‘L)Ore arriculi ) ) tt"mPOre l\.gis .LnP-

2 ,& legis natura, majores, fivedoGiores : cum
quo tat minores, ﬁwrud.u.ca pouuiffe tunc (al-
vati fine tali fide, uridem S. Doétor , locis 1”1’“‘-
adduttis, exprcﬁlﬂlm&t’i c!.lllif.mcdr)cet.

O}‘:Jlut tertio : Maxime conveniens appatet ,
quod ficuc (Ju!ﬂvs eft mediator Dei & homi-
num , caufa moralis meritoria (aluris Immqn:c, &
um juftificatiot & gibrificationis, fic
(:mnes.iu[l ficentur & f*lnr[n entur mmdu.c ad
ipfum , five dependemcr ab illo, ac proinde per
altum fidei in iplum explicit¢ cognitum ; qui
aftns fit neceffarius neceflitate medij, itaut nul=
lus fineipfo ]ulhﬁcuus unquam fuerit: Ergo tam
inlege nature , quamin lege lcnpm fuir necel-
fama ad h]utem fides al;t]u liter explicita Re-
demproris futuri,

Rmpmmemr ex dickis , quod licer Chriftus fie
Cau[a ld.L'I[,S ll]l!"[‘lgtlllql|1}a 1[1 & Here njf’”tl 4 lt1
ur nullus unquam hominum, five in flatulegls
nature, five in ftatu legis (cripta | fivein ftata le-
gis gratie . ablqueillius meriis {alurem fiv.afle-
cutus ;nonh tamen hinc colligi pntcﬂ t’j‘is fidem
Exp]icimm fuiflein primo & lecundo flatu necel
fariam in ratione medij ad faluter & jultificatio-
nem : ad hocenim utin ftatu legis naturz , & in
ftatn legis feripte , homines influgum gratie a
Chrifto venturo, & in menteac decreto Dei exi-
ftente, moraliter reciperent , {ufhiciebat quodipfi
moraliter nnirentur, & incorporarentur per fi-
dem implicitam in ipfum : alioquin, ur fupra di-
cebamus , rudioribus , qui fide explicird in Chri-
ftum carebant , defuiffent media impliciter ne-
ceffariaad falutem ; quod tamen detanta homi-
num multitudine non eft credibile

ring

Tom, IV,

C

D

~mus : fic edam in illa rem

Vtrum ra,r Chrifli
L £ j) a7

Cita Lncarn

5 ;

AAVENLHmR 1 ar /fg"lj‘
~ e .

geationem , fides expli-
nis 5 € Trinitatis J.’?ﬁ ne-

ceffaria ad [alutem ,necelfitate medsj?

Egant ex Thomiftis Soto , Ja
Serra , & §x extraneis. Suarez
Marfinonus , & alij.

vellus | &
, Delugo,
Affirmant Joannes a S,
Thoma , Philippus & S. Trinitate , Valentia,
Molina, Duvallius , & Coninckus.: Canus ve=
1o reletione de Sacramentis in ‘communi |, &
Bahnez hic arr. 8. dl'\i];ll. m diftingunefalurem,
wnam inchoatam & imparfetam , qua in julkiz
ficatione a Pt‘CC‘IE"H iraelt ;alteram puifc&r.[.
com lJE{_['ll'.l} C]L]Lin xterna L‘IL'{[]F\'ILL]“E Cfl}l{l
& dicunt ad primam quidem fufficere fidem i im—
plicitam myfterij Trinitatis , & Incarnationis,

fed ad ﬂf(Ll 1dam neceifano neceflitate medu 1e_
quirifidem explicicam utrinfque m yiterij.

6 .

Vera fententia flatustur.

‘[)Ico tamen : polt fufficientem legis Evan-
A Jgelica promulgationem , fides e:~.£[mz
my[teu; Incarnatioms , & Trinitatis
tia elt neceflirate medij ad utra
id eft ad jultificationem , & ad :
tudinem. .

Ut facilits intelligatur hze affegtio , duo di-
ﬂmnvr ndafunt I:Cl'n} B0, unum q1‘:>1 interveflic
inter mortem Chyi > {ufficientem Ln' ge-
lij premulgationem ; aliud vero,, in quo lex
Evangelica {ufficienter fuir per romm orbem

, necefla-
que: falutem ,,
tnam beati-

promulgata. In priori tempore, non fuit necef=-

{aria fides explicita Incarnationis & Trinitatis,,
falem neceffitare medij :tane enim qui nihil rJB
Chriflo audiverant, neque audire potuerant, in
codem'ftaru erant , ac qui ante adventum  Chrifti
vivebant ; quia c'I:lc‘x Evangelica ]‘uu effera le-
giflat m:’comlnta 8¢ confitms ata , nihilominus de-
fcdu {ufhicientis promulgationis ubique terra-
rum ‘mhuumnoblwahj’ , velfaltem c“wdprt-
cipug intendimus , lex }lla non erat adhu\ me-
dium ad f.u.Lu'tL‘m omnino neceflarium, Iqin;r
quemadmodum illis , quiante adventom Chrift
vivebant, fidesdivinze provi iz {upagnaturas
lis , qua Deus génus humanum a miferijs & pec-
catis liberare volebat , fatis erar ad juitificatio=
nem & [alutem ; ut articulo pracedenti oftendi-
poris intercapedine ,
quzinter mortem Chrifti | & (uflicientem Fvan-

gelij promulgationen interceffic , fides explicita,

Incarnationis & Triniratis nen fuit in  ratione
medij ad [zlorem omnibus heminibus neceflz-
ria. Unde in hac conclufione loquimur {olim
de tempore illo , in quo lex* Evangelica fufhi-
cienter per totum orbem proemulgata fuir, Hoc

Probatur primo conclufio ‘ex Scrip
cta: nam Martci ultimo fAdes Evar
fine dubio fidem explicitam Incarn eioTiis] L\;:
Trinitatis includit, ad la'urma ante omnia alia
exigitor ¢ an’umt’ Ep
gui erediderit & b
gui werd nop w‘e'df_«.

AT OIMIE creaturd @
ity falvns erix:
Quie

6%




69.

308

yerbaexpendens D. Bernargus Epift, 7.

ter Hon reper;'vft. :0 0
baptizatus nan d tantim s qui verd non
crediderit , condemnabitur; innuens (olam inter-
dum fitfficere fidem ad falutem , @j{‘:;’t ipfa [u_f—
ficere mibil. Quibus verbis aperte declarat, fi-
dem Evangelij ( qua ut diximus cognitionem €x-

Cantesgitur & i verd

- plicitam Incarnauionis & Trinitatis includic ) efle

magis neceffatiam , quam baptifmum , & nullo
= 3 . - .
modo fupplebilem fubindeque efle mediunyom-

nino neceflarium ad (alotem. Unde Joan. 3. di- .

citur : Qi non credit in eum s jam judicatls efts
guia non credit in Pomine unigenits filij Dei,id
eit , quia nonaccepit fidem Chrifti, que innova
lege eft certiffimum , & unicum falutis reme-
dium; ficut in antiqua Ifraclitz, a {erpentibus
lzfi, aliter fanari non poterant , quam afpectu
ferpentis xnei, queny Moyfes juflis Dei erexerat
in deferto.

Probatur fecundd conclufio ex Tridentino,
{efl. 6. cap. 6. ubi loquens de difpofitione ad ju-
fHificationem , & deijs qua ad illam obtinendam
debent credi, ait: Libere moventurin Dewm., cre=
denses veraeffe qua divinitiss revelata & promif-
[ funt; asque ilind iz primis , & DCa_ juftificars
impinm per gratiam ejus , per rdde;wp.‘mmm que
eft in Chrifto Fefu. Ubl ponderandum eft ly in
primis: nam {1 hoc credere de redemprione in
Chrifto Dowino , eft in primis neceffarium, nihil
eft magis neceffarium, quim illud; Ergo fdes
explicita de Chrilto, in ftatu nova legis, inter
prima credibilia ad falutem neceffaria numera-
tur , fubindeque ad juflificationem , & bearitudi-
nem confequendam , neceflitate medij neceflaria
¢ft. Undeidem Concilium ibidem cap. 8, ait ho-
minem juftificari gratis per fidem hanc, de qua
loquitur Apoftolusad Roman. 3. ciim aic: Quem
propofisit Deus propitiatorem pro peccaris per fidem
i fanguineipfins , que utique eft fides explicita

- ‘Chrifti ut Redemproris : fubditque. talem fidem

effe humahz falutis initium , fundamentum, ac
radicem omnis juftificationis, fine qua impoffi-
bile eft placere Deo , & ad filiorum ejus con(or--
tium pervenite: unde cim radix plante , & fun-
damentum zdificio , neceflirate medij nece(laria
fint , ita ut abfque radice necilla vivere poflit, ne-
que iftud abfque fundamento fubfiftere ; fic nec
aliquis vita fupernaturali gratiz vivere , necin vi-
tam zternam adificari potelt,ablque fideinChri-
flum mediatorem ; qua idcirco ab Apoltolo fub-
ftantia,id eflt bafis, fen funddmentum , Grzcé
v iumigrerum {perandarum, definitur,

Probartur tertio ex SS. Patribas , qui aperté fa-
vent noftrz fententiz : Auguftinusenim in libro
decorrept. & gratia ycap. 7. fic ait: A damnatio-
ne (¢ non liberabunt , qui dicere Po:emm,ﬁ- non
gudiviffe Evangelium. Et infid : Quicungue ab

4 i R i : o
. dlla generali damnatione iffa divine gratie largi

-tate difcreti fint , non eft dubinm , quod & procu-
vatur Evangelium audiendum , & ciom andinnt .,
credunt, Ubi aperté fupponit fidem Evangeli-
cam ,atque adeo explicitam Incarnationis & Tri-
nitatis cognitionem , effe pror{us ad falutem ne-
ceffariam. Ttem in libro de {piritu & lirtera cap,
29. heecferibic: Fide Fefu Chrifti impetramus [a-
Lutem , & quantion nabis inchoaturinre, & quan-
titm perficienda cxpeftaturin fpe. Similiter Hie-
ronymusincap. 1.ad Ephef, dicit : Non ante filij
effe po[fimus , guim filij ejius Fefuu Chrifti fidem &
gnrelligentiam vecipiamus. Etincap. 3. ait: Fidu.
cia , atqie acoeffus ad Deum principinm & orige,

Cc

D

DISPVTATIO SEXTA

fubdir: A fidesin Chriftuni eft. Denique Hugo Vj&nfin’u;

libi 1. de i‘acrgmcnro parte 10. cap. 5. afferi péta.
&t redemptione non mintds efle’ neceffariy
credere in Deum l'ffd{‘m[:“ﬂ}f'i‘il] > quam abinirg
per;:&':‘; creatiene, m*v;c-il'c: fuit credere jp Dcuﬂ;
creatorem: Sed ab initio fuic fc-rnh‘l:i:nect:.‘ﬂ'atium
neceflitate medij , credere c>:p[ic‘il§n Deum crta:
torems;, utart. 3. eftendimus : Ergo nunc i lege
nova, peracl':i i_nc:tmauonc,cadsm ncccfﬁt’ate,a&
falutem neceflarium eft credere in Chriftun re.
demprorem,

-fI-)IQ‘bEEtLH quartoex D. Thc:m_a > qui etiamma.
nifelle docere videtur eandem  fententiam, Nam
ifi 3. dift. 2g. queelt. 2. art. 2, quaftivnc. 3. hee
feribitv: Poft adventum Chrifti, quia jam myfe
vium redemptionis impletum 5%, ¢ corporaliter,
& wifibilirer pr:eéfimmm stenentur ommnes ad cree
dendum expfici.r&", & i aliguis inftraltorem non
haberet, Deus eivevelaret s nifiex cu[‘va [iaremy-
neret. Ergo fentit, hanc fidem explicitam effenas
cellariam neceflitate medij ad alutem;alias enim,
fi a}iquis inftruétionem non haberer, fineills pofe
{er juitificari ,quod S. Doétor non admireit, fed
recurrit ad extraordiparivm modum inftruend;,
qui tanc effer debitus,

Ad hzc & fimilia Scripturz , Conciliorum , &
S§5. Patrum - teltimonia, re{pondcmaiiqui, ijs
duntaxat probari, fidem Chrifti explicitan effe
neceflariam in voto, non tamen in re : dicunt vee
roillam haberiin voto, quande quis ex fide iniug
Dei proviforis (bpernaturalis , charitatem & con.
tritionem de peccatis concipit; tuncenim iraaffes
&us elt, ur f Chrifti Incarnationem audirer el
inconétanter crederer

Sed contra primo : Si iraeffer, fequereturinle-
ge gratiz fidem Chrifti non efle magis neceffa:
riam ad faluten , quam in lege naturz, velin le=
gelc ;nam ut articulo praecedenti oftendis
mus , in his.duabus legi’nus fides Chrifti eo mode
{ufficiebar, quatenus nempe mediator in fide di-
vinz providentiz implicit¢ credebarar: Sed hoe
dici nequir, u patebit probatione (equenti; Ergo
necillud. %

Secundo , Si innova lege fides Chrifti explicita
invorto fufficererad falutem , illa non effer magis
neceffaria, quam baptifmus , cim baptifmus in
voto ad f(alutem (nfficiat: Sed hoc repugnat D,
Bernardo {uprarelaro: Ergo & illud.

Tertio, Siin nova lege ad falutem fufficeret
habere in voto fidem explicitam Incarnationis,
yirtualiter & implicite contentam in fide Dei ut
proviforis fupernaturalis , fallum effer quod do-
cer §. Thomas [upra relatus, nempe quod i ali-
Quis invincibiliter ignoraret gy fterium redém-
ptionis , & nullam deillo haberet inftrutionem,
Deus ei revelarer, nifi ex fua culpa hocimpedi-
ret : nam modus ille extraordinarius infiraétio-
nis non effet debitus , nec ad falutem neceffarius,
ur pater. Unde Auguftinus de Prmdeﬁina(icnc
San&orum , cap. 7. loquens de Cornelio , ad
quem inftrutndum millus elt Petrus, Aftuum
10. 8i poffet (inquit) fine fide Chrifti falvnseffe,
non ad exm edificandunr mitteretur Petrus archire-
&us: Ergo &,

Demum Chriftus Joan, 14. dixit : Creditss in
Deum, ¢ in me eredite. Ubi zquiparatin nova le-
gefidem de feipfo ur Redemptore fidei que eft de
Deo uc Creatore, & univerfali Provifore: Sed
hze indubitanter , non folimin voto , fed etiam
in re, requiritur ad juftificationem & ['alun?m,
utact. 3, congra Vegam oftendimus : Ergo & illa,

m,

]

-~




-

- . B

e S ey

UndeLovani fic d
cunt; Ante |
rigefbinaduliis fi . Cloriy
fism-Dei Eilivm nobis, propitiaiorem & Patre pro-

yfizum cffe Pro pecoaris noffris 5 in [anguine ip-
[inss fine gia fide, nullis noftris operibus, nublique
Pwﬂiru.’;‘id s juftificario poreft obiineri.

Probatur quinio conclufio ratione fundamen-
tali. In lege gratie, poft {ufhcientem Evangelij
Promulg.uwucm , debet haberi perfectior cogni-
tio , fubindeque prrfe&m: fides Cheilti R edems=
Ptoris , quamante legem grauz ; hoc enim exi-
git perfectior ftarus legis grariz,in quo velamen,
Poﬁmm ﬁlper caput fideliam ; fublatum dicicur,
juxtaillud Apoftoli ad Galatas ;. Aurequam we-
niret fides > [ish lege cnflodicbamur | conclufi in
eamfidem, qine revelanda erar; & iftud ad Ephel.
3.4n aliis gc’ﬂemn'onibu.r non eff .;\_guimm p,v-ff:,
rvium Chrifte 5 ficut nudc revelatym eff : Sed in
ftacu legis naturae, & legis feripta, neceffaria fuiy,
neceflitate medij , fidesimplicita Chrifti Redem-
protis, ut patet ex didkis articslo pracedenti: Ergo
fides explicitade Chrifto Redemptore, eft eodem
mado neceflaria in {tacu legis gratz , poft fufhi-
cientem Evangelij promulgationem.

Ex his confutata maner fingularis fententia Ca-

LeS ¥ i cre

3

ni & Bannis : teltimonia enim Scriprure , Conci- |

lierum, & Patrum , {uprarelata,non folim de

falure perfeéta , 8 confummata, qua eft beariwu-

do, fed etiam deimperfeéta & inchoata, qualis

eltjultificatio , loquuntur, prafertimilla que ex

Tridentino adduximus; Ergo ad utramque falu-

tem fides explicita Chrifti Redemproris necefli-

tate medij requiritur. Addo quod, ciim homo pers
gratiam juftificantem reddatur filins adoptivus 8

hares Dei, ac proinde habeart jusad gloriam,tan~

quamad hzredithtem , ipfaque gratia juftificans
Yoan. 4. dicatur fons aque falientis in vitam arer-
nam ; abfurdum viderur affercre, pofle aliquaad
jutificationem (ufficere . quz tamen ad rernam

falutem non (ufficiunt. Unde vel dicendum eft,fi-

dem explicitam Incarnationis non efle neceffa-

riam neceflitate medij ad obrinendam beatirudi-

nem, quod Canus & Barines non admitrunt; vel

allerendum, fidem implicitam hujus myflerij non

{uflicere ad jultificationen.

Confirmatur , & magis vis hujus rationis ex-
penditur : Supponamus adultum adeprd juftifica-
tionis gratid [fatim mori, antequam fidem expli-
citam Incarnationis habuerir , quzro ab illis Au-
thoribus , an ille zternam bearitudinem confe-
quatar , vel non 7 Si primum dicant , fequiturali-
quem non folim primam, [ed etiam fecundam
falutem , poffe fine explicita fide Chrifti Redem-
proris obtinere ; quodilli non admirtunt. Siverd
{ecundum afferant , fequitur filinm Dei adopri-
yum, ejufque hzredem, ab xrernz feelicitar's haz-
‘reditate excludi, & jure hareditario, quod ad il-
lam ratione gratiz jultificantis haber, fraudaris
quod abfurdiffimum eft, & repugnat Tridenti-
no, fefl. ¢.cap.16. dicente nihil deefle juftificatis,
quominus {uo tempore, fi in gratia desefferint,
vitam @rernam courequanmr.

Refponder prima Canus , impoffibileeffr, ho-
minemillam jultficatum mori , antequam fAdem
:xp!icitam mediatoris acceperit. <

Sed contra : Homo ifte eft morralis , illumque
ficat & alios omnes, infinita mortis pericula cir-
cunftane, & i fecundiim curfum caufarum nagu-
talium , ftatim ab adepta fua juftificatione mori

debeat , noneft cur Deys » proprer unius privati
cTom, IV,

B

D

E

INTERNO. 309

i-. A' hominis falurent, curfur illam genetalem per-

turbare debear ; pro falute enim multitudinis in-
numerabilis parvelorum, fine bapti{mo deceden-
tium, eum ordinem non’ perturbar : Ergo multe
minds pro falute unjus id facier, & vicam ejus
diutids prorrabet, ut finem nted
alfequatue, 2

Relpondet fecundo, quod fi moriatur hemoil-

e ftatimab adepra (ua juftificatione , continué ut
acorpore folvetur ejus.anima antequam beati-
tudine xterné perfruatur , difcer explicice myite-
gium Incarnationis. .
_ Sed contra; Si hoc fufficerer , ur fides explicita
Incarnationis effer neceflaria ad ultimam falus
tem , neceffitate medij , fequererur quedilla pon
alio modo effer ad falutem neceflaria adultis,
quam parvulis ;cltm etia jn= parvalorum,
pott baptifima a corpore ftatim explicfce
cognolcant myferium Incarfationis : Sed hoc vi-
deturabfurdum : Ergo & illud.

Ex dictis etiam manifeftum relinquirar ; cogni-
tionem explicitam mylterij Trinitatis elffe innova
legenecellariam neceffitare medij ad juftificatio-
nem & f{alurem 2 siam ut difcurric D, Thomas hic
art. 8. Myflerium Fnearnationis Chriffi explicite
oredi mon poteft , fine fide Trinitatis < guia in my-
fterio Fnearnaionis Chrifti hoc continetur , guod
Filigs Dei carnem affumpferit s guod per gratiam
.S‘Pirimx Santli mundum repsvaverit ; @ iteriom
quod de Spiritu Sanite cl@prus fuerits @ ides
eodem modo quo myflcrivm Ingrnationis Chriff
ante Chriftum fuit explicité creditum amajoribs,
s'mplicizf’ antem & g nbrite & minoribus,
ita etiam & myfterium Trinitatss. Bt ideb etiam
poft tempms gratia divilgare tenentur omnes ad
explicite eredendum myftevium Trinitatis, ¢ om=
nes qui yenafcuntnr in Chrifto . hoc adipifecunar
per invocationem Trinitatis , [ecundiens illud
Matth. ultime : Euntes docete omues gentes., fmp-
tizantes eos in nomine Patvis s & Fily . ¢ Spiria
tus Sanili. » ’

Confirmatur : Ut viator ad termiinim perve-
niat, debet & locum ad que'm tendit, & viam qué
ad illum ieur; cognofcere: Sed terminus ad quem
per fidem tendimus, eft clara vifio Dei unius 8¢
Trini, Chriftus veré eft via per quam'ad illum
frue, juxaillud: Ego fum via , veritas , & vitas
Seiltud: Ego fim oftium , per me fi quis introie-
vit, falvabitur: Ergo cognitio myfterij Trinita-
tis, & Incarnationis, elt medinm neceffarium ad
beatitndinem confequendam,

Counfirmatur amplids : Myfterium Triniraris,

iatotis explicitam

" & myfterium Incarnationis , [unt principale ob-

jetum vifionis beatificz in patria, juxca illud
Chrifti Joan. 17, Hev e vita aternd’, ut cognof-
cant te Deum verum, G quem mi[ifi Tefum Chri-
feum: Ergo & fidei invia; huic enim refpsndet
ipfa vifio, juxta illad Plalmi 47. Sicus Mpz"us'mm
( hic per fidem ) fic vidimus in civitate Domini
wirtutum,

Ex hisintelliges, fallam effe & erreneam fen:
tentiam quorundam recentiarum Cafuifarum,
docentium abfolurionis capacem effe hominem
etfi nefciat myferiom San&ifime Tri
Incarnationis Verbi Divini : fi enim e
utriufque myfterij cognitio ad primam & ul-
mam f{alutem , ideft, ad jultificationem & beatis
wmdinem, neceffitate medij requiratur , manife-
ftum eft eos | quiilla myfteria penicus ignorant,
non pofle juftificari , fubinde effe incapaces
abfolutionis facramentalis , donec de illis {Lf-

R34

79

8oy

8«




83,

84

S%.

DISPVTAT
rint, Unde /

Academia Lova-
l'chmm.cu-iai Me

hlinien-
Cafuiftarum reprobavit,

j10

Cienter infirudti fi
nienfis,ad infta
fis, dockrinam ill
& gravi cenfur i

Obiter tamen advertendum eft, non effe ne-
celle ad recipiendam abfolurionem a peccatis , &
obtinendam jultificationem per I:tC[.i:l‘\E"ll"'uL'll
peenitentiz, diftinte cognofcere illa myl(teria;
eorum quippe diftinctus conceptus difficillimus
8 oblcurifiimuselt; fed faris efleilla quoad [ub-
frantiam credere : fufficit enim explicité credere

, Filinm Dei fuille incarnatum , & nen requiritut

ut (ciatur unionem effe fa&am in {uppofite, non
Sn narura. Similiter fufficit explicité credere , effe
unum Deum , & tres Divinas Perfonas , quarum
una eft Pater , alia Filius, alia Spiritus Sanctus:
ium fcire zf:sy!icitf:‘ Filiam
effe Vertbum dere per cognitionem , &
Spiritum Sa fe amorem, & procedere per
rem. Unde D. Thomas hic arr. 7 ait
] ‘devationes circa Incarnationis
um de Trinitate) renentnr
yel mninis c.\.'jl»iic."é credere 5 [ecun-
disn gfnﬂ:j convenit [fatui & officio uninfcujufque,

non eft vero ne

511
Solvantur objelliones.

Bjicies primo ;Illud noneft neceffariumad

jultificationerig@ece(litate medij, fine quo
homo poteft jullgificari : Sed in nova lege homo
potelt imtiﬁcariahﬂlu: deexplicita Incarnatio-
nis : Ergo talis fides non elt necellaria neceflitate
medij ad. jultificationem. Major paret : Minor
probatur primo exemplo Cornelij: Llle enim , ut
ait D, Thomas infra quelt. 1o.arc. 4. ad 3. habe-
bat fidem implicitam Chriftis nondum manifefla-
z;}f-y.zn(ge!;j weritate , unde ur eum in fide ple-
nis inftruerer , mirtitur ad_ewm Petns. Idem do-
cets. p. qualt. 6g.arc. 4. ad 2. ubi dicit,quod Cor-
nelins , & ali] fimiles s confequuntur gratiam &
Yirtutes per fidem C H'r!;,-?l-_. & defiderium baptifm
imp[icz'z& el ex/.lir’cfr‘r * P"”'?_’”"’ i tament in bap-
tifmo majorem copiam gratie ¢ Virtum confe-
quuntir.

Secundo probatur eadem Minor: §i homo ni-
tritusin fylvis, vel apud barbaras Gentes educa-
tus , ubi nihil nnquam audivit de Evangelio , nec
audire potuit , fequererur dutum rationis natu-
rahis in fugamali, & profecutione boni honelti,
illejuftificarerura Deo, ue fupra are. 3. diceba-
mus : Sedille tunc non haberet fidem explicitam
myfterij Incarnationis -8 Trinitatis , ciim nihil
uam de illis audivifler: Ergo homo poreft ju-
ftificari fine Ade explicita myiterij Incarnationis
& Trinitatis. Simile argun‘nchmm fieri poreft de
puero pervenientead primum inftans usis ratiq-
nis: (i enimilletunc fe convertatin Deam ur Au-
thorem natura , eligendo fequi bonum honeftum
& rarioni cosifonum, jultificabitar; fin minds,
peccabit mortaliter , ut docet D, Thomasi: 2,
queft, 8g: art. 6. Arquiinilloinftanti non poreft
inftrui, fea illuminari de Incarnationis & Trini-
tatis myfteriis, fed ad hoc aliquod tempus re-
quiritar ; edm modus intelligendi plura in unico
inftanti non fit humanus , fed angelicus ; prafer-
tim inillo primo inftanti ufiis rationis , in quo ni-
mis confusé homo intelligic : Ergo puer in illa
inftanci, per folam fidem implicitam Incarnatio-
nis & Trimratis, juftificari porelt.

Tertio fuaderur eadem Minor: Catechlimenus,

10

A

(2]

S

EXTA

1

cetur de rebusfidei, prifs g
diens Deum efle, & remuneratorem ;ac provifp.
rem {_npc‘runru alem , i:u:t‘nit elicere aGum fider
& in Deum ut Authorem fupernaturalem creda,
re: pnfit;“l antem cognitione {upernaturali Dej
poteftadtum diletionis Dei ,ureft finis 111}15::13.:
turalis , elicere: unde cum actus charitags ey
peccato ftare nequeat, ilie antequam L‘Luqumm
de Incarnatione & de Trinitate audiat, fubinde.
que antequaim illa n‘:'\;f‘tﬁ.‘i‘ﬁi l:splicilﬂ' credat, ju-
ftificari poterit.

Denique probatur eadem Minor: Tnter Chyj.
ftianos {uns aliqui homines adea rudes, & ﬂ'upidi,
ut myfteria Tncarnationis & Trinizatis verocon.
ceptuapprehendere non valeant , nec per confe.
quens ea expliciré¢ credere. Id {t de muis, a¢
furdis a nativitate , vixenim poffibile eft nutibys
ac figniseos inftruere de {ubftantia horum mé
freriorum , ur ea explicicé credanc. Avillipoffune
jultificari, alioquinipfis neganda ellevablolutio,
& alia Sacramenta , g 15 facerent quodinfe
elt , Ut quz tenentur {cire addifcerent E.”,:Oﬁ[lc
fide explicira Incarnationis , & 'l‘:"miz:um:qtﬁ il
la mylteria invincibiliter ignorant , jultfieari
pefunt.

Aliquiex noftris Thomiftis,, urab his diffical-
tatibus fe expediant, c!m'(l'n: . quod quamvis pec
feloquendo homo, polt {uflicientem Evangelij
promulgatiopem,, ﬁn‘t fide expl
nis & Trinitatis jultificari nequeat., interdum ra-
men per accidens , ablque tali fide, juftificarionis
iam obtinere poteft , per folam fidem expli.
Dei, utauthoris & proviforis ﬁlpfrrmm.
od ut magis explicent , dicunt duo effé
genera mediorum , qua funt ad falutem necefla-
ria ; quzdam ex natura rei talia funr, utgratia, &
charitas ; & fineillis nunqunam Komo , eriam per

qui fucceflive

ita Incarpatio-

accidens, & [uppofitaignorantia invincibili, jus
ftificationem & (alutem conlequivaler: alia funs
talia tantim ex infticutione & voluatare Dei, ut
Baptifinus vel Peepitentia, & fineillisin re habi-

it
oot

per [olum vo=
s generis di-
tam myfterij

tis [alus interd
tum & defiderium iplorum
cunteflein nova leze fide:
Incarnationis & Trinita

Sed hzc [olutio & dorinadilplicer: tm quia
fupra oftendimus , polt [ufficientem Evangeli)
promulgationem, fidem explicitam Chrifti effe
ad jultificationem & falutem neceflariam ; non
folimin voto , [ed etiam in re:wm etiam quia
ex illa fequerecuc , hominem per accidens, & in
aliquo calu extraordinario,, pofle confequi falu-
tem, ablque fide explicita Dei, ur Creatoris &
Authoris fupernataralis, ciim talis fides non fie
ium ex natura rei ad falutem neceffarium,
{ed tantim ex inftitutione & voluntate Dei, qui
poller, i veller, homines juftificare & falyare

m obtineri pote

abfque tali 2éku , & per fidem explicitam alioram®

atributorum.  Adde quied , fi homo poft (ufi-
cientem Evangelij promulgationem , per accl-
dens abliue fide explicita Incarnationis juftifica-
ti pollers inutiliter omnino D. Thomas, {iapra
relatus , recurreret ad modum extraordinarium

. infltrutionis in illis qui nihil unquam audierunt,

vel audire poruecunt de Bvangelio, ac inutiliter
docerer, quod fi aliquis inftructionem de myltes
rio redemptionis non haberet, Deus illud eite-
velarer | nifi ex fua enlpa i|a1pedirtr:mlis_enim
modus exrraordinarius inflracionis non eflerne-
celfarins ad juflificationem , ur de fe patet, Unde
hac folutione pratermifsa. J

r
i1

o

i




ntam re[pondes , conce

Adargu
negando Piin e, _A‘%ca',]u-.
nem primo diei ]mte:{,hdcm ex|
fto non elle neceffariam ad
poft fufhcientem Evangelij pr onem:

FIDEI

A fineordinéa

INTERNO.

ium, etfi habeat compla=
centiam & a 1define, non h

tamen dileé

) (]i'l'l;'l“?E L.ll‘.l non-
dum attendic , nec intendic media neceffaria ad
hunc finemn.

Ad quartam d

rempore autem Cornelij non faerat fufficiénter
1 e

n quoad omnes promulgatum E m , etiam ingenij , quifi fitcompos ratio

. in Paleftina ; cajus indiciam eft, quia non foldm carnatienis & Trinitaus

: adillum baptizandum , [ed eriam i fita , confuse feu q

- fide , miflus eft Perus A ckoum o hendere non valeat, maxi

" pondeo , Cornelium 11\'a|[\\_11|lgtl. wirali, quod Deus non dencgat. Si antem con-
E tam [ncarnationis quoad fubftan m, ut tendas dari aliquos adulros | qui , fadta fufficien-
:’ ait D. Thomas, a Judzis commotantibus in Cz- tidiligenria 8¢ propofitione , alia myfteria per-

cipere , fen apprehendere non valent, dico quod

farea acceperat, & fuille a Petro inftru&um de
p fehabent, quanttim ad hoc, ficuramentes & par-

= A 17 remnoris il 1 2
circunftantia tempotis , quiaignorabat, an adhuc

§ effercomplera. Unde quandoidem S, Dodtor lo- vuli, qui fineullo atu fidei {alvantur: quod Ad-
;S cis citatis ait, quod Cozpelins habebat fidem im- verfarij dicere tenentut deillis

3 plicicam Chrifti, & cum ea jutti jcatus eft,hocde- ftupidi funt, quod Deum ut #iu

it

er intelligi de fide implicita, quoad circunftan- forem {upernaturalem appreh e non valent;
) ; I 3

tias Incarnationis , non vero quantim ad ejus
{ubftanciam.
Ad fecundam, concelsd Majori,negoMinorem:

cimin eorumfententia ad juftificationem requi.
itade Deo, ut authore & provi-
upernaturali.

i7 9 pam fi homo nutcitus in fylvis , vel apud barba- Objicies {ecundo : Apoftolus ad Hebrzos 1. 943
= ras nationes educatus , ubi nihil unquam audivic explicans quaenam explicité credenda fint ad ju-

l deEvangelio, bené viveret fecundiim legens na- ftificationem & f{alutem ait: Aecredentem adDenm

; i, :ural:m; ex auxilijs divinz gratiz ( fine quibus oporter credere 5 quia eff, & inguirentibus (€ re-

N tota lex natura: oblervari diunen poreft ) tuncex #aunergtor fit: Sedinhis verbis nul'a ficmentio de

' iifdem auxiliis facienti quod in fe eft Deus non Chrifto ut Redemprore: Ergoinnovalege fides

= denegarer alias gratias actuales, neceffario nece(- c explicita Incarnationis non eft medium adjui'ti-

3 firate medij pravias ad jultificationem,inter quas ficationem & falurem neceflarium,

o eft fdes ex}“zlicita in Chriftum Redcﬁ-ni-,mren,n, l{e["iﬁollzieo cum D. Thomain . dift. 25 (1:1Tﬁ. 850
5 quam Deus illi concederet, vel mircendo aliquem 2.art. 2. quzftiunc, 4.ad 1. quod Apoftolus loco "°°
;" Predicatorem , vel aliquem Angelum ad illum citato pofuit illa quaz oporruir credi icité a

5 inftruendum , vel illam immediaré per feipfum quelibet homine in quocunque fatu,fed nonex-

; illaminando interids de tali myfterio. Unde Ak, clufit quin in ftatulegis gratiz debeamus explici-

7 8. legitar Deam mififfe Philippumad Eunuchuem té credere Chriftum Redemptoren , cujus vittu-
c=hl Candacis Regin:; Zthiopum nt‘ﬂmm de fide te rlllt‘iﬁca:nut & x,‘ol Camur 5 quamyvis fides i.I.-

: Chrifti & myferio .lnc:l};nanoms inftrugrer, & IIEE explicita de Chrifto non fic neceffaria ad jufti-

it bapuza:cr. EtD. Dmn_y_:ms cap.j. C(ﬂ,(}ﬂ‘]g Hie. ﬁcmmnrm'&' falu i, €X naturarel, fed ex infti-

: chiz dicit multos Gentilium adeptos fuifle [alu- turione & beneplacito Dei, qui ficut non redemit

): tem per minilterium Angelorum , urare. 3. reru- genus humanhm, nifi per Chriftum, licetocenr=

% limus, Item S, Thomas hic art. 7.ad 3. ait quod rerentalij modi, ira noluitaliquem juftificari,nifi

per fidem Chrifti explicitath in nova lege , & im-
Fiicimm inantiqua. Nec proprerea eft cc

viaad falurem , ur aliquioppon

i multis Gentilium fuit facta revelatio de Chrifto,
J & in hujus rei confirmationem refect, quod tem-
pore Gonftantini Augufti, & Helenz matris ejus,

|z (] inventam Fuit quod&am fepulchrum , in que ja- o funt auxilia ad huj't di fidem C\';nhr.m:n
IEJ: cebarhomo |, aurcam laminam habens in pecto- habendam , & modé abun or datur gratia,
i 1€, in qua {criptom erat: Ch [Fies nafcetur ex Vir- quam inlege the:i -1 I:EL'ipram incarnationent
. gine {t}"cgg crédo ‘irz e, 0 j’u{ﬁx:!r f[:’!’sf.‘.ﬂ o homolmlrum in modam ad amorem Dei cxci:a‘_
0 Gonftantini temporibus itéritm me videbis. tur & inflammarar; nam ut canit Ecclefia,duz

s Adaliud exemplum de puero, ad primum in- ﬁ‘{m’ue:’ Deum cognofcimus , per hunc in invif

. ftans rationis perveniente, dicendum eft, inftans Linm amorem rapimur. Addo non CIEE inconve=
s llllud non effe phyficum , fed morale, fubindeque niens , quod lex nova fitgravior quim antiqua,
} aliqguam temporis moram, fea durationem inclu- quoad adtus interiores , licer fir facilior ex gra=
¢ dere , in qua puer poteft vel immediatéa Deo,vel tia,ut ex D. Auguflino docer D+ Thomas1.2.
il SEC-aA R puct | 2 . 4

3 mediante homine, vel Angelo, de myfterio In- quzft.107.art. 4.

2 catnationis & Trinitatis inftrui, feu illuminari, E

: & pet fidem explicitam utriulque myfterij, ad ju- %Eﬁ%}; gﬁ ,&%;g% [‘%{%% %%é}g
- ftificationem fe dilponere. i Sl el Bt

3 9:t. Ad temafn dico 3 amorem :]T:\umarga De“{“; DI S PV TATIO VII.

A quem Catechumenus poteft concipere , ante pro-

'n pofitam fidem explicitam Chrifti, effe quidem fu. Gy o Gl

: pernataralem , fed tamen imperfedtum, & non De alt exteriort fidei.

b ex toto corde, ficur oportet ad jultificationem:

quia amor ex toto corde, qui eft charitas, non eft wAd quefiionem 3. Divi
fimplex complacentia de ipfo fine ultimo, fed ef-
ficax tendentia & intentio finis,, que requirit or-
dinem ad media, cidm intentio non fitde fine fim-
pliciter , fed in ordine ad media ; atque aded quia
redemptio Chrifti eft unicum & neceffarium me-
dium perveniendi ad finem , qui diligic Deum

w Onfiderato adtu interno fidei, fupereftug
deactu ejus exteriori dilputemus | nimi-
rum de confeffione feu profeflione ejus;

qua adtus fidei exterior dicitur, quia eft extrail=
Jam potentiam in qua [ubjetatur fides, nimirum




97

FiL

intelleGtum. Duas a ceun
tradtac D. Thomas qualtiones , quas acticulis
f’:qumzibus refolvemus,

ArTrevivs Primvs.
' ; ; 77 7 liniteas 4
“n exterior fidei confelfio fit altus elicitns a

Jede , wel duntaxat imperatus

Alentia hic quait. 3. puncto1. negat exte-
riorem fidei confeflionem effe adtum ab ea
elicitum : dicit tamen cenleri adtum illius victu-
tis, quia haber laudem ex objeco formali 5

>
& inillud tanguam is atur. Huic (en-
tentie faver Suarez lib. 2. de religione cap. 3. ubi

docet nullum dari actum viceutis, b ea elicitum,
extra fubjectum in quo eft.

§. L

2 fFatuirar,

Ico tamen:Exterior fidei con
fidei elicitur , & nonfolim in (S

Probatur primo ex D. Thoma cdidl:
corp. ubi fic habet: Sicue CONCEPLUs dnterior cornm
gre funt fidei ; eff
terior conf
ternus fidei effes tantdm ab illaimperatus, & non
procederet efficienter ab habitu fidei, ficut actus
anterior : Erge &ec. Clarits adhucin refp.adj.lo-
quiturS. Doétor pro nofira conclufione,ait enim:
Fides interior mediante dileflione ca
exteriores allus virtntum , mediantibys a,
tutibus , smperando , noneliciends ; fed confe
nent P?oduu'r tanguam propriwm album.nulla ¢
virtnie mediante. Ex quibus fic argumentor :
externa fidei confeffio non alicereturab ea, fed
tantim imperatetut, illam non produceret fides,
nifi mediante alia virture | & qua nimirum eliciti-
ve procederet, utconftac: Sed ex D, Thoma in
verbis citatis,externam fidei confeflionem produ-
cit fides ipfa, nulla alia virtute mediante : Ergoil-
lam elicit, & non f6ldm imperar.

Probarur {ecundo ratione,quam S. Doétor ibi-
deminfinuat : Aétus imperatus ab aliqua virture,
nunquam habet per (e ordinari ad obje@tum &
finem talis virzuris, fed per accidens tantim , &
exintentione alterius , uc patet in a&u juftitiz,
am fortitudinis, acharitareimperato: Sed con-
feflio exterior fidei per fe & ex natura fua ordi-
natur ad finem & obje@um fidei ; nam exterior
locutio per fe ordinatur ad idem obje@um , &
eundem fidem, ad quem ordinatur interior lo.
cutio vel conceptus: Exterior enim locutio (in-
quit S. Doétor ) ordinatur ad fig idim id
gitod in corde concipinur: Ergo exterior fidei con-
feflio eft actus ab ea elicitus , & non foldm im.
peratus.

Confirmatur : Exterior fidei confellio eft exin-
clinatione talis virturis, que primario inclinatad
affentiendum eredibilibus , & fecundario ad exce.
rils profitendum & fignificandum talem affen-
fum : Ac nullus actus ab aliqua virture imperatus
habet effe exinclinationeipfins,(ed rantdim ex in-
clinatione quaelicitur : Ergo &c.

Probaturtertid conclufio , & fimul prcipuum
Adverfariorum fundamentum convellitur - Si
quid obftaret ne exterior fidei confeffio eliceretur
a fide, effer quiacht aGus aleerius potentiz ab ea

1o = ety
tcillo a vireure.

proprie fides aflus ,

ita ¢ ex-

OmMNES

DISPY¥TATIO

rem folimcircabhuncadtum A ing

C

SEPTIMA

na refidet fides;haec enim in intellefu rafide
R . L g 1 i ;
illa vero ab ore & lingua l’L‘UC&'E”, Juxea illyd
Apoﬂ.‘:ﬂl ad Roman. 10, Corde creditur ad jufti.
o fit ad [wlutem : Sed hog
cipuum Adverfarioriim fun.
Major pater: Minor probg,
1 4. dift, 1. quaft, &
e corporis , ubi dicie gy,
Guslatriz elicitive, noy

T 5 OFE antem con
non obftat:Ergo prae
damentum corruit
tur Fl]‘.”ﬂ X
art. 1. {]T‘I:[]lTHC. 2.1n
prefse , quod oratio ef
obltante quod latria i

tateé , non vero inrarione , ¢

Erdilt.i7.quaft.; art. 2.qua
7 5

confeffio peccatorum per

wCtus eft orarjo,
.ll\‘zL'C[c‘ugd
' A

et elicitive
tentiam , & confeffio béneficiornm Dej ad Ja.
teiam , & tamen conftat has confe
{eu lingud , qua eft alia potenti
fident peenitentia & religi
fides fiv virus exiftens i
potentia exteriori, cujus ac
proteftatio, elicitive t

Cor

1ones fieri ore

ab eain quare-
rgo fimiliter, licte

mnte

etu, non verd in
s eft exterior fidei
1ifte alus eric i fide,

matur ex Cajetano infra quafl, $am,
Gicdifcurric : Pirruti attribupntur ye praprif
> non folim [ le Rt potentia, in gu
4 VEIFHILES ‘

tietem eos. tlia
Ciapt , Bt patet in ffitie
@ oppofitorum vitiorum : jufbitie fianidem pro-
Pi’:'.':f atkus eft » non [olim welle reddere cusgue
Jisim ;s fed exteriori allu reddere quod funm eft;
imiliter injuftitie allus eft anfer

s temperantie,

¢ alienum:
rantie guogue attus eff , Hon [elim copcy-
¢ moderate cibum , fed etiam exteriar [em=
Pric moderata ;& fimiliter intemperantie eff ex.
terior luxuria, Ergo fin r non {olim afys
fideiinterior] fed etiam exterior confeflio eriteli.
itive a fide, quamvis adus ille exverior fic ab
alia porentia ab inrellectu, in quo refidet fides,
quia illg non fie per aliam virrutem diltinGam 4
fide,

cr

vis habitus fidei fitin intelle@u, ur tamen adus
x confeflionis ipfins ab ea elicitivé proce-
dat, {ufficit quod bitu fidei diffundatr in
potentiam externam aliquis modus , five aliquod
{ui participium , quo mediante potentia externa
illum adtum producar; fata enim illa fappoli-
tione, potentia externa non foltim elicic fuum
actum , {ed etiam virtus fidei » ion quidem pex fe
immediaré , fed mediante a , imprefla
potentiz exteriori: ficut non aqua manseli-
cit funm motum fluxds & refluxis , fed etiam -

,
lis motus lo, mediante vit-

1
ab

at ﬂqllt
es diffundere in potentiam exter-
minis, eam habentis, aliquod fui particis
in hocenim nulla eft implicantia , ut con=
tabit ex {olutionibus objedionum : Ergo &c,

B

rocelt |

§. -IT;
Soluuntur objeitiones.

0 Bjicies primo : Negare exteritis fidem , non
W~ elt actus elicitus ab infidelitate : Ergo nee
illam confiteri exterids , eriractus a fide elicitos.
Con fuquen:ia patet ex paritate rationis. Antece-
dens probarur : D. Petrus'& Marcellinus nega
runt exterits fidem : Sed ralis negatio nof fuit
altus elicitus ab infidelitate ; alias enim fuiffent
infideles,quod tamen communiter negant Theo-
logi ; Ergo-exzeriis negare fidem , non eft actus
elicirus ab infidelitate,

Confirmaruti

undo probatur eademMinor ratione:Quam. |




i

il

108

103

LY

DEACTV FIDEIT INTERN O,

Confirmatur; Hagrericifepe exteritis confiren-

gur fidem , & tamen talis eorum confeffio non el
attus elicitus  fide; quia , ut dicemus difparario-
ne [equenti, in ipfis non remanet fides, Irem
Chriftus confeflus elt fidem exrerids , juxta illad
1,ad Timoth. 6. Teflimoninm reddidis fi
Pilato bonam confeflioné . afirmans (cilicer (e elle
Filium Dei, ut Glofia {:1Ec1l1[acaxls exponit, An-
gelietiam beati confefii (unc hominibus fid
ritatem , dicentes Lucae 2, Natus eff v
Salvator; & tamen docent communiter Thomi-
ftz, quod necin Chrifto fuic fides , neque exiftie
in Angelis beatis. Dzmones quoque , in quibus
etiam , ut infra dicernus , non reperitur fides, Di-
vinitatem Chrifti confefli funt Marci 1, dicentes,
Scio quia fis fanélus Dei : Ergo externa fidei
confeflio non eft adus elicitivé procedensab ha-
bitu fidei infulz. o

Refpondeo ad obje&ionepa, diftinguendo An-
tecedens : Negare exrerits fidem , non eft adtus
Pmccdcus ab lnhdclim(c,qﬁm‘udu illa negario non
proceditex inteciori incredu rare, uccontigicin
Petro & Marcellino, qui Chrittum non nega-
runtinterids , fed tantdm excerius , concedo An-
tecedens : quando negatio illa externa provenit
ex interioriincredulitate , utcontingit in Hareri-

0, nego Antecedens. Sin:ii;tcr diftinguo Con-
{equens : Ergo confiteri exterius fidem, non eft
actus elicitus 4 fide, finon fiat ex credulitate in-
teriori, & fapernaturali, piaque affedtione,, fed
a fide natarali, utaceidicin Dzmonibus, & He.
rericis, concedo ¢ i fiar ex credulitate interiori, &
fupernaturali , ficut in homine fideli, nego. Uno
verbo, quando diximus confeflionem fidei exter-
nx eile elicitive ab habita fidei, hoc intelligen-
dum tantiim eft in fidelibus , non vero inillis qui
carent fide (upernaturali: 8 per hoc patet ad con-
firmationem;

Objicies [ecundd : Habituas fidei illum dunta-
xataétum elicict, qui eft a porentia, que exiflit
ejus [ubjedtum : Sed confellio exterior fidei non
elt altus potent bjectum habitis fi-
dei: Ergo neceft us abilio habitu | {c
duntaxltimpemtus. Minor eft cerea: fubj
enim fidei eft intellectus, porentia vero, cujus
proteftatio fidei extecnadicitur aftus,elt fimilicer
externa & materialis, ac proindediftinéaab in-
telledtu, Major vero probatur:Sicutnulla forma
accidentalis operatur fine [ubje@oin quoeft
necaliqua vireus auc habicus elicicadtam n
diante porentii in qua{ubjedtatur:Sed
it una fimplex qualitas, nequic fubj I
tibus potentiis,[ubindeque necestrain telledtum,
in potentia exteriori: Ergo &c.

Relpondeo negando Majorem : Sic
jamdiGumelt , flukus & refluxus mar
tive non foliim & mari , fed et
quialictt ceelym fit excra mare, et tamenin ma-
rivirtus ad flnendum & refluendom, quam peg
dueit ceglum ¢ ita fimiliter, quamvis habitus fidai
fubje@erur folim inintellettu, quia tamen ali-
quam virtutem , five modum participationis (uz
virtutis,prodiicit in potentia excerior , qui me-
diante ralis potentia elicit confeffionem exter-

nam, dicitut Gmul cum illa , non quidem imime-
diaté, (ed mediante (i virrure clicere ralem aétit,

Neque obftat quod fides fit una & fimplex quali-

tas : €x hoc enimtantim concluditur , guod non

poflit effe in pluribus potentiis immediazé ; {ed

cum hoc ftat, quod poffitimmediate exiftere in

una, & mediante victute a fe diffufa effe in alia,
Tom. IV, e

Pontio

que it {

tus elic

rme-

s.ctim

enim, ut
s eft elici-*
1

il

: c@l.’);

A

B

313
Inftabis camen : Fides non poteft producere ex-
traintelleGim modum pacticipationis {ue virta.
tis : Ergo nullafolatio. Confequentia pater: An-
tecedens vero probarur. Sifides aliquem modum
{u= virrucis diffunderer exera intélletum, id effet
medianre duntaxar a&uintelle@is : Sed hocnon
poteft mediante ackaintelleckis , urpote quieft
effentialiter immanens, ac proinde non egrediens
extraintelledtum: Ergo &c.

Refpondeo negande Antecedens. Ad cujus
probaticnem dico, quod licét actus intelledds fic
ex [na effenria formaliter immanens,fimul tamen
eft vircualirer tranfiens, uc patet in acku imperij,
quo Angelus celos movet, & aliacorporatrani-
mutat, ille enim elt formaliter immanens, & vir-
tualiter tranfiens, & [ boc vertatur in dubinm,
trrationabilis dubitario widetnr . inquic S, Tho-
mas opulc, 11.art. 3.

Urgebis adhue: Quando virtus vel potentia fu-
perior imperat inferioriipfius aGum , aliquid ei
imprimit, quo actuara eliciz {uan operationem
erdipatam ad finem imperantis: Ergo ex eo quod
petentia externa hominis non eliciar confeffio-
nem fidei, nifi utadtuara modo aliquo perfedtio-
nis, a fide in eam derivato , ad fummum conclu-
ditur, quod confeflio illa (it imperative ab habita
fidei, non vero elicitive,

Refpondeo diflinguendo Aniecedens : Quando
virmos fiye potentia [uperior imperat inferiori ip-
fiusactum , aliquid ci imprimit quo elicit fuam
operationem, ordinatam ad finem yircutis impe-
rantis , tanquam ad cbjectum fibiaccidentale &
extrinfecum , concedo Antecedens. Quo elicic
{uam upera:ionem ordinatam ad finem virtutis
Imperantis, tanquam ad objeétum fibi inrrinfe~
cum & effentiale ; nece Antecedens ; & Confe-
quentiam : potentia e externa; atuara modo
illo, quielt parricipium virtutis fidei, in eam deri-
vatum, elicit confeflionem fidei externam , ordi-
natam ad obje@tum fermale fidei, tanquam ad
aliquid fibi intrinfecum & eflentiale , ut pater et
diétis in fecunda probatione,

Arntrcvtivs 1L

An detur priecepium confitends fidem , ¢

quandonam fideles peccent contral {ud?

Ico
D

hit‘ €XIenus }\IDHIC]“\’.'.J |
eft : alterum negativum de 1
nihil unguam agendo exterifis qued
gnet. Ira D, FThomas hic are. 2. ubi licer faciac
{olim mentionem precepti aft ivi fidei;quiz
tamen in quoliber p xcepto af iemative includi-
tur przceprittn negativum , quo prohibetur actus
contrarius, ut patetin pracepto aflirmativo dile-
&ionis Dei, qued continer praeeptum negati-
vum , quo prohibetur odium Déi;nonnegat S.
Doctor dari praceptum negativum, prohibens
a&um contrarium profeffioni externz fidei i
eft negare exterite fidem. Unumqi
ptum ex Scriprura aperié colligit
illo Matth. 1o. Omnis ergo me
vam howinibus , confitebor & eco
tre meo o quiin Celis eft :
me coram bominibus ; negabo ¢
tre meo.

Dico fecundo, praceprum afirmativam de fide

Re

primo , duy

ex efle prace

pram profef-

167,

-
o
=)

110%

ti1:




I,

314 DISPVTATIO SEPTIMA

exterils ptofitenda, non clzli_:‘_;arc fideles , dnt_:’i
quavis profitendi occafiene, fed tantimin qui-
bufdam cafibus : unde per feloquendo licitum eft
exiam Paftoribus & Pralatis fugere, vel [e occul-
tare , tempore perfecutionis,

Prima pars hojus aflertionis eft evidens : nam
ut difcucrit D. Thomas hicate, 2, Precesta affir-
mativa non obligant ad [emper , etfs femper obli-
gent: ofylig.mﬁ antem pro loce ¢ tempore s e, S!'_C
ergo confiteri fidem , nom \ﬁ’mper s neguein guoli-
bet loco , ¢ft de neceffitate [aluss 5 fed in aligno
loco ¢ tempore.quando [ilicet per-omiffionem -
jus confeffranss [ubtraheretur honor debitus Deo,
¢ etiam utilitas proximis impma’cm’-.s : Pu!ft i
g,r,‘::'a' irr!srro‘gr. i de fide s tacerer , ¢ ex hocere-
deretur . vel quod non habevet fidem . vel quod
[fides non effet vera , wel alij per ejits taciturnita-
tem awerterentur a fid

ingue ergo-ex

i cafus , in quibus
prazceprum afirmativam de fide exterits profi-
tenda,ob cles. Primus eftille quem Divus
Thomas adducit, nimirum quando omiflio con-
feflionis fidei cederecininjuriam fidei , vel Dei,
aut fcandalum proximi tunaqueque enim'vireas,
quando.ejus honeftas periclitatur , ad ejus defen-
{ronem obligar: fimiliter etiam quiliber fidelis te-
newur Conrﬂ‘»’a:‘t_‘ R:ll\r'iTlLllfﬂ hOﬂOlClﬂ 5 & ﬁdcﬂ]
proximi, quando imminet periculum detrimenti.
Unde regulariter loquendo , interrogatio facta
tempore perfecutionis & Tyrannis , inducebar
hanc obligationem ; quia tunc publico certamine
agebatur Chrifticanla, & Martyres vocabanptar
ut teftes ; & omiffio confeffionis eedebat in inju-
riam fidei, & Dei, tuncqueinaliis f
tabatur.

Secundus: quando quis Ecclefie corpori ag-
gregatur , & velutd inferitur : quod in nova lege
fitper Baptifmum, in quo cim premitantur in-
terrogariones de fide quam profitetur, tenecar il-
lis per confellionem fidei fatisfacere. Evcerte , fi
aliquo tempore vite fux teneatur homo fidem
fuam profiteri (ad quod non eft du!}u“:n’,prniwter
Dei revelantis authoritatem & majeftatem , ip-
fum obligari ) illud eft tempore Baptilimi; cim
enim tunc fiat membrum vifibile vifibilis Eccle-
fiz, debetin [ fignum vifibile ipfius incorpora-
tionis edere & profiteri,

Tertius : quando home eft in articulo mortis, fi
fir tunc rationis compos: hoc enim eft receptum
Ecclefiz confuerudine , ut homo feipfum contra
tentationes graviflimas, qua tunc folent obre-
pere, feuro fidei preeamuniar.

Quartus : quando actum aliquem Religionis
bire, & ut oportet,exercere non poflumus, nifi

is aut fignis ipfam fidem profiteamur : exem.-
pli causa, dum Millam folemnem, in qua recitan-
dum eft Symbolum fidei, celebramus.
1t0,ratione charitatis interdum ad confel:
fionem fidei tenemur : v.g. quando aliquis videt
aliosab hzrericis depravari , nifi ipfe fidem tuea.
tur aut profireatur , tunc ex pracepro illo quo
Deusunicuique mandavit curam habere depro-
ximo, tenetur eam profiteri & defendere,

Denique Tridentinum {efl.24.cap.12. de refor-
matione, & fe25.cap.2.& Pius V. in motu pro-
Prio, qui incipit iz Sacrefanéta . preeferibunt ut
omnes hi; qui promoventur ad beneficia curam
animarum habentia, & ad Canonicatus , vel dig.
nirares in Ecclefiis Cathedralibus | ac Profeflores
inAcademiis publicis,five Clerici,five Laici,fidéi
profellionem edanc.

es pericli-

d

d

A

C

D

Secunda pars conclufionis eft contra Tertiifjs:
num , in libro de fuga in perfecutione , ubidoge
non effe licitam fugere , vel fe occultare tempo-
te perfecutionis. Sed oppofitum ex Scriptura
aperte colligitur : nam March. 10. Chriftus dices
bat ,ﬂpoiloiis 1 Cltm anrem pc{,’qumur Vosinei.
vitate illa, fugite in aliam. Et2.ad Corinth, g,
Paulusdefeiplo ficait: Damafci prepofitius Gene g
tis Arete Regis voluit me comprebendere , d
fratribus per murum dipiffius (umin [porta.dr fic
evafi manns ejus. 1d etiar atet e.\'cm]mlg San-
&torum Blafij, Athanafij, Cafari), & :.!iorum,qui
ﬁlge[unt , velfe occultarunt rempore perfec‘.uio.
nis, quamvis effent Epifcopi & Paflores. Rato
vero eft, quiahujulinodi fuga non eft per fe ma.
la, eiim non (it negatio fidei, fed potits quadam
ipfius profeffio , & pars quadam mareyri) , cim

um pro fide {ufcipitur s aliunde vero neceffa-
riaefle poteft ad majus bonum, vel ad vitandum
majus malum ,puca ad confulendum (o Fragili-
tati ,vel ad vitam pro aliorum falute confervan.
dam: quz utilitas, vel fi 1tas, ranta interdum
eft, ut fuga fitnon modo licita, fed & moralitee
neceflaria. Non licer tamen fogere , fi fuga ver.
gat in contumeliam Dei cujufmodi foreé fuit
Apoftolorum fuga, Chriftum deferentium nop
fine aliqua ipfins ignominia: aut fi fuga cenfea.
war elle negario fidei;cujulmedi fuir feceflio unins
cx quadraginta martyribus & ftagno frigido in ca.
lidum, obtemperando Tyranno, qui pro deficien-
Lil';-ui;i fide,calidam aquam prepe apponijufferars
vel fi fuga nocear aliorum faluri ; ue fi ::licu'}us
preefentia neceffaria fit aliis in fide confirmandis,
querum falus {piritalis proprie vite periculoan-
teponenda eft ; debemus enim pro fratribus ani-
mam ponere , ut dicitur 1. Joan. 3. Et hoe maxi-
me habet locum in Pralaris & Paftoribus , qui
non pofluntlicité oves deflerere in neceflitate, &
qui non tantiim ex charitate, fed eriam ex julli-
tia,tenenturillis afliftere.

Dico tertio, preceprum negativam de fidenon
neganda, & nilil unquam agendo exterits quiod
fidei repugnet, obligare {emper , & pro femper:
fubindeque hominem graviter peccare, fi exteritls
meger fidem , quamyis eam in corde retineat, Hu
jus oppofitum tenuerunt olim Helcefaitz , quiue
refert Eufebius Caefarienfis lib. 6, hiftor. cap. 18,
aflerebant non effe peccatum, fidem exteritis ne=
gare, m xime tempore p:i‘l‘ecutionis,& ad\'ir.:m-
da gravia tormenta, dummodo interitis animo
tencarur. Idemquedocuerunt, tefte Auguftino,
cap. 20. libride harefibus, & cap. 6. libricontra
mendaciom, Prifcillianiftz , inter quos erat vil-
gatum proverbium, Tura, perjura, [ecremm P
dere noli. Hicramen errorab Auguﬁl’ﬂolocis ci-
tatis abund¢ refutatur ex variis Scriprurz tefti-
moniis, prefertim exillo Marth. 12, & Lucz 0.
Qui me negaverit coram hominibns , mgaf’ﬂ enm
coram Patre meo ; & exillo 2,ad Timoth.2 .83 ne-
averimus, & ille ;zfg,zb;': nos. Dicitur etiam Lucz
22. quod etim Petrus , ut {e abimminenti mottis
periculo liberarer, Chriftum negafleregre/fis fie- |
vit amart ; ciim tamen ipf’r fidem mente & corde
retinuiffer. Unde Chryfoftomus homil. 25, fu-
per Marth. Radix confaffionis.fides eff vordssscon-
ﬁ‘,-’flr"a autem frultus eff ﬁq'cj. Et Auguﬂilm.‘i] b
defide & fymbolo, cap. 1, Fides a nobis exigh
cﬁ.-‘ it vordis ¢ lingua.

Ratio eriam i-lll':’r};t‘q!:-=:l.lr : Negare enim fidet, .
eft intrinfece malnm:& mendacium pewmniciolim,
quo gravem prima verizati revelantiirrogames




116,

118,

. Cﬁrr;ﬂmnni ¢ffe non pot r’*

onine a1, (eqt
revelationem non clle veram , ve ?\Lcm illam
fidei dogmata minime¢ revelalle, fed 4 q.-wm&
conficta f.h(, ; quod eft Ui)‘(‘rfnm mendacit tm:
Ergonon po tﬁ.‘t licite fieri, eriam ad vitandam
mortem , vel grn\m ro.me.m. In hoc conve
pint omnes The ‘lo"i

Sed difficultas eft, anad tuendam vitam, vel
anqt'.od grave malum vitandam | faltem licear
veram x\"l"'lO”t"n diffimul are , aut” fimulare
fallam : hoc enim licitum effe videntur docere
D. Hieronymus epift. §9. ad Auguftinum,
dl'}.lﬂﬂﬁ 1114_ UH i. (JL l)ﬁ .‘JIO d[[ [. ac | j

deri pot.hl't variis exem whs ex Scriptira del
Pr.is In F‘lf‘ is Apolt oli Iudaifmum fimularunt,
poft eius abrogationen m ( ut Petrum omit-
tamus , cuius [imulatio elt reprehenfa a Paulo, ad
Galar. 2.) Paulus ipie Timorhenm circumcidic
propier ]uua.os, Actorum 16, & A neminpe re-
}wrenf'iﬁls elt;imo Jacobi Apoftoli, & fc
hortatu, purificavit feiplum Tudaice,
efferre facrificium , ut oftenderer ['eieg:-m cufto-
dire, A torum 21. Secundo Elifeus permifit Naa-
man Syrum adorare cam RegeinTemplo Rem-
mon, & fingere fe adorare idolum, 4. Regum 5
Tertio Jehu finxit fe velle adorare Baal, & fa-
crificare cum :'Ins Sacerdotibus , ur eos in tﬂf“c
ret, Et hoc ejus factum laudatur 2 Domino 4.
Regum 10,

Nihilominus hec [ententia communiter rejici-
turﬂ.Thc'o!ogls, & p!tl quam falla repuratn
fane fimulationem idolelauriz peccatum effe,
quando adeft articulus confeffionis fidei , convin-
cunt exempla Marcellini Papz , quem mJo,c.mn
thusidolo , ficqite idololatriam fimulando, pec-
cafle certiflimum eft : Eleazari etiam , qui (ciens
talem fimulationem pec , holuit fi
lare {e manducafle de carnibus porcinis, quas lex
Judzorum pmhnb‘-bai camedere, 2. Machab.s.
ibique tanquam iniqua chmnam: commileratio
illoram , ‘qui ralem fimulationem illi madebant.
Verba facii textits hac fune : Hi gui q,-?vz’wn;,<’n-'
gmf miferatione commioti propter antigiam -w;z
amicitiam ; tollentes cum [ecret rogabant
carnes 5 quibss wef%i ei licehar o wt
mrmm:r(’ﬁe 3 J..c;:r,i’\ X m'pc'm'wm: 5> de [}zuff‘a}
carnibus , & hoc fzéto & morte liberaretur: qur-
bus Eleazarus ref [pondit cito dicens prem: :mﬁ
wvelle in wfe.‘rmzm non enime, fubdic, €rari no-
fire dignum eft fingere. Hine Cyprianus ferm,
de Iapfﬂ poft mediom > graviter invehirur in
Chriftianos Libel ]"ltlcfﬁ‘; quicuni difs non (acri-
ficaflent, nec facrificare \'"H“rt a Judicibus ta-
fen perpfcnmam libellum ahq\lem quo eos fa-
crificalfe conftabat, ad evadendum morris pen-

Ta
ue

& A-

yrum
& wvoluit

culum, impetrabant, Legendus eft M .emp ftes

in vita S, Sabz, ubi refere Sanam illum ?\uiex =
tem nonnullis Chriftianis catrnes idolis nonini-
molatas obtrudi, ut ees ['ans‘-"-\"l{t: o Tmpe-
Iatoris, quo omnes imm s velci | jub bebar 5 ap-
paterer , exclamafle : Q. ba.r cibes comeleri;,

'LL

L Ratio etiam ﬁ:FFrw«u.: : Nam utait D, Tho-
mas, infra quv—fh m art. 1. omnis fimulatio pcc..
catum eft, & a mendacio folim diftinguitur,quia
mentiens verbis fvn{ﬁmtqncd noneft, imulans

erd hoc idem fa&is, vel rebus defignat : Ergo
ficut Chrift ianus, qui m“lﬂ mortis verbis ignifi-
catet[eefle 1d0]01&tl‘am mentiens peccaret mor-
taliter contra prrccptum confeffionis fidei ; ita
€odem modo peccarer , fi idem fattis, vel rebus

Tom. 1P,

A fignif

(o)

s. Unde
plum in f..‘. orem adver
sondetur cum S, Aug
izft. 103, art. 4, ad 1. quod
tuncille ceremoniz Judaice erant L;Luu‘.ls Ju.
dais adhuc licitz : Lex enim Judzorum h 1[1L\it
triplicem ftatum : primus fu
tione ufque ad mortem Chri
& onlignturiar f
4 morze Chrifti uh cientem Evangeljj
prrmu]g_,ﬂ:‘\u“em er ;.am.ua annos ; & tunc ﬁu:
mortua, id elt non obli gatoria , quia in Cruce
Chriftas dixerat , Confimm ttwm eft; non ramen
adhuc erar mortifera , idedque ob rationabilem
aliquam ..al.Eam, & nn\m‘c ad vitz
dalum fidelivm Judzorum , poterat lic
qmwsublennnab poltolis, g
tertius ftatus currit 4 fuflicienti
gatione Evangelij, in quo talis lex ]
non {olim eft mortna qm't non l‘L\\]_‘:lf
etiam elt mortifera uhfexv'muhms , quia mumall-
ter peccant quieam oblervant,
Ad fecundum dicendum, Naan
tilfleab Elifzo , ut fibilicerer fi
oblequio [olito , nempe utr Rex fibi fer
teretut , fivein Tcmp!n fivealibi ,
ficans , auml.mud aliud agens atque fik
officij caus 1&10;116 id ek, juxra vocem Hebrai-
cam, inclinare fead fuftentandum Regem genu
ﬁf(‘tcmcm quod non minis [ ot 111[ ei vr_-nwm
quam permittitur famulis ¢ 2
dalo , vel periculo flnLW{\[’(\cu\ , heros i
vel hxrcmos ad tem C
lica exhibere ; 4u per
161'0101)‘5f1ilr continet,

Ad pr
tentix add
& D, Thomal. s, ¢

eétn }ll lzorum : fe

oL

1pla fua, ib

allam prof
cum fir meruu mini-
pvantiz, non {acra cetemo-
hig ; licet hinc ali 1 pofiint per accidens,
t‘\l[nm‘m;e‘: rehmos; id fierd,

Ad tectiim refpondet D. Thnmasm.nqﬁﬂt
f11,art. 1, ad 2. r;h“.h’" Simulationem jmu non eff
cato . vel mendasio , qglia
it wipote ab idololawia j1v\1910‘1!ﬁ non
recedeins : f;?x!'nc’h’ﬂr”r;lzf:i",‘? & tempo
muneratir & Deo

7!!1%.(‘( j

s ROk p '(‘H“'f
lo guo deftrdeic Lr':z:-m
dlClIl]l 4. Regumio. Qs
ttum erat , intelligend
ftantiam operis pr
nem fc ledis T
cunftanti
triam, {ed etiam
fine temparali, pec
gultino lib, contra met
inillud Ofez 1, :
Ex his facil¢ ha oteft refolutio alterins
difficultatis > quam aliqui hic pertra@ant, an {ci-
licet liceat uti fignis infidelium, & allumere co-
tum veltes, ut fidem noltram occui:emus. Di-
<endum enim eft, quod quando resaliqua nata-
1 {ui , vel communi gentium ufu, ad ceremo-
niam quandam religiofam referuntur, ita ur ex
fe, & primaria {ua inftinutiong, alium nfum com-
modum non hab Jillisutiad fe
fullo modo , etiam ad évidens mo
evadendum , licer v. g.thusadc
lo, aut ei genn Hedtere ,
fumere , veftem in <
ftare:cim enim
ufum, prarer re
beant, eorum uf
aut diffimulatio, [

ad fub-
deliruftio-

iex objedo,
, ot quoad cxreras cir-
g e el § I sdntal

1 €Nm Umuiando 1dolola-
illud opus (’y malo
turex S, Ap-
satdr Rupertu
.,’afu!_

cEEns

103




w1

e

316
aur hztefis profeffio. Quando autem veftes &
figna in am habent ulum aliquem prima=
rium. lici um, ech lege il!lq'l.lllsl(ﬁ]!-
ticadeftinara 3 ;
delibus,licerllis ad occnltandum fidem (vam ui:
quia talis nfus non eft profeflio , aur proteftatio
etiam virtualis fal (z teligionis ; cim tales veltes,
& figna non fint per {e inftituta ad proteftatio-
nem religionu ed tantiim lege politica im!fl-
&a ad commodiorem converfationem inter {e-
&atores rel im , ex illa diftinétiene prove-
nientem , & conlequenter qui hac induxit, non
volueritindu obligationem mediis his prefi-
tendi fidem. Unde nimis rigidum, & minds pro=
babilewiderur , quod ait Cajetanus hicart. 2, Si-
ent mortaliter pecearet , fi quis dicerer feeffe Tu-
daim . aut M abumeranim s ita mortaliter peccan
vets [f wteretnr vefte , aut birreto . ant quock-
; rio Indeis in illa patria ; ant
s . g. [ quis in terra Sol-

t 7 albiin capites i eff pro-
wetanis , aut fi guis in bis partibns
no , quo difternuniur Tndai. Mimis
¢ lententia probabilis eft : per fe
aut veftibus , non {ignifica-
| io ralium perfonarum,
| aliqua tribura folvere, velinloco
abaliis [ bitare, Nec eadem eft ratio
deillis fignis ac de verbis quibus ali-
quis fignificaret [e efle Mahumetanum , aut Ju-
leum :nam ad fignificandam fallam religionem
primd per fe talia verba inftituta funt ;ille au-
tem veltes , & figna, non funt per {e primo in-
ftituta ad proteftationem religionis, fed rantim
lege politica inducta ad commodiorem conver-
farionem inter homines , ur fupra dicebamus.
Ex quo

Inferes primo , quod (i Princeps infidelis jube-
ret ob aliquem finem politicum , ut omnes here-
ticorum templa adirent, & eorum conciones au-
dirent, licitam effer Catholicis, feclulo fcandalo,
& periculoperverfionis , abedireilliad vitandas
graves peenas i nam id non effer profeflio fecte
heretice , fed adtio per fe ]'nd]'ﬂ:greus , quie ad
notandos harericorum errores , ante Principis
mand&rum fieri poffer. Secis effer , i Princeps
id juberer ob {ymbolum religionis , & ad difcer-
nendos Catholicos ab hzreticis 1 tunc enim eflet
quedam profellio (e@te hxretice , €0 ire, ficque
omningillicitum , etiam {i quis proteftaretur fe
non adire ad profitendam fectam hzreticorum,
fed rantdm ad obediendum Principi ; ut decilum
fuifle dicitur a Panlo V. confulie de hoc, occa-
fione cujofdam ediéti Regis Angliz; & videtur
manifeftum, nam alias fimili proteftatione facta,
potuifler Eleazarus carnes porcinas manducare,

Inferes fecundo , Catholicos Angliz, vefcendo
carnibus diebus Veneris, & in Quadragefina, ad
fe occultandum , minime peccare, licérad prote-
flationem libertatis Evangelicz talis efus fuerit
permiffus, & introdutus in Anglia. Ratioeft:
Tum quia abftinenria a carnibus his temporibus
eft tantiim juris pofitivi, & Ecclefiaftici, quod fe-
cundiim omnes in ram gravi periculo minimée
obligar:Tum etiam quia efus carnium, ulera pro-
feffiotiem hanc libertatis pretenlez,ufum aliquem
humannm & bonum haber, nempe feipfum énu-
trire & reficere,

Inferestertio, Sacerdotem Gentilem, aut Tue-
cicum , ad fidem noftram converfum , non tene.
siyelles , quibusurifoler, Ratim deponere, & (e

um & han

que alio fion
;

BYOPrio

i

annt, ut
o

[ inquam
B J
enim talibus
tur falla rel
quz del

DISPVTATIO

A

t ad diftingnendos fideles ab infi- -
g

D

S

oI

R
EPTIMA
riculo evidenti mortis fe aypg.
nodi veltes habent ufum g
em primatium, licitum, & humanum > Dempe

1."[0({3[‘: ,ﬁt{’jL‘.CJ
nere : quia hujuli

(]'.'.
ffget(‘ C{"l'pll!i. i

Inferes quarto , licitum e(Te CE‘:riﬂianiquuiin
commodum Reipublicz Chrtiftianz miteuntyg
Ex]!]_(‘.f_‘[['(!l‘(lls ad tercas i;}i.;\{cigﬂﬂ.l » AUT PEL eas o
commodum proptitin tranfire de[‘,cm, uti eo-
rum veltjbus ,acd erre genus illud pilei, quem
Turce Turbantem, teu Cidarim vocant, ne abeis
ut Chriftiani agnol q
dantur. Hoc enim omnibus , etiam
timeratz confcientia’, & a viris Rel vﬁﬁ,quiad
converfionem infidelium mittuncur  ur cefbarge
hic difp. 4.dubio g. Pater Philippus 4’5, Trini.
tate, qui partes orientales , propagande file
Chriftianz causa, peragravit.

Inferes quinto , militibus Chriltianis pugnan.
tibus contra Turcas, autalios inﬁde]es,licc}ﬁ o=
rum vexillisuti, ut eos capere poflin: : nam hoe
non et eoram fectam fimulare,fed quoddam g
nus infidiarum. Imo etiam Gin vexillis effer ﬁg-
num Mahumeti, aut Luna, vel Marris . i’aﬂadis,
aut Jovis, allerunc muld licium effe illisuc,

=

3 K

FHFHTEHERTEHES
DISPVTAT LO Vil

De bubitn fidei , ejufaue fubjelto, cnfl
& effectibus.

A guzf. 4. ufquead 8,

1Lr, Ac ogci.

AR B A
{:- SR

Onfideratis objeo fidei, & a&ibusejus;

agitS. Doctorde habitu, feu virtute in-

clinante in tale objedtum , & actus illos
eliciente, ¢julque proprietates | fiuhjecta, caufus,
& effectus inveftigat, a quat. 4. ulquead 8, Nos
autem hzc omnia in hac difputatione breviter
€Xpenemus.

ArTicvrvs Primvs.

Perum habitus fidei , eriam prout off infor-
ety ;
mis , O d chayitate [eparatus , fit
vera virtus , € qualis?

Ertum & indubitatum eft apud Theologos,

fidem formatam effe veré & proprié virti-
tem. Nam utdifcurrit D. Thomas hic qualt. 4
are, . Quicungue habitus eft [emper Pr{:.-cjpiis)rs
boni attis s potefl dici virtus humana, Talis an
tem babitus eﬁﬁd’es formata ..... #am ex ratiane
ipfius fidei eff . quod inzelleGius femper ferammrin
Vertm, quia fidei non Pafc/f‘ﬁxér_{j"‘:’fx{ﬂtm,nxﬁi-
pra babitum eft : ex charitate aniem qise format fi
dem 5 habet anima quod infallibilirer woluns
ordinetwr in finem bonum » & idev fides fwm.&‘m
eft virtus, Solim ergo difficultas eft , anedam fi-
des informis , & a charitate {eparata, fic vera vir-
tus : id enim videtur negare D. Thomasin eodem
articulo , ubi poft verba relata, fubdit : Fidet
antem informis non eff virtus : quia erff akkus fir
dei informis habeat perfettionem debiram ex par-
teintelleltivs, non ramen habet perfeitionem debitd
ex parte volumsaris, Rario eriamid {uaderevide-




Ry o FE

L

o

perfecti ad optimum : & alibi dicit,

guod ;11 abentem fimpliciter bonum, & opus
€jus £e Idic pecfectum : At hac non conveniunt
fidei informi, fed tantim fidei formata: Ex go fi-

desinformis non el virtus. Pro reflolutione hu-

jus difficulratis :

Notandomelt , aliud efle, quod aliquis habi-
tus fic vera virens , & aliud, quod fic perfea vir-
tus :ad primum enim {ufficit quod efientiam vir-
tutis habeat ; ad fecandum vero requiritar quod
habeat ftatum , modum , ac perfectionem virru-
tis, feu quod ordinet hominem ad finem ultimum
ﬁmpliciter. no fenfuD. :\Hgl‘lﬂ.l[ma lib, 4. con-
tra Juliabum , cap. 3. docer nullam veram & per-
fedtam virtutem nifiin }L!'.f;(} l'CL‘CIJ'[i yutin Tra-
&atudegratia annotavimus. Hoc premiffo.

Dico primd , fidem informem , & a chari
{eparatam,elle quidem veram,{ed non perfectam
vircurem,

Prima pats probatur primé ex Apoftolor. ad
Corinth. 1. ubl enumerans victutes Theolo
quibus {cilicet Denm ipfum immediaré atungi-
mus , fidem , quatenus a charitate diltinéta eft,
recenlet: Manent nunc (inguit ) fides ;_(P-:s » chas
ritas s trie hac: Arqui talis enumeratio vitiofa el
fet, i fides ex (e , & (eorfim & charitare, non effet
virtus : Ergo &c.

Secundo eadem pars ratiope fuadetur : Virrus
eft habitus determinans & inclinans potentiam C
ad bonum ,ut docet D. Thomas r.2. quel. 5.
art. 1. Sed fides de (e, & quateniis a charizate di-
ftinguitur , determinat & inclinat potentiam in-
telleétivam ad reétam operatienem , nimirum
ad alTentiendum vero 3 hanc enim inclinationem
peccatores fideles in feipfis experiuntur : Ergo
fides informis, & a charitate [eparata,eft vera
virtus.

Confirmarur : Tria duntaxat ad rationem vera
virtutis requirantur: primum, ut perficiat po-
tentiam in ordine ad aliquem a&um bonum, &
honeftnm ; fecundum , ur a&us ille fic quodam-
modoardous & difficilis ; terrium , ut ex {e dicar
ordinem ad finem ultimum, fitque aprosex natu-
rafna ad illum referri: Sed heceriain fide & actu
illivs , etiam feclufa charitate, relucent ; credere
enim Deo tevelanti’, bonum eft & laudabile , at-
quepotentiamintellectivam magis petficit,quam
(iurhhs: {cientia naturalis ; e®t etiam arduum &
difficile , ciim revelatio fir obfcura ; infuper ex [ua
naturaad bonum finem elt ordinabile , ut patet:
Ergo fides ex [e, & ut pracifa & charitate , ratio-
nem verz virtutis obtinet.

Quod vero tunc non fit virtss perfecta, feu
non habeat tunc ftatum , modum , ac perfe&io-
nem virtutis , patet: eim enim crederefit aétus
intellectis , affentientis vero , ex imperio volun-
tatis,ad hoc ut ifte aus fir perfectus , fubinde- E
que & habitus & quo elicitur, five ue habear fta-
tum , modum , ac perfeétionem virtatis, duo te-
quirnntur 3 quorum unum eft, ut infallibilizer
intelle@us rendatin {uum bonum ,quod eft ve-
rum ;aliud , urinfallibiliter ordinetur ad nltimum
finem , propter quem voluntasaffentit vero : Sed
hoc fecundum deeft fidei informi; quia ethi ejus
actus habeat perfeétionem debitam ex parte in-
tellectiis , caret tamen ed quaipfi debetur ex pac-
te voluntaris ; cim enim defic chariras, non or-
dinatur in finem ultimum : Ergo fides informis
noneft virtus perfecta, feu ftatum , modum, &
petfedtionem omnimodam vicrutis non habet, Ex

= Tom. IV,

HABITV

us definitor ab A:i-”.etn-it,iil!v‘/‘!’hy- A hocfol

¥ T
E 1. 317
it D» Thomas , loco fipra cita-
vinformem efle virturem, ut
ad 3. ubi ait: Fides formara ¢
G Jferins [pesie; ficutin dé?iﬂ'ﬂ’f“ﬁ""‘
ciebus exiftentes s differnne m ficar perfeclim
Ef"tm?:' ellumin eadem fp de fides infor-
s cim fit imperfeta. non pertingitad perfectam
5 s s & 54
rationem viriutis.

to, die

colligitur
-

tiformes

nem que {ubjungituc dicendum , quod
acdtus fidei, etiaminformis | eft abfolure quidop-
timum ,in ordine intelle@uali, cim fic afenfus
omnino certus circaresa Deo revelatas ; quam-
Vis comparative ad vilionem bearificam non fic
quid optimum, fed potitts quid valdgimperfe-
Ctum. Similiter fides informis facic habentem
fimpliciter bonum in ordine intelletive, ficut
etiam in eodem ordine reddit opus ejus perfe-
&um : non autem eft necefle ad effentiam virta-
tis , quod faciat habentem fimpliciter bonum in
genere moris , aut quod reddat opus ejus perfe-
¢um in eodem genere ; hocenimfoldm convenit
virtutibus perfedts, fen habentibus modum, fta-
tam , acperfedlionem virturis,

Dico fecundo: Fides nec eft virtus moralis, nec
intelle@ualis, fed Theologica. Ita exprefsé docet
S. Thomas , quaft. 14, de verit. art. 3.ad g,
cens s Fides neque eft virtss invellettualis ; negue
moralis , fed eft virtms Theologica.

Ratio etiam fuffragarur: Ec in primis quod fides
non fit virus moralis , manifeftum eft, nam vic-
tuees 1'”(31':11 IET ;.'!01‘.‘.1!“ I]Dl:fﬂulﬂ & ra-
tioni confonum ; fides autem ngn verfatur circa
bonum, fed circa verum & Deo revelatum ; unde
ntur in parte apperitiva ,ifta veréd in
C1piiur,

s refpic

potentia

Q
qui exiftimant ) exprefs¢ docer S. Thoma
dift, 23. qualt. 2.art. ;. quafliune, ;. ubi fic di-
cutrit: Non fuffic rationem Uirtitis intelle=
Ctualis> guod per eam cognofeatur verum , fed opara
rer quod atlus quo vernm confideratar, fit perfe-
s etiam ex modo , ut bene quis intelligar, Bene
autem aperavi intelleflum , non c'o?-'f.iﬁgir ex hoe
quod ex: bona valpnrare ejus operatio F(
dittumelt . (ed ex eff 1 lettis ad objettum

roprinm confpiciendum el in (¢, vel refo-
lutionem ad id guad in fe conf} citur. Fides awn-
tem per allum [unm ponit intellellum in wltime
quantiinm ad objellum , inguantum facit affenti-
7e prima ve i mon autem qu,
proprium i
frer nom eft per
credit 5 inpicere per
t reducere , ¢
Etialss,

Dices primé: Theologia eft (tientia, & per con-
{equens virtas intelle@ , & tamen non habet
evidentiam {ui objecti: Ergo ad rationem virtu-
tis intelle@nalis non requiricur evidentia, fed fuf-
ficit certitudo,

Relpondeo quod licet Theologia , prout eltin
nobis viatoribus , careatper accidens , & ratione
{ubjedi, evidentid adtuali fui objedi, & [uo
principiornm; quiatamen per fe , & ex natu
Pcti: conjungi cum fcientia Dei, & Beatorum
cui fubalcernatur, & in talic
evidentiam actualem {uorum i
{e & ex natura fua eft habitns certus & eyi
evidentia faltem radicali & apritudinali , utin
difp. }Wom‘mf:‘!i Theolog
fides autem perfe & ex na

ur ali-

1n 3,

od ver

gceatl sut

; F
CACEL IRLENE

m ad modum

intefletas 5 guiz intellefhus so-

fidem tante cig, ut id quod
(o ] Tie ’? AP

_fl ad ea que infa

n eft wirtm intele-

>
&ione habere
prifncipiorum , ex

lens,

G




o,

iT.

IZ.

4

DISP

318

VITATIOOCTAVA

e . B v 1o i ;
tem , & excludit evidentiam’ & claritatem ;unde A electione mediorum , cum nihil fie yolitum s Quiy

lictr Theologia fic virrus intellectualis , non ta-
men fides.

Dices fecunds : Tlla virtus eft intellectualis,
- habet pro fubjecto intelleGtum : Sed fidei
Gum eft intelledtus : Ergoeft virtus intelle-

Refpondeo cum D. Thoma loce citato in

relp. ad 1. Qued non omnis babitss » qui habet
pro [ubjets intelleftum poteft dici virtus imgﬂ-
lefhualis 5 nifi perficiar intelleftnm , o GHantim
ad objeftum , & quantiem ad modum allis - id
eft, nifi cum certitndine & evidentia objeétum
fium atringat ; unde cim fides fir elfentialiter
obfcura & inevidens ,virwus intellectualis dici
nequit,
d verd fit virtus Theologica, patet: Tum
quia omnis virtus vel eft intellectualis, vel mora-
lis, vel Theologica : Tum etiam quia illa virtus
Theologica dicitur »quz Deum immediare, tan-
quam (‘...]\'&um formale quod, refpicit;ideo enim
habitus {pei & charitatis {unt virtutes Theologi-
cz, quiaimmediat¢ verfantur circa Deum, uto b-
je@um quod defiderant; {pes quidem , prout el
{ummum bonum noftram ;chariras vero , prout
eftin [eiplo-bonns , & fummo amore proprer {e
dignus : Sed fides Deum immediaté ranquam ob-
jcz}um formale quod refpicit, ut difp. 1. often-
fum elt : Ergo eft virtus Theologica,

Dico tectio, Fidem elle eminenter fimul {pecu-
lativam & practicam , magis tamen effe {
tivam quam practicam. Ira D. Thomas infra
queelt. o.art. 3. ubificait: Fides primd ¢ princi
jﬂn.-’f:;:_r in f;r_wc::i.g,riom confistit.ing um [
tnharet prima veritati : [ed quia veritas prima eft
ctiam wltimus finis , propter quem operamur » inde
etiam eff quod fides adoperationem [ extendit,
[ecundum illnd Galat. 5. Fides per dileltionem
operatur. Quibus verbis conclufienem noftram
& docuit , & probavit: Deus enim qui eft obje-
&um fidei , ciim fit prima veritas , & ultimus. fi-
nis , eft prima regula fpeculationis & praxis,
primumgque {peculabile & operabile : opetabile,
inquam , non phyfice , fed moraliter , quia nem-
pe actibus noftris meritorijs ut finis nofter ulti-
mus obtineri poteft : Ergo fides eft fimul [pecu-
lativa & pradtica.

Confirmatur : Virtus fidei eft quzdam imprel-
fio & imago [cientiz divinz ,ac quzdam partici-
patio vifionis beatifice , quz fidei fuccedit, unde
debet illis aflimilari: Sed {cientia Dei et eminen-
ter fimul {peculativa, & practica, ut in Tratata
de [tientia Dei oftenfum eft ; imiliter vifio beati-
fica eft imul eminenter fpeculativa , & praética,
quia Deum fpeculatur , & amorem beatificum
dirigit: Ergo & virtus fidei erit fimul eminenter
fpeculativa & pradtica. Eandem conclufionem
probant omnes rationes, quibus in difputatione
procemiali Theologiz eftendimus Theologiam
efleeminenter (peculativam & practicam , magis
tamen {peculativam , quam prackicam : que ibi-
dem videri porerunt

Dico guarto , Fidem ordine originis effe prio-
rem (pe , & charirate ; ordine verd dignitatis, effé
quidem inferiorem charitati , fed perfeGtiorem
{pe, & virtutibus moralibus infufis.

Hzc conclufio eft cerra quoad omnes {uas par-
tes, In primis énim quod fides ordine originis fic
prior {pe & charitate ,ac virrutibus moralibusin-
fulis, manifeftum eft: Quia cognitio finis eft
prior, ordine generationis , €jus intentione, &

£
1
1

5

D

E

pracognitum , & voluntas in omnibus {uis afj.
bus per cognitionem intelleétts dirigatur: Ay
cognitio finis fupernaruralis , ad quem homo eft
elevas , habewr per fidem , intentio vers illigs
quz Deum uryli.

a {pe & charirate proced
mum finem, vel nrin fe bonum , vel uc bonum
noftram , defiderant ; eleétio autem mediorym
ad finem illum conducentinm , fir per “ifillte;
moralesinfulas : Ergo hdes et prior ordine ori
ginis [pe & charitate , ac virtutibus moralibusin.
fufis. Unde illaa SS. Patribus UNENtam tow
tius zdificij Chriftiani , initom f{aluvs, & radic
totius juftificationis, prima vita inrelle@ s hy-
mani , & primogenita inter virtutes appella.
tur , ut infra ex Guillelmo Pari
demus,

Secundo , quod fides ordine dignitatis & per-
fedtionis fit charitati inferior , etiam partet: Tum
quia charitas elt omnium virtotum princees &
regina , & emi rentillimum omnium charifina.
tum, jm.’mi'.h
autem manent fides , [bes
autem hornm eff charitas
tas eft forma fidei, que fine c
formis : formaantem eft perfedtif
venitur in toto : Ergo charitas eft fide nobilior
Nec obftar quod cognitio amori pr
enim verum elt de cognitione per!
qualis eft clara Dei v ifio, in qua formaliter bea-
titudo noftra confiftit sfectis vero de cognitio-
neimperfedta tiva, obfcura, & znigma.
tica , qualis eft cognitio fidei , uc alibi fusé expo-
fuimns.

Tertio quod , excepth charitare , fides it om-
nium virtutnm digniflima , non minis evidens
elt: excedit enim in perfectione yirtutes morales,
quippe qu duntaxat feruntur circa media , nem-
pecirca adiones quibus ad beatitudinem perve.
nimus ; fides vero finem ipfum , nempe Deum,
attingit, Eft etiam dignior [pe , ciim certitudinem
illi przfter, & eamin adtum fuum faciat erumpe-
re;eflt enim ( inquic Apc.ﬁtuhls ) [ibFantia vernm
ﬁ-‘fr:md.-:fum: attus etiam {pei elt aliquo padtoim-
perfectus ,cim fitamor concupilcentix , non au.
tem amicitiz : Ergo hides , licér imperfectain ra-
tione cognitionis, ipsa fpe nobilior & dignioreft,
{ubindeque foli charitati inferior.

Inh veritatis confirmationem , placet hic
tranfcribere quee Guillelmus Parifienfis de hac
nobiliac pr a virtute dicit in libre de mori-
bus cap. 1. ubi fidem fic loquentém inducit: Ego
[um prima mentis bumana , prima lnx gie
tenebras ignorantie ¢ infidelitatis irrumpo. Egpe
fumlnx sin aperibus recreationis @ rq,“omm’riam‘:
bumane primiim creata , quemadmodum x in
operibw divinis ,teste Moyfe . primo formatacl
Ego [um columna lucis, de «/Egypto tenebraram
& errorum » ducati meo intellelum humanum edi-
cens. Egaﬁ:miﬂ bellis [E’Dir.r'txm[ibm bellatriz Ffi-
o s juxta illud Pradentij : Prima (ubit campum,
dubia fub forte duelli, pugnatura fides. Ego ar-
cem humane mentis ,id eff poteminm !-?1181'[(‘&[-‘
Uam , prima expugno , & prima in eam villorivst
z'r."gn(c'f-::rs_r , primnm Deilioftem s id eﬂﬁ-’”ﬁ«m by
manum , € mundi J’l;}:ien:im;z s in eadem arce 0%
cido, wel [altem in captivitatem redigo. Eqo i

F cillum Regis Regum s ideff i
o victorie O rr:'::mphr' erigd.
- guam Dens in menicm buma-
& proper hoc wbi cgo n0B Jim

afilarits expen=

R

iffa arce , p
cem Chri

]




DE
wullins aditus pater Deo, Ego [iim columna verita-
s ﬁ;-m;“ ma > bumanum [Wbfulciens imelletum,
Ego [lim argumentisr s quo fw.rmmmﬁrpiemm csz-
futatnr argue carzﬁmsmzr » & omnino [fulta effici-
wnr, Epo fim galea [alutis , capur humana men.
vis 5 [cilicer intellelinm , contra errovism ,"a‘m.’aprm
tegens. .Ega [umin domo Dei prima liscerna ; ir:
templo efus prima lampas ; in céelo [pirituali ffella

: J

mAatuting , qra :l'i:lm ‘r"m:rlf prima nuntio. Ego
ﬁ;mfr'fft‘f; cardinalis , naviga b permare man=
di h:.'jsu,purmm oftendens , & patrian. Ego [k

frellamava , qua tribus M agts dicatum pmésm,
cos ad demum ubi erar pHer j(rfjm Pe‘rsfrrxir. Ego
Sim lucerna s ad quam in notle prefentis vire am-
bulatur ; ad cujus lucem pretiofa gratiz drachma
qreritir ; & eni , lictt Incenti in c.-e,"xg."wn‘fo loco,
ibe,-fw'.»z futit ceeleftia ?L:}j}r.'?‘!-fk Ega [um div
bearifica vifionis aurora . Sol prelucens , ¢
aterne gloria pramuntians. Ego fi ginit
mentis humana . intelleftum i corruptient errovis
[ervans. Ego fum anpnlns argentens in a‘igi!o
egis ceelornm , hoe eff > flgnacalum ¢ ins
tatis , candore puritatis , & luce faly-
tis, ve[plendens. Similia habet Paral-
dus in fumma virturum Tratatuz. cap, 4. ubivi-
deri poteft.

Dico quinto , fidem , etiam prouteft in nobis,
omnes cognitiones naturales in certitudine exce=
dere | licet quoad nos fit minds cerr:
tijs naturalibus , & habitu primorum pri:
mm, ;

Primapars probatur : Impoffibile eft aliquam
cognitionem actualem vel habitnalem effe magis
certam, prout eftin (e, quin etiam fic magis cer-
ta prouteft in nobis : Sed affenfus vel habitus fi-
deieflt magis certus fecundim fe, qu
guecognitio nacuralis: Ergo etiam prout eft in
nobis , omnes cognitiones naturales in certirndi-
ne excedit. Minor eft eerta: quia allenfus fi
innititur motivo magis infallibili, nempe
teltimonio. Majoraurem fuadetur: Cerritudo fen
adhafio ad verum , eft effeftus formalis cognitio-
nis cerex : Sedimplicat aliquam formam efle in
fuhjecto , & nion tribuereilli fuum efedum for-
milem , urpote quielt ipfa forma ut communica-
tafubjecto: Ergoi bile eftaliquam cogni-
tionem adualem vel habitualem effe miagis cer=
tam , prout eft in e, quin etiam fit magis cerra,
prouteltin nobis,

Confirmatur : Aliquam cognitionem effe cer-
tiorem prout eltin nobis , nihilalind eft quimin-
telle@um noftrum firmits per illam adherere
objeto infe magis vero: Sed intellectus per fi-
dem magis i
perfeienti
1) 0 primis, poif
ftianus | credensexi

ftrationem de aliqua prog
fidem & niei
poftea av contrarium elfe de fide, ma
biratdef{ua demonftratione, quinyde vericace fi-
dei:unde D. Thomas
magis homo certior
falli non poteft . g

amipfeignorate
o

eo quod audita
n de eo mmg’fufa'er’nrmr-."a Yil=

guftinus -, Confe(l,
cap. 10, Faciliis (inc bitarem vivere me,
quam effe vera gue andi oo fec,

Dices : Affenfus propofitionis difiunétive , ex
dﬂ:x'uuscomradi&orijs tompn five, non poteltel”
fe minds certus, quam aflenfus alterius partis:
Atqui fideles affenciuntur huic difiun@iva , Deus

; 7
tone  giee poreft falli: & A

HABITV FIYDEL

319

eft Trintns . el nom eft Trinus, idqueper folum
lamen naturale £go non erunt minds certi de
tota difiunctiva,, quam de altera parte, fcilicet,
Deus eft Trinys , cui alfentinntur perfidem, Ma-
jor probatur: quia veritas propofitionis difiun-
&iveoritar ex veritate alterius partis.

Refpondeo negando Majorem : quia'ctim lex
contradi¢toriaram non fit quod una fic determi-
naté vera, & altera determinaté fal(z | fed quod
utraquenon poflitefle fimul vera , vel fimul fal-
{a, veritas propofitionis difiunétive non oritur
ex veritate alterius partis dererminare iunde ex
vi cognitionis naturalis , fidelis cognofeit tantiim
alteram partem difiun&ive indeterminaré effa
veram , fen utramque non effe falfam; & fi poftea
adhareat alteri parti determinarz | puta ifti |
Deys ff:" Trinus yid non oritur ex vi diffiunétio-
nis , fed alio capite , feilicer ex divina revela-
tione,

Secunda pars conclufionis, quz alleric fidem
efle mints certam quoad nos , {cientid & habira
primorum principiorum , eft D. Thoma hic art.
8. ubi quarit, an fides fir certior habir primo-
Tum principiorum , {apientié , & (cientii : & con-
cludit quad fides ¢ft fimpliciter cervior, (ed alia
funt ceriiora [ecunditm guid ,sciL1cET ovoap
nos. Etciim fibi prime loco objecifler, quod fi-
des ,ciim nen excludat omnem dubitationis mo-
tum , non videwur effe certior fapientid & fcien-
tid , quz non habent dubitationem eirca ea quo-
rum [unt , relpondet guad illa dubitatio non e
parte ,mr:'_,':e Vl;“.'/#:::-J fed Q¥o AL? Nos, ingn
nen i)!f?ff Jﬂﬁ'?.’}f{'?&.’.’?’ f!'r!i?!f!.’iﬁ[;”ﬂ ’a ::r!:'t(' J‘--P.’t
fidei. Quibus verbis rationem fundamentalemn

hujus fecundz partis infinuar : 1la enim cognitio
dicitur magis certa quoad nos , cujus certitndo eft
magis cennaturalis & proporrionata noftro intel-

le€tui, & magis illum fatiat & quietat, magilque
ab illo motus hzfirationis & dubitatienis exclu-
die: Ax cerritudo fcientiarum naruralinm , & ha-
bitus primorum principiorum, ciim ficconjuncta
cum evidentia & claritate, et magisconnaturalis
& proportionata intellectui noflro , magis illum
fatiat & quierat , magifque hafirationis &
tationis motns excludir, quam certitudo fidei,
quee cum obfcuritate & inevidentiaconjun&a eft;
ex quo provenit quod fides indigeat pia motione
voluntatis ad affentiendum veritatibus revelatis,
non vero {cientiz natarales ; nec habitus primo-
rum principiorum , ad affentiendum primis prin=
cipijs ,aur conclufionibus fcientificis: Ergo cer-
titudo {cientiarum naturalium , & habitus pri-
morum principiotun, eft major quoad nos,, cer-
titudine fidei. De quo plura diximus difputatien®
procemiali Theologie | articulo §.ad quem lo-
cum Letorem remittimus , ne eadem inuriliter
E}‘Erﬂﬂ['.lr‘

Dico nltimo, fidem non effe proprié difeurfi=
vam, [ed rebus revelatis immediaré affentiri.

Probatur breviter': Tn difeurfuaffenfus qui ver-
farur circa pramifflam | fivercirca principium , di-
fHingui debet realiter ab eo qui elt deconclufione:
Sed affenfus fideicirca divinam revelationem non
diftinguitar realiter ab affenfn qui eft de ipfare
revelata: Ergonop eft propric difcurfivas. Majoc
patet : idcirco enimin Angelis non datur difeur-
fus, quiaunico & fimplici aftu vident, & aflen-
tiuntur principio & conclufioni | ur oftendimus
in Tractatu de Angelis, } iamnon eft mi-
nus certa s endem enim aftu . qua quis affentirde
rei revelata , affent

10T

tur étiam ipf reveladion

b 4

F Y

25y




2]

520 DISPVTATIO OCTAVA

. Caft r itereimperfe@d per attrition .
que quia objecum formale affenstis fideieft res A peenitereimperfecté per attritionem (Uperggy.

reyelara, non marerialiter [umpta, {ed formaliter
& redupl carive ut revelara. ‘

Confirmator 8¢ magis illuftratar hzc ratio,
hocexemplo : Ideo adtus vifionis, quo oculusat-
tingit colorem & lucem, eftunus & 1im?1§75, quia
color eft objeGum tantim ma:erial? \risAus,lux
verd objeftum ejus formale: A[Lll!illl]}i!itcr ies
qua revelatura Deo elt objedtum tantiim ma-
seriale adtds fidei , divina vero revelatio, obje-
&um formale: Ergounico & fimplici adtun fides
credit rem revelatam , & divinam revelationemy
fubindeque non eft difeurfiva, cim dl[‘curl['gs plu-
ralitatem aduum importet , & exuno priuscog-
nito ad cognitionem alterius procedat. Unde in
hoc fides d;l’unguitu[ a Theologja ,quod Theo-
logia formaliter imporret difcartom , & procedac
ex revelatione virtuali, ut difpatatione procemia-
1i Theologiz oftenfum eft , fides autem unico 1n-
tuicu divinam revelationem , & rem revelazam
attingat. Dizi fidem non elle proprit difcurfivams
quia illa difcurfim ir_'nproplium & virtnalem,
quo unico atu plura fimul attingunrue , & unum
in alio, five ex viillius cognoltitur , non excludic;
ut conftarin Angelis viatoribus , qui nnico actu,
& unich {pecie, omnia fidei myfteria ad Chriftum
attinentia cogneverant,

Dices : Multoties exaliquibus propofitionibus
creditis per fidem deducuntur aliz ,ad ipfam per-
tinentes , per Concilia generalia , vel Snmmos
Pontifices ,ur quod in Chrifte fint duz volunta-
tes, ex eo quodin ipfo fint dux naturz : Ergo fi-
des interdum difcnrrit.

Relpondeo tales illationes non fieria fide, fed
4 Theologia , quz ex principijs revelaris conclu-
fiones illas deducit : unde veritates ille, redupli-
cativé ut deducte ex principijs fidei, non funtde
fide , led conclufiones Theologice, & pertinent
ad fidem folim prout fubftant immediaté divinz
revelationi, utin difputatione proezmiali Thee-
logix docuimus.

Articvivs IL

In quibus (ubjetlis remanear habitus fidei
i ¢ in quibas deffruatar?

§ L

Sequentibus conclufionibus difficultas vefolvitur,

ﬁ)lco primo , habitum fidei remanere in
1_ peccatore , gratid {an&ificante , charitate,
alijfque donis & virtutibus infufis (poliaco.

Conclufio eft cerra de fide : colligitur enim
aperte cxillo 1. ad Corinth. 13, 84 habuero omnem
ﬁafem , charitatem autem non babuero , nibil mibi
prodeft. Nam ibi clare fupponitur, fidem pofle effe
fine charitate , ac proinde in homine peccatore,
Irem in Tridentino fefl. 6, cap. 15, exprefsc al-
feritur, fidem per quodliber peccatum mortale
nonamitti,

Rario eriam [uffragarur : Nonenim omne pec-
catum eft contrarium fidel , nec deftruit rationem
formalem objei ipfius , ut conflat, atque aded
potelt homo ,in peccato morrali exiftens, crede-
re omuia revelata & Deo , quia ab iplo revelata
funt, & hanc fidemanimo & propolito retinere,
fbindeque & habitu. Item poteft (perare | &

C

E

“le@tum noftrum ad affentiendum vericatibus

ralem , & Deum ut authorem {upernatursloy
erare : qua tamenfine Adeinfula fieri nequeun,

. “ 1 x i !
Denique fides ,etiam quoad habitum , nop de.
pendet neceffario ab habita gratiz ; quia fgy
comparatur i S“’;“'i'“” tanquam proprietas pe.
ceffarid manans ab illa, ficue charitas, fed g
quam fundamrentum , quod poteflt manere, do.
ftruéto 2dificio.

Dico fecundo , fidem infufam nullo medo .
manere in heretico , fed per quodlibet pegea.
tum infidelitatis totaliter deftrul. Iracommppj,
ter docent Theologi contra Durandumin 3.dic

e R !
ﬁm&mn? 13.quzlt. 9. ub docer probabile effe
fidem infufam remanerein heretice quaad habj.
tum , fen habitum fideiinfalzin iplo non defiry
totaliter , fed {ecundim aliquam fui partem re.

probatur pr_im{') ceﬂc_hlﬁo ex Tridentino, fpff;
6.cap. 15. affirmante fidem peccato infidelitaris
amitti , ficut charitatem quovis peccaro mortali
nimirum totam fidem quovis peccato inﬁdelira.,
tis , ficut tota charitas perditur quovis peccato
mortali. Deinde Paulus 1. Timoth. 1. ait hareti
cos circa fidem naufragari: autem eft,
amifsa navi,nudum, omnibulque defticurmmeya
dere , ut notat Chryfloltomus' ibidem, liem 2,
Corinth. 6. dicit non efle participationem luc
cum tencbris , nec fideli cum infideli indeque
probat non debere fideles inire matrimenium cun
infidelibus , quia congrue fieri nequir, ur fidelis
habens lucem fidei , in idem jugum conveniat
cum infideli,, qui in renebris infideliratis verfa.
tur, Unde Cyprianus lib, 1. Epift. ;. Nulla focie-
vas fides cum perfidia cffe poreft.

Prebatur fecundo : Quiin crédendo non inhz-
‘rerdo@rinz Ecclefiz |, tanquam regulz infallibi-
li fidei , non haber habitum fideiinfufze : Sed hz-
reticus , diferedens aliquem articulum noftre fi-

1, quamvis credat omnes alios, non inharetin
credendo dotrinz Ecclefiz, tanquam regulzin-
fallibili{ux fidei : Ergo non habet habitum fdei
infulz. Miner efi cerra :ctim enim doérina Ec-
clefiz proponat omnes articulos fidei noftrz ut
credendos , hereticus difcredens aliquemex illis
articulis ,eo ipfo non inharer, credendo alios,
doétrinz Ecclefiz , tanquam regulz infallibili fi.
dei ; fupponit enim ipfam errate in propolitione
illius quem ipiﬂe negat, Major vero probatur:1l-
le non haber habitum fidei infulz, qui non potel
moveri a ratione formali objecti ralis habitds:
Sed quiin credendo non inhzret doétring Eede-
fiz , tanquam regule fidei oronino infallibili, non
poteft moveri a ratione formali objedti fidei in-
fulz ; talis enim ratio formalis elt divina revela-
tio , utniotificara per do&rinam Ecclefiz ompine
infallibilem , ita ut talis dockrina & perfisafio de ’
ipfius infallibilitate, fit conditio omnino necella-

ria quoad nos , urdivina revelatio moveatintel

-

Deo per Ecclefiam revelatis, ficut in r, difp. do-
cuimus : Ergo qui in credende non inhzret do-
rina Ecclefie , tanquam regule infallibilifidel,
non habet habirum fidei infulz.

Probatur rertid : Si quis anite fufceptionemha=
bitlis fidei, ira effet affeétus , quod noller cu‘dfre
aliguem ex jus articulis , nunquam ferer fidels,
eriamfi vellercredere omnes alios arriculos :Ec
¢ofimiliter, fi polt {ufceptam fidem fit ita affe-
&kus , ur unum fidei articalum , v. g. realem pre-
{entiam corporis Chrifti in Euchariflia, credere

nolir,




g

DE

wnolic, amittet fidem infufam , quamvyis omnes
alios articulos credar. Confequentia patet: ciim
enim infufio five productio fidei, & ejus confer-
vatio, in Deoidem fint ,di!}m{itm qua repugnat
infufioni fidei, repugnat etiam ipfius conferva-
tiont.

Cenfitmarur : Siquis per unicum aéum odij
jnﬂitiam Dei odio profequatur , licér ejus provi-
dentiam & fapientiam diligat ; vel f unum proxi-
mum oderit , etfi diligat alios, amittit omnine
charirarem infufam , utpote quz ftare non potelt
cum peccato mortali,qualeeft odium etiam unius

roximi: Ergo fimiliter fides infufa per unicum
adtum infidelitatis circa unum articulum omnino
deltruitur. Unde §5. Parres hoc dictum Jacobi
2., Qui peccar in uno , fallws eft omninm reus,
exponunt principaliter in materia fidei : quia qui
amiteit fidem infufam circa anum articulum,amit-
titeam fimpliciter circa omnes,

Denique [uaderi poteft conclufio ratione D,
Thome hic quaft. 5. art. 3. Ceflante ratione for-
mali , a qua habitus {pecificatur , ceffatetiam &
deftruitur habitus ; Sed in eo qui per aétum in-
fideliratis difcredic uniarticulo fidei , ceffar ratio
formalis,a qua habitus fidei (pecificatur : Ergo &
ipfe habitus deftrmrur. Major pater ! Minor ve-
10, quam negat Durandus , aflerens per attum
infidelitatis non deftrui rationem formalem fub
qua fidei , quarenus (e extendit ad omnes artica-
los, fed tanitim quatenus fe extendir ad unum,
prcbatu[,& fimul impugnatur illa ditin&tio:quia
quande motivam quod eft ratio form aflen-
tiendi pluribus veritatibus , eft indivifibiliter un@
& idem , implicat illud deftrui ur extenfum ad
anam, & nondeftrui utextenfumad omnes; tora
enim ratio quare habitus {clentiz non deftrua-
tur ob errorem circa unam partem fui (:[')j‘?c'ti,eﬁ:,
quia motivum {en medium , quod eft ratio aflen-

tiendi uni conclnfioni , eft diftinétum ab eo quod
onibus

elt ratio affentiendi alteri ; nam in conclu
fcientificis , motiva
rerialiter : quare {1 aliq
retur viginti conclufionibus per unum med
qui negarer illud in una, negaret in omnibus,
Ciim erga in propofico unum & idem morivam
fit tatio affentiendi omnibus articulis fi
pe prima veritas ut fimpliciter infallibilis in di-
cendo; quidilcredic uni articule, negat veritatem
primam efle infallibilem ; ac proinde impoflibile
eft quod certo & infallibiliter affentiatur aliis ve-
ritatibus prepter revelationem divinam.

Dico tertio,habicum fidei infufe non reperiri
in demenibus, aut damnatis, Eft etiam conrtra
Durandurm citatum , exiftimantem non folum in
hereticis , fed etiam in damnatis, manere fidem
i:}ful'am)ﬁ eam toro tempore vire retinperine,

Probatur prima conclufio : In Dzmonibus, &
damnaris, etiam cum fide infala mortuis; non re-
manet habitus piz affeftionis ad credendom ficut
oportet : Exgo nec habitus fidei infulz. Antece-
dens eft cerum : cdm enim voluntas mali Ange-
li, & hominis damnati ; maneat firmara in malo,
perobftinationem habitialem , ut docet S. Tho-
mas 1. p, quzlt. 64. art. 2. eft incapax piz affe-
Gionis, quo inclinetur ad credendom ficutopor-
tet.’ Confequentia yero probatur : cim fides non
{ubjecterur inintelleGu abfolure , fed ur habitna-
licer moto & difpofito  voluntate per piam affe-
&Honem , remotd habituali difpofitione piz affe-
Ctionis ad res fidei, removetur & ipfa fides ; ficug

Tom. IV,

forma

HABITV FIDELIL

120

5 e . o
A femoto lumine g'u:;ja:, removetnt wme effentiz

G

D

- nemmiffi: Ergonec

'ﬂipe:'namm

divinzin r

one {peciei cum intelleGucceato, &
remota diaphaneirate, removetur lux A [nbjedo,
Confirmatur & magisilluftratur hae ratio: D-
mones & damnati non cre unt, nec volunt cre-
dere, nifi miraculorum evidentiad convidki= At fi
quisin hac vitaira effer difpofi
u:nolic:l;vange!]o credere , nifi quatenus mira—
culorum evidentii convinceretur,non haberer fi-
deminfufam , fiquidem 4 ratione formali illius,
nempe prima veritate revelante, recederet ; und
Patres dicunt, S, Thomam ja&uram fidei feciff
L .. - . 4
cum dixit : Niff védero fix /
tam manum meamin latus e
nempe nonaliter quim per
refurre@ionem Chrilli vole

15 in (emetipfo,

&
e

AVOYEMGCT Mk
5,107 Credam. quia

12 norur

ridentiam
Ergo
-

i ra.

tione evidentiz fignorum & mi
vident ; non vero ob morivem divi
nis, & piam affe&ionem erga primam
revelantem, habitum fidei

Probatur fecundo;-Per f
fit membrum Chrift
tum, qued eft Eccle
nec potentid , funt n fiz;
funt enim veluti palmites abfciffi ,aridi, &in ig-

{ ion habent,
em infulam homo
cmpmi

yltico infi-

¢&um,nec habitam fidei in-
fuflee habent, aut habere poflunt,

Probatur tertid : Si habitas fidei infafe effer
in Demonibus vel damnatis, effet emnino fuper-
fluus : Sed hoe diei nequit: Ergo &c. Probacur
Major: quia fi in peccatoribns Chriftianis,adhuc
viatoribus , ntiliter remanet talis habitus i
Iem elt ut habeant ali
tendi [e per pee

8 1o

od primcipium conver-
nitentiam ad Deum ut authorem
reo in Demonibus & damna-
nalo,adeoque incapa-
inutiliseffer. Deinde fi-
{pei , feu ut loquitur
andarsmrerume , utili-
bus, quia quandiu funt in
are bearitndinem:Sed dam-
nati & Damones , clim fintin terminoe , & extra
ftatum vize , non {unt capaces (peranc i
nem, {ed funtin (tata continve delpe
go ineis habitus fidei effer fuperflugs. Item fides
habitnalis eft fundamentum jultitiz , imo & fe-
men acinitium illivs,idedque in peccaroribus ma-
net, utjuftitiam quam per peccatnm amiferunt,
recuperare po{lint; Arqui nec dammnati, 1
mones juftitiam fuam poll

quor=
fum Crgo iniplistale germen }L:""i 1T remaneret ?

Necobftat quod in bearis aliqui habitus fine
remanfiri , quorum tamen actus nequaquam
exercebunt, fed nec exercere poterunt, ut rempe-
rantie, & fortitudinis : namin ipfis tales habitus
remancbunt ad ornatum, erunt enim maxima or—
namentailloram : Atin Dzmonibus & dama-
tis, propter miferrimum eorum fatum, nullum
deber ornamentum remanere: Ergo nes habitus
fideiinfulee , quamvis ipfomin via habuerint, Et
hoc et quod Martth. 25. & Marei 4. infinuatue
pet hacverba : Omni babenti dabitur, & non ba-
benti, quod widetur habere anfe

tis, cim fintob
ces peenitentiz
des, cim fic fundam
Apottolus, fubffanria
ter remanet inviator
ftatu viz, poflunt{j

De-

T recuperare

1

i, His enimy
erbis innuit Chriftus , habenti fidem per chari-
tatem formaram , dandam effe vifionem beatifi-
cam : ei vero, qui chatitatem non haber, fidem iga
fam effe auferendam : quod fi in hac vita nonad.
impleatur, ininferno adimpleri debebit.
Dico quatto, habitum fidei infulz non remas

st

3%




AT

merein beatis , bet

L%
4

& ramen‘inanimabusinpurga-

torio exiltentibus.
1. 2. quaft 67 arts.
i in (i ratione babet imper=
fettionem s qua eft ex parte fubjedti 5 #t fL:ff:‘c;t
credens non widear id guod credit : beatirudo ak-
tem ex [ui ratione haber perfellionem ek parte
fubjecdizme feilicer bearns videat id que beattfica

“tur: wtde impoffibile eft quod fides mancar fimul

o beatitndine in eedem [nbjecto.
Confirmatur & magis illuftratar hzcratio:De-
firucto objedtoformali guad & quo alicujus habi-
tils , talis habitus deftruitur : Sedin 'c.set:i_:udin:'
deftruitur objedtum formale guod & quo fideiin-
fulz: Ergo & ipfe habirus. Major patet; Minor

. probatnr, Obje@um formale quod fidei infulz,

eft prima veritas non vifa; objedtum veré quo e
divina revelatio obfcura,utin t. dilp. oftenki
eft: Sed in beatitudine prima veritaseftin fecla-
1é vifa,1bique omnis divina rev latioelt evidens;
quid us beatisrevelar, clare revelat,
ob perfectionemillins ftacds , five reveletin ver-
bo, id eft in {eipfo clare vilo, five aliter : Ergo in
beatirudine deftruicur objedtum formale guod &
gue fideiinfule, Unde Apoftolus 1.ad Caorinth,
13. Ex parte cognof cimus 5 € ex parte r;‘cfn'az‘r./z-
s 5 ciem awtem venerit guod perfeltum eft s eva-
cuabitur quod ex parte cff < id eft ciim venerit vi-
fio, fides evacuabirur.

Probatur fecundo eadem pars : Fides eft do-
num collatum yiatoribus pro ftatu viz, & ut fun-
damentum: fpei , per quam tendimusin beatitu-
dinem : Ergo fuperflue omnino poneretar in
beatis , cdm illi nen fint amplits viatores, fed
comprehenfores ; nec per {pem tendant in bea-
titudinem , fed illam poilideant per claram Dei
vifionem.
uo probata manet fecunda pars , quz affe-
tum fidei remanere in animabusin purga-

torio exiftentibus : nam anime ille funtadhuc in

id enim De

via, & ad patriam tendunt, ad quam adhue

pervenerunt, ac per {pem, fummum fuum bo
vehementer defiderant; cimque adhuc nendum
acceperint quod perfectum elt,non debet evacua-
riinillis quod ex parteeft,

6. IL

T'ria corollaria notatu digna.

X didis colliges primo, habitum fidei erip!
K ter amitti, nimirum vel per peccatum infideli-
vel per adventum luminis glotiz , vel per
1m in peccato mortali, zternamque dam-
nationem : prime modo amittitur ab hereticis,
fecundo a beatis, tertio a Demonibus, & anima-
bus damnatis.

g§Colliges fecundo,, fubjeétum adequatnm fidei
noneflealind , quam Angelos 8 homines viato-
tes , {ubindeque Angelis , & Adamo fuiffe infu-
fam fidem in primaipforumcenditione , utdocet
D. Thomas hic queft. 5. art. 1. Er ratio. etiamid
{nader: Apgeli enim , & primi parentes,non po-
terant [olis naturz viribus cognofcere ftatum &
finem fupernaturalem , ad quem erant vocati,
ficut nec media fupernawcalia , quibus Deus (ta-
tuerar €os juﬂiﬁm[e, & ad g‘.urmm [ erduceres
quare opus eis fuit divind revelatione , qua licée
abfoluce loquendo clara eife potuerit (inferior
quidem vifione beatific , fed {uperior fide) ad

A

a

DISPVTATIO OCTAVA

fidei tamen obedientiam 8 merituin comveniey:
tius foic, quodilla fuerit obfcura , [h]temexpa[_
te rei tevelarz; licée tunc habuerint evidentiag
divinz teftificationis {¢ velari

yelatior

Ic

cuimus : Ergo Angc
ibus , habitus fidei in prima
s elt.

Hs, e T.rm*.is pates
eorum conditione
Confirmatur : Ex A
cap; 4. Tunc eff fides ,
quod in-re nondum wid
do Angelus & homo
in prima {uiconditione,, i unc fuic habirg
fidei. ltemidem S. Do&ortralt. 68.in Joan,lo.
quens de manfionibus patriz coelettis, ait: Vi pg
entur ifta manflones , viveredebet juflus ex fide:
guienima Domino peregrinantur, opus hibent ey
vere , guia per hanc ad [peciem contem
landam parantir ¢re. Credenti ra!iigifrr;- mevia
fum 5 videnti redd premium. Sed Angeli in
Prim:t condmione }*E."Cgritm's:mmr a Dominout
viatores , & beatirudinem met ne, utin Tras
Statwde Angelis oftenfum eft tane illi ha-
bueruntfidem , & Myfteria Incarnationis & Tri-
nitatis cognoverant., Idern dicendum de primis
parenubus | licer ifti cognoverint myfterinmIn-

nyin ﬁ,,,

go cim hocng.
rint beatitudinem

cacnationis, {oltim {ecundim q:.u-’.:'!l..linﬁhatur
ationem gloriz, non vero inquan-
m erat or tum ad liberationem a ;‘-rc-caio,
per paflionem & relurreétionem Chrifli 5 quia
home non fi cius peccari futuri, uk ait D,
Thomas fupra quaeft. 2. art. 7.

: Colliges tertio , neque in damnatis, neque i
hereticis viatoribus remanere habitum vers
Theologiz, fed tantdim aliquid quivece fimile
Theologiz. Ratio eft, quia vera Theologia eft
habitus per fe dependens ex principiis {iiperna-
turalibus, cognitis vel pet fidem infofam, vel per
lumen gloriz 5 quibus tamen haretici & dammat
omnine deftituuntur.

-
ad confun

Lpr

& ALl

cipue objefliones folvuntar.

O Bjicies primd contra primam conclufio-
nem: SS. Patres [pe docent quod tantim
elt vera 5
Sed in peccaroribus non remanet charitas : Ergo
nrec fides Theologica.

Relpondeo SS, Patres, per fides veram,intelli-
gere fidem ]wzﬁ‘ﬂjm , & formatam , fenvivam,

fides Theologica , quando adeft charitas:

quz {inecharitate effe non poteft, juxtaillud Au-
gultini: Cum dileftione fides Chriftians, finedile-

E}{-’ﬂ?n’ﬂ“'{' {es L‘ﬁ:rﬂunz‘g.

Objicies fecundd : Hareticus cum pertinaca
negans aliquem articulum fidei, v. g. realem pizs
fentam eﬂ']mris Chrifti in facramento Euchari-
{tiz , adhuc experitur fe eadem prompt]mdjnc &
facilitate affentiri aliis arriculis fidei,ur quodDeus
fit Trinus, fit Incarnaus, &c. qud ante {am hz-
refim: Ergo eundem habitum fidei infufz retinet.
Confequentia videtur manifefta:nam talis prom-
pritudo, & facilitas, funt figna habirds peria-

matur : Non repugnat fide acquificd ere-
ifham rem . & nofictedere aliam ab
cat aliquid
it & non

£re aicent:

dictam :

fimiliter non im
s, quia Deus illud
lerealia, quee Ecclefia dicit effe & Deo reveladd




.
Dify

",

ile

s
o

=
199

i

]

491

FG.

52,

D E

HABLTE EIDEL

323

s PN Rl R R . . . s
fubindequelicét hereticus non credatomnia quz A demeritorid , peccato aétuali infidelitatis expelli

Ecclefiaut credenda proponit, poteft habitum fi-
deiinfule circa myfteria qua creditconfervare,

Ad objedtionem re[pondeo remanere in heré-
tico,ordinari¢ loguende,habitum fidei acquifitz,
Prgdné‘:um per adtus naturales , quos fzpe ante
hzrefim exercuit circa fupernaturalia, credendo
illaex quadam fide humanaex parte principi] ght
cerdivina ex parte objecti: unde prompritudo &
facilitas quam experitur ad credendum myfteria
Trinitatis & Incarnationis,non ex habiru fideiin.
fulz, fed ex tali habito fidei acquifitz & humana
provenit. i

Ad confirmatienem,concelfo Antecedente,tre-
go confequentiam , & paritatem. Ratio autem
difcriminis elt , quia per quemcumque actum
contrarium habitui fidei infofiz,nempe per aGum
harefis , relpuitur conditio quzdam , neceflario
requifita ad motivum formale habinis & adtis
fidei infulz, {cilicer infallibilitas Ecclefiz in de-
terminandis rebus a Deo revelatis , urinfecunda
probatione {ecundz conclufionis demonftrarum
eft : quod ramen non reperitur inactu contrarie
fidei humanz, refpedtu talis fidei, nr conttar,

Objicies terrio : Peccaro infidelitatis , fivehz-
refis, non deftruitur habitus fidei infulz:Ergo re-
manet in haretico citca articulos ques: credir,
Confequentia patet : Probatur Antecedens, Si
peccato harefis deftruerenir habirus fidei,vel mo-
saliter deftrueretur , five demeritorié , vel phyfi-
<& Non moraliter : quia funt alia peccata, quz
magis , vel {altem xzqué merentur {ubtractionem
habitds fidei , ur peccatum odij Dei, & alia, qui-
bus tamen non deftruizur habitus ille. Neque
etiam phyficé : fi enim peccatum herefis deftrue-
ret phylice habitam fidei , vel hoc Rrrcﬁz.n:t in

genere caule formalis , five immediate, velinge-
nere canle efficientis , five mediaté ? Non in
genere cauf# formalis, five immediatre: Tum quia
adus non opponitur formaliter, & imm; diate ha-
bituis Tum etiam quia actus harefis indelibera-
tus, habet totam entitatem phyficam a&
refis deliberati, & tamen non expellit ha
fidei, Neque etiam in genere caufle efficientis
Tum quiaadtus harefis, fi fic primus, non efi-
citaliquid in intelledtu formaliter incompofTibile
cum habiru fidei , nempe habitum erroris, fed ad
{fummum difpofitionem imperfeétam , qua non
femper valer exchidere contrarium habitum
Tum etiam , quia licet daretur primum actum
hzrefiseflle valdeintenfum, ac proinde generare
habitam infidelicatis , nihilominus ifte habitus,
ciim fit acquifitus , non excluderet ex natura {ua
habitum fidei infulz,habitus enim acquilitus non
repugnat ex natura (ua cum habitn infufo ;e vi-
dere eft in peccatore Habenre habitus vitiorum
valde inrenfos ,quifi juftificerur, recipic omnes
virtutes infufas , & ramen non ftatim amirtit ha-
bitus omnes vitiorum , urpote ciim experientia
confter, illum eodem medo ac anteaad yitia re-
manere propen{iim,

Adhoc argumentum fatentur Suarez, Lorca
Coninex , Beccanus, & alij Recentiores extra
Scholam D. Thomz, actum infidelitatis , five
hzrefis, propter rationes allatas ,non expellere
habitum fideiinfufie phyfict ; dicunt tamen quod
eum expellit moraliter. Etad probationem in
contrarium refpondent ,* genus moralis deftru-
&ionis efle duplex , nempedemeritum , & indif-
pofitionem ; non foldm aytem primo modo,five

Tom. 1V,

5 e

fidem infufam, quia nempeinfidelis meretur in
penam {ux infidelitatis , quod Deusab eo fub.-
trahat fidem ; fed etiam{ecundo modo , five dif~
pofitive : quia enim non vulvafentivi uni propo-
firioni fidei propeer authoritatem divinam, pet
Ecclefiam propofitam , remanet eo ipfoimpedi-
tus ad aflenfum fidei infulz circaalias propofitio-
nes ; idque quia, uc dictum eft, anthoritas divina,
utdeclarata per Ecclefiam, eft unicum & indivifi-
bile medium , & metivam ad aflentiendum per
fideminfufam mylteriis religionis noftrz,

Si inftes; refponfionem hane probare , quod
atus infrdelitatis deftruatnon foldm moraliter,
fed etiam phyfice, habitum fidei ; quia indifpofi«
tio, fiveimpedimentumad credendamyfteria fi-
deiex habitninfufo , proveniens in hzretico ex
eoquod nolitipfis alfentire propreranthoritatem
divinam , ut propoefitam per Ecclefiam , eft indif-
Puiirioplayhm, ph\‘;ﬁc;‘;proindc repugnans ha-
birni fidei infufz ; negat hoc Snarez : Prim¢ quia
ficur adtus boni ( inquir) difponunt ad habieus
infufos , non phyfict, fed motaliter ;ita etiam &
contrario aétus mali moraliter tantiim difponunc
ad amiffionem habituum infuforum. Secunda
quia licet daremus ( inquic ) adum infideliratis
circa unum articulam, quandiu durat, emnino
impedire, etiam phyficé, czreros actus fidei in=
fulz, nihilominus non excluderet naturaliter ha-
bitum fidei infulz ; quia homo femper manet po-
tens ad mutandum illum a&um infidelicacis , &
exercendum habitum fidei infulz.

Verdm hac refponfio Suaris facild impugna-
tur. Namin primis falso negat quod actus mo-
raliter boni difponant phylice ad habitus infu-
fos: oftendimus enim in Traétatu de Gratia,quod
attus boni funt difpofitiones phyfice ad infulio-
nem gratiz & charitatis. Sec ndo lictr daremus
adtum infidelitatis non excludere naturaliter ha-
bitam fdei ne immediatd , excludic ta=
=nillum pan r, exclufione mediati | red-
lo hzrericomindifpofitum ad affenfum fidei
infuf ;impedimentum gnim quod in eo caufat
non tanttim impedit exercitium habitds fidei

n

2
ed eriam ipfuin expelliv , urconftabit ex mox di-

cendis.

Meliis ergo relpondent communiter Thomi-
{tz, peccaro infideliratis non Tantim moraliter,
fed etiam phyfice, deftrui habitum fidei infule,
non quidem iminediaté , five in genere caule
formalis , fed mediaté, fivein genere caufz effi-
cientis ; quodita explicant, Quemadmodum uni-
cus interdum altus demonitrationis generac
{cientiam , quia perfe&é convincit intelledtum,
ac proinde fuperat omnem ejus refiftentiam ; ita
unicus etiam actus infidelitatis generat difpofi-
tionem habitualem,contrariam difpofitioni om~
nino neceffariz ad fidei infulz confervationem,
videlicet pertinacem adhzfionem ad proprinm
judieium : licer enim hec pertinacia adhazfionis
nion fit forma directe contraria fidei, directé ta-
men opponitur difpofitioni, finequa non poreft
fides in {io [ubjeto confervari, nimirum habi-
tuali intelle@ s captivitatiin obfequium folins
authotitatis Dei, ebfture ftia myfteria revelan-
tis : fieri enim noff poteft , ut qui perrinaciter
heret propriojudicio fit nihilominus ita capri-
vatus Deo , ut pofiicaflentire proprer folam ejus
authoriratem, Quamobrem ficur ille qui deftruis
difpofitiones corporis humani, phyfice expellis

S{ ij

5%

Difp. &
Arf g

5




A
N

§oe

3t4

DISPVTATIO OCTAVA

wnimam , que fine illis non potelt in-corpore A naturalem ex paree principij cognofcit myfteriy

confervari :1ta qualiberinfidelitas aGtualis , affe
rens fecum pe fam, fine quanoncelt hierefis,
expellic fid: fulam & [ubjecto , non formali-
ter,

& immediate , fed efficienter & mediate, ut
didtum eft.

Conrratettiam conclufionem, quz afferit fidem
infulam non reperiri in demonibus, & damnatis,
nhjicitu: primio : D. Thomas infra q-.i;rﬂ. 18. art.
3.ad 2.conftituit differentiaminter [jjcm & fidem,
quod [pes non remanerin dathnatis , bené tamen
fides

Secunds, Fidesinfula folo peccato infideliratis
deperdiear : Sed damnati , qui cum tali fide mor-
tui fune , carent peccato infideliratis : Ergo fidem
infufam in inferno retinent. ?

Tertio, Qui ex Chriltianis:damnati-funt;cog-
nofecunt in inferno eafdem verirates fupernatu-
rales, quascognoflcebantinvia: Sed nonnifi per
fidem infufam,utpote qua (ola [upernaturalis eft:
Ergo fides infula inipfis remanet.

Quartd, N1 i nfulz admittatur in
damnatis, qui in via fideles extitere, nulla erit
eorum diftinétio abiis qui nunquam fideles fue-
runt,
1ined; Siin damnaris nonremaneret fides in-

fufa, maxime quiain ipfis non eflec pia affectio
voluntatis: Sed hoceft falfum: Ergo ruir praci-
puum fundamentum noftre fentende. Major pa-
tet e!{[‘u]‘,md\ébis. Minor probatur, Ciim enim
in damnatis remaneat finderefis, & inclinatio in
bonum , ‘non repugnat in illis quoque reperiri
pium aliquem affectum ; ut conftat in divite Epu-
lone, quiininferno fepultus, defiderabat falurem
fuis fraceibus.

Denique D. Jacobusin fua Epiltola cap.2, re-
darguens.quoldam, qui{pretis bonis operibus,de
fua fide gloriabantur, objicit illis quod demones
credunt ¢ contremifcunt; & tamen corum fides
nihil eis prodeft: Sed talis objectio effer inefficax,
fi fides dzmonum non firinfufa ; potniffent enim
itli ques reprehendebat, relpondere, difparita-
tem -elfe inter iplos & dzmones ., quod demones
ciedunt fide tantdm acquifité & naturali, ‘ipﬁ ve-
ro fideinfush & {upernatarali: Ergo in dzmoni-

* bus fides infufa reperitur.

Ad primum telpondeo D, Thomam loco cita-
to foltim velle, iltud effe difcrimen inter fidem &
fpem, quod fpes nullo modo remaneat indamna-

neque infufa & fupernaruralis neque acqui-
fira & nataralis ; quia fpes etiam nataralis ferrur
folimin bonum [perantis quod ab eo apprehen.
ditur ut futurum ; tullum autem eft ejulmodi bo-
num refpe@udamnati : fides vero aliqua, filicer
naturalis & acquifita, in eis remaneat, ciimad-
huccredant,, licet quodammodo coadte, & pro-
prer evidentiam fignorum quz vident, non verd
ex pioaffectu ad primam veritatem revelantem,
utinfra dicemus, &

Ad fecundum dicendum, fidem infufam, & lau-
dabilem , non folidm peccato infidelitatis deftrui,
fed etiam ex defedtu pix affeétionis ad eredendum
ficut oportet : unde ctim dzmones, & damnati,
ron credant ex pia affe@ione voluntatis ad pri-
mam veritatem revelantem , fed ex evidentia hg-
norum, dolentes illa effe tam clara, ut non poffine
ipfis diffentire, fides infufa in eis non remanet, fed
deftruitur ratione hujus indifpofitionis , & impe-
dimenti ut {upra de hareticis dicebamus.

Ad tertium dico, quod ficut hareticus per fidem

D

fidei quz negat , ita & damnati: ficut eniny non
jmphcat, quod hzrericus ex motivo dunt:xagm_
warali,ptita ex relatione parentum, vel do oy,

atit aliquo ejulmodi, credar noftra myferia, lictr
fopernaturalia; dra & damnztus,ex fifdem mgg,
vis naturalibus, quibus ea credidit interdunyinyi.
ta, tim etiam ex penis quas patitur , ac quibusiy
infecno afhiciuntur alij ex malis Clmﬁianis,gct:ﬁ
illa credere.

Ad quartum dico com Cajetano, damnatos qui
fideles exciterunt invia, diftingui ab infidelibyg!
charaétere Baptifmi indelebilis , i vixetine }m[i
Chriftumin ftatu legis gratiz ;vel faltem figna.
calo macale pollure fidei alias fufcepra, & pee
nf ob id majori, cateris paribus, (i moreui fingan
te Chriftom, ac preinde charaétere baprifmars
non fuerintinfignid.

Ad quintum dicendum , ‘quod cim damnayg
operenturfemper ex prava intentione finis | om.
1ies eorum adtus, quantumcunque habeant objes
Eum proximum bonum , funt fimpliciter mali,
& peccatamortalia , ut eftendimus  TraGam
de peccatis : unde repugnat quod fiv in ipfis ali.
quis pius affectus ergaprimam veritawem reve-
lantem.

Ad ultimum refpondeo D, Jacobum non 2quis
parare in omnibus fidem hominum peccatorum
cum fide demonum, fed foldm in hoe quod utra
que fterilis & inurilis fit , nepore {inecharitate &
aperibus meritoriis : hoc enim (ufficicad valorem
argumenti Apoftoli, in eo confiltentem, ‘quod fi
fidgs dzmonum |, ex co quod fit fine charitate,, il
los non jultificat , neque etiam fides Chriftiano«
rum mal¢ viventium illes juftificabit; quamvis
aliunde differaca fide d.}:mnm‘.m,quéd non [it na-
turalis, ficue illa, fed infufa & fupernataralis,

Quieres, an fides demonum fir omnino & fim-
pliciter coaa, ita ut nulla in eis remaneatlibers
tas ad negandas veritates Chriftianas miraculis
confirmatas ?

Refpondeo talem fidem non effe fimpliciter
coackam, fed [olim aliquo mode, five moraliter,
eoque feré modo, quo projectio mercium in ma-
re, tempore tempeliatis, dicitur inveluntatia, &
coadta [ecundim quid , five moraliter, Unde D,
Thomas hic qualt. 5. arc. 2. ad 1. aic: Demonum
fedes eft guodammedo coafla ex fignorum eviden-
tia. Ubily guodammedos s non veram & rigoro-
fam coaétionem | fed imperfedam tantim, fen
moralem fignificat. Ratio etiam fuffragarur:De-
mones enim nen habent, nec habuerunt unquam
evidensiam myfteriorum noftrorum , nifiin atee-
ftante, evidenter cognofcendo Deumilla revela-
re, vel teftificari : Arqui hac evidentia non om-
niné & fimpliciter , {ed quodammodo folim &
mioraliter cogit intelle¢tum ad affen(um j quia
cum ea ftatremipfam qua revelatur effeinfeip-
{2 obfecuram : Ergo 8zc. Unde fi aliquando Divus
Thomas, vel alij Dodtores , afferant Dzmones
non voluntarié credere, fed coa& ,loquuntur de
voluntario non mixto cum involuntario , & de
coactione morali , & fecandtim quid ; folimqué
intendunt Dazmones aliquo modo involuntari¢
& coacké credere noftra myfteria, ficut mercatof
quodammodo inveluntarié projicic merces i
mare, ad evitandum naufragium.

%

=

)




N

&

5. IV.

Alia argumenta [oluuntur,

61 1Optra ultimam conclufionem, in qua dixi-
i Cmm habitum fidei non remanere in beatis,
objici poreft in primis authoritas SS. Patrum,
prafertim Lrenz1 , & Tertulliani, quiaperté de-
cere videntur oppofitum : ille enim hib. &. cap.aj.
fic ait : Paunlusinqguit QIRHEEIS EVACHALES IRANCYE
fidem , [pem s dileilionem : ilte vero in libro
de patientia hzc fcribit ;: Merito charitas nime
GuAm excidet; nam caetera evacnabunturs c,-orzﬁ; =
mabuniirs exhanvientur lingue, [cientia, prophe-
;iﬂ;Pfr;nairfnf e5 5 fpc_r, diletto.

Secundo fic ratione argnitur : Lumeh gloriz
datum Paulo inrapru non exclufic habitum fidet,
ut docet D. Thomas infra queft. 175 art.5.ad 3.
Sedlumen gloriz in D. Paulo fair ejuldem natu-
2 cum lumine gloriz in beatis : Ergo lumen gle-
iz, inditum mentibus Beatorum , habitum hdei
non expellit , fed cum eo ftare potelt in ‘eodern
intelledtu. ¥

Tertid , Efto beati claré videant Divinam Ef-
fentiam, in ea tamen non vident omnia myfteria
gratiz,quz {pectant ad objectum marerial
Ergo retinent fidem habitualem, faltem deillis
myfteriis.

Quarto, Fides elt nobiliot virtus,qiiam virta-
tes morales, puta temp tia, & fortirudo,utar~
ticulo pracedenti oftendinius : Sed te: antia
& fortitudo erunt in beartis ad ornamentam,liect
‘non ad éxercitium : Ergo & fides. a

Denique, Theolagia , qitam hi¢ invia per no-

e fidei:

ftros altus acquirimus , remanet in parria jut in
difputatione procemiali Theologiz docuimus:
Ergo & fides (4 qua,ur a fubalternante, & habita
principiorum dependet) fmiliter perfeverare de-
bet in ceelo,

Ad primumdicendam’, quod Irenz
tollianns hen volunt quod fides &
in beatitudine, fecundiini fuas ratione
anet chariras , fed rantim fecundi
niem communem attingendi primum e
fimmum benum , inquantum pet vifionem, fuc:
cederitem fidei , perfedté cognolcitur Deus in
feiplo, qui pritis i fedte per idemcognaolce-
batur ; & inquantum pet fruitionem , fuce
tem {pei, perfeété haberur Dgus,qui pridsim
fcﬂ&pe; {pem goflidebatur.

Ad fecandum reﬂmndcm,quod lumien gloriz in
D. Pavlo fuir quidem ejuldem naturz cum lumi-
negloriz in beatis , non tamen ejufdem facds &
perff&umis‘; quia non datum fait Paulo per mo-
dum habitiis pern ficut conferrur bearis
in pateia : forma autem co iz tunc foldm fe
itivicem expellunt, quando funt in flawi perfedto
& permanenti,hon véro quando funtin fatim-
perfedto , & in fubjedo foldm in effe viali, & pet
modum tranfeuntis exiftunt : ficur pater ia acci-
dente {pirituali, cui quamyis repugnet {ubjectari
inre corporea permanenter , potefl tamen tran-
feanter in ea tecipi, ur de vircute produdiva gia-
tiz, relpectu facramentorum, docet D. Thomas
3.p.qualt, 61, art, . Similiter i daretur aliqua
demonltratio , que non permanenter, fed tantim
per modum tranfeuntis,intelle¢tum afliceret,non
evacuarer habitum fidei , vel opinionis;quia tunc
non generaret habitum fcientiz , eum habitu fi-
dei & opinienis incompoffibilem : licét enim op-
pofitio & incompoffibilitas inter habitus & for.

Tom. IV,

per=

HABITV FIDET

A ‘masradicaliterex ipfa natura formatum oriart,

C que “gl'[L'l[CS- [1‘10:’:’\11‘5 .
4 L]

323

non exercerur tamen , nifi habeant fatom perfe-
Ctum & complerum ; utfupra ex Cajetano decla- T
ravimus,
Ad rertium, dato Antecedente, nego Confe- i
queritiam : ciim enim fides, ficut alij habitus , ab
objedto formali & primario {pecificetur , eo fu-
blato, permanere nequic: unde fi beati non pof-
funt rerinere fidem habirpalem circa Deum, & ea
quz neceflario ipfi competunt , non poflunteam
habere de myferiis gratiz, quain iplo claré non
vident ; ficatlicet adhte non poffideant gloriam
corporis , quz eft objeétum {pei fecundariun;
quia tamen fruuntur glorié anime |, & vifione

B beatifica , quzeft ejus objetum-primariam, non

relinquitur locus habitui fpei in patria , juxtail-
Iud ad Rem. 8. Quod widet quis , quid fpers 2
Ad quartum refpondeo ex D. Thomas. p. qu.
7.act. 3. ad 1. Quod fides eft nobilior virtus virta-
tibns moralibus , quia eff circa nobiliorem mate-
viam : fed tamen imporear quendam defeltum in

ratione ad illam materiam . qui defellus in
ifto non fuir: i gt potuir in €0 effe fi-
des , licér fuerint in eo virtutes morales s gue in
S ratione bujufmods defeltum non imporiant,per
comparationen ad [ias marerias. Ex quibus pa-~
tet, cur fides non poflic manere in bearis ad orna-
ntia, & fortitudo, aliz-
1im ob imperfedio-
nem inevidentiz , quam habereflentialiter anne-~
xam , non poteft eflé ornamentum in beatis ; vi
tutes verd morales, qnia non habent ell:
rfedtionem annexam,ad ornamentum bea-
efervice pollunt.
nceffo Antecedente, nego con-
rem : Ratio difcriminiseft,
ura , & inevide
Dei vi-

5 €1

bilis cum ¢l

iavers non eft effentialirer obf=

1 1

: ter, & ratione ftatls
in qao per acci nendecafide, qua in
nobis viataribus gerit vices luminis glnﬁ&,&:
ft, ur oquar,vicaria {cientiz bearz cui Theo-
gia noftra per fe, & ex natnra fua, in certitndi-
& evidentia (worum principiorum {ubordina-
tur ; unde connaturaliter peticilli conjungi, & in
tali conjunéione habere evidentiam - [norum
i:rincipi-}rul‘ﬁ , ut fosé
Theologiz expoliimus,

€

i jiilﬁ‘i(—*.’zi

i7" Trca caulas fidei nulla fe o fertcelebris diffi-
cultas , aut controverfia : conftat enim apud

E omnesaufam materialem , feu fubje@ivam fidei

infulie, effe fubje@um in quo recipitur,, nempe
intelledtum hominis , vel Angeli viatoris:for
lem | objc@,um a qeo I‘p‘cmﬁcawr , himirum
Deum, utelt prima veritas revelans t fin
mihis falutem, cojus eft initiuim, radix
mentum, & ad quamut ad proprium &1
natur, justaillud D. Petri, Reportantes
dei weftre o falutems animarum veftrarum ¢ effi.
cientem denique effe folum Deum | 3 quofidel
habitus infufiditur, & qui non {olim revelared
quz credenda funt, fed etiam intelleGuim miovek
B applicar per gratiamad al

lentiendum veritatis

S{ i

iy 8

in difputatione proemiali 4 =




7%e

P2,

73

326
bus revelatis, Unde Augaftinus in Pfal. 126, Nos A
Lognimur foris s ille ;rdt;?mt imh's‘) 5.Pﬁ movet, ip-
[eterres , ipfeintellesEtum aperit s ipfe ad fidem ap-
plicar fenfuin n m. ) :

Hac [ant omnind certa & indubitara apud om-
nes Catholicos , contra Pelagianos , qui ucrefert
D. Thoimas hic quaft. 6. art. 1. dicebantinitivin
fidei efle éx nobis;ejus vero perfectionem & con-
{ummartionem a Deo,

Sed difficuleas eft , an Deus fircanfafidei infor-
mis, & a charitate feparaie : hocenim negat Ve-
galib. 7.in T rident, cap.28.ubi doce; ﬁdem_[cm-_
per fimul eum {pe & charirare & _Dco infundi.Cui
{ententiz favere viderur Sotws lib. 2. de natura &
gratia cap. 8, ubiafferit in baptifmo quidem ‘mj'
fundipofle fidem fine charitate, extra illam vero
pon effe verifimileinfundi habitum fidei , nifiin-
fundatur gratia & charitas,

Sed oppoﬁm fententia communiter docetur &

Theologis , eamque apereé infinuat S, Thoma_s
hic quaft. 6. art.2.ad 3. ubi alferit infundi ali-
quando fidem fine gratia & charitate. Verbaejus
{unt : Dicendum quod ille qui accipit & Deo fidem
abfgue charitate » non [rmpliciter [anatir ab infi-
delitate - quia tion yemovetur ¢ulpa precedeniis
infidelitatis , [ed [anatur [eonndivm quid , ur [ci-
licet ceffet & tali peccato. Hoc aurem frfqueme_r
contingit , guod aliquis defiffat ab une allu peccars,
etiam Deo boc faciente , qui tamen ab attu alte-
rius peccati nan defiftis » proprid iniquitate [ig-
gerente. Et per bunc etiam modum datur aliguan-
do bomini & Deo quod credat , non tamen datur ei
charitatis donum : [ioent etiam aliguibus ab[qne
charitate datur donum Propbetie » wel alignid fi-
mile. Ex quibus habemus, quod fides informis
quandoque darur & Deo fine charitate, datar, in®
quam, ille fidei habitus, qui fine charitate eft ve-
rafidesinfufa , non ramen virtus fimpliciter & in
efe perfecto, urart, 1. declaravimus, Unde Ca-
jetanusin Commentario ejufdemarticuli, ficait;
Citm awrem infundier una aliqna virtus fimpli-
citer ¥ effe virtutis , tunc [imul emanes virtutis ha-
bitus in effe virtwsis infunduntur. Et hac diftin.
Etione oportet wti , propter wirtites que poffunt effe
informes s nam in alijs non diffinguitur effe , &
effe virtutem fimpliciter 5 ac per hoc non diftin-
guirur in eis infundi, & infundi in effe virtutis
Jimpliciter. Et hacrnota proprer éupﬂ':.rtro: inpec-
cate mortali , & propter hareticos, quando conver-
tuntur ad fidem cum peccato mortali 5 infunditur
[iguidem tunc a divina libevalitate fides fine cha-
vitate , fubjefto difpofit ad fidei , & non chari-
tatis [w[ceptionem : ficut materie difpofita ad [nb-
[fantiam anime , & non ad apera efus s infunditur
anima. wi patet in ameniibus ab wrero.

Ratio eriam huic fententiz foffragatur : nam fi-
des informis eft habitus quoad {ubftantiam fu.
pernaturalis , cim habeat objetum formale
quod , & fub quo, fupernaturale: Sed habitus
quoad {ubftantiam fupernataralis nequit princi-
paliter effici A nobis per proprios actus , fed tan-
tim 4 Deo: Ergo fides informis & Deo caufatur,
& infunditur.

Confirmatur: Juftificatio eft opus aliquod em-
nino fupematuraie, im6 omnium feré operum
divinornm maximum : Ergo fides informis , quz
eft initium illius, erit opus aliquod omnino divi-
num & {upernaturale, prafertim cim illa faciac
hominem vérée & realiter Chriftianum, ut definic
Tridentinam (el 6. can, 28. Addo quod, ficur fi-
des non pendetacharitate in confervari, ita neg

B

&

D

E

DISPVTATIO OCTAVA

in fieri , fubindeque fepe finecharirate 2 Deogjp,
funditur. Unde quando Tridentinum feff, ¢4
. ait in juftificatione hac tria ( fidem {cilices,
{pem, & charitatem ) a Deo fimul infandi, ingl.
ligendum eft primo de juitificatione infidelis, g
fecundo quantiim eft ex parte Dei infundents,

Dices: Si fides poflet alicui infundi fine graria
wnum peecatum fine altero remitti Poﬂ‘ctimjll;
oppofitum docent communiter Thomiftz iy
Tracatude pc:nitcmia.Sequc*a patet manifelté:
quia per fidem rollererur infidelitas, quz eft pec-
catum , nec tamen alia peccata, qua funtcongg
bonos mores aufecrentur , cimilla non mff per
infufionem gratiz & charitatistollantur,

Sed negarur fequela: quamvis enim per fidem
informem tollatur infidelitas,quoad atum & ha-
bitum fidei contrarium , non tamen quoad rea.
tum culpz , excludentis hominem & regno celo-
rum ; hicenim non aliter quam per gradam jufli.
ficantem rollitur , vt in Traétatu de jultifications
oftendimus. Echinceft quod D, Thomas, (upra
relatus , ait hominem , cuifides rantiim infondi-

#tur, fanari{fecundim quid, id eft, {ecundamayer.
fienem quam haber a fide Catholica , quianon
amplids ei diffentit; non tamen fimpliciter & ab.
folute , quia gratiam juftificarmemy quaeft vera
falus animz , non recipit, nec charitatem, per
quam tollituraverfio ab ultimo fine, & voluntas
hominis perfecté fanatur,

De effectibus fidei tractat D, Thomas quaft.s,
ubi duplicem ejus effectum recenfet,timorem {ci.
licet fervilem & filialem , & cordis purificatio.
nem, In primis enim, clim per fidem generetu
in nobis cognitio Dei , tum quarents eft in fe
{fumm¢ bonus , tum etiam inquantumeft jultifi-
mus judex, & feveriflimus peccaterum ultor, hine
fit ut fides fecundtim diver[am hanc cognitionem
& apprehenfionem, fit in nebis caufa urrinfque
timoris , fervilis nempe & filialis ; in D2moni-
bus verd timoris duntaxat fervilis,quo graviterin
feipfis percelluntur , ob gravitatem peeharum
quaiplis inflignntur & divina jaftitia. Ex de hoe
timere intelligi debet illud Jacobi 2. Demanes
credunt 5 & contremifeunt, Deindeciim fides fiv
radix & initium jultificationis , per quam homo
perfecke purgatur A peccatis, & cim fit virgini-
ras mentis humanz , intelleGtum 2 corruptione
etroris fervans , ut articulo pr#cedenti, ex Guil-
lelmo Parifienfi vidimus , purificatio cordis recté
ei attribuitur in facris licteris, prafertim A&uum
15. ubi Petrus ait: Fide purificans corda eorum,
Addit§. Thomas hic quaft. 7. art. 2¢quod in-
puritas univfcujufgue rei confiffit in boc quodre-
bus wilioribus immifeetur. Non eniin diciturar-
gentum effe impurum ex permixtione anri , per
qutam melins redditur  [ed ex permixtione plums
bi > wel ffanni. Manifeftum cft anrom guod ra=
tionalis creatura dignior eff omnibus remperﬂ!fﬁui
& corporalibus creaturis ; & ided impura redditir
ex hoc guod temporalibus [e [ubjicit per amorem:
& qua quidem impuritate purificatyr per contras
viwm motum , dum [cilicet tendit in idguod eft fu-
pra [e., [cilicer in Deum : in quo motit primiin

principinm eft fides .o o & i:iee‘rprirfmr,st prin-

pium purificationis coydis eff fides. Ex quo idem

S. Dottor quzft. 8. inferr dona intellectis &

feientia , virtat fidei reﬁmndcre: ficut enim n

eorporalibus diaphaneiras eft ultima difpofiio
ad lucem , quz idcirco a Philofophis definitot
ablas diaphani ;ita in {piritnalibus puritas cof-
diseft dif?oﬁ:ia ad [cientiam & {apientiam,qum

=

=

m




L o e B E R A N

o

D. Aun
115 #ite
fectus

1§ pr '!ptf‘u 1t eft-

iam iundefi p nnFmrm cordis fit ef-
confequens elt uretiam dona intelle-
je iph correlpondeant. Quareidem
s inlibro de fpiritu & littera: N olf irr-
zm:'ac:» ut credas {M’c le ut intellivas stelle-
Gus enim merces fides

Inhwjus rei typumjcciumm quée duce

t flios

Trael per delertum, erat ex una parte abfeura, &
ex alia lucida: quia nimirum fides , qua nes ']d
€x i ]
patriam ducir, ex una quidem parte tin(.nu)f.? eft
utpote obfc
fulgens
f

), ledex auL
inans , quia Ectemm & intelli-
turit, & ‘"cc:tm}rﬂ dm 2 f"mfn_

tz Dei reyelationi ininixa
ac illom

nardus fu
m‘r inacce
zmmm;.

Ihter dxﬂ'(:r‘.[ Au;
. de verbis Apoftoli, ubi preci
«&us ficdelcribic “his ver \
majores divitie.nulli ;

La mundi bujus major [ #tta, f‘;wmn eft ( atho.
lica fides.,que pecearores hamines falvat , cecos i
Iuminat wm0S CHYAL 5 catbecumenos ba
fideles juft
‘Mt’mat 5 W
conjuges,

ris Cﬂm.’)hh‘}.’or.h

DISPVTATIO 1IX.
De wittuie [pei.

7 = 7 47197 o &
44 qr!rrj‘f?- 17,80 quingte _ﬁ.[:frenm.

Vemadmodum fides eft regula intelle-
&is , illumque continer & moderatury
e circunferatur omni \‘r"'.tn do&cinz,
orum ‘IlLuE ac fcopulos 1'“41411'
chota voluntatis , eam firmam &
ns , ne inter pracellas & tempeftates

nabre-

& advarias
ita {pes eft
’i‘{am e
hujus vice fluctuer, #ftuque veluti quodat
ptus humanas animiis,ab oprato curfu devier, at-
que 4 ceeleflis Heatlrudnm e Lf”ntm'n- f‘f['l{.'.'
Porro hze virtus non fo! ma, &
hobiliffima eft , utpote 1 ‘)smm ne
immediare icrruu n
diffima , & ame
a!mnms ,divinz d
acutiffinuns {t

vine F:'emr'
;€5 anim:a,cui to-
fubliftiv, quoincedit, & adxter=
rogreditur. T olle (pem ( addit
s ) torpet Bumanitas tota s tolle
wefqie omines ceffabunt ; tolle
fpem ,interen ﬂ;rw omnia. Quid Chriftianus
credivin Ch , i promiffum n fibi ab eo P(:'l-
petuae Fw‘irim~'=: rcml"n-i non credit e(feventi
wm? Spes (ut belleair Chryfoftomus ) fifférme

i eff gloria , folicitas parientiavirtutim frme

Zeno Verone
Ipem | artes ©

VEE

A Feborum tri

B

SPEL 3?,'?
mphiis. Sp nfoldnm de premis

fecuros, fed praprop tos facit, & celeftem
gloriam }\r:rhlnciic.' incipit : bine Philo Judzus
eam vocat , Gaudium ante. gandium , & fm,jm’w-
#zs futnre tnchoationenr. Imo Chryfoftomus aic
‘quodilla gloriam ”'.chmr & fultinendo confim-
mar. bms demqu" elt Airmiffimum animi nolts
fulerum, & veluci anchora {ﬂkr'l , quaz hutantem
animum , & a fluxis rebus i

cum,in )mcellolohmus mundi
obfirmat, Unde Anm!ilmns i’
terram fmthrmr; tanguam
#e inifto, mari mabm; 7
modum enim de navi, gue :
dicimus quodijamin terra fit, li
[ic contra bujus ﬂeregnz.‘;urw: 7
fpes noftra fundata rﬂ' in il
Huic ergo meritd a Poetis viric
‘quod €4 dm.e omuia vernent,
Alciatus.

5 1141\ a “'h 1Ty,
ut u‘llu am.mmn:

ARTYIeVvEYS Prixmys

wdn fpes , etiam ut eff infe
wirtus T heologice, a
tate real

(\ Miffis acceptioni
J jus nominis, (e
tie incelligicur ﬂ]tqui
‘quod fperaturtad Ti

fpm' \ O adventum ﬂfr,,m 7
cmm hm.mmmﬂ

er d

1

:lﬁs./rr! {al.zr.
mea ab uberibus matris mea. |
magis l\'Dpr!\
fupernata

ﬁf Vi fulti (i

aba &llun alig

T ¢5 gut ety
1ando verd, &
tus ipfe quo botia
4 Deo,ad Roman.§. Spe
L E [!'l'lll't l "l\ tus Lieﬂﬁﬁﬂlliﬂ‘n]r
1m I.“b.mn eﬂ 5 qui d::mzr
fp(’«m[ ifa,i.ad LclimF
des, fpes, cﬁmru # : qhed
fuinl fed (olim de
telligi poteft. De
agmms in mLL{ nti, ﬁx. inqui
tus , etiam prout c‘l]‘. infor
ratus, fitveravirtus Theole
facilé refolvi po
denti de habitn
millima
}‘m:ﬁ‘[(’ it
derelicer
maximec f'

Dico elrro prlmu
licer Prmlt eftm%mmia, & a cfl.i[lmh. fe sarata,
modum ac ftatum perfedtz vicuts non ddbt’ﬂt.
Tta communiter dacent TI‘.“oEogi contra Duranc
dumin 3. dift. 26. quaft. 1. dicentem {pen non
effe virturem, nifi 1mpm=*"" ,8largomode fum-
pram: q\m(momt) vicrus , ex Phllo‘.opbn eft
({1f§mﬁuolreif &tiad optimuim ;{pes aiterm, cilm
veri "tl‘( clIca ]. Onum Zl[d\ un, 33. & '.C“JLL!‘;,T&
pofleffum , non eft difpolitio pe tfecti ad opri-
mum , utheqiie fides , quie ver {zeat circa Deum
obli‘urn tantiith moco cognitum,

Probatur tamen prima pars con fionis ratio-
ne D. Thoma hicart. 1.quz potelt fiib hac forma
proponi. Quoties datur al &

quis adtus Donl"-:]ulm
regulam legis zternz 4 ad quem potentia non cft

Sal.




Difpe
are. 6,

513
mataraliter determinata , vel proporrionata , re-
quiriturin dicka porentia aliquis habitus Iad con-
natutalem ac facilem ejuldem actis elicientiam,
qui dicitur virtus, utrin Tra&arude viltu:_][ms in
communi oltenditur ; f enim potentiaeflernata-
ralirer determinata & proportionata ad Elf.hm‘?,t‘x
propriafua ratione haberer quidquid requiritur
ad connaturalem ejus elicientiam ; & fic fruftra
adhiberetur habitus , qui foliim exigiturad indi-
gentiam porentiz compenfaudam : Sed f{perare
Deum ut [ummum bonum , eft adtus bonus juxta
regulam legis zternz ; clim {it praceptus a Deo
ut authore fupernaturali: Ergo ad illam a&um
connaturaliter eliciendum, requiritur in volunta-
te, qua ex propriis viribus ad illum‘ {ﬂdlctcrmmn-
ta & improporrionataelt, aliquis habiwus ﬁ![l--c"“
naturalis , qui dicitar yircus {pei Theologice.
Unde

Ad fundamentum Durandi dicendum eft, quod
quando Philofophus dixit vircurem efle dil‘po?-
tionem perfedtiad optimum, fenfus eft,quod vit-
tus fit difpofitio perfecti , id et anima rationahis,
ad optimum ,id eftad hoveftum, quod et opri-
mum ¢ tribus bonorum generibus,quiaeft melius
utili & jucundo. Unde ad rationem verz virtutis,
non requiritur, quod difponat hominem ad opti-
mum medum operandi (impliciter,, & inomni
genere ( fic enim fola charitas effer virrus ) fed
fufficit quod difponat ada&um ex genere fuo ho-
neftum & bonum , arquehomini ia flatuin quo
elt accomedatum : talis vero eft a&us [pei Theo-
logicz ; namut ait D. Thomas hicare, r.ad 3. [le
q:ft' [perat . eff quidem imperfettus (ecundim con=
[iderationem ad id quod [perar obrinere.guod non-
dim habet; [ed eft perfeétus quantiom ad hoc guod
jam a[liﬂg;fp?’ﬂpr’i:t#ﬂ rrgu!;zm ,ﬁ'ffig‘et Deum,cr-
jus anxilio innititur. v

Secunda pars conclufionis, qua aflerit fpem,
prout elt informis, &a charitate {eparata, non
habere modum & ftatum perfectz vircutis, patet:
Tum quianon ordinatut ad ultimum finem, ad
quem virtas petfecta debet ordinari : Tum etiam
quia, utfupra dicebamus,, de {pe informi eodem
modo philofophandum eft, ac de fide informi,
quam difpuratione pracedenti oftendimus habe-
re quidemeflentiam , fed non ftatum & modum
perfedtz virtutis.

Dlco fecundo , fpem fupernaturalem & infu-
fam vere effe vircusem Theologicam.Ita D. Tho-
mas hicart. 5. Ratio eft: quia illa virtus Theolo-
gicadicitur, eujus objeGum immediatum, & adz-
quatum eft Deus : Sed Deus elt objedtum imme-
diatum & adzquatum , ram motivum,quém'a ter-
minativam , {pei infule & fupernaturalis | ut
oftendemus articulo fequtenti: Ergoilla eft virtus
Theologica.

Dico tertid , fpem diftinguirealicera fide ; &4
charitate.

Prima pars eft contra nonnullos hujus tempo-
ris hzreticos, qui fpem cum fide confundunt , &
inintellectu conftituunt, nihilque alivdillam effe
volunt, quam certam & firmam perfuafionem
fararz faluis. Sed hicerrorin Tra&amde jufli-
ﬁcationcimpnguatus eft, & manifefte tepngnat
Apoftolo r.ad Corinth. 1;. ubi fpem 4 fide diliin-
guit, cam ficaits Nuwe antem manent f.‘:dﬂsd?)p;)
charitas . tria hec &c.neque enim tria eflent, f
non diftingaerentar. Er ad Hebrzos 1. affirmar
fidem effe [ubftantiam {perandarum rerum ,id eft
bafim & fundamentum {pei: Sed manifeltumeft,

DISPVTATIO

A

C

D

NON

Q5 frq
& f

balfim

nguiabeo cujushafs
m et : Ergo & fidem afpe. Simili
tingunt,dum dgt
iom & fundamentum effs
fidam,pﬂ‘&‘\-t”m vero fpem , cnlmcndenique&

modo §S.1
cent [alur

pel jenem efle chari
ugnftinus, Chr i fide fundari | fpe erigi,
charitate perfici. Ex quo etlamliquet , fpem effa
virtucemn realiter a charitare diftinétam - qued
etiam a pofteriori conftar , cimin peccatore fes
fine charitate maneat. Unde erronea viderur opi-
nio quam tenuit Ocham quodlib. 3. quaft, tni.
mirum {pem non efle quid terri diltinétum 4
charitate 8 fide, fed aggregarum illarum; quia
(inquit ) {pe i ;

tem ; five ut loguirg

um ,

hil eft alivd quam credends
defiderare : ex hacenim {ententia aperte fequiryg
in peccatore non ; quod ertolicum
cenfeo.

for:
-

Sormale guod, fou
n [pei Theologice?

&f

7 Azquez 1. p.dift. 84, cap. 1.8 3 p.difp.y,

/- cap. 2. docet ohjectum formale quod (pei
Theologicz , efle omne illud quod in poteftate

Deicontinetur, & abillo [pera:e EmmNLmS, five
naturale, five ﬁipernauuzl-"@D five creatum, fivein.
creatam ; fub quo etiam continetur zterna beari-
tudo. Illum i'r:qum‘zn-lrTm‘rianus ,» Meratius, &
alij ex Recentioribus: {ed alij repugnant, prz-

ertim Difcipuli D. Thome, aflerentes objectum
formale quod adzquarum {pei effe 2rernam bea-
titudinem ; bona autem creara ad bearitndinem
conducentia, vel g Hlam confequuntur, effe
objeftum duntaxat riale & fecundarifi illius,
Sed cam duplex fit be do, formalis fcilicer, &
(ﬁ}jcffti\m 5 quidan tunt objettum formale
quod [pei effe beatitudinem formalens ; alij obje-
Civam ; alij ti ; alij deni=
queafirmant beatitudinem ohjedtivam effe ob-
jectum adequatam (pei infule , bearitudine for-
mali de connorato, & per modum conditionisin-

lraex

' grediente,

Pera [ententia ffatuitur.

DTEO primo : Obje@um formalequod, fei
terminativum {pei Theologicz,elt folabea-
titudo zterna, non auremalia honanaturalia, vel
fupernaruralia, qua 4 Deo [peramus.
Probatur primo ex illo Matth. 6. Querite pi=
mH YEFAUM Dei, ¢ hac omnid adjicientur vo-
bis:Ex quo D. Thomasinfia quaft.83.art. 6.2
1.infert quod alia non funt querenda principali-
ter, (ed fecundario , nec proinde {peranda.
Probatur fecundo ex illo ad Hebrzos 1, Fides
eft fubftantia [perandarum rerum , id eft,resque
attingitur a fide,eft res {peranda : Sed folus Deus,
qui eft beatitudo noftra objectiva , eft objedtum
fermale quod fidei ; alia verd funtobjecta danta-
xat fecundaria & materialia , ur difp. 1. oftendi-
mus: Ergo & fpei.
Probatar tertio ratione quam hicart.z, incot:
pereS.podtorinfinuar: Objeftum formale quo:i,
& objectom formale fub quo | feu objeftum mo-

J
tiyum & terminativum fpei Theologicz, deben
inter

si




2 B

i B e i S

15,

DR NMIRTYVAES SEET

39

intet [e proportionari: unde ciim objeGtum mo- A turalem; ex qua ordinatione derivatur redituds

tivam ,{eutatio formalis {ub qua (pei Theologi-.
cz ,nimiram omnipotentia Dei ut auxilians, fic
infinitz viceutis, bonum quod ex viillius sedditur
4 nobis pet {e primo confequibile, debet effe in-
finitum , {ubindeque Deus , qui eft noftra beati-
tudo objectiva. Quam rationem alijs verbis S.
Dodor cxpreﬁi: s Spes ( inquit ) de gua loguimur
mz‘iﬂgf: Dewm s innitens ejus anxilio ad confe-
gitendim éanumﬁocmmm oporter antem effetum
éfﬁv canfe prﬂpurtr‘afmmm > @ tdeo bonum q:{od

propri¢ & principaliter & Deo [perave debemus , eff

bonum infinitum > guod proportionatur virtuts Dei
adjuvantss snaminfinite virtutis eﬁprﬁprium sad
infinitum bonum perdutere:hoc ausein bonum eff vi-
ta aterna , guein fruitione Des confiftir s non enim
inus aliquid abipfo (perandum eft quam fie ipfe.
Quod non folim v dodtrin , fed etiam fuo
exemploS. Doctor comprobavit. Cim enim ab
eo Chriftus poftulaffer, quam pro maximis in
feribendo laboribus mercedem poftularer 2 Rel
ondits Non aliam prater te Domine. Cuiconlo-
natillud Augllﬂilliz.z.. de civit. Dei cap. ultimo:
Pramium virtueis eritip(e gui virtutem dedst , qui
[feipfim s quo nibil majus effe poteft , promifie.
Probatur quarté conclufio : Spes et motus &
tendentia in beatitudinem , tanquam in ultimum
finem; in alia vero tanquamin media conducentia
ad illam: Ergo illius primarium objectum eft bea-
ritudo , cetera vers {ecundarium. Cenfequentia
patet: id enim quod artingitur ut medium , & ue
conducens ad aliud , atingitur ratione illius , &
inordine ad illud. Antecedens probatur primé:

Beatitudo ut uliimus finis , & [ummum bonum

noftrum,conlequibile 4 nobis, eft attingibilis per
aliquam virtutem : Atnon peraliam quam {pem:
Ergo perillamtendithomo in beatitndinem tan-
quam’in ultimum finem , & confequenter in alia
utin media conducentia ad illam, Secundo pro-
baturidem Antecedens: Spes viz, & fruirio pa-
triz, habentidem objedtum, folumque diftingun-
tur tanquam via & rerminus:Sed fruirio eft deul-
timo fine & beatitudine, tanquam de objecto pri-
mario: Ergo [pes per modum viz & morts can-
dem primario refpicic beatitudinem.

Denique (uaderi poteft conclufio ratione com-
muni ; Speseft virtws Theologica: Ergo obje@tum
ejus formale quod , feu terminativum ,deber efle
aliquid divinum , non vero aliquid commune
Deo & creatnris. Antecedens eft certum : Confe-
quentiavero probatur : Primoa paritate aliarum
virtutum Theologicaram |, quarum objedtum
quo, & quod, fen motivum , & terminativur, eft
aliquid divinum. Secundo exemplo religionis , &
doni timoris ; religio enim ,in multorum f{enten=-
tia, refpicit ranquam objectum formale quo, fen
motivam, divinam excellentiam ; 8 tamen virtus
Theologica non eft, quia ejus objeGum formale
quod, fen terminarivum , eft aliquid creatum, ni-
mirum cultus Dei, Similiter donum timoris di-
vinam refpiciteminentiam, tanquam objedtum
formale fub que, fen motivum ; & tamen quia
objedtum ejus formale quod , {en terminativum,
non eft aliquid divinum , victus Theologica non
eft:Ergo ad hec ur aliqua virtus fic Theologica,
requiritar quod objectum ejus formale quo , 8
quod , motivim & terminativum, it aliquid di-
vinum,

Ratio eriam id fuader: Nam virtutes Theolo-
gicz funtin ordine fupernatarali prima principia,
erdinantia hominem ad ultimum finem {uperna-

Tom,. IV.

B

erga media , in ordine ad illum finem , qua habe-
tur per virrutes morales infufas , qua circa media
verlantur: Ergo ficut virtures morales infulz ref-
piciunt ur obje@um formale quod ,imedia qua
ad ultimum finem fupernaturalem conducunt ;
ira yirtutes Theelogicz ultimum finem {uperna-
turalem , ut obje@tum formale quod , atringere
debent. ;

Dico fecundd : Objeétum formale quod fpei
Theologice, non eft beatitudo formalis , nec ag-
gregatum ex beatitudine formali & cbjedkiva,
fed beatitndo objedtiva , que eft Deus ; conno-
tat tamen , tanquam meodum aut conditionem re-
quifitam , non tanquam ebjeGtum , faltem for-
male & primarinm , ipfam vifionem.

Prima pars, que et contra Durandum | afle-
reéntem iplam vifionem, in qua beatitudo forma-
lis confiftic , efle fwmediatum objectum fpei,
Deum autem effe mediatum , colligitur primo ex
illo Genef, 5. fgoﬁ:m TEVCES tia magha nimis;
& ex D, -Auguftino fupra relato, dicente : Pra-
fHitm DErtuLis erit r’Pﬂ: gm' wvirtutem dedir; necnon
ex D. Thomahic are. 5. ubtait: Spei , ingnantum
eft virtus , principale obje Gum eft Deus.

Deinde fuadetur ratione , conclufione prz-
cedenti expenfa : quia fcilicet virtus Theologi-
ca debet habere Deum pro objectd immediato,
alias religio & timor Dei effent virtutes Theo-
logica. :

Tertio probatur alid ratione , qiam etiam fupra
infinuavimus. Idem eft objectum in qued tendit
motus defiderij , &in quo quiefcit,, quando illud
confequitur ; ficut idem eft locus , in quem rendit
motus gravis , & in que quiefcit: Sed immedia-
tum objectum quietis & fruitionis in patria , non
eltipfavifio, fed folim Dens ,ut habet rationem
primi veri, & {ummi boni, quo beatus fruirur
pervifionem beatam ; ciimh folum borum univer-
fale, fummun , & infinituin , appetitum creaturz
rationalis perfecté quietare & fatiare pofiit: Er-
go &c. Unde Auguftinus 10. Confefl. cap. 23,
Beata quippe vita eft fandium de veritate . hoc et
de te . qui veritas es , Deus mens. Er fuper Pfal.
i12. Erigeﬁrsm tiam ad bonum bonortm emuinm:
z'f.:ﬁ erit bonum omminm , & guo omniain [0 gene-
vé faita funt bora.

Denique, ut difcurtit D. Thomas fupra re-
latus , ciim Dens fic infinite potentiz , ab eo
aliquid quod fit infinitz bonitaus {perare de-
bemus : hoc autem eft Deus ipfe , non autem
adus vifionis & Fruitionis ; (unt enim aékns vi-
tales , creati, finiti, &4 nobis procedentes : igi-
tur Deusiple, & nonvifio ,immediaté & proxi-
me {peratur,

Ex his probata manet {ecunda pars conclufio-
nis , quee allerit objectum formale quod{peinon
efleaggregatum ex- beatitudine formali & obje-
¢tiva: Tum quia Auguitinus ait objeétum fpei
neftrz effe fummum bonum; in concepru au-
tem fummiboni nihil ereatum includitur , atque
aded nec in objeéto fpei: Tum etiam quia D,
Thomas afferit nihil minds Deo effe ab ipfo {pe-
randum ; fi autem in objeéto {pei clauderetur vi-
fio, aliquid minus Deoeffera Deo, faliem ina-
daquate, {perandum, Addo qued virtus Theo-
logica debet habere pro objedto formali quod,
aliquid Pun‘: increatum,non vero mixtum ex crea-
to & increato.

Quod autem bearitudo ohjectiva, ur fic obje-
Gum formale quod {pei, debear connotare beati-

’ Tt

174

3.

-

124




20,

2z

330
tudinem formalem , evidens eftz quia (ummum
bonum nonterminat motum & defiderium [pei,
nifi ut poflidendum : Sed non poflidetur a crea-
tura jntelleéuali, nifi media fione beatifica,
que eft ejus confecutio : Ergo vifio beatifica ,c’;t?
connotato faltem , in objecto formali quod fpei
Thealogica importatur, veluti agus feuappli-
catio ,qui Deus nobis cenjungitur, & infinita
illius bonitas nobis applicarur.

Dico tertid : Bona creata.quz conducunt ad
beatitudinem , funt objedta fecundaria & mate-
rialia fpei.

Probatur primd conclufio & fimili in fide, 8¢
charitate : Per fidem enim credimus muleas veri-
tates creatas , ut ordipantur ad Deam , ficut hu-
manitatem Chrifti, faccamenta , &c. & percha-
riratem diligimus proximum , ut eftaliquid 1.)?";
Ergo fimiliter per fpem Theologicam , poffi-
mus attingere bona creata , ue conducant ad al-
{ecutionem Dei. Unde D. Thomas hic art. 2.
ad 2. Spes principaliter guidem rvefpicit beati-
tudinem aternam ; alia vero bona que petuntur &
Dgo,rq’?}fcfrﬁ:cu? i0in ordine ad fu‘;rr:’r.'gd.i:mrfs
aternam : fiont O | des principalirer quidem ref=
picic Deum, & feckndariore[picitea gus ad Denm
ordinantir.

Probatur fecundo rationed priori: De ratio-
ne actus intentionis eft , ur non Gmpliciter ve-
lit finem , fed etiam virtualiter media, quia vuole
finem ut obtinendum per media: Atqui {pes per
motum intentionis refpicic ultimum finem ut
poflidendum ; Ergo etiam refpicit media fecun-
dario & vittualiter : hzc autem funtbona creata:
Ergoinilla utin objecta fecundaria & matetialia
fertur, o

Solvnntur objeffiones.

f Biicies primo contra primam concluffo-
@ nem : Illud omne pertinerad objectum for-
male quod {pei Theologicz , quod cadit fub ejus
ratione formalifub qua: At non folim beatitu-
do zterna, {ed etiam bona creata, tam natura-
lia, quam {upernaturalia , cadunt (ub ratione for-
mali fub qua f{pei Theologice: Ergo pertinent
ad objectum formale quod 1llius. Major videtur
manifefta : Minor probatur. Ratio formalis {ub
qua[pei Theologicz eft omni potentia Deiut au-
xilians , ut patebit articulo fequenti: Arqui fub
omnipotentia Dei ur auxiliante , non folim =-
terna beatitudo | fed etiam bona temporalia, tam
naturalis , quam fupernaturalis ordinis, cadunt ;
Ergo &c.

Refpondeo diftinguendo Majorem : Illud om-
ne pcrtii‘.et ad ohj(’.{}um formale quod ['P::i‘ quod
cadit {ub ejus ratione formali fub qua, primario
& ratione [ui, concedo Majorem: fecundario s
& ratione alterivs, ac in erdine ad illud nego
Majorem. Similirer diftinguo Minorem : boga
creata ,tam naturalia, quam fupernataralia, ca-
duntfub ratione formalifub qua (pei Theologi-
<z, primario,, & ratione {ui, nego : {ecundario
& rationealterius , feuin ordinead alind , nempe
beatitudinem , concedo Minorem, & tego Con-
fequentiam. Solutio eft D. Thome, tum locoin
ultima conclufione cirato , ubi ‘ait : Spes pringi-
paliter quidem vefpicit beatitudinem aternam, alia
vervre[picit (ecundarivin ordine ad bearitudinem
aternam . 8c.uminfri quaft. 85, arc, 6. ubido.
cetex Augultino, quod non licer defiderare s pe-

Pi1SL VITATIO i N O'NA

A tere,aut querere, ﬁ‘.hz'nd'equel nec fperare,bom

D

E

temporalia, aut{piritualia , 1
titndinem, & ut adminicula ad il
do dicitur quod omni
eft ratie [hmz.n'.s {ub g 1l lEE!!ng(:g:hD:
debetintelligi, de on tia el uc auxilian,
te in ordinead zrernam beatitudinem:ficur quan,
do dicitur , quod ratio formalis fub quaAﬁdci
Theologice elt veritas Dei, ut 1re revelans
veritates [upernaturales , hocin itur dever,
tatibus creatis in ordine ad Denm » & veritatem
increatam primario creditam.

Dices : Pollumus a Deo fperareauxilia faper.
naruralia ad ben¢ operandum , non preeintelledty
beatitudine , & quamvis illivs non recordemurs
imo6 homo cui facta ellferrevelatio (i damnagio.
nis , poffer {perare 4 Deo aliquod auxilium fi.
pcrnam;'alc sad aliguam operationem lilpcmam.
ralem eliciendam , & tamenillud non fperarerin
ordine ad beatitudinem |, cim in tali cafly ean
{perarenon pofler, urinfra dicemus : Ergo poffi.
mus a Deo [perarebona {upernaturalia, fine or.
dinead beatitudinem,

Refpondeo auxilium. fupernaturale nunquam
{perari fine ordine ad beatitudinem : cim enim
ex natura (ua ordinerur ad ipfam, {emper fpera.
wr in ordine ad illam , vel exprefse & Farmalirer.
velimplicite [altem, & virtualiter. Tn cafuiauten
metaphyfice. hominis , cui facta eler revelatio
fuz damnationis , dicendum eft, quod ille tune
pofler quidem {perare a Deo auxiliaad bene ope
randum , fed non per fpem Theologicam , ex de-
fectu objedi primarij, fcilicer beatitudinis : fent
in calu quo Deus obfcure revelarer beato verita-
tem crearam , quam non vider in verbo ,illi oh
Dei revelantis authoritatem affenciretur, talis ra-
men aflenfus non efler Theologicus , nec Afide
Theclogica ; quiaab illanullus procedic affenfis,
nifi in ordine ad objedtum primario creditum,
{cilicer Deum , quod ebjeCtum a beare nou cre-
ditar, fed videtur.

Contra primam partem f{ecundz conclufio-
nis ,in qua diximus obje@tum formale quod
fpei non efle beatitudinem formalem , fud cbje-
tivam , plura poffunt objici argumenta ex Du-
rando. Sicenim argumentatur primo : Deusnon
potelt licite amari concupilcentie : Er-
go neque f{perari. Confequentia pater : quia
f;pes vel eft ipfe amor concupifcentiz , vel illom
fupponic circa idem objetum. Antecedens au-
tem probatur : Id quod amore concupilcentie
amatur , amatur proprer alind , & ordinatur ad
illud cui concupifcitar; ac proinde Deum ffe ama-

in erdineadhy,
lam. Unde Quan
1, Ut auxifjang,

.re, elt ipfum ad nos ordinare , & illouti ; in quo,

ut docet Auguftinus , perverficas voluntatis con-
fiftic.

Secundo , Objectum fpei deber effe fururum:
Sed Deus non elt, neque poteft eflenebis futa-
tus , elim fit effentialiter @rernus , & {emper no-
bis prafens fir, & in nobis exiftar, juxra illud,
Domine mibi intimior es intimo meo :Ergo non
poteft effe objedum fpeinoftrz.

Tertio, Idem eft objectum (peiin via, & dele-
&ationisin patria ; heec enim ficcedit fpei, & ejuis
motum feu defiderium terminat : Sed objedtum
delectationis in patrianon eft Deas ipfe, fed vi=
fio & fruitioillius : Ergo nec {pei.

Quarto : 1lla quz & nobis {uppofito diftin-
guntur, non funt nobis immediaté bona , fed me-
diante aliqua actiode , vel effeGtuillius, v. g. 5ol

elt nobis bonus, rationelucis ; & ignis , ratione

=}

4,

S




DE

ratione fui , fedloliim mediaté, & ratione alicu-
jus effectus abillis produdti ; ea enim rationede-
bentamari, qui nobis convenienria funt, unde fi
folim mediace fint convenientia , non poflune
amati immediate , nec confequenter {perari : Sed
Deus a nobis (uppofiro diftinguitur: Ergo non
potet a nobis immediaté (perari , fed mediaté fo-
lim , mediante fcilicer vifione beatificd , per

VIRTVT'E- SPETL

calotis : Ergo nequeunt a nobis amari immediard A

531
pettineat, nego Majorem :ita ut fit modus , vel
condirio objedti, concedo Majorem, & Mino<
rem, & nego Confequentdam. Sicur enim efle
non vilum , non attingitur 4 fide primo & per fe,
quia non el ratio formalis , (ed tantiim conditio,
vel medus intrinfecus in objecto fidei, qued eit
veriras prima revelans ; ita ratio fururi, vel non
habiti , non attingirur a [peper feprimo , fed tan.

tim f'ecnndnrid,quia non elt ratio formalis {pe-

- quam 2 nobis poffidetur, cificativa illius , fed tantiim conditio ad illam ne.

Lo BT

83, ¥

n 30 Denique objectum {pei eft pramium in patria ceflario requifita, aur modus intrinfecus objedti
4 Deo conferendum : At hoc non eft Deus, fed illius,
I vifio: Ergo vifio, & non Deus, eft objectum fpei. Ad tertium nego Minorem: delectatio enim, 44;
3 Minor probatur: Premium nobis in patria con- fen fruitio patriz, eft primario de Deo , & [ecun-
N ferendum , eft effeftus noftrorum meritorum: B darié tantim de vifione beatifica , utin Tra@aru Difp. 23
% ¥ Sed foltim vifio, & non Deus, potelt efle merito- de beatitudine oftendimus, & plura argumenta . 1.
i rum noftrorum effectus : Ergo vifio folim, & in contrarium , qua ibidem videri pollunt, dif
5 non Deus , eft pramium nobis conferendum. folvimus.
1 3t+  Ad primam , nego Antecedens:ad cujus pro- Ad quartum nego Antecedens :illa enim quza 35
1 bationem , diltinguo Antecedens : quod amatur nobis poffideri poffunt , eff foppofito diftin-

amore concupifcentiz , amatur proprer aliud, ly (1

Prnp;erdim;aze finem cujus gratid , nego Antece-
dens :ly proprer dicente finem cui, fen fubjeCtum
per alterum perficiendum , concedo Antecedens:
Denm autem {icamare , non eft uti Deo ,neque
illumad nos ordinare;fed nos ad Deum, ut per
iplum perficiendos.

Explicatur , & magis illuftramr hee (olutio,
Dupliciter poffumus ferriin aliquid amore con-
cupifcentiz : Primo propter nos iplos, ut quando
cibum & potum ad vitz noftrz confervationem
appetimus: hoc modo fatemur Deum non nifi
pervers¢ amari pofle, quia cim ipfe fir finisul-
timus omnium , non poteft inaliud tanquam in
finem ordinari. Secunde poflumus aliquid ama-
te ,non quidem propter nos, fed nobis, ira uc
nos ipfi non habeamus rationem finis , fed tan-
wim {ubjedi, cui illud quod amamus | conve-
niat & applicetur; ut cdm proximo exopramus
beatitudinem ; certum enim eft,ipfam in eum
nen referri tanquam in finem, cim iple proxi-
mus potits ad eam ordinetur & referatur : & fi-
militer cim Paterin Divinis dedit nobis Filium
fuum , certum eft ipfum Patrem noluifle nos ip-
fosefle finem fui amoris & donationis, fed patits
feipfum. Pari modo, quando per fpem ferimur
in Deam tanquam in bonum noftrum , fenamo-
te concupifcentiz , non referimus Deum in nes
ipfos tanquam in finem ( efferenim hec ordinatio
perverfa ) fed rantim eum nobis exopramus:
quod non poteftefle perverfum , ciim licitum fix
& honeftum , Deum (ibi & animz fuz diligere,
Deinde quando per [pem Deum nobis ipfis dili-
gimus , non diligimus eum propter commodum
aliquod diftinftum 2 Deo , quod nobisab ipfo
proveniat { ficenim peryersé diligeretur , nempe
propter donum aliquod creatum ) fed diligirur
Emprcrincrcatam bonitatem fuam, quatenus no-

is applicator; hac enim bonitas increata eft fum-
mum bonum noftrum jideoque amor ille concu-
pifcentiz non potelt effe vitiofits , cim in ali-
quidaliud & Deo non feratar, fed foldmin ejus

guantur, funt nobis immediaté bona quia pof-
feffio (eu unio immediationem. boni non impe-
dit, ficur neque unio inter {ubjeGtum & formam
impedit quominis forma fir immediaté conve-
niens materie : unde licer Deus non conjungatur,
nec poflideatur ab anima beata, nifi mediante
vifione bear4 , non {equitur quod non fit bonus
illi immediacé , {ubindeque objedtum prima-
rium & immediatum (pei in via , & dele@arionis
in pama.

Ad uliimum , varijs omiffis folutionibus , di-
cendum efl, quod premium duo habet , nempe
quod conferatur intuitu meritorum , & quod fit
meritorum effectus: primum haber Dens ratione
fuz boniratis , ob quam eft fummum bonum no-
ftrum , quod nobis confertur intuitu meritorum:
fecundum vero non convenit illi ratione fui, &
infe,fedin fui polleflione , quz 3 meritis caufa-
tur 3 non enim requiritur, bonum quod confer-
turin premium , caufarid meritis , fed fufficic, i
illias pofleflio cauferur : merita enim militis v. g.
cui confertur equus in pramium , non canfant
equum, etiam moraliter , {28 {oltim pofleffionem
equi, Obje@um ergo {pei eft przminm , quan~
tim ad rationem boni in premio importatam,
nen quantiim ad rationem effeétis , quz fecun=
dari¢ tantiim , vel de connotato ,in objefto {pei
importatur,

§. III,
Alia argumenta folvanur,

Ontra fecandam partem ejulder concluifio-

nis ,in qua diximus beatitudinem formalem,
feuvifionem beatam, non ingredi, etiaus parriali-
ter & inadzquaté obje@um formale quod fpei
Theologicz, objici poreft primo's Dens eft obje-
éum fpei, ut fummum bopum nos beans : Sed
pratt nos beans includit beatitudinem forma-
lem, & pofleflionem fui, tanquam rationem for-
malem beandi: Ergo beatitudo formalis ingredi-

R increatam benitatem nobis conjunétam & appli- tut objectum fpct formalitez , & non per modum

; catam, conditienis,

) 13, Ad fecundum diftingnenda eft Major : obje- Secundo : Deuseft objetum fpei, prout nobis  38:
; dum fpei deber effe fururum ,in {2 nego Majo- conveniens , & {e nobis communicans , & confe-

rem:infe, velin {ui affecatione , concedo Majo- rens feeliciratis commodum: Sed prout fic, inclu-

tem : & concella, vel diftinéa Minori , nego

Confequentiam, Vel {ecundé diftinguo Majo-

rem ¢ Objéum fpei eft bonum fururum, ira ut

futuitio (it ratio formalis objecti, aut adillam
Tom. IV,

dit collationem feelicitatis , qua in vifione confi-

ftic: Ergovifio in objecto formali (pei, inadz-
quate faltem & partialiter includirar,

Terrio , Deus ut poffidendus includit formali-
Tt ij




40.

4.[.

45

19

352

PISPVTATIOD-NONA

ter poflefionem fui : Sed ut poflidendus, eft obje- A quando illud eft connexum cum formali feut

&um {pei: Ergo ur objedtum {pei formaliter in-
cludic {ui Pml'e{ﬁuncm , fubindeque formalem
beatitudinem. 3 4

Quartd , Vifio beara eft bona & ardua , confe-
ibilis vi omnipotentiz divine : Ergo ur quod
gitur a (pe,, & non folim per modum con-
ditionis in objeéto ejus importatur.

Denique , Objeétum formale {pei eft ultimus
finis creaturz rationalis : At beatitndo formalis,
que eft vifio, & beatitudo objectiva, quz eft
Deus clace vilus , non funt duo fines , {ed unicus:
Ergo ex illis conftituitur objectum fcfr’mal.::
qued{pei in via, & delectationis feu fruitionis
in patria, :

Ad primum relpondeo , quod cim bearitudo
fit duplex ;una formalis , & alia objectiva, beare
( quod idem eftac facerefeu con[hmerc bearnm )
{umituc dupliciter, objective [cilicer, tanguam
bonum fatiativum appetitiis , & formaliter , tan-
quam pofleflio illius boni : primuin convenit
Deo, ratione {uz bonitatis , lecandum autem ,
ratione vifionis. Unde in forma Major diftin-
guendaclt: Deus elt objeétum {pei ur nos beans,
beatitudine objedtiva , & tanquam bonum faria-
tivum appeticis, concedo Major_em:ur nos beans
beatitudine formali, & urper vifionem po(feflus,
fubdiftingue , fily #z, denotet conditionem, con-
cedo Majorem : i autem denoter rationem for-
malem , nego Majorem : & fub eadem diftinétio-
ne Minoris , nego Confequentiam,

Ad fecundgm dicendum , quod in Deo,ut fe
communicante, due imporiantur, nempe bonum
communicatum , &ipla actualis communicatio,
quz in uniene Dei cum intelleGtu per modum
verbi, 8 in vifione creata confiftic, Deus ergo,
utnobis communicatus , eft objectum {pei, com-
municatiove in ob'iquo , & per modum condi-
tionis ingrediente ;nonin recto, & per modum
formz. Unde ad tertium , concefla Majori, di-
ftinguo Minorem : Deus ut poffidendus eft obje-
Gum fpei, ly , ut, dicente conditionem , concede
Minotem : dicente fationem formalem , nego
Minorem ; & Confequentiam.

Ad quartam, conceffo Antecedente, diftinguo
Caonlequens: vifio beata a [pe atringitur ut quod,
tanquam objeGtum primarium, nego confequen-
tiam:tanquam {ecundarium; concede confequen-
tiam: ficut enim alia bona (perantur a Deo fecun-
darioin ordine ab beatitudinem ; fic vifio , confi-
derataur quod , poteft actum [pei terminare, non
tanquam objedtum primarium, fed tanquam fe-
cundarinm,

Adultimum refpondeo , qued quamvis beati-
tudo formalis , & objedtiva, non faciant nifi uni-
cum finem totalem, quia tamen ipfa beatitudo
formalis eft aliquid creatum, per{e ordinatumad
beatitudinem obje®ivam, non pertinet ad obje-
&um formale quod [pei, quia eft contrarationem
abjedti formalis , ordinariad aliquid ulterins, &
contra rationem virtutis Theologicz, refpicere
primario alquid creatum, Quamvyis ergo conce-
darur , nnico & eodem actu {pei hicin via, 82 uni-.
coadtu fruitionis in patria , pofleattingi beatitu~
dinem formalem & objectivam | adhuc tamen

falyator beatitudinem attingi tantim ut obje-
érum fecnndarium , quia (cilicer cft aliquid crea-
tum ; & wlterits ordinatum, Neque repugnar,
quod eodem adtuattingatur primario &in redlo
objéttum formale, & fecundario , acin oblique
objedtum materiale & fecundarium ; maxime

Cc

contingit in propofito.

— e

EIT;

ArTicviLvs

Ducnam (it ratio fr';r;;:':.zl:'; fub qua , fong -

Fum motivam , [pei Theolovice
o 3 i
§. L
Referuntur fententia ; & vern ez’.f-'gim;-_

N hujus difficalratis refolutione Authores in

varias dividuntur {ententias, quas tamen 5 i
tres precipuas reduci poﬁ':: exiftimo, Prima do.
cer, arduitatem effe rationem formalem (b qya
fpei Theelogice , illam a charirate di{kh:gnéu.
tem, Sicvidentur fentire Paludanus, Richardys
& D. Bonaventura, & in hac Cajetanum incli.
naredicit Aravius. Secunda affericrationem for,
malem fub qua(pei, effe boniratem objedi fpe.
rati ,non fecundim {e, {ed ur relatam ad perfo-
nam {peratam , hoc eft, utilli convenienten &
commodam. Ira Scotus , Snarez, Granado, g&
aiij ex Recentioribus, qui tamen hane fententiam
invarios explicandi modos dividunt. Tertia exi.
flimaromuipetentiam Dei, ut auxiliantem Jefle
rationem formalem [ub qua, fen ebjedtum mo-
tivam {pei , ficar veritas prima , ut revelans g ge-
ftificans , elt obje&um formale fub quo fidei, ue
difpuratione 1. oftendimus. Hanc tenent com.
muniter Thomiftz cum Angelico Preceprore,
locis mox citandis , quos {equuntur Vazquez,
Turrianus , Meratius, Malderus, & alij, Cum
quibus

Dico, rationem formalem fub qua fpei, efle
omnipotentiam divinam , five Deum ut auxilian-
tem ; non vero ardnitatem objeéi fperari , vel
ejus bonitatem , ut nebis convenientem , & ama.
bilem amore concupilcentiar.

Hane conclufionem exprefsé docet D. Thomas
varijs inlocis , prefertim in quzftionibus difpu-
tatis, quet. unici de {pe art. r. ubi hac(cribir
Spes adipifcendi vitam eternam babet duo objechy,
[eilicet ipfam vitam aternam . quam quis ferat,
& anxilium divinum aquo fberat : ficus eviam fis
des habot duo objells , [tilicer rem quam credip,
€ veritatem primam cui correfponder. Fides aus
tem non habet rationem virtutss , niff inguantim
inharet teffimonio veritatis prima , ut ei credae
quod ab ex manifeffatur , (ecundiim illud Genef.
15, Crédidit Abrakam Deo , ¢ reputatim eff ¢i
adjufbitiam : unde & [pes habet rationem virtus,
ex bocip(o qiod bemo inherer auxilio L!f'vi?mpu-
teftatis ad confequendam vitam aternam. Er paus
cis interpolitis addit : Sic igitur ficut objettum
formale fidei off veritas prima 5 per qram , fiont
per quoddam medinm , affentit bis que dicuntur:
ita objeltum formale Jpei eft anxilium diving
pietatis & poreftatis . proprer quod tendir mots
[fpes in banaﬂ'fl::mm > que funt materiale objes
éhim fped. Tdem docer arc. 4. ubi ajt : Spei, fe-
cundium guod eff virtus Theologica , objeltum for-
male eft auxilinm divinum , cui inbaretur. Ex hic
quelt. 17.art. 1. fic haber, Inguantym [peramus
aliguid ut poffibile nobis per divinum anxilinm
Jpes moftra artingit adipfim Dewn , enjus auxilio
innititur. Qua reftimonia adeo clara & aperta
fant, ur merico mirewur Ripalda , eff¢ aliquen
de mente S, Do&oris dubitantem.

T




,1,'.).

DE VIRTVYTER

Advertetamen , quiod quando D: Thomas di-
yir auxilinm divinum effe objedtum formale {pei,
non loquitar de auxilio ereato in jfoltmtate re-
cepto,{éd de increato quod et ipﬂla Dei omni-
sotentia, nobis praparans , & conferens feu offe-
rens creataauxilia:cim enim [pes fic virtus Theo-
logica, oportet quod ejus ratio fub qua fit aliquid
quxm:u:n.

Adverrte etiam', Deum , ut eft bonum noftrum,
al_—,i,dl_mi,i D. Thoma, cbjcfftum materjale {pei,
non abfoluté , ciim revera fit objedtum formale
quod , ut articulo pracedenti oftendimus , fed
comparative ad id quod elt abjedtum formale
quo: ficuccolor, qui et ol}je.ﬁum formale quod
vists , comparative ad lucem, quz eft ejusratio
formalis {ub qua,obje@um mareriale appella-
wur, licér revera fic obje@um formale, relpeétn
corporis quod afficic, & vilibile reddit, & quod

ropri¢ objectum materiale nuncupatur. His
Pr;zmi['ﬁs_

Probatur conclufio ratione fundamentali.quam
§. Dotor locis citatis infinuat. 1ilud cuifpes in-
nititur , tanquam medio & rtationd {perandi vi-
tam xrternam, & alia ad ipfam conducentia, eft
ratio fub qua fpei ; ficutillud eft ratio fub qua fi-
dei, quod eft ratio & motiyum affentiendi veri-
ratibus revelatis : Ac illud cui fpes beatitudinis
ranquam medio 8 rationi {perandi inniricur ,
non eft ratio ardui : Ergo arduitas non eft ratio
fub qua virturis {pei, Probatur Minor , tum quia
arduitas , [eu difficultas, non movet ad boni pro-
fecutionem , fed potits retrahic, & eft motivum
defperationis, ut fzpe docet S. Thomas: Tum
etiam quia arduitas comparawic ad fpem , ficut
obicuritas ad fidem : 'Atqui obfcuritas non eft
ratio formalis fub qua in objeto fidei , fed condi-
tio tantim , fen modus illius: Ergo & arduitas
refpe&tu objedifpei. Similiter licér ratio forma-
lis & motiva , quaredefideramus & amamus bea-
ticndinem, ficillius bonitas , ut nobis conveniens,
& commoda, id tamen quod maximé nos movet
& excitat ad illam {perandam , eft divina omni-
potentiautan ilians, fewur preparans, & offe-
rens auxilia neceflaria ad illam obtinendam , ut
docer D. Tho cart. 4. his verbis : SpesrefC
picit beatitndi ficut finem ultimum;
divinum autem anxilivm , fieut primam canfam
inducentem ad beatitndinem, Unde Pfal, ni7. di-
citar, Desss mens, adjutor meuss & [perabo in enm.
Ubi David pro ratione & motive ad fperandum,
affumpfit adjutorium Dei. Er Genef. 25. Deus
dixit Abrahe : Ego fum proteflor tuus , & merces
tua magna nimss. Ubi, u erigeretur animus ad
fperandam mercedem beatitudinis, Deus prote-
&ionem fiuam adjanxit. Id etiam infinuare vide-
tur Apofiolusad Hebrzos 6. ubi fpem comparat
anchorz ¢ ficut enim anchora, dum per aquam
defcendic, non firmat navim , quoniam aqua ele-
mentum eft liquidum & inftabile ; at dum terra
adharer, firmiffimé navim retinet: fic fpes noftra,
dum adheret promiflionibus hominum , non pe-
teft non femper nurare, fed ctim in Dei veritate
& potentia figitur , & efficaciz gratiz ceeleftisin-
nititgr, firmiflima & inconcufla permanet : Tgi-
tur omnipotentia Dei, ut auxilians , erit ratio
formalis fub qua noftre (pei.

Confirmatur exemplo fidei, a D. Thoma (zpe
addu@o : ided enim divinum teflimonium eft ra-
tia formalis fub qua fidei, quia inillud fic ultim:
refolutio fidei noftrz ; nam interrogatus quiis
quare credar, & fibi perfuadeat Deum effe Tri~

Tom. 11,

ems alerinain

SPEL 1

A bum in Perfonis, rect¢ & adzquate refponder,

B

quia Deus dixit : Arqui imiliter ultima fpei no-
{trz refolurio fir in divinam omnipotentiam ut
auxiliantem ; nam interrogatus quis , quare bea-
titudinem (peret, L‘L’(‘Poiidt‘t recte,, qma Deus eft
mifericors & ommnipotens , 8cauxilio (U pietaris
& boniraris ad illam conlequendam nobis affi-
{tie: Ergo pariter ratio formalis fub qua {peino-
ftrz elt omnipotentia divina ut auxilians,

Confirmatur amplills ex egregia connexione,
gue eftinter obje&tum qued fperamus, & abje-
Cbugn in quo fperamus , ob quam fe mutus infe.
runt: quia enim quod [peratur eft Deus, nonin
alio fperandum eft quam in Deo, nam ab alio
obtineri non poteft ; & quia Deus eft in quo fpe-
ramus, nihil minds a Deo quam Deum ipfum
fperare debemus ; quia & tam magnifico Domino
nihil minds fperare decer ,quam quod ipfeet.
Unde, ue fuprd annotavimus, D. Themas nen
aliam 4 Deo poftulavit mercedem laborum ,
quam Deum ipfum. Nee ponir (ucbelleaic qui-
dam‘ Fﬁcceminr )eligeremajus , nec debuiz minise
male foripferat ; fi aliter elegiffer.

§. IL
Solvuntur chjetiones.

Bjicies primo : D, Thomas hic art. 3. &
Oqurll. unica de {pe art. 1. ponitrationem
arduii in definitione [pei: Ergo exiltimatillam per-
tineread objeftuni formale : Sed non pertiner ad
gjus obje@tum formale quod , quia arduum non
dicit aliquam boniratem : Ergo fpc&;\: ad ratio-
nem formalem {ub qua,

Refpondeo rationem ardui poffe dupliciter fii-
mi:primé pro ipfa difficulate, orta ex impedi-
mentis 4 confecutione boni concupiti retardan-
tibus : fecundo radicaliter pro eminentia feu ex-
cellentia boni divini. Hoc {ecundo modo perri-
netad cbjetum formale qued {pei, quia induie
quandam f{pecialem rationem boniratis , nimi-
rum raritatem feu pretiofitatem , ut docer S.
Thomasin 3. dift, 26. quaft. 1. art, 2.ad;, his
verbis : Difficile vel ardnum addir gnandam [pe-
cialem rationem bonitatis , [cilicet Prﬂ{cy’fla;cm
quandam , ex boeipfo guod de facili non habetnr,
ficut dicitir omne rarum carum. Primo antem moa-
do e habet tanttim ur modus vel conditio ol?j:&i
formalis quod non vero tanquam ratio fub
qua ; quia ut fic non eft motivum & rario f'peran_.
dialiquod bonum & Deo, fed poritls tatio rece~
dendiabillo bono ,ut{upra annoravimus,

Objicies [ecundé: Amor & defliderium, quo
amamus & defideramus nobis Deum ut fummum
bonum noftrum , eft adus {pei: At non refpicie
tanquam objeftum formale omnipgrentiam
Dei, {ed ejus bonitatem , ut nobis convénientem
& commodam : Ergo objectum formale fub quo
fpei, noneft omnipotentia Dei ut auxilians , fed
¢jus bonitas ut nobis conveniens, Major proba-
tur: Aéos illeeft bonus, {upernaturalis, & Theo-
logicus : Sed noii elicitur a charitate , ctim illa
termineturad Deum ut bonumin fe; neque 2 fi-
de, cim fitadtus voluntatis : Ergo a fpe. Major
pro prima parte conftat : Deus enim , ut fum-
mum bonum noftrum , et amabilis a nobis fe-
cundim rectam ratiotiem :Ergo atf'tu';, quo il-
lum fic diligimus , eft bonus. Quoad fecundam
partem pmbamr : Deus ut fiummum bonum, nos
beatificans , elt objectum fupernarurale : Ergo
afkus quo attingitiic J[pernatnraliseft, Quoad

Lt JIJ




58,

§9-

60.

$r.

334
rertiam etiam conftat s namobjectum illius altus
eftaliquid increatum : Ergo ille actuns eft Theolo-
glC'I,li.

Huic argumento communi {oluriene relpon-
deo ,negando_l‘-‘l;;}crem. Ad })mba(ioucm , con-
cefla Majori , neganda eft Minor : charitate enim
diligimus Deum ut bonum in fe, tanquam obje-
&um primarium, & nos ipfos,tanquam objectum
fecundarium , ut docer D. Thomas infra quelt,
2¢. QL. 4. pracipué autem nos iplos charitate di-
ligimts , quando nobis fummum bonum opta-
mus , utex eodem S. Doctore ibidem colligigur:
ac proinde adtus , quo nobis fummum bonum
optamus , eft quidem amor concupilcentiz Dei,
fed refpedtu noftrielt amor benevolentiz, a cha-
ritate fecundario elicitusin his qui habent illam;
in his vero qui illd carent , fcilicer peccatoribus,
elicitur ab auxilie fupplente vices illivs, proprer
adtls imperfectionem : ficutamer Dei auttoris
fupernaturalis, urboni in {e, non omnino efficax
& petfectus,in habentibus charitatem eftabillag
in non habentibus vero eft ab auxilio ; & actus at-
tritionis injuftificatoelt & virtute peenitentiz ;in
peccatore vero ab auxilio,

Objicies tertid : Deus ut auxilians importat
tanttim rationem caufz efficientis : Sed canfa
efficiens non (pecificat ; cim fpecificatio redu-
catur ad caulam formalem : Ergo Deus ut au-
xilians , non eft ratio formalis fpecificans virtu-
tem {pei.

Refpondeo {ob hoc nomine, canfie efficiens »
latere zquivocationem , ut redte oblecvar Joan-
nesa S, Thoma : nam licét caula efficiens habi-
tum {pei, feu illum infundens, non poffit illum
{peciticare ,quia rationem caule puré efficientis
habet; bené tamen caufa efliciens , (e praparans
auxilia ad beatitudinem conducentia: ciim enim
talis.caula movear & exciter ad [perandam bedti-
tudinem , ebjectum motivam & fpecificativum
fpei Theologice ingredirur ; fubindeque non fo-
Iim habet rationem caule efficientis, fed etiam
formalis extrinfece , & fpecificantis. Unde Ma-
jorargumenti falfa eflt , & neganda: Deus enim,
ut anxilians , utrumque genus caufalitacis , effi-
cientis (cilicer , & formalis extrinfecz , importat:
efficientis quidem ,relpedtu auxiliorum quz con-
ferr, vel offerr; formalis verd extrinfecz, per
ordinem ad actum vel habitum fpei , quem (pe-
cificat. A

Objicies quarto , Ratio fub qua {pei debet efle
ratio aliqua boni: Sed omnipotentia urauxilians
non pertinet ad lineam boni formaliter , fed ad
rationem entis : Ergo non elt ratio formalis fub
quia fpai. 5

Refpendeo primo , negando Majorem : liccs
enim ra;ig quz fpci debeat elle a[iq naratio boni,
utpote quz {ola porelt appeti;ratio tamen [ub
qua nen debet eflz aliqua ratio boni,, fub concep-
wiformali & expreflo boniratis: quia ratio fub
Pua fpei, non elt illud qued appetituc, fed cui

pes innititur ad fuperandam difficaltatem , cum
bono feparato conjunétam ; qued , ucpatet, nen
exprimitbonitatem & convenientiam , {ed virtu-
tem & porentiam.

Refpondeo {ecunds, data Majori, diftingnen-
do Minorem: omnipotentia utauxilians non per-
tinetad lineam boni , ut quod , concedo : uc quo,
nego : licet enim boniratem & convenientiam
non exprimat, eft ramen principium effettivam
beatitudinis , & mediorum que ad illam condu-
cunt ; quod eft ellebonum ur quof

DISPVTATIO

A

D

E

NONA

ArnTicvivs IV,

Firam in Beatis ¢ comprehenforibus habje
tus [pei Theologice remancats

=

gvi‘l“mim‘“ primo ranquam certum , fpay
Y reperiri in empibus viatoribus > preterquam
in hareticis , vel infidelibus. Sienim viatores fin
pij & julti , non eft dubinm quin {pes inillis ref,
deat , quippe qui fine hac , non mints quam fige
fide & charitare, jufli & pijelle nequeunt, Sjye.
£o fint peccatores ,dummodo de falute non def.
perent , habitum i‘pA{’i Theologice retinent: cim
enim fides & fpes fint femina gratiz , & alianim
virtutum , Deus voluit eas in peccatoribus rema.
nere , veluti duas poft naufraginm tabulas, ures.
rum ope facilitls poflentredire ad gratiam, &3
peccato refurgere junde Tridentinum {ell. 6, do-
cet peccatores per {pem & fidem difponiad jufli.
ficationem : Ergo {pes in omnibus viatoribus, etfy
peccatores fint, & alijs donis & virtutibusinfufis
{poliati, remanet , juxta illud 1{a¥e 1. Niff Domi.
nus exercitaum veliquiffer nobis (emen , quafi Soa
doma fuiffemus s & quafi Gomarra fimiles effe.
mis. Dixi, prererquam in hgeticis, cim enim
fides fit fundamentum {pei , 8in hareticis non fig
fides {upernaturalis & infula , fed naruralis tana
tim & humana , ut difputatione pracedenti ar,
1. oftendimus, manifeftum eft in ipﬁs pariter non
efle {peminfufam & Theologicam , fed duntaxay
naturalem & acquifitam , qua eft amor quidam
naturalis concupifcentiz re(pectu beatitudinis,
& tendentia quadam feu inclinatio in ipfam,
itemque expectatio ejuldem ; quod totumin he-
reticis eft omnino humanum , quia putant fe vel
viribus humanis, fine Dei gratia, ut Pelagiani, vel
pet folam Dei gratiam , ab{que ullis bonis operi-
bus, ut Lutherani & Calviniftz , beatitudinem
confecuturos , quod tamen impofibile eft,

Supponimus {ecundo, fpem in animabus quz 6
torquenturin purgatorio remanere : Tum quia,
ut pr:cccdemidiﬁmmtione vidimus , in illis remas
net fides,quz eft bafis & fundamentum {pei:Tum
etiam, quia cim beatitudo refpeétu illarum fie
adhuc ablens , & aflequenda per graves crugiatus
& panas purgatorij , habet rationem boni abfens
tis , & atdui, adeoque eft materia (pei, urdocet
D. Thomas hic quzft. 18. art. 3. in fine corporis,
& alij communiter. Nec obeit quodille animz
certiffime fint de gloriz affecutione , certitudo
enim non obeft a&uifpei. Idem dicendumelt de
animabus Patriarcharum, que ante paffionem
Chriftiin Lymbo detinebantur : namille paritet
habebant fpem , quia nondum erant heatitudi-
nem adepre, fed eam ex auxilio divino, & fub
promiffione divina expectabant. Unde Sapient.
3, de vereribus illis Patriarchis dicitur: Spes,
illorim dmmortalitate plena eft :id eft ,non mo-
ritur, fed viviteorum f{pes, quandiu funt in hoo
ftatu.

Supponimus tertid , {fpem non remanere in
damnatis , urdocer D, Thomas hic quzft. 18.att.
3.8 cum eo omnes Theologi. Rauio eft primo,
quia utdifputatione pracedenti oftenfum eft,n
ipfisnon reperitur fidesinfufa: Ergo neque {pes;
pacenim eft utriufque ratio , & fides eft fupda-
mentum {pei, ejufque regula. Secundo, quia ad
ilkorum damnationem pertinet , certos effe defua
perpetua damuatione , & impofiibilicate iz (au-

6




6§

&7,

DE NIRTVT

tiS,jiixmiilud Yob: Nan credet quod reversi poffir A permanendi , ¢°ided TOoTALIT R

de tenebris ad lucem : unde non pollunt appre-
hendere falutem ut fibi poflibilem , nec per cpn-
{equens illam l}ﬁt‘LAre. Hinc Hugo Viédterinus
iib. 4. deanima infernum fic delcnibit : Lnfermm,
profindum fine fundo , nbi nulla [hes bonis ¢r nul-
1z ';fu_,’!wr;sria wmali, Tertio ¢ Damnads nulla
gratia confertur , & fi que dona gratuita ante
damnationem habebant, ipfa damnatione aufe-
runtur : Ergo fpe Theologicd ,ad®uam gratia re-
qu{ri[ur 3 {E‘Cl’al(‘ non lrt-l?unl_ Denique §S. Pa-
tres invehuntur in Origenem , eo quod afleruerit
damnatos forealiquando falvos, eorumque pos-
nas tandem aliquando finiendas , & per confe-
quens in ijs {pem remanere: P[."cfertim Augufti-
nus lib. de harefibus cap. 43. ubi loquens deip=
{o , ait, Eum mifericordiorem fuiffe quam decerer,
& tanto ervaffe deformins , quanio fenfit bac inve
clementiis,

Hecapud omnes Theologos certa & indubira-
tafunt. Sed diflicultas eft,utrum in beatis & com-
P:‘chmibnms habitus {pei Theologice rema-
neatt Suarez enim in Tratatu de {pe,difpura-
tione 1. fect. 8. Coninck difputatione 19. dubio
1o Martinonus difputatione 16. {eét. 6. & alij
ex Recentioribus , docent illum remanere in
beatis , quoad aliquos aéus : Thomiftz écon-
tra {pem in patria nullatenns reperiri contendunt.
Unde

Dico , habitum fpei Theologicz nonremanere
inbeatis. Ita D. Thomas hic queit. 18. artic. 2.
ubiid probat primo in argumento fed contra ex
illo Apoftoliad Roman, 8. Quod vider quis guid
fperat 2 5ed beati fruuntur Dei vifione: Ergoin
eis I"-ia:ﬁ locum non habet. Secundo id demon-
{trar in corpore articuli, ratiene a pgjori, quz
potelt icbreviter proponi. Cui repugnat actus
alicujus vireatis , repugnat etiam habitus : Sed
beatis repugnat adus {pei Theologica: Ergo &
habitns. Majoreft evidens : quiaciim habitns fic
effentialiter principivm adtls , non poreftafhicere
funm fubjectumn , nifi hoc ipfo communicer illi
hunceffedtum formalem , quieftefle principium
ﬂé}lﬂis :El'gf‘- C i ‘.’_'Fl‘.g”ﬂt al’.l'us ,I‘E‘i.:‘.‘.f_*:n.‘tt C[ialn
habitus. Minor vero probatur: Proprius actus
fpci refpicit vitam zrernam nt futuram , arduam,
& poflibilem haberi: Sed beatis non eft ardua,
nec futura bearitndo zterma , ctim illam poffi-
deant : Ergo in beatis non eft actus {peide zrerna
beatitudine,

Dices primo:quod licdrin beatis non poffice(le
atus {pei de beatitndine , quoad ejus adeprio-
nem, ciim illam poflideant , bent ramen quoa
ejus continuarionem.

Sed contra : Ciim beatitndo 'menfurerur zrer-
nitate participatd , ejus continuatio non habet
tationem futuri, & dato quod illam haberer, non
habet rationem ardu’,velpedt ejus qui beatitudi-
nem obrinet , utpore neceffario annexaipfi effen-
tiz bearitndinis , qua ex natura (ua eft inamiflibi-
lis & =zterna. Ita D. Thomas in queftionibus
dilputaris quaft. unici de {pearr. 4. ad3. ubi hac
{eribic: Continnatio beatitudinis non baber vatio-
nem futuri , quia inquantum alignis bamaﬁr bea-
Tus, aternitatem participat s in guanon eff prate-
ritum g futnrum , unde in beatitudine illz dicitur
vita aterna. Dato etiam guod illa haberes ratio-
nem futiri , #on habet rationem ardui s refpeéin
ejus qui obtinet beatitudinem :ex hoc enim ipfo
accepff non (slivm facultarem ,fed etiam neceffi-
tatem gquandam manguam peccandi, [ed [emper

B

Cc

D

B

A

SPEL

335
R tollitny
ratio [pes.

Dices {ecundo : quod li
efle actus fpei de beatitndine anime quam pofii-
dent, bene tamen de bearitudine corpouis, qu
nondum habent,

Sed hane refponfionem efficaciter Impugnat§
Dodtor hic quaft. 18.art. 2,ad d
ric: Chm fpes fit virtus Theologica , babens Denm
proebjelto, principale objeétum [petefi,
mas quein fruitione diving con t, nen tamen
gloria corporis, Gloria etiam corpsris , etfi habeat
rationem ardui s per comparationem ad natiram
bumanam, non babet tamen vationem avdui baben-
Jt'g.fun':em animatiem quia glovia corporis eft mini-
mum quidsan in comparatione ad gloviam animas
tim etiam quia babens gloriam anime , haber jam
fufficienter caufam glorie corporis. Similia habet
1.2, quelt. 67.art. 4. ad 3. ubiair; Refpectu glo-
rie ccrlrpa;.r'; in animabus Sanctorum [,-.q;c,’.f" c.‘{.-{fdrm
effe defiders
neque [ecune
( ficenim
quod boxwm creatium ) ne
muniter (umitar : L objellum _(j:s-i eft arduumes
bonwm antem cujus jam inevitabilem canfam ba-
bemus , non comparatur ad nos in
unde non propri

‘tin beatis non peflit

7 3 HON 1ameEn JF‘[J:s_( propre loguenda,
im guost [pes eff virtss Theelogica

[ <
sobjectum eff Dens , mon antem alé-

o

ecunditm quod com=-

fone ardui ¢
ligitur aliquis qui lrabet argen-
tum , (perave (e habiturim aliguid guod [Fatim
in potefiate ejus eft vt emat: ¢ ﬂ];g.‘
habent gloriam anime ,non proprié di
vare gloviam corporis , fed i
his pater , beatos nihil omnino (perare fpe Theo-
logica , neque gloriam corporis , neque gaudia
accidentalia , necaliorum beatirudinem , ur Sua-
rez exiftimac: Nam (pe Theologica ommia fpe-
rantur in ordinie ad beatitudinem ;.\rimali{') ﬂ.; ra-
tam : Sed pollefsa beatitudine , nihil {peratur in
ordine ad illam primario {peratam , ciim illa non
fperetur : Exgo (pe Theologici nihil poreft {pe-
rari a bearis ; fubindeque nec habitus {pei Theo-
logice in ipfis remanere.

Dices tertié cum Suare:quod quamvis dare-
tur, inbeatis non remanere habitum fpei Theo-
logicz in erdine ad adtum [perandi gloriam cor-
peris, vel alia bona & przmia accidentalia, in
ipfis.tamen reperitar qud alios aétus , nempe
quoad amorem concupifcentiz , quo beati Deum
ur bonum fibi proprium diligunt, & quoad frui-
tionem fen dele@ationem , quide ejus pofleffio-
ne deleCtantur. Sed hzc relponfio & dectiina
Suatis , que et pracipuum ejus fundamentum,
in Tractata de beaitndine impugnata eft : ibi
enim oltendimus illos duos adtusin bearis nonab
habirn {pei,fed a virrure charitacs elici, per quam
non {eldm Denm , & proximum , fed etiam feip-
fos amant, fubindeque per illam Deum ur bo-
nom {ibi proptium diligunt , & deejus pofleffio-
ne dele@antur ; ab eodem enim habitu elicirur
delectatio de bono pofielfo, a quo oritur illiys
dile&io, utdocet D. Thomasinfra quafl. 18. arr,
4.ubiaiteundem efle habitum ad diligendum | &
ad defiderandum bonum dile@um , & ad gauden.-
dum de eo, Argumenta quz contranoftram con.
clufionem fieri folent, pretermittimus , quia lo-
co citato propolica & foluta funt,

694

Difps:

L,

.




336

ArTiecvivs V.
S ek
ivum bomo | cui fatla effet revelatio [ue
:
damnationss , adbuc pelfet & teneretnr
[perare beatisudinem?

§. L
Duibufdam premiffis difficultas refolvitnr.

Vppono primaé tanquam cereum, darialiquod
Sprxce?mmfi:ci ,quo homo tencatur {perare
beatitudinem , & ea omnia qua ad eam confe-
‘quendam funt neceffaria. Traenimex yari;s Scri-
prurz locis colligitur , prferum ex illo Plal. 4.
Sacrificare [acrificium juftitia ,\c’:‘ [perare in Do-
mino : ubi eodem tenore continetur praceprum
julté agendi, & fperandi. Ex fimiliter f'\poﬂ_glus
ad Titum 2. expectationem beatitudinis conjun-
gitalijs qua jubentur {ub peena zrernz damna-
tionis , cim fic ait: Apparuit gratia Dei omﬁ_zbm
hominibus , evudiens nos s #t abneganses impieta-
tem s & facularia defideria (obric . & jufté, &
pit wivamus in hoo [eckls expedlantes beatam
Jpem : nam pro [zcularibus defiderijs fubltituitin-
ter alia expectationem beatz (pei, & eam con-
jungit cum alijs ad falutem neceflacijs, quz {unt
{fobri¢, jufte , & pié vivere. Addegnod interalia
prcepra, que Timotheuses praleripro Apofto-

- Ji divitibus dare debebat, erat [pes : Pracipe (in-

quit ) diviribus bujus [zculi non [perare inincerto
divitiarum > [¢d in Deo wivo. Deniqueinter pec-
cata qua fuerunt caufz reprobationis Regis
Saiil , numetatur illad, quod non {peraverit in
Domino. Et Sapient.2. exprobramr impijs,quod
non fperaverint mercedem jultitiz. Accedit pre-
terea ratio manifefta : nam contra refkam ratio-~
nem eft , non confiderede Dei porentia & mile-
ricordia, & negligere,, autnon efficaciter profe-
qui tantum bonum , quantum eft vita zterna,
cum certa promiffione oblatum ; aut non velle
{ubirelaborem , illius affequendi gratia neceffa.
rium : Ergo datur praceptum naturale {pei, quo
komo tenetur {perare beatitudinem , & omnia
quzad eam confequendam funt neceffaria:quam-
visillud non exterin Decalogo ;quia,ut ait D.
Thomas hic que {t, 22. art. 1. eft przambulumad
ipfum Decalogum , non minds quam fides: ficut
enim non poflumus legem alicujus fufcipere , nifi
pritis credamus eum habere authoritatem leges
ferendi; fic eriam eandem legem nen poflumus
approbare, & velle obfervare,, nifi prils certd
teneamus premia quadam propolitaelle obfer-
vantibus talem legem , qua ab omnibus ejus cul-
toribus firmiter fperari & expectari pollunt:ideo-
que non debuit przceptum {pei , ficut nec manda-
tum fidei , in Decaloge recenferi.

Suppono fecundo cafum , in titulo articuli pofi-
wm , effe quidem impoffibilem de porentia or-
dinaria, effe tamen poflibilem de potentia ablo-
luta ,ut docer S Thomas quatt. 23. de verit, art,
8.ad 2. his vecbis : Ad (ecundum dicendum ; guod
quamuis de potentia abfolura Deus poffic revelare
fitam damnationem alicui , mon tamen hoc poteft
fieri depotentia ordinata , guia t revelatto coa
geret cum def,bemm Et fi alicui ralis vevelatio fie-
ret» deberer sntelligi non (ccundiom modum pro-
phetie pradeftinationis ,vel prafvientiz., [I:‘ffper
modum prophetic comminationis ,» quse intelligi-

DISPVTATIO

NONA

A tar fuppofita conditione meritorsm. Potelke b

B

Cc

Deus , juxta D. Thomam , de potentia abfolye,
alicui fuam revelare damnationem ,abfnlmé‘gz
{fecundim modum prophetiz pradeftinationis
& prafcientiz, hon revelato peccato. 2

Ratio etiam id {uader : Nulla enim eft implie
cantia, quod Deus fuam fcientiam cui voluerie
communicet : Sed Deus fcit reprobi damnagio,
nem: Ergo poteritipfi hane feientiam per reyelz.
rionem commuhicare,

Confirmatur primo : Deus poteltalicoi dam.
nationem alterius revelare ; utconftatin Chriftg
Demino , qui novit omnium reproborum dam.
nationem; & in reprobatione Antichrifti, univer.
fali Ecclefiz revelata : Ergo & ipfi reprobo potelt
propriam damnarionem revelare.

Confirmatur fecundo : Deus potuit habere de.
cretum non conferendi grariam eflicacem ad re-
furgendum 4 peccato homini committenti adul.
terium v. g. & hoc decreram hominibus revela.
re: Arincafu ifto homo committens adulterium
certus effet (uz damnationis : Ergo illius non im=
plicat certa notitia.

Suppofita ergo hujus casls poffibilitate abfo-
lutd , inquitimus in prafenti, an homo illecui
fuz damnationis faéta eflet revelatio, adhucpolt
fetr, & teneretur ex przcepto {pei {perare zrer.
nam beatitudinem @ In cujus diflicaltatis refolu-
tione Gregoriusde Arimino, 8 Vittoria, quos
{fequuntur Granado , & Martinonus,, partem af.
firmantem tenent: negantem vero amplectuncu
Thomiftz, Cum quibus

Dico : Si Deus alicui fuam damnationem reve-
lazer, ille pofler quidem adhuc defiderare & con.
cupifcere beatitudinem , non tamen illam {pera-
re ; fubindeque ex pracepro {pei non teneretue
fperaceillam,

Prima pars conclufionis manifefta elt :Namde.
fiderium & amor non refpiciunt bonum urconfe.
quendum , neque aliquis horum actuum eft mo-

Th

(s

o=

tus aggreflivos ad vincendam arduitatem beatitu. .

dinis , fed illam refpicit fecundiim fe,, & ut abfo-
luce bonam: Atqui pefita revelatione de furura
damnatione , adhuc beatitudo apparet bona, &
poflibilis fecunditm {e : Ergo potelt adhucdelide.
rari & amari,

Secunda vero pars fuaderur : Potentia ad fpe-
randum includit , vel fupponitjudicinm de futu-
ritione beatitudinis : Sed tale judicium non potelt
reperiri in illo cuifuz damnationis revelatio fa-
Gaeft : Ergo nec potentia ad {perandam bearitu-
dinem. Major videtur certa: potentia enim ex-
pedita ad adtum voluntatis eliciendum includit,
vel fupponit cognitionem intellectis, regulantem
aftum voluntatis: Sed judiciom de fururitione
beatitudinis eft cognitio regnlans actum fpet: Er-
go potentia expedita ad adum fpei, hoc judiciom
includit , vel, fupponit. Minor vero probatur:
Faéi revelatione damnationis , homo eftcertus
fe non confecuturum falutem : Sed cum haccer-
titudine non ftar judicium de illius faruritiong;
ciim ifta duo judicia fint contradi@oric oppofita:
Ergojudicium de fururitione beatitudinis,non po=
telt reperiri in illo cui fuz damnationis revela=
tio facka eft.

Refpondent Adverfarij ,concella Majori, ne-
gando Minorem : ciim cnim ( inquiunc ) fads
Bomini revelatione de fua damnacione , poffit
illi non affentiri , potelt eriam judicare , 7ok
obftante tali revelatione , fe pofle confequi bea-

titudinem , ac proinde habere pu:emianj a

: illam

—

i




(N

Th

7

8o.

8.3

81

8.

L7t

DE - NIRTVITE-SPEFT :

illam fperandam : ficutin homine infideli, ftante
revelatione myfterij fan@iffimz Trinitatis, po-
teft, pro illius liberrate , effe judicium oppofi-
nm, nimirum Deum non effe Trinum in Per-
fonis.

Hanc {olutionem aliqui conantur evertere , li-
mitando conclufionem ad revelationem creditam.
Unde aflerunt quod licet fadta revelatione , cui
homo liberé non aflentiatur, ur poteft, fter po-
tentia ad {perandum , non tamen {tante affen{u
revelationis , cum quo judicium ad {pem requifi-
tum componi nequit.

Sed praererquam quod hzc doétrina conclufio-
nem noftram limitat , folutionem datam non in-
fringit. Quod fic oftendo: Licércum affenfu pre-
dictz revelationis non componatur judicium de
confecutione falutis , tamen cum illo ftar po-
tentia ad rale judicium habendum, ciim fit po-
tentia ad non aflentiendum rali revelationi : Ec-
go etiam cum tali affenfu ftac potentia ad {pe-
randum.

Explicatur & magis illuftratur hzc ratio: In
homineliberé delperante reperitur hocjudicium,
ron confeguar [alnters; cam quoalterum judicium
de ejufdem faluris confecutione componi nequir,
& tameninillo homine eft potentia ad {peran-
dum ; quia cim judicium de non confecutione {a-
lutis fitliberum, petelt oppofitum formare: Ergo
fimiliter , quamyis cum aflenfu revelationis pre-

A di¢tz non componatiur jL]diClU.l'l] IC(IlliﬁTllﬁ] ad

{pem , poterit tamen compeni potentia ad [pe-
randum ; quia ralis affenfus pro hominis libertate
poteritnon exiftere.

Explicatur amplitis exemploaddufto : Cum ju-
dicio falfo de pon exiftentia mylterij Trinitatisin
infidelinon componitur aflenfus fidei, & tamen
quia judicium illud poteft non efle, pro hominis
libertate, talis infidelis eft potensad credendum:
Ergo fimiliter in noftro calu.

Aliterergo elt impugnanda folutio , hac nem-

eratione. Licércum pradiétarevelatione ftetin
Eamine potemia ad habendum judicium oppoﬁ-
tum , nimiram [e pofle confequi falurem , cum il-
latamen non ftar judicium prudens de confecu-
tione beatitudinis, neque potentiaadillud haben-
dumi Erge cum pradictarevelatione ( dato eriam
qued homoilli non affentiatur ) non ftat poten-
tia ad fperandum. Confequentia pater:nam ut
efler ralis potentia, deberer exiftere przdiGtum
judicium , vel porentia ad illud habendum ; clim
actus {pei regulari nequeat nifi per judicium pro-
dens , e6 quod prudentia fic regula omninm vir-
tutum. Antecedens etiam eflt manifeftum : nam
homo nonaflentiendo praedicta revelationi,cen-
tra rationem operatur : Ergo non poteflt juxta
prudentiam formare judicium tali revelationi op-
pofitam, 2

Confirmatur : Licer infidelis poflitrevelationi
non aflentiri, ut de facto contingit , revelatione
tamen {uppoeliri,, non poteft formare judicium
prudens | oppofitum ebjefto revelato; ciim hoc
judicium in hac fuppofitione fic peccatnm , &
confequenter imprudens : Ergo fimiliter in no-
ftro cafun, licét poffit homo ifte pradiéte revela-
tioninon affentiri , judicium tamenilli oppofitum
erit peccatum , & imprudens , fubindeque infuf-
ficiens ad actum {pei regulandum,

Ex his probata manet tertia conclufionis pars:
clim enim nemo obligetur ad impoffibile, i ille
cni Deus (uam damnationeny revelarer, non ha-
beret potentiam ad {perandum , non poffer pre-

Tom. IF.

A

D

cepto fpei obligari ad {pera
unde per omiflionem hujus pracepri non
rer; omiffio enim pracepti quod b adim-
plere non petelt, noneft libera, nec proinde ma-
1a & peccaminofa : peccarettamen , pofitive def-
perando per actum formalem & expreflun del
perationis , qua El!t“htlnh:(‘i mala eft ; quippe
quz per modum fuge & receflus
odium & deteftationem ipfins beatitudinis, fu-
bindeque ipfius Dei , quatenus et bonum no-
ftram , & a nobis per claram vilionem peflideri
poreft,

JECCH-

continet

§ LI
Solvuntur objeitiones,

Bjicies primo : Apoftolus habuir revelatio-

nem certaimn de fua faluce ; & tamen timuit
1.ad Corinth. 9, Caflige corpis meum T in fer-
vitutem ‘resﬁ'fga > HEClimn alijs pre HCaAVero s s'FJ"e 7o
Pran’?ff! efficiar: Ergo etiam i quis habear certam
& abfolutam de fua damnati
poterit nihilominus fperare beatitudinem.

Refpondeo vel Apoliolum , quande hac ferip-
fit ,nondum revelationem certam de fua faluce
habuiffe: vel i tuncralem revelationem habue-
rit, ipfum non in perfona propria , [ed in perfona
cujufliber noftriim, locutum effe, oftendens quid
unicuique, licét miraculis , predicandi dono , &
cateris alijs clareat, praftandum fic: vel tertio
ipfum Apoftelum circa oceafiones, qua ipfum
ad peccandum poterant inducere , ita fe geflifle,
ac [t damnari timuiffer, pralertim cim fciret per
ifta media, nempe per caftigationem , & fubje-
&hionem carnis ,adimplendam elfe executionem
fuz praedeftinationis. Ideoque reipsi non timuit
a beatitudine excidere , {ed rantiim voluir often-
dere , caltigationem carnis efle {ibi neceflaniam;
ciim per hanc Deus predeftinatonem fuam for-

zcverba, ne
reprobus efficiar s famuntue negative, & idem fo-
nant , ac fi diceretur , ne mea predeflinatio effe-
¢tum {tum non confequazur.

Objicies fecundo : Cum revelatione damnatio-
nis ftat potentiaad confequenda falucem : Ergo
&adillam (perandam. Antecedens viderur cer-
tom. Confequentia etiam apparet manifelta:
ciim enim plus fic confequi falurem , quam illam
{perate, {i cam revelarione damnationis fter po-
tentia ad confequendam {alurem , & forriori cum
talirevelatione manebit in homine porentia ad
illam {perandam.

Relpondeo daro Antecedente , negando Con-
fequentiam : licct enim plus firconlequi [lutem,
quam illam {perare, fubindeque pradidte reve-
lationi magis opponatur confecutio falutis, quam
illius fpes , mintis tamen ei opponitur potentia ad
{alutem confequendam , quam potentia adillam
fpcrandam. Ratio eft : quialicercum revelatione
damnationis (tare non poflinrauxilia efficacia ad
falotem, benc ramen {uflicientia; fubindeque licet
per talem revelationem asferatur fururitio fala-
tis , non tamen ejus poflibilitas : potentia vero ad
{perandam beatitadinem requirit quodilla pofTic
prudenter apprehendi ut futura, ciim fpes Theo-
logica non poflit verfari nifi circa bonum quod
lwme{'t Pru&emer aprtchcn.jl uc fururum ; poﬁli
autem revelatione damnationis , implicat quod
falus ur futura prudenter apprehendi poffir; Ergo
ei pofitd, implicar remanere in homine poten
tiam ad {perandum,

e revelationem,

tiri fuum effe@um ordinafler: unde |

Yu

874

88,




89.

8

338 DISPVTATI

Objicies tertio: f2&4 alicui revelatione dam- A
nationis , adhuc teneretur fervare omnia pracep-
ta, fubindeque illa fervare pofler, cim nema pol-

fit obligari ad impofJibile : Ergo cim obfecvatio-
ni przceptorum annexa ficgloriz confecutio, jux-

tad Chrifti Match, 19, 8% wis ad vitam ingre=
/i . [erva mandata > adhuc ille poffec fperare
beatitudinem.

Refpondeo primo negando Antecedens : tunc
enim non teneretur {ervare unum ex praceptis
divinis , nempe prazceptum [perandi vitam arer-
nam , utin 3. parte conclufionis diximus.

Refpondeo {ecundd , daro Antecedente , ne-
gando Conlequentiam. Ad cujus probationem

Ad quaft. 23. ¢ [equentes.

Ao {piritnalis xdificj fundamento , & fidei

objedto ,adibus , & proprietatibus explicatis;
atquealterd Theologicarum virtuum |, que ipfi
fimillima eft, fcilicet fpe, ei adjunéta : nunc de
charitate agendum eft, quam fides concipit, &
ad quam {pes curric; & que fidei umbras, ac [pei
fufpiria pratergre(fa , fe totam in Deum immer-
git ; b xterna illi pulchritudine , quam fides
oftendit , & fpes oprat , feeliciter perfruatur,
Hazcgemma virtutum , qua careras format,il-
luftrat, perficit, eifque ornatum fingularem ac
venuftatem ex (ui confortic impertic. Hac veftis

O -DEE C-ITMA

purpurea Spenfz , optimé fedens fuper b‘)’ﬂhm
caltitatis ; aut veltis polimita Jofeph , ompigy
virtutam varietare dcco‘ram 5 v(_l , [imavis , Vel
mentum Jacob ,cujus fragrantia benedi&icncm
Parris cecleflis imperrar. Hee currus igneus, fii.
blevans interiorem hominem in paradifim fpiri.
tualem ; bitumen quo Deus Ecclefix arcam linj.

: i 7 =
vit , neaque tribulationum ipfam penetrare pof.

fint ; cementum quo lapides viviinzdificio {piri.
tmali connedtuntur; filum aureum quo inter fa
g R ;
colligantur ; ceelefie _glumn , quod animam Deg
jungit ; & vinculum illud perfectionis , quod fe.
liciffimo nexu & hemines Deo , & inter {e homi.
nes propter Deum,ejulque dileGtionem, conjun-

dicendum , quod executio gloriz annexa eit eb- B git. Haxc ulna aurea , qui pottz & muri celeftis
{ervationi mandatorum , non quomodocumque Yerufalem metiuntur, & qua luminis gloriz , &
confiderarz , fed efficaciter exhibirz , & ulque ad beatificz vifionis perfedtio menfuramr:!uim enim
finem vitz : pofitd autem revelatione damnatio- (inquit Doctor Angelicus ) participabit de lupi.
nis , non poflet {perari eflicax obfervantia om- ne glorie , qui plus babet de charitate;vel  utlo-
nivm mandatorum ufque ad finem vite ; quia quitur Augultinus , Arima qitantum charitati ads
. tunc effet de fide , quod ille, cui facta effer ralis bare[cit » tantivm lumine glorig illuftrabitur, Hag
revelatio , aliquod mandatum non {ervarer eflica- denique, tefte Apofiolo, excellentiflimum om-
citer , licttdeiftovelillo determinate non eflet el nium charifmatum eft : quod enim inter planetas
revelatum. Sol, inter elementaignis, inter metalla anrum, g
Objicics quared : Revelatio divina de furura inter gemmas carbunculus , hoc inter virtutes
damnartione mer¢ extrinfecé [e habet refpectu charitas eft. De hac ergo nobiliffima & praftan.
objedti quod revelar, fubindequeillud intrinfecé tiffima virtute, in hacdifpucatione differemus, &
non immutat : Ergd ficutantea homo poterat, & minis difficilia omittentes , fubtiliora tantim &
tenebatar [perare beatitudinem , ita & poft. Sed C difhcilioradifcatiemus,
nego Conlequentiam: licet enim ex tali revela-
tione non varietur objedtum , variatar tamen in R F PR i S ek s e TR T
homine judicium prudentiale de illo , fubinde- ARTicvivs PRIMYS
quetendentia voluntatis inillud , ur ex fupra di- . s = :
{is patet. Pirum charitas vere € proprié fit amititia
Ex diétis inferes , quod ille cui fadta efferre- howminis cum Deo 2
velatio fuz damnationis , non teneretr orare ad
petendum 2 Deo auxilia efficacia ad falutem: Egant Dnrandus in 4. dift. 49. quaft. &
oratio enim adtum fpei explicitum vel 1mplici- num, 16, dicens hominis ad Deum nen effe
tum neceflarié importar; atque adeo [i ille non propri¢ amicitiam :afficmantvero czteri Theos
reneretnr {perare , ctiam non teneretur erare. legicum §. Doltore hic art. 1. ubi exprefsé do-
Unde Avgultinuslib.21. decivit, cap. 24. §i de cer, quod charitas eft quadam amicitia hominis
aliguibus ita Ecclefia certa cffer s ut qui funt ills ad Deum. Sed advertendum cum Cajetano,in
etiam noffet s quilicer adbuc in hacvita fint con- commentario hujus articuli, quod hic non ac.
[Eituti , tamen pradeftinati (unt in etcruun: ignen p Ppituramicida relative , nimirum pro relaconeils
ire cum diabolo s tam pro cis non oraret » qitam la, quiamicuseft formaliter amico amicos,, fed
necproipfo. fundamentaliter pro habituant adu amotris mi-
T tui, quieft fundamentum ipfius relationis : nam
%ﬁ(%%T%QQTQ%)?% quando quxri_mr , an charitas fit amicitia intet
et Nasing e e e R, Deum & howines, certum eft non quari, an ipla
ﬁﬁl(&&tﬁ gﬁj'&&‘ﬁﬁ chfmtas ﬁ; relatio ( fatis enim conftat eam ron
; YROH 20 025 4 effe relationem , ctim fic habitus , fubindeque ad
categofiamn qualiratis pertineat) {ed inquiri ;an
DISPY EATI] (GE ipfe habitus , vel actus, quo Deum diligimus, &
quieft hujus relationis fundamentum,, fit habi-
De wirtute Charvitatis. tualis , vel géi:unl:s amicitia 'hcmlm; ad, Deun"{.
Hoc premiffo: pro refolutione hujus celebiis
E quzftionis fit

§. L.
Conclufio affirmativa fFatuitnr,

DIco igitur, charitatem effevere & Pm[’ﬁé
amicitiam hominis ad Deum.

Probatur primo ex facris litteris ,in quibusju_-
fi & [anéti homines paflim vocantur amici Dex
Yacobiz. Abrabam amicus Dei effettuseft. Joans
21, Lazarus amicus nofter dormit, Plalmo “3'
DN imés bonarati funt amici tui Deus. ubidfigat
ficapuitls grazce apud Septuaginta ¢mipei o¥ 5 Sor
dales tui , familiares tni. Trem Sapiemiaipfa in-
ter cateras laudes , amicos Dei conftituere dig-

b

2y
ar




B — el b g

ST

§

Difp. 17
artog

DE VIRTVTE CHARITATIS.

gut Sapient. 7, Demum toto libro Canticorum, A divinz , hic in

{atis fuperque hacdivina amicitia fignificatur, &
celebratur. Unde apud Auguftinum lib, 8, Con-
fefl; cap. 6. aicbat ad If"océ;lm famofiflimus ille
Impcramrim Cur_izg aulicus , Potcnt_ianug: Dig,
qutf0 omnibus sf:‘u !aéar{bu: noftris quo ambi-
p;mFerwnire ? Quid qivarimus £ Cujus gratid mi-
Litamns ? Major ne effé poterit (pes noftrain pala-
tio , quitm 4t amici !mpcmmn{lﬁmm ? Er per quet
erivula pervenitur ad grandins periculum P Et
quandin iffud erit? Amicus antem Dei , fi voluero,
ecce nune fin. 1dem folo luminis naturalis fulgore
agnovit Seneca : nam inlibro deprovidentia hzc
feriplic: Tnrer virgm bonum ¢ Dewmn vera eft
amicitia. Quid dico amicitia , imo ¢ neceffitudo
d fimilitudo ; guandoguidem bonus & Deo differt
ARt LEmpOTe, Verd ejus progenies, emulatorgue,
Quaz verbaexpendens Exafmus, belliffime ait de
Seneca, Ethnice loguitnr , i Chriftianus fit; Chri-
[tiant ; i ethnicus. Crafliores enim errores Gen-
tilinm , altifimis fidei veritatibus immifenic ,
nam {uum {apientem fere zquat Deo, & in hoc
ethnicum fapit: Chriftianum vero, quia admittic
yeram amicitiam inter julium & Deum.
Probatur fecundo ex conditionibus verzami-
citiz , quee funt rantlm quataor. Prima ut fic
amot benevolentiz,non concupifcentig,qua quis
{e amat ,aut (ua: unde Ariftoteles docet neque
in fenibus , nequein juvenibus , amicitiam repe-
siri y quia (enes ad {uam utilitatem , juvenes verod
ad voluptatem , omnia referunt. Secunda, ur fit
amer mutuus , non occultus & latens , fed utrin=
que notus ; ut docet Philofophus 8. Ethic. cap. 4.
ubi dicit amicitiam €(fe benevelentiam cum re-
damatione, Tertia, ut fundetur in aliqua com-
municatione , qud reddanturamantesaliquo mo-
do fimiles, utibidem ait cap. 7. nam omnis amor
fundatur in appetitu naturali , quem unufguif-
que haberad proprium efle, unde eatenus alios
diligimus , quatenus in illis agnofcimus alique
modo nos ip{os , pet naturz & morum fimilitadi.
nem ; eoque major eft amicitia, quo majorem
facit vel fuppenit in amato , nature & morum
fimilitudinem. Quarta, ut afferat bonorum , &
confiliorum , (eu lecretorum communicationem.
Hecantem omnia reperinntur in murua charita-
te inter Deum & juftes. Primo enim charitas
hominis erga Deum eft amor benevolentiz,
Deum diligens propter {e. Charitas quoque Dei
ipfius erga homines, diligitillos propter ipfos, &

ipforum bona:Deus enim vulr jultis bonum zter-

nz beatitudinis , ex complacentainipfis , & pro-
prerillos , ur exargumencorum folutione confta-
bit. Secundd ille amor mutuus eft , juxta illud
Proverb, 8. £go diiilgmtes me di.ligu.' & Joan, 4.
Qusi diligitme , diligetura Patre meo » ¢ ego dili-
gam ewm, Elt etiam notus urrinque ; qua licée
non fimus certi fide divind,quod Deum vere ficut
opottet diligamus , & ab eo diligamur reciproce;
id tamen jullis ex conjeuris probabilibus, &
moraliter certis , notum eft : quod ad veramami-
citiam Mifficic; & inter homines plerunque non
eft notioramor mutuus. Tertio amorilte mutuus
in aliqua communicatione fundatur, per quam
homines fiunt aliquo modo Deo fimiles , nimi-*
rumin communicatione gratiz fanéificantis,qua
cim (it formalis divinz paturz participatio, ef-
ficit homines quodammodo Deos ,utin Tracta-
to degratia fus¢ declaravimus. Necdeeft quarto
communpicatio betiorum , & f(ecretorum @ nam
pergratiam homines fiunt participes beatitudinis
Tom, IV

339
: jure & in {pe, & in patriainre.
Deus etiam juftis fua confilia & fecrera revelat,
& cum ipfis in oratione, facra & dulcia mifcer
colloquia |, ut patet in Abraham , Moyle , &
Apoftelis. Unde Hieronymus fupercap. 7. Mi-
chew: 5i vis werd wmicitia delefhari , effo amious
Dei, fiour Moyfes , qui loguebasur Deo quaft
amicus ad amicum : efto amicns , uz Apoftoli , ad
qhos Salvater ait: j‘ﬂm non diam vos [ervos,
fed amicos ¢ Gliia omuia quracangue andivi
Latre mee ; nota feci vobis.

§o5TT
Solvuntpr objefliones.

OBjicic-s primo : Vera & propri¢ dicta ami-
citia eft inter zquales, ur docent Ariftoreles
8. Ethic. cap. 5. & B Hieronymus fuper caput 7.
Michex ,ubiait: Amicitia pares ant aceipit , ant
facit:ubiinequalitas eft . non amicitia eft : Sed in-
ter Deum & homities zqualitas effe non poreft:
Ergo necamicitia proprie dicta.

Confirmarur : Inter fervum & dominum non
poreft effe vera & perfeéta amicitia , ur afferic
idem Ariltoreles 8. Echic, cap. 11. Sed hominesin
Scriptura appellantur , & veré funt fervi Dei:
Ergointer ipfos & Deum vera amicitia reperiri
nonpotelt.

Ad objectionem relpondeo , ad amicitiam non
requiri zqualitatem perfonarum; alids enim nul-
lainter parentes & liberos intercederer amicitia,
fed fuficere aliqualem proportionem inter
urrumque amicum ; illudque fatis ex Ariftorele
conftare, libro enim -. Ethic. mentionem facic
alicujus {peciei amicitie , quam vocar amiciiiam
{upereminentiz & excellentiz ; aitque efleinter
principem, & eos qui iph {ubjicitintur, & non
requirere ablolutam &qualitatem , fed propor=
tionis : etim autem homines per gratiam & cha-
ritatem ad efle Aliorum Dei, & nawrz divine
conlortinm eleventur, proportionalem quandam
cum Deo zqualitatem habent.

Secundo refpoiideo , amicitiam vel effe inver
zquales , vel fiintercedarinter perfénas inzqua-
les | ut revera intercedit , eas reddere quodam-
modo aquales : Eff enim ( inquic Dionyfius cap.
4. de divin. nomin.) amor virtus unitiva, que
[isperiores cum inferiopibus ( & ¢ converfo) argue
aquales cum zqualibus 5 qnodammodo adequar:
ita ut amor refpeétu fuperiordm (it pondus | 4
quo demictuntur ; refpedtu vero inferiorum ig-
nis , a quo elevantur ; & relpedtu @qualinm cate-
na, #t rm-r'[i( inquit) facietare jungantur, Hoe
anrem liquido conftat in amicitia illa, qua inter
Deum & homines reperitur; quia Deuns amore
hominis per Incarnationem fe maxime demific,
ad Phil.2. Exinanivit femetipfim , formam [ervi
accipiens s & homines ip[os itaexaltavit, ut quo-
dammodo eos ad divinam dignitatem erexerir,
Unde Augultinus lib. de pradeftinatione Sanéto-
ram cap. 15, [ffanatura bpmane & tam celfc: &
[umma eft fubveclio, nt qu attollererur altidis, non
baberet : ficut pro nobis ipfa Divinitas quon[que
[e deponeret humiliies . non habuit s quam [ufce-
pia natura cum infirmitare carnis . n[que ad mor-
160 CTHCLS.

Ad confirmationem dicendum , quod ficue
Ariftoteles 8. Ethic: cap. 11. ait 1 Ad fervum
f:e.-r.-'}:ﬁ guod [evvus eft. non eft amicitia. fed fecun-
dicm guod eff homo sitalicét homings , ¢d ratione

Vu ij




10.

13.

340

DISPVTATIOTDECIMA

qué fervi Dei funt , non poffint eflecjus amici, A eft D. Thoma hicart, 1. & communiterdy

bene tamen quatenus elevantur ad efle ﬁli_omm
Dei, & participant per gratiam naturam divman}.
Addo quod ,quamvis alij fervi cum fuis domi-
nis non poflent inire amicitias , bene tamen fervi
Dei:quia,ut notat D, Thomas ad Roman. r.
lect. 1. quo Deus magis vult aliquem fibi fubjice-
re, o majus bonum vault illi conferre, 8¢ tanto
altids ipfum evehic : unde bellé dicebar 5. Anto-
ninus: [ervire Deo , regnare eff.

Objicies {ecunds : Amor cujus finis eft videre
amicum, & illo frui, noneft amor benevolentiz,
{ed concupiltentiz , nec per confequens veraami-
citia : At finis amoris charitatis eft videre Deum,
&illo frui in patria: Ergo chariras non eft vera
amicitia,

Refpondeo diftinguendo Majorem : cujus finis
eft videre amicum , & illo frui, propter bonum
noftrum, & propriam delectationem , concedo
Majorem : eujus finis eft videre amicom, & illo
frui , propreripfum , nego Majorem : ut enim ait
S.sThomas in 3. dift. 34. quait. 2, art. 3. qua-
ftianc, 1. ad 2. Amicus . quamvis delettationem
habeat ex prafentia amici , non tamen proprer hoc
guarit amici prefemiam s utin ipfo d:{et}rmr s fed
propter amicitm ipfins - cui Unlt conjungé quan-
tim poteff, Licét autem {pes quarac, & defide-
retvilionem, & fruitionem Dei, inquantume(t
nobis bona, & deleétabilis, & ideirco non fic
amor amicitiz , fed concupifcentie ; charitas ra-
men , quz, utait Apoltolus, non queric qua (ua
{nt, non appetit vifionem & fruitionem Dei,
ob propriumbonum & delectationem , fed prop-

ter Deum ipfam , cui vult conjungi guantdm,

potelt: unde non eft amor concupilcentiz, fed
amicitiz.

Objicies tertio : Amicitiatedamationem eflen-
tialiter petit, ciim fit mutaus amor duorum :Sed
charitas, cim non folim ad amicos ,fed etiam ad
inimicos fe extendar, redamationem eflentiali-
ter non poftulat : Ergo veraamicitia non eft.

Refpondeo diftinguendo Majorem : Amicitia
redamationem eflentialiter petir, in extremo qui
primario & ratione fui diligitur , concedo Majo-
rem :in extremo fecundario tantim , & ratione
alterius amato , nego Majorem : chariras autem
non fe extenditad imimicos primo , & ratione fii,
fed fecundario, & ratione Dei primario dileéti:
undelicér in ordive ad Deum fit vera amiciria,
rcfp:&u_tam:ninimicomm non habet rationem
amicitiz , {ed tantiim benevolentiz,

§ IIL
Solvitur difficile argumentum.

.

Ratermiflis levioribus argumentis , quz ex
P{‘uprz‘l dictis facile dilui poffunc , unum fuper-
eft difficile, quod {ub hac forma breviter proponi
potelt. Vera & f{trictaamicitia petit mutuum be-
nevolentiz amorem : At Deus non diligit homi-
nes amore benevolentiz:Ergointer Deum & ho-
mines vera amicitia ratione charitatis non datur.
Major paret ex fupra diéhs: Minor probarur,
Amor benevelentiz in hoc abamore concupif-
centiz diftinguitur , quod ille terminatur ad bo-
hum amici proprer ipfum , & quia bonum ejus
eft;amor autem concupifcentiz terminatur ad
bonum alterivs , in ordine ad bonum amantis:
Sed amor Deiterminari nequit ad bonum ratio-
nalis creatura propteripfam , & quia bonum ejus
eft : Ergo nequit effe amor benevolentiz. Major

;{Theuiog‘.s. in.i.nor Y“é {uadetur E[imégxmn
Proverb. 6. ¥ niverfa proprer femetipfum optraa
tus eft Dominus: Ergo.omne bonum rarionalis
creaturz vule & operatur propter feipfum , g
confequenter non quia eft bonum rationalis
creatnize , neque ex cmmylacentia in ipfa,

Secundo probatur Minor : Bonitas increataeg
objedtum adzquatum voluntatis divinz , ye dg,
cet Divus Thomas 1. p. qualt. 19.art.a, Elgo
inomai aéu debetillam pro motivo reflpicere: &
confequenter nullius creaturz bonitatem poterit
propteriplam amare.

Probatur rerti6 : Deus alia & (e foldm vuleray.
quam media ad {uam bonitatem tanquam finem:
Ergo bonum rationalis creatura yule tanquam
medium , & confequenter non propter ipfum;
medium enim non propter fe, fed Ppropter finem
amatur,

Recentiores extrafcholam D. Thome ,ut ah
hocargumento feexpediant , duos a&us exzquo
ditin&os in divina voluntate conﬁimunt,quo.
rum uno vult bonum rationali crearure propter
cjus bonitatem , & altero vult bonitatem diyi.
nam ; & ex imperio hujus fecundi aétds, pritaus
ad bonitatem divinam refertur. Hac diftin@iope
pefitd  ad argumentum refpondent, quod licee
Deus omnia proprer fe velit, & ad (e utfinem
ordiner , nog tamen eft neceffarium , ut omni
actu, quo crearuras diligir, illas ordinet ad e,
{ed (ufficit quod creaturas | per unum aéum pro-
prer[edilectas , per alinmad fe referat: & in pri-
moadtn dicunt benevolentiam Dei €rga crear-
ram rationalem fervari.

Sed hzcrefponfio & dofrina non foliimno.
ftris Themiltis , fed etiam pluribus alijs Theo.
logis difplicer, & meritd : ham motivum ade-
quatum volantatis divinz eft bonitas propria, &
increara Dei , utexprefsé docer D. Thomas P
quzlt. 19, art. 2. ad 2. & nosin Tractam de YO- i
luntare Dei fuse oltendimus: Sed nullus aGusali st
Cujus porentiz aur virtutis porelt motivum illivs
adezquatum tranfcendere , ur patet difcurrendo
per omnes potentias & habitus:Ergo nullusagus
voluntatis divinz poteft pro motivo habere bo-
nitatem creatam , necconfequenter velle bonum
rationali creaturz propter bonicatem illius, ly
prepter cadente [upra entitatem aut formalitatem
intrinfecam actis.

Confitmatur : Objectum adequatum , moti.
vam, & primarium aétlls voluntatis, eft fpecifi-
cativam illios : Sed nullus adus voluncatisdivinz
a bonirate creara {pecificari poteft ; ciim fpecifica-
tio {it quoddam genus dependentiz , & nulls
adtus voluntatis divinz , & bonitatecreata depei-
dere pofiir: Ergo nullus adus voluntasis divinz
potelt refpicere bonitatem creatam , tanquam
objedtum motivum & primarium, Hac ergo fo-
lutionerejedta.

Ad argnmentum refpondeo , conceffa Majori,
negando Minorem. Ad cujus probatignem s di-
flinguo Majorem: Amor benevolentiz tefminati

deber 2d bonum amici proprer ipfum, ly prop-
ter excludente ordinem ad ultimum finem ,ne-

=S

-,r.

* go Majotem : excludente ordinem ad alios par-

ticalares fines, concedo Majorem, Similiter dis
ftinguo Minorem: Amor Dei pequit terminariad
éreaturam ratienalem proprer ipfam, ly proprer
excludente ordinem ad ultimum finem ,colm?&fa
Minoré: excludéte foliim ordinem ad alios parti=
culares fines,nego Minorem,& Confequentian.




18.

198

20,

1L

22,

DE VIRT¥TE CHARITATILS. 3

ad finém ultimum ordinartar | & in
hacetdinatione fita eft illins perfectio: unde tan-
rimabeft quod deftruator ratio amicitiz in Deo,
refpettu rationalis creatur , per hoc quod illam
gmet in ordine ad ultimum finem , quin potits
amicitia non effer honefta, fi exclufo tali ordine
amaretur : ad fines autem particulares creatura
rationalis non ordinarur ex natura fua, necin tali
ordinationeillius pecfectio confiftit: unde fi Pe-
trus v, g. Paulum diligatin ordine ad fe, & pro-
pter fe,cum perfectio Pauli in tali ordine non
confiltat, neque illum expofca, talis dilectio nen
eric honefla, nec amor amicitiz , {ed concupil-
centiz. Ut ergo Deus creaturam rationalem
amoreamicitiz diligat, non opertet quod illam
ad feipfum , ut finem uliimum non referat,imo
potitls ad divinz amicita honeftatem hoc requi-
ritur ; fed fufficit quod bonum 1ationalis creaturz
ad alios fines particulares & intermedios non
referar, Hac folutio | & dodttina ,vera & foli-
daeft,

Sed contra illaminftari poteft primo. De ratio-
ne amicitiz ad minds eft , quod amor terminetur
ad bonum amici, propter feipfum, efto fine ex-
clufione ordinis ad nltimum finem : Sed amor di-
vinus ad bonum rationalis creaturz proprer ip-
{am nonterminatur : Ergo amicitia non eft. Ma-
jor patet : Minor probatur, Volitio divina termi-
paturad pradi¢tum bonum, utad medium praci-
s¢,in ordine ad divinam benitatem , tanquam ad
finem , ut ex D. Thoma vidimus : At medium
quod pracisé eft medium , & nullatenus induit
rationem finis , non amatur propeer e, fed folim
propter finem ; cim tota ratio diligendi medium
fit bonitas finis : Ergo non terminatur ad bonum
sationalis creatura proprer feipfum.

Refpondeo diltinguendo Majorem :ly proprer
dicente canfalitatem & motionem finalem ex par-
te objecti,concedo Majoren:refpeéu adtiisamos
tisamicitie {emper, nego Majorem: & fub ea-
dem diftin&ione Minoris, nego Confequentiam,
Traque uc falvetur amer amicitie, {uflicit qued
bonum amice dileftum , propteripfum diligacur,
ly propter sdicente caufam finalein eorum, quz
tali amore diligens amico vulr, caufam , inquam,
finalem nen ultimam , fed rantim proximam :
nonautem requiritur quod fic cauf finalis | eriam
proxima ,atkus amoris , quando amor increatus
& infinitus eft , qualis eft amor divinus ; quia
hoc perfectionitalis amotis repugnat.

Secundo contra eandem folutionem argui po-
teft: Dens creatnras rationales amore concupil=
centizamare potelt: Sed ralisamor terminatur ad
illasinordinead Deum , & proprer Deum , qui
eft finis ultimus : Ergo exeo quod bonum , crea-
ture rationali amatum , referatur A Deo ad feip-
fom , quielt ultimus finis , ratio vera amicitiz &
divino amore tollitur.

Refpondent aliqui negando Majorem: Deus
enim (inquiunt) ex creaturis nihil perfe@ionis
aequirere poteft, fed folummodo gloriam & ho-
norem extrinfecum :ut autem amore concupif-
centiz creaturas diligeret, deberet easamare in
ordinead {e, acquirendo aliquid perfectionis ex
ipfis,

Sed hzcfolutio & do&rina repugnare viderur
D. Thoma 1.p. quaft. 20. art. 2, ad 3. ubi ait:
Deus proprié loguendo non amar creaturas irratio-
nales amore amicitia , (ed amove concupifcentia,
inguantum ordinat eas ad vationales creatwras ; &

Tom, IV,

B

C

D

E

icatur & magisilluftrarur hze folutic: om- A etiam ad [eipfim , non quafi eis indigear,, fed pro-

prer fuam bonitatem , ¢ noftram wislitarem. Ergo
fimiliter, ut Deus crearuras rationales ametamo-
re concupifCentiz non requiricur quod illasames
in ordine ad fe, acquirendo aliquid perfe&ionis
exipfis, fed fuflicicquod ab ipfis gloriam & ho-
norem extrinfecum requirat, Unde

Meliits refpondetur, conceffa Majori , diftin-
guendo Minorem : talis amor terminarur adillas
inordine ad Deum , ut glosificandum & hono-
randum, concedo Minorem : prout pracisé eft
ratio movendi ad crearurarum amorem , & prout
@ creaturis participabilem, nego Minorem, &
Confequentiam. Dupliciterergo poteft creatura
diligi in ordinead Deum : primo in ordine ad ip=
fum ut honorandum & glorificandam , ira uc
Deus tali amore proximé intendar gloriam ex-
trinfecam ex creaturis acquirendam ; & quando
fica Deo diligitur ,amere concupifcentiz ama-
wir : fecundo poreft diligi in ordine ad Deum,
prout przcisé elt ratio movendi ad creaturarum
amorem , ut participabilis a creaturis per modum
finis , caufie efficientis , & exemplaris ; &quando
fic diligitur , amatur amore amicitiz, quia fub
hac ratione ,non amatur propter commodum &
utiliratem extrinfecam.

AXxTrec v vl

Pirum charitas habitnalis fit aliquid
Lreatum in anima ¢

"Agilterin 1. dift. 17. licterd B. & fequenti-

bus, exiftimavit habitnalem charitatem
quid Deam diligimus , effe Spiritum San¢tum ,
feutertiam Perfonam Divinam , in jultis manen-
tem ; qua licer alios actus per proprias eorum
virtutes producat , aftum fidei per fidem, & fpei
per fpem , ur faretor ibi litcerd 5. circa medium,
nihilominus adtum dile@ionis per feipfam ope-
retur. Contraria fententiaeft D, Thoma hicare,
1. & cazterorum communiter , qui fententiam
Magiftri, ut erroneam, vel [altem ut temerariam,
averfantur. Unde

Dico : Charitas habitualis eft forma creata,a
Spiritu Sandto diftincta , & animaz intrinfece
inharens.

Probatur primo ex Scriptura, nam ad Ro-
man, . charitas dicitur diffundi per Spiritum
Sanétum in cordibus noftiis, & ad Galat. 5. in-
ter frudtus Spiritus Sané recenferur , adeoque
effe creatum quid , & a Spiritu Sanéto diftin=
Gum , fignificarur. Hince Augoftinus Tradtatu
é.in1. Epift. Joan. Charitas (inqui:)‘ver Spfrs'-
tum Sanitum faéla eff. Ev Bernardus Epift, 1,
Charitas vefté dicitir Deus ¢ Dei donwm @ Dat
staque charitas charvitatem; (ubflantiva acciden-
talem. Quo nihil clarius in faverem noftrz con-
clufionis dici potelt.

Probatur fecundo ex Tridentino feff 6. cap. 7.
ubi ftatuens juftificationem noftram fieri per for-
maminhzrentem, itaconcludit: 7d tamen iz bac
impij juftificatione fit , dum ejufdem [anitifime
Paffionis meriro . per Spiritum Santtum charitas
Dei diffunditur in cordibus eoriwm qui juflifican-
tuir, argueipfis inberet s unde inipfa jnﬂiﬁmtf‘om,
cum remiffione peccatovim . hacomnia frmul infu-
[ accipit homo per Fefum Chriftum . cui inferitur,

fidem » [pem, & charitatem. Quibus verbis tria

docet Concilinm , manifefté cum fententia Ma-
Vu iij

24

257

260




o

a3,

30,

3L

34>
giftri pugnantia, Pri.m_um ek} charitaf‘.em pet
Spiritum Sanftum diffundi : quod caufalitarem
Deiin charitatem impottat , & confequenter di-
ftin@jonem charitatis a Deo. Secundum efl,
charitatem nobis infundi: quod Spirirui Sanéto,
ratione {ui, cum proprietate convenire non po-
teft.- Tertium eft , charitatem nobis inhzrere:
quod eriamnequit de Spiritu Sando dici , necal-
teri quam forma creatx intrinfecé inherenti
competere: Ergo juxta Tridentinum , charitas cft
forma creata , nobis intrinfecé inharens.

Dices ex verbisillis Concilij {olim colligi,cha-
ritatem adtualem , qua proprié charitas elt, efle
formam creatam, & intrinfece inhzrentem,quod
Magifter non negat;ex illis tamen non haberi,
quod chariras fumpta pro principio quo diligen-
di,ab aéu diledtionis diftinéto , fit aliquid crea-
tam nobisinhzrens intrinfece ; quod tantim ne-
gabat Magifter.

Sed contra : Concilium aperte loquitur de cha-
ritate, ab actualidile@tione diftinda: nam deadu
dileétionis propri¢ non verificatur , quod nobis
infundatur a Deo ;id enim folim propri¢ dicitur
nobis infundi , quod nos ipfi libere non produci-
mus , fed Deusin pobis fine nobis libere operan-
tibus operatur ;actus autem chariratis 4 nobisli-
bere elicitur.

Addo qued , Concilinm homini praparato &
difpofito per actus fidei, [pei , & chariraris,
(quosinter difpofitiones ad juftificationem cap.
6. enumerat ) ait infundi formam juftificantem,
& dona, {cilicet charitatem , fidem, & (pem : At
homini per atum dileCionis difpofito , nonin-
funditar adualis dile@tio ; cdm jam fupponatur
exiftens : Ergo loquitur de charirate, ab aétu di-
le@ionis diitincta.

Probatur tertid conclufio ratione Divi Tho-
ma : Ut potentia aliqua perfedte operetur , &
operatio perfeté abilla eliciatur , debet fupponi
intrinfecé inclinatain actum , ut ratione talis in-
clinagionis ille actus fit ei connarturalis ; quocit-
ca omnia Deus ad proprios fines fuaviter mo-
vens , fingulis rebus indidit formas, per quas ad
pradiétos fines inclinarentur : Ergo ut voluntas
perfe@té & connatvraliter eliciac charitatis
actum, neceffarium eft quod ad illum per intrin-
fecam formam inclinetur : Sed ratione fui ad
aétum chariratis inclinatanon eft ; ciim talis actus
fir ei improportionatus, & vires ejus naturales
excedat ; nec per Spiritum SanGum extrinfecd
afliftentem inclinari poteft intrinfecé ; ciim om-
nis inclinatio intrinfeca a principio aliquo inrer-
no eriatur : Ergo oporter formam creatam in-
trinfecé inclinantem infundi ; qua forma chari.
tas habitualiseft, feu habirus charitatis in volun-
te exiftens,

Dices , hoc argumento folim convinei necefTi-
tatem forme intrinfece elevantis voluntatem , ad
a&um charitatis eliciendum , non vero neceflita-
tem formz elevantis permanenter: nam eo iplo
quod per auxilium tranfiens eleverur voluntas,
rationeillius inclinatur ad acbum charitatis ; eum-
que connaturaliter elicit.

Sed contra primo : Dato quod aéus charitatis
mediante auxilio tran{eunte elici poffit, non ta-
men poteft medianteillo elici facile & deledtabi-
liter; hac enim (ol m poteft ab habitu provenire:
Ergo utperfede eliciatur , hoc eft prompte, fa-
cile , & delectabiliter ( qualiter debef eliciin or-
dine grariz , & przcipué charitatis actus ) donum
permanens & habituale requiritur,

A

W

DISPYVTATIO DECIMN A

Contra fecundd : Inclinatio atualis perfeds i
ad aliquem finem , ut connaturaliter cliciay,
fupponere debetin fubjedto, 2 quo elicitur, pa.
turam fini proporrionaram : Sed actus charitags
eftinclinatio actualis perfe@a in finem fuperns.
turalem : Ergo ut connaturaliter cliriamr,Pen‘t
in fubjedto ,a quo elicitur, naturam Proportio.
natam fini l‘upc‘-matumli ;ac proinde habitualey
gratiam , cim inauxilio tranfeunte ratio nara
ordinis fopernaturalis (alvari nequeat, At eq ip.
fo quod gratia habitualis, qua in ordine fi :

: pet-
naturali tenet locum naturz , ad actum charitaris
connaturaliter eliciendum requiritur > exigitur
etiam qualitas habitualis , voluntarem afficiens
pro facultate proxima; cim gratia habiluali;
non fitimmediaté.& proximé operativa, fed ra.
dicalirer tantiim & remote : Ergo uradus chari
ratis connaturaliter eliciatur , debet ab habim
permanente , & non foldm ab auxilio tranfeunte
procedere.

Objicit Magifter Sententiarum contra cona m
clufionem ftaruram quadam Auguftini tefimo.
nia , in quibusinfinuare videtor charitatem nop
elfe donum creatum , anima inherens | fed ip-
fummet Deum, vel Spiritum Sanctum , qui ime
mediat¢, & per fe voluntatem creatam ad eli-
ciendum adum amoris Dei fuper omnia inclinar,
& mover. Aflerit enim lib. 15. de Trinitate cap,
17. non eodem modo Deum dici charitarem, quo
interdum dicitur fpes , ant patientia noftra, fed
itadictum eile , Deum effe charitatem | ficnt dici
tur eum effe {piritum. Eclib. 8. cap. 7. exponens
hac verba Joannis , Dens charitas eft , fubdit:
Aperié declarat Foannes , eandem ipfam fraer
nam dileitionem , qud diligimus invicew , non [e-
tim ex Deo, (ed etiam Deum effe. Trem lib, de
moribus Ecclefiz cap. 11. dicit Charitate nullam
bonum effe melins. Unde ciim folus Deus fitid
quo nihil eft melius , his verbis innuere videtut
charitatem efleipfum Deum.

Sed facil¢ refpondetur, quod quando Angufti«
nus appellat charitatem Deum , loquitur de ea
dilectione , qua Deus fe & nos ipfos diligit;
quam effe increatam , & Deum iplum ,nemoelt
qui hon videat. Unde egregi¢ Bernardus de hac
Dei charitate loquens fic ait: Amat Deus, nea
alinnde hoc habet , [ed ipfe e[t unde amat , ¢ ided
vehementiiss amat » quia non amorvem tam babet s
guam koc eft ipfe. Siverd Augultinus, charita-
tem qué nos Deam diligimus , Deum aliquando
appeller, loquitur more Platonicorum, quorum
do&rind imbutus fuit, ut notat D, Thomas hic
art. 2, ad 1. Illi enim perfedtiones hominum,
cim fint Dei participationes , & veluti impreffio-
nes, Deum ipfum folebant appellare, non for-
maliter , & entitative,, fed canfaliter & participa-
tive : unde ciim dilectio fpecialiter attribuatur
Spiritui Sancto , qui eft amor notionalis Parris &
Filij, & qui charitatem in cordibus noftris dif-
fundit, urait Apoftolus , charitatem (pecialititu-
lo Spiritum Sanétum appellar, Quod vero hae
interpretatio legitima fic , pater , tum quia 5.
Thomas, fideliffimus Avguftini difcipulus, eam
hicart. . ad 1, adducit : Tum etiam quia ipfemet
Avgultinus de {piritn & littera cap. z1. in fine,
aperté diftinguic charitatem a Spiritu Sanéo, &
affirmar effe aliquid creatnm , & inhezrens, utfi-
dem, & juftitiam. Verba ejus hzc funt ; Charité
quippe Dei ditta eft diffundi in cordibus noftris
non gud nosipfe diligit , [ed qué nos facit dileto-
ves fuos: fiout dicipur jufivia Dei,qua jaftieius

4+

o




L1 |

—th

. 4

VR T, AR e

DE YIRTVTE

murnere ¢ floimirs & Dominifalus , qud nos [alvos
facis @ fides _-’feﬂa. Chrifti , qua nos fideles facit.
‘Quibus yerbis hgmﬁca_l ,charitatem , qud Deum
diligimus actu ,vel habitu, non effe illam ipfam,
qua Deus ‘nosrd}hgls -,ixid diftingui @ Deo, nen
mintis quam fidem ; qua in illum credimus , &
utramque effe nobis zqué intrinfecam & inhz-

fenten.
Querunt hic aliqui, utrum Deus de abfoluta

potentia peflic immediaté per {eipfum fupplere
vices habitfis chariratis ; fed cim hze quafiio fi-
milis fitilli, qua in Tradata de vifione beatifica
agitari foler , an falicer Deus poffit immediace
per feipfum vices luminis gloniz gerere ,ab illa
in prafentiabftinemus , ne cadem fzzpits & inu-
nliter ['EPL‘[J.IDLIS.

ArTricvrys IIL
Quodnam fit objettum formale chavitais ?
g

Pramittitur qiod .rzlpm:i ommnes ¢ft certum , &
relatis [ententijs s vera eligitur.

Vppono tanquam certum, objeftum formale

chariratis efle bonitatem divinam , non prout
nobis bonam & cemmodam, fed prout bonam
Deo, ip ﬁquecon\'enientem. .

Prima pars hujus fuppofitionis pater: Charitas
enimelt virtus Theologica : Sed virtus Theologi-
cacirca Denm verfatur: Ergo charitas Deum ut
proprium obje@um tefpicit. Et ciim chariras
amor fit, & obje@tum amoris fit bonum , ideo
Deum ut bonum, fen divinam bonitatem, ut pro~
prium objeftum attingic,

Secunda etiam pars non eft minds evidens :
Nam in hoc amor cocupifcentie differc ab amore
amicitiz , quod ille rerminarur ad bonum , quate.
nuis utile amanti ; ifte vero bonum amici refpicir,
prout illi conveniens eft : Sed charitas eft verain-
ter homines & Deum amicitia , ut art. 1, oftendi-
mus : Ergo ad divinam bonitatem , non proutno-
bis commodam , fed prout Deo convenientem,
terminatur,

Hzc funtcerra & indubitataapud omnes. Sed
eiim divina bonitas tripliciter poffic ufurpari,
nempe pro bonitate folius naturz divinz , ut ab
artributis virrualiter diftinétz ;vel pro bonitate
divina , omnem Dei perfectionem tranfcenden-
te ;vel eriam pro bonirate divina, ur analogicé
communi divinz per eflentiam , quz in folo Deo
reperitur 3 & divinz per parcicipationem , qua
in creaturis relucer: juxta triplicem illam divinz
benitatis acceptionem , triplex circa propofitam
difficultatem circumfertur opinie. Prima docet
objectum formale chatitatis effe bonitarem divi-
nam , prout analogicé communem divinz per el
fentiam , & divinz per patticipationem. Secunda
bonitatem divinam , ut per tranfcendentiam , di-
vine naturz ,avtributis , & relationibus commu-
nem, pro objecto formali & {pecificativo chari-
tatis affignac. Tertia vero contendit ejus obje-

étum formale effe bonitatem folius nature Dei,
ut abartributis & relationibus virtualiter diftin-
&z ; relationes vero, & atcributa , effe mados,
aut complementa illins, Primus dicendi modus
eft Suaris bicdifput. 1. fe&. 3. conclull 4. quem
plures ex Recentioribus fequuntur. Secandus
Granadi & Hurtade , quibus faver Cajetanas

A hicart. 4.ubi infinuare videtur bonitatem Dei

B

CI-{ALRITATESQ 3_-':5

prout coalelcentem ex omni perfectione div
na , efle obje@tum formale charitatis. Tertius
vero docerur communiter’a Thomiftis, Cum
quibus

Dico primd , objeétum formale 8 primarium
chariratis non eft divina bonitas, ut communis
analogicé bonitati divinz per effentiam , & divi-
nE per parucipationem,

Probaturprimé : Juxta D, Thomam hicarr. 4,
bonum divinum , prout eft beatitudinis obje-
&um |, eft objectum formale charitacis ( cujus do-
Grinz vera & communis explicatio & intelligen-
tia eft, idipfum quod fub rarione veri eft obje-
Gtum beatitudinis, fub ratione bonigfTe objeGtum
charitatis ) : Sed primum & formale objeétum
bearitudinis, non eft verum divinum , abftrahens
a divino per effentiam , & per participationem,
fed divinum per effentiam ; cim omnes creaturz
fint extra obje@tum primarium beatitudinis , &
ad [ecundarium fpectent ,uc communiter docent
Theologi in Trad&atu de vifione beara : Ergo ob-
jectum formale charitatis non eft bonitas divina,
analogicé communis divinz per effentiam , &
per patticipationem, fed bonitas divina per el-
{entiam,

Probatur {ecundo conclufio: Charitas noftra
eft formalis participatio charitatis , qua Deus
{eipfum diligic: Sed charitas Dei non habet pre
objecto formali bonitatem divinam , Deo &
creaturis analogict communem , {ed folam boni-
tatem divinam pcr eflentiam : Ergo nec chariras
noftra. Major eft cerra : Minor vero pater ex his
quz in Tradtatu de voluntate Dei, dilp. 2. art. 1,
docuimus: ibi enim fusé¢ oftendimus , obje&ium
formale motivam & terminativam voluntatis
divine , {ubindeque chatitans increatz Dei, efle
folam bonitatem divinam & incréatam , non ats
tem bonum in communi , uta creato & increato
abftrahens,

Confirmatur & magis illaftracur hze ratio
Quia lumen glorix elt formalis parricipario la-
minis intellectus divini , quod non {pecifica-
tura creaturis , (ed ab effencia divina, redé in-
fertut ,lumen glotiz creatum fuam [pecificatio-
nem nona creaturis , [edab eflentia divina defi-
mere ; & quia Theologia noftra eft participatio
{cientiz Dei & beatorum, qua non crearuras,
fed Deum , ut objectum formale refpiciune, re-
&¢ colligitur folum Deum efle objectum forma-
le Theelogiz ,non vero ens creatum ,vel ens ue
fic, proutanalogict commune creato & increa-
to, ut paret ex didtis in difputatione precemiali
Theologiz : Ergo fimiliter ex eo quod charitas
noftra fic_formalis participatio charitatis qud
Deus feiplum diligit , & charitas Dei increata
nen habeart pro objecto formali bonitatem di-
vinam , Deo & creaturis analogicd communem;
evidenter fequitur objectum formale noftrz
charitatis , non effe bonitatem divinam , ut com-
munem analogice bonitati diving per effen-
tiam , & divinz per participationem , fed {olam
bonitatem Dei increatam ,& divinam per effen-
tiam.

Probatur terrio conclufio alid ratione, quam
loco citato Tratatis de voluntate Deiinfinuavi-
mus: Virtus Theologica haber Deum pro objeéto
formali & primario , non vero‘aliquid commune
Deo & creaturis : Sed charitas eft virtus Theolo-
gica , & inter omnes pracipua : Ergoformaleob-

& e Aral :
jedum illius eft bonitas increata, & nen boni-




41,

FER

43

344

tas divina creatz & increatz analogicé com-
munis.

Dices , Ad rationem virtutis T heologice (ufli-
cere quod habear Deum pro ebjedo Flincip:\]_i,
non autem requiti, quod aliquid increatum fic
formale & primariam illius objectum.,

Sed contra : Denominatio virtutis Theologica
abejus objeéto fpecificativo fumitur : Sed obje-
&um virmem {pecificans,non eft objectum prin-
cipale , fed primarium , & formale :Ergo ad ra-
tionem virtacis Theologicz non fufficic quod ob-
jeétum principale fir Deus ,fed requiritur quqd
aliquid increatum , ut objcé‘cum formale & pri-
marium refpiciat. Idque patetin fide, & {pe: non
enim folim objectum principale , fed etiam for-
male & primarinm illarum virtutum eft aliquid
divinum & increatum, non vero aliquid analogi-
cé commune Deo & creaturis, utex fupra dickis
patet, Undeex Suaris {ententia fequitur, fidem,
& fpem , in linea virtuns Theologicz , elle pra-
ftantiores charitate, quod eft abfurdum. Sequela
pater: Nam perfectio virturim {umirur ex Pe[fc-
&ione objeéti I'F(‘tlﬁcanlfs: At fi objeétum for-
male charitatis eflec abftrahens a creato & in-
creaio , obj_c&um formale fidei & ipci, utpote
quidincreatum, objedtum formale charitatis ex-
cederet : Ergo chariras non effet virtutum Theo=
logicarum praftantiflima, (ed fidei & [pei infe-
rior; imé & religioni, cim ejus objectum for-
male fit increara Dei excellentia , ut aliqui pro-
babiliter exiftimant.

Denique {uadexi poteft conclufio , evertendo
pracipunm Adverfariorum fundamentum ; Fded
enimilli objc&:u.m formale & fpcdﬁcativum cha-
ritatis in bonpitate divina , ut communi analogice
bonitati divinz per effentiam , & divinz per par-
tici;azlti onem , conftitnunt, ut (alvent charitatem
Peum & proximum amicabiliter diligere: Sed
hoc falvatur , admiflo etiam quod chatiras creata
folam bonitatem increatam & divinam per effen-
tiam , ut Qb‘i,eﬂ'um formale & [iwmﬁca:ivum rel-
piciar: Ergo pracipuum Adverfariornm funda-
mentum fuit. Minor prebatur : Charitas Deiin-
creata, eft vera amicitia, non [olim refpeétu Dei,
& Perfonarum Divinarum, fed eriam ref‘po&u
Angelorum & hominum; & tamen illanon habet
pro objecto formali bonitatem Deo & creaturis
analogice communem , fed folam bonitatem Dei
increatam : Ergo fimiliter chariras noftra, que
elt illius formalis participatio, Deum & proxi-
mum amicabiliter diliget, licét folam bonitatem
increatam , & divinam per effentiam, ur obje-
&um formale refpiciat,

Dico {ecundo: Bonitas divina , nt omnem Dei
petfe@ionem tranfcendens, (en coalefcens ex om-
ni perfeétionedivina ,non eft objeftum formale
chariratis , fed bonitas {olius naturz divinz, urab
atrriburis virtualiter diftinétz,

Hac conclufio (equitur ex fundamentisin pre-
cedenti {tatotis s nam ut ex D. Thoma oftendi-
mus , objeGum formale charitatis eft divina ho-
nitas, ut Deum conftituens in ratione ultimi finis:
Arqui bonitas divina,utomnem Dei perfectio-
nem tranfcendens , non conftituit Deum in ratio-
neultimi finis, fed bonitas [olius naturz divine,
utabateriburis & relationibus virtualiter diftin.
&z ; cim ratione illius omnia ad Deum ordinen-
tur , formali aut virwuali ordinatione | & ipfa ali-
quo ex illis modis ad nihil ordinari poffit :Ergo
bonitas divina , ut omnem Dei perfeétionem

tranfcendens , non e objetum formale cha-

A

C

D

E

DIESPEVITATITOTDECTMA

ritatis
tributis virtualiter

Confirmatur: ldipfum quod fub rationg ye.
ri eft objedtum formale beatitudinis , fub ratq.
ne boni eft objeétum charitatis , ur ex codem
S. Dotore [l!prﬁ vidimus : At primum & for
male ohjc&um beatitudinis , nen et verum di-
vinum , ut tranfcendens rélationes , & attriby.
ta, {ed fola veritas naturz divinz; clim relatq.
nes & attributa pertineant foltdim ad Objeﬁam
fecundarivm vifienis beatifice , vel poriis fing
modi , cnmpicmenta , aut proprierates nbjc_
€ formalis & primarij , ut in Tradaw de
vifione beara oftenfum eft: Ergo bonitas diyi.
na,ut omnem Dei perfeftionem tranfcendens,
non eft objeétum formale chariraris , fed bonitas
{olins natur divinz , ut ab attributis virtualiter
ditin&z.

Poteft infuper probari conclufio hac ratione:
Bonitas divina {pecificans charitatem eft una, pe-
dom formaliter , verim etiam virtualiter; alias
D. Thomas probans hic art. 5. unitatem chari-
tatis ex unitate bonitaus diviez , non omnino
exacte id probarer; cim virtualis objectiva di-
verfitas fufficiens fit ad diftinétionem habitds
At fi boniras divina, ut omnem Dei perfc&io_
nemtranfcendens , efler objectum formale chari.
tatis , non effer virtualiter una, fed muluiplex;
cimatiribura divina tum inter {e, tum ab effen-
tia divina virtualiter diftinguantur : Ergo obje-
¢tum formale charitatis nen eft bonitas divina,
ut omnem Dei perfectionem tranfcendens, fed
bonitas {olius narurz divinz , utab aceributis vic-
tualiter diftinéta.

Terrio {uaderi poteft conclufio (pecialiter con-
tra Cajeranum , aflerentem bonitarem divinam,
proutcoalefcentem ex omni perfetione divina,
cfle obje@tum formale& motivum charitatis:Na-
tura Dei urab atribatis diftinéta , eft rationefui
potens moveread adtum chariratis : Ergo bonitas
Dei, urcoalefcens colletive ex omni perfectione
divina, noneft motivum necellarium ad adtam
charitatis. Confequentia eft evidens :nam fiom=
nis divinz perfectionis colle@tio efler neceffaria
pro motivo ad diletiosiem amicabilem Dei, non
ingrediente formaliter omni divind perfeétione
in motivo dilegtionis , dile@&io Dei amicabilis non
poflet fubfiftere. Anrecedens autem oftenditur
primé. Natura Divina eft bonum infinitum in

fed bonitas folius naturz divine , ursh at=

diftinétz.

propria linea formaliter , & in omni virtualiter: ;

Sed bonitas ficinfinita eft {ufhciens motivam di-
le@ionis Dei fuper omnia: Ergo natura Dei, ut
abarttributis diftinéta , elt ratione fui porens me-
vere ad a&um charitatis.

Secundé probatur idem Antecedens : Partici-
patio fola nature divine , ut diftinGtz ab zmibu:
tis, conftituit {ufficienter juftos in ratione objeti
dileionis Dei perfect¢ amicabilis : Ergo natu-
raipfa Dei , urabattributis diftinéta, ratione fq1
conflituit Denm in ratione objedti diligibilis , dis
le&tione amicabili , a nobis,

Tertio : Dile&io Dei, ratione natur divinz,
eft diletio perfeétiffima propter ipfum, Cﬂl?l
fit propter id quo Deus metaphyficé conftiil-
tur : Ar dileftio amicabilis eft diledtio objedti
propteripfum : Ergo dile&tio habens pro motls
vo ipfam naturam divinam , prout diftinétam
abartributis, eft dileGtio perfedtiflime amicabi-
lis; & confequenter fola natura divina , ut di=
ftin@a ab auributis , eft fufficiens motivum cha-

ritatis, :
Qarto:

~
=

it

b

-




i 11
/5. ¢
Defp. s -
y M 2

- 46

- fatecur Granado :

Q\;

e
UTO , LY

-
tr

L1

1am conclufio-
divina , cre
potens {pecificare ali-
um ¢ At non alivm
go objectum for-
eft hujufinodi bo-
ata & divina per
certa, Major verd

fupernaturali

. quem
quam |

Minor vi
fitur primo.
2 via; create & ince

non poffis unum habitum per
; Tom. 1V,

¢ communis,
fufum fpecifi-

{

confk
analogi
tate fpecificas
priman
priman
obftar |

randa fub propriis
extenditar : €0 artem
fufi
incrente analozic
pofles fecundim

areérur a bohirat

pec




54+

§6-

346 DISPVTATIO DECIMA

A

<quiain omnibustalis boniras contracta invenitur;
& fic ralis virtus amplitudine proprid potentia-
rum ganderce.

Ad fecundam probarionem nego Majorent:
nam ad bonumurfic poreft actus unus fpecic er-
minari, & tamen non eft dabilis habitus [pecie
unus , refpiciens bonum e fic ; alias talis habitus
adzquaret voluntatem , polletque ad omne. bo-
num , tam naturale, quam fupernaturale termi-
nari, Rario autem difcriminis inter habitum &
actum eft , quia habitus eo ipfo quod aliquam ra-
tionem communem attingarformaliter, & abilla
fpecificetur , porelt exrendiad ommia que {ub tali
ratione continentur; ac proinde firefpectu boni
n ficeliquis habitus darcrur, omnia fub ratione
illa contentaab eo attingi poflént ; que tatio non
habet locum in adtu: & fimiliter firefpectu bo-
nitatis divina, creatz & incregre aMalogice com-
munis,; darerur unus habitus fupernataralis pof=
{er omnem bonitatem , tam increatam , quam
creatam , fecunddim proprias rationes attingere;
quod unus habitus , ob rationem affignatam,
prftare nequit.

Secundo refponderi potelt argumento princi-’

pali, data&non concefla Majori , negando Mi-
norem : nam fi darerur habitus fupernaturalis in-
fufus, per fe primo refpiciens bonitatem divi-
nam, ut create & increatz analogicé commu-
nem, & ab iplafpecificarus ,illeefleca charirare
effentialiter diftinétus, urpote habensdiftinétum
objedtum formale.

Objicies fecundo contra fecundam conclufio-
nem : Bonitas ultimi finis eft objectum formale
charitatis , ut docer D. Thomas fupra citatus:
Sed bonitas atcriburorum {uperaddita ad effen-
tiam divinam , & ab ea virtualicer diftindta, eft
bonitas ultimi finis : Ergo & formale charitatis
obje@tum. Major parer €x fupra diétis : Minor
probatur. Bonitas attributorum non eft bonitas
medij, nec finis intermedij , ctim u@mquc dicae
imperfedtionem : Ergo eft boniras fftimi finis.

Confirmatur + Ille eft finis ultimus ;ad quem
omnia poffunt ordinari, & ipfe ad nihila fe di-
finGum ordinari poreft : At benitas artributos
rum ad nihil 4 fe diftin@um ordinariporeft | &
omnia ad ipfam polfunt ordinari : Ergo eft boni-
tas ultimi finis.

Ad obje@ionem refpondeo, conceffa Majori,
negandoMinorem , loquendo de bonitate ultimi
finis conftirutive.Ad probationem,diftinguo An-
tecedens : Bonitas attriburorum noneft bonitas
finis , realiter intermedii, concedo Antecedens:
virrualirer intermedii, nego Antecedens, & Con-
fequentiam : quia uteflet formalirer bonitas ult-
mi finis , nec realiter nec virtualiter proprer aliam
bonitatem efle deberer ; peculiaris autem boni-
tas atcributorum , etfi non fit realirer proprer
alind ( hoc enim dicitimperfeGtionem ) virtuali-
tertamen eft proprer naturam divinam; hoc enim
nullam importar imperfeftionem, ficut nulla eft
imperfeftio , quod a narura divina virtualiter di-
manet. Unde ad confirmationem diftinguo Ma-
jorem : Ille eft finis ultimus ,ad quem omnia
poflunt ordinari, & ipfead nihil 4 fe diftinctum
ordinatur , fi nec formaliter , nec virtualier ad
aliud ordinetur , concedo Majorem : fi ordinetur
virtualiter , licet non formaliter, nego Majorems:
& fub eadem diftinétione Minoris , nego Conlfe-
quentiam.

Objicigs tertid : Deus eft objedtum forma-
le & motivum charitatis ; ut fununc pecfectus;

L)

E

Sed non eft fumme perfectus {ecundiim natiirim
folam, fed pront ex omnibus attributs | ompi.
quedivina perfectioneintegrarur: Ergout ficef
Qbf‘u&usn formale 8 motivum charitatis,

Rel‘lmm!r:o d1l‘tingu£‘ndr) Majorem: Deuseft i
objectum formale & motivum charitaris, ut fum.
m¢ perfectus, perfectione omnis linea: formali-
ter, nego Majorem : perfectione prime lines
formaliter, & pecfectione omnis linez '.-‘irmali.:
ter, len radicaliter , concedo Majorem. Simili-
ter diftinguo Minorem : Sed Deus non eft fum.
me perfectus fecandim naturam folam ; perfe.
Etione -omnis linez formalirer , concedo Minos.
rem : perfectione prime linez formaliter | 8'{
l1e1;(c(fi:iom‘ omnis linez virrnaliver , feuradica.
liter ,nego Minorem , & Conlequentiam, Solu-
tio patet ex fupradictis,

l]UE\JmEs ultan;él: Si diviimrc]l:l:ioues , &at-
tributa , non pertinerent ad objC&Ltm formale i
& primarium chariratis , {pectarent folim ad
ejus objectum materiale , & fecundarium : Sed
hoc dici nequit -, alias non magis moverentad
d]i,]c&im‘mn Dei , quam creaturze : Ergo nec
illud.

Refpondeo negando fequelam M:{jurl:f.: fieur 4o

enim in Tractatu de vifione beatifica diximus, B b
relationes, & attributa , non effe propri¢ objecta am. »
fecundaria divinz intelleCtionis , nec proinde b
vifionis beatifice , fed modos c[jj;éti formalis,
& primarii, illud intimeé & tranfcendentalirer
in fe claudentes : ita in prafenti dicimps, illa non
*effe objedta fecundaria & materialia charitatis,
{ed modos, complementa, & affectiones , fen
proprietates objecti formalis , & primarii,ab eo
imprafcindibiles , illudque tranfcendentaliterin
fe includere ; fubindeque magis intrapropriam
lineam ad dilectionem Dei movere, quam crea-
uwas, qua {untobjedta pur¢ marerialia & fecun-
daria charicatis, = ’

P, 05 000 o, B S R

Firum charitas i virtus unins [pectes
atome °

PArez ex dictis articulo praecedenti, charita-
tem, ut verfaturcirca Deum , non pofle{pecie
multiplicari, cim folam boniratem divinz na-
tarz , que nedum formalicer, fed eriam virtuali-

ter una eft , urebjectun formale refpiciac, Quia
tamen illa non foliim Denm, fed eriam proxi-
mum diligit, reftat adhuc gravis difficultas, an
fpecie multiplicerur; vel eadem {pecie charitas fit

qué amatur Deus, & qué diligitur proximust

Pro cujus refolutione, fic

s 1. ¥

Conclufio affirmativa [Fatuitnr.

Tco breviter,charitatem , ut fe exrendicad 6
Deum, & ad proxmmm,c:llb virtutem unius
fpeciei atomz. Itacommuniter docent Theolo-
gi cum S. Thoma infra quxﬁ_ 2. arc 1, conta
Gabrielem in 3. dift, 27. qua:ﬂ:. 1. art. 1, notabili
7..ubi alleric charitatem Theologicam non effe
fpecie unam , fed {pecie muldplicari , &aliam
fpecie charitarem elffe qua amarur Deus, 8cqua
diligitur proximus.
Probatur primé conclufio ex SS. Patribus, ¢,
prefertim ex Auguftino & Gregoric, qui RPCT!“?
docent noftram [enrentiam, 1lle eniminlibrisde

o



40

GLe

4.

DE V

¢ivirate Del hzeferibit:

charitate Deum o proximumqne diligimus . fed
Denm proprer Depm, nos ancem ; ¢ proximum
proprer Denmn. 1ite vero: 7. .MOT{EI" cap. 10. lo-
quens de amore Dei & proximi, ficait: Swwt dno
ifti amores due queedan partes, fed unum totum eff
ex wtrifgue compofitum 5 duo annuli, fed catena
#HTA 5 due szﬂ!n?‘!t’! 5 ffﬂ' Hha Virtus - duo '?Perﬂﬁfed
wra charitas ; duo a'pt'rf Deum merita , fed unum
[fine alio inveniri iff;;,mjﬁi}éie: eft.

Probatur fecunds ratiene, quam infinuar 8.
Thomasin 3. dift.27. quaft, 2. are. 4.& ad Anni-
baldum ibidemart.a. fn omui genere moriis pri-
anies motor eff unw : [edin genere virtutum , pri=
mus motor eff charitas qiiia movet omnes alias
44/}4;;1;1[[:18»1 serge charitas eft wna virtus.

Probatur tertio ratione fandamentali , quam
idem S. Do&ot tradit ibidem, & infra quaft, 25,
are, 1. Unitas l‘P:Eiﬁm habitiis (amitor ex unitate
fui 6bj€Cti formalis : Aclicetcharitas ad pluradi-
1igcnda extendatur, ommnia tamen attingic fubuna
rat formali obje@iva : Ergo eft una {pecie
atomd virtus.Majet pater: Minor pmimmr,(')b-
je&um formale charitatis eft bonitas increata, &
divinaper effentiam, Deum in ratione ultimi finis
conftituens , ratione cujus diligit Deum propter
fe, & proximum proprer Deum, ur patet ex di-
&iis articulo pracedenti : At bonitas increata &
divina pereflentiam, Deum in ratione ultimi finis
conftituens , eft una & indivifibilis: Ergo obje-
&um formale charitatis , ratione cujos ad plura
diligenda extenditur,; unicum & indivifihileeft.

Confirmatur exemplo quod ibidem 8. Tho-
mas adducit : Eadem eft {pecie vifio qui yiderur
lumen , & qua videtur color jquiacolornon vi-
deturnifi ratione lucis , qua eft objedum moti-
vum potentiz vifive : Arqui imiliter prosimus
non diligitac per charitatem, nifi ratione bonita-
tisincreatz & divinz pereflentiam, qua in ipfo
tanquam in effe@u & imagine Deirelncer, &
qué,ut are. precedenti oftendimus, et objedtum
ormale & motivum charitatis : Ergo illa eft vir-

-tus unius Fl'eciei atome,

Confirmatut amplids: Licér fides plura credi-
bilia attingar , & fpes ad plura fperanda fe ex-
tendar;quia tamen omnia attinguntur fub eadem
ratione formali fub qua , nimirum veracitare
Dei, & ejus omnipotentia ut auxiliante, ille vir-
tutes [pecie hon multiplicantur : Arqui fimiliter
charitas, etfi ad plura diligenda (e extendat, om-
niatamen b unaratione formali bonitatis divi-
ne & increata attingit: Ergoeft una fpecie ato-
mi vireus.

§. IL
@ P o
Solvuntur objeltiones.

Bjicies primé:Si charitas qui amatur Deus,

& qui diligitur proximus , fit virtus unius
fpeciei atomz , maximé quia Deus , ejufque bo-
nitasincreara , eft rario diligendi proximum : Sed
hezc ratio non valer : Ergo ruit pracipuum funda-
mentum noftre fententiz, Majorpatetex {upra
dicis, Minor probatur primé: nam colimus &
honoramus Santos propter Deum, & tamen non
eft eadem vireus qui colimus & honeramus Deii,
& qui colimus & honoramus Sanctos ;illa enim
latria eft, hee dulia, quas diverfas victutes efle
docet D. Thomasinfia qu. to3. art. 3. irnarg.fed
contra * Ergo licée proximus diligatur propter
Deum, (en quamvis Deus fit ratio diligendi pro-

Tom. IV,

IRTVTE CHA

unz igitnr eademgue A Ximum, non erit tamen eadem virtus qui diligi-

D

RITATIS. 347’

tur Deus , & qui diligitur proximus, Secundo
probatur eadem Minor: Sicut proximum ama-
mus propter Denm , itaconcluliones cognofoi-
mus propter principia; & [icut ratio amandi pro-
ximum elt Deus, ita ratio cognofcendi conclufio-
nes funt principia; & tamennon et idens habi-
tus intelledtualis quo cognofcimus conclufiones
& prineipia, hacenim c:;glmﬂ. s per habitum
intelligentiz, illas vero per habitum {cientiz 1 Ex-
go idem quod prids. :

Refpondec concels4 Majori, negando Mino-
rem. Ad cojus primam probationem , conceffo
Antecedente,nego confequentiam, & paritatem:
licér enimSandi colantur proprer Deum,non ta-
n?fﬂ [az]qnam P[C‘PL;( I'HEEOI':C!—\'\ Fﬂf;]-a!cﬂﬁ ﬁ]e-
cificantem virtutem qué colitur Deus , [ed ran-
quam propter finem extrinfecum illins 5 cim
Deus non [it formale objedtum , fed folim finis
religionis & latriz, qua celitur; fed formale il-

lius objeétum fir 2qualitas, faltem proportiond- -

lis, quz ponitur in cultu Dei. Proximus vers
diligirur propter Deum , tanquam propier ra-
tionem formalem rpeciﬁcanrem virtutem qud di-
ligitue Dens , nempe charitatem, ctim hujus ob-
jectum formale (it Deus , feu bonitas increata &
dtvina per elfentiam ; non fectls ac lumen eft ob-
jedtum formale visis: unde ficut eadem (pecie eft
vifio qua videtur lumen, & qua videtur color pro-
prer lomen jitaeadem {pecicelt dil
charitate diligitor Deus , & qué diligitur proxi-
mus prepter Deum , ut fupra dicebamus,

Hazc [olutio non muledm differt ab ea quam
adducit S. Thomas infra queft. 24. art. 1. ad sz,
ubiait : Amor refpicit bonum in communi : [ed
honor relpicit proprium bonum honorati s defertur
enim alicui i roprie vivtutls. Et

fieatur {pecie prapter diver-
f.»w; quantitatem bonitatis f.'.‘r'b'rrj{mm s dum-
modo referantur ad aliguod nnum bonum com-
mune: ﬁ’d honor diverfificatur [ecundinm Pmpri_z
bona fingulorum. Fade codem amore chariratis
a’;t;’ga‘mz:s ompes Pruxﬁn:m > inguantum refers
tir ad unum borm commune 5 quodeft De
diver(os honores diverfis deferimus o [ecundim
PV{JP;‘,"“;’??B virtutem ;:f{g'zfﬂrr:w 7 ﬁ‘miﬁmr Deo
ﬁ;rgu[arem honarem latrie exhibemus , proprer
ejus ﬁﬂ'g'a!arrm TirtHteE.

Dices: Objeétum charitatis non eft bonitas di-
vina, utcommunis anglogice divine per eflen-
tiam, & divinz per patticipationem , fed bonitas
divinaincreara, ureft propria Dei, & divina per
effentiam, ficut arriculo przcedent docuimus:
Arqui etiam objectum religionis eit excellentia
increata , quatenus eft Dei propria: Ergo nulla
eft difparitas a D. Thoma conflituta inter amo-
rem & honorem, quoad hoe quod eft, proprizm
bonum, & benum in communi refpicere.

Refpondeo prims, plures ex Theologis dicere,
obje@tum formale religionis non effe Deum , aur
divinam excellentiam , fed zqualitatem , faltem
proportios:alem , que potiitur in culeu Dei 5 ur
in prima {olutione innuimus. Sed hoc date |
pondeo fecunds, diftingnendo Majorem:
Gum (pecificativiim charitatis , concedo M
rem:Objedum charitatis extenfivum, nego Ma-
jorem; & datd Minori , nego Confequent
nam juxta hanc feitentiam , religionis obje-
&um, non folim primatinm, & (pecificativam;
fed eviam adequatum , & exrenfivom; eft excel-
lentia divina,quatenus eft propria Deizerfian

Hx i

-Ctio, qui ex

tdeo amor nown di

6'35

9:




7

DISPVTAT

348
1

O

C

reata, quatepus eft propria Dei; objeftum -
nuvu

men adequa

L cominunls

COMmMMuIr, i'-‘;i}l
creaturis,
Ad fecund

Vinoris principa-
lis dicendum eft, premiflas formales elfe caufas
eflicientes affenstis conclufionis ; pramiflas vero
objectivas non effe rationem formalem pro
mam, fed taheim remotam, & ra caiup allen-
tiendi conelufioni ; pl‘o:.'imﬂ nim ratio formalis
eft veritas conclufionis, quatenus ex premiffis
deduéta , ut ftat fub propria abftractione ; boni-
i non eft ratio remota , fed proxi-
imi, relpedtive ad charica-
tem : undelicéc non fir idgm habitusintellectua-
lis , quo cognofcimus conclufiones & principia;
elt tamenic tus virrutis charitas quaama-
tur Déus, & charitas qua proprer Deum diligitur

m prok

atione

tas autem di

o
1 DAl

s fecundo
petitdillintione
bitus per actus, & a
Sed dantur pluresadtus charitatis (pe
Ergo & plures habirus. Major patet : Minor ve-
ro multipliciter eftenditur, In primis enimamor
Dei, & odium peccati, ﬁwcie L‘“I‘{ll!}_{ﬂii[ﬂ[ &
ramen ifti actus pertinent ad chariratem : Ergo
dantur plures ackusch (peciediftinéti. Se-
et fumptus, & gan
debonitate divina, utabipfo Deo poflefla,d
guntur elfentialiter, & tamen ad charitatem 1"}1.:-
¢tant: Ergo &c. Tertio, Gandium de Deo quate-
nus eft poflelus a beatis, eflendaliter diftinguitar
a gaudio de bonis Dei, quatenus & Deo polfefis;
& ramen urrumque gaudium pravenit A charjta-
e, ciim fion eliciatur afpe, quain beatis non re-
manet ; ut dilp. precedenti art. 4. oftendimus:
Ergoidem quod pritis. Denique amor efficax &
amor inefhicax Dei diftinguntur effentialiter;ciim
primus eflencialiter pugnetcum peccato moreali,
& cum eo fitincompoflibilis, {ecundus verd cum
ille poflit conjungi ; & tamen uterque a charitate
elicitur: Ergo dantur plures adus (pecie diverfi, 3
chatitate elicit
Refpondeo diftinguendo Majorem: Diftinétio
{pecifica aétuum, quz formalis et comparatione
ad habitus ; petitditinGionem fpecificam habi-
tuum , concedo Majorem. Diftindtio fpecifica
adtuum, qua {olim materialiter fe habet compa-
rationead habitus, nego Majorem : & {ub eadem
diftintione Minoris,nego Confequentiam.
licatur folutio : Polfe elicere plures altus
ttos , convenitnon foldm habitibus
infufis, {ed etiam acquifitis ; metaphyfica enim
eft unus {pecie atomé habitus , & ramen omnes
attus quos elicit, non funcejufdem {peciei ynam
actus quo aflentitur conclufionibus demonftratis
de Angelo , diverfuseft fpecie ab a&tu quoaflen-
titur conclufionibus demonftraris de homine ; &
fimiliteraflenfus (cientificus de paffionibusacci-
dentis, effentialicer diftinguitur ab affenfu (cienti-
fico de paffionibus {ubftantiz. Sicur ergo meta-
phyfica, quamvis unus {pecie atomé habitus, ad
actus {pecie diverfos poteft fe extendere ; quia
nempe, licécrales affenfus adinvicem comparari,
formaliter diftingnantur , differunt tamen mate.-
rialiter, comparatione ad habitum |, e6 quod ab
illo fub eadem ratione formali fub qua artingan-
tur : ica fimiliter charitas lictt fic nnus 1";>c-cic:1r:)_
mi habitus ; plures tamen a@us fpecie diverfos

: Diftintio fpecifica adtuum
ecificam habituam,ciim ha-
a{pecificentur:

us per obje
F

I

-
=]

C

E

O

1

;‘j&&ﬁ‘.ﬂ i“;wccjf-rg:{v-;,m charitatis it bonitas in- A inter {2 elicere :Jnt'cﬂ yquia talis divefﬁlasfpc‘:i_
[

fica altuum (e er m f'u'a!i:e:, COMparatigy,
ad habitnm , €6 quod abille non prout differyy,
infpiciantur , fed quatenus conveniung in eadeny
illo primatig infye,

ratiogne formali fub qua,
&ta ; vel quia non primario, & ex aquo, ffdcnm
ordine primarij & fecundarij bille refpiciunmyy,

Neque hanc doétrinam & folutionem infrin
annce 1 j

t’..i-.'i.biit addudta ; nam amog
Dei, & odium p t, quatenus eft Dei offepg
procedunt abhabitn charitatis | cum ordine Pfij
marij & [ecunda Lij ;- & eandem ravonem forma.

lem m:jnguut-,odiu enim peccarores Pmrtqhi-
mur, ratione boniratis divine amicabiliter djje.
¢z, Gaudium eviam , & amor {pecialiter fiy.
prus, funt de bonirate divina propeer {eipfam up.
de cadunt{ub eadem rarione formali : gaudium
vero elicitum 2 beatis de Deo, proutabipfispof.
{eflo; eft de Deo ur pofleflo ab ipfis, qllmt:-uus
{untaliqnid Dei; undeetiamillud moverrabo.
imario 4 charitateinf e&ta; quod
fuffi aritate eliciatar, Denj.
que amoreflicax & ineflicax Dei | non @qUe pri-
mo pertinent ad charicatem, (ed efficax ;r:m.{r;o,
& inefhcax fecundario :in peceatore antemifle
elicitur abauxilio, ciim virt
actibus imperf
diftin&io for: ione faétd inter
ipfos ; mate tamen eft | collatione & com
habita charitatis & quo eliciuntur ; quareille ha.
bitus eft fpecie atoma unus.

Objicies tertio : Charitas vie & chariras patriz
diftinguntur {pecie: Ergo charitas, prout ad yia-
tores & comprehenfores extenditur, non eft anns
{pecie atoméa habitus, Confequentia pater, Ante-
cedens probatus : Tum quia charitas vie regula-
tur pei fidem , & cognitionem obfeuram ; chari-
tas vero patrie,per lumen gloriz, & vifionemelas
ram ; diverfitas autem regulz arguitinadibus re-
gulatis {pecificam diftinétionem: Tum etiam quia
amor viz eft liber , amor verd patriz eft neceffa-
rins; quod videcur (ufficere ad inducendam di-
1 actus, & per confequens

n dentrpro
Juamvis illerum adug
alis {it, compa

verfitatem [pecific
in habitus,
Refpondeo riegando Antecedens. Erad primam
ejus probationem dico, quod ctim apprehentio
intelle&is non fir ratio formalis objeéti valun-
tatis , fed dunta tconditioapplicans ( ut docent
communiter noftri Themifta Philofophia)
icit ad inducendam
volunratis, miff
as ﬂlplp;'rbnf (5

tas cognitionisnon (i

tatem {pecificam in altu
ipprehenfionis, diver)
#r, ut loquitar S, Dodter quat,

i con,

2¢. de verit nifi per diverfas co-
gnitiones , diverfa boniras yoluntati proponatir
& reprefenternr : quare ciim per cognitionem
claram in patria, & per obfcuram in via,idem bo-
num uediligendum proponarur, ejufdem fpecic
eft charitas viz, & chariras patriz ; licét cognitio
per quam in duplici illo ftatu regulatur , fir fpe-
ciediverfa, Unde §. Thomasr. 2. quzlt. §7. att.
6. docetchatitatem viz non evacnagi per glotie
perfectionem , fed eandem numero maneré. Et
fecando loco fibi ebjicit : Habitus o5 afbus diffin-
Juntiur (ecundim objela : [od objeflnm amoriseff
bontm apprebienfim : cim ergo alia fir .qrx,"trren'm.;ﬂﬂ
P"-vr’}nr:: vite , ¢ alia 4}7;})’:!)0.{;‘?0 fiutnre %’MI:
widetur quod non maneat eadem charitas utrobi-

#z. Cui objectioni fic refpondet: Ad ﬁﬁlm"'”j"’
. aum 5 guod chavitas non haber pré afJ_.'.'.‘fJ
o[ e mg;:fr.iarrfmsﬁr enim non eﬁé‘:m.—im in it

=




i

WY R Y

sy
fal
A

atem non di-
fed foldim

intrinfecire
fic liber , & amot pa
tur aétus charitatis vie & patriz diftit
tialiter. Ex quamvis hocdaretur, ex hocnon pol-
ferinferri ; non efle &undem fpecie habitum cha-
ritatis in via & in patria: poteft enim idem habi-
tus , actus eflentialiter diftingtos elicere, dum-
r}
cedentis obje-

iz neceflarit

15, Non f;‘.‘n.]lli-
rui effen-

odo fub eadem ratione formali continear
m

ne PE

urliquer ex didtis in folutio
€tionis,

AN T o L s TN

2 charitas il rm@fj virtatibus ex-
wti.mz:.ar tam in effe phyfico
g‘:mﬁ, wmoralt £

Egant Lutherus & fequaces, ex
Nl’ em, etiam in eff& moris & v T
dtrnt;z-n,ch.\:im?i pa'u-.f"'t"("c'im per fidem ; in-
('\‘1!,1- non '\-‘L'LTI\ P(_‘ ‘.L.ﬂtlu“m ]'”"f*\.{:"l L
Calvi .‘.u.,vett'.\ilb. 8.fedk. §.aircha-
ritatem erga Dent
fide, & aliis v
proximum non efle fimpliciter & intenfive
fide, & caterisvirtutibus , fed t
extenfivé ; quoniam haber uberiores fry
latids patet, urpote movens & ihducens hom
ad adtiones reliquatum virtutam e
ilnd(iduplicmu videtur cot tere habirum (1‘11—
ritatis , unum quo Deus , alerum quo proximus
diligatur ; quod pracedenti articulo impugnatum
eflt, Ex Catholicis vero quidam exiftimant, quod
licér charitas omn®us vircuribus, in s
virtutis , excellentior fit, ramen in genere entis
&natur.t fides , urporead genus intelletivum
pertinens Eﬂi]"‘ perfetior. Sic docent Fetra-
rienfis 3, contra Gent.cap. 26, & Marcus 4 Serra,
hic art. 6. dubio unico. Pro refclutione hujus
difficuleatis

Dico prinic: Chariras
tis, eft t impliciter petrfectior
virtutibus.

Conclufio eft certade |
Corinth, 13. Major avt
quod ad minus v‘criﬁLari de

Jinftic cap.

1effe fimpliciter perfedtiorem
itibus : charitatem vero erga
per-

r
fL

genere moris & virtu-
;& omnibus aliis

itur enim 1. ad

n eft charitas;

tatis ait Chliﬁiﬁ.‘f];?c‘ eft
mandatwm; utique quiaeft mtaxim
tis. Item 1. ad Timoth. 1. tur : Finis praceprs
eff charitzs: finis autem excellentior eft his qua
ad i'_;ﬂ:fn :eF’\'W'U“ Denique Apoftolus 1. ad
Corinth. etis de ch: e ait ; Adbne ex-
...cm‘znrm; wiam Vebis deraonfiro. Que verba
expendens D. Thomas ibidem ait: DilefHo eff
Via gué direftiis in Denm itur. Cmc.cncm]tplus
Idio uon:mnpf cap. 17.dicens : Illa eft via re-
Giffima abfque devio | wia brevis r&fg,m tedio,
Vig p[ﬁmr *Ij':‘rue titmitlo , wia [ecura 5{:@‘1!8 pe-
viculo, vid juchnda cam bona focio , fcilicet cum te
Domine , amantiffimo duce.

Tom. IV,

LJ waxi

CHARITATIS,

e cﬁg- A Confirmatar ex SS. Pacri

. Ction"' el

A

349
ibus, quiidem paflim
profitentir, tumin parabelam de decem virgini-
bus, ubi uno ere peroleug , quod religuisliquo-
ribus [ug ;en,az.\:,\..u.uu.: LULCJ Jgtllxt Tum in
aliam , in qua agitur de voc uptias,, L‘ol
per veltem nuiu.xl:..u volut i
charitatem , quam etiam voc:
lam P:c:i}'\la:n Evangelij , pro qua Cl

1quenda, & tanc quam -
manda, De nique docent magni 1im2
ex mag:-.mmneLhm:ans effe metiendam, TtaD.
Bernardus ferm. 27.in Cagptica, nbi f_LxE\lr-

Luanviras ou
Sura charit, (138
multum r’:ﬁ.écr cnuam: iS5 s
pArvasgquav ;:mﬁ #ibi 1'
charitatem non hab

Ratio eriam [uffrag
Thomas hicart. 6. cim pe
flacin attinge
'\(_'E'.!'l‘,ll] 3 (}‘_H

tro virtutis confi-
[E»Pl‘ﬂ]ﬂn] lf_'\_;l!!ﬂl".] Ai-l nanorum
elt uldmus finis, virtures Theolo-
gica , qua Deum ut ultimum finem immediace
'1:11-*.9\111.:,:101):']%0155 fant moralibus , quz circa
media dunraxat verfantur : ex vinutibus verod
Theologicis, charitas eft nohil
ciim p:‘r' ectins Deum atting
(inquit §
undiim g

dem Desm , [e-

J
nobis wvel cognitio

B i i
veri, vel a deprio boni
fum I it i z;u‘,‘
D

c.fsuzr;,.zs ef! Jc', ,‘, st manet in chari

Nefcio utrnm m
mendari ¢ .uf it s ¢
elt. Brev: c ."rv”r 5
e, .fs”‘ .

puadam imperfe-
innexe funt, ut {pei amor
concupifeentiz qml}ens .:',mmupmvn com-
modum hominis cedit, & f|u' i obfeuritas: At ve-
roin‘charirare nul
Iu]uwur fercuri
FLI"D.TI" }‘\_‘:1

COﬂ!l'ﬁDd]' hl]ll“ ll“LI‘IW n \\)L

nam in patria, ubi nulla [i
objedti | perfecte vi

C‘Jliﬁl.\ntﬂ[ amplids :
confiftere cum peccate
toribus, ut {upra fatis
ritas illud omnino ex
inpeccatoribus | fed ) in juflis reperiri po=
teft. Unde Gregorius fuper Ezechicl. Ar,rgam
inimicus caftitatem in nobis s fi fine charitate vi-
Ordfif 2 200 fi?ﬂfi q!{'d lfJ‘lf CAvNe non P!‘f”&‘ﬁtr‘; Wt
l;txm'm d:ﬁ?:fmmr Abftineniiam pontimet: guia

ipfe cibo non wiitur , qui neceffitare Corperis non
Hrgetur. _D;ffrré.monrrrferxe:mr,;m FEFHT ROR ti-
met, [0 eidem operi charitas defie: qm:fs divitigrim
ﬁtiﬂfﬂ&f nec .rnﬁ' eget. Falde aiizem in nobis cha-
ritatem timet : quia hanc fes wememus in terra;
quan ipfe tenere nolenssamifi iz
riras eft omnium virturum excelle
loquitnr D. Irenzus, smuinm chari
nentiffimum. Unde Aurulht‘ usferm. 39. detem-
POTC "dl'ﬂ(]llfﬂs plﬂm ﬂ[llﬂ)ﬂlﬂ 3 h.lh.l“S rL\ T |1Ll—
dieram 1 51 #on vacat (1!‘.(}_Li|[ | omnes pﬁgu,.‘:
fxn(fu!wrﬁrmir: s ommia invalucra [ermonani
evolvere, emnia Seripurarum [ecreta peneirare;

Xx uj

Fides & i.-i's poflune
L enim in pecca-
muos ; at verd cha-

Le ‘1CF[




350
tene charitatem

guod ibi didicifti , tenebis etiam ‘quod nondim
didicifti. 'Si enim nofti charitatem . alignidnoftés
wnde ¢ illud pendet quod forte non nofti ; &4
et qued in [eriptiris intelligis » chavitas paters
ineo quod nom intelligis charitas latet. Ua’e'i_m.'
que tenet o qmud paret & quod latet in divintes
[ermonibus , qui charitatem tenet in moribus.
anpraprerﬁ.ﬂ:amim‘ charitatem 5 dulce ac [alu-
bre vinculiom mentinm , fine qua dives paunper ef_f;
& cum gqua panper dives eft. Haoin adverfitati-
bus tolerar, in p?ufpcr?a:ibm t:mfcm: > in duris
palfionibus foress » in bonis operibus hilaris » 17
rentationibus tutiffima , in bolfjhim!imrr latiffimas
snter weros fratves latiffima snter falfos paticn-
tifima. In Abel per Sacrificiwm graid , in Noé
per diluvivm [fecura , in Abrahe peregrinationi-
bus fideliffima , in Moyfe inter snjurias Leniffe-
mi, in David tribulationibus manfuetiffima : in
sribus pueris blandos ignes innocenter expeltats
in Machabeis [evos ignes fortiter tolerat © cafta
in Sufanna erga wirum , in Anna Paﬁ virpm , in
M gria praver virim. Liberain Paulo ad arguen-
dum s bumilis in Petro ad obediendun , bumana
in Chriftianis ad confitendum » diving in Chrifte
ad :'gnofcmdnm.

Dico fecundd , charitatem , non fohim mora-

3
q

liter, & in ratione virturis,{ed etiam phyfice &in C

el entis , effe perfedtiorem fide, & aliis habiti-
bus fupernaturalibus intellectualibus , qui funt
in via,

Hanc conclufionem exiftimo effe de mente D.
Thomz hicart. 6. ubi docet charitatem effe per-
fe&iorem fide : quodenim loquatur de charitate
non folimin efe morali, fed etiam in efle enti-
tativo , conftat ex €o quod primo loco fibiobji
cic: Altioris porentiz altior off wirtus , fivit & al-
tior operatio : Sed intellectas eff altior voluntate,
guia dirigit ipfam : Ergo fides » que eft in intel-
letn , eff excellentior charitates que eff in volun-
tate. Quod argumentum, ut patec, proceditcon-
tra excellentiam phyficam , & non contra mora-
lem:unde i S. Do&or nonintenderet chatitatem
efle perfettiorem fide, etiam phyfice & entitati-
v¢,in vanum fibi illud epponerer; & anico ver-
bo , facilique diftinétione, illud dilueret, dicen-
do feilicet hicrantdm fermonem effe de excellen-
tia charitatis in elle virtutis, non veroin ellephy-
fico ; quod ramen non facit, {ed aliter argumento
oceurrit : refpondet enim , quod quamvis intelle-
&us fit porentia ‘nobilior voluntate, non tamen
oportet, quod omnis ejus operatio {it perfectior
quacumque operatione voluntaris : Et ideo , in-
quit . corum que [unt infra nos nobilior eft co-
gnitio , quam dilettio s propter quod Philofophus
in 7. Ethic. pratulit virtutes intelledtuales mora-
libus : [2d corum que [unt fipranos. & praciput
dileitio Dei , cognitioni prafertur: & idet chayi-
15 eft excellenior fide. Quibus verbis rationem
fundamentalem noftrz conclufionis infinuat:nd
hicinvia, ubi cognitio noftra eft obfeura & eni-
gmatica, amor {uperiorum petfe@ior eft cogni-
tione faperiorum : Ergo ciim charitas & fides fu-
periora refpiciant, Deum fcilicer, qui nobis (a-
perior eft, chariras vie perfedtiot erit fide; licée
charitas patriz non fit perfeétior lumine gloriz;
& vifione beatificd; quia ifta Deum ut eft in fe
perfe&iffimo modo attingunt, & fidei obfeurita-
tem ac imperfe&ionem non habent.

Objicies prima contra primam conclufionem:
Regula eft nobilior regulato : Sed fides eit regula

DISPVTATIO DEC

ubi Pérra.’em oimnia ¢ ita tenchis A

IMA

chariratis, ipfam enim dirigit & regulat in fiis

adibus: Ergoeft ipsd perfectior,

Conf desper charitatem operatur gt

i '} 3

ait Apoftolusad Galat. . Sed id per quod aliud
operatur , viderurefl eo_mFerms-, ficut minifter
per quem dominusaliqnid operatur, elt ipﬁinfe.
rior: Ergo charitas hdei infecior eft.

Ad objeionem datd Majoui, nego Minorem;
lictt enim hicinvia charitas per accidens regule-
dem , & cognitionem obfcuram : pL'er fe

matur

tur per
tamen , & ex natura {ua, peticregulaci perlnmen
gloriz , Scclaram Dei vifionem; cim fit primg
proprietas gratiz fanctificaniis , qua eft radix Ju.
minis gloriz, 8 vifionis beatifice , & fonsaqua

oy
falientisin vitam xggenam, nzdicitar Joan, 4,
Ad confirmationem dicendum cum S, Thama
hicart. 6. ad 2. guod fides non operarur per dile.
Eionem , fiout per inft
[ervum , (ed ficut per formam propriam: & ideh
ratio 7on {equititr.

Objicies fecundd contra fecundam conclufio.
nem : Genus inrelleGivam eft perfectius entitati-
vé genere nppet:'mil' tcommuniter docent no-
ftri Thomifte , & colligitur ex S. Dodtore 1. p.
quzft. §1. art. 3. Ergo omnes {pecies contente
{ub genereinrd!ig‘l-rili, & omunés habits perti-
nentes ad potentiam intelle@ivam ; fune
Giores entitative quacumegue ﬂ\etie , & quocums
que habitu perrinentead genus & potentiam ap.
petitivam , intra eundem ordinem ; [ubindeque
fides entirativé , & in ordine phyfico , perfeétior
elt charitate. Conlequentia videtur legitimamam
eoiplo quod aliquod genus fir perfectivs, rotail-
lins extenfio deber effe perfedtior,, & confequen-
ter omnesillius [pecies debent excedere in perfe-
Gione [pecies contentas {ub genere im‘l;erfc&im
ri. Ergo &e. :

Refpondeo, concello Antecedente , negando
Confequentiam : lict enim [pecies perfediflima
generis perfedtioris debeatelle perfedtior {pecie
pecfetiffima generis infecioris , non tamen ne.
ceffarinm eft, quod (pecies non per fectiflimage-
neris perfectioris, excedat pet giffimam gcnéxis
inferiotis ; fed interdum [pecies perfeltiffimage-
netis imperfectioris, potelt effe nobilier aliqua
fpecie generis perfectioris , quia ratione diffe-
rentiz contrahentis genus imperfectius, excel-
fus ille genericus compenfari poteft:v. g, licee
qualitas adtivaex fuo genere perfedtior fic quim
pafliva , tamen poreltd iri aliqua qualisas few po-
tenria pafliva, que ratione differentiz nobilier
ficaliqua qualitate a&iva ; calor enim eft qualizas
activa , potentiz vero cognofcitive , inquantim
recipinnt fpecies , funt [m{[i\u: , & tamen rationé
diff:rentiz [pecifice elevantur fupra adtivitarem

_caloris, caliorum accidentium materialiom ;&
cotpus corruptibile,, {i fitanimatam , potelt elle
pecfectius corpore incorruptibili quod nonyivie,
licer ratio corporis incorruptibilis perfedtior fie
de [e quam corpus corruptibile. Similiter ergo,
‘lice‘:t genus intellectivum fic perfeltius entitativé
genere apperibili, pihileminus charitas , rations
differentiz (pecifice, fea nobilioris modi tendén-
di in Denm, fidem , prophetiam , & alia donain-
telle@tualia que dantur viatoribus , [uperare po-
telt, & ablolucd ipfis efle perfectior,

&%
i

eirenituan , wt dominug per

rfe.

==

=

_om




o=

88

Vi

ANTYIcY rvs Vi

T irnm L‘«{Mn'nlr.r [).’ir&.e‘t‘r{r[t‘:ff angeri pofiit in
wia , € quomode ad ejus angmentaum
aftus nofiri concurrant

Lim Begardi & Beguinz cenfebant chari-
O tatem in hac vita habere cerrum quemdam:
terminum, quem interdum pofic auingere, & ul-
tra quem non poflic ulrerins progredi: quorum
errorem Concilium Viennenfe Clement. 4d no-
ftrum de hzreticis exprefse damnavic. Unde
Dico prim© , charitatem habitualem , quandiu
fumus in ftata viz , augeri PnfTe_ Conclufio eft
cerra de fide: colligitur enim aperce ex variis Scri-
pturz locis , preefertim exilload Ephef. 4. /7 cha-
ritate crefcamus = & ad Philip. 1. Oro ut chavitas
veftra magss ac magis abundet : Proverb, 4. jf-”‘
frorums [emita quafi lux [plendens procedit . &
crefeit ufque ad perfelliom diem. Ubi per diem
mec&um [igniﬁcnturilﬂe , quo beatifici vifione
perfraemur. Unde P{al. 8y, dicitur : Thunt de
wirture in virtutem , widebitur Deus deorum in
Sion :ideft crefcent in virtute & chartitare, donec
adillam vifionem perveniant. Erad Galar. 6. Bo-
num Antem faciemes non a.'cﬁ.c:'amxs : tempore
enim [ito metemus non deficientes: Ergo dum tem-

RIS o Ry TA RS

351

A Ratio étiam id fiader;nam u difcurrit D, Tho.

P habemus o operemur bonwm. Quibus verbis |

fignificar Apoftolus , totum hujus virz tempus
aptum effe ad bené operandum , & ferendum

. qued metamus in altera, Denique Apocal. ulti-

mo D. Joannes ait : Qui juftus eft s juftificetnr
ddbuc; & Sapiens Proverb, 4. Newvercaris ufque
ad mortem Juftificari. Quibus duobus pofterio-
ribus teftimoniis Concilium Tridentinum (el 6.
cap. 1o. definit & explicat juftitiz fen chariraris
angmentum , & ibidem ait : Hoc juffiriz incre-
mentim petit Santta Ecclefia, clom orat : da nobiss
fidei s f;uei, & charitatis angmentam.

Faventetiam SS. Patres : Profper enim inlib.
fentent. D. Auguﬁini, fentent. 102, fic ait: I'n hac
Vita gue tota tentatio eft , eriam in [(iblimiffims
Santtis non xpprfbendimr illa perffﬁiu s CHE mont
[uperfit afcenfio. Hieronymus fuper Plal. 83,
Quicungue Sanlins quotidie in priora extenditurs”
& prateritoriom obliviftitnr. Athanafiusin vita S,
Antonij refert, illum paild ante mortem Difci-
pulishee dixifle : Hog fir primum cunétis in com=
miune mardatim , wullum in arrepti propsfiti vi-
gore laffefcere s [ed quafiincipientem debere fem-
Fer augere guod caperit. Irem Leo Papa ferm. 2.
de Qﬂdrageﬁma ait : Hec eft perfectorum vera
Juftitia , ut nRAGUAT Frm}'nmm;? fe effe Pe‘fﬁ‘&'w:
ne ab itineris nondum finiti intentione ceffantes,
incidant in deficiendi periculim », ubi proficiends
depoferint appetitim. Denique D. Bernardus
ait: Fir bonus nunquam dicit [atis éff , fed [(em-
per efuriz, fititque juftitiam , & [i [empey vive-
v, femper de bono in melins proficeret. Et ite-
ram : I wig vite non progredi , vegredi eff .citm
nibil adbucin wﬂ'emﬁmuPc’?mrmm.’.lrem Epiit.
91. & 243.ad eum fenfum refert quod Angelos
perfcalam aftendentes ac defcendentes vidit Ja-
cob, neminem vero ffantem ; quiafpiritum no-
ftrum , ficut & corpus, vel crefcere vel decrefcere
nece(feeft. In hunc etiam fenfum dixitre@é Sa-
piens : Citm confummaverit homo 5 tune incipiet.
Quafi diceret, in virtute & dharitate nulla eft
confummatio ; feu nullus terminus,fed in ea tan<
quam incipientes perpetud verfamur,

D

mas hic qualt. 25. art. 4. julti quandia funt in hac
vita , tandiu funt viatores : de ratione autem viz
elt, ut quanto aliquis magis per eam progreditur,
tanto magis ad terminum accedat:unde ciim cha-
ritas fit viaqui ad Deum tendimus, juxea illud
Apoft.ad Corinth.iz. Adbuc excellentiorem viam
wobis demonjiro , de ratione charitatis viz eft ur
poffit angeri , ur quo magis augerur, €o magis
procedamus, & accedamus ad Deum,cui non ap=
propinqguamus paflibus cerporis, fed affe@ibus
mentis, ucait Augnftinus:alioquin {i chacitas viz
non poflet augeri, fed haberer prafixum 6ibi ali-
quem terminum , ceffaret jam viz proceflus, &
juftiinhacvita viavores effe definerent ; quod eft
maximum inconveniens , & facris litteris , ratio-
nlque aperte repugnans. :

AdditS. Dottor quaft. 24. art. 7. non polle
prafigiterminum augmento charitatis in hac vi-
ta, ratione ipfius forma , clim charitas fic parti-
cipatio quzdam infinita charitatis Dei 5 nec ex
parte agentis,ciim caufa producens charitatem fic
infinitz virturis, (cilicer Deus ; nec ex parte fiib-
jedi, ciim femper charitate crefcente ; fuperex-
crefcat habilitas ad ulterius angmentam : E rgoin
hac vita charitas non habet terminum augmenti,
fed (emper potefbcrefcere & augeri,

Objiciebar tamen htretici Begardi : Si charitas
in hac vita non habet terminum augmenti, fequi-
uir quod quilibec juftus poffit zquare , vel fupe-
rare inintenfione gratiz & charitatis Chriflum,
aut B. Virginem. Sed negatur fequela: quamvis
enim quiliber jultus femper poffic in gratia &
charitate proficere, de factotamen non exceder
terminum €x divina praordinatione {eu prade-
ftinatione prafixum: unde cim nullus ad tantam
gratiam & charitatem pradeftinarus fir,quantam
Chriftus & B. Virgo poffident, nullus eosin gra-
tia & charitate excedere vel zquare potelt.

Quares , an charitas viz poffit pervenire ad
pecfeionem intenfivam charitatis patriz ?

Refpondeo,quod {i ficfermo de charitate quam
idem homo habevin via , & poflea habebitin pa-
tria, charitas viz nunquam pertingit ad perfe-
ctionem intenfivam charitatis patriz ; quia ciim

Deus ptamiet ultra condignum , & przmiom °

beatitudiris , faltem fecundario , confiftat in di-
lectione & amore Dei, charitas quam in patria
habet beatus , non manetin eo ftatu & gradu,in
quo fuitin ultime inftanti viz, fed aliquod in-
crementi accipit, cim primim homo beatus fit;
Sivero comparatio fiat charitatis cujuflibet via-
toris ad charitatem enjufliber beati exiftimo plu-
rimos viatores habere charitatis habirum inten-
fiorem , quam plurimos Beatos & comprehen-
fores ; ut paterin Sanéis eximiis, qui longo vi-
tz tempore f[acramenta cum magna devotione
& crebertimé frequentant , platimaque pro Deo
patiuntur & agunt , & continud fere in intenfis
attibus amoris divini occupantur : hi enim lon-
gé fuperant habitum charitatis exiftenzem in in=
fantibus, cum fola gratia baptifmali decedenti-
bus ; ficut & charitatem exiftentem in illis, qui
brevipoft converfionem & primam juftificatio-
nem moriontur, aurdiu quidem vivunt, (ed re«
mils¢ operantut.

Adverte tamen, qued licét interdum charitas
viz poffit, in fenfu explicato, pervenire ad per-
fe@tionem intenfivam charitatis patrie,ifta tamen
fcmpcr illam excedit in {tatu & modo aperan-
di 1 quia charitas pawiz it copjunéta lumini

90

g1

9238

937

o




verb}s apercé Li"'l""' it a '1 bl.s nrllm meritoriis
Jeflicientiam Fl]‘,‘l].t_.‘.ﬂ] in md” ie ad augmentum

merit & d:flmﬁ[im'm\f

n:{t‘qnc difpofitionem
nonfohim w‘l-‘»ra]cm ,fed etiam phylicam

I\uln etiam ﬁ Hmmtnr In prmns enim q'lud
5

itice L\ht\"[]tu'lgl']ﬂ‘lh]t
oftrum Martinem, dc \('cnrem
t. 1, dubio r.concluf,

raipfius rei l"'o-—’.‘.‘&\n : .SLJ actus noftri

[} i T M 1
ni\*l!i_l_ﬁ cll:U‘il:‘.ris

atur hae Tatip;

, 8 Limilicer chy. *

tur, qua (une dg-.
NI gratia &

"..‘ m i ejuf

3 .‘l)lil‘,‘ me

& Virtuis
J‘us‘s in

gmentum illarum for.
m illarom prima
*m-1n Tatione efa,

arm ne mmﬂnu

natur fo ¢ pracontinens ;ud aug-

mentom v

pote ‘E formam e

ire, aut radicace

b, non poreftil-
o1s unire , auc facerp

q
tum intenhvy

nis cum pri

rratiz & charitatis c-l quldem
refleillarum, nont
m in i"taf‘f‘(.‘('ﬂ'-; tiis,

Etfi ante angmentum fiuppo-
harizas , no'nm'l n fapponun-
fed in gr dliv : Argratia &
charirtas remi(lz m.ru:-ntznarc'Im;\lt:f:m:{ phyficé
aggment ‘.cr,ani-uz"n'.‘a n i ! 1-:{1'1* ef-

rurinee

). Thomas
lo la(‘u r-'uj"r.

1. 41T, 8. clim
taltra fuam
m‘b el cha=

beat, Relpc mdel AJ
1ENLUI FrALSRHON
5 gratie., lickt [ie

arbor s etfi fit fu-
" tamen_ [upra
>ntum gratiz &
charitais, hc_-}c E‘Xcej.‘nt qiz ititatem gratie re-
mi(l, non excedere ramen virtutem effe@ivam
illins. .

Sed facil
Thomam |
autem de

Secund

futs : fﬁ:‘.

w*mmctur ex Cw,emaomidcm D.
rirtute meritoria glmz non
va illius,
pars conclufionis , qua afferit adus
:difpofitiones phyficasad augmen-
ius, probatur contra Suarem , & alios Re-
centiores, exiftimantes illos moraliter folim ad
ejus augmentum dilponere : nam.-uc {upra dice-
bamus, Ceniﬂmc t ranam, entialicujus habitds,
s : Sed adtus chariratis p"w 1
ad primam infufionem gratiz &

Ceunfic mhur D. Thomas hicquaft.24. arr.‘i
a

F=3




1ol

105

104

¥o8,

197

DE VIRTVTE CTHARITATIS.

&d augmentum charitatis requirit difpofitionem

foportionantem fubjectum ad formam : ex quo
infertin refp. ad 1. quodlicer quiliber aétus cha-
yitatis mereatur ejus augmentuim, non tamen po-
fito quoliber actu remiflo ftatim angetur chari-
tas, led folim quando ponitur adus intenfior
habimm , ut conftabit ex dicendis articulo fequen-
1i: At fi a&us charitatis folim moraliter & meri-
tori¢ concurrerent ad augmentum habitds , non

A

requireretur talis proportio & coapmtio inter

adum & habitum , ut de fe patet : Ergo juxra D.
Thomam,aétus charitatis funt difpofitiones phy-
ficz , & non folim morales , ad avgmentum ha-
birds.

Dices:Si a&us chariratis fint difpofitiones phy-
ficz ad cjus augmentum,, fubindeque requiratur
actus intenfior, ut detur augmentum , nunquam
adtui remiffo correfpondebit {uumy przmium;
quia ciim ille adus intenfior etiam mereatur, &
difponat ad augmentum {ibi correlpondens , re-
linquitur adtus remiflus precedens fine aliqua
difpofitione, quz non fit occupata {uo proprio
augmento : Ergo vel nunquam dabitur illi pre-
mium , vel eadem difpofitio delervier pro aug-
mento actls remilli, & a&is intenfi, quod eft
ponere, aliquod augmentum dari fine difpofitio-
ne phyfica fibi correfpondente.

Hocargumentum tangit praecipuam hujus dif-
putationis difficultatem , qua Theologorum in-
genia miram in modum exercet, & torquet. Un-
debell¢ ait Goranus ferm. 2. in Dominicam 23.
polt Pentecolt. Clerici difputant de augmento
charitatis : fed [anéli orant pro angmento charita-
tis e, Utergo plené & dilucidé hac difficulras
refolvatur , due 2 nobis breviter hicdifcutienda
funt : primum eft ; an actus chariratis, eviam re-
mifli, mereantur augmentum ejus @ {ecundum,
quandonam rale augmentum pro actibus remiflis
conferatur, an quando actus remiffus elicicur, vel
quando ponitur aétus intenfior habitu, aut ipfi
zqualis , vel urrum ufque ad finem vitz differa-
tur? Unde {it

ArTicvivs VIL

An alflus charitatis remilli augmentam gra-
tie s charitatisy ¢ glorie mereantur?

Artem negantem tenent D. Bonaventura , &

Durandus , quibus favent Victoria , Soto, &
Vega, exiltimantes actus remiffos charitatis elle
quidem meritorios augmenti gratiz, & glorie,
fed non chariratis : fupponunt enim ifli Authores
gratiam, & charitatem in adultis zquales non el
fe, nec fibi mutuo correfpondere , fed aliquem
pollein gratia effe valde peifeGtum, quitamenin
charitate erit {atis imperfectus : ficur (inquiunt )
in Chrifto gratia fuit infinita , & tamen in ipfo
non fuit infinita charitas. Bannez autem hic qu,
24.art, 6. dubio 1, & in reledt. deaugmenro cha-
titatis , concedit quidem a&us charitatis remiffos
mereri de condigno gratiz , charitatis , & gloriz
augmentum , {ed aitillud non efle diftinctam ab
eo quod deberur a&ibus intenfioribus habitu,
eundemque gradum gratiz, chariratis , & gloriz
effentialis daria Deo pluribus titulis ; & ad fum-
mum aétibus remiflis majorem gloriam acciden-
talem correfpondere. Pro explicatione verz , &
communis fententiz , fit

Tom., IV,

C

E

£33

§ 1.

Fera [ententia fequentibm conclufionibus
Jatuizar.

Teo primé, ackus charitatis remiffos decons

: digne promererigratiz , chariatis , &glo-
Tiz augmentum. v

Probatur primo ex Scriprura: Nam Matthzi
to. & Marci 9. dicitur eum qui dederir calicem
aquz frigide in nomine Chrifti, non fore pri-
vandum mercede (ud : Arquiiftud opus eft valde
remiffum , & minimum incer opera pietatis ; Er-
go actibus etiam remiffis charitatis correfpondet
merces vite ziernz, & augmentum gloriz ; fob-
indeque etiam gratiz & charitatis, quibus glo-
ria menfurawar. Ibidem etiam dicit Chriftus Do-
minus: Feftri autem capilli capitis omnes nume-
vati [unt, hoc eft, omnia opera veftra bona,om-
nes cogitationes , quantumvis leves | & capillis
fimiles , ramen numeratz funt apud Denm , utiis
dignam metceédem in die judicij largiatur, ficuc
explicat Ambrofiuslib. 2. de SpirituSan&o | his
verbis : Quid mibi prodeft i Dens ipfe omnes
meos mowit capillos ? Illud mibi redundat, & pro-
ficit, i bonorum opernm pervigil veftis remune-
rationem gloria doner arerna.

Confirmatur ex illo 2, ad Corinth, o, Qui parce
j?miﬂar,par;é @& meter. Quervm verborum fén-
fus legitimus eft,juxta communem explicationem
Docterum , quod qui operatur remifse, recipiet
remiflum gradum gloriz , & pro paucis operi-
bus parvos gloriz gradusconfequerur. Unde S.
Bernardus hunc locum explicans, ait: Parva fz-
minis detractio , magna fegetis eft diminutio,

Probatur (ecunds ex Tridentine fefll 6, cap. 1o,
ubi docet jultos per bonaopera, quibus mandata
Dei & Ecclefiz obfervant , créfcere in gratia qui
jufltificati funt: Sed ad obfervationem mandate-
tum non eft nece(larivm quod julti operentur ex
actuintenfiori, quam fic habitus preexiftens:Er-
goutcrelcantin gratia & charitaté, fubindeque
in gloria ,non requititar quod adtus meritorins
ejuldem augmgnti fic intenfior habitu przexi-
ftente ; 8 per confequens per aétus remiflos cha-
pitatis,augmentum gratiz , charitatis , & gloriz,
de condigno merentur.

Confirmatuar : Tn eodemi Concilio , eadem fef-
fione 6. can. 32. fic dicitur : 8¢ guis dixerit jufti-
ficatum bonis operibus qua ab ¢o per Dei gra-
tiam , j.f.s i Chrifti meritum fiuns 5 non verd
WEreTE AugmEntum gratic 5 Vitam aternam , ¢r
ipfius vita aterne , fi tamen in gratia decelferits
confecationem » arqne etiam glorie angmentim,
arathema fir, Sed'quiliber altus charitatis,etiam
remifls, et opus bonum, fadtum a jufto,per Dei
gratiam, & Jelu Chrifti meritum : Ergo elt meri-
torius augthenti gratiz & gloriz,

Confirmatar amplids : Concilium Tridenti-
num , Scriptura , & Patres, meritum tribuentes
noftris operibus, indiftinéé loquuntur, neque
inter actus intenfos & remiffos ullo modo di-
{tingunt: Avubi jurapondiftingunt , necnos di-
ftinguere debemus : Ergo &c.

Probatur rertio conclafio ex D. Thoma r, 2.
quelt. ng.are. 8. ad 3. ubi aiv: Quoliber altu me-
vitorio meretuy bomo-angmentum gratie. Er hic
queett.24.are. 6. ad 1. dicit: Quiliber aitus chari=
tatis, merethr charitatis augmentum, Ex quibus
verbis hoc argumentum formari poteft: Meri-
tum augmenti grati¢ & charitatis,non ftatablque

Yy

e,

1
11T,

nz)

113




114,

116.

Difp. 1.
art. 7

354
mietito angmenti gloriz ; cim gratia fic {femen
gloriz & charitas menfura luminis glorm:,__&'
vifionis beatifice , ur ex eodem S. Doctoreinfra
oftendenus: Sed . Thomas 1 priori teltimonio
docer, quofliber actus charitatis mereri augmen-
tum gratiz, & in pofteriori,mereri charitatis ang-
mentum ; Exgo fentic quemliber aétum chariza-
tis , éBiam remiflum,promereri glorie, gratie, &
chatitatis augmentum.

s Quarro probarur ratione: A ¢tui charitatis re-
miffo, hoc eft non adzquanti intenfionem habi-
zils , conyeniuntomnes conditiones , ad meritum
de condigno augmenti gratiz & glorie necefla-
iz cft enim fupernaturalis, in obfequium Dei
factus, ab homine grato procedens, & a charita-
teelicitus ; qua folim conditiones ad meritum de

condigno requiruntur , ur in Tractatu de merito

oftendimus : Ergo actus remifli chariratis funt
meritorij de condigno augw.enti gratiz & glo-
iz,

Quinto fuaderi potelt eadem conclufio ex ab-
furdo & inconvenienti , quod fequiturex adverfa
fententia : Si enim per actus remiflos juftinon
mererentur augmentum gratia & chariratis | fe~
queretur eum quioperaretur remiflits | d!jqunnv
do mereri , non vero eum qui operatur intenfids,
{eu qui ferventiorem charitatis adtum elicic: v, g.
fiinaliquo fit charitasur unum, & operetur in-
tense ut duo, merebirur augmentum gratie &
charitatis; i vero inalio ficcharitas ue fex, & ope-
retut intensé ut quatuor, aut quinque, juxta Ad-
verfatiorum {ententiam, augnzcntum- gratue &
charitatis non merebitur; quod abfurdiflimi effe,
& a ratione penitus alienum , nemo eft qui non
videat: fic enim idem actus, prour fieret a {an-
¢tiore , non elfer meritorius ; prout vero fierer a
minus {anco, effer meritorius,

Denique probari potelt {pecialiter contra Vi-
¢toriam , Sotum , & Vegam, ac demonftrari,
quod repugnet actus charitatis remiffos mereri
de condigno augmentum gratiz , & gloriz, nifi
etiam augmentum charitaris mereantur. In pri-
mis enim, juxta D. Thomam 1. 2, qu.r,ﬂ. 1O,
att. 4. ad 1, charitas dimanara gratia, ficur po-
tentiz ab anima: Sed non ftac augmentum effen-
tiz , ablque incremento proprietatum, ficut non
{tar abfque proprietatibus exiltere eflentiam:
Ergo non Eoteﬂ gratia habitualis crefcere | abl
que augmento chariraris @ {'ub:‘ndeque repugnat
adtus charitatis remiflos, mereri de condigno aug-
mentum grati@ , & tamen non meteri de condi-
gno augmentum charitatis.

Confirmatur : Si augeretur gratia , & tamen
charitas non augereur , fequererur quod ille qui
magis effet dilectus a Deo, mimis diligerer Deti,
concraillud Proverb. 8. Ego diligentes me dilige;
& iftud Yoan. 4. Siguis diligic me, diligetnra
Patre meo, & ego diligam eum, & matnifeftabo ci
meipfum. Quibus verbis ﬁgn‘iiﬁl_c.ltur,quod ma-
ris diligentes Deum, magis diliguntur & Deo:
%imr:’ta: enim cft 1]11‘!’1‘11&1 af;nicitiﬁnter Deum &
hominem, utart. 1. oftendimus. Sequela patet:
Nam per gratiam homo diligitur 4 Deo, cim
gratia faciac hominem objectum congruum di-
vinz dileQionis , ut in Tract. de graua declara-
vimus 4 per charitatem vero homo diligic Deum,
cum illa fic principium proximum diligendi: Er-
go fi effer major gratia in aliquo, quam chari-
tas, &M habitus gratie fandtificantis augeretur,
non aucto habitu charitatis, homo magis dilecus
4 Deo,non magis diligeret Deum,

A

DISPVTATIO DECIMA

Deinde quod etiam repugnet homifem g !
rerl augmentum :L:]oz'inc & vifionis hmtiﬁm u,
abfque eo quod mereatat augmentum Cl]ﬂl‘ita[ig’
oftenditur ex D. Thoma qi variis in locis dnce:
gloriam proportionari, & menforari fecundyim
quancitatem charitatis, fed prafertim 1, P-qu.a,
art. 6. in corpore ubiait : Quiplus habebit de cha.
vitate., perfeftiiis Denm widebis . & beatior eriy,
Etibidem docer,inaqualitatem vifionis proximg
reduciin luminis glonz inzqualitatem , & iltam
in inzqualitatem charicatis. Item 1.2, qQu- i1y,
art, 8. probar hominem fuis :u‘,‘tib1151ncrériaug.
mentum charitatis & gratia, quia tale augmens
tum eft viaad augmentum g‘.orim; quiantem yli
DM meretur terminum, meretur etiam inteima.
dinm. Demum in r.dift, 1. qu. 2.art.3.ad 2. &
ad Annibaldum ibidem ad 3. cim fibi objecif.
fer : Qui pqreft ad majus, poteft eriam ad minys:
Sed homo quc)hhct actu charitatis mererir anp..
mentum vite @terne, quod eft m;ajusnugmen;,
charitatis : Ergo multo magis augmentum chari,
tatis. R efpondet negando efle majus,mereri aug.
mentum vire @ema, quam augmentum charia.
tis, quia meritum augmenti charitatis eftmeri.
m augmenti vite zrernz, & cconverlo, Cen-
{ec ergo D. Thomas, hominem per adtuminten.
fum, vel remiffum, non polle mereri angmentun
elorie , & vifionis beatifice, nifi crian{augmm_
tum charitatis mereatur. 3

Dico fecundé : Actibus remiffis noncorrels
pondet diverfis tirulis idem gradus gratie ; chari-
tatis, & gloriz, qui deberur actui intenfiori,ad
augmentum habicds difponent, fed diverfus. Ira
communiter docent noftrn Thomiftz , conug
Bannem fupra citatum. ;

Probarur prime : Concilium Tridentinmn, m,
fup';:'_ citatum , definit jultos crefcerein gratiade
charitate per bona opera, quibus mandata Dei &
Ecclefiz oblervant, {ubindeque per actus charita.
tis-etiam remiflos ; ciim ad obfervarionem man.
darorum non fit neceflarium , quod homa eliciar
actus intenhiores habitu, ut fupra arguebamus::
Atquifi actibus remilfis, non correlponderetal
quis gradus gratiz & charitatis, diverfus abeo
qui refponder actui intenfiori , ad augmentum

. habiuiis difponenti, {ed idem gradus daretur plu-

ribus titulis, juftus non poffet dici cum proprie-
tate per actus remiffos charitatis crelcerein gras
ta & charitate ; ctlin forma non dicatur cum
proprietate crefcere Scaugeri , nifi crefcarin in-
tenfione, & novam aliquem, quem anteanon
habebat, gradum acquirat : Ergo actibus chari-
tatis remillis refpondet aliquis gradus graviz &
charitatis , diver{us ab eo qmdchctura&tﬂ intene 4
fiori,non vero idem,ut datus pluribus ciculis.
Confirmatur : Idem Concilium feff. 6. cap.
16, ait. Bene opemm.ébm ufque in finem prepe-
nenda eff vita arerna s tanguam merces, ex ipfins
Dei promiffione bonis ipforum operibus ¢ meritis
fideliter reddenda: Ubi etim nullum opus bonum
excludatur & merito vite @terna, colligitut non
foliim actus charitatis intenfos, fed etiam remil-
fos, effe meritorios praemij vite @rerna , €julge
augmenti, ac per confequens augmenti gratie &
charitatis: Arqui fi idem gradus glorie, & grane,
ac charitatis , qui refpondet aétuiintenfior, ad
augmenturti habitds difponenti, refpondererdi-
verfis tirulis ackibus remiflis , non refpondeict
ur merces ad n-qu:.llimtcm }uﬂiti;u , & ur prée
minm ipfis adequatum ; ficut denarius j.:.m

3
ex julticia debirus operanti pro operé uimts

110+




DE VERTNIE GHERETATIS

diei , non rffponde:et ut merces 0pen alterius A reatur gradum ﬂlflmm gloriz , diver

diei, quamvis diceretur debitus alio titylo ; v.
g fi ahqd:s laboraret in vinea alterius per tres
dies , & mereretur quolibet die viginti afles , qui
yeller remunerare laborem illum trinm dierum,
folvendo tantim viginti afles , fed plaribus titu-
lis, cenfererur laborem duorum dierum, {ui mer-
cede fraudare: Ergo idem quod prids.

Dices , ad falvandam cum rigore doétrinam
Concilij, & ejus dgfinitionem, fufficere quod fa-
teamu, adtibus remiffis charitatis re(pondere no-
yam giouam accidentalem.

Sed contra : Concilium locis cicaris indifferen-
ter loquitur de bonis operibus , intenfis , vel re.
miffis : Ergo ficut b8his operibus intenfioribus
correlpondet intenfior gloria, non folim acci-
dentalis , {ed etiam effentialis ; ita 8 actibus re-
miflis relpondet novus gradus gloriz effentialis,
& non folim novaglotia accidentalis,

Probatur fecundo conclufio: Pluribus operibus
farisfadoriis non corre(pondet remiffio ejufdem
peha ph‘rlbur. titulis , {ed majoris peenz condo-
natio : Ergo fimiliter pluribus a&ibus remiflis
chari:ms non refpondet , diverfis tirulis , idem
gradus gratiz c[\anums & gloriz , qmdc‘\ewc

&r i inten {mrl , ad augmentum 111bt[us difj po-
neénti , fed diverfus, Cnnﬁ:qucnna patetex pari-
tate rationis : eadem enim videtur effe ratio de
merito, ac de fatisfactione ; ciim non minils in
merito, quam in fatisfa&tione, juftitiz zquali-
tas fervanda fit. Antecedens eriam videtur mani-
feftum ; Sienim aliquis eadem intenfione & cha~
ritate jejunet decies, plus fatisfaciet pro peccatis,
& peenis eis debitis, quam fi folim jejunet femel:
Ergo Plutlbus oper'bus {atisfactoriis non corref-
Pondft remiffio ejufdem peenz, pluribus ttulis,
fed majoris peenz condonatio,

Probatur rertio : Diverfa peccata puniuntur in
inferno diverfis paenis parricu‘arihus non verd
eadem poend , ur pluribus tirulis inflicta : Erge
Pluubus ackibus remiflis charitatis corrsfpondcrc
deberdiftinétus & p ::rucmans gradus gloriz,non
ver6 idem pluribus ti

lis. Antecedens eft cer-
tum : Confequentia vero videtur manifefta.Nam
ut re€té aic Victoria, relectione de augmento
charicatis | parte primi: Indignum videtnur divie
na bonitare , ut malo , guantumcnmque
fmfjfa > recipiat quis penam ( fcilicet parricula-
rem & diftinétam ) & pro bono aétu r.t::am_/]': nen
habeat mercedem , (cilicer diftinétam 4 mercede
adis intenfioris, ad augmentum habirds difpo-
nentis , {ed eandem divecfo titulo.
varto fuaderi potelt copelufio hac ratione:
Actus intenfus ut oo, elicitus ab habente cha-
ritatem ut decem, majoris eft dignitatis, melioril
que conditionis, quam adtus intenfusut quatuor,
clicitus ab habente chariratem ut noum ; cimille
iftumin intenfione excedar; & alias rarione ma-
joris dignitatis {ubjedti operantis non decreltat,
fed augeatur petids dignitas aut valor operis:Sed
ifte fecundus aétus elt meritorius augmenti gra-
tiz, charitatis, & gloriz, diftin&iabaugmento
(]l.md in pt:rmm‘n corre(pondet cuiliber alteri
adtui chariratis, five antecedenti, five fubfequen-
ti: Ergo etiam primus actus , etfi remiffior habi-
tu, meretur novum gradum gratix, charitatis , &
glonz ac diverfum ab eo (]\lldll]t..[‘if actui in-
tenfiori , ad augmentum habic(s difponenti.
Denique probarur conclufio ex abfurdis & in-
convenientibus, qua fequuntur exadverfa fen-
tentia : Sienim peractus :cmlﬁ'oa homo non me-
Tom. 1V,

pro alt

qula&m intenfiori ”ld:ilT“’L‘I en mnr habitdsd
nenti debetur , quu.mr l rominem {2 néumn
qui per quinquaginta, vel fexagintaannos vitam
fané&iflimam ducerer, cmm‘ﬂ'o innumeros actus
charitatis,{oltim intenfos ut 0&o, & tandem ciim
actu charitatis intenf{o ur dece
TEretur,, Non receprurum majas
tiale, qub.mi;omi;mm flagitiofif
mu!loslml 108 vitam egerit turpiffimam , & omni
vitiorum ac f"mmmu m genere refertam, & fo-
Iim unico 1'~ﬂaun ante mortem elicuic a@urn
charitatis utdecem ; quod rationi, ac divina ju-
ftitiz 8 aquitati partim confonum videtar.
Sequitur eriam ex eadem f'cnrcn‘m quod {i ho=
me cliciat plures adtus remiflos ,
adtum Feuﬂn'm.em, & rcmnwer
perpewd carebunt fuo prac
bebunt augmrrtum oratiz & g
tulis ipfis correl] {pon ndens 3 ﬂm:ncellue fequitar
gtiod juftus omnine privabitur premio , quod
meruitde condigno: Sed hoc dici nequic ; alias
Deusin pr‘emlax do non effertam liberalis,quam
]11&115111 puniendo ; fi :‘md m non relinguic de-
"ncr,t'im {'HC] ¢ena, 5- "‘ Uerer meritum I: 1€
pramio, ut recté ratioci u: Iluft
nionenfium \rt?‘lerllcn 1
egregic ac eruditc Bannis fententiam confuidr.

6. IL

0~

1
Y
11

artyrium pa-
il

C‘ll. P

lir

Solvnntur objeltiones,

Bjicies primo ‘contra primam conclulio-
0 nem : D. Thomasin 1, dift. 17. qu. 2. art. 2
ad 2. ficait: I\Hz'!'ib:: allus charitatis , inguantum
eft informatis tali habitu , ordinatur ad pramiuzs
[ 'r’rfm’:, non tamen. ad angmentis préamij,
[¢d nec ad angmentum charitatis, Idem haberad
Annibaldum ibidem art, 3.in corp. 2. 8zin 2. dift,
27. quzlt. r.are. 5.ad 2. ubiinguit: Non oporte
guod gnilibet altus meritorins augmentum graria
THEFEALHT 5 qﬁ“ti non 1?1 qf‘t?.l! L}'fotf[l "ﬂcrffﬂ)’iﬂ fﬂ—
veniturilla conditio , p-—-mu.r- ex atfty
tur angmentnm habitus , fm i 1
quﬂ 7!’455 hf'li’!‘fg}"ﬂf' :
tionem [warum viriwm , ita ut in nulle de) |
tia Dei, Ergo ex D. Thoma actus remifli chari-
l"{ﬂs non merentur aubq entun "lOL:.‘..‘ ’f €Cc Sla-
tiz , nec chariratis,

Ad primum locum i‘fﬂ‘m]“h':{l D. Thomam ibi
Aoqum_ actu }'.amo chariatis , qui eft ulrima dif=
pofitio ad infufionem grariz, quietiam fi-inten-
fiflimus fit, necad angmentum prazmij, necad .
augmentam charizatis ordinatur , fed (bldm ad
praemu‘im fubftanriale , ct’.m fic pn nus qui ho-
minem dighum pramic i facit, & non pre-
fupponat przmium debitum quod augeat , ut ait
idem 5. Dodtor in 3. diif. 1;!.({113:1"[. L. art, 3.1n
corp. &ada,

Refp(‘-ndco fecundo, quod fi D. Thomas verba
illa dixit propter a@um remiffum , 4 charitate
prits infula FroCEdel.t\.m , folim voluit talem
a@um non mereri augmentum chariratis, ftatim
conferendum : ut enim ex actu flatim i—cq"\.\( iC
augmentum habitdts , non fufficic ut G talis ang-
menti meritorius , fed mfupcr requiritur ut fic
caula , & fufhiciens d:fpofno phvﬁca ; qualis non
elt aé‘cus remiffus , ur dicemus ar ticulo fequenti,
Etper hoc patet ad fecundum teﬁlmnmum vibi
enign manifefte loguitur S, Do&or de merito,
cui ftatim redditur augmentum , ut conftar e

Yy ij




Difpe s
AFEy e

& s

I33.

134,

I}S.

-
550,

verbis ili
invenitur tlla co

o, per quam ex attu confe-
bithis.

Durando : Ille foltim
qui bene utirur jam aceep-

dignus elt ac
tis : Sed habens h
operans , non uticur habitu d -‘b%to m-aﬁ.n_): (]l}'iﬂ
aétus non propofrionatur intenfioni habitds: Ez-
'go per tales actus non meretdr augmentum cha-
ritatis , {ed foldim per illos,qui excedune, vel ade-
quant habitds intenlionem, !

Refpondeo concelsi Majori, negando Mino-
rem ; ciim enim nullum fic preceprum divinam,
aut naturale , operandi fecandiim toram habitds
intenfionem, utens habitu remifse, non indebito,
{ed debito modo illo uritar, & adtum undequaque
ircunftantii vitatum, exer-
habitu adequare uce-

irum intenfum , & remilse

bonum, id eft nulla
cet,etfi non ita bonum acel
que poteftelie dig
is ; non fecis ac quibené operatur , fer-
: i\'l'EL‘CCP’?l > meretur Pf[ﬂ'ﬂ]l‘ul‘ﬂ ) EIG non
faciat quod melivseft, feryans confilia.

Objicies terrio ; Inter meritum d condigno,
& pramium , debetefle 2qualitas : Sed hacnon
rq;erimr inter actum remiflum charitaris, & ang-
mentum ejis , clim incrementum habitfs aGtum
reayflum ex actus remiffus charitatis
non meretur de condigue augmentum habinis.

Refpondeo primo,inter meritum de condigno,
& przmium , non requiri aqualitatem mathe-
maticam, fed fuflicere proportionalem, ut docet
D. Thomasings, dift. 18. queeft. 1. art. 2. & 1.2,
quaft. 114. are. 1. & nos in Tradtatu de merite
declaravimus: hzc autem inter a&um charitatis
remiffum, & €jus augmentam reperitur ; nam
zqualitas proportionis meriti cum pramio illud
excedente fubfiftic, ut patetin adtionibus & pal-
fionibus hujus vite , qualicet cito tranfeant, &
partim durent , ratione tamen gratiz & charira-
tis 4 qua procedunt, habent proportionem cum
gloria & vifione beatifica , quz interminabilis
elt, & zternicate menfuratar | eamquede condi-
gno promerentur, juxtaillud Apoftoli 2. ad Co.
tinth. 4. Quod momentaneum eft ¢ leve tribula-
tionis noffre » aternum glorie pondus eperatur in
nobis.

Refpondeo fecundo , concefsa abfoluté Majo-
ri, negando Minorem. Ad cujus probationem di-
catut , quod licétincrementum habivis excedat
aftum remiffum, in genere phyfico,& fecundiim
fnam phyficam entitatem, non tamen excedit va-
lorem motalem illins ; famprum ex gratia , aliif~
ipitibus , ex quibus dignitas aéts mericorij

git: ficut peenarum acerbitas , in zrernum

duratura, phylice excedit temporaneam deleéta-
tionem captam €x peccato mertali , non tamen
illius graviratem moralem ; & ficur vifio bearifi-
€a excedit phylicam entitatem actiis charitatis,
non tamen valorem meritorinm illius , utloco
citaro fus¢ expendimus,

Objicies quarto contra {ecundam cenclufio-
nem ; Chriftus Dominus per actus confequentes
illam quem in primo inftanti conceptionis eli-
cuit, veré meruit, & tamen non meruit aliquid de
novo, fed tantim id quod antea meruerat per pri-
mum actum , ut docent Theologi in Tra&atude
Incarnatione: Erge fimiliter poterit falvari ve-
rum meritum inadibus charitatis, etiam remiffis,
quamvis non correfpondeat illis novus gradus
gloriz effentialis, fed idem pluribus titalis. #

Confirmatur: Quando quis per penitentiam

s premio augmen-

e non in quolibet aftn meritorio A

C

E

DISPVTATIO DECIMA

refurgit & peccato , gravia pracedens , & omnp
bona opera mesiruii_n qua fz'cera[ ante pecca
tum, verc & propric revivifeunt per peniren.
tiam , & tamen non datur pro illis novus oradus
gratie , vel gloriz elfentialis , fed folim dapyy
novo titulo idem ‘gradus ‘gloriz , qui correlpon.
derpacnitentiz {eu contritioni, & charirari pes
quam refurgic: Ergo fimiliter , ut falverur agyg
charitatis temi(los,efle veré & proprit meriro.
rios angmenti'gratiz , charitatis , & gloriz, fiop
requiricurquod intuitnillorum detur & Deo nog.
vus gradus gratiz, chariratis , & gloriz, led fuffis
cit quod idem gradus qui adui intenfiori corgels
pondet, pluribus tirulis tribuator, Confeqnen.
tia videmr!egirima, ex patftate rationis. Ante.
cedens vero exprefse docerur 2 D, Thoma 3, p.
quaft. 89.art. 5. ad 3. ubi ait: Tlle gui per peni-
tentiam ve, r;rgir in minori charitate | conifeqie-
tur quidem Pmmiuﬁz effentiale , fecundiim quan.
titatem charitatts in gua invenitur © babebit 19-
men majis gmm’fmn de opcriém in Prima chari-
tate fackis , guam de operibus que in [ecundafes
cit , guod pertinet ad praminm accidentale, Sen.
titergo S, Doétor, quod in tali caliinon dabitur
novum przmium -eflentiale , propier praceden-
tia opera, per pesnitentiam vi vificata , fed foldm
accidentale, ira tamen quod idem gradus glorik
eflentialis dabitur novo titulo,

Ad objectionem,conceffo Antecedente, nego
confequentiam, & paritatem: nam Chriftus Do-
minus per actus fubfequentes meruit novo titulo
id quod jam per primum aétum meruerat, quia
quilibet attus illivs eratinfinit¢ meritorins : unde
per 1\11”(‘% actus non meriit magis quam pet
unum ; quia infinito, qua ratione infinitum eft,
nulla potelt fieri additio : hec autem ratio non
haberlocum in meritis noftris, quz finita funt:
unde non ell fimile.

Ad confimationem dicendum, quod argumen- 17
tum illud rangit celebrem illam difhculratem , de
quadilputant Theologiin Tradtatu depeeniten-
tia, qualiter {cilicer bona opera fadka in graria &
charirate,, & per peccarum {ublequens mortifica-
ta, per pehitentiam revivifcant : unde non eft
prefentisinftituri illam hicrefolvere, & mentem
D. Thomz , quz hacin parte pauld videtur obl-
carior,indagare : fed de hoc in dicto Traftatu de pip

136

peenitentia ex profeflo agendum erit. #i
ARryevrvs VITH
wando detar angmensum gratiz O thari-
tatis , allibus remiffis debitum?
1

H}Ec eft difficilior pars hujus celebris con=
troverfiz , quam in fine art. 6. propofui-
mus : licet enim omnes fer¢ Theologi, paucisex-
ceptis , quos articulo pracedenti impugnavimus,
fateantur adus remiflos mereri augmentum gra-
tiz & charitatis, ficut & vitam zternam, in €x-
plicando ramen tempore, quo gratiz & charita-
tis augmentum , ackibus remiffis debitum,a Deo
confertur, valdeinter fe divifi funt : quidam enim
attendentes ad folam rationem meriti de con-
digno, afferunt tale augmentum dari ftatimat-
que elicitur actus meritorins , five intenfus , five
remiffus. Ira prater Nominales docent Sua-
rez | Vazquez , Zumel , & alij,qui exiftimantad
angmentum gratiz non requiri difpnﬁtiﬂm‘m
phyficam , fed [ufficers moralem & meritotiams




L6

U

39+

141,

frem
, qud [ubjedi

mer

1debet pro-
ftatim darj

Fﬂfl.l‘ I
’u‘munnm gran b. chagi

.lH HL!I'UO '”\] I
quo

cus Zi‘(]

0s elicic in hac vita , fuflicie
onatur , vel (i
tanti vifionis bea-

:u 5

ad minus

tatis,
Notaridum eft ¢

ap otelt du

b:rL;« r_\. qualita

x 5. Thomaj p.qu
sliciter confide
ucum—‘nm pl

5 porcﬂ mnﬁut.m; in LI[L
. \L] !L(.lh'li.llh'n ]}.t.ﬂﬂlln
s,id eft amicitiz crga Deum,

P 1
I‘\JLPl.‘L‘}llU!O fic

6 1.
Tribus conclufionibns diffioultas vefolvitur,

Tco primo : Grata in elle gratiz, & {imilia
th r charitas in efle charitatis , fiatim augen-
r actus edam remiflos, ]m docent Alva.
Nugiio, Marcus a Serra, Joahnesa S. Tho-
nu,& a ;cxnm{ns Tnmmt‘ls ltqu‘tqu,L ma-
nifefté ex diékis ardiculo F“‘LCL,H("IJ rciim enim
juftus per actus remi iffos charitatis de condigno
mej ::1Em‘ av tum gratie , charitatis , & glo_
riz  uc ib 1\].:_‘ n fimus, mox ur adtum re-
5

!‘Z

.lcmu'i: jus ad noyum
L& glorx , & a Deo
: Ergo perta lem adtum
in Li]c"mnt. Confequen-
ili praecedenti declaravi-
elle gratiz, nihil aliud

miffum ch
gradum gm:
tuncacc
ftatin
tia paret :
mus , g
eft, r‘Ltl1.111151-‘11.n"m.
& }11.ﬁum racionei
acceprari , feu def
Dico (ecundo ,
tils & qunht.xns,r‘.u!‘. augentur {tatim per actus
habitu remiffior
Hze conclufio
1':11‘z}i in locis , T:'.‘_‘it. 0
ad z.ubi fic aic: Quol L0 TRETELUY
;'!mnn augmentum grati gratia confim..
RALLONEM . § eft vita aterna. Sm]'r:.rr Uitad &ler-
na non [Farim rvedditur , (ed fio tempore s ita nec
gratia (ﬁ‘.xmufrrt . fm‘ fito tempave, citm [ciliger
a[:g:m [itfficienter fuerit di f'pnfm: 4dgmrm.zug..
mentum, Que verba D. Thomea de altibus re-
miflis procedunt , ut patet ex argumento quod
fibi nh, cits Ergo cenfer augmentum gravia &
charitatis , acti buq remiflis debicum , on con-
ferri ftatim , {altem in efle habitiis & qualitacis,
nec pagactus remiffos gradam & charitatem fta-
tim afi@eri. Undehi cou.l_i‘t 14. art. .adx_\.ui-
liber (mo'm) abbus chavitatis meretur vitam ater-
nam , non quidem flatim exhibendam , [ed [no

pam ut no
gratiam augert

marl.
gratia. & charitas i efle habi-

ur exprefsc a D. Thoma
Sl q\'.;h. 114 aIL, 8.

t (;1 7

A
Fe N

D

CHARITATIS.

tempore. Similite
meretnr ch

e «
aigerny 5 fed quande aliguis w:mmr;m x»:sj;:jmcrf;
5{.!:3;’:;;;’”!.!?)’5,
Refpondet Zu
Thomam follim negare |
miflis

2. qualt ri4. art. 8. D,
actibus charitatis re-
aungerl ftatim gratiam tem, dljpo—
fitive , & connaturaliter , non tamen excludere

qun ftatimillis actibus meritori¢ auoe
Sed contra primo ; Propolitio B3
ivaelt, & confequentér omnem modu
menti chariratis & t'mzima ftatim collati,

dir. Secundo, Duo afleric S. Dodtor : p‘
eft ‘.l.rmel‘tum gratiz , actibus remiffis debitum,
non {l atim dari : iLLlI‘IL\wlh eft, dari [uo tempore,
cuim feilicet aliquis fuerit [u‘nu 1ter dif uJI tus :
Sed hoc fecu: 1dumu{ t hml:
ment

I ir AL H'.':

1 daretur titulo me
elfer actibus remiffis L‘:hpv“c d Ia
unim titulo meriti, & alind tirulo cong
ficionis ; quod abfurdiflimum eft
remifli effent melioris condiri
cumiftis unum tanciim augmentum elpondea
Ergo illa interpreratio non eft lwml... , hec ad
mentéin S, Thomz,

Poteft infuper fuaderi conclufio ratione fu
mentali, quam idem S. Doéor loco fecundo ci-
tato in corpore articuli infinuat, Solus ille actus
auger ftatim gr;l:ilzm & charitatem , in effe phyfi-
r l‘:t_z m.cnt , OF k2~
is ad 1N THm

1s remifll , erfi habeant ra-
abeént tamen ra

tio ]'\rorm'rlcmrx
recipiendum : Sed a
tionem meriti, non
portion:

itz difpoljglonis ad a

l!:_’\l!l(:[‘,tl‘.l}l Iccl
1ar1=
jor probatur,
ne da

26
1ibus , & juxracarmn pro-
liOnllm‘.(‘lll,Uid()CCt D. Tmunms 1. 2. quzflt. 2.
art,2. conftatque tum ex Tridentino fefl; 6. cap.7.
dicente; h*ﬁzrmmm nobisvecipienies , upufquif=
gue [ecundim ‘praprmm c.f,{:ffrvuf djf-ﬂ(:' fitionem :
tum ex D, Hieronymo inillud ad E
cmqwe autem [ecindiom propriam men[uram , ubi
ficait; Gratia juxtamenfuram c;:ctc‘m!é-., datir
0. Inxta menfiram vafculorum Deys :7;,;(,«:,_”,
liquorem Jtantion. muneris ;'zzvgis'm g
teft ille eui domatur accipere : Frao et
mentum gratiz , & charitatis ,non {olim me;
tori¢ , fed etiam difpofirive depender .i noftris
actibus s per cafdem enim caufas per funt
habitus | eviam augentur , & conflequenter folim
pt!i“i“OS actus augebuntur gratia & charitas, in
quibus prerer rationem meriti- invenietur ratio
proportienate difpofitionis ad illarum augmen-
tum. Unde licét Deus poflitabfque noftra di {po-
fitione augere ,’& majorem ac intenfiorem red-
dere 1nnobis #ratiam & charitatem , hoc ¢
non eric 1u'n‘p1‘if: augmentum ; ficut tefte D
mi 1.de urlo[cft 7. non eft pmlu'i& 3
twm in elementis , quando pet juxtap
abfque eorum aé“!or.c augentur ,
animalibus L& plnmi , quorum augmento idem
S. Doctor ]nL (Iu‘lﬂl()ﬂ@ 24. artic ulo &.in cor
fimile effedicit angmentum l] itu
ideoque ficut augmentim viventium non fit,
nifi per aium potentiz vegerativa & augmen-
tativa , phyfice concurrentem ad illud ; ; ita aug.
mentum charitatis non fit nifi per w,ul.n ch 1s
ritatis , phyficé ad illud dnL onentem & conciis
rencem,

.(.[ 4. Fni=

CIL

Y}r ixj

fed folim in =




43

T44.

14.6.

147.

Difp. 4.

Aric3s

149.

358

Minot vers, que afferit actus remiffos charita-
tis non habere rationem propostionate difpofi-
tionis ad iplius augmentum, manifefta viderur:
nam ur communiter docent Theologi cum S
Thoma . 2. quelt. 2. art. 3. adtus naturales re-
mifli non difpopunt (uflicienter ad angmentum
habicils acquifiti : Erge cim author gratia in fia-
pernaturalibus ad inftac paturalium agentium in-
cedat , & in fupernaturalibus , quantim fieri po-
teft, juxta modum naturalium procedcndmuh;,
aéus fupernaturales remiffinon funt difpofitio-
nes {uflicientes ad andmentum habitds {uperna-
turalis.

Refpondebis negando confequentiam : quia
habirus acquifiti dependent a noftris actibus in
genere caulz eflicientis phyfice, quz non agit
ultra propriam.intenfionem: habitas aurem infuft
non efficiuntur, necaugentur phyficé hoftris acti-
bus,fed tantim moraliter: & ideo pofluntauge-
riper actus ﬂ:;wemamrales remiffos.

Sed contra primo: Etfi actus fidei non caufet
efficienter phyfict fidei habitum , nec augmen-
tum ejus , tamen folus adtus , habitn prazexiltente
intenfior, ad augmentum fidei fufficientendifpo-
nitin hemine peccatore: Ergo quamvis chatitas
nec canlerir , nec augeatur efficienter phyfice
nofttis acibus, {olus tamen actus preexiftente
habiru inténfior , erit fufficiens difpofitio ad ejus
augmentum.,

Corirra (ecundd : Quamyis gratia in prima {ui
infufione non efficiatur phyficé neftris actibus,
infunditur ramen juxta menfuram & intenfio-
nemillorum , eodem modo quo habitus acquifi-
ti juxta fuorum actuum int%omﬁm caulantur;
& idem eft de charitare dicendum : Ergo ciim ea-
d m fit ratio angmenti habitdls, & produétionis
illius, ed quod angmentum fic veluti continuata
ipfius rei Prc:dnt‘.u‘.io,gratin 8 charitas juxta {uo-
rum aGuum intenfionem augentur , ecfi per actus
noftros efficienter phylicé non augeantur,

Dices , effe difcrimen inter primam gratiz in-
fufionem, & ipfius augmentum : nam relpedtu
gratiz, quatenus primo infule , actus noftri non
comparantur utmerita, {ed tantim ut difpofitio-
nes ; & ideo infunditur juxta illorum intenfio-
nem : relpeétu verd augmenti obtinent rationem
meriti; & ideo, licetnon fint proportionate dif-
pofitiones, ftatim conf{equuntur augmentum.

Sed contra primo : Ferma qua ex natura rei
perit feri in fubjedto difpofito , etiam in fuiang-
mento praviam petit difpofitionem; ciim aug-
mentmm forme , & prima ejus produétio,, ejul-
dem fintrarionis, ue{upra dicebamus , & per eal~
{as aliquid augeatur & fiar : Sed gratia

dem cauf
quoad fum fieri , 8 primum {ui effe,perit ex na~
tura rei pravias difpofitiones , ut in Tradtatu de
Gratia oftenfum eft : Ergo etiamin {ui angmen-
to preevias difpofitiones expofcit; & confequen-
ter, quamvis actus noftri fint meritorij augmen-
ti gratiz , illud ramen augmentum non infunde-
tur 4 Deo, nifi pravia difpofitig illi proportiona.
ta pracedat.

Contra (ecundd : Juxta Suarem , & alios Re-
centiores , adus contritionis , & charitatis , qui=
bus ad primam gratiam juftificantem difponi-
mur , eam de congruo promerentur ; & tamen
quamvis in ratione meriri crefcant , nifi eriam in
rarione difpofitionis intenfive augeantur,nen nifi
zqualem gratjam inducunt : v. g. fiactus charita-
tis fir rantiim intenfus ut duo, quamvisin valore
meritorio ex aliis capitibus crefcat, non difponet

DISPVTATIO

A

D

DECIMA

nifi ad gratiam ut duo: Ergo quamvis acus no.
ftri, relpectu angmenti gratiz , obtineant ratiq,
nem meriti ; quia tamen fimul habent rationen
dii'poﬁti\mis,p:mpa:amis animam ad illud regi.
piendum, illud non confequentur de fafto, do.
nec [ufficienter ad illud difponant, feu nifi fin
proportienatz difpofitiones refpectuillius,

Dico tertio : Augmentuny gratiz 8 charitaris
aétibus rémiflis debitum , non datur in hac vita’
quando homo zqualem , vel intenfiorem a&un;
chariratis elicit , (ed differrurulque ad ingreffum
gloriz, feu ufque ad primum inltans glorificatio.
nis, in quo hamo prorumpit inaétum ferventif«
fimum chariratis, qui non habet rationem meriti;
fed tantim difpolitionis ad recipiendum ang.
mentum debitum aétibus remiffis , in via elicits,
Tra docent Thomifte fupra citati, quibus fubferi.
bit Illuftriffimus Dominus de Marinis , ubi fupr
€ap. 4.

Prima pars probatur : Tunc homo recipit aug-
mentum gratiz, actibus remiffis debitum , quan.
do fufficienter ad illud recipiendam difponirueue
docet D. Thomas locis fupra adduckis : Sed acts
habirui Pr:rexiltcnti aqualis non dii‘pumt fufhi.
cienter ad augmentum ejus : Ergo non recipitho-
mo atigmentum aékibus remi fis debitum,quando
elicit adum charitatis , qualem habitui praexi-
ftenti. Major patet ex (upra diéis, Minor pro-
batur ex D. Thoma hic art, 6. in corp, ubi ait:
Habilitate-cre[cente » bomo prorumpit in aftwm
fcrvcmioﬂm dileltionts » qrw.'iﬁ;’ue conetir ad
charitatis profeétum , & tunc charitas angeturin
a4, Ergo fentit D. Thomas,{olum adum inten-
fiorem habituefle fufficientem difpofitionem ad
augmentum habitds recipiendum.

Necobftat quod idem S, Doctor in r. dift, 17,
quelt. 5, art. 3. videatur docere oppofitum, his
verbis: Quando altus charitatis procedit ex totg
virtute babentis 5 ¢ guantivm ad virtutem natire,
o q.‘.rmniwx ad virtutem babiiis infitfis tuncunys
attus d:'j?o:!ir, @ mevetur angmeniium charitatis,
ut flatim flat. Non obftar , inquam, ciim enim
S. Do&or afferit hominem difponi ad augmen-
tum habitfis recipiendum , per atum proceden-
tem extota virtare habirts infufi, & ex tota vie-
tute naturz , loquitur de natura elevata per au-
xilium tranfiens , ex quo fimul cum habitu com-
ponitur caufa adzquata afkis intenfioris habim,
Unde ex verbisillis D. Thoma non colligitur,
aftum adzquantem habitum ad illigs augmen-
tum ftatim recipiendum dilponere, Et ratio eriam
id fuader : Nam adus equales non augent habi-
tum naturalem & acquifitum , ut docent noftri
Thomiftz1, 2, quzft. s2.art. 3. Ergoctimdefi-
pernaturalibus ( uc fupra dicebamus ) juxra mo-
dum naturalium , quantim fieri porteft , phile-
fophandum fit, eriam actus fapernaturales , ha-
bitui infulo & fupernarturalizquales, non difpo-
nent {ufficienter ad augmentum ejus ftatim reci-
piendum,

Secunda verd pars conclufionis, quz afferit
augmentum actibus remiffis debitum , non dari,
quando juftus in hac vita actum ferventiorem
charitatis elicit, breviter fuadetur. Quando juftus
in hac vitain ferventiorem adtum charitatis pro=
rumpit, fe difpenit quidem per ralem aGum ad
augmentum gratie & charitatis recipiendum, &
de faéto ipfum recipic , fed tunc tale gigmen-
tum datar folim pro ipfo adu ferventior , &
adequaté ipfi correfpender, eodem plan¢ mode,
ac fi nullue przcefliffer aGus remiflus : Erge one

T,

ie




o,

1

i

15

1B,

17.

DE VIRTVTE CHARITATIS

ar augmentum actibus remiffis debi- A merirorio merern

non tribul
uim » fed illud rantim quod aéuiintenfiori de-
betur.

Refpondent aliqui, quod licét adtus intenfior
charitatis , ratione fui difponat folim ad aug-
mentum fibi correlpondens , & proportionatum,
in virtuee tamen actuum remiflorum pi’:(’cu’.en-
tium,difponit ad recipiendos aliquos gradus gra-
siz & charitatis, actibus remiffis debiros: unds
dicunt, quando ponitur aétus intenfior , non fo-
Iim conferri augimentum illi debitum, & cor-
refpondens ; fed infuper dari gradus aliquos gra-
tiz & charitatis , actibus remillis debitos ; v. g. fi
actus charitatis habituny preexiftentem ducbus
gradibus fuperer, quando ille elicitur, quatuor
gradus gratiaz & charitatis conferuntur, duo pro
Pra:ﬁ:mi difpofitione , & duo proprer actus re-
miflos praecedentes ; alij vero gradus, ackibus re-
miflis debiti,in ingreflu gloria conferentar,

Sed contra primo : Vel actus intenfior adilles
gradus chariratis difponit in virtute praceden-
tium a&uum remifforum; tranfitive, velintranfi-
tivé 2 Non primum : ad hoc enim neceflarium
erat, quod ex actibus pfecedentibus aliquid a fe
diftinctum reciperet , ratione cujus virtuofior, &

otentior in ratione difpofitionis redderetur; ni-
'}Ju] aurem adtus intenfiora pracedentibus adibus
remiflis recipi. Necetiam fecundum : runc enim
aliquid agir vel difponit in virture alterius intran-
fitive , quando feiplo eft virtus illifubordinara,
ficut calor eft virtus fubordinata igni: adtus au-
tem intenfior noneft feiplo virtus pracedentium
adluum remiflorum : Ergo innullo vero fenfu dif-
penit in virtute precedentium adtuum remiflo-
rum ad duos illos gradus adtibus remiffis correfs
pondentes.

Conrra fecundd : Si actus intenfior difponatin
virtutce adtuum remiflorum pracedentinm , de-
bet difponere ad totum augmentum actibus re.
miffis debitum , non vere fohim ad aliquos gra-
dus gratize & chariracis illis debitos ; v.g. fi prae-
ceflerint vigint adtus remifli charitatis | & aus
fequens fit interfus uc decem , deber difponere
inta gradus gratie & chariratis : Sed hoe
abillis Auchoribus non admitricur : Ergo nonJo-
quuntur confequenter ad {ua principia. Sequela
Majoris paret: caufaliras enimalicui compezens
non ratione fui, fed ratione alterius, deber illi
proportionari, feu commenfurari ; nam accidens
v. g. quia agit in virtute {ubflantie , producit

{ubftantiam : Ergo {i actusintenfior ad augmen-

tum charitatis difponatin virture adtuum remif=
forum pracedentinm, debet in virtute illorum
difponere ad totum augmentum illis debitm;
quamvyis ratione fui non poffitnifi ad fuz inten-
fionis gradus difponere. :

Teitia denique pars , que afleritavgmentum
actibus remiffis debitum , ufque ad ingreffum
glorie, feu primum inftans glorificationis differri,
fequitur ex dictis in pracedentibus : cim enim
actus remifli chariratis me:eantur de condigno
augmengum gratie & charicatis , utarticulo pra-
cedenti oftendimus , & meritum de condigno
nunguam fruftrecur (o premios fi homo ang-
mentum illud gratiz & charitatis non recipicin
hac vita,quando xqualem habitui, vel illointen-
Gorem adtum charitatis elicit, ut jam oftendimus,
foperelt foldim ut illud recipiatin altera vita, & ity
ingreflu gloriz, feu in primo inflant glorifica-
tionis, Unde D.Thomas 1. 2. qu. 114.art, 8. ad 3.
de actibus remiffis loquens, ait ; Quolibet alln

B

m

359
i rhemo augmentum gravie, ficut &
gratia confummationem, qua off vita eterna. Ergo
ficut actibus remiffis non meretur grariz confiim.
mationem , {en glotam, ftatim . aurin hac vira
conferendam , fedinalia vita, in qua erit difpofi-
tus per lumen glorie ad videndam Dei eflentiamy
ita nec meretur gratie & charicaris augmentonm,
ftatim aur in hac vita tribuendum, fed in alia vita,
& iningrefﬁ!glorir , feain primo glorificationis
inftanti : runc enim anima éliciet aGum chariea
tis, ad minus tantz intenfionis, quanta fuit meris
tum ackuum remifformn viz, & inillo aétu [
cienter difponetur ad gratiz & chariraris ang-
mentum, quod meruerar in via per atus n‘:;rl}f.,
fos; talique adtui (non quidem ut meriro, clim
non ficactus viaroris) fed ut phyfice dilpofitioni,
refpondebit augmentum  gratiz & charitatis,
quod in eodem inftanti habebicy ficur haberur
forma in eodem inftanti, in quoeft ultimadifpo-
fitio ad illam. -

Neque hoe voluntarié, & abfque fundamento
dicitur , ut perperam nobis aliqui objiciunt : iam
ut art. 6. dicebamus, chariras beatortum non nya-
netin eodem ftacu intenfionis , in quo fuitin ule-
mo inftanti viz, fed maximum incrementum sc-
cipit, cim primim homo firbeatus ; quod non
erit abfque difpofitione phyficaintenfioris ackds
dilectionis Dei, qui proinde tune animam prepa-
rare & difponere poteft ad recipiendum totum
angmentum, actibus remiffis, in via clicitis, debiz
tum. UndeD. Thomas in fupplem. qu. ¢3. art,
3. ait, manfiones diftingui in celo, fecundinm cha-
ritarem patrie,que qa:z:z_f& in aligna eric perfettiors
tanto reddet ewm capaciorem divina charitatis, (e5
cundiem cujus augmentism augebitnr perfeltio dia
vine vifioniss Quibus verbis aperté declarar,
actum chariratis patriz {e habere ut principiung
proximum , animam difponens ut fir capaciog
charitatis divine, ejulque augmentum recipiat,
quod in h;lIC vita, defectu dilpofitionis phyiice,
eam ultimo ad illud recipiendum praparantis,
infufium non fuerar,

Addo quod altera vita eft tempus recipiendi
premium adequatem , quod hemo mernit pet
adtus pracedentes in via : Ergo pramium quod
non confertur in hoc feulo, deber conferri in
alio,

§. Ll
Solvuntur objettiones.

Bjicic: primo contra primam & fecundam
_s concluftonem : Repugnar gratiimangeriin
efle gratie , & nonavgeri in efle qualitatis : Ergo
duz ptén‘:e conclufiones irrer fe pﬂgn;u‘.t. Con-
fequentia patet : nam in primadiximus, peraétus
remiffos gratiam ftatim augeri in effe gratie; &
in fecunda afferuimus eain non augeri mincin effe
habitiis & qualiratis. Antecedens verd probatur:
Gratiam avgeri in cffe gratiz, eft eam augeriin
ratione juris & acceprationis ad gloriam : Sed re-
pugnat eam in ifla ratione avgert, nifi etiam in
ratione habicls & qualitatis avgeatur : Frgore.
pughat gratiam angeri in effe gratiz, & non ans
geri- in efle qualitanis. Major patet: Minor pro-
bawur, Dare jus ad gloriam , non efl denoiminas=
tio extrinfeca in gratia, fed pradicatuin intripfie
cum, quod confquiturad phyficans ejus entita=
tem : Ergo repugnat grntiam ,ur dmurmju», ad
gloriam, angeri, nifi emam phyfice, & in ratiohe
habirds & qualitatis augeatur,

179,




o
O,

1z61.

164~

165.

360

‘Confirmany primo : Quia cognofcibilitas fe- A

quitur immatetialicatem , repugnat :}ugcri eneis
cognofcibilitatem , non auctd illins immateria-
litate : Sed jus & accepratio ad gleriam , a gratia
habituali prévcmcns , confequirur ad ejus phyfi-
cam entitatem : Ergorepugnat 1“‘““2 urdantem
jus ad gloriam, augeri, nifi eriam phylicaejus en-
titas augeatur. :

Confirmatur fecundo : Non potelt angerira-
tio {pecifica, nifi etiam ratio genericaaugearir,
Vool {i intendicur albedo, debet etam intendi
color: Sedratio habitils & qualitatiseft generica
ad rationem gratiz, ut patet: Ergoillanon poreft
augeri in effe gratie, nifi {tatim 10 effe habir(s &
charitatis augearur,

Confirmatur tertid : Siper ‘aétus remiffos
ftatim augetur gratid in efle gratie , & ramen
non augeatur in efle habirds & qualitatis nifi
iningreflu glotiz , fenin primo glorificationis in-
ftanti; ut in tertia conclufione afferuimus , fequi-
tur quod in hac vita nunquam falverur @qualitas
inter gratiam inefle gratie , & in efle habitis &
qualitatis, poftquam homo juftus aliques actus

remiffos charitatis elicuir: Sed hoc videtur ab-

{urdum : Ergo & illud.

Ad objectionem refpondeo , negando Ante-
cedens, Ad cujus probationem, diftinguo Majo-
rem: Gratiam avgeri in elle gratiz, eft eam auge-
ri in ratione juris phyfici ad gloriam , ut heredi-
tatem , nego Majorem : eft:eam augeri in ratione
juris moralis ad gloriam , ur pramium & coro-
nam, concedo Majorem : & firb eadem diftin-
<tioneMinoris,nego Confequentiam.

Explicarnr folutio »Quando dicimus per aétus
remiflos gratiam in effe gratie ftatim augeri, non

antendimus illam per tales adtus augeri m efle

gratiz intrinfece, fenacquirere majus jus intrin-
fecumad majorem gloriam ut hareditatem; cum
enim tale jus fit filiationis divinz, non datur nifi
auéti formé intrinfech, dante & conftitnente ra-
tionem filij : fed rantiim volumus per illos actus
meritorios dari jus morale & meritorium ad ma-
jorem gloriam recipiendam , mediare, id eft me-
diante actu intenfiori, qui in primo inftantiglo-
rificarionis elicitur, & difponit phyfice ad reci-
piendum augmentum gratiz & glorie , actibus
remiffis in via elicitis debitum, ut in tertia con~
clufione declaravimus.

Ex quo patee folutio ad primam confirmatio-
nem : conceffa enim Majori, Minor diftinguenda
eft : Jus phyficam & intrinfecum ad gloriam uc
hareditatem confequitur ad phyficam gratia en-
titatem , -concedo Minorem : Jus morale & ex-
rrinfecum ad glotiam , ut premium & coronam,
fequitur ad phyficam gratiz entitatem, nego Mi-
norem ; iftud enim jus fequitur immediate ad
actus meritorios decondigno vite zternz, quales
funt actus remiffi charitatis, ut articulo prace-
denti oftendimus : unde licét parvulis, cum gra-
tia baptifmali decedentibus , detur gloria per
modum hareditatis, non tamen per modum pre-
mij & coronz, quia nulla habent propria me-
rita,

Ad fecundam, concella Majori, diftinguo Mi-
norem: Ratio habitiis & qualitatis eft generica
ad rationém gratiz , phyfice (pectarz, concedo
Minot'em : confiderarz effe moris, nego Mino-
rem. Similiter diftingno Conlequens : Ergo illa
non poteft angeri in effe grave |, nifi fatim in
effe habitis & qualitatis augeatur , in cfle gratie
phyficé [pectatz , concedo : in efle gratiz me-

B

DISPVTATIO DECIMA

raliter cnn!ldtmt.t , nego. ‘Gratia igituringf
gratie confideratur duplicicer : pnmi) in Clrel‘hj"-
fico , fecundiim quod eft ultima differentia con.
rrahens habitum ad talem fpccicm : fecunds in
effe morali, quatenus mediantibus operibus me.
ritoriis , per illam acceptatur homo ad gloriam
ut coronam, Unde dicimus, quod quﬂmfogm_
riafecundim propriam rationem {pecificam gra.
tiz angerur in elfe phyfico , etiam debet augeri
in ratione habitls ; non tamen neceffarium clt;
quod augeatur gratia in elle habitidls , quandg
augetur 10 effe gratie , in genere morali, Ef
exemplum in habituali gratia Chrifti, que qui-
demn efle phyfico finitaeft,eviam fecundiim dife
ferentiam {pecificam gratiz, ut3. p. qu. 7.am 11,
docent communiter Theologi cum S. Thoma

tamen {ecundiim moralem d1gmtl1tmn,inquanj
tum Hempe Ef!‘. principium infiniti meriti, & fi-
nsfhfftim}is inllniix , eltin genere grati infinita,
ratione {uppofici operantis , ut ibidem docerS,
Doctor.

Ad tertiam confirmationem dico, nullumeffe
inconveniens, quod in Bvia non femper falvewr
zqu_ﬂitas & pro]nor‘:lo INter quantitatem gratiz
in effe habirds , & quantitatem ejufdem in efle
gratiz , fen meriti ; fed fufficere quod ferverurin
pauria, ubi etiam fervabitur 2qualitas inter quan-
ticatem gm:i:c’ & qu:mtirﬂrtm gloria: 3 ham in
patria ommnia confummata erunt & perfedta,
Imo in Chrifto non falvatur, necfalvar poteft
talis zqualitas & proportio; citm repugnet gra-
tiam Chrifti in effe habirts & qualitacis effe infi-
nitam , licét per illam merveric premium infini-
tum , faltem in efle moris, {euinfiniti valoris &
pretij , de quo Tractatu de Incarnatione , quando
de gratia Chrifti differemus.

Objicies fecundo contra fecundam conelu-
fionem. ‘Concilium Tridentinum fefl. 6. cap.16.
& can. 24. docer juftificatos de die in diem per

*bona opera, fubindeque per actus remiffos cha-
ritatis , crefcere inaccepra jufticia, & magis jufti-
ficari, ac fanctiores fieri: Ergo cenfer F-(.‘].' actus
remiflos charitatis,gratiam in efle phyfico quali-
tatis ftatim augeri.

Sed negatur confequentia: ut enim jufticen-
feantur per atus etiam remiffos de die in diem
crefcere in acceprta juftitia, & magis juftificari,
ac fanétiores fieri, non oportergratiam & cha-
ritatem inillis phyfice actuaugeri, majoremque
fieri fecundim intenfionem , fed fufficic illam
fieri majorem moraliter & jus ad majorem glo-
riam & charitatem , fuo tempore conferendam,
acquirere : ficur peccarores per actus remiffos vi-
viorum dicuntur cre(cere in injufticia , & pejores
fieri, licee per tales actus nihil l"&a]ePhy({qunmjn
iplis producatur;habitus enim vitiofi, ficut & vit-
tutes acquifice,phyfict non extenduntur, necau-
gentur per aftus remiflos , fed foltim per actus
habitn intenfiores, urcommuniter docent Theo-
logi.

Objicies tertic : Id quod caditfub meérito de
condigno , confertur infallibilicer : Sed actus re-
mifli merentur de condigno augmentum gratizée
chariraris, ut (tatim conferendum : Ergo taleaug-
mentum ftatim confertur. Major patet : Minor
probatur, Aétus remiffiadequant{io valoreaug-
mentum gratiz & chariraris, prout conferendum
ftatim ; cim in illo ftatim dando non fir majet
a(limabilitas , quam inillo fecundiim fe fumpto:
Ergo.de condigno merentur tale augmentum,
prout ftacim conferendum.

Confirmatis

i

1

168




166,

1.

168

169

380,

181.

182.

184,

DE

Confirmatur : Aéus intenfus ut ng, tiic.imsl ab
habente charitarem ut oéto ,majc‘rns eft dignira-
tis a&u intenfo ur quatuor, elicito ab habente
chariratem ut duo : Sed ifte fecundus actus mete-
fur Augmentam gratie & chariratis , ur flatim
conferendum : Eilf_::f) & prif! us,

Confirmarir amplids : Aéus intenfus ur fex

im elt de fe, ur fit meritorius de
condigno augmenti gratiz & ciiari:ﬂ.tis ,ut ftatim
cuz".ﬂ.‘}:’:wdl. : Sed !znnc \'ill? non amictitex €o cIu‘od
in fubjetointenfior graria pr;z:ce:_{ar,ah:js pejo-
ris conditionis redderetur ob majorem fanctija-
rem (ubjecti , ur articulo pracedenti contra Ban-
nem arguebamus : !'_lrgo etamin fubjedo, in quo
major gratia I“IICK’AIL , & quod ha_:bet chnn_mu:m
ut o&o,mﬂnm ;11.1{4:1*.811!:[.1[11 gral:la: & c[l.‘m[atls,
ue ftatim conferendum, g :

Ad objedtionem,, c:‘?cr‘ﬂa Majori, negandaeft
Minor. Ad cujus probationem, nege Antece-
dens : actus enim charitatis non adzquant {uo
valore p!z‘nﬂ'um , nift mnng:umhter clmzf_'crc-n_
dum ; augmentum vero gratiz & charitatis: on
dapir connatutaliter , nifi proportionata dirpu[:‘-
tio pr:rccd.:u:. qualem difpofitionem _non el
a&um remiffum , vel zqualem , fed folim a{}tlm?
habitn intenfiorem , fupra oftendimus ; & ideo
altus temiffi charitatis cum tali augmento ut
ftarim confetendo non adzquantur moraliter.
Unde : : .

Ad p..'imam cwﬁnmnoncrp_dwamr s EX €O
grod actus intenfus ut fex,ehcnu_s ab habei_ue
charitatem ut o&o , majoris fit dignitatis afﬂm in-
tenfo ur quatuor, elicito ab habente ch;m:am_n
urduo, foliim colligi talem adtum effe majoris
angmenti gratiz & chariratis meritorium , non
tamen augmend ut flatim conferendi, proprer
rationem jam dictam, : -

Ad [ecundam verd, concefla Majori, nego Mi-
norem : fi enimactus charitatis ut fex e!icil:lmr i
fubjecto, habente charitatem ha.bltuale:m inten-
famutodte , per accidens_ non eric metitorius .dc
condigno augmenti gratiz & charitatis, flatim
conferendi; hoctamen noh provenitex eo quad,
ratione majoris dignitatis [ubjeéti , pejoris con-
ditionis fiat quantiim ad dignitatem ;fed ex €o
quod augmentum {tatim conferendum alt.erlus
fit rationis & conditionis , & prater meritum

haber , Gt

Tem. IV,

VIRT'VTEE CHARITATIS.

A

D

361

proportionatam difpofitionem infubjecto requi-
rat, ut jam diximus.

Objicies quarré contra tectiam conclufionem:
Siactus ferventiflimus charitaris , quem homo in
primo inftanti glorificationis elicit, difponeret
ad augmentum gratie & charitatis , adibus re-
miflis in via elicitis debitum , difpaneret etiam
COI!f&(]uCnTEi ad augrrentum luminis {_',‘umr tali
gratiz & charitati correfpondens : Sed hoc dici
nequit: Ergo nec illud. Sequela Majoris pater;
Minor probatur. A&us charitatis quem homo
in primo inftanti glorificationis elicit , non pro-
ceditafide, quaein patria non remaner, nec per
eam regulatur ,fed per vifionem beatam: Ergo
prits inzelligitur lumer gloriz , fed vifio beatifi-
cainfubjedto, quam talis atus charitatis in vo-
luntate; & aliundevifio illa fenel dara nof.po-
telt amplits augeri : Ergo ciim nihil difponat
ad formam quam prafupponit in fubjecto, &
a qua dependet & profluir, talis adus charita.
tis ad augmentumluminis gloriz difponere ne.
quit.

Refpondeo concella Majori, negando Mina-
rem. Ad cujus pmb:cionem s canceflo Antece.
dente, nego Confequentiam : licct enim adtys
ille charitatis, quem homo in primo inftantiglo-
rificationis elicit , & per quem ad recipiendum
augmentum gratiz & charitatis ,a&ibus remiffis
invia elicicis debitum , phylicé fe dilponit, proce-
datavifione beata, & per ipfam reguletur ; hoe
tamen non obftar quin poffit eam in genere caul
{ee difpolitive pracedere, (ubindeque ad augmen-
tm luminis gloriz phyficé animam difponere:
ficut quelibet difpofitio ultima pracedit formam
in genere caule dilpofitiv, & ab illa procedir,
ac in genere caufz efficientis dependet : Calor
enim , quieft difpofitio ad formam ignis , ofF effe-
&tus profluens a@ forma ignis , inquit S. Thomas
3.p. qualt. 7. axt.13.ad 2. & organizario corpo-
ris eft difpofitio ad receprionem animz & ta-
men corpus non habet effe organicum , nifi ab
anima, utdocetidem S. Do&tor 1. p. quatt. -4,
art, 4. ad 1, Eandem do&rinam, ac mutuam cay-
farum dependentiam , & canfalitatem , pluri-
bus alijs exemplis in Tractatu de jultificarione
elucidavimus : unde hic diutids immorari non

expedit,

185.

Difp. 12

ars, &.




	Præfatio,
	Seite 203

	Disp. I. De objecto fidei,
	Seite 204
	Art. I. Quodnam sit objectum fidei?
	§. I. Præmittuntur quæ apud omnes sunt certa,
	Seite 204

	§. II. Resolvitur difficultas proposita,
	Seite 205
	Seite 206
	Seite 207

	§. III. Præcipuæ objectiones solvuntur,
	Seite 207
	Seite 208

	§. IV. Objectiones contra secundam conclusionem,
	Seite 208
	Seite 209


	Art. II. Ad quid ultima fidei nostræ resolutio, tam quoad propositionem & revelationem credendorum, quàm quoad assensum quem fideles eis præbent, referenda sit?
	Seite 209
	§. I. Resolvitur prima difficultas, & error Lutheranorum & Calvinistarum proscribitur,
	Seite 209
	Seite 210
	Seite 211

	§. II. Alia difficultas expeditur, & sententia Cardinalis Delugo refellitur,
	Seite 211
	Seite 212

	§. III. Solvuntur objectiones,
	Seite 212
	Seite 213


	Art. III. An revelationes privatæ ad objectum fidei pertineant?
	[§. I. Prima difficultas resolvitur, & Deum nec per se, nec per alium mentiri posse, subindeque nec ex Deo dicente, fidei falsum subesse, demonstratur,]
	Seite 213
	Seite 214
	Seite 215
	Seite 216

	§. II. Corollarium notatu dignum,
	Seite 216
	Seite 217

	§. III. Præcipuæ objectiones solvuntur,
	Seite 217
	Seite 218

	§. IV. Solvitur argumentum ex ratione petitum,
	Seite 218

	§. V. Alia difficultas resolvitur, & per accidens, sive ex parte credentis, non posse fidei subesse falsum, demonstratur,
	Seite 219

	§. VI. Solvuntur objectiones,
	Seite 219
	Seite 220
	Seite 221


	Art. V. Vtrum obscuritas pertineat ad rationem formalem fidei divinæ?
	Seite 221
	Seite 222
	Seite 223

	Art. VI. Vtrum in eodem intellectu de eadem veritate simul esse possint fides § scientia evidens, seu clara Dei visio, tam secundùm actus, quàm secundùm habitus , vel faltem quantùm ad habitum unius, & actum alterius?
	Seite 223
	§. I. Rejiciuntur duæ primæ sententiæ,
	Seite 223
	Seite 224

	§. II. Solvitur difficile argumentum de Philosopho Ethnico, qui habet evidentem demonstrationem de existentia Dei, & sit Christianus,
	Seite 224
	Seite 225
	Seite 226

	§. III. Solvuntur aliæ objectiones, contra secundam partem conclusionis fieri solitæ,
	Seite 226
	Seite 227

	§. IV. Alia difficultas resolvitur, & tertia sententia ut  probabilior eligitur,
	Seite 227
	Seite 228
	Seite 229

	§. V. Solvuntur objectiones,
	Seite 229
	Seite 230


	Art. VII. Vtrum saltem evidentia in attestante, cum fide compossibilis sit?
	§. I. Quibusdam præmissis conclusio affirmativa statuitur?
	Seite 230
	Seite 231
	Seite 232

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 232
	Seite 233
	Seite 234


	Art. VIII. An objecta seu mysteria fidei Christianæ sint evidenter credibilia?
	Seite 234
	§. I. Conclusio affirmativa statuitur,
	Seite 234

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 234
	Seite 235
	Seite 236



	Digressio utlilis & jucunda, De præcipuis credibilitatis nostræ fidei argumentis,
	Seite 236
	§. I. Antiquitas fidei nostræ, primum credibilitatis ejus argumentum,
	Seite 236
	Seite 237

	§. II. Veritas, sanctitas, & vis ac efficacia fidei nostræ, secundum credibilitatis ejus argumentum,
	Seite 237
	Seite 238

	§. III. Modus admirabilis, quo in mundum fides Christiana inducta & propagata est, tertium crebilitatis ejus argumentum,
	Seite 238
	Seite 239

	§. IV. Firmitas & incrementum fidei nostræ, in mediis persecutionibus, quartum credibilitatis ejus argumentum,
	Seite 239
	Seite 240

	§. V. Infelix exitus eorum qui fidem nostram oppugnarunt, quintum credibilitatis ejus argumentum,
	Seite 240
	Seite 241

	§. VI. Prophetarum vaticinia, sextum credibilitatis nostræ fidei argumentum,
	Seite 241

	§. VII. Prophetię Sybillarum, septimum credibilitatis nostræ fidei argumentum,
	Seite 241
	Seite 242

	§. VIII. Testimonia Oraculorum, octavum credibilitatis nostræ fidei argumentum,
	Seite 242
	Seite 243

	§. IX. Testimonia Gentilium, Iudæorum, & Mahumetanorum, nonum credibilitatis nostræ fidei argumentum,
	Seite 243
	Seite 244

	§. X. Miracula à Christo, ejusque Discipulis, & aliis sanctis viris edita, decimum crebilitatis nostræ fidei argumentum,
	Seite 244
	Seite 245

	§. XI. Innumerabilium Martyrum testimonium, undecimum credibilitatis nostræ fidei argumentum,
	Seite 245
	Seite 246

	§. XII. Concordia & consensio maxima Doctorum nostræ fidei, duodecimum credibilitatis ejus argumentum,
	Seite 246
	Seite 247


	Disp. II. De Scriptura & Traditione,
	Seite 247
	Art. I. Vtrum Scriptura Sacra sit infallibilis regula fidei?
	Seite 247
	§. I. Quid sit Scriptura Sacra?
	Seite 247
	Seite 248

	§. II. De nominibus & elogiis quibus Scriptura Sacra communiter insginitur,
	Seite 248
	Seite 249

	§. III. De divisione Scripturæ,
	Seite 249
	Seite 250

	§. IV. De variis Scripturæ editionibus,
	Seite 250
	Seite 251

	§. V. De editione vulgata, ejusque in Ecclesia authoritate,
	Seite 251
	Seite 252

	§. VI. Explicantur quædam antilogiæ seu contradictiones apparentes, quæ in variis Scripturæ locis reperiuntur,
	Seite 252
	Seite 253


	Art. II. An præter Scripturam sint aliquæ traditiones non scriptæ, quæ sint regula fidei?
	Seite 254
	§. I. Conclusio affirmativa statuitur,
	Seite 254
	Seite 255
	Seite 256
	Seite 257

	§. II. Hæreticorum objectiones solvuntur,
	Seite 257
	Seite 258
	Seite 259



	Disp. III. De Ecclesia,
	Seite 259
	Art. I. Vtrum Ecclesia universalis sit infallibilis in credendo, & certa regula fidei?
	§. I. Quibusdam præmissis, conclusio affirmativa statuitur,
	Seite 259
	Seite 260

	§. II. Duplici conclusione Lutheranorum & Calvinistarum error refellitur,
	Seite 260
	Seite 261

	§. III. Solvuntur objectiones,
	Seite 261
	Seite 262
	Seite 263


	Art. II. Quæ sint notæ veræ Ecclesiæ, & an illæ soli Romanæ Ecclesiæ competant?
	Seite 263
	§. I. Prima nota veræ Ecclesiæ, unitas,
	Seite 263
	Seite 264

	§. II. Secunda nota veræ Ecclesia, sanctitas,
	Seite 264
	Seite 265

	§. III. Tertia nota veræ Ecclesia, quòd sit Catholica,
	Seite 265

	§. IV. Quarta nota veræ Ecclsiæ, quòd sit Apostolica,
	Seite 265
	Seite 266
	Seite 267



	Disp. IV. De Summo Pontifice,
	Seite 267
	Art. I. Vtrum in Ecclesia Dei, sit regula viva & loquens, quæres fidei cum infallibili authoritate proponat, eaque sit Romanus Pontifex & legitimus Petri successor?
	Seite 267
	§. I. Hæreticorum error refellitur,
	Seite 268
	Seite 269
	Seite 270

	§. II. Solvuntur Hæreticorum objectiones,
	Seite 270
	Seite 271
	Seite 272

	§. III. Alia objectio solvitur,
	Seite 272
	Seite 273
	Seite 274


	Art. II. An soli Petro primatus, seu supremum totius Ecclesiæ regimen concessum fuerit, subindeque Paulus æqualem potestatem cum illo non habuerit?
	Seite 274
	§. I. Prima conclusio statuitur, & duplici Scripturæ testimonio firmatur,
	Seite 274
	Seite 275
	Seite 276

	§. II. Ratio fundamentalis nostræ conclusionis exponitur,
	Seite 276
	Seite 277

	§. III. Solvuntur objectiones Hæreticorum contra Petri primatum.
	Seite 277
	Seite 278
	Seite 279

	§. IV. Alia difficultas resolvitur, & Paulum parem cum Petro authoritatem & potestatem in Ecclesiam non habuisse, breviter demonstratur.
	Seite 279
	Seite 280

	§. V. Solvuntur objectiones,
	Seite 280
	Seite 281
	Seite 282


	Art. III. Vtrum in primatu totius Ecclesiæ sit aliquis legitimus Petri sucessor, illeque sit solus Romanus Episcopus, & quo jure primatus universalis Ecclesiæ cum Episcopatu Romano conjunctus sit?
	§. I. Tribus conclusionibus triplex hæc difficultas resolvitur,
	Seite 282
	Seite 283
	Seite 284
	Seite 285
	Seite 286

	§. II. Solvuntur objectiones.
	Seite 286
	Seite 287


	Art. IV. An factâ legitimâ electione Summi Pontificis, immediatè & per se primò sit de fide, hanc personam in particulari, v. g. Clementem IX. esse verè Pontificem?
	§. I. Quibusdam præmissis referuntur sententiæ,
	Seite 287
	Seite 288

	§. II. Vera sententia duplici conclusione statuitur.
	Seite 288
	Seite 289

	§. III. Solvuntur objectiones,
	Seite 289
	Seite 290
	Seite 291


	Art. V. Sacræ successionis Romanorum Pontificum series.
	Seite 291
	Primum sæculum.
	Seite 291

	II. Sæculum,
	Seite 291

	III. Sæculum,
	Seite 291

	IV. Sæculum,
	Seite 291
	Seite 292

	V. Sæculum,
	Seite 292

	VI. Sæculum,
	Seite 292

	VII. Sæculum,
	Seite 292

	VIII. Sæculum,
	Seite 292

	IX. Sæculum,
	Seite 292

	X. Sæculum,
	Seite 292
	Seite 293

	XI. Sæculum,
	Seite 293

	XII. Sæculum,
	Seite 293

	XIII. Sæculum,
	Seite 293

	XIV. Sæculum,
	Seite 293

	XV. Sæculum,
	Seite 293
	Seite 294

	XVI. Sæculum,
	Seite 294

	XVII. Sæculum,
	Seite 294



	Disp. V. De Sacris Ecclesiæ Conciiliis,
	Seite 294
	Art. I. Vtrum Concilium generale, legitimè congregatum, & celebratum, in determinando res fidei errare nequeat, subindeque sit regula infallibilis nostræ fidei?
	§. I. Quibusdam præmissis, Catholica veritas statuitur,
	Seite 294
	Seite 295

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 296
	Seite 297


	Art. II. Recensentur breviter omnia Concilia Generalia, in Ecclesia celebrata,
	Seite 297
	Seite 298
	Seite 299


	Disp. VI. De actu fidei  interno,
	Seite 299
	Art. I. Vtrum ad actum internum fidei requiratur pia motio voluntatis?
	Seite 299
	Seite 300
	Seite 301

	Art. II. Vtrum ad piam motionem voluntatis, intellectum ad credendum determinantis, requiratur virtus vel habitus specialis, a fide distinctus?
	Seite 301
	Seite 302

	Art. III. Vtrum actus internus fidei sit necessarius ad salutem, non solùm necessitate præcepti, sed etiam necessitate præcepti, sed etiam necessitate medij?
	§. I. Quibusdam præmissis referuntur sententiæ,
	Seite 302

	§. II. Conclusio affirmativa statuitur,
	Seite 302
	Seite 303

	§. III. Solvuntur objectiones,
	Seite 303
	Seite 304
	Seite 305


	Art. IV. Vtrum ante adventum Christi necessaria fuerit ad salutem, necessitate medij, fides explicita Incarnationis, seu Redemptoris futuri?
	Seite 305
	§. I. Conclusio negativa statuitur,
	Seite 305
	Seite 306

	§. III. Solvuntur objectiones Patris Philippi,
	Seite 306
	Seite 307


	Art. V. Vtrum post Christi adventum, & legis Evangelicæ promulgationem, fides explicita Incarnationis, & Trinitatis, sit necessaria ad salutem, necessitate medij?
	Seite 307
	§. I. Vera sententia statuitur,
	Seite 307
	Seite 308
	Seite 309
	Seite 310

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 310
	Seite 311



	Disp. VII. De actu exteriori fidei,
	Seite 311
	Seite 312
	Art. I. An exterior fidei confessio sit actus elicitus à fide, vel duntaxat imperatus?
	Seite 312
	§. I. Conclusio affirmativa statuitur,
	Seite 312

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 312
	Seite 313


	Art. II. An detur præceptum confitendi fidem, & quandonam fideles peccent contra illud?
	Seite 313
	Seite 314
	Seite 315
	Seite 316


	Disp. VIII. De habitu fidei, ejusque subjecto, causis & effectibus,
	Seite 316
	Art. I. Vtrum habitus fidei, etiam prout est informis, & à charitate separatus, sit vera virtus, & qualis?
	Seite 316
	Seite 317
	Seite 318
	Seite 319
	Seite 320

	Art. II. In quibus subjectis remaneat habitus fidei, & in quibus destruatur?
	§. I. Sequentibus conclusionibus difficultas resolvitur,
	Seite 320
	Seite 321
	Seite 322

	§. II. Tria corollaria notatu digna,
	Seite 322

	§. III. Præcipuæ objectiones solvuntur,
	Seite 322
	Seite 323
	Seite 324
	Seite 325

	§. IV. Alia argumenta solvuntur,
	Seite 325


	Art. III. Quæ sint causæ fidei, & præcipui ejus effectus?
	Seite 325
	Seite 326


	Disp. IX. De virtute spei,
	Seite 327
	Art. I. An spes, etiam ut est informis, sit vera virtus Theologica, à fide & charitate realiter distincta?
	Seite 327
	Seite 328

	Art. II. Quodnam sit objectum formale quod, seu terminativum spei Theologicæ?
	Seite 328
	§. I. Vera sententia statuitur,
	Seite 328
	Seite 329
	Seite 330

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 330
	Seite 331

	§. III. Alia argumenta solvuntur,
	Seite 331
	Seite 332


	Art. III. Quænam sit ratio formalis sub qua, seu objectum motivum, spei Theologicæ?
	§. I. Referuntur sententiæ, & vera eligitur,
	Seite 332
	Seite 333

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 333
	Seite 334


	Art. IV. Vtrum in Beatis & comprehensoribus habitus spei Theologicæ remaneat?
	Seite 334
	Seite 335

	Art. V. Vtrum homo, cui facta esset revelatio suæ damnationis, adhuc posset & teneretur sperare beatitudinem?
	§. I. Quibusdam præmissis difficultas resolvitur,
	Seite 336
	Seite 337

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 337
	Seite 338



	Disp. X. De virtute Charitatis,
	Seite 338
	Art. I. Vtrum charitas verè & propriè sit amicitia hominis cum Deo?
	Seite 338
	§. I. Conclusio affirmativa statuitur,
	Seite 338
	Seite 339

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 339
	Seite 340

	§. III. Solvitur difficile argumentum,
	Seite 340
	Seite 341


	Art. II. Vtrum charitas sit aliquid creatum in anima?
	Seite 341
	Seite 342
	Seite 343

	Art. III. Quodnam sit objectum formale charitatis?
	§. I. Præmittitur quod apud omnes est certum, & relatis sententiis, vera eligitur,
	Seite 343
	Seite 344
	Seite 345

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 345
	Seite 346


	Art. IV. Vtrum charitas sit virtus unius speciei atomæ?
	Seite 346
	§. I. Conclusio affirmativa statuitur,
	Seite 346
	Seite 347

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 347
	Seite 348
	Seite 349


	Art. V. Vtrum charitas sit cæteris virtutibus excellentior, tam in esse physico quàm morali?
	Seite 349
	Seite 350

	Art. VI. Vtrum charitas habitualis augeri possit in via, & quomodo ad ejus augmentum actus nostri concurrant?
	Seite 351
	Seite 352
	Seite 353

	Art. VII. An actus charitatis remissi, augmentum gratiæ, charitatis, & gloriæ mereantur?
	Seite 353
	§. I. Vera sententia sequentibus conclusionibus statuitur,
	Seite 353
	Seite 354
	Seite 355

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 355
	Seite 356


	Art. VIII. Quando detur augmentum gratiæ & charitatis, actibus remissis debitum?
	Seite 356
	Seite 357
	§. I. Tribus conclusionibus difficultas resolvitur,
	Seite 357
	Seite 358
	Seite 359

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 359
	Seite 360
	Seite 361




