UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Clypevs Theologiae Thomisticae

Continens Tractatus de erroribus Pelagianorum, de Gratia, de
lustificatione & Merito, de Virtutibus Theologicis, & quatuor Cardinalibus,
ac de ineffabili mysterio Incarnationis

Gonet, Jean-Baptiste

Parisiis, 1669

Disp. I. De objecto fidei,

urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

' Non ne

DISPV.TATIO

De objecto fidei.

Ad qu:t:i’cioncn*. i. D. Thome.

objecto fpecificetur , urmanifeftam ha-
192¢E beamus ejus naturam , qued fic ejus obje-
Ctum, privs inquirendum eft, & explicandum.
Unde fic 3

ArTrcvivs Primvs

Quodnam fit objefium fidei?
J J

oot

Premittuntur gua apnd omnes [lint corta,

NOmndum primo , hoe nomen fides vari¢ 4
is Scri .mxni‘u:‘p:lri. In primis enim
ibus {fumitur pro fidelira-

te, quaell virtu atis., pta‘b-‘-: 15 conftan-

tiam in {ervandis promiffis & conventionibus;
cuiprimé impofitum fuifle nonen fidei, didkam-
que efle fidem, quia per eam fir quod dicitur , do-
cent S, Auguftinus Epift. 19, cap. 2.in fine, & Ifi-
dorus in ro Ethymologiarum, Tra fumitur

Ifaiz 11. ¢ de Meflia wventuro praznuntiatur;

Evit fides wm venum efus s & ad Roman,

3. cam dicicar : i, fi-

dem Dei evacuabir 7 Juxta hanc acceptionem

Deuteron. 32. Deus dicitur efle fidelis ; & Marth.

25. & 1.ad Corinth, 4. vocatur [t 5, & difpen-

faror fidelis , ille qui {atisfacit obligationi bené

miniftrandi & difpenfandi. Secundo fides fumi-

tur pro veracitate , ut Jeremiz 7. Periit fides , o

ablata et deove eoriem : & A 110(‘.1[. 1.Chriftus ap-

pellatar Teffis fidelis ,id el verax. Tertid pro fi-
ducia, Jacobir. Poffulet antem in fide , nibil he-

[fitans. Ex Maueh. 8. Quid timidi effis modice fides?

Ubifermoelt de A poftolis nanfragium timenti-

bus : timor autem opponitur fidaciz , ncdocer S,

T! sin 3. d}ﬁﬂ. 26. quaelt.r,art. 3 ad 5.Quarto

ro confCientia, few judicio pradtico de

ad Roman. 14, Quod won eff éx f {f.pcc-

/£ 1d eft, qued non eft ex confcientia), fen

io ftatuentelicitum effeid quod agitur , pec-

catum eft , ut ibidem incerpretatar S. Thomas,

Quinto pro fidei objecto, & dotrina: Apocal.z.

gaftt fidem meam : A&or. 6, Multaturba

obediebar » id eft dodkrinx per Apoltoles an-
nuntiage. Erin EY[nhnlo Athmmﬁj, pracipuis

Trinitatis & Incarnationis veritatibus explicatis,

fubditar: Hec fjg'f_ﬁffr,r Catholica , quam nif quif

giie fideliter firmiterque crediderit , falvns effe
non poterit, Denique fides fumitur pro habiru,vel

actu [opernaturaliintellectiis que veritatibus 4

Deo revelatis > proprer ipfius revelationem & au-

thoritatem, certd quidem, fed inevidenrer affen-

timur : & hae dicitur fides Theologica s quam

Apoftolus ad Hebrzos 1. fic de(eribit - 1} autemn

ﬁd!: J??f?'ﬂﬂd;:?‘:?fi fl:fy Antia rerum , G[gca g

utd incredulitas i

D

7 Var fides, ficur omnis alivs habitas, & (o A-sapie,id eft bafis & fandamentum (pei(ided enim

{peramus bona lupernaturalia,quia per fidem cer.
to tenemus illa nobis effea Deo promiffa ) arpp-
PRCTILIII HOR APPAYENIINIR 5 vel nt in Greco ;fi,
Eneyos ¥ asmpivey, id eft convictio, & cerniffima
perfuafio earum rerum qua non videnrur, neque
clar¢ apparent, credunturtamen, quia a Deo re-
velate (unt, Q}\“Ems verbis certitudo |, & obfeuri-
tas fidei L{t’i-.g!'.ﬂI]HiLCC'{[‘ltud\) quidem voce HY
wer id eft convidtio ; oblcuritas vers perid quod
additur £ Eremuuiyey, id eft non viforam, fennon
appatentium. De hac ergo fide 'l'hrofngjc_i in
prz['cnndiﬁmmmus » & quodnam fic ejus obje-
¢ctuminquirimus. Pro cujus refolutione

Secundo norandum eft | f{eu ex difputatiore
proemiali ad totam Theologiam recolendum |
objedtumalicujus habitus vel potenciz dividi in
objetum mareriale, &in objetum formale:ob-
jectum materiale comprehendit illud omne quod
per talem habitam vel porentiam attingitor:obje.
&um vero formale eftid quod per {e & ratione
fui artingitur 4 potentia, vel habitu ; dividiturque
in objectum formale guod , 8 objectum forma-
le g0 primum eft ratioilla qua per fe & ratio-
ne (ui attingiturd potentia vel habitu, & cztera
ratione illins atei ur : fecundum vero eft ra-
tioilla fub qua potentia vel habitus attingitebje-
Gum , feuid que mediante ad illud terminatre
/a objectum formale quod,
eft color, quiaille perfe, & ratione (ui aboculo
petcipitur ; obje@um formale quo , vel fub que,
eft lux, quia mediante luce vilus percipit colores;
objeftum vero materiale eft omne corpus colora-
tum; quia omne corpus qued eft affe¢tumcolore,
avifu percipi poteflt.

Notandum rertio, in Deo triplicem poffe di-
{tingni veritatem , primamin eflendo , fecundam
in cognofcendo , tertiam in dicendo. Veritas i
effendo, eft ipfa tranfgendentalis veritas , quzelt
paflio cujufcumqueemis, & invenirur in Deo,ra-
tione cujus dicitur verns Deus , id eft habens ve-
ram Deitatem , per quam a falfis Diis diftingui-
tur. Veritas incognoflcendo eft ip(a veritatis cog-
nitio, & in Deo eft fumma & infinita ejus fapien-
tia, ratione cnjus omnia cognoflcit ut funtin fe,&
in nullius rei cognitiane falli poteft. Veritas in di-
cendo eft propenfio feu inclinatio ad dicendum
verum: & hzcin nobiselt virtus meralis, refidens
in voluntate ; & in Deo eft fummaillins inclina=
tio & propenfio ad dicendum verum , ratione cu-
jus neminem fallere potett, ficut ratione fuz infi-
nitz fapientiz, & nemine poreft falli. His _pr:cmif-
fis, & relickis variis Authorum fenrentiis,quiaita
confuse loquuntur , utdifficile fiv conjicere quid
velint: ut D, Thoma , & Difcipulorum ejus do-
étrina explicerur , fiv

v.g.in potentia vifi




2

4

7

DE

I

OBIE

g,
R:J-ﬁe;'f}f,‘f_tr d‘ifiz:n!! as f;w,poﬁm,

Ico th\{a X n[ajc&mn formale quod fidei

Jefle Deum , fub ratione prima veritaris in
elfendo , ubindeque [ub ratione Deiratis,

Primapats probatur primoex D. Thoma hic
art. 1. dicente, Deam fe habere ad fidem , ficut
{anitas [e habetad medicinam: Sed fanitas eft ob-
iectum formale quod medicine ; Ergo Deus cft
objectum formale quod fidei,

Probatur {ecundo ratione fuhdamentali, quam
ibidem infinuat S. Do&or : Hlud dicitur obje
Gum form d alicujus potentiz ,vel habi-
tis, quod per [e primo attingitur , & in ordine
ad quod cxtera refpiciun ut patetinexemplo
adduto , nam quia medicina per {e primo [ani-
ratem refpicit, & nihil confiderat nifi in ordine

ad illam , fanitas eft objeGtum formale quod me-
dicinz ; Sed fides per fe primo Deum refpicit, &

emnia quz attngic confiderat in ordine ad
Deum , ut docer D, Thomas hicart. 1. ad 1. his
verbis : Ea gua pertinent ad bumanitatem Chriffi,
¢ ad [acramenta Ecclefie , wel ad quafcungue
ereatiras s cadunt (ub fide inguantium per hecor-
divamny ad Dewm,..... Et fimiliter dicendim eff
ad [ze i de omnibus illis gua in [acra Scrip-
tura traduniur. Eviop. queft.r.are. 7, Omaia(in-
quit) pertraltaninr in facra doltring \ Jub ratio-
ge Dei, vel quia (wit ipfe Dews, vel guia ha-
bent ordinen ad Deum. Nec obftat quod ibi
loguatur de obje&to Theologiz: quia. ut idem
5. Dobtor [ubjungit: Idem &ff [ubjeltum prin-
cipiorum ¢ totins (cientie: hdesautem eft habi-
tus primorum principiorum refpedtd Theolo-
giz, ut docet ibidem art. 2. dicens: Sicur mu-
Jfica credir principia tradita fibi ab Arithmeti-
o , ita doltring facra credit principia revelaia
fibi & Dea, :

Confirmarur ex’ Apoftolo ad Ephef 1. & ad
Colofl} 2. ubi aperté decet totam fammam fide
noftrz, achominatim ipf\'lm Incarnationis my-
fterium , ad Deiagnitionem referri; quod etiam
eleganter declarat Auguftings lib. 11, de civitate
Dei cap. 2, pulchrd oratione affirmans ipfum
gtiam Chriftum hominem effe viam , qua fides
pervenit ad Dei cognitionem. P mens in fide
(inquit) fidentiies ambularet ad wveritatem ,ipfa
weritas Dens » Dei filiss , homine ﬁﬂ'mn];ro , non
Deo confiumpto » eandem conflituit ac fundavit
fidem s ur ad Deum iter effer homini , per bomi=
nem Deuwm. Hic eft enim mediator Dei ¢ ho-
minnm > homo Chyiftus Fefus, Chriftas per id
guod eft mediator , eft homo , & via perveniends
ad Dewm : quia fi inter enm qui tendit 5 & il-
ud guo tendir s viz media eft > fpes eff per-
veniendi; fi autem defic, aur ignovethr ik enn-
dum fie , quid prodeft noffe guo enndum fit * So-
la eft autem adversiss omnes ervares via mpni-
tifima ., ut idem ipfe fit Dews & homo. Quo
itir, Deys : qua itur , hamo,

Confirmatur amplits : cdm Deus ut Deus, in-
tecomnia qua fides credic, fi quid prefantiffi-
mum , & per alia omnia qua creduntur,, magis
acmagis nobis innotelcar , dubitari non poteft,
quin ex natura ipfa fidei, omnia alia qu credun-
wureo fpectent , ur magis ac magis-Dens anobis
pet fidem cognofcatur: iquidem fides in hujus
vite caligine, inftar lucernz nobis eft , ad cog-
nofcendum Deum , donec dies beatitudinis elu=

Tom. IV, ’

CTO FIDEL

A telear, & Lucifer oriatur in cordibus nb

C

D

E

207
P 14
ait S. Peerus Epift. 1. cap.i. Eftigitur Deus obje-
¢tum formale quod noltrz fider.
Probatur tertio : Omnis virtus Theologica
haber pro objecto quod ipfum Denm ; religio
enim non efl virtus Theologica , quia licet relpi-
ciat Deum , non tamen ur objetum quod , fed
folim ut objectum cui cultum exhibet :prophe-
tia etiam , licct habear Deum pro objedto cui
( nam Deo revelanti aflentitur ) quia tamennon
habet Deum pro objeéto quod, led rem tempo-
ralem ,non eft virtus Theologica, ur docet S.
Thomasin 3. dift. 23. quafh. 2. art. 3. quaftione,
1.ad 4., Sed fideseft virtus Theologica , ut omnes
concedunt: Ergo refpicit Denm ut objetum for-
male quod.
Id confirmant Valentia , Sylvius , & alij ex
Scriptura, appellante fidem Theologicam , Fi-
dem Dei: Marciin. Habete fidem Dei, Sed hac
Prn'\‘:rio nen urger; nam ibi lwo[iﬁs pet fidem
Dei, phrali Hebraich , fignificatur fides magna
& heroica , ad quam Chriftus Apoftoles ibi
hortabatur : finsili modo quo mentes ahiffimi,
& cedri pi'QCE!'i[T{iv.r , vocantur in Scriptura
montes Dei , ¢ cedri Dei. Eodemque fenfuintel-
ligendum putoillud de Chrifto di¢tum, Lucz 6.
Eratpernottans in ovarione Dei ,id elt in oratione
jugi & valde ferventi: utuntur enim Hebraifre-
quenter hac lequendi formuli |, ad exprimendum
gradum fuperlativam; que carent; & Evanceli-
ftz , quamvis alid lingné fcrip(e
Matthzo , habentinterdum Heb:
fervantejus linguw periti,
Secunda pars conelufionis, que afleric Denm,
ub ratione prima veritatis in ¢flendo , efle obje-
€tum formale quod fidei , colligitur etiam ex D.

hotwa hic art. 1. in argumento (ed contra, ubi
ex §. Dionyfio cap. 7. de divin. nomir, ait: Fi-
des ¢ft circa fimplicem . & [emper exiffentem ve
vitatem : Sed id circa quod fides eft , ejus eft obje-
Etum quod; & veritas fimplex & femper exiftens,
elt prima veriras in eflendo: Frge Deus, (ub ra-
tione prima: veritatis in effendo , eft objectum
formale quod fidei,

Ratio etiam fufftagatur : Nam Deus fub divers
faratione eft objeftum quod fidei, & charita-
tis : Sed hac non elt alia quam ratie prima ve=
ritatisin effendo , que diverfaelta ratione fum-
mz boniratis , [ub qua eft objedtum chariratis ;
Ergo &c.

Confirmatur : Fides eft vittus exifténs inintel-
leétu : Ergo ciim obje@Gum intelleétiis it yerum,
fides foum obje@um , nempe Deum | fub ratione
primz veriratis in effendo refpicir.

Confirmarur amplitis : Deus [eeundim tario-
nem- Deitatis ( fubindeque {ecundim rationem
primz veritatis in eflendo, qua ,ut fatim dice-
mus , eft ipla Deitas cum aliqua habitudine ad
intelleGtum ) eft objectnm formalegued beariti-
dinis , ac vifionis Dei: Ergo & fidei. Conlequen.
tia patet: Tum quia fidei fuccedit vifio: Tum
etiam quia fidés elt impreffio {en participatio
feientiz divinz , fubindéque idem habent obje-
Gum formale quod, variata tantim ratiene clari
& oblcuri.

Ex his probata manet tertia-pars : Veritas enim
in efendo nonadditaliquam perfectionem fupra
Deitatem , fed ipfamimet Deitarem alio miodo
fignificar, nempe cum quadam habitudinead in-
telle@dum , [icut verum in creatis non addic ali-
quid fupra ens , fed ipfam fationem entis , ug

Cec iij

it , excepto
ilmos , ureb-

2

104

40}




14

!5.

206

dicit habitudinem ad intelleGtum, exprimit:Ergo
ficur objeftum intelleds , rametfi verum eile
afferatur , dicicur eriam effe ens, ita & objedtum
formale quod fidei , licer afferarur effe Deam ue
verum , feu {ub ratione prima veritatis in eflen-
do , tamen dici potefk effe Deum ut Deum, {eu
fub ratione Deitatis. Undeait Cajetanus hicarr.
1. §. ad evidentiam s non funtdiver(a , Denm efle
obje@um fidei fub ratione Deitatis, aut prima
veriratis.

Dico fecundo : Objeétum formale {ub quo
fidei eft veritas prima in dicendo ,non pracisé
{umpra , fed ut connotans primam veritatem in
cognolcendo, feu ummam & infinitam Dei fa-
pientiam , ratione cujus infeipfo falli nequit.

Prima parseft D. Thome hic art. 1. in corp.
ubi ait fidem non affentirialicei, nifi ut revelarur
a Deo, Et quaft, 14. de verit. art. 8.ad 16, afferic
teffimonium veritatis prime [¢ habere in fide ,ut

vincipinm in [Cientijs demonffrativis : principia
verd in fcientijs , cdm fint velud lux | qué illumi-
nantur & manifeftantur conclufiones , funt ratio
formalis fub qua , ut docent Philofophiin Logi-
ca, & Meraphylfica: Ergojuxta D. Thomam ra-
tio formalis fub qua fidei eft divina revelatio,
fea veritas prima in dicendo (eu revelando. Un-
dein . dift. 29. quafl, 1. art. 2. ad 1. ait: Obje-
&Fum fidei noneft veritas prima , [cundiom quod

eft in ve exiftens rantim . [ed [ecundim quod eft C

nobis divinities annuntiata.

R atio eriam id fuadet:Nam de ratione formali
fideiin communi eft , quod innitatur teftimonio
dicentis , ira qued non habeat aliud motivumad
credendum , nifi teftimonium & authoritatem
dicentis ;in quo diftinguitur affenfus fidei ab al”
fenfu fcientifico : Ergo fides divina debet inniti
teftimonio divino, & proprer illud , tanquam
propter. motivum formale, moveri ad creden-
dum veritatesa Deo revelaras. Sed divinum te-
ftimonium de veritatibns revelatis immediate
procedita divina veracitate, qua Deus et fommé
& infinire inclinatus ad teftificandum & dicen-
dum verum: Ergo divina veracitas , (eu veritas
primain dicendo, eft motivum , feu rati6 forma-
lis fub qua fidei. Unde in Secriptura Chriftus
Dominus exigens & nobis fidem , proponit Dej
veritatem in dicendo , tanquam illius motivum;
Yoan. 6. Qui me mifie verax eft, & ego qua andivi
#b eo . hacloguor inmundo.

Probatur etiam {ecunda pars : Ut teftimonium
Dei fit ratio formalis fub qua fidei, deber efle
omninoinfallibile: Sed hoc non poteft habere,
nifi primam veritatem incognofcendo , feu fum-
mam & infinitam Dei fapientiam connoter: Ergo
teltimonium Dei, feu veritas prima in dicendo,
pracisé [umpta,non eft ratio formalis fub qua
fidei, fed foldm ut connotat primam veritatem
in cognofcendo , feu fummam & infinitam Dei
fapientiam. Major eft certa: ciim enim fides fit
omnino infallibilis , niti debet metive omnino
infallibili, Minor vero fuadetur ; Ut reftimo-
nium Dei fit omnino infallibile , non fufficic
quod Deus non poffit fallere in dicendo , fed in-
fuper requiritur quod non poffit falli in cognof-
cendo ;illeenim qui poteft falli in cognofeends,
potelt alios fallere, fi non ex malitia,, faltem ex
ignorantia, ut de {e patet:Sed quod Deus non
poffit falli in cognofcendo , provenit ex fumma
& infinita ejus fapientia, ratione cujus nihil ip-
fom later, & l”cipﬁlm ;acres omnes eodem modo
guo funtin feclare cognofcit : Ergo teftimeonium

DISPVTATIO

A

D

E

PRIMA

Dei non poteft effe omnino infallibile, nifi con.
notet [ummam & infinitam Dei fapientiam, quz
elt prima ‘veritas in cognofcendo. Unde redh
Hilarius: Soli Deo de fe credendum eft , qui [olus
[e nowir, (L_bus verbis certitudinem & infalli.
bilitatem fidei , non feldm in Dei veracitatem,
{ed etiam in {nz cognitionis infallibilitatem re_
ducit. Et D. Thomas infra quaft. 4. are.8.ad,,
docet quod certitndo fidei, qua excedic omnem
certitudinem nawuralem , oritur ex eo quddinmi.
tatur teftimonio Dei , qui fallinon poteft, feares
aliter acfunrin fe cognofcere. Et in humanisyi.
demus, quod quamvis homo fit verax & bonz
confcientiz , & mazimeé inclinetur ad dicendum
verum , fi tamen fit ignorans , & non habeat cer-
tam notitiam rei de qua teftificarur, ejus dicta
nullam aut parvam fidemapud hofbines pruden.
tes & fapiem:s inveniunt; quod manifeltum in-
dicium eft, in aflenfum fidei humanz,non folim
veracitatem dicentis , fed eriam ejus {cientiam &
notitiam influere.

Confirmatur ; Ut teltimonium Dei fit forma.
liter motivum fidei , debet effe verum, non fo.
lim formaliter , fed eriam marterialiter § id eft
deber habere duplicem conformitatem , alte-
ram cum re, prout eft in intelle@u dicentis fen
teftificantis ( in qua cenfiftit veritas formalis) &
aleeram cum re , prouteftin fe & a parterei (in
qua veritas materialis fita eft ) : Sed divinum re.
ftimonium non poteft habere utramque confor-
mitatem , nifi atcributum divine fapientiz , feu
veritatem Dei in cognofcendo connotet : Ergo
precisé fecundiim {e, & feclusi hac connotatio-
ne, non poteft efle motivum, fen ratio formalis
fub qua fidei. Major eft certa: nam a&us fidel
effentialiter exigit, quod (it tam materialitet
quam formaliter verus | & ided ut infra dice-
mhs , fidei necformaliter nec marerialiter poteft
fubefle falfum : Ergo divinum teftimonium, coi
fides innititur , debet efe verum , tam materiali-
ter, quam formaliter. Minor vero fuadeturiex
divina veracitate formaliter tantdm infertuz,
quod teftimonium Dei fir formalirer verom;
nam juxta doétrinam D, Thema infra queft
109. art. 1, & 2. virtus veracitatis tantdm inclinat
ad dicendum rem , fecundim quodeft in mente
loquentis , in quo confiftit yeritas formalis , un-
de mentiri , quod veracitati opponitur , idem fo-
nat ac contra mentem ire: Ergo quod teftimo-
nium Dei fit verum materialiter, id eft conforme
rei prout eftin fe , aliunde deber provenire for-
maliter, quam ex veracitate Dei, nempe ex €jus
fumma & infinita fapientia, per quam perfectif-
fimam notitiam rerum emnium haber ; quam
proinde connerare deber , ut tam materialiter
quam formaliter verum fit,

Dico terrio , objeftum materiale fidei comple-
&i omnia quz divin revelatione nobis innatef:
cunt,& quz duodecim articulis Symboli compre-
henduntur , vel ad eos reducuntur,

Probatur breviter: Illud eft objeftum mate-
tiale fidei , quod {ubeft ejus rationi formali que,
& fub qua, ur patet ex didis in fecundo notabili:
Sed omnia que divini revelatione nobis innotel-
cunt, & quz duodecim articulis fidei comprehen-
duntur , fubfunt rationi quz 8 fub qua fidel,
ngmpe primz veritati, & infallibili ejus reftimo-
fio, feu revelationi : Ergo illa omnia funt obje-
&um materiale fidei.

Ex ‘quo intelliges, Suarem difpu. 2. de fide,
fe&. 2, num. 2, &3, & Philippuma 5. Trinitate

b

17

L {:




F1:8

H18

~ wihil cadit fub fide , ni

DE OBIECTO FIDEL

in Tralatu de vircutibus Theologicis , difp. 1.
dubio . averitate deviare, cim dicunt omne 2
Deo revelabile comprehendi (ub objeto mate-
riali adzquato fidei. Namaliud eft potle effe ob-
:e@um mareriale fidei | & alind effe reipfa obje-
Sum materiale fidei:ad primum enim fufficit
efle revelabile, fen poflea Deo obfoure revelai,
ad fecundum requinitur effe adtu revelatum ; fi-
cucut aliquid fir objectum materiale visfs , nen
fuficit pofle efle coloratum’, fed deber effeactu
tale:nos autem loquimur de objefto materiali
fidei quod eft , (eade eo quod elt objedtum mate-
riale fidei, non autem de eo quod tantim tale
effe porett.

Dices cum Suare : Quidquid poteft fide divind
credi, eft objeCtum mareriale fidei: Sed omne
4 Deo revelabile poteft fide divina credi
omned Dea tevelabile et objetum materiale
fidei.

Sed facil? refpondetur , diftinguendo Majo-
rem : Quidquid potelt proxime & completé fide
dii'inﬁ\cl—"l’d‘?, eﬁibjc&ﬁm materiale ﬂrjgi, conce-
do Majorem. Quidquid poreft fide divina @redi
remoté tantim , quia {cilicer potelt obfcur re-
velari, nego Majorem, Similiter diftinguo Mi-
norem:Omne a Deo revelabile potelt fide divind
credi, porentia proxima & completd , nego Mi-
norem : potentiaremota & incompletd ; concedo
Minorem, & nego Confequentiam,

§. IIL

Pracipus objettiones [olvwntny,

Bjicies primd contra primam conélufio-
Oncm: D. Thomas hic art. 1. in corp, ait:
St confideremus materialiter ea quibus fides af-
fentit , non [olivm eft ipfe Deus , fed etiam multa
alia: Ergo ,juxta D, Thomam, Deus fub ratio-
ne Deiratis, {en prima veritatis in effendo , non
eft objectum formale quod fidei, fed mareriale
folim.

Refpondeo D. Thomam ibi logui de objeéto
materiali, per comparationem ad rationem fub
qua, quam antea dixerat effe obje@um formale:
obje@tum vero materiale {ic acceptum, compre-
henditomnia ad qua fides fe excendit, five pri-
maria , five fecundario , five per fe & ratione fui,
five peraccidens & ratione alterius, & vocatur
extenfivam, Quare licet Deus, fad4 compara-
tione ad revelationem divinam , qua eft ratio
formalis fub qua fidei, poffit dici quodammodo
obje@tum materiale illius ; ficut color compara-
tivé adlucem , qua eft ratio formalis fub qua vi-
sds, ejus objectum mareriale dicitur ; abfolute
tamen, & per comparationem ad fidem , eft ob-
je€tum formale quod , quia attingitur per fe pri-
mo , & non ratione alterius qued pritls debeat
atringi ur quod ; & ratione illius cztera 2 fide
confiderantur , ut docet . Do&or poft verbain
objettione adducta, {ubdens : Oue tamen (illa
multa) (kb afenfis fidei non cadunt, nifi [ecun-
ditm quod habent aliquem ordinem ad Deum,
prout [Cilicet per aliguos Divinitatis effeétus bo-
m adjnvarur ad tendendum in divinam fruitio-
#em. Unde tandem concludic , quod objefum
fodei eft z}';mdmmﬁwn’a veritas ,tr:—.r'nm .\ ingiantinm
2 ordine ad Deum : ficut
etiam objectum medicine eff [anitai s quia nibil
medicina confiderat , wifi in ordine ad [anitatem,
Ubi perly objeitum , intelligit objectum formale
qued , ut patet exemplo fanitatis quod adducir;

Yo%

A fanitas enim cft ratio formalis qua per fe primd
4 medicina refpicitc : & per veriratem primam,
fignificat primam veritatem in eflendo , non ve-
roin dicendo ; nam de prima verirare in dicendo
paulo faperids dixerar efle rationem formalem
fub qua fidei.

QObyjicies {ecundo: Deus {ub ratione Deitatis
eft objectum formale quod Theologiz : Ergo
fecunddim illam rationem non potelt efle obje-
ctum formale quad fidei. Confequentia videtur
legitima : ciim enim habirus {pecificentur ab ob-
jeétis formalibus, duo habitus (pecie diftinéti,
quales funt fides & Theclogia, non pofluntidem
objeétum formale refpicere.

Refpondeo concello Anteced

e, negando

B Confequentiam. Ad cujus probatienem dico ha-

bitus non fpecificari ab objetto formali quod,
nifi prout fubftar rationi formali fubqua: unde
ut fides {pecie differat a Theologia, non requiri-
tur quod diverfum obje@tum formale quod refe
piciat, fed [uflicic quod {ub diverfa ratiene fors
mali fub qua idem obje@um formale quod attin-
gat, Quare D. Thomas 1. p. queft. 1. art. 1. ad
2. dicit quod diver(a ratio cognofcibilis, diverfi-
ratem [cicatiavum inducit j eandem enim concli-
Sianem demonftrat affrologus & nawralis . pura
qridterra efft roranda; [ed aftrologus per medium
wiathematicum . id eft & materia abfbvallum; nas
turalis autem per medium circa materiam confi
ratum. Clim ergo fimiliter fides & Theol
Deum , uteft prima veriras in eflendo , div
mode attingant , nempe (ub reve ne formali
& immediata, & {ub virtwali ac mediata, fune
habitus (pecie diverfi, lictt idem objectnm for-
male quod refpiciant.

Objiciestertio : Nulla datur virtus fapernatu-
ralis , qua Deam {ub ratione {apientis , vel om-
nipotentis refpiciat tanquam [uum objectum
formale: Ergo nec ulla datur, quz pro eodem
objecto habeat Deum fub ratione prime verita-
tis in elfendo. Antecedens conflat: alids enim,
ciim vireas illa effec theologica , quia refpiceret
Deumut Deum , darentur plures quam tres vic-

tutestheologice. Conlequentia vero inde pro-

D batur , quod Deus non fit magis artingibilis fub

ratione prime veritatis ab aliqua vire
fub rarione (apientis vel omnipotentis,

Refpondeo concelfo Antecedente , negando
Confequentiam , & paritatem, Rationem difpa-
ritatisa{lignat D. Thomas quzft. 1. de virentibus
art. 12. ad 10, ex eo quod ille folim virtutes
theologicz admirtendz fint, quae nobis neceffa-
riz funt, ut Deum tanquam finem noftrumac-
tingamus: ad hocautem, pracer fidem qui Deum
ipfum ranquam finem cognolcimus; (pem , qui
nosiplum ebtentarum {peramus ; & charitatem,
qui eum diligimus , nulla alia requiritur , per
quam eundem Deum, {ub ratione [apientis, vel

1te , quam

E omnipotentis, refpiciamus.

Objicies quart6 : Si fides Deum fub ratione
Deitatis , ur obje@tum formale quod refpicerer,
effer nobilior charitate, cim ifta refpiciar divi-
nam bonitatem , quz. cim pon fic Dei effentia,
fed (oltim aliquod ejus arcributum , non tantam
exprimit perfeGionem , quam Deitas,

Sed negatur fequela: nobilitas enim potentie,
vel habitus non petitur ex nobilicri objeto in
elfe entis {pectato , fed formaliter in ratione ob-
jedti'confiderato : obje@um autem fidei, i for-
maliter in rarione objecti confideretur, non eft
nobilius objecto charitatis ; quia objectum sha-

e
b

25




t A natara Dej g
tuluma fidei e,

i nfio ad probatiener e
» + bFldes ,cum noh 103 proi nem M.

‘L-d'cnu’,r;c da eft

Jomdm
N TE o g
1 .4..,;. I ne‘.

fne funatur Dés
Etrs
lic

:;‘,R.c-

ed taneim ipfe color ; i
ma veritas in dicen 1
A priori, {cilicet E"“l

folvitur ¢ Sed ra
it Deo revelanti , non

o ‘roimct:c Deoreve.

Lz‘:u quia eft pr
) wr fequela: i
ma tem revelan
Deus it pr {fumma veritas eo modo quo fdes; nam f
cendo Yeri

n prophetia pri-
I
iciat , fioh tamen
des refpicir pr
tatem revelantem obfcure | & perd fe pe
fcuritatem

1s in dicend

entituc

dente

sevidentiam excl

i, non ultimé
tem in dicendo,
fed in Deitatem , five in primam veritarem in
eflfendo,

Refpondeo primo n:;:nndo

(leria revel

fidelis Deo f[ua my
tefolvitar in primam veri

erenter (e

lumen propheticum , feu prophetiz donum, ut
ajotem: nam li- docet S. Thomas 3 p-qualt. 7. arr, §, Preterea
cetin cognitic Jfeuin demonftratio- F]m:-_q ]

neprepter quid, _ar‘.(‘ hwln\w]m fub qua {fumatur
exitlo prit
manftrar

& n

fFerentiz : nam ucidem S.

verit. art. 10. ad 4. docet \:(‘rl]Lt
1

o in quod fit ultima veriraris de- de
relolutio jin m-mtn ramen fimpliei,
uvrwa ¢

fdm [e, fides VEro per ﬁ Citin of-
:ideoqu

ifta exigit piam motio-
a fifta nem & affe@ionem volunraris , non vero illa,

111
uritur quod fiatafcenfus nfque ad

ﬁ.._l.n ratione immed
Prophetia datur per modum corufcariopis trans-
euntis , ut docer idem Doétor Angelicus infrd
ft. 17r.are. 2, fides vero eft habirusin intelle
¢tu permanens. Fides primo & per fer tl}:lcltﬂil-
m;prophet mvrm'thqmd temporale,
1 D. Thomi in 3. dift. 24. qvaft
unc, r ad 3. ubiait: ()vmrz'w:;'- op
-de codem Jienr de /
indiom tdem ¢ mu:-fd’g 5 F_»
tla :;rw "-'.i'e'ﬂ(?' qitie
Z cet inguantum Deus eff paffus; hoe
antem giod tem ram!e 2lf 5 refpicit materialit

m

”’L‘Ihf}”?a"m i'r fr«;
? Nec obftat qhnd Deiras | {en
J)f‘I effentia, fit virtualis caufa veritatis md\u
do, fen vcrac:mtis :nam uc ibidem ful
Cardinalis ; Hoc won per [e fpeilat
affeniiis s [od ad canfam res : wndecun
prru_c:'.irz: guod Deus ¢ff veritas , far eft ad fed I tia écontrario.
hoc quod ip 18 credam infallibiliter ; guoniam i ve- Objicies tertio : Si obje@um formale [ubquo
wﬂa;f‘poreﬁ‘ falfwm manare. Unde ficut quam- fidei u[ let prima veritas ut revelans , daretur pro-
vis albedo proveniat & natara nivis ve acaula, ceflus in infinitam : qui enim c1cd t Deum elle
amen queitur , cur nix di fgregervifum, &: Trinum,quia Deus revelavir, oporter quod etiam
ma el ahm shac eft ultima lw;u- huic p-cmimum Deus rewvelguir " allentiatur;
colutio : ita quamvis veritas in di- & hocpcr alig Juam a liam tevelationem, ahoculﬂ
pon

3=




™
n

s
=

DE OBIECTO FIDEH]

wonalfentiretar per fidem ; & rurfus ifti revela-
rioni per aliam [eveiationet_n alleqtiri debebir,
& ficdabitur proceflus ininfinitum,

Rcfpondco negando {equelam: ciim enim huie
articulo , Dews eft Trinus & Fous , fidelis aflen-
vitur , quia) Deus revelavit, huic eriam propofi-
tioni ; Deus revelavit , per eandem illam re-
velationem aflentitur : Divingm enim teftimo-
wium pring & princspaliter eft de feipfo, & confe-
guenter de alijs yinquitS. Thomas quaft. ry. de
verit. att, 8. ad 2. conformiter ad verba Chrifti
Joan, 8. dicentis: Ego teftimoninm Frrﬁax'&::o de
-ms."Pfa, Sicur ergo lux Solis non foldm eolores, 8
res corpereas , (ed etiam [eipfam manifeftar, ita
revelatio divina , quz eft lux fidei, non foliim
divina myfteria , federam fl?ipﬁtm revelat

Objicies quaito : Sieblcura Dei revelatio effet
ratio formalis fub qua fidei , vel eller revelario

. adiva , vel pafliva: Non pafliva,alioquin cim

40,

talis revelatio {it mera denominatio extrinfeca,
vel ens rationis , tota fides perens rationis regu-
laretnr. Sed necetiamactiva , quia ratio forma-
lis fub qua, debet efle intrinfeca racioni qua
ficutin omni {cientia ratio affentiendi alicui con-
clufioni,elt ipfa ejps veritas inerinfeca; revela-
tio antem activa, ¢im fit a&ie divina, non elt
intrin{eca , nec aliquid ponicin rebus revelaris:
Ergo &c. :

Refpondeo revelationem Dei , qua dicitur
effe ratio formalis fub qua fidei, fumi pro re.
yelatione adtiva , feu pro actione Dei, ut con-
notante & manifeftante veritares ad fiden per-
tinentes. Ad probationem in contrarium di-
cendum eft , rationem f{ub qua debere quidem
effe intrinfecam in (cientijs , hon tamen in fi-
de : quia veritatibus revelatis non aflfentimur,
nifi proptér dicentis reflimonium extrinfecum ;
ratio vero aflentiendi conclufionibus , quz in

- {cientijs demonftratur , eft ipfa earum veritas

intrinfeca , & fcibilitas , qué poffunt immediaté
& independenter & quocumque extrinfeco cog-
nolci.

_ Objicies quinto contra [eéundam pattem ejul-
dcg-l conclufionis : Sub ratione prezcisé illius
veriratis Deus eft objeétum formale fub quo no-
ftrz fidet , cujus teltimonium eft omnino verum:
Sed reltimonium prima -veritatis in dicendo,
etiam Przfi:inde“rdo ab ordine ad‘primam veri-
tatemn in cognolcendo, que eft [umma & infi-
pita Dei fapientia, elt omnino verum , ira ut
nullo modo poffit ei fube(le falfum ; veritas enim
in dicendo , cajus teftimonio falfiras aliqua fub-
efle potelt, nec eft prima, nec fumma; quando-
quidem alia major concipi poreft , nempe veri-
tas , cujus teftimonium ita eflt verum , ut nulle
modo poffic effe falfum : Ergo Deus {ub ratione
prime veritatis in dicendo, etiam ut pracifz a
connotatiene & ordine ad primam_ veritatem in
cognofcendo, eft objedtum formale {ub quo no-
ftra fidei.

Refpondeo diftinguendo Majorem: Sub ra-
tioneillins pracisé veritatis Deus et objetum
formale fub quo , cujus teftimoniom eft omni-
no verum , veritate formali & materiali, con-
cedo Majorem : veritate quidem formali , fed
nion mareriali, nego Majorem. Similiter diftin-
guo Minorem : teftimonium prima & famma
veritatis in dicendo , ut prazcife ab ordine ad pri-
mam veritatem in cognefcendo , eft omnine ve-
rum , veritate formali, concedo. Minorem : ve-
Fitate eddam materiali, nego Minorem, & Con-

Tom. IV.

A

[=~]

C

D

209
fequentiam. Solutio paterex ditisin confirma-
tione probationis {ecunda partis {ecundz con-
clufionis,

ArTtievivs IL

Ad guid wltima fidei noftre refolutio , tam
thde’ﬂ f‘faﬁuﬁmnem ¢r revelationem cre-
dendorum , quam guoad affenfum gquem
Jfideles eis preebent s referenda fit ¢

Vm duo ad fidem noftram concurrant,

unum prafuppofitive , & alind formaliter,
nempe propofitie & revelatio myfteriorum cre-
dendorum , feu affenfus quem fideles eis pree-
bent , duplex etiam fidei noftrz refolutio diftin-
guenda eft :una qua fic pracisé quoad propofi-
tionem & revelationem credendorum,, per quam
nimirum relpondetur interrogationi , quare cre~
damus hoc vel illod effle & Deo revelatum al-
tera qua fitquoad affenfam . per quam relpon-
derur ad interrogationem , quare Deo fua myite-
tia :evfl;mti allentiamur : De utraque agimns
in prafenti, & inquirimus ad quid ulimo refe-
renda fir ?

Cirea quod tres funt przcipuz Anthorum
{ententiz. Prima, fed heretica, alferit ultimam
refolutionem fidei noltre, etiam pracis¢ quoad
propofitionem credendorum , nullo mode fieri
in Ecclefiam , fed vel in folam Scriprutam , vel
in internum Spititas Sandti , cuiliber fideli ad
intelligendam- Scripruram {pecialiter affiften-
tis, motum. Ita plures ¢ Lutheranis & Calvi-
niftis,

Secinda opinio , precedenti extremé oppo-
fira , docer refolutionem ultimam fidei , non
foldm quoad propofitionem credendorum , fed
etiam quoad affenfum , fieri in authoritatem Ec.
clefiz ; bah quidem rotaliter , fed partialiter.
Hanc tenent Michael Medina lib. 5. de re@ta
in Deum fide cap, 11. Cardinalis Delugo in pra=
fenti , alijque Recentiores extra fcholam D,
Thomz.

Tertiainter utramque media,, quam comimuni-
ter ample@untur Thomifte , afferic ultimam fi-
deirelolutionem , quoad propofitionem & reve=
lationem credendorum | fieri quidem de via ordi-
nariain Ecclefiz atthoritatem | determinantis 8
teftificantis hoc vel illud efle 4 Deo revelatum
fed quoad affenfum quem fidelis przbet Deo
fua myfteria revelanti, fieri foldm in Primam
veritatem. Unde fic

e Ly

Refolvitur prima difficuleas , é ervor. Lutherano=
vum ¢ Calviniftarum proferibitr,

Teo primd , regulam fufficientem ad dil-
Dcemenda revelara 2 non revelatis , neque
pofle efle (olam Scripruram, neque Symbolum
Apoftolorum, ut ei conjunctum , neque inter-
num Spiritus San@iafflatum | five privatum cu-
julgque fidelis fpiritum Deiad Scripruram intelli-
gendam ,fed folam Eccleham 2 Spititu Sanéo
directam , qui velutd argano fidelibus loquitur,
& credenda proponit , & revelac ; {ubindeque
in iplam fieri ultimam fidei nofire refolutio-~
nem , quoad propofiionem & revelationem crgs
dendorum, e

4%

£

4%




44

4s-

4.

Difpa 2.
aAret. .

47-

216

DISPVTATIO

PRIMA

; o e kB yBi .
Probatur conclufio quoad fingulas partes. Er, A 10 Galvino,, nec ullus.exipfis in Catholico Re:

in'primis quod fola Scriprura nan peflic efle re-
gula nobis {ufficiens ad c.%\if:emcu-:fu:n l't‘"[‘]aFa a
Deo, a non rtevelatis ab ipfo, yvidetur mnmlff:-
ftum: quia de ratione alis regulzelt , g LtOdAﬁt in-
cortuptibilis ; & quod vitiari non pollix ; frenim
vitio aut corruptioni fit obnoxia, uullus. erit ‘de
tali regula fecorus , fubindeque nec de diftinétio-
ne revelatorum. 4 non revelatis per eam. fadta:
Sed Scriprura vitiari & cortumpi potelt, quiaad-
ditioni, truncationi, 8 tranfmutationi m‘u;caa
elt, & infuper nedum hominum peryerfitate, fed
& Typographerum incorid , mendis & erroribus
fratere poteft ,wt intanta codicum Hebrzorum,

Gracorum , & Latiporum varierate , expetientid
compertumeft : Ergo fola Scriptura non poteft
effe regula nobis fufliciens , ad difcernendum re-
velataa Deoa non revelatis.

Addo qued , ficur in politicis terrenis , ad
¢omponendas diffidentium lites , leges in mer-
tois membranis {coiptee non fufhciune ; utpote
cim earum teftimonia in utramque partem ex-
torqueantar & diftrahantur |, fed ad animatum
judicem ,tefte Ariftotele 3. Ethic. cap. 3. recur-

endum eft,quiillas interprecetur:ira in Ecclefia-
flica Hierarchia, ad componendas lites omnes
& controverfias circa divinam mylteriortm no~
ftrorum revelationem.,non porelt haberi Scrip-
tura ut fufliciens regula ; quandoquidem hereti-
ciillam, juxta proprium arbitrium , applicant ad
quz volunt dogmara funadenda ;tanquam a Deo
propofita; fed alia infuper animata dari deber,
penes quam ftet Seripturam facram interprerari,
& declarare quanam dogmata contineat ; alids
enim Deus mints fidelibus providiffer in his
que ad falutem fpectant , quam infidelibus in
terrenis , vel ad vitam civilem & politicam perti-
nentibus.

Ex quibus etiam manet probatum , quod ne-
que Symbolum Apoftolorum ,etiam ur divinis
Scripturis conjunétum , fit nobis (ufficiens regula
difcernendi revelata divinitds a non divinitds
revelatisz eft enim illud Symbolum quadam feri-
prura;, fubindeque vitio & corruptioni tempo-
rim fimiliter obnoxium ; ejufque reflimonia in
partem hzreticorum , & partem Catholicorum
diftrahuntur, Quibusaddo , quod ficutin fpecu-
lativis , ‘ad difcernendum infallibiliter verum 2
fallo , principia univerfalia non fufficiune , etfi
conclufionum fint {emina, & veritatem minds
univerfaliim virtnaliter contineant ; & in mora-
libus etiam, ad regulam agendorum non fuffi-
ciunt prima principia practica naturaliter indita,
quamvis ex ijs leges omnes oriantur:ita in noftra
fide, ejus articuli generales , in Symbolo Apofto-
lorum contenti , eriam uc Scripruris adjunéi,
non fufhiciunt ad omnia myfteriaa Deo revelata
cognofcenda ; quamvis virtualiter ea omnia con-
tineant; cim przrer Scripturas divinas, & Sym-
bolum” Apoftolorum ,alia , nempe traditiones ,
a Deo propofita fint ad credendum , ur infrd
patebit.

Quod verd neque eriam internus Spiritus San-
&i affliatus, five privatis cojufque fidelis [piritus
Deiad Scripturam intelligendam , habear ratio-
nem pradidte regulz , cx eo primum efficaciter
probatur’, quéd regula fufficiens ad difcernen-
dum credenda a non credendis debeat effe non
dubia, {ed certa’; fpiritus dutemille privarusin-
cercus fir & dubins; Calviniani enim non eredunt
hunc fpiritum fuiffe in Luthero, nec Lutherani

mano , unde incertum ekt qu.is llorum fPi:iLu
Deiducatur,
Secondd., fic
privata, fed publica & communis, ita & eitis
regula. S
Tertio 5 femelis
F

revelatio credendorum nongn

ilo-illo fpiritn. Dai pei-
vALO 10 c]ucl s fangquam 1’c‘gtﬂa fifi<
cientiad, difcernendum credenda™a non creden.
dis , dabitur continua occafio fchifimarutm; qui-
liber enimy¢ fidelibus , putans aut fingens e ha-
1.l ntem , eliget creden-
dum qued fibi videbitur  nec poterit ab ahquo
inftrui vel convinci de up}-c.i:rr: s quia aflirmabic
id fibi revelari 4 SEHIiM Sanéo wimo fepecon-
tinger quod .Spiritus Sanctus videarur fibii cons
trarius, dum uous affecet fibi elfe revelawnt
pofitum ejus,; quod alrer dicet fibi quoque re-
velatum elfe. Undeinter ipfos eviam C
diffentid interdum eft, urinrer. Calvinum & Be=
zam de initiocapitis 8: Joannis ; quod. aler fpn-
riam ; alter divinam feripturam effe vl Nul-
lusitem eft Calyiniftarum , qui Scripture ntee-
pretationes ab alijs fadtas approber univerfaliter,
fed unufquilgue multas damnar, eriam, Calyini
iplius,, & aliorum inter eos praftantioram 1 pon
advertens Spiritum Sandtum zque ipfi deeffe

offe ; arquealijs quos damnat, &
poflibile, ur Spiritus Sanctus fic Hibilizerin
quolibet illotup, quorem upus damnacar ab
alio, tanquam Seripturze fenfum non beng affe-
cutys. Qualemergo hdei regulam , quam inger-
tam , imo-plané temerariam , & ;erroneam excos
gitarunt hxrerici!

Denique vel ille privatns Spivitus Sanéiaf
flarus pertiner ad gratiam  grarum, facientem,
vel ad gratiam gratis datamg, ((uppono, ad al-
terutzam debere necelfarid pertinere, utpoteciim
fic donum Spiritus Sanéi, cujus adzquarta divi-
fio eft in gratiam gratum facientem & gratis
daram ) Si primum :Ergo qui exiftit in peccato
motrali, non poteritdecidere controverfias fide,
Sifecundiim : quero quenam gratia gratis dawa
fiv ille fpiritus , vel propheria , vel difcretiofpi-
rituum , vel alind ejufmedi? Si propheti .f;i-
ritws ille eric incerea regula ad diftinguendum
revelata 4 non revelatis ; non enim fempet
Propherarum mentibus prafto eft {piritus pro-
phetiz , dicente Elifeo , Dominus celavir & me,
€ non indicavit mibi 4. Regum+ nec ﬁfmpct
difcernit Prophera, an fpiritu Dei potius quim
proprio afflatus fit, utdocent D. Gregorius ho-
mil. 1. in Ezechiel. & S. Thomas infra quzft.
171 act. g, & patetin Prophera Nathan , quide-
ceptus elt in pradictione templi per David zdifi-
candi,utpote cdm per ipfum adificacum non fue-
ric, fed per ejus filium Salomonem. Siad difere-
tionem fpirituum ille (piritus dicarur pertinere.
Contra , quia tam hacgratia, quam pracedens,
& aliz gratis datz , non omnibus etiam fidelibus
darar, dicente Apoftolo . ad Corinth. 12. Alif
datur fermo [apicntia. ali [ermo (cientie.alif dif~
cretio _['fvr' itunm €. & tamen P;—iv:ams ritus
Dei, qui ab hzrericis affecitur norma {ufficiens
propofitionis credendorum , unicuique fidelium
proprius dicitur, Supereft ergo folim , quodau=
thotitas Ecclefiz , urd Spiritu Sanéte (pecialiter
dire@z , pro taliregula habeacur, Unde 1. ad Ti-
moth, ;. Ecelefia, Columna &' firmamenum veri=
tatis appellatur : quia nimitam fides noftra,
quantim ad propofitionem credenderum, illi

aperteim-

Calyiniltss .




fo-

DE OBIECTO FIDEL

Eif

saniticar. Et Auguftinus 1ib; contra epiftelam A tanguam proprer conditionem applicantem , fea

fundamenticap. g. tradit celebrem illam fenten.
siam : Evangelio non crederem » wifi me Ecclefia
Carholice commoverer anthoritus ;5 qué fublaté
nocetiam Evangeiio credere potero, Quapropter
ihidem addic : Ewvangelinm Nazareornm non
admittam > quiaillud non admittic Ecclefie. Cy-
rillus quoque Jerofolymitanus Cathech. g, afferit
fidem & [vla Ecclefia tradi . & ex omni feriptura
MR,

Adverrendum taméen eft, quod ciim dicimus
revelationem , feu propofitionem Eccefiz, efle
regulam credendorum , hoc intelligendum eft,
fecandiim legem ordinariam, & relpedtu com-
munitatis fidelinm : I Angelis namque (inquic
Cajeranus hic §. ad tertium dubium ) quibns
Deus per [eipfism revelanit & explicavit myfte-
wium Trinitatis , non erat opis !mcr.vgzr;".i ¢re. Et
Liter in p:»’."mis _pozrc‘?.‘rtbm > :i'm'f;;.:.c revelata
funt “J‘?t"r'!(—f fidet , rion erat opis hac rflgnf(g" s €=
demrarione, quia feilicet Dens er [eipfkm revelas
vithac. ¢ intellclbum eorum illss tradidic,illuffran-
do corum mentem. Idem dicendum de Patriarchis,
Prophetis, & Apoftolis , qui fucrunte ered
fena Deo immediaté inftruéti de myferijs fidei,
Unde Petro Marth. 16. Chriftus dixit; Care &
[anguis non revelavir tibi s fed Pater meus quiin
cewlis ¢ff. Ex Paulus ad Galar, 1. de feipfo dicit:
Negue enim cgo ab homine acceps illud ( [cilicet
Evangelium ) negue didioi, fed per revelationem
Jefis Chrifti. Deniquenon repugnar queminds
polfit Deus hominem , in fylvis, vel apud barba-
ras gentes enutritum , immediare per feipfum il-
luminare ; 8 de myfterijs fidei , alijs fidelibus ab
Ecclefia propofitis , inftruere t in quo cafuille ha-
beret fidem ejuldem fpecici cum néftra , quando-
quidem idem obje@um formale haberer; & ra-
men propofitio Ecclefiz non effetipfi regula cre-
dendorum, fed lumen illud interius fibi divini-
tis dacum , quo Deum mylteria fua fibi revelars

<

aiftam conclufionem objiciunt hzrerici:
Sifidelis crederer myfterijs noftra fidei, quia Fe.
clefiaeaut credenda pioponit, in refolutiene no-
fira fidei committererur circalus vitiofus , crede.
retenim [idelis auchoricatiEcelefiz, proprer divi-
ham revelationem , & iterum divinz revelarioni,
propter authoritatem Ecclefiz. Idem circulus
committi videtur , elim Catholici , interrogati
cut credane Ecclefiz, refpondent, quiain Serip-
tica ejus authoritas maximé commendartur , &
columna @¢ firmamentim  veritatis dicitur ; &
i ruclus ab eis quzditar, cur ipfi Seriprurze
credant , huic quaftioni non alicer {olent fatisfa-
cere, quam dicendo {e credere Scriptura-n effe
infallibilem , quia id afleric Ecclefia: urergo vi-
tiofus ille cicculus vitetur, non in ipfam Eccle-
fiaw , fed in interbum Spiritns Sanéi afflatum,
five privatum cujulque fidelis {picitum Dej ad in<
telligendam Scripuuram , debec ulima fidei no-
ftrz refolutio fieri, quoad propolitionem & re~
velationem credendorum.,

Sed facile eft ab hac importuna vitiofz circulas
tionis difficulrate {e liberare:tuncenim non com-
mittitur circulus vieiofiss, quando fit cirenitus,
feu tranfitus de uno in aliud Jfecundiim diverfam
tationem , & indiver{o canfe genere: hocaurem
contingitin propofito ; credit enim fidelis mylte-
1js revelatis , proprer divinam revelationen ,
tanquam propter canfam formalem credendi; r
yelationem vero preprer authoriratem Ecclefi

Tom, Iy,

=

C

D

T

E

regulam proponentem ea qua credenda funt, &
difcernentem credenda 4 non credendis ; quod
adgenus caulz directive, vel difpofitive redu-
citur,

Quantdm verd ad alium circuluim, qui Ca-
tholicis ab Hareticis exprobratur, dicendum eft
nullum ¢ffe inconveniens, quod Seriptura reci-
piatur propter Ecclefiz authoritatem, & rurfus
quod Eccleliz authoritas per Scripturam demon-
ftretur : ficenim Auguftinus cap, 5. libri contra
epiftolam fundamenti ait: E'w!:fzgn’f;'o non crede=
vem 5 nifi aunthorita Egclefiz me compelleret, Et
lib. 1. contra Crefcenium cap. 3. dicit fe Eccle-
fiz credere , quia Scriptura eam demonftear.
Unde Scriptura & Ecclefia {e habent ut duo Pro-
pheta , Cliriftus videlicet & Joannes, defa mu-
o teffimonium perhibentes : Foannes enim
commendavit Chriftum, 2 que viciffim & isfe
commendatus eft. Hujfs mutue caulilicaris L&
dependentiz , plura habemus exempla, etiam
in naturalibus : vapor enim eft caufy pluviz,
& pluvia caufa vaperis : veftes calefaciunt cor.
pus, & éconrra: orgasilatio corporis eft difpo-
fitio ad introduétionem animz:, & tamen ab ip-
fain genere caul formalis dependet ; ciim ani.
ma aitus corporis organici definiarur, Plora alia
exempla adduximusin Tra&atu de juftificatione
difp. 1. art. 8. qua ibidem videri poterant, Ni-
hil ergo prohibet, per Ecclefiam Scripturas A no-
bis agnofci, & per Scripturas Ecclefiam : hze
enim notitia non tam 4 Scriptura aut Ecclefja,
quam a divinaauthoritate derivarar : ficut quan-
do duo Prophere & Deo miffi,de feipﬁs mutud
teltimonium perhibent, illud non tam ab ipfis
Prophetis, quim & Deo, qui utrique prefio eft,
proficifeitur,

i kL

Alid difficultas expeditur , & [ententia Cardinalis
Delngo refellitur,

Ico fecunds : Refolutio fidei, quoad affen-
fam , quem fidelis prabet Deo {na myferia
revelanti, fit foltim in primam veritatetts, non
vero in Ecclefiz teftimonium,
Probatur primo ex D. Thema hicare, 1. diz
cente: Siconfideremus formalem rationem objeiti
fidei , nibil eft alind guim veritas primea: Sed re-
{olutio fidei quoad affenfum quenwfidelis prabet
myfterijs revelatis , in rationem fermalem obije.
Etiiplius referenda eft, ur de fe pater: Ergo refo-
lutio fidei, quoad talem affenfum , fir folim in
primam veritatem , non vero in teftimonium
Eccleliz, Unde idem S. Doétor ad illud Joan,
4 Lamnon proprer tham quueiamcr:dimm,ipﬁ
enim aundivimus , hec {eribic + Quando homo ,
five per retionem naturalem  five per teffimonia
legis & Propherarum , five per pradicationen
Apoftolorym , vel aliorum , menkduitus credir ,
dune poteft dicere guod proprer nullim illorum cre..
dit , niec proprer rationem naturalen ; iec propter
teftimonia legis . nec proprer pradicarionem Apo-
Jfolovum: , s3D PROPTER 1PSA M YERITATEM
TANTV M.

Probatur feeund® ratione : 1d it quod fic uldi-
marefolatio fidei noltrz , quoad allanfim’ illum
quem- fidelis prxbet myfterijs revelatis |, debet
efle, faleem partialiter , motivum formale ad ta-
lem affenfiim : Sed reftimonium Eeclefiz, etiam
uea Spirity Sancto directe , non eft, ctiam pacs

Dd ij

§31

5Ty

54




212

fed hocfolim teftimoniodivina veritatis conve-
nit : Ergo non in Ecclefiz authoritatem, 1:eJ fo-
him in primam veritaten , ultimo: refolvitur fi-
des noftra, quoad aflenfum quem fidelis pr:cb_c:
mylterijs revelatis. Major elt cert ideo enim
in ompium dockrina,prima veritas elt idin quod,
{altem partialiter;, ultimo fides noftraquoad als
{enfum celolvitue y quia eft, partialiter {alcem,
motivam formale alfensis:fideis > Minor: yerd
probatur:Quod eftrarivdm condirio:ad al{‘cnt:c:_x-
dunymyitecsjs revelaris,non eft, etian parriali-
ter, motivum formaléad taleny affeniom: Sed te-
ftimonitm Ecclefiz eft tanviim conditio requifica
ad affentiendam myfterijs revelatis: Ergo &c.
Majovconftar, Minor aurem probacar; Teftimo-
nium Ecclefiz (e hiberinordine ad'talem ' aften-
fum; ficar propofitio bonitarisi objecti ferhaber
ad voluntatem , ut circa ipfumamoris adtum eli-
ciaty quandoquidem: ided  duntaxac requiritury
quia ficut voluntas non potelt amare objectum,
nifi ei' proponatur ab intellectu ejus bouniras jita
fimiliter nequit fidelis alTenciri Deo fua mylteria
reyelanti , nili per Ecclefiam ei proponarur & in-
notefear divina revelatio 1 Ergo ficuc propofitio
bonitatis objecti, fadtaabintelleuvoluntan, elt
in dodtrina Philofophorum conditio tantim fipe
qua mon amaret voluntas', non vero motivum
formiale ipfius ad amorem ; etiam ‘partiale ; {ed
hoebonitati dunraxar convenic: ira fimiliter tefti-
monium Ecclefiz proponentis aliquid tanquam 4
Deorevelatun ; haber quidem rationem condi-
tionis; necelfario devia ordinaria requificz, uc fi-
delis affentiatur myfterijs revelatis , non tamen
rationem caufe, & motivi formalis , etiam parri-
cularis, ad talem aflenfum, (ed hoc foli primz ve-
ritati revelant convernit.

Probatur tertio +Quamvis Moy(es logueretur
ad populum; infpiratione divind , tamen fides an-
tiquorum ; queadaflenfum quem prabebant di-
vinis myfterijs , ipfis a ‘Moyle propohtis ,non
refolvebaturin ejus | fed Dei teftimonium , juxra
illud Exodi 14. Crediderunt Domine , & AMoeyfi
[fervorejus s quo fignificarur Judeos Moyfi credi-
diffe,, quiacrediderunt Domino per Moylenlo-
quenti # Ergo fimiliter | licét Ecclefia proponat
nobis; myfteria fidei quz credenda funt, & cre-
denda a non credendis difcernar, noftrz tamen
fideirelolutio, quoad affenfum , non firinillam,
fed in primamyveritatem revelantem , qua, ut
oftendimus:articalo precedenti , eft objectum
formalefub quo fidei. Unde 1. Joan. 4. Qui o=
wiz Deim s andit nos s qui non eft ex Deo s non au=
dir oy - ac fidicerer, ided aliquis credit nobis lo-
quentibus , quia credit Deo.

Denique {uaderi porelt conclufio. In id uldi-
mo | quoad aflenfum , refolvinon potelt, eriam
pattialiter, fides noftra, quod importar aliquid
creatiim : Sed teftimonium Eceléfiz | etiam Pfgu:
elt'organam Spiricts Sandi confiderate jimpor-
rataliquid creatum: Ergo in illud fides noltra,
quoad affenfom , ulrimo refolvi nequit; - etiam
partialiter. Minor conftar: Ecclefiaenim impor-
tatcertos hominesa Spiritu Sandto dire&tos ,qui
haud dabié funt quid creatum. Major verd pro-
barur:Inid duntaxavporeft ultimo refolvifides
quoadaffenfum , quodeft faltem partialiter ob-
je€tum formale ipfius fub ‘quo: Sed nihil crea-
tum eft etiam partialiter objéétum’ formale fub
quenoltre fidei: Ergo fides noftra non poteft,
quoad affenfum ultimd refolvi; etiam pactiali-

DESPVITATIO

vialiter ; motivum formale ad talem affenfum, A ter 'y in aliquid ‘creatum.

B

Cc

B

PR

I M A

Major eft cetea 4y

enini in-quod’,'quoad-affenfum ; alvimo refoly
s noftra, debet eflfe:motivom: Formale
talis aflensiis vmetivum ‘aotem formale quo pef
fideni ‘allesitimut Deo, & objefrum formals fuly
quo fidei-;idém’ emnine font.” Minor verdsy
quatn hegat [ élugio g contendens ob}eﬂ-um fore
male{ub quofide holtre adequatun | éflecoml
pofitum ex ‘cieato’deincreatd , nimirum exptid
ma veritate- loguente |& teltimonio” Ecclefis
per qudm laguitur, probarur “authoritate | P,
Thomz hicarv v dicentis s 155 confideremus for
malem rarionem objetti fides , mibil eff alind gam
veritas primar que verbaaperte fignificant, nihil
creatami ', etiany partialirer ) ingredi objedom
formale fub que fidei. Rario eriam id 1fhade
nam i o'njtﬂ:um formale {ub que’ noftre fide
effec partialiter aliquid creatum fides nofiranon
efler’ adzquare’ divina | nec crederemus ; Deo
proprer (olam ‘ejus authoritatem | {eu veracita-
tem, (ed foldm partialiter ,nam etiam ei'crederes
mus proprer auchoritarem creaturz qualiseft e
clefia, Irem fides 1on effer virtus Theologica),
ciim de ratione wirrutis Theologicz fiv, Deum
tanduam objcéhlm formale & :{‘d;.E(E'LIEl'EL‘.n) refs
!.‘-:cere_

Nec valet quodaliqui dicunt ;nempe adrratio:
nem virgutis: Theelogice fatis effe ur objetum:
formale quod fic Deus  lictt objeftum formale
{ub' quo' fiv creatura , vel aliquid: compofitam
ex creato & increato. Non valet, inquam , ham
vireus: Theologica nihil formalits relpicit quim
Deum : At objefum: (ub  quoreft formalius
quatiobjeftum quod ,ur extdidtis arn prace-
denti conftar: Ergo obje@um fub quo virturis
Theologice non potelt effe aliquid creatum,
vel mixtum ex increato & creato. Et hoc paret
in alijs wirturibus Theologicis : objedtum enim
formale fub quorfpei eft fola divina potentia,
ut nos adjuvans ad obrinendam: beatitudinem,
& obje&um fub quo charitatis, {ola bonitas di-
vind | ut 1os movens ad dillgeudum Deum &
proximum,

§: L.
Solunntur objeftiones,

Ontra iftam affercionem objicitur  primé:
Ad Roman, 1o. dicitur : #os effis cives San-
Etorwm s & domeftici Dei ; [uperadificati fuper
fundamentnm Apaftolorum & Propherarum, Ubl
Paulus reducit totam fidem in Apoftolos , quo-
rum preedicatione primdm illuxit. :

Secundo : Awguftinus fupra citarus ait's\Egs
Evangelio non crederem ; nifi me Ecolefie Carho-
lice commoveret authoritas : Ergocenfet quod Ec+
clefiz autheritas eft motivam faltem partiale nio-
ftrz fidei, fubindeque fidem, inillam’, partialitet
faltem | refolvi quoad affenfum; quem fideles
prebent myfterijs& Deo revelaris.

Tertio : In hoc foldm fidelis diftinguitar ab
hzretico ; quod fidelis credic Ecclefiz , harericus
autem einen valt credere , fed foli primz verita-
ti: Ergo fignumeft Ecolefiz authoritatem ad ob-
jedtum: formale fub que fidei pertinere , & per
confequens ineam affenfum hominis fdelis par-
tialicer faltem refolvi.

Quartd : Affenfus fidei humanz , quem da-
mus Regi loquenti per fios legatos | refolvi-
tur partialiter in authoritatem nuntiorum : Ef-
go fimiliter affeafus fidei, quem przbemus Deo,

e

=

61

o




1.

624

63.

b4

8

€6,

D Ei 0B 1 EQ

of AFo'&cfos, pet: Summum Ifor_x:iﬁg:em y & A
Coricilia loguenti, refolvitur partaliterin Eccle-
fiz-ausheritatem: Confequentia patet, tum ex

aritaterarionis , tim eriam quia iz« ad Corinth.

% APoﬁeli proponentes res !mv;_i,dlcgntl.llr Chri-
fti legati, fenpro Chrilto lcgatipiae-fuxlgi.

Déhiquc: Siguaras abaliquofideli;quare cre-
dis Deum-élfe Trinum & Unum 2 Relpendebic,
quia Deus revelavir, Sivero iterum quaras,unde
(cis Deum revelaile 2 Refpondebit .qumﬁEc:leﬁa
dicir’s Ergo ultimafidei nc?f%r:c r&iohftiu fieinEc-
clefiam, non.vero ifnprimam iveritatem reves
lantem.

Sed hzcleviafunt ; & facilé: dilui poffunt, Ad

rimum enim refpondetor, Apoftolum reducere . B

fidenvad pradicationem Apoftolowam, & propo-
firionem.E¢clefiz 5 nen utcrationem formalem
aflentiendi ; fed folim e in: conditionem appli-
canteni ; eo proportionali medo, queapprehen-
fio-intelledtiis: eft- conditio applicans..objedtum
formalevoluntatis., feilicerbonitatem j it in: fe-
cundd pirobatione conclufionis declarayimus.

Adfecundum dicendum ; verba illa Auguftiniy
non fignificare Ecclefiw anthoritatem elfe moti-
vain, feu rationem formalem carcredamus Evans
gelio, fed folam illam efle erdinarium medium
cogpofcendi quid fit pro Evangelio recipiendum:
undeexillo teftimonio foldm pereft colligiyul-
timam fidei noftrz refolutionem yquoad prepe- . €
fitionem: & revélationem credendorum;, fieriin
iplamEcclefiam, utinprima conclufione dacui-
mus;jnon verd quoadalfenfum mylteriis revelas
tis jdéquo eft quaftio in prafenti.

Adertiumrefpondeo, heseticumdiflinguia fi-
deliineo quodfidelis-credip prima verirati reve-
lanti; ut objecto fotmali fbiquo fidei; & Ecclefia
utinfallibili regulain propanendo tes fidei
reticus vero neque eriamilto modo credit
fiz proponenti, 8cconfequenternec prima veri-
tati revelanti; ciim DeusrevelaveritEcelefiam in
proponendis rebus fidei ervare non poffe.

Ad quartum, concelio A niecedente, nego con-
fequentiam, & paritatem : Ratio yero difparitatis
eft, quia ity fides, quia creditur Regi per legatos
fugs loquenti, fit hamana , nen eft mirum quod
pats ¢jus objedti formalis (ub que, fir, preter au-
thoritatem Regis, authoritas ipfa Legati ; fubin-
deque nec quodin nrramque refolvatur quead al-
fenfurn :at verd fides nofira toraliter divina eft;
undeteftimonium humanum , fiveautheritas Ec-
clefiz, quz eft quid creatum , non potelt efle ejus
objeGum formale {ub quo ; eriam partiale, fed
tantim conditio requifita ad ejus motionem &
canfalitatem : ficur propefitie’ bonizatis objeéti,
eft tantim conditio neceflaria, utbonitas maveat
voluntatem ad fuiamorem & prolecutionem.

Ad wltimum; folutio pater-ex didkis: refolutio E
enim fidei poftra fit in Ecclefiam , ut in regulam
proponentem credenda & ea difcernentem a non
credendis; non vero urin ratienem formalem cre-
dendi, fen affentiendi myMReriis revelatisshzcening
non poteflt effe aliquid creatum ; vel mixtum ex
creato & increato , fed foldim ipfa primaveritas
indicendo , ut in ultima probatione noftre con-

+ clufionis eftendimus. - Unde egregi¢ Callianus?

Deits boc dixit : werbum illins. fimma ratio of
YEMOTED argUIMEnta | YEMDTE0 d{,@um;:’mri , fola
mibi gd credulitatem fufficit Fcrﬁ;m dicentss.

Tom, IV,

TO TRIDE K

13

Asworiascivitowsol TR,

An rovelationes private ad. ebjellum
Jrdei-pertinéanti

Orandum) primd: , révelationem: aliquam

pofle dici privatam ducbus modis. Prime
ex parte! perfonz cui fir, quando feilicer aliquid
revélamr peraliquam perfonam particularem, vy
g. perS. Birgittam,vel §. Catharinam Senenfem
non vero perEcclefiz Principes | ut per Prophe=
tas,Apoftolos, 8 univerfales Paltores,qnos Deus
efle voluirquafiuniver{alia inftrumenca , adimas
nifeftandam doétrinam ceeleftem; 8 qualiceslos
quofdaminhoc fpirituali mundo Eccleliz:Sacuns
do exparte rei-propofice fen revélate, quando nis
mirum yeritas quz mauifeftatur, ad communiem
totius Ecclefiz rilitatem 8¢ infiru@ionem: non
pectinet ; nec ordinem habetad Deum , urad ob+
jeGum formale quod noftrz fidei :v. g. fi Deus
miht revelarer numernnm  ftellarum qua funt ia
ceeloyvel arenarem que fancin livore maris; vel
ea que:modo fiuntapud Indos & Tartaros ; valis
revelatio dicerernr privata, non folim ex parte
perfonz;, fed etiam-ex parte materiz:, feu rei qua
manifeftaretur & revelaretur : Si vero aliquid ad
communem totius Ecclefiz inflrudtionem perti=
tens mihipatefacerer; talis revelatio effet folim
privataex patte perfonz, non vero ex parte mare-
ries, {ewn rei-revelatz.

Norandum fecundé , fidem dupliciter.confide-
rati poffe: primé ut et Catholica , fewuniverfa-
lis, & fpedkar ad rotam Ecclefiam ; peritotum og-
bem diffulam : {fecundour et Theologica & divi-
1a, feu quatenus 1e!"j\ic:it divinam veritatem feve-
lantem, ejufque teltimonio innititur, i

Hispramiflis, facil poterit refolvidifliculras
propofita, qua Theologos in duas fententias ex-
tremt oppofitas divifit; quibufdem aflirmantibus
revelationem privaram ad fidem fufficere alis ve-
roid ncgamibm 3in quam partem magis commui~
niterinclinant Thomiftz, Exiftimo tamen utram-
que {ententiam conciliari pofle, diftin@tione ad-
dud duplicisrevelationis privarz | & duplicis fi=
dei, Catholica fzilicet & Theologicz. Unde

Dico primo : 5i Deus ; etiam-utauthor fuper-
naturalis, revelarer alicui aliquid temporale, {ub
ratione temporali , quod proindead communem
Ecclefiz inftructionem & uulitatem non pertis
neret, neque in Deum referretur, talis revelario
non fpe&arrt ad fidem infulam, ﬁlpernatu!alsm,
& theelogicam , fedad donum Propheriz,; velad
aliud lumen (upernaturale ; per modum tranfeun-
tis communicatum.

Probatur prima pats: De ratione fidei, ureft
virtus Theologica , eft refpicere Denm ut obje-
Qum formale quod, & catera omnia prout ordi-
pantur ad ipfum: Ergo fi aliquarevelarentur a
Deo {ubratione temporali, qua: non pertinerent
ad religionem Chriftianam ;inec.ordinem habe-
rent-ad Denm;non attingerentur a fide ut et vir--
tus Theclagica: Confequentia pater, Antecedens
}'-rnl\.atur ~tumex D. Thoma hic art. 1. dicente:
Wibil cadit (ub fide .nifi sm ordine ad Deim:ram
etiam cxemplo fpei & chariratis , quz etiam fung
virtiwes Theologica:nam quidquid per (pem {pe-
rawar, & per charitarem dil igitur; eftin ordinead
Denm urobjeGum formale quod.

Confirmatur: Fidesin hoc diftinguitur 3 pro-
phesia, quodilla per fe refpicit aliquid #ternum,

Dd ijj

69 s

704

71




214

DISPVTATIO

PRI

L%

. = 1 & Propheran i e e
iftaverd aliquid remporale, ut docetidem S. Do- A Apoftolorum & Propherarum ; id eft fipra revs

Gorin 3. dift. 2.4, queft. 1. are. 1. quaftiuac. 1. aJd
3. his verbis : Quamwis P”ﬂpbﬂ;‘ﬁ & fides fint de
eodem , ficur de paffione Chrifte s non tamen fex
ditne idewm : gk ta ﬁ:fe! ﬁr.‘ ter 7'().”?!-6‘!{ Pﬁf—
Sienem ex parte illa qud fubeft aliquid eternums
feilicer inguantum Deus éff paffus s hoe_autem
qguad temporale eff » refpicit materialiter: [éd pro-
phetia écoutra. Ergo quando Deus re\'e;at ali-
‘q[ti\[ temporale fub ratione rcmpom!i, talis reve-
Iatio non pertinecad fidem, fed ad lumen prophe-
ticum.

Ex hocprobata manet {ecanda pats eonclufio-
nis , quz confirmati poteft & magis illnftrari,
hoc difcurfu. Aflen{us datus revelationibus pri-
vatis ex parte materie , non poteft pménfr-._- ad
dona Spiritus Gi,vel ad prudenuaminfulam:
Ergo cilm non pertinearad hdem , utjam rfl?c.‘:di-
mus , {pectare non poteli_‘p‘ih vcir ad propbetiam,
vel ad alind lumen fuperfaturale , per modum
tranfeantis collatnm, Confequentia pater ex fuf-
ficienti enumeratione : vix enim aliud aflignari
potelt, & quoeliciatur talis affenfus. Antecedens
vero probatur : Dona Spiritus Sanéti, & pruden-
tiainfufa , (oltdm refident in homine julto, & nul-
latenus remasent in peccatore, ut docet exprefsé
D. Thomas de donis, infra quaft. 8. art. 4, & .
& 1. 2. qult. 68.art. 5. & deprudentiainfufaeft
certam, cim nulla virtus moralis per (e infufa in
peccatore remancat: Sed cuiliber homini pecca-
tori poteft fieri aliqua revelario privata ex parte
materiz, itautilli prebeat alfénfum : Ergo aflen-
fus datus revelationibus privatis ex parte mate-
tiz , nec ad prudentiam infufam , nec ad dona
Spiritus San @i pertinere pot

Dico { ¢ : 51 Dens alicuiin patticularire-
velareraliqua, quz ad Chriftianam religionem
pertinerent, & ad Deum utanthorem {upernaru-
ralem reducerentur, talis revelatio , quamvis efler
privata ex parte perfona cui fieret, pertinerer ad
fidem , nceft victns Theologica, non vero ur Ca-
tholica eft.

Prima pars patet ex didtisin pracedenti affer-
tione: nam ur aliquid pertineat ad fidem, ureft
virtusinfafa & Theologica, fuflicit quod prima
veritati revelanti innicatar, & Deum ut obje&tum
formale quod refpiciat : Sed revelatio alicujus
myfterij vel fecreri, ad Chriftianam religionem
pertinentis, alicui perfone parriculari facka, effer
4 prima vetitate revelante , & Deum ut chjectum
formale quod refpiceret: Ergoad fidem, ut virtus
Theologicaeft, pertineret.

Necobflar quod talis revelario 4 tota Ecclefia
non propeneretur , fed alieui perfonz private
fierer: nam quod aliquidab Ecclefia ut creden-
dum propenatur , per accidens fe habet refpedtu
fidei, ut vireus Theologica eft, ficut art, prece-
denti §. 1, declaravimus, & paterin Angelis, &
primis parenzibus, & aliis quibus mylteria fidei
nonab Ecclefia propofita, fed & Deo immediacé
vevelatafunt, que tamen fide infusi, & virrure
Theologicd credebantur. Unde quod revelatio
divina privatim, ant publicé fiar, eft prorfits acci-
dentalerelpeéta fidei, ur eft virrus Theologica, li-
cerureft Catholica & univerfalis, ad ea tantim
fe extendat, quz emnibus generaliter credenda
proponuntur, non vero adillud quodalicui per-
{onz privarz revelatur,

Ex quo probata manet {ecunda pars,qua poteft
confirmari ex Scriptura : namad Ephef. 2. fides
Latholica dicitur zdifaara fuper fundamentum

oK

B

D

lationes per eos factas in novo & veter; tefta.
mente. Er David Pfal. 86. loquens {piritualiter
de Ecclefiz
smontivus fanttis

infra:

cio , ait : Fundamenta ejius in
ieftin Principibus Ecclefe Ee
avit in [Cripturis Populoruy
; communibus , & ab Eegle
fiz Pl’inClFilJU: » Len ow h,cl‘;is & Apoftolis, tra.
ditis, Unde Anguftinus in Pfl, 71, Sole exorients
(inquit ) montium cacumina priss iigfirantyy,
inde ad colles . & nfgue ad imas valles > radif lya

SpEm

minis derivantur. Monves sexcelfa Prophetarym
& n}wﬂ we; ¢ colles , Parvule popi
lorwm a €0 TRONIES EXCIpiunE Pavem.,id
em st colles poffint exci-
juftitia quam colles esgp
gusajuftus ex fide vivir Nop
autem geciperent minores anima fidem , nifim
s amsrie qus mopses dicte funt, ab i
uftraventirs
pelfent parvidi capere,

Addoquod religio Chriftiana , & fides Catho.
lica , debent propertionarti in ateingendo fiuum
objedtum , clim fides fit fundamentum religionis
Chriftiana : Sed religio Chriftiana foldm verfa.
tur circa cultum communeém quo fidem prote.
ftamur, v. g. per ufum facramentorum , aut obla.
tionem facrif 1j miflz, vel per ceremonias in toga
Ecclefiauficatas , quibus fidem noftram protefis.
mur : Ergo etiam fides , ut Catholica & univer.
faliseft, foldm verfatur circa veritates commp.
nes toti Ecclefiz a Prophetis & Apoftolis propo-
fitas, Unde S. Thomas infra quzft, ¢. art.3.id
corp. ait : Formale objeltum fidei { ur Catholica
prima , [ecundim gwod wanifes
pruris facris , & doltrina Ecglefia,
gize procedit ex weritate prima. Etqueft. 171, in
prologo decet ad fidem pertinere tantiim ea,que
proponuntur omnibus credenda, Ubi etiam lo-
quitur de fide ut Catholica , non verd ut Theolo-

olornm’ a
]

fa [apientiq
wt poffint parvulic trajicere., guod

o

gicaelt. Trem r.p. quaft. 1. acr, §.ad 2.dicit quod
fides noftra iunititur rewelationi , A/-oﬂa!f: &
Propherss faite . qui Canonicos libros | cripferint;

7o antem revelations , fi gua fuit aliis Doffori-
bus . Quod etiam de fide,, ut Catholica eft

o e 2 ?
deber intelligi.

Ex his facile [olves argumenta contra prazcedent
tes conclufiones fieri folita : hac enim foldm pro-
bant, revelationes privatas tam ex parte materiz,
quam ex parte perfonz, non pertineread fidem:
vel fi fiat mentio de revelationibus privatis folim
ex parte perfona, non vero ex parte materiz , fo-
liim convincunt tales revelationes non {pedtare
ad fidem , ur Catholica & univerfalis eft:unde ma-
gis confirmant quim infirment noftram fenten-
tiam,

Ex his etiam intelliges, quod fi Deus alicuiper- 7

fonz privatz veritatem :rliquam zternam, & ad
Chriftianam religionem pertinentem , revelaret,
fide infusi & Theologici deberet credi ab eo cui
fieret talis revelatio , non verd ab aliis quthus
eam manifeftaret ; quia nemo privaras revelatio-
nes tenctar credere, nifi illz 4 tota Ecclefia ut ere-
dendz proponantur,

Quarit D. Thomas art. 2. hujus quzftionis,an
objedtum fidei ficres aliqua fimplex,ur Deus, Tri-
nitas, anima, mundus , Angelus &c, vel comple-
xum, feu compofitum per modum enunciabilis,ut
Deuseft Trinus, Verbum elt incarnatum , Chri-
ftusnon eft creatura? Et refpondet objeétum fi-
dei dupliciter confiderari poffe, nempe ex parte

3

i

3
—




W, SR

i P

7

34,

IVE OB IECTO F4 DIEL

ZLy

sei credicey & hoe mpdo eft aliquid fimplex & A litatem confilif fii s interpofuit. infiirandum s -ne

incomplexum ; fzcx parte credentis,; & hoc mo-
“do el aliguid complexum per modum enunciabi-
Jis + quia eognisiocintelledtlis nofici eft per com-

oftionem & divifonems few, quadinidem reci.
dit, per affirmasionem 8 negationem ; gratiz au-
ten; qualis eft fides, non deftruit, fed potitis per~
ficicnaturan, Hecdodrina D. Thomz eff om-
ainocerta, & circaillam nulla {eoffestcelebris
dificaltas, Unde fit

DR

ArTicvivs 1V,
Farum objectum frdei (i neceflario verum,ita

wt frdes falfum fubelfe. non pofic?

3 duplici capite concipi poteft , quod fidei,

ejfque ebjeéto, fallum {nheffe poffic: pri-
mo ex parte Deidicentis &:cvc!amik fi videlicet
poflecmentiri; & aliquid falfum nobis ut yeram
propenere: {ecundo.ex parte hominis cradentis,
fi pimirum poffet fide diyina credere aliquid effe
verum & revelatum  Deo, quod tamen effer fal-
fum, & abeonon reveldrum,, five fi poffevuti fide
divina ad eliciendum, affenfum fal{um & erro-
peum: Undead plenam- & petfedam propofite
difficultais refolutionem , hzc duo paragraphis
fequennibus breviter examinanda & difcutienda

funt,

8

Prima difficultasvé[olvitnrs & Denm nec per &5
mec per albiim - mentivi Fn]re ¥ ﬁs[ri?sz(fz:c et
ek Deo dicento; fides falfum (ubeffe

demonftratur.

"~ Lim Prifcillianifte | fic didti & Prifcilliano
Epilcopo Abulenfi , eorum Antefignano,
blafphemantes dixerunt Denm effe authorem fal-
fitatis & mendacij : utindecolligerent licitum el-
fe nobis mentiri, & mendaciam firmarejuramen-
to, proprer (ervandum fecrerum. Unde hunc ver-
fum intex fe dicere {olebant :
Tura . perjuras fecretsm prodere noli.

Tnter Catholicos autem aliqui affirmarunt, quod
lictt Dens de potentia ordinaria non poffic men-
dacium dicere , bené tamen de potentia abfolura,
finon pet fe, faltem per alium, Sic docent Hol-
cot, Aliacenfis, & Gabriel , relati 4 Banne hic
art. 3. dub. 1. Quam fententiam, ut apertam blaf-
phemiam, & manifeftum errorem , alij Theologi
rejiciunt & deteftantur, Quare

Dico prim¢ , Deum , eriam de potentia fua ab-
foluta, nec per fe, nec per alium mentiri poffe,
fubindeque nec ex Deo dicente fidei falfum fub-
effe. .

Probatur primo ex Scriptura , quz non minis
removet 4 Deo mendacium, quam muabilita-
tem, cim fic ait Numer. 23. Non eff Dens quafs
homo . ur smenriatur 5 néque ut filiss hominis e
muternr » Arqui mutatio repugnar Deo ablolute:
Ergo & mendacium, Irem ibi Seripturanon qued
defadko conringit affirmat ( fantenimaliqui ho-
mines, qui nunquam de facto mentici (upt, ve.B.
Virgo ) fed deftribirur Dei, & houiinis natura,
quod hicad mendacium eft inclinatus ; & fepids
menritur ; Deus autem nec mentitur, nec mentiti
potelt : quod nulli puro homini convenit,

Confirmartut ex Apoftolo ad Hebraos 6. ubi fic
#it: Polens Dens abundantiits offendere smmobin

B

per duas res immobiles ( feilicet promiffionem, &
juramentum)guibus impoffibile eff mentiri Dewm,
Sormiffimum folatinm habeans. Ubidocet Deam
exabundanci,ideft ine neceffitate, addidifle jura-
mentum promiflioni fuz , ut oftenderet ejus im-
mobilitatem : quippe quia promiffio divina per
fe fola immobilis eft , eftque omnino impofi-
bile mentiri Deam, five pramitrendo folim, five
juarando ; ira ut tam promiflio quam juramentum
finr duz res immobiles,quibus fingulisimpoflibi-
leeft Deum mentiri. Loquitur autem deimpoffi-
bilitate jabfoluta, quia alioquin non haberemus
firmiffimum folatium, feu fortiflimam {pem:pol=
femus enim dubitare num Dens eller ufus poten-
tid fu4 abfolutd, fi de porentia abloluta mentiri
poffet, ur paltea dicemus.

Probatur {ecundo ex SS. Patribus , qui, docent
tam efle impoffibile Deum mentiti, quam Deum
non efle , ant non effe emnipotentem : Sed ablo-~
lure impoffibile eft, Denm non efle Deum, vel
non effe omnipotentem : Erge. & ilium, mentiri,
Minor pater: Majot probatur ex Athanafio lib.
deIncarn, Verbi, ubi afferic Abfiirdum effe di-
ceres Denmn fnfe mentire: i enim dixit q;suflﬁ;f;;’-
turs (umis , won effer Dens. . fi non pe
Anfelmus lib. 1. cur Deushomocap. 1. Non e~
guitwr ( inquit) . Dens vult meativi s juf
f& mentivi, [ed potits Denm illum non cffe; Au-
guftinus etiam Lib. 1.de Symbolo cap: 1. hac (cri-
bit: Deus ompipotens eff s & cim [it, ominipor
enori non porefl s fulli aon sporeft . meatiri nog
teff. Duam multa non poreft » & omnipotcns efté
otems o quid 50N pﬁrz'ﬁ soanmfr

#

0=

cr 2deo el or
mors pofler » mon effet omnipotens s fi mentirt;,. fz
falli 5 fi inique agere mon gffet omnipotesns
i boc ineo cffer s mon fiiffer dignus 9w effet om=
nipotens, Unde egregic AmbrofiusEpift. i L
pollibsieiftud (inquit)non infirtirats sfed virtus
tis eft . & maje Fates qia Veritds no .‘-‘c'c!f:.-",{ -
dacium , nec Det wirtus levitatis, ermorem.  Simi=
liter. D. Thomas 2. ad Timoth. 2. le s fuper
verba illa Apoftoli : Jlle fidelis ¢ff , negare feip-
firm.won. poteft.hac feribie:Ergo Deus nor. eff gmn
9;;'Pgrcrzs. Cui ebjedtioni fic rcfpo:tdc[:ﬁg.};g;h
deoex hoc eft ompiporens ., giad feipfitn negare
207 pnrrﬁ : poffe cnim deficere s magis pertinet ad
iri;Pa;mrz';zm;qﬂia guod aliquid deficiat & fuo ef>
fes (ffﬁer zz'cfri.’.im:cm UEPHHLRS praFri.e 1Ok
antem negare. [eipfim . eft deficere 2 Jeip
erge ipfum gitod pon Parcﬁ" negare fe , eft ratio
perfecte wirtutis, Abfurdum ergo & ridiculumeft
quod dicant Advetfarij, Deum nan poffe. meptiri
de potentia ordinaria, ben¢ tamen de:abfolura &
extraordinariaj ctim mentiri, icat & peccaresnon
fit effedius, fed potins defectus potennz , & Deus
{urinquit S. Doctor)ex hoc fic omnipetens,quod
mentiri non poteft, =

Probatur tertid ratione quaminfinuant §5, Pa.
tres locis adduétis, & D. Thomas hicary. 3.in
corp. ubi ficait: Sub veritate prima non poteft fla-
ve falfim , ficut negue fné’ EAHLETIOR. CHIS 5 HEC M-
lum (b banitate. Ex quibus verbis hec poreft ar-
gumentum gonfici: Deus eft prima veritas: Sed
repuguat rrimam veritatein mentiti ; cim men-
dacium fizdgyiatio a veritate ; & prima veritas:d
veritare deviare nequear, alioquin deficerera fe.
ipfa, & ficnon effer prima yeritas &cindeficiens:
Ergo impoffibileelt Deum mentiriy etiam de ab-
{oluta porepria. '

Confirmatur ¢ St Deus. quacamgue potehtia

CgHia

86,




el
)

20,

a1,

]
oy

216

non effer famma bonitas , i quicumque poren\{lii
peccarepofler, & male agere; major enim_:vilc\t
illa veritas & banitas, quz nulli potentid poffera
vero & arecto aberrare: talem verd & tantam ve-
racitaremac bonitatem non effe poffibilem, aut
noneflereipfain Deo , ineprum eft, ac Deo inju-
riofum afferere ; ctim Deus fit id quo nihil melius
8¢ perfectivs excogitari poteft, fat
Denique {uaderi potelt conclufio ex :"u:n_rdo &
inconvenienti, quod fequizar ex adverfa fenten-
tia : fi enim Deus mentiri pofler de potentia abfo-
luta ; tora fides noftra nutarer; quomodo enim
fcire poflemus, quod Deus rali poreftar
ritufus , quando myfteria fideirevelavit 2 Qu
dixeris ipfum revelaffe fe mentitum non fuille, de
hacrevelatione cadem currit difficultas : po ot
enim ex {uis fecretis & oceultis judiciis fimilicer
mentiri in eadem revelatione , qui {e non menti-

non fue-

od i

tum dixiffer,

Non foltm autem pradidis teftimoniis,, & ra-
tionibus , demonftratur Deum non pofle imme-
diaré per feipfum mentiri, five falfum revelare,
fed etiam quod neque ‘per alinm id preftare
queat : cim enim Deus ipfe fit qui loquitur per
miniftram,

1illud 2. Regum 3. Spiri!m Do~
per me s @ fermo efus per lin-
> & 1ltud Martth. 10. Nown enim vas
fess qui loguimini , fed Spiritits Patris veftrigui
foguitnr iz vabis; quod Dens uratur miniftro ad
mentiendum ; non obftat quominus mendacium
in eum referatur, & ipfi atrribuarar.,

Confirmatur : Sicut meré materialirer fe haber,
quod quis loguatur nutibus vel feriprurd , fubin-
deque obligatio veracitatis eadem omnino eft,
quocumgue modo quis loguarur:ita prorfis ma-
terialiter fe haber, quéd Deus loquatar immedia-
e per fe, vel per nuntium fuum | cim nuntius fic
merum inftrumentum , ficur feriptura, vel alia
figna.

Confirmatur amplids : Si non effet omnino
impofibile Deum mentiri, etiam per miniftros,
fequetetur quod noftra fides , quz divinz reve.
lationi innititar , non haberer firmum & ftabile
fandamentim ; quiatota fer¢ Scriprurarevelata
elt nobis minifterio Angelorum, Prophetarum,
Apoltolorum,&Evangeliftarum: Sed hoc non eft
dicendum: Ergo nec illud.

Addo quod fi Dens loquitur ad homines pert
miniftros, v.g. per hominem , vel Angelum,im-
medjate loquiturad aliquem illorum ;1ion poreft
enim mediate lequi ad nos, nifi immediate lo-
quaturad miniltram:Ergo fiimpoflibile e Deum
mentiri, aut falfum dicere, loquendo immediare
per [eipfum ; etiam erit impoffibileipfum mentiri
loquendo per alium, Vel énim ille idipfum quod
ei locutus eft Deus referrer, aur diceret aliud: §
idem referrer , mentiente miniftro , mentiretur
Deus : fi vero aliud dicerer, foliim minifter ex fe-
ipfo mentiterur , non vero Deus perium : ficue
in humanis | quando fervus loquitut aliud ab eo
quod dominus ipfi pracepit, non mentitur domi-
nus, {ed (ervus,

6. IL
Corollarinm notatu di LGTHI.

F X ditis inferes, Deum non pofle eflecaufam
~[pecialem & dire@am in nobis affenffis flG
& erronei, ut fallus & erroneus eft ; licét aGum
illam pro matesiali, feu quantidmad entitatem &

DISPVTATIO

mentiri poffet, non effer fumma veracitas ; ficur A {ubftantiam , cauf

D

PRIMA

are pofﬁt. Ratio patetex fupry
didtis : Deus enim tam bené eft prima verigs

quam fumma bonitas : Sed exeo quod eft fimmg
bonitas , non porelt velle & caulare aliquid
{ub illa formalirtare ; etiam in nobis: Ergo
ex eo quod eft prim

malj
; Ctiam
a v.erims » Non” poterit efle
canfadire@a & (pecialis in nobis erroris aut falf.
tatis , hac formalicate , licee aGumy falfum &
erroneuin pro materialicaufare poffic. Eademyq.
tio convincic, Deum non poi?:: alicui habirym er-
roris , aut fallz opinionis infundere : cfim enim
talis habitus pec fe, & dired¥¢ in ecrorem vel fi).
fam opinionem inclinet, Deus illum ';nfundcudo,
per eum di ¢ inclinarer intelle@®um in erro.
rem, vel falfam opinionem, quod a fummia bopj.
tate &. prima veritare alieniflimum elt, Ex quo
etiam principio in Tra&atu de peccaris probag
{olet, habitum vitiofum non pofle 4 Deo imme.
diat¢ infundi; alioquin inadtum pravum, & yj.
tiofum , voluntatem vel appetitum inclinaree,

Dices primo ;: Habitus erroris producituradi.
bus noftris | ad quos Deus concurrit: Es'go etiam
fine noltris actibus Deus poffer immediatg illam
caufare,

Sed nego Confequentiam ¢ nam etiam habirns
vitlj preducitur actibus noftris , ad quos Dens
concurrit,& tamen non poteft illum immediare &
finenoftris a&ibus canfarein nobis;quiaad adis
vitij non cencurrit, quatenus mali & vitiofi funt,
fed dm materialiter & quoad {ubftantiam;
quare eodem modo {oldm concurrit ad prodns
Ctionem habitis vitiefi, qui ex illis acibus re.
fultat. Idem cum proportione de habitu erroris
endum eft : nam eriam ad actus erroris,qui funt
in nobis, non concurrir Deus direéte & formali-
ter ut erroris funt , fed tantim matecialiter &
quoad fubftantiam.

Dices fecundo : Deus in Scriptura profitetur, fe
improbos in fraudem & errorem inducere: Ergo
potelt effe caula affenstis falfi & erronei in nobis,
vel habitum erroris, aur falfe opinionis nobis in-
fandere. Confequentia pater : Antecedens pro-
batur ex variis Scriprurz teftimoniis: dicitur enim
Job 12. Qui immutar cor Principum ; & decipit
eos G ervare facit eas ficit ebrios. Frv.ad Thel-
{alon 2. fdeb mirser illis ( Deus ) operationens er-
roris , ut credant mendacio. Et 3. Regum 22, De-
dit Dominus fhivitum mendacij in ore omminm
Prapécm'mm tuorum : ibidemque ait Dominos ad
fpiritum mendacij , Decipies & pravalebis; egre-
deres " fac ita. Denique Ezechiel, 14. Densaitt
Propheta cim crraverit, & locutus fuerit verbum
ego Dominus deceps Prophetam illum.

Refpondeo negando Antecedens. Ad cujus pro-
bationem dice , regulam generalem elle apud
Theologos; & Scripturze Interpretes , quod que-
tiefcumque in Sacra Scriptura dicitur quod Des
velir, przcipiat , aur faciataliquod malum culpz,
vel erroris, vel falficatis, hoc femper deber in-
telligi de permiffione, non autem de volitione,
aut canfalitate pofitiva : hoc enim in Sacra Serip-
ptura fatis ufitaram eft, ut pracipere & permitte:
1e pto eedem uﬁirpcmur. Sic quando Chtlﬂ.}IS
dizic Juda , volenti illum tradere, Luod facis
fac citizes , nonilli immane facrilegium proditiC_r-
nis & venditionis pracepit, fed duntaxat permi-
fit, ut docet D. Thomas fuper illum locum, &
Auguftinus tract. 61. in Joan. Sic eriam Marei 16
dixerunt Pharifzi Chrifto Domino: Moyfes pers
mifit libellym repudif (eribere,8 Chriftus refpon-
dit: Ad duritiam cordis wefbri Jeripfir wobis pra

cr‘mﬁm

=

o




o
=

b

wm

DET OB TECT OTF]

S
ntPh

3 cordis ve-
Larem Om‘ms lo-
procodem accipiun-

iur ufl‘t‘.m ex=-
> vel in errorem in-
debet inrelligi poﬁ
.dmhm 5 :k’u perr :

srgoi;‘.i,m.
re, decipe

iem, hoc nond

indura

lariorem,
error ftare

fiones [olv

1

(“ )nira pracedentem conclufionem
& {olent varia ‘ncurw = teftimonia

dentur innuere aliquos Propheras , vel
Spiritus Sandi inftindtu efle me
fum locutos , fubindeque De
niftros , pofle mentiti , feu fa
In primis enim A Regum 2, Ifajas di-
J»’.l C’fft'.’t'».‘ ¥4 f“ flon A""'C‘J >

yiros,

rete,

xit Ezechiz Regi :
& tamen {upervixic quindecim annes. Secundd
dixit ex l‘ml‘C Dei Nw‘uv,m Ad-

Jonas cap.

buc qiad (wbvertetur o
& tamen non c[l lllb\'(‘l‘.‘l illa civicas. Tertio
Abrahar . 12. confcenfi

1 c, dixit fervis
£go Autem o Jur' e r!’ﬂl’r,’f’J r[r
adoraverimus , revertemir ad

205 ; in

non pote-
wdacio dicere , quod filius reverte-
| eos: & tamen inflin€tu divino locutus
elt, ac prophetico {piritu, ut docet Ambrofius
lib. 1. de Abra ip. 8. Trem idem Parriar-
cha ex inftin&tun i‘)m. utihidem afleric Ambro-
fuus ) dixit quod Sara non effer fua uxor, fed fo-
*{ ut uk'ln diceret, (uafic illi: Dic quod fo-
et urrefertur Genell 20. Denique Ge-
Jacob mt‘vti"w eft , cum dixit Patri
enttis tuns Efaie @ &

Férnr

nel. r7.
fuo Ifrac ; Ego
tamen S'F:[l[us S'm@] inftin@u 10(]\1Ph*rul‘

GEFHHE !m‘occmtus Papa , in cap. Gandemas s

ﬂ!‘ [‘F"J S

Ad pr.-nu"n refpendetur, quod quia Rex Eze-
chias sjuxta ntdn.cm canfarum naturalium, tune
moriturus erat, attendendo ad eas precise , veré
el dicere oportuic Ifaias , Mo e 5, O nOR
vives ; licdr nihilominus de potentia extraotdi-
natia pofteafupervixerit. Solurio et D. Thomz
1.p.quelt. 19.art. 7. ad 2, ubi fic air: Dens ali-
grando prénuntiat aliguid
guod continetnr 1
puta fecundiom
torEm

(arum ?-L".o
wrd 5 vel meri=
i aliter ff‘ i

> 5-’.',‘6",; tay.

eriors divi

> Difpone di
AT

¢ quia ab eters
tate divina, qud

0 dicendum, prophetiam |
tantim comminateriam ; qu
fion deber impleri, i n‘e cvi fir com-

1

minatio , peenitentiam agat , ut docet idem 8.

Lars IV,

arifzi: A .Jo&tu 2. 2

G

b

E

DEL

quaft, 174+ 4Lt 1. &
\1\.1un,vinus:hcit.

117

c\mﬂuur ex

:nmm '
s 480 ’M & ego penitents Lam fu per
re: Addo cum Au-
iquo do fuiffe
s ftan-
inive (ubverfa eft

, prophetiam ill
"Jp-\]([n[” 5

suitino
o

-imn
tibus meet > I\:

in pravis o

Ad teruam 1&!}\0;*.(. anus qu Is
1. quem fequitur Magifter Cano ,lib. 2, de
braham m “I"i 15 eft

o:s, fed 1& non f.cu ex inftinétu Dei,

fed ex motivo proprio , ur celaret facrificium
1fzac filij fui. Nequeeni nt ) emnia Pa-
triarcharum & .;“::@:m..n dicka , vel Ll’:la de-
bent aut poflunc a 5.‘F’*’Calo ex
de Davidis adulterio | & litreris U
Samlonis amore er D\t]_-].\m de Ju\x accef]
Thamir :1(‘gulim.\, , fimilibufque,

de P

acsHe

| hze refponfio mii\l cet: quia D. Ambro-
lib. de Abraham cap. 8. & S. Auguftinuslib,
de mendacio cap. 1. excofant Abraham & mcie

dacio , & docent ipfum Spiritus Sanéti inftinély
pmp]lcml'l't',m-:qlw contra mentem locutu '
i "”uﬁqimﬁ’;imfo.‘,!‘-‘ eV ns s 640

fius

fe, ciim dix P
temur ad wos , quia fperabat [Jimm {uum
brevi poft immelationem ad vitam revocandum,
utimplerentur promiffiones deillo falta. Qued
ficnificat Paulus ad Hebraxos 11, {ic dicens |, Fid,

reu

jungitur de Sara, qL‘L:tm di-
efpondet D. Themas lo-

hun.bvﬂqi-f: Ge-

Iud qued v

e [nam ['r_»;-m[n*,

mhomqu
I

& 1on MALYIS HER s gHiS
atrss ef artinebat, Addit 1Gdo~
rus, quod olim uxores ,foreres a maritis voca=
bantur, quode nunc [olentfacere aliqui
riti : lrde Abraham loco citato Genefis folim
voluit, quod Sarafecum nomine fratris utererury
& nomen marititacerer , utnec i}'{-c occideretur,
nec illa captiva ducererur. (,\_nn aurem poi:ca
Abimelech ((,rqﬂc"lvs fit, L]_.nd illum decepe-
rint, nihil probat : quia pt‘nm ipfe (e decepit,
non smdugcns moduayillim uclioqucnoumm
uxoratos.

Ad quartum fimiliter dicendum eft, Jacob non
fuiffe mentitum , ctim dixic patri; Iéf.nk,’:e;fzprmga_
Henitustups:quia primogenitadejureei debebana
vn' idque duplici titlo, nempe obvenditionem,
& Dei dcmemm Rebecce l.g:.]hcatum , quando
ei revelatum eft , fore nr major ferviret minori,
Necetiam mentitus eft, ciim dixit, Ego fum E (aii:
perfonam ejus gerebat , unde erat Efail
reprefentatione externa , ne loqui folent qui in
theatris perfonam Ahqmm reprafentant : tum
quia fe appellabat Efati, hon in perfona, fedin
; ficur Yoannes dicus eft Elias, non in pers
fedin ﬁwmm & ficar Panlus ad Roman. 9.

et ex PII?‘?L’

fona,

aitomhes ﬁ*c!es & in Chriftum credentes , efle
Ifraclitas , & filios Abrahz. Addo cum r\ugu_ﬂ,-
no lib. contra metidacium cap..10. quod Jacols
mne gerebat figuram Chrifti Domini.quiin fimi-
hirtidiness peccatorum factus eft, ficue Jacob hees

13

L

dinis }m!l.m(.. veftitus , rudinem: ger
ii s unde {ubdit , veiba illa Jacob &z fi

Ee

o

ICT




218 DISPVTATIO

& i ,non fuiffe mendacium , fed my(terinm
milia habet D. Thomasloco fupra arato ,ubiait
ur aligiors

}"fr‘f?'.?

dn Ser

7
TR
s fi

EarHT, 3 .“,".F FArCaAnt » ’}’l.’.ﬁ e

intelligenduwm eft , ea
&.zﬁujﬁ. Et 3. p. q}m:[k
(inquit ) guod fingimm,
doillud fingimus quod s

art. 4 ad 1.Non omne
sz efts fed quan-
inc eff
wi in ali=

Itrgnen? s Hom (“:’"

i”‘?l’."!’i"

(unts mey . . frcut anteim

Gne mendacio , ad

A itd etiay

alignam rem S

THATHT

ficandam.

Solvit ratione peritum,

— Ontra eandem conclufionem poreft hoear-
(_J‘.;umcntum objici. Licct Deus fir beatitudo
& vira per eflentiam , poreft tamen in natura zl_f—
fumpra pati, & mori : Ergo patiter, licet fit pri-
ma veritas in dicendo , nihilominus in natura af-
{fum pta mentiti & fallere poterit,

Sed negatur confequentia & patitns : magnum
enim inter falfitatem & mendaciom ex una par-
te, & prl!ﬁl;ihf.".k'in ac morrem ex alia , difcri-
menintercedit:nam utait D, Thomas ;. p.qualt,
1. att. 1. ad 3. omnes aliz rationes , quihus creéa-
tura creatore differe, & a Dei fapientiainftitu-
ta {unt, & ad Deum tanquam ad nltimum finem

ordinantur : at vero falfitas , mendacium , & cul-
pa, non func inftirura a Dei fapientia , nec ad

primam veritatem , vel ad ultimum

mne;

Deum vrad |
finem ordinantur , {ed potits ab illo avertunt
unde impoffibile eft divinum fuppofitum illas al-
fumere , etiam in aliena natura.

Explicatur & magis illuftrazur hxc relponfio:
Falfitas & malitia{unt mala nature intelle&nalis,
uttalis eft, nec ad bonum finem ordinari poffunt,
fubindeque nec induere fationem boni; fed po-
tits avertunt a Deo , qui eft prima veritas
& fumma bonitas , & illidire&¢ oppenuntur, ac
Proéndc ptivant bono divine: infirmitates autem,
putd dolor, & cruciatus , ac ipfa mors , nec a
Deoavertunt, autillo privant, nec funt mala na-
tura intelleGualis , qua talis , {ed funt particula-
ria quadam mala naturz fentientis , qua ad bo-
num finem ordinari poffunt, Unde licet Deus
poffit pati, & moriinnatura allumpra , non ta-
men mentiti , aut peccare: maxime , quia cim
détiones prafertim morales , fint fuppofitorum,
{i Deus in natura aflumpta mentiretur , vel pec-
caret, tale mendacium , vel peccatum,divino fup-
pofito tribuererur.

Inftabis : Amphibelogia, feu zquivocatio , eft
quadam (pecies mendacij , ctim tam bene ordine-
tur ad decipiendum, ac mendacium : Sed Chriftus
interdum amphibologid , & zquivecatione ufus
eft: Ergo Verbum divinum in natura allumpra
etiam mentiri potelt. Major patet : Minor pro-
batur primo exillo Joan. 7. ubi Chriftos rogan-
tibus conlanguineis ut afcenderer templum, re-
fpondit : Ego non afcendam. Quam relponfionem
fuille ambiguam, ex eo conftar,quod ciim nihilo-
minis poftea afcenderit, non manifefte, fed oc-
culte, necellario fatendum eftin illis verbis, Nox
afcendam ,alium fenfum 4 Chrifto fuiffe inten-

- A

PRIMA
tum , quam illam , qui
mab 1
quo
fe afcer
exprel
(‘.'_'[1! ‘\-I"!
ftus interrogatus a Dileipulis de die ju JIe-
{pondit: De di
72:’?514- /‘{?Z'gt _ b Quz
r:-ipon[m vera €elie non potuit , nifi i:;:c-i‘:,gm—é‘
tur & Chrifto in fenfu diverfo ab eo quem ejys
veiba pra fe ferunt:unde ex pofitores dicunt com.
muniter, fenfum illotum verborum | juxra Chyifii
intentionem , fuifle , nelcit Filius h
cat , & reveler. |
Notandum eft, duobus modis PU{EEz aliquem un
amphibologid , ! nivecatione: Primo for.
maliter,quando {cilicet non ad(unt aliquz i
flantiz ,ex qni]‘-ns audiens deyenire po

Q;' {

ionem fignificationis, vel [enfus verborum3a
loquente intenti: Secunde materialite

: )
e antem illo . vek hora, nemo [t

by

7 ,megue Filips hom

ro [olutione hujus inf

nimirum ad{unt
manifellare pofiint,
propofitio amphibol
itaut vir prudens pe
cét andiens , ob neg
cunftantiarum ill

;;H:{; ClIcut
in quem fenfum vox,
irpetur a dicente,
t facile hoc agnofcere, li.

igentiam confiderationis cir-

n , mentem loquentis non
intelligar, Hoc pofito,

Ad inftantiam re(pondeo , quod amphibolo.
gia,feu zquivocatio formalis , eft quedam [pe.
cies mendacij, non vero illa quz eft {olim ma-
terialis : licétenim ille qui amphibologii mate-
riali utitur , proferat verbain fenfo noncommu.
ni, fed particulari, eo iplo tamen quod adfintcic-
canftantie , qua poflunt fenfum illum particula-
i indicare ; quod ille inalio fenfu vere
bailla accipiat, non provenit ex loquente, necex

xquivocatione , tanquam ex caufa per {e, fedfo-

1

lim ex negligentia auditoris ; qui noluit vexari
in confideratione circunftantiatam , que pote-
rant illi indicare verum (enfum verborum a lo-
quente intentum. le ad primum exemplum
de Chrifto, dico eum in illa refponfione, qué ne-
gavitconfanguineis fc a um , ufum fuifle
@quivocatione & amphibologid , non formali,
fed materiali : ex circunftantia enim petitionis eo-
rum , que confiftebat in hoec quod palamalcen-
deret templum , ut in eo manifeftarer fe mundo,
poterant, fi arrendiffent , fuflicienter intellige-
re, in eodem fenfu Chriftum refpondifle, fenon
afcenfurum , nempe palam & pil[wl!‘cé , fed ran-
tiim in occulto. Vel ucait Toletus, particala Non,
fumitur pro Noadum, juxta id quod mox addirur;
Tempus meum nondum eff i.'f':lil.f’rmw,idtﬁ,[‘.oll—
dum venittempuis meum afcendendi.
Similirer ad fecundum dico , Chriftum in il-
lare(ponfione, qui negavit Apoftolis {e diem ju-
icij [cire, zquivecatione tantiim materialinfum
rex circunftantia enim perfonm ,hanc re-
{ponfionem proferentis, quz cos docuerat,om-
nia qua pater habet, filium fimiliter-habere, &
aliorum plurium , quz ipfis ab ea reyelata fue-
rant , poterant {ufficienter intelligere, fi voluil=
fent attendere , eum non negare abfoluté fe fcice
diem iudicij , fed folim cum aliqua reftrictione,
verbis quidem non exprefla , fed tamen abeo
{fubintelle@a , & manifeftabili pet circunftan-

tiam perfonz proferentis.




o

108

109,

110y

Iy,

DE OBIECTO:. FIDEL

A efle perfeétio fuz potentiz in ordine ad fuum ob-

R

elras vefolvitur s & per accidens , fi

Alia diffi
ex parte eredentis s mon poffe fidei fubeffe
falfwm o demonftratur,

Ieo fecundo,fidei nonpofle fubelle falfum,
Dc:,‘nm pet accidens, five ex parte credentis.
Probatur : Ut fidei per accidens, five ex parte
credentis , falfum fubefle pofler, deberet homo
ofeillud credere, fide non tanttim humana, led
etiam diving : Arqui licetex i:;l:m‘:n:iiainw!‘.cibi-
li putet illud effe verum , & a Deo revelatum,non

tamen poteft iplum credere fidedivind , fed tan- B

rim humand: Ergo non poteft , ediam per acci-
dens, five ex paite credentis , fidei fubefle fal fum,
Major conftac: Miuor vero probacur, Non po-
teft quis vt fide divina ad eliciendum affenfum
falfum 8 erroneum ; Sed fi poffer credere fide di-
vina aliquid falfum , €o ipfo uteretur tali fide ad
eliciendum affenfum falfum & erreneum : Ergo
non poteft homo aliquod falfum eredere fide di-
vini. Minor conftat: aus enim quo quis credit
aliquod falfum, licéc exiftimatum verum , eft af-
{enfus falfus & erroneus. Major vero probarur
o ex D. Thoma hic art.3. ubi fic difcurric:
{ fubeft alicui potentie vel habitui.ant etiam
mediante ratione formali objelts : fient
vi non pafcﬁ » nifi per lucem 5 ant con-
clufro [eiri non ‘pa,rfﬁJ nifi per medinm demonfira-
tionis. Diflum eff antem quod ratio formalis ob=
[fidei eft veriras Pﬂ‘;-,m 2 unde nibil Fa.'c’ff ¥
dere [ub fide. nifi inquantum fat fub veritare pri-
ma » [ih gua mullym falfum [Fare porefts fcut neo
won ens (ub ente , nec malum (b bonitate. Ql-
bus ve S. Do&or hanc rationem infinua
Quidquid attingic habitus fidei, debet neceflario
eadere [ub ejus ratione formali fub qua: Sed nul-
lum falfam poreft cadere {ub ratione formali fub
qua fidei, nimir 4

m divind revelatione ;cdm Dens
non poffit menriri , nec aliquid falfum revelare ne
§. t.oftendimus : Ergo habitus fidei non poteft

aliquod falfum attingere, nec proindealiquis po- D

teft uti fide ad eliciendum affenfum falfum & er-
foneaci.

Secandd probatur eadem Major: Si fides effec
principium affensds falfi & erronei, Deus e(fet
caula falfitatis & erroris, {altem mediaté;non mi-
nis quam fi lumen narurale, & habitus primo-
tum principiornm , effent caufa affensils falfi &
erronei , taliserror & falfitasin Deam utantho-
rem reducerentur ; Sed hocnen eft admittendum:
Ergonecillud.

Dices: Ars fophiftica eft 4 Deo: Sed illa inclinat
ad falfum, 8 ad decipiendum : Ergoaliquis habi-
tus ad falfum inclinans, poteft effea Deo.

Relpondeo concelsd Majori, negando Mino-
rem : ars enim fophiftica folim docet intelligere,
& cavere fallacias, non verd ad fallenduim incli-
nat: imo nulla poreft dariars , quz ad mentiens
dum, vel decipiendum incliner ; quia ur docer S.
Thomasinfra queft. of art. 1. ad 2.& quelt.i69.
att, 2. ad 4. poft D. Chryfotomum homil. jo.in
Marth. non fant verz artes dicendz,que non {unt
de bone & necelfario abjetto,

Probarur terrid : Virtus intellefualis non po-
telt inclinare ad falfum affenfum : Sed fides eft
Fittus intelletaalis : Ergo ad falfum affenfum in-
clinare nequit, necin ipfum influere. Minor eft
certa: Mayor verd fuaderur. Omnis virtus debet

Tom. IV.

119

jedtum  [icut virtus moralis,quz el in volunrare;
velapperitu, ipfum perficit ad bonum attingen-
dum : Sed um intelle@is eft verum : Ergo
omnis virtus mncellectualis perficic intelle€tum in
ordine ad verum, fubir cad fallum inclinare
non poteft. Ur .Thomas 1, 2. quaft, ¢7.art.
2.ad 3. ait: Soli il 3 les
§ f&ﬂ;}pw dicitur vevum , OF nun=

7. Ex guo ibidem infere, cl\i[‘-i(\nem

objedt

inte

dicuntur . q
guam fal)
& {ufpicionem non effe virtutes intelletuales,
quia indifferenter fe habent ad verum vel fal-
fum,

Q.uarto : Lumen fidei eft fingularis quedam
participatio divini luminis, & quali inchoatio lu-
minis beatifici, & urair D. Bernardus | Folunta-
lam & certa pralibatio mondum pr opalata
ais : Ergo ficut lumen divinum , & beatifi-
cum, ad verum fic determinata {unt, ut fal{fum af-
fenfum producere nequeant, necad ipfumintelle-
Guminclinare, ita & lumen fidei,

Denique probatur eadem Major : Si lumen fi-
dei poflet elfe caufa aflensts fal i , non effer con-
{entaneum fini qui 4 Deo intenditar in ejus infa-
fione, fcilicer ut homines eo mediante fumma cum
fiducia & certitudine captiventintelletum in ob-
fequium Dei : poffet enim homo aliquande in tali
caprivitate & obfequio decipi, credendo verum
id quod falfum eft , fubindeque non rteneretur
{ummam in eo habere fiduciam : rgo &¢,

¥ia gueda

ve

5. VI

Solventur objelliones,

Bjicies primo : Poreft aliquis elicereactum
Qvn’mtiamnr:l ,vel Theologicz, circaillud
quod prudenter exiftinar elfe materiam talis vir-
tutis, quamvis de facto non fit ejus materia ; B~
go etam potelt quis elicere aéum fidei divine
ciccaillud, quod prudenter judicat 4 Deo revela
tum effe , licecde facto revelatum non fit ; (ubin-
deque fidei potefl fubefle falfum per accidens &
ex parte credentis. Confequentia videtur legitima
a paritate rationis. Antecedens vero variis exéplis
fnadetur: Poteft enim quis elicere aftom miferi-
cordiz circa pauperem fidtum , quem verum pau-
peré exiftimat; & adorare hoftiam ,quath pruden-
ter exiftimat efle conlecratam,quamvisex malitia
{acerdoris confecrata non fit.Idem patet in virtu-
tibus Theologicisinam fi aliquis ‘diligar homing,
proprer fanctitatem quam in eo effe exiftimar,
tuncactus dileftionis procedit ex vera chyritate
Theclogica, etiamfi ille non fit (anétus, fed hypo-
crira. Irem qui exiftimarer invincibiliter Denm
effe videndum oculis corporeis, & hanc villonem
fperaret ut preminm fuorum operum, adum fpei
eliceret, quamyis inre nonira fit.

Refpondeo conceffo Antecedente , negando
confequentiam & paritatem : hoc eniminter vir-
tutes qua {unt in intellectu, & eas que refident
in appetita ant voluntate, reperitur difcrimen,
quod primez excludunt rotaliter falfum , non au-
tem {ecundz , urdeclarat P, Thomas hicarr, 5.ad
1. his verbis : Dicendum quod guia verwm eft bo-
nm intelleltis , non antem eft bonum chr.’F:;z'rw‘e

sirtistis 5 tde omnes virtutes Jud Pcﬁﬁ':i!&r;: intel=

leCtum s excladunt totaliter ﬁaf.'}s 5 GHiA de ratio=

ne virthtis efft quod (& babeat [olitm ad bonum.

Piriutes antem perficientes partem appetinitiam,

son exeludunt totaliter falfin;poreft enim aliquis
Ee i

14,

I

116,




o Rhns

" TR Sm————— = T

TE7

18,

I1C.

220

Circa qu

1 &rinam Cajeranus hze Novitio
Theologo (ugg

, ut:intelligat quomodo falla

opinio ftare |x\j[ic cum operatione lif‘.iiiu.r ,_&‘

aliarum virtutum moraliom : Awimadverte  in-

quit ) guod ¢ rgit alig
=

I
0 Creqaere

|
bitorem  vel

i ad illum [ecnndim  ju-

[Htiam; & tem ci-

bo ant potu

* operari fec
Er wvidebis o

ants
appetitivas
snem de- e
ur. Ex quibus

circa qiod
habes manif
tes morales

fferentiam que inter virta-
ntelleStuales reperitur : ille enim
non verfantur circa verum , fed circa bonum, &
confequenter non refpiciunt per fe & folﬂnalnfr
veritatem, & poffunt fecum admirrere per acci-
densaliquam fa sifte vero, cim perficiant
intelle¢tum in ordine ad cognitionem veri, nul-
lam etiam per acci admitrunt fallicatem,Un-
de D. Thomas §, przcedenti citatus, ait quod /o-
] fuales
s O nHAGHATS |

iCHAL HE g hE=

bus [emper dic

icutergo , utaliquid cognofcatur perintelligen-
tiam, aut {cientiam, non {nfhcic ur judicetur efle
fic cognofcibile, & verum , fed requigitur ut reve-
raita cognofcibile & verum fit : itaad hoc urali-
quid fide 14 credatur, ion fatis eft, quod pru-
de metur & Deo revelatum efle, fed pra-
terea requiritur ut fic revera a Deo revelatum, at-
queadeo verum.

Dices : Prudentia eft virtus intellectualis | & ra-
men potell ferriin falfum; prudenter enim exifti-
mare poflum pecunias Joannis efle meas, & ur ta-
les elargiri pauperibus:item prudentia dictat ado-
randam efle hoftiam quam elevat f{acerdos , &
tamen hoc judicium peoreft effe falfum ; nam po-
teft contingere , utrevera non fic confecrara, aut
proprer defeGtum poteftatis, fi qui illam elevac
non eft vere baprizatus , aut [acerdos, vel pro-
prer defedtum intentionis, quia noluir eam con-
fecrare: Erglo licer fides fit virtus intelle@ualis,
eiramen per accidens , & ex parre credentis,, po-
teft fubelfe falfum, credendo aliquid efle revela-
tum & Deo, licet de facto revelatum non fir.

Refpondeo quod licét prudentiz poffit fube(le
fallum [peculative , non ramen falfom pradtice,
quiaeft virtus intelle@ualis pradica : unde licér
judicinm illud fpecalativum , quo judico pecunias
non meas , e{le meas, vel hoftiam efle confecra-
tam , qua revera confecrata non eft, fir falfum 5
iftud tamen judicium praéticum & prudentiale,
quo judico me poile facere eleemofynam ex pe-
cuniis , quas prudenter judico elfe meas, vel ado-
rare hoftiam , quam prudenter judico effe confe-
cratam , praétice verum eft ; unde poteft effe re-
gularecte operationis : fides vero, vt iifra di-
cemus , fimul pradtica & [peculativa eft | & fic
ei nec practicé , nec {peculative fallum fubeffe
poreft,

Objicies fecundo : Si Epifeopi alicuius provin-
ciz proponerentaliquid tanquam de fide divina 2
quod tamen non effet de fide,tunc quiliber de po-
pulo, prefertim rubtici , tenerentur illud crederé;
Sed non fide duntaxar humani quandoquidem
ipfis proponeretur credibile fide diving : Ergo fide

ere

1 potelt, quod fi.
aliquad falsy

ori, negande Ming.
illo enim cafuruftici non tenerentur cre.
dere fide divind quz iphs proponerent Epif;
uthdedivind credenda,fed fide danrax
nd , quia fieflent fall:

falla, non effent credibilia fide
divina , fed tanmim humana

Si auteminfles | & dicas | quo

d Gilli ruflici dif:
fentirentrali popofitioni, & Pralatis & Doctor.
bus Ecclefiz propoficz, abloluté effent dicend;
haretici : Ergo quando el

lam , talis aflenfus elt fidei it

intaflen{um cirea 1l

{x; fiquidem difz
fenfus hzreticus direte & immediaté affenfy;
fideiinfule opponitur.

Relpondeo quod ruftici illi , rali propofitioni
diflententes , none(fent haretici fo:tﬂ?w]itrtJ fed
tantiim virtualiter & arouirivé : quia exiftiman-
tesillam efle veram | & a4 Deo revelatam , atque
ut talem ab Ecclefia propofitam, eo iplo qued

illi diffentirent , effent ita difpofiri quantim ad
affeCtum , vt divino reftimonio , & Ecclefiz pro-
pofitioni, nollent prabere afler

,fubindsque
fi nonin re, faltem quantim ad affedtum, cen-
ferentur haretici,

Objicies tertio : Fides antiquorum fair quod
Chriftus effet nafciturus, & hzc fides duravit in
multis ufque ad pradicationem Evangelij : Sed
Chrifto jam nato , etiam ar
gationem , fallum erat Chriftum nafciturum :
Ergo fidei porteft fubefle fallum per accidens, &
ex parte credentis, Trem unum de pertinentibus
ad fidem eft, ut credamus fub facramento altaris
vernm Chifti corpus contineri ; Sed contingere
potelt , quando non reété confecrarur , quod non
fivibi verum corpus Chrifti, fed folim panis;: Ec-
go fides peraccidens ad fallum ferri & extendi
poreft.

Adprimaminftantiam refponder S, Thomas bic
art. 3.ad 3. quod boc ad fidem r'/f:ﬁ'cmi.ff;ci'fiméﬂ
paﬁ Chrift
dogue .

decipicbatur

ite Evangelijpromul-

vitatem . guod crederet enm quan-

0 Lenporisin quas
107 erat ex fide , fed ex conjeliura

ile eff enim ex ¢ fura humana
liguid aftimare, [ed quod
c fide falfiem exiftimer , bhoc eft impo[fibile. Unde
ficut fi quis continuarer adtum , quo vult da-
re cleemofynam, ut fublever miferiam paupers,
& poltea, perfeverante hoc propofito , affeéta-
retfimul inanem gloriam , talis actus , quantim
ad [ubftantiam femper procederera mifericor-
dia , modus ramen eius effer 2 vana gleria , &
inordinato affectus ita pariter, i Judzus ante na-
tivitatem Chrifti haberer hunc aéum , Chriffus
CEEUY s i]lumque poft Chrifti nativitatem con-
tinuaret , talis affenfus poft Chrifti nativiratem,
effet quidem 4 fide, quantdm ad fubftantiam,
fed modus eius ab alio habitu petendus effet,fcili-
cet ab humana opinione & conjeCturis , quibus
potelt fubefle falfum,

Ad fecundam refpondet idem S, Do&orin fo-
lue. ad 4. quod fides credentis non ve fertur ad has
Jpecies panis . vel sllas , fed ad boc

€07 pis Chrift

quod verim
b fir fub r?).eciec’uu fxrm'.\' frnj/?!fis"‘:'-\
quando vecke fuerit confecratumunde (i non fit relte
confecratum | fidei non [uberst proprerhac falfin.

Circa quam doétrinam bene monet Caietanus,
ut diligenter adverras, ne dum audis quod fide
non refpicit has vel illas {pecies , fed hoclolim
quod verum corpus Chrifti fic {ub [peciebus panis

155

4

i

=




Tk

i1,

i 8,

‘ DAL D TR LAV

icen

fenfibilis, incidas in errorem
hottia’que aderanda offertur in Ecclefia , {ub
c adicione (oltim | nempe fi elt veré confecrata,
non veroabloluté , adorandafir:ad hoc enim ut
fidelis eam abfolar¢ adorare teneatur , fufficic -
quod habeat certitudinem me m, quod vere
confecrara fitytalis enim certitudo fufficic ad judi-
cinm pr udentiale , quodeflt proxima regula diri-
gens in {uis op rationibus omnes virtutes mora-
les . inter quas pracipuum tenet locum religio.

Gbpciesqnarté:Po:eﬁ erifyllogifmus in quo
una ex Frzmiﬁis fitvera, & de fide | & altera fal-
{a, fubindeque conclufio Eti&m‘l—!r falfa ,ut i quis
Eurychianus argumentarewur fic: /» guacHmgne
eft jnica bypoftafis s _cﬂ' unica natura : atqui in B
Chrifto eft uni u';."ypafr'aﬁ: :erge ¢ unicanatura:
Sed runc affenfus conclufionis falfz proficifcitur
tanquam effedtus abaflenfu premiflarum Ergo
cim unaexillis ficde fide ; aflenf{us fidei , faltem
ut cam alio a@u fallo conjunctus ,in falfum in-
fluere & inclinare poteft,

Proprer hoc argumentum Magifter Vidoria
criptis (uperarr. 3. hujus quaftionis do-
cet, quod ficar Dens, qui eft fumma bonitas,
caufat defedtus naturales, v, g. clandicarionem
tibiz, mediaté & indirecke ,id eft medid causé fe-
cundi deficiente; ita fides, five affenfus illus,
mediate , & indire&¢, mediante fciliceralio adn
falfo, cui poteft effe conjun&us , in adtum fallum @
influere potelt.

Sed hxc dofrina difplicet alijs Thomiftis, &
meritd : Nam nulla caula poreft influere in ali-
quem effe@um , etiam per accidens, mediate,
aurindireété , nifi contineatur aliquo modo {ub
obje@to formali caufalitaris illius , e conflarin.
ductivé in omni caufa: Sed fub objecto formali
fidei nullatenus poteft contineri adtus falfus | uc
fupra oftendimus : Ergo fides in illum , etiam
per accidens , mediaté, aut indireéte , influere
nequit,

Confirmarur & magis illuftratur hec ratio,
exemplo adduto de divina caufalitate: nam li-
cét Deus dicatur caufa aétualitatis & entitatis, D
cum qua conjungitar defetus , five naturalis,
five moralis , non tamen dicitur | etiam peracci-
dens, mediate , autindirecte, caula defectis na-
turalis , vel moralis: unde in nullo fenfu poteft
verificari , quod Deus fic caufa peccati, quamvis
fit caula aékiis & entiratis peccati; & hoc non
alid ratione , nifi quia nullus defeus | five mo-
zalis | five naruralis , continetur fub objeéto for-
mali caufalitatis divinz , ut fus¢ oftendimus in
Tra&aw de veluntate Dei. Pariter ergo, fi fub
objefto formali fidei nallatenus falfum continea-
tur, impoflibile erit quod fidesin aliquem affen-
fum falfum influat, etiam per accidens , media-

in manuferi

té, velindirecté. Addoquod ciim ex-vero fem- E

per fequatur verum , ex aflenfu fidei, qui fem-
pereft verus, nunquam poteft fequi falfaconclu-
fie. Unde

Refpondent {ecundo Bannez, Setra, & alij
ex noftris Thomiftis, in pradicto (yllegifmo
propofitionem , qua eft de fide,, efle quidem cau-
famaffenstis conclufionis , quantiim ad fubftan-
tiam, fed non quoad modum, feu falfitatem,
Sicut (inquiune ) cim aliquis egregius [crip-
tor utitar calamo non bené aptato ad fcriben-
dum, feriptio quantiim ad fubfantiam,in ferip-
tC‘-.rEVD , ut in caufam pl’inCi pa'lem , modus ve-
10 {endeformitas ejus,in defedtum inftrumenti
teducitur, =

Tom, IV,

tium ,quod A

Ty
L ke 221

licer: quia in quoli-

130

Sedhac etiam folutio
becfyllogifmo pramiflie, que inflountinc
fionem, eam caulant non folim quantimad (ub.
flanuam , (&d etiam quantdm ad unionem extre-
mitatnm, quie fitinilla ex vi unionisillatomcum
medio , qua in pramifis £ Sed veritas, vel
falfitas conclufionis , cor tinilla unione ex-
tremitatum qua firin illa 2

x vi unionis illarum
cum medio, qua in p sfaGaeft: | fiin
przdiéto {yllogifmo ambz pramife effeltive

nfluantin conclufionem, cam canfant, non fo-

him quantim ad {ubftantiam , fed etiam quoad
modum , feu falfitatem quain illareperitur, Una
dehacreiedti [olutiohe,

Ad objectionem refpondeo, qued in pradi-
&o fyllogifmo conclufio falfa nullo modo cau-
atura pmpnﬁt‘ianc fidei, fed foldm a propofi-
tione naturali falla, & a mala applicatione in-
telleétils , mal¢ derorquentis propofitionem ve-
ram, & de fide certam, ad conclufionem falfam
..‘,‘c erroneam : vernm enim per {e non tendir nec
inclinat nifi in verum , nec nifi veri femen eft,
& principium , & per accidens eft ,accontra ip~
fius naturam, quod ad affenfum falfum deror-
queatur,

Dices : Caufalitas affensds premiffarum circa
alfenfum conclufionis , in eo folim confiftic,
quod pofito aflenfu premiflarum | & noritid bo-
nz illationis, necefireturintellectus ad aflencien-
dum conclufioni , falcemn {pecific
poffic diffentire, ftante illo affenfu: Ar
tum reperitur in difcurfu faéto ex una propofitio.
re fidei: Ergo talis propofitio cau;":::,ial:émpa:-
tialirer , allen{um conclufionis falsz, {ubindeque
in fallitatem influic,

Relpondeo negando Majorem : caululicas
enim conclufionis nonin eo foldm confiftit, fed
ulterids requirit, ut affenflus pramiflarum, non
{ohim ex applicationedifcurrentis, fed etiam per
{& fic principium in quo veritas conclufionis ex
naturarei contineatur , tanquam in femine nacu-
rali, valente per fe.ad illam eliciendam , & vim
fiiam exercente per bonam illationem. At hog
non fitin fyllogi[hm adduéto, fed ipfemer difcur-
rens , per malam applicationem affensds yeri,
eft fibi ipfi caufa aflensds falfi:neque enim ed
ducit per feaffenfus yerus, neque in eo contine~
tur vireualiter alfenfos falfus , urneque falfa pro-
pofitio conrinerur virrualiter in vera ; fed per ac-
cidens e detorquerur per abufum malé appli-
cantis , & male connectentis aflenfum verum
cum alio affenfu falfo , qui per fe ducit ad falfam
conclufionem. ]

¥¢, itaut non
hoet

fioc to-

ArTrcv.Lyvs Y.

Pirum obfcaritas pertineat ad rationen
formalem fidei divine?

Ivus Thomas att. 4. hujus queltionis do-

cet , objeétum fidei effenon vifom , quia eft
cognitum per extrinfecam revelationem prima
veriratis, Cujus doétring eccafione Thrnimg,‘_
quzrunt in prazfenti,quomodo obfcuritas, feu
ratio non vifi, pertinear ad formalem rationem
fidei divinz : Procujusinrelligentia,

Notandum eft , quod duplex obfcuritas , feura-
tio non vifi , poteftin ipfla fide diltingni: altera
ex parte objecti formalis , feumedij cu innicitur,
& confiftitin eo quod tale medium , tametfi cau,

Ee iij

11§,




-y
AT
G

138.

malis

57 -
Pog s

fionem objedti : altera obicaritas fe tenet ex pat-
te {ubjecti, nempe ex parteineellectis, inque
refidet fides 5 & confiftitin eo quod talis intelle-
tus non videat ohj:‘&um per fidem divinam cre-
ditum. Et hocetiam poteft intelligi dupliciter_:
primo ita ue intelleus per adum fidei non vi-
deat objectum ereditum : fecundo ita quod per
nullum a&um illum videat. Hoc l\rmmiﬂb: pro
refolutione difficulratis propofite
Dico prime : Obfcuritas ex patte objedti for-
, fen medij , pertinet ad rationem for-
nalem motivam fidei.
Probatur primo exillo Apofteli ad Hebrzos
1. Fides (’f!i"lf??ﬂ'{tnlf,ﬁ'if m [ [Fantia verum > argii-

mentim ron apparentivm qnibus verbis manife-
fte fignificar,quod objectum fidei ficdeberreve-
laci, ur nonapparear, aut non videatur , ut docet
Gregorius homil. z20.inEvangel. dicens: Profe-
o liquet , quod fides illarum
. j?' s gite appdrere non poffint; que enim apparsit,
Jjam non habent fidem , fed agnitiorem. Unde in
greco habeturs gretropirey, quod fignificat, non
vifornm, Hine comz {ponfi in canticis dicuntur
effe [frcut B.i’;:!.ff':rf,"!??::.‘i?‘l.'?’,‘ii s e i’:l;:{:‘d! frout corvps
quia myfteria noftra fidei, per illas defignata ,
non folim (ublimiffima funt, & omnem humani
ingenij tranfcendunt intelligentiam , fed etiam
oblturiffima , & factd quidam caligineinvoluta;
ut eleganter declarac Dionyfius de myltica
Theol. cap. 1. dicens : Non nifi per [acra caligi-
nis tenebras , humane mentes niec pofiunt 5 nec de=
bent diving contemplari myfreria. Unde Cyrillus
illa appellat, Secratiffime fidei enigmatas & Apo-
ftolus ;. ad Corinth. 13. dicitnos ea nunc videre
per [peculum & in enigmate : que omnia ebfcuri-
ratem divinz revelationis , cui fides innititur ,
aperte declarant,

Potelt etiam conclufio ratione fuaderi: Nam
fides & vifie intrinfece opponuntur , juxta llud
Apoftolit.ad Corinth. 13, Fidemus ning per [pe=
erlum in enigmate , tune antem facie ad faciem :
Sed hec oppofitio non provenit ex ebjeéto for-
mali quod utriufque , ciim fitidem , nempe pri-
mafeudivina veritas ineffendo , idem quippe vi-
debimus beati in patria, quod fideles credimus in
via ; unde debet provenire ab objecto formali
quo utrinfgue,, five 4 ratione formali fub qua:
Ergo ratio formalis fub qua fidei, & ratio for-
malis {ub qua vifionis , intrinfece opponuntur ;
cim fintradix oppofitionis repertz inter fidem
& vifionem : conftar autem quod ratie formalis
fub qua fidei, & ratio formalis fub quavilionis,
non pofluntinter {e opponi, nifi penes obfcuri-
tatem & claritatem : Ergo obfeuritas pertinet ad
rationem formalem fub qua fidei, Quare D.Tho-
mas quzit. 14.deverit. are.;. ad 6. ficait: Periras
prima non eft objeitum propriuin fides . nifi fub
hac ratione , prout eft #on APPAYENS . . . .. unde
guando veritas prima praffo erit s amities ratio-
nem objelti,

Confirmarur : De ratione objedi fpei eft,quod
non poflideatur , juxta illud Apoltoli ad Re-
man. 8. Quod enim videt quis , quid fperat 2 Ex-
go etiam de ratione objeéti fidei eft quod non
videatur,, five quod fitnen vifirm ; ob fimilitu-
dinem fidei & fpei quantiim ad hoc :proprerea
enim fides definitur ab Apofiolo, Sperandarum
[ubflantia revum , & Hilarius lib. 8. de Trinir.
diciv: A aximum fidei fipendinm eff s [perare qua
nefsras,

I d?"gﬂ?.-‘.!l!?’!.’.’l m

PIASEY TATIO

s 4 e e et AL
fet certitudinem , non tamen claritatem, fen vi- A  Confirmatur ampli

B

C

D

P

-

RIMA

communiter
gIcx requirg
nantis &
: At hee

1tas non pertinerer

docent , ad
piam i}

us enim de
eft ad affep.

ritas ex parte {t
ta per fidem
fummer actum fidei ,

n

confiltens in eo quod v
non videatur clare per i

ritas Ccrec

pertinet ad. ratonem fo
fidei.

Hzc conclufio {equitur ex dickis in pr
ti: Nam tota ratio formalis aétils fidei de
ex medio fermali cui inniritur: Sedt
nen poteflt canfare claram & evidentem cogni-
tionem veritatis creditz , ur dictum eft ; i-rgﬁad
rationem formalem ipfius actis
obfeuritas, con

alem iplins adls

fidei perinet
iftensin eo quod per int
non videatur claré veritas credita, Que
guenda eft duplex obfeuritas ; aliera
ctiva , tenens f{e ex parte medij fo
hzc eflentialiter pertinet ad ratio
fidei , vt conclufi

um eft;
adtiis:

ponenda eft obfcuritas ex parte ha-
ftens in eo quod ab illo non poflic
, quo videatur clare res credita. Unde
tinus track. 79. in Joan. Hac ¢ff

s mom videtnr. Er trad,

ait An
ﬁz!‘ﬂ s fE
40. Quideft fides 7 cre
que Gregerius magn
dubitat quomodo Chiif
Quia vidifti me Thoma , e
firde nob apparentibus. Ref]
unum vidifle , & aliud cred ; nam vidit ho-
minem ; & credidic Deum ¢ & ibidem ipfo ini-
tia rradic celebrem illam {ententiam : Fides non
haber meritum , ubi bimana ratio P:’:h; expe-
rementum,

Dico tertio : Obfcuritas ex parte fubjeéi .
confiftens in eo quod fubjedtum fidei per nul-
lum alium atum videar veritatem creditam,
eft condirie eflentialiter requifita ex parte fub-
jecti ad adtum fidei. Hac conclufie conftabi
ex dicendis articulo fequenti, ubi oftendemus fi-
dem & fcientiam non poffe effe Amnl refpedty
ejuldem veritatis.

Objicies primo contra primam , 8 fecundam
conclufionem ; Obfeuritas eft aliqua negatio:
Sed ad rationem formalem objedti, vel a&dsfi-
dei, non potelt pertinere effenrialiter aliquane-
gatio: Ergo nec obfcuritas. Minor pater : quia
tam actus fidei, quam ejus objectum, fune ali-
quid pofitivam. Major probatur ; Effe obfcarum
nihil aliud eft, quam effe non vifum : Sednon
vifum eftaliquid negativum , vel privativum, ut
conftat: Erge & obleuritas.

Relpondeo negando Majerem. Ad cujus pro-
bationem dicendum , qued licét non vifum ex-
primat aliquid privativam , aut negativum ;10
prafenti tamen i ificaraliquam rationem po-
fitivam ; multa quippe funt pofiriva, qua &k
piimi non poffunt , nifi nominibus privatiys,
aut negarivis , ut parer in differentia quz 0=
ftituic brutum , & ipﬁlm ab haomine diftinguit,
illa enim’, quamvis fr quid

10,
fides
onderque Thomam

didifti ; ciim

I4]

politivam , taméd

il

14y




144

144

44

iy

it6.

DE

!

qued fignificatcaren-

6 :Si non vifum pertineret ad
e fidei Theologica ,vel perti-
m formale quod , vel ad ob-
1itriim dici potelt :

Obiicies (e
obj:‘fgilm £
neret ad objedt
je&um formale {ub quo @ N .
Ergo nullo modo [.15:"1:1:1(?:,.’Szcr Minor (}uaad

imam Pﬂf‘;&i‘ﬂ E‘l'QDa'L“l': C]'LllEl ﬁ Fe:.'tl!lcfet
ad objectum formale quod , fequererur quod
deberemus credere Denm effe non vifum ; qui-
Jiber enim habitus cognofcitivus or‘rjinamr ad co=
gno['cemu'(:m rationem formalem quz {ui ebjecti;
conftat autem gquod fides divina non ordinarur
ad credendum Deum effe non vilum ,imo cre-
dit Deam efe vifum a beatis: Ergo &c. Quoad
{ecundam vero partem etiam probatur:quia i né
vifum pertineret adlobjectum formale [ub quo fi-
dei fequeresur gquod non vifm efler ratio aflen-
riendi is que funt fidei,quod eft fallum ; nam ra-
tio cur mylkeriis fidei affentiamus,eft divinareve-
latio : Ecg v eu obfturitas , non perti-
netad objectum formale fub quo fidei Theolo-

1CE.

Refpondeo concefsd Majori, negando Mino-
rem, Ad cujus probationes dico , effe nonvi-
fum, (eu ebfcurnm ; pertinere tamad objeftum
formale quod ,quam ad objeétum formale fub
quo fidei Theologicz ,diverimodé tamen:nam
ad objectum formale quod pertinet folim per
modum conditionis, non verd per modum ra-
tionis formalis creditz , ur efficaciter probar
asgumentum in contrarium{ ad objedtum ve.
1o formale fub quo, pertinet per moduin com-
plementi formalis ipfius : unde non vifum non
eft ratio adzquata affentiendi myfteriis fidei , {ed
inadequara tantim;ratio autem adzquara eft di-
vina revelatio obfcura,fzu propenens aliquam
veritatem nen vifam , fivede Deo, five decrea-
turis. -

e e

ArTreviwvs. . VL

Ftrum in codem intelletln deeadem werita-
ge fimul effe polfint fides @ [tientia evi-
dens , fen clara Dei vifio tam [ecundim
atlas, guam [ecandim habitus, vel faltem
grantim ad babitum snins , ¢ abinm al-
terins ?

Ria eirca hunc titwlum obfervanda funt.
Primum eft,prafentem difficulratem proce-
derede fimultate illorum a@tuum , vel habituum,
refpeducjuldem fubjecti, & ejufdem veriratis,
fenobjedti: quiacertum & indubitatum eft, quod
fides & [cientia de eadem verizate pollnnt effe i-
mulin diverfis fubjeis,eanden enim veriratem,
quam rufticus per fidem credic, v. g. quod Deus
eft jatringir Philofophus peractum f{cientificum;
8 quod fideles credunt hic in via, beati claré vi-
dent in patria. Similiter manifeftum eft, quod
deeadem repotelt unus homo attingere per fi-
demunum pradicatum, & aliud per actum [cien-
tificam: v. g. Philofephus fidelis artringit” per
actom fcientificom univatem Dei, & per fidem
Trinitatem Perfonarum.
Secundum eft, follim nos hic agere de fcien-
‘tia dlara |, & que a@u habeat evidentiam {ia-
rum conclufienum : fi enim careat illa, ut con.
tingit in noftra Theologia, quamvyis non pofic
ﬁmu_l ef{}: cum opinione,Pthcr fuam certitna

OBIECTO: FIDLEL

A

i

223

dinem , valde tamen probabile cft, non: repu_
gunare quod fimul cum fideinfufa, etiam re!ﬁpeﬁu
ejufdem veritatis 5 quia non adeft rario repu-
gnaritiz, qua pracipuc ex oblcuritate fidei, &
evidentia fea claritate {cientiz petitar | ut jn-
fra patebir, Dixi, valde probabile elt,quia hoc
non eft omnind certum , & indubir ;
ctm fides fir habitus principiorum Theolo
& ipfa Theologia habitus conclufionum,
utraque (it obfcura , ni ninus rationabili-
ter dubjtari poteft , an poflint efle de eodem
objecto , ciim habitus principioram , & habi.
tus fcientiz circa diverfa objecta verfentur ;
unus enim eft circa principia , alter vero circa
conclufiones ex illis deductas. Unde Marcus &
Serra , & quidam alij recentiores Thomifte,
negant fidlem & Theologiam noftram polle
circa ealdem veritates verfari. Sed quidquid fic
de hoc , ab hac difienltate in prafenti abftra-
himus | & folim de [cientia clara & evidenti ,4¢
de clara Dei vifione difputamus , cdm de incom-
poliibilitate fidei cum [cientia agimus,

Tertium eft , triplicem hic moveridifiicolias
tem : ciim enim fides & f{cientia dividantur in
altualem & habitualem , triplexq; proinde inrer
illas cGeipi poffic cn:nbin;‘:[iu,ncu:ire inter utriuf.
qll’:aﬂus‘imcrutriu{‘quuiw.‘rb;‘rus, 8 inter actum
unius , & habitum alterius | vel éconrra ;s eriplici-
ter quoque potelt concipi , quod fides & [cien.
ria fimuleffe pefling, primoé quantom ad actus,
fecundo quantiim ad habitus ;| & tertio quan-
tim ad habitum unius & adtum’ alterivs. Unde
aliqui triplicem illam combinationem poffibilem
exiftimant ; alij foldm fecundam; alij foltim ter-
tiam ; alij vero nullam: Primum docetur 4 Suare,
Vazque, Valentia, Delugo , & alits Recentiori-
bus. Secunduma Turriano & Aravio aleritur,
Tertium defendunt Cajetanus , Conradus, Ban-
nez, Joannes 4 5. Thoma, Marcus a Serra, quos
fequitur IHuftriffimus Dominus de Mariais,
Archiepifcopus Avenionenfis, hicart. ¢. cap. 3.

Pro nlima vero fententia citarifoler Capreolus
ing, dift. 2. art.3 & quatt, 51, arce. 3,

el

Reytinntur duaprime fententia,

" Tco primo, nen pofle effe fimul in ecdem
Dﬁ*bie&o atus nec habitus fidei, & fcien-
tiz ,ac vifionis clarz | de eadem veritate & ohb.
jecto.Tta D. Thomas hic ate. ;. ubiair. Omanis
[tientia habetur per aligna prfﬂc?in per [e no-
14, @‘percg:zﬁqnm; vifa( vifione fcilicer intelle-
&uali) & idev oporier guecungue [wnt [cita aliguo
modo effe vifa. Non autem eff poffibile guod
ddem ab eodem fit vifum & creditum. Er in
relp, ad 4. fic difcucric : De eodem fecundim
idem non poteft effe fimul in uno bomine frien-
tia s nec cumopinione , nec cum fide , alii tamen
¢ alia ratrone, Scieniia enim cum opr‘m'om o=
mul cffe nen poteft [fimpliciter de codem : guin
de yatione fcientiacftur id quod [citur,exiftime..
tureffe impo(fibile aliter (e babere : de ratione ai-
tem r)F?PI!:E‘?.‘I.j eft, guodid guodeft opinatum exi-
Fimetur Poﬁ aliter e habere. Sed id gwdﬁ..
de tenetur, propterﬁdei certitudinem exifFimarup
eriam impoffioile aliter fe habere : fed ¢f pa.
tione ngn poreft fimul idem & [ecundivm idem efe
fe(citum & creditum:, quia [citum eff vifim ( vi-
fione feilicet intelleCtuali) & credisum eff nion vi-
[, i dichim eff, g5

147,




18,

5

152,

224

Ex his D. TI
ratio fundamen
breviter pr

Lis noftre conclufionis , ficque

. Forma habentes effeétus for-

/& vel contradiétoric oppelitos,

sEE .
mul effe 1n e Sed
& aflenfus fdei funt hu-

L

lem fubjedto ¢

us fcientificus ,
10di; citm primus reddat intelledtum ¢
videntem veritatem , & itaipfum ad eam de
minet , utnon it ei diffentire ; fecundus ve-
r0 conflituat i ure videntem ve-
& ut illum non

>
:
cat , fed potentiam {um re-

P
telle@Gum ob
a ipfum a

e & ohjedto non pollunt fimul effein eodem
J
telleétn,

Refpondent Adverfarij, non effe inconve-

nieéns quod per diftinéta mediaidem intellectus
claré & obfcore cognofcar eandem vericatem,

& circaillam fir convidtus & non conviétus, ne-
us & non necel ; upde ctim actus
fidei & (cientiz procedant per di inéta media,
ugnat quod fimul exiftant in eodem fub-

Sed contra primd : Quod non tollit oppofi-
tionem & centrarietatem formarum , nontollic
illarum repugnantiam & incompe{libilitatem :
Sed diverfitas medij non :nHu:Pg)}‘«_mﬂtit)t‘:(’ﬂ) &
& {cientie: Ergo nec

ol
tem,

contrarietatem actuum fidei
illarum repugnantiam & incompoflibil
Maior patet: nam 0',15'(‘-ﬁr.‘ﬂ & contrarietas eft
caufa formalis talis repugnantiz & incompoffi-
bilitatis ; effectus autem formalisnon poreft im-
pediri | nifi impediatur forma a qua caufarur,
Maior verd (nadetar: A &us fidei & (cientiz op-
ponuntur rationeclaritatis & ob(curitatis | liber:
tatis 8 neceffitaris ; primu» er eft obfearus &
liber , fecundus vero evidens & neceflarius , fal-
tem quoad {pecificationem: Sed diverfitas me-
diorum non tollic ab a&u fcientifico claritatem &
neceffitatem | nec ab affen(u fidei obfcuritatem,
autlibertatem, ur de fe patet : Ergo diverfitas
mediorum non tellit oppofitionem & contrarie-
tatem actuum fidei & [cientiz.

Contra fecundo: Tenebrz & lux,licét caulentur
adiver(is caufis, fitamen comparentur ad idem
fubjeum, non pofTuntell2 fimul, quia privative
inter feopponuntur:Ergoetiam diverfitas medio-
rum non poteft facere quod affenfus habentes
effectus formales p[ivariv& Oppoﬁtos, fimul in
eodem fibjedto exiftant.

Contra tertio: Si diverf(itas mediorum {ufficeres
ad tollendam repugnantiam & incompoffibili-
tatem , quam affenfus oppofiti & contrarij inter
fe habent , fequeretnr non foliim fcientiam & fi-
dem, fed etiam fidem & hzrefim , pofle fimul in
eodem intellectu exiltere ; quiafides & hxrefis
ex diverfis mediis procedunt ; Sed hoceft abfis-
dum , ctim fides & error ad invicem comparentur
ficut lux & tenebrz: Ergo &illud.

Contraquarto : Ipfamedia qua fidem & (cien-
tiam caufant , opponuntur contradi&orié: Ergo
non poflunt fimul efle in eodem intelleétu, fubin-
deque nec fides & fcientia, ratione diverforum
mediorum. Confequentia patet : Antecedens
probatur. Medium actis fcientifici habet pro
fuo effeétu formali , reddere objectum in fe
evidens ; revelatio verd oblcura habet illud red-
dere obfcurum , fen non evidens : Sed evi-
dens & non evidens opponuntur contradifto-
rié : Frgo media qua fidem & (cientiam canfant,
contradi¢toriam oppoﬁtiuucm implicant,

toliad Roman. § 7
I que fides illius rei qr

abfentiam fui obj

rancim ind

clinet in bonym

latens , & {;
ut e

incliner in bonum abfens
Ty,

Ei.;|.[x?u?i?cqr[p5)

illenem termini , ip

1 ad wifion

in qll'l fflu atur o

fUmnis

din

1 per [}

~ g i

le ficutfi quis 1:.-[“:,UL"( benum qued pe
der ; fimul mov
quiefcerer ; quod evidentem involvit

Yionem:ita {1 idem kum Gmul v
crederet , moveretur ad ejus vilionem
il inaétuali vifione exifteret : quod erian
s meverl enim -ad y

ur ad termifum, , & i eo

contradi

uL\;t-":

ionem,

2, (ed foldim in ejus potentia,

conclufie alid rati

icat qued idem
1 o 1

em
Te:

ot 3 contra vero |
"!V_’O't‘:f!'f.l enim i
get pid m
qua vec ad aflen
vjedti, utinfra demonftrabitur
nique fi fides, & fcientia, feu vifio, poffent
fimul effein eedem intelle@u de eodem objzclo,
ftinus rradk. 79. in Joan. deB.
ceret: Non hoc oredidit quod
dit, alind credidic : vidit enim
Deum. Quibus fimilia habet
Greg s magnus , articule pracedenti relatus,
& . Thomas hicart.4.ad 1.

Ha rationes probant non {olim actus, fed
etiam habitus fidei & [cientiz, de eadem verita-
te fimul ftare non poflein eodem intellecta: non
minus enim repognat habitualis cognitio ey
dens , & habitualis cognitio non evidens , circa
idem objeftum , & in eodem intelledtu, quim
actualis. Similiter zqué repugnat eundem intel-
le@um efle imulin habituali vifione alicujusob-
jecti , & in habituali tendentia ad ejus vifienem,
ac in actuali. Praterea impoflibile eft adtus ali-
quos opponi inter {e, & iplos habitus ad tales
actus inclinantes non cpponi: fiquidem incli-
nationes aliquz intantum dicuntor oppoﬁ:x,
inquantumad atus oppofiros inclinant. Addo
quod , cim fpecificata defumant totam fuam
fpecificationem , fubindeque & oppofitionem,
a fuis fpecificativis , & habitus [pecificentur
ab afibus ; aliqui a&us implicane fimul,
implicat fimiliter quod eorum habitus fimul
exiftant,

non eratcur Au
Thoma Apofto
el

T

1

nem 5 credids

howmi

§. II,

i
umentum de Philofopho _Er!;m-
identem demon/trationem de e
entia Dei, & fit Chriftianns.

Solvitur difficile arg

4

Ontra primam partem noftrz conclu-

fionis objici foler difficile argnmentum,
quod fusé profequitur Sunarez difp. 3. de fide
feft. 9. poteltque fic breviter propoui. Quan-
do Philofophus echnicns, qui fcic evidenter Denm
elle, fic Chriftianus joportet quod etiam _ﬂf-‘l-'?-li
yerifarem

16,

i




h

i

(7}

Ij’:.

159+

160,

161.

162,

DE OBIECTO FIDE

yeritatém illam; nam ut aic Apoftolus ad He. A accidens &

brzos 11. Accedentem ad Dewm oportet credere
guia ¢ff » quod Tridentinum {e: 6. cap. 6. ex-
plicar de actu fidei; & ramen per C_hrl!h_mcc re-
ligionis profeflionem , nen amircit {cientiam evi-
dentem & actualem , quam habet de exiftencia
Supremi Numinis : Ergo actus fidei, & actus
{cientiz evidentis, polfunt elfe fimul in eodem in-
tellectu , circa eandem veritatem,

Refpondeo negando Anrecedens, Ad cujus
probationemin primis dlco S _.'}po[lolum ibi non
loqui de illis qui fcientiam five demonftratio-
nem habent de exiftentia Dei , fed de iis duntaxat
qui ed carenc : nam ut ait D, Thomas quaft. 4.
deverit. att. 9. in corp. Aliquid eft credibile non
[impliciter [ed re[pectu alicujus . et Deum
effeunum . ant incorporens , & hujufmodi : ¢ de
franihil .ql'."mffruﬂ.-‘fm quin fint ab aliguibus [Cita,
quieorum habent demenfirationem , & ab aliqui-
bas credita » il borum demonftrationes non pe

erunt : [ed impo|fibile eff quad fint ab eodem (tira
¢ oredita, Ethicarc, g ad 3. hacleribic: Qne de-
monftrativi probari poRunt . inter credenda nume-
rantur ¢ non guiade ipfis fimpliciter (it fides apud
omnes , [ed quia preexiguntur ad ea gua funt fidei,
& oportet ea [altem per fidem prefupponi ab his
gui cornm demonflratsonem non habent.

Secundo dici potc&, c}uod Paulus loco citato
non exigit fidem de exiftentia Dei ur authoris na-
turz, (ed ncauthoris fupecnataralis, fub qua ra-
tione non attingitar pec l)hl!ofcphinm , necla-
mine. nacarali demonftratur,” Qua etiam {olutio
& do&rina [umitur ex D. Thoma hicare. 7. ubi
docer quod prima credibilia , in quibus czreriar-
ticuli Adei continentar, {untilladuo qua Pavlus
ibi proponit, [cilicet Denm efle , & remunerato-
rem eflé : Deusautem ut continens myfteria fu-
perbacuralia, non eft author naturalis, fed fuper-
naruralis ;: Ergo Apoftolusloco citato non exigit
fidem de exiftentia Dei ut authoris nature , & uc
cognofcitur per naturalem Philofophiam, fed ut
eft author fupernaturalis, & proutlumen natu-
rale intelleltfs tranfcendit. Unde idem S, Do-
dar quelt 14, deverit, art, 9. ad 8. dicit guod
usitas effentia divine . qualis ponitur & fidelibwus,
feilicet cum omp Par!.-n:i:i_.{j' omnium providentias
& aliis hujufmodi qua probari non poffient » ariick-
lum confHtuit,

Inftabis : Si Philofophus ethnicus, qui habes
demoni{trationem evidentem de exiftentia Dei ,
non poffer, poltquam fackus eft Chriftianus, il-
lam credere, {equeretur quod effet circaillam ve-
zitatem , ratione {uz (cientiz , pejoris conditio-
nis, quam fidelis idiota : Sed hoc non deber ad-
mitti, ut conftar: Ergo necillud, Sequela proba-
tur » Qui minorem habet certitndinem dealiqua
veritate, pejoris eft conditionis circ&iﬂam,quim
ficille qui de eadem veritate majorem habet
certitudinem : Sed fi Philofophus ethnicus, poft-
quam fadus eft Chriftianus , non poflet credere
exiftentiam Deiy minorem haberet de ea cerritu-
dinem , quam fidelis rufticus & idiota ; non enim
haberet deilla veritate, ficur ifte,certituding fidei,
fedtantim certitudinem fcientiz nataralis, que

Flaud dubi¢ minor eft certitndine fidei : Exgo circa
illam vericatem | ratione fuz {cientie , pejotis
effer conditionis , quam fidelis idiora.

Ad hancinftantiam refpondentaliqui ex noftris
Thomiftis, nullum effe inconveniens ,adwircere
quod ille Philofophus non habeat tantam ceri-
tudinem ;quantam habezrufticus, de his que per

Tom. IF.

c

D

E

L 21§

L prefuppofitive perrinent ad fidem,
cujufmodi lunt omnia illa qua: polfunc cognofct
evidenter per demonftrationem : nec proprerea
deterioris efle conditionis ; tum quianihil amit-

tit de merito fidei , ciin fitin pracparatione animi
ad firmicer credendum per fidem illas veritates, fi
non cognofceret eas evidenter per {cientiam &
demonilrationem : tum etiam qlma; videtur con=

naturalius hominj | [ubindeque pecfedtilis, attin-
gerecerto, certitudine nacurali, & (imul eviden-
ter, verirates ex (e evidenter cognolcibiles,quam
cognolcereillas certo , certicudine {upernaturali
conjuncta eum obfturitate, H zc (latio probabi-
litate non carer. Nihilominis

{s‘c:-nndf} refponderi potelt, quod quamvis Phi-
lofophus Chriftianus | habens demonfirationem
de Dei exiftentia, eam non poflitcredere , poteft
tamen de illa certitndinem [upernatacalem habe-
re,, ficut rufticus, fubindeque non eft pejoris con-
ditionis circaillam veritatem , awrendendo etiam
pracist ad certitudinem, Diverfimodé autem hoe
explicant noltri Thomifte : Bannez enim & Me-
dina dicunt, quod fcientia & fides [e. mutud ju-
vantin hisin quibus non opponuntur; unde ciim
non oppenanturin cerritudine | in illa (e murug
juvant; & ficexallen(u fidei derivatur cerritudg
quadam (upernaturalis inaflenfum feientificum,
quem ille Philolophus habet de hac veritate,
Dens eft. Alijaflerunt, quod ficut cogitativa &
appetitas {enfitivus hominis , ex eo quod radi-
cantur & conjunguntur cum intelledtu & volun-
fate in eodem fuppofito , parricipant aliquam
perfectionem, ratione cujus pofTunt aliquo mode
difcurrere , & liberé operari; & ficut lumen An-
geli fuperioris confortat & perficit inrellecti.
vam potentiam inferioris , proponendoilli obje-
€um altiori modo illuminatum , & fic commu-
nicat Angelo inferiari perfe@iorem modum in<
telligendi , quam fecundim fehabeat, ut docer
§.Thomas 1.p. quet. 106, art. 1. & pluribus aliis
locis : itaeriam [cientia, exco quod in Philofo-
pho Chriftiano conjungitur cum fide, parrici-
pat aliquam petfectionem , ratione cujus poreft
fno adkui cersicudinem quandam ordinis fuperna-
nH‘.\[iS (L)IUE'I"'JW'}CIIFC.

Sed hi modidicendinen videntur plené (arisfa-
cere . & contra !!rf:'ﬂl'.'.'ﬂ i‘nilitat th ;irgl‘l!‘ﬂcﬂ[llln
e. Nullas babitus poteftinfluerein a&um,
15 objecto non relucet ejus ratio formalis |
fub qua ,alias tur wltra propring (pecificati=
entifice non reperitur ratig
formalis (ub qua fidei , nimirum revelatio obfeu~
ra : Ergo fides non potelt in illum influere certi-
tudinemn fupernaturalem , vel majorem quam

{cientia nata fit parere,

Secundus etiam non videtur difficultatem om-
nino {olvere : quia ficut cogitativa, & appetitus
fenfitivus hominis , ex conjunétione quam ha-
bent cum intellectu & voluntate, non parrici-
panttantam perfedtionem difcarsis & libereatis,
quanta inintelle@tu & voluntatereperitur ; & fi-
cur quando Angelus {uperior illaminar
rem , non recipicar illuminatio illain inferi
excellenter, ficutin {uperiori; & ided (up
j&mpf? remanent in altiori ovdine , & per;‘"cf};n?‘fm
[cientiam babentes s ficus unam & eandem rem
pfmf'is: inrelligir magifter qﬁ?;m zf{[&'i‘m’ier: s gL gx
eo addifeit , utinquit S. Doltor loco citato,art.4.
ita licér lumen fcientiz, ex conjun&ionead lu-
men fidei , quod eft (uperius & firmins ; majoremi
cerritudinem in (o altu caufare poffir, E{u&m ex

F

1634

164s




165,

167.

226

naturanatum fic parere, nequit ta-
us cnn}\mé{;oms - m:‘.m:nlm ip-
. cerritudinem , quanta reperitur in
ic manet argumentum iniuo r(j-
eftat explicandum ,quomodo 1"’]‘-?-
lofophus Chriftianus non habeat minorem cerci-
tudinem de exiftentia Dei , quam l'llllicl'lﬁlﬁieii.s.
Undead plenam hujus difficultatis refolutionem,
Dicendam eft primé , quod licet habitus fidel
in Philofopho Chriltiano non poflic per e & di-
reété {e cxendere ad illam propofitionem , .Deu-s
eff s necproinde directe in eam i‘nﬂ-.:cre certitudi-
nem fupernaturalem , indirecté tamen & per ac-
cidens poteft illam attingere ; quateniis fcilicet
illa vircualicer & implicite continetarin aliis pro-
pofitionibus obfeuré revelatis, & per fead fi-
dem pertinentibus quales fune ifta : Deus eft
Trinus : Dens efF incarnatus; in quibus ifta, Dens
efF, virtualiter & implicite continetur. Etitaex
certitudine fidei, formaliter terminataad has pro-
politiones, peraccidens refilire poreft in aflenfum
feientificum hujus propefitionis, Deus eff, certi-
tudo quadam {upernaturalis , & major quam
{cientia nata fic parere. Ex quo fitquod Philofo-
phus Chriftianus , _acqu'nendo l'cu'nr::lm‘ de illa
propofitione, non fiat deterioris codirionis quam
ant=a . nec minorem deilla habeat certitudinem,
quam rufticus fidelis. . :
Secundo dici poteft, quod ficut poteft quis ean.
dem conclufionem cognofcere per medium de-
monftrativum , & per medium probabile, tunc-
que cogpitio per medium probabile,noneft actus
opinionis,quia non eft cojunétus cum formidine,
fed eft actus fectidarius feientiz ut docét Philofo-
phi in Logica:ita fimiliter Philofophus Chriftia-
nus hanc pm}*oﬁm‘oni‘, Deies eff vel Dews eff units,
cognofcere poteft, illique affentire per medium
demonftrativum , & propter authoritatem Det,
in (acra Scriprura hoc fpe dicentis 5 & tunc ralis
cognitio & affenfus , proprer Dei authoritatem,
non eft actus fidei, quia non eft cum inevidentia,
nec Dei authoritas eft totalis & pizcila caula al-
fentiendi; fed eft actus fecundarivs fcientiz, ut
reété explicat Capreolusin 3. dift. 25. quaft, uni-
ch art, 3. ad 3. his verbis : Fidelis acquirens fcien-
tiam de hocquod Dens eft unus . tenethoc per du-
plex medinm , [eilicet authoritatem Dei ¢ per
medium demonflrativim : [ed ex hocnon fequituy
squod affenfies canfatus exillis duobis medizs , fit
altus [cientia ¢ fidei . [ed foliim fcientia . quia
nom omnis affenfus canfatns ex anthoritae eft cre=
ditivus , nifi authoritas illa fit rotalis & precifa
caufa. Ex quibus patet, quod licet Philofophus
Chriftianus non poffic fimul habere{cientiam &
fidem de hac propofitione, Dews eft, vel, Dens
&ff unus, poteft tamen deilla habere imul certi-
rudinem fcientiz , & certitndinem fide ; cerritu-
dinem quidem fcientiz , quatenus affentitillive-
rirati prim propter medium demdftrativam;
cectitudinem vero fidei , inquantum fecundario
illi veritari affentic propter divinam revelationg,
Dices : Affentire conclufioni proprer teftimo-
mium fupernaturale , non poteft etiam fecundario
convenire fcientiz naturali : Sed [cientia, qué
ofophus Chriftianus fcit evidenter' Deum
efle, eft naturalis, reftimonium vero Deireve-
tis eft fupernaturale : Ergo nequit per talem
iam veritati illi affentice , etiam {ecundarié,
1oy nonium Dei ipfam revelantis,
Refpondeo diftingnendo Majorem : Aflentire
conclufioni propter teflimonium fupernaturale,

fe, 8cexfu:

ratione b

men,
fum infl

nfu hdet
o

B mas qum[‘t 22, de verit. art. 13

E:

DISPVTATIO PRIMA

A non poteft etiam fecundario convenire {

£
naturali,precise fecundim (e & ablolute fumpre,
concedo [\id’orcm non PDT.CH; CO]lVCI]erIEiCiitix
naturali, ut conjunétz com habitu fidei, quorale
teftimonium cog\gnu{titur , hego Majorem. Sicug
enim virtutes morales , quamvis ex {eipfis praci.
s¢ non poffint elicere aftus meritorios, polffunt
tamen ut conjunéke cur charitate : {ic licée {cien-
tia nataralis, in Philefopho Chriftiano, ex fe
prxcif,{:' incapax fit aflfentiendi {uis conclufioni-
bus , proprer divinum teftimonium , nihilomingg
ex unione quam habet cum fide, qua divinum e~
ftimonium artingitur , poteft fecundario talem
affenfum elicere. Ratio eft,quia utdocet D. Tho-
virtus {uperiog
conjunétainferiori, eam perficit,iplique commu-
nicat modum operandi fuperiorem, imo aliquan-
do contrarium, ad eam quem habet ex {ua natura
pracis¢ fumpta : unde videmus quod licttagua
matis ex {ua propria natura LCl]L]&L’ deor{um , ex
influxn ramen lunz habet morum accefsiis & re-
cefsfis: & fimiliter licét orbes planetarum ex pro-
pria natura habeant folim moveri ab occidente
it orientem , virtute tamen primi mobilis, cui
conjunguntur, feruntur ab oriente in occidentem,
Voluntas etiam | licer ex (na natura foliim habeat
velle, ex participatione tamen intelledtis haber
velle modo quodam collativo ; unde aftus inten-

C tionis refpicit finem comparative ad media, &

eletio comparat ipla media inter fe, & unum
pra alio accipit. Demum ratio participat vim
movendi a voluntate , qua eft primum movens
quoad exercitium : quare actus imperij fopponit
ele@ionem veluntatis, & ab ipfa efficacam &
vim motivam participat, ut in Tractatu deacti-
bus humanis fusé declaravimus.

g L11:

Solvantur alie objeiliones , contra [zeundam
partem conclufionits fieri folita.

Ontra {ecundam partem conclufionis,in qua

D diximus habitus fidei & [cientiz non poffe

fimul exiltere , objicitur primo. Qua comparan-
tur adinvicem frcut duo lumina , quamvis unum
fit majus in ratione luminis quam alind , poffunt
tamen elle fimul citcaidem objedtum , ut paterin
Sole , 8 candela: Sed fides & fcientia comparan-
tur adinvicem ficut duo lumina; quamvis enim
fides dicatur obfcura , fi comparetur evidentiz
{cientiz, veré tamen eft lumen intelle@uale; unde
D.Petrus eamin f{ua fecunda Epiftola vocat fucer-
nam lucentemin caliginofo loco; & Chryloftomus
fuper Marthzum dicit quod fides lam pas eft,quia
ficut lampas illuminat domum , ita fides animam:
rgo potelt efle fimul cum {cientia, tanquam cum
tero lumine. circa idem objectum.
Secundd : Quz opponuntar ad invicem folim
contrari¢ , poflunt effe imul de potentia Deiab-
foluta: Sed oppofitiointer habitum fidei, & ha-
bitum {cientiz, eft tantiim conri#ria, quandoqui-
dem eft inter duo entia pofitiva, non vero intet
ens pofitivum & privativum : Ergo habitus fidei,
& habitus {cientiz , poflunt, (altemde pmcntil
abfolura , fimul in eodem intelleGu exiftere.
Tertio : Habitus opinionis & {cientiz polfunt
efle fimul in eodem intellectu, quamvyis unus fie
obfcurus , & alrer evidens, quia opinio & {cientia
per diverfa media procedunt,urdocet D.Thomas
ins. dift. 31, quaft, 2. are, 1, quaftiane. 1.ad 4. his
verbis ; Opinio ¢ [cientin; quamvis fint de codems

Dify;
g

68,

170+




Diﬁ.,:

7

168,

160

170,

171

174

175

DE OBIECTO FIDEL 227

* : 2 A - " . . . - .-
nonttamen [coundiim idem medinm , (ed (ecundivm A dicentis authoritatem : Quiz ille qui cognofeit

diverfa » & ideo poffint effe fimul : Sed etiam fi-
des <& [cientia per di\{CLLI media Procedun[;
Erge noh obftance ol?:cun'tfatc fidei , & eviden-
tid (cientiz , poflunt fimul in codem intellectu
exiftere.

Quartd : Habitus fidei potelt flare cum lumine
gloriz : Exgo & cum habita clarz {cientiz. Con-
fequentiapatet €x paritate rationis. Antecedens

robatur : Paulus in raptu vidit Denm , & tamen
ineo man fit habitus fidei, ut dicemus paragrapho
fequenti: Ergo alkus fidei potett ftare cum clara
Dei vifione, fubindeque cum lumine gloriz, fine
que clara Dei vifif: eflenequir.

Ad primum relpondeo , concefla Majori , ne-
gando Minorem. Et ad probationem ei fubjun-
&am dico , quod lictt fides fitlumen intelleékiis,
eo ipfo tamen quod admixtam habeat obfcurita-
tem , non comparatur ad {cientiam, ficut lomen
parvam candelx ad magnum lumen Selis | {ed i-
cut lux adumbragy, feu admixta tenebris ,ad lu-
cem puram , & emnis ebfcuritatis experem,

Ad fecundum nego etiam Minorem : quamvis
enim habitus {cientiz, & habitus fidet, oppo-
nantur inter {e contrarié, habent tamen praterea
inter (e oppofitionem privativam ; quatenus ni-
mirum fides eft effentialicer inclinatio ad aflen-
fum obfcurum , five inevidentem, fcientia verd
inclinatio ad alfen(um clarum & evidentem.

Ad tertium nego Majorem, Ad cojus proba-
tionem reflpondent Carmelitz Complutenfes in
Logica diﬁ). 0. quzﬂ:. 4. D. Thomam murafle
fententiam in Summa: Nam hic art. 5. {ibi quar-
to loco idem argumentum oppenit , quod fibi
objecetgtin tertio libro fententiarum , himirum:
Opinio plus diftar & (cientia quam fides , ciom fides
dicatur effe -media inter opinionem ¢ [cientiam :
Sed apinio & [cientia Pc_ﬁim.‘ cﬂr: de codem : Ergo
etiam fides & [cientia. Cuirefpondet, quod de
eodem [ecundiom idemnaon Poftf}' effe fimul in uno
homine (cientia, nec cum opinione s neccum fide.

Idem docet qL‘.:Jzﬁ. 14. de verit. art. 9. ad 6. ubi

ait : Non widetur effe poffibile . quod aliquis deeo-
dem babeat [cicntiam & epinionens s quia opini
eff cum formidine alterius pariis , guam formidi-
tiem [cientia exclndit 2 ¢ fimiliternion eff puﬂ?bik
guod fit de eodem fides & [cientia.

Exitimo tamen non effe necefle ad hanc folu--

tionem recurrere : poteft enim refponderi cum
Joanne a S. Thoma hicdifp. 2. art.1. quod clim
S. Dofor in 3. libro fententiarum docer quod
opinio & fcientia polfunt efle fimul, non loqui-
tur de r.!pinio;m:ld:cqua:é fumpta, fed de illa uc
inadzquare fumitur, & prout [ub ratione praecifa
probabilitatis , quam importa: ex parte medij,
confideratur. Traque in opinione funtria; nimi-
rum formido , feu incertitudo , obleuritas, {eu
inevidentia , & probabilitas ex parte-medij feu
rarionis cuiinnititur, qua licét propret fbam im-
petfeGionem non convincat intelleGum , ipfum
tamen aliqualitcr movet, fader, & inclinac : ra-
tione primi & f"ecundioriuio fcientiz opponitur,
&cum ea in eodem intelleGu ftate nequic; non
¥erd ratione tertij,quia medium probabile & de-
monftrativam non repugnant ex parte fnbjedti.
Unde paragrapho precedenti dicebamus , quod
potelt quis candem conclufionem per medium
demonitrativum, & per medium probabile arrin-
gere | eique primarné 8 prmctpaiiter , proprer
medium neceflarium affentire , & winds princi-
paliter ac fecundario , propter alicujus perfonz
Tom. I 7.

canfam , ex bacmag;& ])ﬂteff cognofiere figna pro-
babiliratis , ex quibus Prncedi{ dialetlicus [yllo-
Zifmus 5 wt inguir S, Dodor 3, parte qualt, 9,
are. 3. ad 2.

Ad quartum nego Antecedens. Ad cujus pro-
batienem dico lumen gloriz collatum D. Paulo
in raptu, non fuille in eo per modum habitis,
fed foltim per modum paflionis ranfeuntis , icut
lumen quod infunditur Prophetis , dum furura
ipfis revelantur, ut docet Divus Thomas infia
quaft.175. art. 4. ad 2, hisverbis : Divina effen-
tia videri ab intellellu create non potcft . nifi per
lumen glorie, de que dicitur Pfal, 35. I'n lumine
tio videbimas lumen. Quodtamen duplicirer par-
ti:.ip;m' Porfﬁ : upto mode Permndnm forma imma-
nentis , @& ficbeatos facir (anttos in patria : alio
modo per medum cajufdam paffionis tranfeantis ,
ficut diftum eft de lumine praphetia; & hoc moda
{umen illud fuir in Panlo s guande raptus fuit,

et

Alia difficultasvefolvitur , & tertia [ententia
ut probabilior eligitur.

Tco {ecundd : Habitus fidei ftare potelt cum
a&u {cientiz evidentis , {eu clara Dei vifio-
ne, pef modum tranfeuntis communicata.

Probatur primo ex D. Thoma infra quait. 17s.
art. 3, ad 3, ubi cim (ibi objecilfet, D. Pavlumin
fuo rapru habuifle fidem, & confequenter non vi-
diffe efentiam divinam , refpondet : 4drertium
dicendum  quod quia Paulies in raptu non fuit
beatus habitnaliter ;5 (ed [olism habwis altum bea-
torum . confequens eft , ur fimul tunc in eo non
Juuerit allus fidei , fuit 1amen firmul fideiineo ba-
bitns : Ergo ex {ententia D, Thoma habitus fidei
potelt efle cum aétu vilionis.

Relpondet Capreolus, D.Thomam docere qui-
dem , quod Paulus in raptu habuerit fidei habi-
rum, fed non circa eafdem veritates , quas vidie
in effentia divina : licec enim (inquit ) inillo rap-
tu viderit eflentiam divinam , in ea tamen non
vidit omnes arviculos fidei , nec omnia divina
myferia, prefertim ea qua Deo liberé compe-
tunt, & quz myﬁsria gratize appellamur ; &ita
manfic ineo habirus fidei relpedtuarticulorum,
feu myfteriorum quz non vidir, non verd rerpc_
&u eorum qua vidic , nifi in praparatione animi.
Eandem in[cvprf:mﬂonet‘n tradit Cljetanus in
commentario illius loci, eique favere  videtur
S. Doéter quzlt. 13. de verit. att.5. adg. &6,
ubi docere videtur , quod Paulusinrapru non wi-
dit ineflentiadivina omnia myiteria , fed rantiim
aliqua.

Sed contraprimé , fi hocrantiimvoluiffer San-
&us Thomas , malé diftinxiffer inter habicum 8¢
attum fidei, nec dixifler quodlicérin D. Paulo
non fuerit tuncacas fidei,, bené tamen ejus habi-
tus ¢ malé , inquam , diftinxifferinter habitum &
a€tum fidei, cim confter imul polfe efle habitum
fidei , & habitum (cientiz clare & evidentis , cir-
cadiverfa objecta , ut parer in Philofopho Chri-
ftiano , qui claram & evidentem {tientiam habet
deunitate Dei, & fidem de Trinitate Perfonarum
divinarum.

Secundo : Ided Panlus,fecundtiim D Thomam,
elevarus eft ad vifionem Dei, quia futurus erat
Gentium magifter | & doctor n-.yﬁerinmm gra-
tize, uc haberer plenins magifterium circa ea qua
docturus & przdicel.:u:us ecat ¢ Ergoineffentia

FEij

176,

77

178,

179

| u
il

il
Juks




181,

182,

3

c
necel

lom vidic myfleria que funt
1 Deo , puta unitatem Perfonarum , & di-
ibuta, fed etiam illa quas ab ipfo liberé
[ncarnationem, Euchariftiam, Re-
yorworum, & fimilia, quemyfte-
Hantur ; abas fruftra vidifset
! hujus magifterij. Nec oppofitum
alserit Divus Thomas quait.13. de verit. art. it
ad . fed poritis ibi docer quod rapruseft , ut vi-
derer, & efset teftis glotiz Sanétorum, & myfte-
riorum Dei; & folim ibi afserit, quod nonvi-
lit ; nec cognovit, an efser in corpore , vél extra
corpus , & alia que pertinent ad {tarum benm:-
tum, maximé polt refurreGtionem , quze modod
non cadunt fub fide explicita.

Contra tertio : Fide circa Deum, & ea qua ne-
cefsario ipficonveniunt, exclusi, non poreft re-
e circa alia objeéta materialia & fecunda-
; bam ex una parte fides [pecificatur a Deo,
mab objeto formaliqued ; ex aliavera,
1o eo & quo habitus {peciem fumit , necel-
L habitum ipfum auferri: Ergo vel D, Paulas
in [tio rapru retinuit fidem habitualem; etiam cir-
ca Deum, & omnia qua necefsario ei conve-
niunt ,vel etiam circaalia objecta , que func tan-
tim materialia & [ecundaria , eam amifit , fubin-
deque nulla eft diftin¢tio & interpretatio a Ca-
preolo tradita,

Dices , Etfi Paulus in raptu viderit Deum,
uteft objedtum primarium fidei ; ac proinde de
Deo in (e non retinuerit fidem ; ipfum ramen
nonvidifse,, urerat ratio continendi plura myfte-
tiagratiz, & ficcirca illa potuifse retinere fidem
habitvalem,

Sed contra : Etfi Chriftus non fruererur Deo in
via, fecundim qued erat ratio beatificandi cor-
pus, nonramen in eo fait ackus vel habitus fpei

e

Theologice ; €0 quod pofselsa ratione prima-
ria, non relinquebatur locus {peicirea objedtum

f darinm , etiam attingendo objetum prima-
rium, nen quidem in {e, fed ut rationem com-
municandi glotfam corporis : Ergo fimiliter, {i
Paulus in raptu non potuit retinere fidem habi-
tualem circa Denm , & ea qua necefsario ipft
competunt , non potuit etiam eam habere cit-
caiplum ; ut erat ratio continendi plura myfte-
ria gratiz ; ciim talia myfteria non minds perri-
neant ad objeétum materiale & [ecundarium fi-
dei, quam gloria corporis {pedar ad objectum
fecundarium {pei.

Probatur (ecundd conclufio ratione fundamen.
tali. Inter habitom & aétum non eft formalis
oppelitio, fed effetiva, vel difpofitiva, quare-
nus actus difponic ad habitum oppofitum , vel
quatenus habitus producit ackum, qui-alteriaétui
opponitur formaliter ; inter feramen a@us & ha-
bitus non opponuntur, habitus enim folim dicit
inclinationem ad aliquid , aftus vero aGualem
tendentiam ad illud, bené aurem ftatr cum incli-
natione ad unum tendentia ad oppolitum ; ficar
lapis, ftantegravitate qua inclinat ad centrum,
perelt tendere fucfum per impolfam violentum,
& habens habitum manfuerndinis in aétum ire
protumpere: Ergo ficut habitus vireutis, & aétus
vitij, polsunt fimul efsein eodem fubjedto, &
circa idem obje@um+, ut docent communiter
Theologi, & quotidiana confirmar experientia,
ira & habitus fidei, & a&tus (cientiz,

Dices eractum vitij, & aCtum [cientiz, hoc
rimen , quod unicus actus vitij non

tum. yitiofum ; per nnicum verd

reperiri difc
producit ha

DISEN TATIO

A

D

PRIMA

11

actum fciehtiz | eft demonfiratio, f?fﬂ‘riur_imr
habitus [cientiz.

Sed contra : Licér hac difparitas efliciar quod
non fit naturaliter con poflibilis cym
actu [cienti® evidentisin eodem inrel u, circa
idem objectum ; quia nimirum tal s confie
ftens in demeonfiratione, eft naturaliter pradu-
&ivas habiris feientiz evid
omnino cum habiru fic

i

habitus fic

15, incompoflibilis
5 cum hoc tamen fac,
fupﬂ;]ﬂﬂlﬁdhtt‘l,ﬁ\'ﬂ miraculose fieri W*I;C:quud
habitus feientiz ex illo actu feientifico non re.
fultet, fubindeque & quod habitum fideicompa-
tiatur fecum.

Tertio fuaderi poteft conclufio alii ratione,
quaminfinuac S. Thomas loco in prima preba-
tionerelato. Forma contrariz tunc folim (e in.
vicem expellunt , quando funt in flaru perfedto
& permanenti , non vero quando {unt in ftarg
imperfedto , & infubjecto folim inefse viali, &
per modum tranfeuntis exiftunt: ficut paterinac.
cidents [piritnali , cui quamvisgrepugnet fubje-
Etari permanenter inre corporea, potelt tamen
tranfeunter recipiin ea, utde virture produtivy
gratiz , refpedtu {acramentorum , docet exprefsd
D. Thomas 3. parte quaft. 62.art. 4. Sed per ab-
folutam Dei potentiam a&us vifionis beatifica
poteft efseinaliquo,foidm per modum tranfenn.
tis e inelse viali & imperfedto 5 umine
gloriz, quod fuitdatum Paule ; quando viditin
raptu divinam efsentiam, docetidem S. Dadtor,
infra queelt.izy. artic.3. ad 2. & fuper cap. 12,
Epift, 2. ad Corinth. leck. 1. ubi hac {eribit: Zife
Dei per effentiam fit per lumen alignod . [vilicer
per lumen glovie . de quo. dicitur in Pfalmis s in
{umine tuo videbimus lumen. Sed aliguod lumen
communscatny alicws per modum paffi

ut de

ons 5 alicks
vero per modum. forme inherentis : ficyt lumen So=
lis invenitur i1 carbunculo . ¢ in [tellts sut forma
inharens , id eft connatnralis effelle , [ed in aére
invenitir ut forma tranfiens , ¢ non permanens,
quiatranfit abeunte Sole. Similiter & lumen gloria
dupliciter menti infundituy : Kno modo per modum
forme connaturalis falle & pfrnmﬂcm:} . & fie
facit mentem implicitey beatam. , . ....Alioc mods
contingit {umen glovie mentem humanam, ficut
guedam paffio tranfiens | & frcmens Pauli fuitin
raptu lumine glovie illuftrata s unde etiam ipfum
nomenvaptus oftendis , tranfeundo boc effe fatum,

Ergo fupernaturdliter, five miraculosé fieri po-

telt, quod habitus fidei fimul fter. cun clara Dei

vifione, five quod vifio clara Dei habitum fidei
ab eodem fubjeéto non expellat. Et hanc ratio-

nem, ut dixi, infinuac S. T homas his verbis, in

prima probationeaddudtis : Quia Panlusin raptu

#on fust beatus habitualiter 5 (ed folim habuit

attum beatorum , confequens eft > ut fimul tunc in

co non fuerit allus fidei : fuir tamen ffmul in ¢o

fidei habitns. Ex quo intelliges , quod fi daretue

aliqua demenftratio, qua nen permanenter , fed

tantiim per modum tranfeuntis afficeret intelle-

€tum , non evacuarethabitum fidei, vel opinio-

nis; quia tunc non generaret habitum f{cientiz,

cnm habitn fidei & opinionis incompoflibilem :

ficur lumen illud gloria | quod fuit datum Pavlo,

quando vidit in rapru divinam ellentiam, habi-

tum fidei non exclufit, fed duntaxat ipfum ligavit,

& impedivit ne tunc in actum prorumperet, quia

nen fuit darnm per modum habirlis’, fed fo-

Him per modum corufcationis tranfenniis , ut de

lumine prophetiz docet S, Thomas infra quaf.

3171, A5, 24




18§

136.

187,

158,

DE OBIECTO PEDEL

Dices cum Durando in 3. dift. 51, quaeft. 2. in-
compoflibilitatem non facit longitude tempo-
ris , fed narura oppoficionis : Ergo fi habitus fi-
dei, 8 adtus vifionis , [101'&?0”111[ permanenter
effe fimul , ratione oppofitionis quam habent
inter fe, nec poterunt eriam tranfeunter fimul
exiltere. ;

Refpondeo cum Cajetano , quod incompeffi-
bilitas confurgit quidem ex naturadppofitionis,
fed aliquando oppofitio inter aliqua non eft in
altu exercito , nifi illa fint in ftatu completo &
permanenti, fubindeque interdum r.ec_ef‘..??ria eft
permanentia ; ut exerceatur incompofiibilitas in-
ter illa; ut pater in exemplo fupra adduéto de
accidente 1'Pi1'1tual! , cui quamvis repugnet fub-
}e&nri in fe€ corporea p(-’rll"n:tnentcl: 5 cheﬁ ta-
men tranfeunter 1n ea recipi,

§. V.
Solvuntur objeftiones.

Bjicies primo : Quod adtualiter poflidetut,
Oncquit fimul habitualiter (perari , nam ut
dicitur.ad Rom. 8. Quod wider guss ; quid [perar 2
Ergo fimiliter quod actualiter fcitur, {cientia evi-
denti , nequit habialiter credi.

Relpondeo diftinguendo Antecedens : Quod
actualiter poffiderur, & permanenter , nequi fi-
mul habitualiter fperari, concedo Antecedens:
Quod actualiter poffidetur, at non permanenter,
fed tantdm rranfeunter , nequic fimul habiruali-
ter [perari , nego Anrecedens, Qui enim folim
per modum tranfenntis aliquid poffider, poreft
fimul habirualirer [‘perare, ipfum pofﬁdﬂe per
modum permanentis : unde quiavifio beatifica
fuitin raptu collata D, Paulo foltim pet modum
tranfeuntis , {perare potuit ipfam permanenter
& habirualirer poffidere , eoque modo quo beati
jllé fruuntur in patria. Similiter diftingno Confe-
quens : Ergo quod aétualiter {citur ;) {cientid evi-
denti, & permanenter, nequit habitualiter cre-
di, concedo. Quod adtu fcivur, fcientid evidenti,

3 fed [olim Iramfﬁmter_nego. Utenim ﬁzpra dice-

189,

1905.

bamus , fidarecur aliqua demonftratio, quz non
permanenter , fed foldm tranfeunter intelleéum
afficerer , non excluderer habitum fidei, ficut vi-
fio clara divine effentiz D. Paulo in raptucom-
municata , illum non expulit, quia non per-
manenter, fed [oldin per modum tranfeuncis, fuie
collata,

Objicies fecundd : Mox ut aliquis videt Ro-
mam , perdit fidem humanam quam habebat de
ejusexiftentia : Ergo pariter ftatimatque D. Pau-
lusin raptu claré viditdivinam effentiam , habi-
wm fidei infulz amifir.

* Refpondeo conceflo Antecedente , negando
confequentiam, & paritatem: Ratio autem difcri-
minis eft , quia vifio: Roma producit fpeciem,
que evidenter eam reprafentar, & quz poft vi-
fam R omam remaner in memoria 3 at vero ciim
D. Paulus non viderit divinam effentiam per {pe~
ciem creatam - fed peripfamimet Deieflentiam,
vices {peciei gerentem , utdocer D. Thomas in-
fri quaft. 175.art. 4. non manfitin ejus memoria
fpecies , per quam haberet notitiam: evidentem
de rebus vifis in verbo ; fed folim remanfic re-
fulgentia quadam luminisgloriz, & ad fammum
l'pecicsipﬁns vifionis create. . que ctym non for-
maffet verbii creatum , non reprafentabat Deum
infeclaré, fubindeque habitum fideinon exclu-
debar. Ex quo intelliges, quod fi Deus, de po-
Tem, IV,

A

D

229

tentia extraordinaria, impedirer ne vifio Roma
{peciem fui reprzfentarivamin (enfibus interuis
produceret, vel faceret quod ralis (pecies in me-
moria non remanerer , talis vifio habitum fidei
humana de exiftentia R ome non expellerer, fed
cum eo in tali cafu ftare pollet.

Objicies tertié : Ut duo extrema fint incom-
poflibilia in eodem fubjecto, {ufficit quod integ
illa fic oppofitio indirecta: Sed actus (cientiz in=
direéke {altem & mediaté opponitur habirui fi-
dei : Ergo cumillo eft incompoflibilis in eodem
fubjefto. Minot -conftar ; Major vero duplici
exemplo {uaderur, In primis enim aftus peccati
mettalis non opponitur diredte, five immediaté,
habirui charitatis, fed indirecte tantdim & me-
diat¢, ciim nultus adtus dire@t¢ contrarierur ha-
birui; & ramen per quemliberaétum peccati mor-
talis habitus charitatis de(truitur. Secundo , adus
fcientiz non opponirur habitui opinionis , nifj
indiredte & mediaté , & tamen quiliber adtus
feientize habicum epinativam expellic, & cum eq
elt incompoflibilis in eodem intelledu; Ergoue
duo extrema fintincompoffibilia in eodem fub-
jeéto, fuflicic quod indirecte & medjate oppo-
nantur neer le. :

Refpondeo negando Majorem. Etad primatn
ejus pro!mnoncm dico , quod gratia & charitas
unico adtu peccati expellantur , non proyenireex
€o quod actus {emper deftrnar habitum oppofi=
tum , fed quia peccatum morrale impedie influs
xum caufz , gratiam & charitatem habirualem
confervantis; quatenus homo per peccatum aver-
ritur 2 Deo, & fic ponit obicem conferyationi
gratiz; ficut quiclaudic feneftram, ponitimpes
dimentum illuminationi Solis : unde gratia &
charitas nen deftruantur per formalem oppo fi-
tionem ackils peccaminofi , fed per appofitionem
impedimenti. Adfecandam probationem dicen=
duin eft, quod adtus {cientiz non haber deftruere,
feuexpellere habitum opinionis , ex eo quod ipﬁ
indired¢ opponitur, (ed quia quiliber actus fcien+
tificus , & qualibet demonfiratio producit habi«
tum {cientiz , qui formaliter & diredte conrras
riatur habitui opinionis , fubindeque eum expela
lic, licer maxime radicatum in fubjedto: unde
darcuar aliqua demonftratio ita debilis & imper-
fecta, quodnon generarer habitum feientiz | vel
fi Deus , depotentia abfolura , impediret ne haa
bitus (cientiz ex adtufcientifico & demenltrative
refitarer , ralis adus habitum opinicnis non
excluderer. Cim erga nes fuppenamus, quod
Deus miraculos¢ impediat, ficutimpedire poteft,
quodactus (cientiz evidentis, quem homo elicis
circa aliquod objeltum fidei, non producar ha-
bitum feientificum , ficur impedivit in rapru Dy
Pauli ne actus vifionis divinz effentiz canlares
in eo vilionem habitualem; manifeftum eft,quod
faltem de abfolura potentia habitus fidei ftare po-
teft in codem intelle@u cum a&tu (cientiz eviden-
tis ; ficut in raptu Pauli clara Peivifio fimul cum
habiru fidei in ejus intelleéta exriric.

Objieles quarto cum Capreolo : Ablato obje-
&o , neceflg elt habitum i}1ﬁ1111 auferri ; Sed per
adtum feientiz evidentis, aut per claram Deij vi-
fionem , per modum teanfEantis communicaram,
aufercur objectum fidei : Ergo & iple fidei habi-
tus tollitur ; fubindequeille cum clara Dei wifio-
e, vel cam aétu [cientiz evidentis , incompofli-
bilis eft. Major patet, Miner probatur. Sicuc co-
loratum, vel lucidum elt objectum vistis , itanon
vilum eft objetum fidei, ut docer D.Thomas hig

£ iy

9%

tata




195.

£96.

Lo

art 4. & probatex Apoftolo
cente quod Gdes c_,l‘?‘;ﬁgrwm‘nmm non ;ap}:zlznru_mm,
vel urintextn Graco habetur , 2 gaem oy, id eft
#on iferum @ Sed per actum (cientz evidentis,
aut per claram Deivifionem, ecfiillaper moc‘h:m
tranfeuntis fiat, res credita definivefle nonvila, &
incipit elle apparens & mamf"cl"c?. , ut conftac:
Ergo per actum {cientiz evidentis, vel per cla-
rain Dei vifionem , per modum tran{eantis com-
municatam , obje€um fideitollitur. :

Refpondeo conceffa Majori, negando Mino-
rem, Ad cujus probationem dico, objectum fidei
habitualis effe non vifum habitualiter : unde
quantumcnmg; aliquid fit vifum aétualiter, dum-
modo habitualiter it non vifum ; non deftruitur
ratio formalis objeci habirds fidei : ficque ille
cum altu {cientiz evidentis , vel cum clara Dei
vifione, per modum tranfeuntis communicata,
ineodem intellectu ftare poteft; quialicér actus
fcientiz aut vifionis denominent objeétum vi-
fum | vel apparens acualiter, non tamen habi-
tualiter & permanenter; id enim folim compe-
tit habirui {cientiz , aut lumini gloriz , per mo-
dum habitdis & qualitatis permanentis collato,
quo pacto confertur Sanétis in patria,

Dices : Ad@ualis vifio facit ebjeétum magis &
perfe@its elle vifum, quam habitaalis : Ergo i
habitus (cientiz , & lumen gloriz, per modum
habitiis & qualitaris permanentis collatum , cum
habitu fidei ftare nequeant, a fortiori actus (cien-
tiz & vifionis erunt cum illo incompofiibiles,

Sed nego confequentiam : hoc enim non eft
eaufa quare habitus fidei & {cientiz fimul ftare
nequeant , fed major & directa oppofitio , quam
inter fe habent: unde cimaéus {cientie , & vi-
fionis non opponatur dire€té habicui fidei, fed
mediat¢ tantim &indire&eé , ur fupra oftenfum
elt, fimul cum illo effe poffunt. Sicur licét major
fit malitia in actibus, quam in habitibus vitio-
rum ; tamen quia ackus non concrariarur direéte
habitui, fed indirecté tantdm , cum habitu vitij
petelt effe actus vireatis , vel écontra habitus vic-
tutis, cam a&u vitij , ut docet Divus Tho-

mas 1. 2. qualtione 7t. articulo 4. ubi fic dift D

curtit 1 Aliter [e habet habitus in anima , &
forma in re natwrali: forma enim naturalis ex ne-
etffitate producit operationem (ibi convenientem,
unde non poteft ¢fse fimul cum forma naturali
atlus forma contrarie; [icut non poteft efe cum
c.:;'ore{zﬁus ivﬁigid:zrs':;ﬁr‘r{i‘r 5 Mc‘qu:ﬂfﬂzﬁi cum le-
witate motus defcenfionis , nifi forté ex viclentia
exterioris moventis : [ed habitus in animanon ex
neceffitate producit (uam operationem . fed home
utitur co cim voluerit 5 unde fimul babitu inho-
wmine exiffente , ya:eﬁ non wti babitu , ant agere
contravigm allum , & fic poreft habens virtutem
procedere ad aflum peeeaii.

VIL

ARTICVLYVS

Ftrum [altem evidentia in attefante cam
fide compolfibilis fit ¥

G
Quibufdam pramiffis , conclufio affirmativa
fratuitur.

H Ac quaftio nullam patitur difliculratem
apud illes , qui evidentiam objeGto fidei
fion repugnare exiftimant , dummede per alind

DISPVTATIO PRIMA

ad Hebrzos 1. di- A medium quam perrevelationem habeatur : cim

epim evidentia rei in (e major fic, quam eviden.
ta in atieltange , quznon elt ipfius rei :'f:vc‘m[z,
{ed duntaxat ipfius revelationis , & tefkificationis
nobis fadtz , ita ut clare & evidenter nobis con.
fter revelationem illam efle 4 Deo; illi qui do-
cent evidentiam rei in {e pofle fimul flare cum
fide, afortiori id aflerere debent de evidenda i
atteftante, Sed apud Thomif qui cum Pra.
ceprore Angelico docent evi m rei infe, etff
peraliud medium quam pet revelationem |
tur , repugnace objeéto fidei , dilpurtari foler, ap
faltem evidentia in atceftante cum fide compoffi-
bilis fir, vel uralij loquuntur., an objecta fidei ab
eo credi poffint, qu evidenter cognoltit, extra
vifionem beatam , Deum illa revelare? Procujus
refolutione

Supponendummeft primo contra Bannem | in-
fra quaft, 5. art, 1. dubio unico, folut. ad 1 pol-
fe dari evidentiam in aueftante ekcra vifionem
beatificam.

Probatur breviter : Evidentia in atteftanteeft
cerra & evidens cognitio- revelationis divine:
Sed divinarevelatio, ciim fiat per aliquem exte.
riorem effe€tum , qui dicitur locutio , eft cognof-
cibilis evidenter extra verbum ; alias enim dare-
tur aliquod ens , quod fecundim e, & in propria
natura, non efferevidenter cognolaibile : Ergo
poteft dari evidentia in atteftante extra verbum,
{eu vifionem bearifisam.

Confirmatur : Quemadmodum poffumus cog-
nofcere evidenter vocem alicujus hominis lo-
quentis , ablque eo quod ipfum videamus ; ita
poteft Deus manifeftare vocem fuam , five exte-
rioresillos effectus , quibus loquitur & teftifica-
tur aliquid , quique confiftuntin veris miraculis,
poteft, inquam, illos effedtus, fubindeque vo-
cem fuam manifeftare , ablque eo quod  nobis
videator : Ergo poteft dari evidentia in atreftante,
extra vifionem beatificam.

1d etiam variis exemplis illuftrari & confirmari
poreft. Nam primus Angelus, ut infra oftende-

lae
as

mus , dum effer viator, habuit evidentiam inac- |

teftante de Dei revelatione, clim certa & eviden-
tet cognoverit fe a folo Deo peffe illuminari. B.
etiam Virgo , eim fciret fe non peperifle vii of-
dinari, & fimul Virginem {e efle, & matrem, ra
leque fignum accepiilee in teftimonium divinita-
tis filij quem genuerar, habebat evidentiam in
arteftante de Chrifti divinieate. Idem dicendum
de Lazaro , ciim certo fcirer, Chriftum in tefti-
monium {uz divinitatis ipfum 4 moreais (ufci-
tafle. Irem S. Thomas infra quelt 17r.are.s &
Cajetanus ibidem, docent Prophetam , dumillu-
minatur a Deo, certum fieride illuminatione &
locutione Dei, habereque ejus evidentiam , jux-
taillud 2. Regum 23. AZibi locutns eff fortis If=
rael ; dominator bominum o ficur lux aHvora ovien-
te Sole mane rutilat abfgue nubibus. Ubi omni-
no appofite, ad innuendum hanc revelationem
efle evidentem | (altem in acteftanre , comparatur
luci aurorz , ut diftinguarur tum a cognitione
ommnino clara & meridiana , quz el vifio beati-
fica; tuma cognitione omnino obfcura , feilicet
fola fide. Denique valde probabile eft, Apofto-
los , & Evangeliftas , candem habuilfe eviden-
tiam divinz revelationis : ciim enim divina pro-
videntia infima per media regar & adminiftret,
congruum videtur , ur primi fidei Dodtores,
quibus Deus immediaté mylteria (ua revelavit,
eorumque organo & minifterioilla cxteriscre:

¥7,

198,

199,




197,

198,

199

PE OBIECTOTFIDEL

denda propofuit, majorem aliquam illorum ha-
buerint notitiam , qua alia effe nequit,quam evi-
dentia in atteftante , qua inter fidem & vilionem
mediaelt. Unde 1. Joan. 1. dicitur : Quod vidi-
mus s tefbamur , & annuntiamus vobis , ut vos cre-
darés, Ubi afferitur vidifle Apoftolos quod nos
credimus 3 vidifle , inquam , non in fe, fed in
atteltante. "
Suppono fecundo , evidentiam divinze revela-
' tjonis,, quaz evidentia in arteftante dicitur, du-
plicicer polfe cmllidfmril: primo fecunddm fe
folam , ab{que alia cognitione evidenti, fibi con-
juncta : fecundo prout elt conjunéta cum alia
duplicicngz_ni::onecl:tra & evidenti, quarum una
fit , quod Deus non poteft mentiri, nec falli, nec
fallere; altera, quod quando Deus revelat ali-
quam.veritatem , If}quamr in fenfu licterali &
proprio , ita ut poffit formari fequens difcurlus s
Deus non poteft mentiri » nec falli, nec fatlere ; ¢
modo in [enfi litterali dicit mibi guod Perbum
caro fallum eft : erga itaeft 2 parterei. Inquo
difcarfu premiflz funt evidenter notx, & con-
clufio bené ex illisinferrur,
201.  Tertio {upponitur tanquam certum, quod fi-
des poreft {tare cum evidentiainateftante , pri--
mo modo confiderata : nametfi aliquis cognef-
cat Deum fibi loqui, {i tamen ex alia parte nen
cognolcit evidenter, quod Deus non pofit falli,
nec fallere, & quod loquatur in fenfu livterali &
proptio, noneft fufficiens motivam ad cognof-
cendum evidencer itaeffe ficut Deus loquirur,

Unde folim difficultas eft de evidentia inatte-
ftante , fecundo modo confiderata, prout fcilicer
fecum haber adjunéas alias duas cognitiones evi-
dentes, ex quibus poreft formari preedictus dif-
curfus ; an [cilicet cum affen(u idei illa compoffi-
bilis fic 2

Partem negantem tenent Durandus , Bannez,
& Vioria, quos fequitar illuftriffimus Archie-
pifcopus Avenionenfis , hic are. 5. cap. §. Hanc
etiam ut. probabilem defendit Joannesa S. Tho-
ma, difp. 2. art. 2. Sed aflirmativa {ententia in
{chola D. Thome communior eft | eamque do-
cent Cajecanusinfra qualt. 5. art. 1. Ferrarienfis
j.contra Gentes,cap.40. Alvarezin;.p. dilp.6 ..
concluf. 2. Philippus a S, Trin. hicdifp. 2. dab ;.
& alij : cum quibus

Dico : Qui habetevidentiam in atreftante | id
elt evidentiam divinz teftificationis, poteft ha-
bere fidem de veritate teftificata, quamvis tanc
etiam claré & evidenter cognofcar Deum in fenf
litterali & proprio loqui, & ipfum nec fallinec
fallere pofle.

Probatur primo conclufio.ex D. Thoma, infra
qualt,g.art.2. incorp. ubi ficait : 57 alizuis Pro-
phetapranunti eriin [ermone Dominialiquid fis-
twrum s 5 adbiberet fionum , mortunm (ufCitan-
do s ex hoc [ieno convinceretnyintellefus videntis,
#t cognofcevet manifefte boc dici @ Deo , qui nen
mentitur , licirillid futurum guod pradicitur, in
[e evidens non effet - unde per bocratio fidei non
tolleretur. Quibus verbis claré faterur , quod cum
manifeflta cognitione locutionis Dei | qui non
mencitur , pc‘:i‘cﬂ {tare fides circarem didtam ,vel
revelitam | quia per talem locutionem | vel reve-
lationem , ipfanon reddicnr evidensin fe.

Refpondet Toannes 4 S, Thoma, oppofitam
fententiam ut probabilem defendens | §.Dofto-
rem in illoloco non agerede evidentia teftifica-
tionisin (e, (ed de evidentia credibilicatis quam
omnes concedunt poile ftare cum fide,

202,

203.

A

B

C

D

231

Sed hzc refponfio manifelté repugnat rexwui,
aicenim S. Thomas : Ex boc figno convinceretny
intelleftus videntis, nt cognofcerer manifefte. Hoc
pict & Dro, guinonmenritur. Quz verba evi-
dentiam teflificationis in fe, non vers {blius cre-
dibiliratis , aperte declarant. Nec valer quod
{ubdic pradictus Author , nimiram verba illa S,
Doétoris fignificare folim , quod intelleGus
convinceretur per tale miraculum |, urmanifefte
crederer illud effe credibile credibilitate diving«
nam verbailla : Cognofeerar manifefte boe dici i
Deo : non nifi de divina ditione , fenlocutione,
intelligi poflant, ut de fe pater,

Addoquod ex ratione S. Thome collig iturip-
fum loqui de evidentia ipfius rellificationis, feu
revelationis : rota enim ratio, quam ibi propo-
nit ad probandum quod non tollitur ratio fidei
circaillod fururom , quod quisevidenter cognol-
cita Deo dici , eft quia tale futurum remanet ni-
hilominus in fe obfcurum : Sed erfi cognofcatue
evidenter divinateRificatio , feu revelatio, adhuc
tale futurum in fe obfeurum remanet, ur exinfa
dicendis conftabit : Ergo pradicta verba D Tho-
mz deevidentia teflificationis, & non (olim cre-
dibilicatis , poffunt & debentintelligi.

Probant fecundo noftram conelufionem plures
ex tioftsis Thomiltis hoe difcurfu. Qui propofi-
tionibus fidei noftre obfearum prebere poreltal-
fenfum | poteft eas credere : Sed licér aliquis evi-
denter cognofcar , exera vifionem beatificam ,
Deum eas revelare | idque in fenfu proprio, &
in talirevelatione non pofle nec decipi , nec deci-
pere , poteft tamen oblcurnm eis praberealfen-
{um; ciim eas non videatin {eipfis,necin caufa,vel
ineffeu; nam illa teftificatio extrinfeca non eft
caula veritatis teflificate | guandoquidem fine
tali reftificatione faret talis veriras ; item nen
canfarur reftificatio ur effectus illins veritaris,
ctim foltim cauferur 2 Deo teftificante Ergo li-
cér aliquis evidenter cognofear exrra vifionem
beatificam , Deum pr opofitiones noftrz fidei re~
velare, idque in fenfu proprio, & intali revela=
tione non poffe decipi, necdecipere, poteft i
hilominus eas credere,fubindeque flare fides cum
evidentia inatteftante:

Vendm hae ratio fic propofita pariim urger :
quiarelponderiporeft cum Joanie 2 S, Thoma,
demonitrationem evidentem non requirere re-
folutionem in canfas , vel in effectus enzitacis,
fed in caulds & fandamenta veritatis ‘ad quod
{ufficit qu t connexio neceflaria : unde five
illnd it conditio requifita’, five medium extrin-
fecum , five cavfzexrrinfeca, [uflicirad generan~
dam notitiam evidentem & convincentem intel-
letum. Sicur multz demonfirationes mathemas
ticz procedunt ex rationibus omnine extrinfecis,
& tamen veram generant {cientiam ; & demon-
ftrationes deducentes ad inconveniens , vel pro-
cedentes 2 fimili, per extrinfecum medium pro-
cedunt, & nihilominus evidentem parinnt noti-
tiam. Ergo licée authoriras dicentis (it medinm
exttinfecum , i tamen habear neceMariam conne-
xionem cum veritatibus revelatis , quoad ratio-
nes ipfls proprias, veramillarum generabit de-
monftrationem & (tieptiam.

Quaproprer aliter deber formari illa ratio, ut
fitethcax, & urgeat Adverfarios , ficque breviter
propeni.Quicognalcitevidenter veritates noftre
fidei, non quoad rationes ipfis proprias, fed tan~
rim quoad racionem illis omnibus communem,
potelt eas credere, quanidm ad prazdicataipfis

2040

20§,

207,




208.

209.

%
fpecialia :
fionem heatificam , Deom revelare veritates no-
firz fidei, loquendo deipfisin {enfu proprio, &
non mentiendo , evidentam habetdeillis, folim
quoad rarienem €is cemmunem : Eigo }ao}ﬂ[k
adliuc eas credere , quoad pradicata cuiliber {pe-
cialia. Minor eft certa : qui enim evidenter extra
vifionem beatificam cognolcit, Deum verirates
fideinoftrz , in {enfu proprio, & non mentien=
do , revelate , evidentiam haber de illis, dunta-
zatquoad ipfarum revelationem , qua , ur,con-
ftat, cft quid eis commune. Major vero proba-
tur : Ideo folim qui evidenter cognof¢it noftra
mylteria effe credibilia potell ramen , etiam jux-
ta doctrinam Adver(ariorum , €a quantim ad
pradicaca {pecialia credere, quia evidentia credi-
bilitatis oft evidentia rationis , non [pecialis, fed
communis omnibus myfteriis : Ergo imiliter qui
coguofcit evidenter veritates noftre fidei, non
quoad rationes ipfis proprias , fed tantiim quoad
rationem illis omnibus communem , potelt éas,
quantiim ad pradicata ipfis fpecialia , credere.
Sicut in humanis licer aliquis evidentem habeat
cagnitionem de aliqua re , fecundim rationem
communem & gcnerics«m , puta quoad rationem
corporis, vel animalis,, poreft tamen adhuc ha-
bere fidem humanam circa pradicata ipfi {pecia-
lia, & credere alteri homini dicenti, quod res
illa fit leo , vel homo, vel Petrus, aut Joannes,
Probatur terrio conclufio : Angelus ante bea-
titudinem , &in ftatuviz , habuit fidem , ut do-
cet S Thomas infra quaft. j. arct. 1. & tamen
fupremus Angelus habebat evidentiam in atte-
ftante myfteriorum qua Deus ipfi tunc revela-
it : ciim enim evidenter cognoiceret (eefle fu-
premum & primum Angelornm,fubindeque non
offeab alio illumipari (illuminatio enim eft fu-
perioris adin eriorem ) evidenter etiam cognof-
cebat , quod Deus immediaté ipfi loquebatur, &
fua myfteria revelabat : quin imo omnes Angeli
videntur fuiffe immediaté illaminati 2 Deo de
myferiis fideiy habuerunt enim illorum revela-
tionem in primo inftanti fuz creationis , inquo
folus Dens poterat eis loqui ; nam cim omines
fimul creati {int, non poterataliquis corum pre.-
fupponi, utalium illuminarer , fubindeque om-
nes cognofcebant (e immediaté a Deo illuminari,
& tamen in eo inftanti habebant fidem : Ergo
fides ftare poreft cum evidentia divinz teftifica-
tionis feu revelationis , qua evidentiain atteftan-
te dicitur.
Huicargumento , qued efficaciflimum eft, va-
rié occurrunt Adverfarij: Quidam dicunt, quod
licet primus Angelorum videret fe efle fupremam
omnium creaturaruin quas cognofccbu: s peterat
tamen exiftimare , quod Deus per miraculum oc-
cultarer {ibi creaturam {uperiorem, qui mediante
proponerentur res fidei. Alijaflerunt ,quod An-
geliin primo inflantinon cogitabant , necatren-
debant guod Deus , qui et prima veritas , nec
poterat fallere, nec falli; evidentiaautem in at-
teftante , de qua in prafenti eft qualtio , de-
bet habere conjunétam evidentem cognitionem,
quod Deus nec falli, nec fallere poreft , ut {up-
politiene 1. annoravimus, Tertio Joannes a S.
Thoma , loce fupra citato, refpondetr quod Deus
non revelavit Angelo evidenter determinatum
fenfum in quo loguebatur , fed locutus eft cum
aliquo mylterio, & includendo plures f{enfus,
quorum dererminationem non evidenter , fed
cum aliqua obfcuritate, Peus proponebat An-

DIASPY TATIO

Sed qui evidenter cognofcit extra vi- A

B

c

PRIMA

55€l'ipt1171 multang

gelo: Sicut modo in {a
riafunt recondita , quornm iph Propher:
do ea fcribebant , aut dicebant , determm
& g
bant.

Sed haxc frivole & gratis dicuntur ¢ In primis
enim nulla F.'.m'i'us erat rario, ob quam primys
nires hdei ab
aliqua creatura , qua ipium lateret 5 nam ille
evidenter cvgn_ciitl\u {e effe fupremum Ange.
lorum , & quod ipfi debebatur connaturaliter
cognitio Angeli alterius, fi daretur , & alids nulla
apparebat canfa, qui Deus moveretur ad depe-
ganduam eiguod ipfi erat debitum connaturaliter:
Ergo ab{que fundamento afleritur ta
tio in Angelo fupremo. Addo quod,
refponfionem , fareri necefle eft | quog )
culo non poruerit elle fides in primo Angelo~
el

enuinum {enfum evidenter non cognofee.

Angelotnm fufpicarecurtibi pr

rum, quod dicendum nos

Grauis etiam & abfque fu
adinadvertentiamn, per quam primus Angelorum
in primo inftantinon adverterit,, quod Deus, qui
eft prima veritas, nec falli, nec Ealler fts
non enim apparet ex quo capire impe An-
gelus , nein eo inftanti ad veritatem tam claram
& evidentem attenderet ; quin imo debebat at-
tenderead illam | antequam elicereta&um fideis
nam ciim alicai proponitur credenda aliqua ve-
ritas difficilis & [upra naturam, nen poteft non
cogitare, neque non attendere ad authoritatem
dicentis, ex qua deber moveriad cred
conftat manifefté in emnibus quibus
divina fides, & facilits intelligiturin Ang
noltente evidenter revelationem effe a Deo,

Non videtur quoque prr:b,x[wil& , necverifimi-
le, quod myfteria fidei , quz nobis fine ambigui-
tate fuerint revelata , fuerine fupremo Angelo
indeterminaté & confuse propofita , & ubi nobis
litreraliter & claré dictum fuir, Deum effe Tri-
nom & Unum , {fupernataralem premiatoiem,
Verbum divinum elfe Incarnatum, &c. Angelo
fuerit confusé revelatom,

L

Solvuntur objeltiones.

damento recurritug

Bjicies primo contra pracedentem conclu-
fionem : Qui evidenter cognofcitali
non porteft eam {imul credere ; alids
[us fidei fiv cognitio obfcara, pof-
ter fimul & oblcure eandem veri-
Sed qui evidenter cog nofcit
enmque aliquam

O

veritatem ,
enim ctim af
fer quis evid
tatein cognolcere :
Deum efle fumme veracem ]
vertitatem noftrz fidei revelare , & in quo fenfu
eam reveler, evidenter eo ip{o cognolcit ralem
veritatem;id enim cujus revelatio elt evidens,non
eft obfcurum , fed manifeftum : Ergo non potelt
eam credere , fubindeque fides-cum evidentia in
atteftante ftare nequir.

Cn"lﬁllnﬂ['llr Pf'iu‘.(‘) *
medium , evidenter cognofcit etiam conclufio-
nem , qua neceffario & evidenterex illo infertur:
Sed fumma Dei veracitas , ejulque de aliqua pro-
politione tellimoniam , elt medium ex quo talis
propofitio necelfaria & evidentet infert
terca enimifte [yllogifimus OQuidguis
[omme veraxeff , revelatur, intelleélimeo [enfu
quo revelarur , eft verum : Atqui Ferbum carntm
effe fallum , vevelatnm eft & Dea , qui j"remrn@ o=
rax eft : Ergo hac propofitio » Perbum caro fealtum
¢ff . eo mode intellela quo & Deo revelata fuits

L

Qui evidenter cogn ofcit

119,

A

11




15!

113,

14

a5,

218,

DE,OBIECTO FIDEL

eff pera ¢ ifte ; inquam, difeurfus , eft n_ecel!hrius A
& evidens'in eo qui evidenter cognofcit verita-
rem m&joris & minoris il)l_ms : Ergo qui eviden-
rer cognofcit Deum effe fumme veracem ; enm=

ue aliquam veritatem revelare , & fimal. in quo
f(‘u'."uipihm reveler, evidentercognofcittalem ve-
ritaten1, proindeque non poteft cam credere.

Confirmarur fecundd : Qui evidentiam habet
de vifione beatifica, evidenter eo ipfo divinam
elfentiam cognoftit etiam in feipfa : Ergo fimi-
liver qui videt revelatiohem ﬂlimy.ls veritatis a
Deo heri , evidencer ralem veritarem in {eipla
cagnoltit: i

Rci}wo: deoad oi\jcé}inncm . dii’tingusm[o Mae
jorem : ievidenter c?gnoﬁ:it aliquam verita- B
tem , tamn in medio i]_w[l intrinfeco & proprio,
quam in communi & extrinfeco , non poteft fi-
mul eam credere , concedo : Qui evidenter cog-
nofcit veritatem aliquam , pracisé in medio el
extrinfeco ; & communi, fibdiftingtio, hon pe-~
telt eam credere, quoad rationem communem,
five queud connexionem quam E?cﬂ.‘t?.t cum tali
medio , concedo Majorem : quoad rationem {je-
gialem , five quoad connexionem quam habet
cum alio medio fibi intrinfeco & proprio , in quo
non videtur, nego Majorem. Similiter diftin-
guo Minorem : Qui evidenter cognofcit Dcum
effe fummé veracem, eumque veritatem aliquam
revelare evidenter , ipfam cognolcitin medio in- C
wrinfeco & proprio tali veritati , nego Minorem:
inmedioilli extrinfeco & communi;concedo Mi-
norein. Er eodem modo diftinguo Confequens :
Ergo non poreft veritatem illam credere , quoad
rationem ef communem, five quoad connexio-
nem quam haber cum medio extrin{tco in quo
cognoftitur , concedo : Quoad rationem {pecia-
lem, five quanttim ad connexionem quam ha-
bet cum medio intrinfeco in quo non cognofei-
T, 1ego,

Explicarur diftin&tio: Duplex eft medium con=
nesionem habens cum veritate noftrz fidei , v. g.
cum humanitate Chrifti | unum el extrinfecum &
communecuin aliis veriratibus ad fidem pertinen-
tibus , nempe divina revelatio ; & aliud €i intrin= D
fecum , & proprium , nimirum rationalitas , vel
rifibilicas Chrifti : licécauteom qui evidenter cog-
nofcit Denm effe fumme veracem ; eumque reves
lare quod Chriftus fit homo , & in quo fenfu v
titatem illam reveler , evidenter eoiplo cognofcat
talem veritatem ; i medio ipfi extrinfeco & com-
muni, nempe in teltimonio quod Devs dat deilla,
fubindeque non poffic veritatem illam credere,
confideratam fecundum quod continerur in divi-
narevelatione ; non tamen proprereacandém ve-
ritatem , five homanitatem Chrifti , cognofcit
evidenter in medio ipli inwinfeco , & proprio,
nemipe in rationalitate , vel rifibilicate | arque
adeo poreft eam credere, ut contentam in ille.
Etper hoc patet ad primaim confirmarionem : di-
ftinguenda enim fimilitet eft Major : Quieviden-
ter cognofcic tedinin, evidenter cognofcit cons
clufionem qua manifefté exillo fequitur, forma-
liter confideratam, ut fequitur ex talimedio, con-

edo 1 confideraram ; vt continerur in alio medj
fibiintrinfeco &proprio.in quo nonviderar,nego.
Y, hego confe-

Ad fecundam confirmationes
quentiam , & paritatem : Ratiodifpatitatis eft
quia.ctim vifio beatifica {pecificerir intrinfece &
effentialiter 2 divina effentia, fiibindeque fit me-
dimmn el incrinfecun 1, Hon Po:eft {"\‘ldt’11tCECO§ZI“‘Of‘-
€l, quin fimul eo ipfo evidenter cognolcatut di~

Tom., IV,

233

vina effentia, etiam in feipfa, {aleem quoad an
eft: at verodivinarevelatio a nulla ex veritatibus,
que fub ipla cadunt,, fpec intrinfece, fed
omnino accidentaliter & exurinfece fe habet a
illas : unde ex eo quod manifcftade illa habeatur
notitia , evidenter quidem cognoftitur veritas re-
velata extrafeiplam, nempein Deo iplam teftifi-
canre Screvelante non in feipfa,
Inftabis amer : Qui hs Cientiam a pof
riori de aliquo objecto noftra fidei,
iplam credere: E
cL: illius objectirey

ez
2

on potef
iam habet
onea Deo fada. Anrece.
dens conftat ex dict ecedenti :ideg
enim diximus , Philofophum Cheft m nom
poflehabere fidem deifta veritate , Dens exiffir,
quia de 1pfa habet demonftrationem a pofteriori.
Conleqr a vero probatur : Quibabet {cien
tiam 4 pofteriori deobjecto fidei, fivede exiften-
tia Dei , videt tantiim ipfam in medio el excrinfe-
co , nempe in cjus efiectu, non vero inmedio in-
tritife Chus enimia Deo produdt: !
ipfii ci, fed omiino extrinfeci ;
hilominus talis evidentia objeli exclud
{enfum deillo, evidentia fi

lem circaillam veritarem.
leo conceffo Antecedente , nepando
confequentiam , & paritatem. Ad ejus probatio-
nem,diftinguo Antecedens : Qui
apofteriori de exifl
dio tanttimei

haber fcientiam
:ntia Dei, videtillam in me-
ieco formalite

concedo : in
o Ante-
im divina
un virtdaliter quam

cedens & Confequ
eflt medinm extiin{ecom 2
formaliter objecto revel:
plicatur folutio : n omnis effectus fie,
non quidem fo nalitet , {ed virrdaliter in {ua
caufa, & Deus fit prin efficicns omnis en-
Eir quelibet creatura poteft d quoad om-
via qua haber, virtualiver Deo intrinfeca ; Ae ve-
o divina revelatio , quamvis fit canfa efliciens
effe exwrinfeci veritatum noftie fidei , nempe
efle revelari | efle reftificati . non tamen efle in-
teinfect illarum , {ubindeque nullo modo, etiam
virrnaliter , {altem qzm‘ld effe proprium & in-
trinfecum quod habent , dici poflunt e intrin-
feca
("‘l\j

1C

icies fecundd : Si habens evidentiam de

divina alicujus veritatis revelatione | poffer ra-
men eam credere - fequer ati poflent

habere fidem de perpet iz, & de fu-
turis conti 1tibus non perti iplorum
ftatim hoc non poteft dici, justa dockriiam
Divi Thoma, & Difcipulorum ejus , fidem in
bearis non admittentium : Ergo nec illud, Se-
quclc. }}rcbntur : Beauinon cogi:ofcuut perperui-
tatem [ gloriz in ipfa, autin verbo , fed folum
in voluntaria Dei revelatione; non enim eo ipfo
gitod videne diviiam effenciam, neceflecft quod
videant perperuitarem fuz beatitudinis : fimilicer
futura contincentia qua cognofcit beatus, finon
t ad ipfins ftacam,, fion videntur ab eo,
nec in feipfis, nec ineflenvadivina , fed {oltin
in divinarevelatione : Ergo {i habens evidentiam
de divina alicujus veritatis revelatione, po(lit cam
credere, Potc{it beatus crédere perperuitatem fua
gloriz , & furura contingentia ad ipfius fiatum
nullo modo pertinentia,

Refpondeo negando utramque fequeldm. Erad
probationem , quoad perpernitatem glotie, nego
quod beati eam non videant in divina effentia:

Gg

218,

219:

it




224

215, “HPrpbdfur‘fecuido ‘cor

\;":_ %
<

0 A BUEY €Q
- oiminis, bl

ceat o Dens g
.t be

tor futura, contingensia; ad

A3k =2 i 4 13
_dBfus ftarum, pertinentia; revelary ingitamy ilia

pecimpee/ionem ¢lagi luminisieaindeipls 1}1arli-
s, Sed dato, quod dine evidentiadnfeipfis
‘a2 Deod beatituditis, nego quod
beati, etiam ftando innofteadodbrina,
illis habeast iielimenimvideans ol‘-_je-
aneftre fideiy nemfie Beuni uc
Trinput) in feiplo, fubindequesiplum
ant , bequenig retinere fideneirea obje-

/] qualiafuntfurura contingen-
e cognita ; [ighn extEoiquod
i

fidde o de

is collize . eyidenter-cognolnentesDenm
m fidel ) in-haedifterrea
»-qui hane evidentidm nonha-
bent fidem , nonfoltimde my-
+fed etiam de corum fevelariond,
him de myfteriis revelarisi

yitera me

Srder, Chrifitans
edibiliad
2. DoThemae

. 4. adi2, & ad 3.-ubi docer myfteria
b ratione credibilis., videsi

{mpta ex doctri

“ab eo qui credit , difpuraisc Theologi in prafent,
<myfteria moftre fdei fine evidenter credibilia,
id eftan homo habeat cerram & evidentem cog-
irionem, de credibilitate myteriornmpeftiz f-
Procujus refolutione, fit

5

andm

i5h §.

Concluffo affirmativa (Fareitur,

D:h‘b igitur , myfteria fidei Chriftiane. effe
evidenzer credibilia, Tra DivusThamas loco
05, & 1. contra Genres cap. 6. & Theologi
communirer,

: 1‘:01‘“}]‘5‘_’ Prfmé ex dllo Phl gre Teflimonie
Malcredibilia, falla [kat nimis per teltimania
eliim, e qua, Dets teftificarus eft, qualia {unt
b {tera fidei’ int gipolthng , quz ., M Cxpohit
: ot (nat nimis 314 oSt ma-
a [erentiarapy, mc pLoii-
qultinus 7 com'eﬂ'.n:ezp.m,
dihitarem viverome s Gliam effle verg gite

o}

it

g! quam jJ-'Ezh,: pr
‘atevidenter, Unde An
FRATE
A

iclufio rationg generali,
c aliqa evidenria nibil et cognofcihile per

jdi (. penitus.ob.

SLerminamm
t,illud’eft

=

ot

uagd

e, &
opmabile;
credibile
, voluntdtem pro {fia libercare

L°po relt

A

D

TATIO PRIMA

ool aredore (5w tvglueric 2

-

t > 1 o i 1 4
porelimoyere i ebledum Bicéum
. o 0 L& Y 3
Legueripl 1C1E nh;t‘dum Jfed £ tidnde
) £
ot poccli. nrovere aut'app -
) :

credat, mifulid

Priobatut
quodiidoneis e : Hnis argumentis
Probntur 128ed iy eriz déidune i‘ruju('_
modios Bxgodvidentereredibilia fune, M

: s
evidénter credibile,

exconnexiomeinttinlecuqua reperiatis inter pre.
digatmn &afidbjedtuin; fed ab extrinfeco dicens
teltimonio , &ab aliis: fundametitis & morivis
exttinfecis: Minotivers fiadetue ¢ naim niyfteria
noftsz fideb enarravic Unigenitus, qui'eft in fing
Pateis (qui- Apocal v, Teftis fidelis | appeliatur,
8¢ Joan.8 defeiplodicic: Ad boc veni in mundiy,
vt veffizhonium Perbif)mm-werr".z! i
dicaverunt; Marryres reftazi {
dockiffinn & nttillimi decuerunc, “Valid
€riam probanmmrargnmentis:; fansprisiest piddis
ckione 1‘}1‘.}\11111! per otacula ]‘ml hétardm sex
migaculis. | oquat in illorum: confirinarionest fa.
Gkh (tingyg: Conteflunte Deo fignisiy @ pirtentis, '¢r
Variis Virtutius 1 S pivicus Sanfli diftribudis.
nabas, undicitacmadi Hebya €% coh
né:muudiadifidera Chrifti 5 ex modo
quoc fides AChriftiana nunduin
propagata: ;& ficonter
imentisdigreflionefequenti ex
yiter dnfinuavis Auiguflinus-librorcc
lam fundamentidapeg. ubi aig M ulra fust gia
! tas e uftsffimé
T gentini authvritas miraculis'inchoata, e
auilas L‘.-'ﬁﬂ.rir.-zn’ﬁr?/mm » O vetuftate nutrita Te-
netabipfefede Pervi_Apaffoli , cid pafendas oves
fitis Dominis mandavit, ufqueiad prafentem Epif-
gopitnin » [uceeffiofacerdornm, Tenetdeniq, ipfim
Catholica nomens quod nan [ine canfi intdr ram
anhltas harefes fic ifta Ecclefia vhtinuit . ut,chm
sanes hereriei| (¢ Catholicos dici weline , guavents
tamen peregrino alicuis wbi aqd Catholicam con-.
wentatur.s unllus bareticornm, veb bafilicam (nam,
wel domum anedear oftendere. Similia credibilica
tis motiva indicat Picus Mir3 lanus Epiftolé 1,
dicens : Magna infaniacft Ewarngelio non cre-
dere s cnjies weritatem fangnis M artyrum clamat,
A‘oo{:‘r lice refonant voces , pro ;:‘fg ia probant , ra-
rio confirmat ; elementaloguuniur , Damones con-
fitenne. Sed longe major infunia eff . de verira-
fe Evangely non dubitare ; vivere tamen s quafi de
gjis falfitare non dubirares.

ET

) Prophete pre.

veifioa

ra Epiflo-

§.

Solvantur objetFones,

ianz Re-

Bjicies primo : Si myfleri
ligionis eflent evidenter credil 3
{eiit-evidenter: credibilia fide divind . vel fide
anctm:hiumani 2 Neutrum dici }‘.mm’”{
6 font hevidenter credibilia, . Miror o
f't't'.ul‘.cl.l.m parcem videwur cerca , quidgquid in
cophtratium. di Vazquez : Si m- myfleria
noftrz fidei eflent evidenter credibilia fide tan-
mEhhmandyg n pofler home prudenter eis
majorem fidém qiam humanam adhibér
pate:ciim non it major fid hibenda,
quamea gua-videntur effe credibiles. Probatur
yero quanits
siedibile fidesdivinds it denominatio: delimp
ta a fide divina tanquam a “forma excrinfeca,

a; velel:

nad primam ¢ Primo quia-ciim effe

tenent s gonfen fia populo- .

27




e

=

23

DE OBIECTO FIDEL

21§

8 effeltus formalis sion poffit evidenter cognol~ A ter credibilis , quin potitls videtur incredibilis,

¢i , abfque eo quod forma ipfa codem modo
cognoftatur; ut quis evidenter judicer myfte-
via Chriftianz Religionis effe credibilia fide divi-
ni, necefle et quod evidenter judicer talem fi-
dem efle poflibilem : Sed hoc non eft pofTibile,
nifi per vifionem beatificam , vel per evidentiam
divinz revelazionis extraverbum ; Ergonon funt
evidenter credibilia fide divini. Secundo , ciim
illud canctim fic credibile fide divini,quod in fcip—
{o eft verum , fi myfteria noftre fidei effent evi-
denter credibilia fidedivini, exifterent eriam eo
ipfa evidenter vera , etiamin feipfis,

Refpondeo myfteria Chriftiana Religionis effe
evidenter credibilia fide diving , fedin communi
duntaxat ;prouteft fuperior ad fidem humanam,
non veroin particulasi , quatenus eft participatio
formalis divini intelleétis a Deo infula;dari enim
fidem divinam hoc modo particulari confidera-
tam , non eft evidenter cognofcibile extra vifio-
nem divinz eflenciz , vel extra vifionem divinze
de ;‘Pfa revelationis : cun hoc tamen flat, quod
ficur rario naturalis evidenter demonftrat Deum
ut Authorem f{upeérnaturalem in communi, hoc
eft, we porentem aliquid producere quod fit fupra
totam naturam , non determinando quid ficillud
inparticulari ; ita argumenta excrinfeca , quibus
noftra myfteria demonftrantur credibilia,poffunt
c‘.'identcfoﬂcndcrepo(ﬁbilem efle fidem divinam
five fupernaturalem in communi , non determi-
nando preedicata {pecialia talis fidei : & per hoc
paterad primam probationem Minoris,

Ad fecundam vero ,tiego fequelam : quamvis
enim nihil ficcredibile fidedivind, five dignum
tali fide ,nifi vernm ; uttamen fic evidenter cre-
dibile, non eft necefle quod videarur ejus veritas,
fed fuflicit quod maximadeipfa habeatur proba-
bilitas , five qudd verifimilis videatur, Undedi-
ligenter obfervandum eft, aliud effe quod aliqua

+ propofitio fir vera , alind quod fitcredibilis : ve-
ritas enim fimitur ex connexione [‘ub]e&i & pra-
dicati y credibilitas autem a teftimenio exerinfe-
<o dicentis, {ea reftificantis, 8 ab aliis fignis &
motivis extrinfecis , qua reddunt illam credibi-
lem , feu dignam cui fides adhibeacur,

Objicies fecundo : Si myleria noftrz fidei
effent evidenter credibilia, poffemus copnofce-
re naturalicer illorum poflibilicatem : Sed hoc
dici nequit , ut communiter docent Th eologi:
Ergo nec illud. Sequelaprobawr : Quod judi-
catur impoflibile, eft incredibile: Ergo quod ju-
dicar effe evidenter credibile | judicatur evi-
denter non efle impofibile : Sed poffibile & non
impoffibile zquipollent: Ergo quod judicatur non
effe impeffibile judicarur evidenter effe poflibile.

Refpondeo negando fequelam, Ad cujus pro-
bationem' dicendum , hanc confequentiam non
valere : Judicarur evidenter hoc effe credibile :
Ergo evidenter judicatur non effe impoffibile,
fed debereinferri : Ergo evidenter ]udicattlr non
apparere impoffibile : ut enim aliquid fir credi-
bile, non eft neceffe ut judicerar non effe in re
impoffibile, fed (uffict quod ejusimpoffibiliras
non appareat.

Objicies tertio : Illa doétrina non eft eviden-
ter credibilis , {ed potisincredibilis, qua non-
nulla continer, qua Dei majeftate proxfus indig-
fa apparent, imo & aliqua qua horrorem maxi-
mum hominibus incutiune : Sed talis eft dorina
fidei nofire : Ergo rantdmabefk quod fit eviden-

Tom. IV,

D

Major conftat : Miner verd probatar. Deum cona
¢ip1, novem menfibus in utero mulieri portari;
in cunis vagire , efurire, algete, crucifigi, mo-
ti y &c. Deimajeftate omnind indignum videtur;
& tamen elt unum ex pracipuis fidei noftra dog-
martibus, Deinde horribilius eft humanam ear-
riem manducare, quam perimere , & humanum
fanguinem potare , quam effundere ; & tamen
docet fides noftra Chriftianos , Deum qnemados
rant, in carne humana manducare, & ejusf{an:
guinem bibere:Ergo Religio noftra viderur docere
nonnulla, Dei nmj:ﬁamomniuoindigna, & ali-
qua hétrorem maximum homini incurientia,

g Relpondeo qudd lictc docrina illa fidei noftre

Deimajeftare prorfiss indigna videatur , homini-
bufque horrorem incutere, fi non confidercur
atcente, debite, coque mado, Sccum omnibus cit-
cunftantiis, quibus fides docer myfleriailla fieri,
vel facta effe ; feciis ramen i confidererur cum
arcentione , cum modis & circunftantiis quibus
fideinoftrz myfteria contigiffe vel fieti proponit
Religio noftra :docet enim cum iis circunftantiis
Verbum divinum incarnatum fuiffe, patlum, erut-
ci afixum, & mortuum | in quibus divina majes
ftas 8¢ omniporentia maxime relucent conceps
was eft fiquidem Chriftas , fed de Spiricu Sanétoy
natus , fed ex Virgine ; in prafepio reclinatus,
fed a Regibus adoratus § in cunis vagiit, fed runc
C Herodem Regem, totamquc]ﬁmﬁﬂymam per-
terruit 4 vixic inter homines , fed infinira nteg
ipfos parravicmiracula ; erucifixus eft [ed confi=
vende ejus Majeflaris fenfim (uc verbis magni
Leonisutar) Sof obfeuratis luminibus . @ terra
graviter concuffa acceperint § demique mortuus
eft , fed virtute prosridi pauld poft refurrexic,
Quare egregium fuit D. Margarite relponfum
ad Judicem , hominis in crucem adi cultam fibi
improperantem, Z'wde [cis (inquit ) hane notam
Chrifto inuftam ¢ Ex tuorum librés ; ait Tudex, ¢
gus cacitas , fubdit Visgo, clem iidem libyi Chrifté
divinitatem & mortem pradicent, fidem abrogare
Divinitatem teffantibus , ¢ babere crucs ignomi-
niam conferentibus.
Addo mylteria fidei noftrz , o ipft Dei maje_
aremaxime effe digna, quod eorum dignitas fic
ita fupra humanam rationem elevara, tr videatur
potius indignitas, {i per eam duntagat confidere-
tur, Unde pulchre Terenlliants {uo more,in libro
de cartie Chrifti adversils Genriles : Luddenngue
Des indignuim eft . mihi expediv . falons fum 8
non confundar de Domine meo. Naths eft Ded
Eilins : non pudet , quia pudendumeft. Bt mor~
tutis eft Dei Filius : provfus credibile eff » quis
ineptunmeft. Et fepultus refurrexit : certnm effquia
impoffibile. Erlib. 2. contra Marcionem air,
Affumpfiffe Dewm gredam fibi indigna , nobis au~

tens neceflaria . & ided jam Deo digna , quia nibil

E' tam Deo dignum . quam falus hominis.

Quantiim verd ad Encharifticam corporis Chri«
fti manducationem , & {anguinis ipfius poratio-
nem, refpondet Auguftinus ferm. de vcrifvés Do-
mini , urreferc Beda i eap. 1o. prioris ad Coriti=
thios , manducationem corporis Chrifti , & po-
tationem {anguinis ejus , nillum horrorem incua
tere, quia manducatur & bibitar fub fpeciebus
panis & vini,quibus communizer veftimur, Addo
manducationem illam Eucharifticam. imperfe-
Gionibus qua funt in manducatione corporali
cacere : fiquidem Chrittus ipfe, five corpus ejus

Gg jj




Difp.

proe-
msali.

236.

23 6:

JQTALI LN ALtesitngy ALCIATIE ; AUE COTEMPItus:
Ingyitayis (ernos (inquic.Auguilinusloco, dieato)

& praparguit eis cibum Jeipfrmsgnis 4144:':-::{ mana
djr_ gane Dapainuw, (i § G iamen aitmQuli Hff/l'-"
difgaft e s, WiVl PRIPIET | WL Ouando Chriftut
mandncatir , Vit mandueaIns s nee ocoiditpring
manduceturs [ed mortyos winificar s guandomar=
dugathy, » reficit . [ed nom. deficit) Nonoerge té=
mmedmus 5 [fratres - manducare iftum, panemi s 18
farte fniamus ilpm . G postea quot manducetiit
non inveniamusmandncarur Chriitus s vivit mats
dipatus . gt re/urrexit pécifus, Addo ii]ﬁl}‘,ct
peL manducatione, & Pn[:-lr:im‘.em‘carpust& {ans»
cwpem, Chrifth is, fubfantiam iploswn fument
> i iy v
TWL fon CONVELT ;,quin Mo €05 poritiss/icuif
fit majorisvictusis,, adle convestere , ne elegans
ter, pltendic iden Auguftinus lib, 7. Confelhios
num,;eap.19- ubiloguens in pesfona Chrifti; dic
aits:, Cibys, ego. fum, grandinm » gre e & mand-
cabis me : nec i memmtabis in 6. [iont cibim car
nistue , [edtu mutaberss in mey [pivirualives feili=
cer; reddic enim Enchaziftin homines in affeGn
Deprfimillimes., & veluti Deiformes; juxta il-
lud. magni Leonis {esm.. 15, de Paflione, : Non
altd agir participatia corporis ¢ fanguinis Chris
ﬂ_i = qzt}:m #utin id ?’!-fﬂ{-f Sumimns; tranfeamus
quod certe valde.mirabile et & maxinium di=
vinz, virtutis argumentum, ) Sed de hoe fuse in
Tractawn de Euchariftia,

Qbjicies quarto ¢ Simyfleria noftra fidei el
fenr evidentes credibilia , nemo fana mentis pofs
ferilla rejicere, S contrariumillis judicare;quan-
doguidem nen viderrquod aliquis poflicnenal
fensireei quod evidenter cognofeit, & judicat effe
ciggibile, fou fidedignum ; At hocelbcontra exs
neiag, i Ergomyflesia noftiz fideinon funt
evidenter,credibilias

Relfondeo neganda, fequelam Majoris.: licét
enim myftesianoftia fidei fint evidenter credia
biliai, muld ranen, fipt quibus eanenbene pros
ponuntug.,. & mulri corum.quibus bene propo-
nungagy tion ea bengexpendunt; fed incelleétum
avermitgab examine , §¢diligenti eorum confide-
IaEORe 5 converuntque ad. alia oppofiny ; vich
diffienlate querodousrit, in credendis, figillatim
mydkeriis particularibus,, de feasduis plerunique,
& noimodo intellecui difficilibus, verim etiam
fenfjii ; few) vite caghali repugnantibus, . Quare
mezy captivitatis moleltz in oblequium fidei, &
hostore ehligationis ad vitam. auflerioren, vel
examen refugiunt,, vel motivorum vim debilitare
CORABTAE, atque evidentiam antea {ibi netam , &
{atisapparentemyoppolirisratiunenlis obfcurare,
& intelledbum (in affenfum contrarinm, tandem
indugere ;i(imiles- illis ,,qui amorem finis antea
expetich.abjiciunt ; yidi horrore difficulracis alis
cujus amedsj necellarij. . Aiddo quod jin/ peenam
peceatoriun pracedentium| Deus. noanunquam
denggar-infidelibus duxlia efficaciay quibusiin-
tellectus eorium applicetur ad percipiendam evis
degtiany eredibilitazis m}-‘ﬁmiumm noftre fidei,
justasllud 2cad Corinth. 4. Deus hujus feowls exs
gt wentesinfidelina . nt-non fulgeas ilisilins
minaig Evangely glovia Chrifti.

DEISPVTATDO IBERIMA
& ';azx_gu_is, nulla, mode per manducasionem & A @&@@@ﬁ ﬁé%ﬁ@@

D4 Gl B S 51D

ueilis, 8¢ jucunda.

De pracipais credibilitaris noffre fidei
APLUIBCNLE .

E-hisifusé: & eleganrer differunt plures ex
58, Patribusiy Fettnlianus ‘in A pologetico,
& mlibroad Scapulam; Juftinus Martyr in ueras
qne Apologia, dlterfiad Antoninum Pium, alte.
raad-Senarum Romamimiy Choyloftembs homis

p lid;gued Chriftgs fir Pewsy Auguftivus libro de

utilitate. eredendiy adl finemy libriy libso conra
Epiftolam fundamenti eap.qdiby i de civirare 3
capyady fquead igide libs zecacapite s aulguead
1oy Eufebiust roroi fere opere de .praeparatione
Evangelica-ficur: & altero dedemonfiratione fia
militer Evangeliea.y Arnobids libo §wcontra Gens
tes, 8 Vancentiis Lyrinenfisin {foo commonito.
rio, Inrer R eceritiores veroclesantiffime: & locu.
pleriffime dehis feribiint Hierenymis Savanoros
},1 liby2. de Trivmpho Crucis Sitraliolibre cui
ricalusefl, Solatémm stinerss 7d ey Granaténfisip
Cazechifino parre 2ccap: 3. & lequentibus; Macl
cilius Bicinus ; in Jibie de Religione Chriftianay
Bofins duobus tomis defignis keclefia g Laidovis!
cus; Vives ; squinque libtis de verrace fidei Chiiy
ftiane 5 Spiritus Roterus; Ordinis Pradicatorumy;

& plures alija B Scholafticis aurem D; Thomasq

1. contra-Gentes cap. 61 8 ibiFerrarienfis ) Mi

chael Medinalib, 2« dereéta fidein-Denni ;- Belsy

larminus lib: 448 Boclefias Valentia quaft. 1:de
fide, punéto-fqiiend Turtianus fere delcripfie;
Baschelomaus Médinaqualt, 3,-introdudtonifin
3Dy Fhomax ;& Joannesa 8. T homa tonws
in,pytatadifp. 1.

Quze illi fusé 8¢ lato calamo feriplerunt ; nos:
brevitati. ftudentes ; breviter 8 direcinéhe expos
nemus s omniaque credibilicatis noftre fidei mos
tivafeu asgumenta ; .quasibnuniera fune jad duos
decim pracipua reducemus , quefuprveluriduns
decim ftelle,quibus prafulger myflicaillacorona
Ecclefiz , de quadicitur Apot, 12, Signum mag=
wum apparvirin celo . mulicr amiflaSole . @ %
capite ejus corona [felarim duodecim,

6l

Antigwitas fideiriofire s primum dredi bilitaiis

& nEdrimenfin ;

Qg argumentum, magni-ponderis eft ;-po= 439
E l £ I

teftque. fid bueviver ptopeti| Fides noflia
angiquiffimaelki: Eigo mendax Sofalfa eflenom!:

posely Confequentia fegirimaielt o ur cnim egreq:

gicdifensrie Terppllianusin libro-de praforiptid-!
nibus cotim mendagium it fempes véritarapoties
rius{allud enimovére: & |formalizen appellator
mendacium, ;- qued: & vero jarh: pofich: deficin 8

deglinar ) fi-noftra; Religio annquiffimafic ) &ors

omnem dliam precedat | neceasid fequinneams
mendacem-e fallam elle nonpoffest Anteceddns -
verg;probatug pumo; : quia fidescnolita abaplo:

mundisiafeentis exosdio fuit primo parenti tradiban

taziplinn emim in fidei myfteriis fuifle inftrnctamyr
Deo.iplo praceprore, Sap.1o. infituarurscion di-
civur;; H.ecillum gii primus formatis eft a.Dév pasi
ter arbis terrarumascim [olus ¢ffee oreatus. sonfhadie ¢

1




	Seite 204
	Art. I. Quodnam sit objectum fidei?
	§. I. Præmittuntur quæ apud omnes sunt certa,
	Seite 204

	§. II. Resolvitur difficultas proposita,
	Seite 205
	Seite 206
	Seite 207

	§. III. Præcipuæ objectiones solvuntur,
	Seite 207
	Seite 208

	§. IV. Objectiones contra secundam conclusionem,
	Seite 208
	Seite 209


	Art. II. Ad quid ultima fidei nostræ resolutio, tam quoad propositionem & revelationem credendorum, quàm quoad assensum quem fideles eis præbent, referenda sit?
	Seite 209
	§. I. Resolvitur prima difficultas, & error Lutheranorum & Calvinistarum proscribitur,
	Seite 209
	Seite 210
	Seite 211

	§. II. Alia difficultas expeditur, & sententia Cardinalis Delugo refellitur,
	Seite 211
	Seite 212

	§. III. Solvuntur objectiones,
	Seite 212
	Seite 213


	Art. III. An revelationes privatæ ad objectum fidei pertineant?
	[§. I. Prima difficultas resolvitur, & Deum nec per se, nec per alium mentiri posse, subindeque nec ex Deo dicente, fidei falsum subesse, demonstratur,]
	Seite 213
	Seite 214
	Seite 215
	Seite 216

	§. II. Corollarium notatu dignum,
	Seite 216
	Seite 217

	§. III. Præcipuæ objectiones solvuntur,
	Seite 217
	Seite 218

	§. IV. Solvitur argumentum ex ratione petitum,
	Seite 218

	§. V. Alia difficultas resolvitur, & per accidens, sive ex parte credentis, non posse fidei subesse falsum, demonstratur,
	Seite 219

	§. VI. Solvuntur objectiones,
	Seite 219
	Seite 220
	Seite 221


	Art. V. Vtrum obscuritas pertineat ad rationem formalem fidei divinæ?
	Seite 221
	Seite 222
	Seite 223

	Art. VI. Vtrum in eodem intellectu de eadem veritate simul esse possint fides § scientia evidens, seu clara Dei visio, tam secundùm actus, quàm secundùm habitus , vel faltem quantùm ad habitum unius, & actum alterius?
	Seite 223
	§. I. Rejiciuntur duæ primæ sententiæ,
	Seite 223
	Seite 224

	§. II. Solvitur difficile argumentum de Philosopho Ethnico, qui habet evidentem demonstrationem de existentia Dei, & sit Christianus,
	Seite 224
	Seite 225
	Seite 226

	§. III. Solvuntur aliæ objectiones, contra secundam partem conclusionis fieri solitæ,
	Seite 226
	Seite 227

	§. IV. Alia difficultas resolvitur, & tertia sententia ut  probabilior eligitur,
	Seite 227
	Seite 228
	Seite 229

	§. V. Solvuntur objectiones,
	Seite 229
	Seite 230


	Art. VII. Vtrum saltem evidentia in attestante, cum fide compossibilis sit?
	§. I. Quibusdam præmissis conclusio affirmativa statuitur?
	Seite 230
	Seite 231
	Seite 232

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 232
	Seite 233
	Seite 234


	Art. VIII. An objecta seu mysteria fidei Christianæ sint evidenter credibilia?
	Seite 234
	§. I. Conclusio affirmativa statuitur,
	Seite 234

	§. II. Solvuntur objectiones,
	Seite 234
	Seite 235
	Seite 236



