UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Clypevs Theologiae Thomisticae

Continens Tractatus de erroribus Pelagianorum, de Gratia, de
lustificatione & Merito, de Virtutibus Theologicis, & quatuor Cardinalibus,
ac de ineffabili mysterio Incarnationis

Gonet, Jean-Baptiste

Parisiis, 1669

§. Il. Solvitur difficile argumentum de Philosopho Ethnico, qui habet
evidentem demonstrationem de existentia Dei, & sit Christianus,

urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-77342

18,

5

152,

224

Ex his D. TI
ratio fundamen
breviter pr

Lis noftre conclufionis , ficque

. Forma habentes effeétus for-

/& vel contradiétoric oppelitos,

sEE .
mul effe 1n e Sed
& aflenfus fdei funt hu-

L

lem fubjedto ¢

us fcientificus ,
10di; citm primus reddat intelledtum ¢
videntem veritatem , & itaipfum ad eam de
minet , utnon it ei diffentire ; fecundus ve-
r0 conflituat i ure videntem ve-
& ut illum non

>
:
cat , fed potentiam {um re-

P
telle@Gum ob
a ipfum a

e & ohjedto non pollunt fimul effein eodem
J
telleétn,

Refpondent Adverfarij, non effe inconve-

nieéns quod per diftinéta mediaidem intellectus
claré & obfcore cognofcar eandem vericatem,

& circaillam fir convidtus & non conviétus, ne-
us & non necel ; upde ctim actus
fidei & (cientiz procedant per di inéta media,
ugnat quod fimul exiftant in eodem fub-

Sed contra primd : Quod non tollit oppofi-
tionem & centrarietatem formarum , nontollic
illarum repugnantiam & incompe{libilitatem :
Sed diverfitas medij non :nHu:Pg)}‘«_mﬂtit)t‘:(’ﬂ) &
& {cientie: Ergo nec

ol
tem,

contrarietatem actuum fidei
illarum repugnantiam & incompoflibil
Maior patet: nam 0',15'(‘-ﬁr.‘ﬂ & contrarietas eft
caufa formalis talis repugnantiz & incompoffi-
bilitatis ; effectus autem formalisnon poreft im-
pediri | nifi impediatur forma a qua caufarur,
Maior verd (nadetar: A &us fidei & (cientiz op-
ponuntur rationeclaritatis & ob(curitatis | liber:
tatis 8 neceffitaris ; primu» er eft obfearus &
liber , fecundus vero evidens & neceflarius , fal-
tem quoad {pecificationem: Sed diverfitas me-
diorum non tollic ab a&u fcientifico claritatem &
neceffitatem | nec ab affen(u fidei obfcuritatem,
autlibertatem, ur de fe patet : Ergo diverfitas
mediorum non tellit oppofitionem & contrarie-
tatem actuum fidei & [cientiz.

Contra fecundo: Tenebrz & lux,licét caulentur
adiver(is caufis, fitamen comparentur ad idem
fubjeum, non pofTuntell2 fimul, quia privative
inter feopponuntur:Ergoetiam diverfitas medio-
rum non poteft facere quod affenfus habentes
effectus formales p[ivariv& Oppoﬁtos, fimul in
eodem fibjedto exiftant.

Contra tertio: Si diverf(itas mediorum {ufficeres
ad tollendam repugnantiam & incompoffibili-
tatem , quam affenfus oppofiti & contrarij inter
fe habent , fequeretnr non foliim fcientiam & fi-
dem, fed etiam fidem & hzrefim , pofle fimul in
eodem intellectu exiltere ; quiafides & hxrefis
ex diverfis mediis procedunt ; Sed hoceft abfis-
dum , ctim fides & error ad invicem comparentur
ficut lux & tenebrz: Ergo &illud.

Contraquarto : Ipfamedia qua fidem & (cien-
tiam caufant , opponuntur contradi&orié: Ergo
non poflunt fimul efle in eodem intelleétu, fubin-
deque nec fides & fcientia, ratione diverforum
mediorum. Confequentia patet : Antecedens
probatur. Medium actis fcientifici habet pro
fuo effeétu formali , reddere objectum in fe
evidens ; revelatio verd oblcura habet illud red-
dere obfcurum , fen non evidens : Sed evi-
dens & non evidens opponuntur contradifto-
rié : Frgo media qua fidem & (cientiam canfant,
contradi¢toriam oppoﬁtiuucm implicant,

toliad Roman. § 7
I que fides illius rei qr

abfentiam fui obj

rancim ind

clinet in bonym

latens , & {;
ut e

incliner in bonum abfens
Ty,

Ei.;|.[x?u?i?cqr[p5)

illenem termini , ip

1 ad wifion

in qll'l fflu atur o

fUmnis

din

1 per [}

~ g i

le ficutfi quis 1:.-[“:,UL"( benum qued pe
der ; fimul mov
quiefcerer ; quod evidentem involvit

Yionem:ita {1 idem kum Gmul v
crederet , moveretur ad ejus vilionem
il inaétuali vifione exifteret : quod erian
s meverl enim -ad y

ur ad termifum, , & i eo

contradi

uL\;t-":

ionem,

2, (ed foldim in ejus potentia,

conclufie alid rati

icat qued idem
1 o 1

em
Te:

ot 3 contra vero |
"!V_’O't‘:f!'f.l enim i
get pid m
qua vec ad aflen
vjedti, utinfra demonftrabitur
nique fi fides, & fcientia, feu vifio, poffent
fimul effein eedem intelle@u de eodem objzclo,
ftinus rradk. 79. in Joan. deB.
ceret: Non hoc oredidit quod
dit, alind credidic : vidit enim
Deum. Quibus fimilia habet
Greg s magnus , articule pracedenti relatus,
& . Thomas hicart.4.ad 1.

Ha rationes probant non {olim actus, fed
etiam habitus fidei & [cientiz, de eadem verita-
te fimul ftare non poflein eodem intellecta: non
minus enim repognat habitualis cognitio ey
dens , & habitualis cognitio non evidens , circa
idem objeftum , & in eodem intelledtu, quim
actualis. Similiter zqué repugnat eundem intel-
le@um efle imulin habituali vifione alicujusob-
jecti , & in habituali tendentia ad ejus vifienem,
ac in actuali. Praterea impoflibile eft adtus ali-
quos opponi inter {e, & iplos habitus ad tales
actus inclinantes non cpponi: fiquidem incli-
nationes aliquz intantum dicuntor oppoﬁ:x,
inquantumad atus oppofiros inclinant. Addo
quod , cim fpecificata defumant totam fuam
fpecificationem , fubindeque & oppofitionem,
a fuis fpecificativis , & habitus [pecificentur
ab afibus ; aliqui a&us implicane fimul,
implicat fimiliter quod eorum habitus fimul
exiftant,

non eratcur Au
Thoma Apofto
el

T

1

nem 5 credids

howmi

§. II,

i
umentum de Philofopho _Er!;m-
identem demon/trationem de e
entia Dei, & fit Chriftianns.

Solvitur difficile arg

4

Ontra primam partem noftrz conclu-

fionis objici foler difficile argnmentum,
quod fusé profequitur Sunarez difp. 3. de fide
feft. 9. poteltque fic breviter propoui. Quan-
do Philofophus echnicns, qui fcic evidenter Denm
elle, fic Chriftianus joportet quod etiam _ﬂf-‘l-'?-li
yerifarem

16,

i




h

i

(7}

Ij’:.

159+

160,

161.

162,

DE OBIECTO FIDE

yeritatém illam; nam ut aic Apoftolus ad He. A accidens &

brzos 11. Accedentem ad Dewm oportet credere
guia ¢ff » quod Tridentinum {e: 6. cap. 6. ex-
plicar de actu fidei; & ramen per C_hrl!h_mcc re-
ligionis profeflionem , nen amircit {cientiam evi-
dentem & actualem , quam habet de exiftencia
Supremi Numinis : Ergo actus fidei, & actus
{cientiz evidentis, polfunt elfe fimul in eodem in-
tellectu , circa eandem veritatem,

Refpondeo negando Anrecedens, Ad cujus
probationemin primis dlco S _.'}po[lolum ibi non
loqui de illis qui fcientiam five demonftratio-
nem habent de exiftentia Dei , fed de iis duntaxat
qui ed carenc : nam ut ait D, Thomas quaft. 4.
deverit. att. 9. in corp. Aliquid eft credibile non
[impliciter [ed re[pectu alicujus . et Deum
effeunum . ant incorporens , & hujufmodi : ¢ de
franihil .ql'."mffruﬂ.-‘fm quin fint ab aliguibus [Cita,
quieorum habent demenfirationem , & ab aliqui-
bas credita » il borum demonftrationes non pe

erunt : [ed impo|fibile eff quad fint ab eodem (tira
¢ oredita, Ethicarc, g ad 3. hacleribic: Qne de-
monftrativi probari poRunt . inter credenda nume-
rantur ¢ non guiade ipfis fimpliciter (it fides apud
omnes , [ed quia preexiguntur ad ea gua funt fidei,
& oportet ea [altem per fidem prefupponi ab his
gui cornm demonflratsonem non habent.

Secundo dici potc&, c}uod Paulus loco citato
non exigit fidem de exiftentia Dei ur authoris na-
turz, (ed ncauthoris fupecnataralis, fub qua ra-
tione non attingitar pec l)hl!ofcphinm , necla-
mine. nacarali demonftratur,” Qua etiam {olutio
& do&rina [umitur ex D. Thoma hicare. 7. ubi
docer quod prima credibilia , in quibus czreriar-
ticuli Adei continentar, {untilladuo qua Pavlus
ibi proponit, [cilicet Denm efle , & remunerato-
rem eflé : Deusautem ut continens myfteria fu-
perbacuralia, non eft author naturalis, fed fuper-
naruralis ;: Ergo Apoftolusloco citato non exigit
fidem de exiftentia Dei ut authoris nature , & uc
cognofcitur per naturalem Philofophiam, fed ut
eft author fupernaturalis, & proutlumen natu-
rale intelleltfs tranfcendit. Unde idem S, Do-
dar quelt 14, deverit, art, 9. ad 8. dicit guod
usitas effentia divine . qualis ponitur & fidelibwus,
feilicet cum omp Par!.-n:i:i_.{j' omnium providentias
& aliis hujufmodi qua probari non poffient » ariick-
lum confHtuit,

Inftabis : Si Philofophus ethnicus, qui habes
demoni{trationem evidentem de exiftentia Dei ,
non poffer, poltquam fackus eft Chriftianus, il-
lam credere, {equeretur quod effet circaillam ve-
zitatem , ratione {uz (cientiz , pejoris conditio-
nis, quam fidelis idiota : Sed hoc non deber ad-
mitti, ut conftar: Ergo necillud, Sequela proba-
tur » Qui minorem habet certitndinem dealiqua
veritate, pejoris eft conditionis circ&iﬂam,quim
ficille qui de eadem veritate majorem habet
certitudinem : Sed fi Philofophus ethnicus, poft-
quam fadus eft Chriftianus , non poflet credere
exiftentiam Deiy minorem haberet de ea cerritu-
dinem , quam fidelis rufticus & idiota ; non enim
haberet deilla veritate, ficur ifte,certituding fidei,
fedtantim certitudinem fcientiz nataralis, que

Flaud dubi¢ minor eft certitndine fidei : Exgo circa
illam vericatem | ratione fuz {cientie , pejotis
effer conditionis , quam fidelis idiora.

Ad hancinftantiam refpondentaliqui ex noftris
Thomiftis, nullum effe inconveniens ,adwircere
quod ille Philofophus non habeat tantam ceri-
tudinem ;quantam habezrufticus, de his que per

Tom. IF.

c

D

E

L 21§

L prefuppofitive perrinent ad fidem,
cujufmodi lunt omnia illa qua: polfunc cognofct
evidenter per demonftrationem : nec proprerea
deterioris efle conditionis ; tum quianihil amit-

tit de merito fidei , ciin fitin pracparatione animi
ad firmicer credendum per fidem illas veritates, fi
non cognofceret eas evidenter per {cientiam &
demonilrationem : tum etiam qlma; videtur con=

naturalius hominj | [ubindeque pecfedtilis, attin-
gerecerto, certitudine nacurali, & (imul eviden-
ter, verirates ex (e evidenter cognolcibiles,quam
cognolcereillas certo , certicudine {upernaturali
conjuncta eum obfturitate, H zc (latio probabi-
litate non carer. Nihilominis

{s‘c:-nndf} refponderi potelt, quod quamvis Phi-
lofophus Chriftianus | habens demonfirationem
de Dei exiftentia, eam non poflitcredere , poteft
tamen de illa certitndinem [upernatacalem habe-
re,, ficut rufticus, fubindeque non eft pejoris con-
ditionis circaillam veritatem , awrendendo etiam
pracist ad certitudinem, Diverfimodé autem hoe
explicant noltri Thomifte : Bannez enim & Me-
dina dicunt, quod fcientia & fides [e. mutud ju-
vantin hisin quibus non opponuntur; unde ciim
non oppenanturin cerritudine | in illa (e murug
juvant; & ficexallen(u fidei derivatur cerritudg
quadam (upernaturalis inaflenfum feientificum,
quem ille Philolophus habet de hac veritate,
Dens eft. Alijaflerunt, quod ficut cogitativa &
appetitas {enfitivus hominis , ex eo quod radi-
cantur & conjunguntur cum intelledtu & volun-
fate in eodem fuppofito , parricipant aliquam
perfectionem, ratione cujus pofTunt aliquo mode
difcurrere , & liberé operari; & ficut lumen An-
geli fuperioris confortat & perficit inrellecti.
vam potentiam inferioris , proponendoilli obje-
€um altiori modo illuminatum , & fic commu-
nicat Angelo inferiari perfe@iorem modum in<
telligendi , quam fecundim fehabeat, ut docer
§.Thomas 1.p. quet. 106, art. 1. & pluribus aliis
locis : itaeriam [cientia, exco quod in Philofo-
pho Chriftiano conjungitur cum fide, parrici-
pat aliquam petfectionem , ratione cujus poreft
fno adkui cersicudinem quandam ordinis fuperna-
nH‘.\[iS (L)IUE'I"'JW'}CIIFC.

Sed hi modidicendinen videntur plené (arisfa-
cere . & contra !!rf:'ﬂl'.'.'ﬂ i‘nilitat th ;irgl‘l!‘ﬂcﬂ[llln
e. Nullas babitus poteftinfluerein a&um,
15 objecto non relucet ejus ratio formalis |
fub qua ,alias tur wltra propring (pecificati=
entifice non reperitur ratig
formalis (ub qua fidei , nimirum revelatio obfeu~
ra : Ergo fides non potelt in illum influere certi-
tudinemn fupernaturalem , vel majorem quam

{cientia nata fit parere,

Secundus etiam non videtur difficultatem om-
nino {olvere : quia ficut cogitativa, & appetitus
fenfitivus hominis , ex conjunétione quam ha-
bent cum intellectu & voluntate, non parrici-
panttantam perfedtionem difcarsis & libereatis,
quanta inintelle@tu & voluntatereperitur ; & fi-
cur quando Angelus {uperior illaminar
rem , non recipicar illuminatio illain inferi
excellenter, ficutin {uperiori; & ided (up
j&mpf? remanent in altiori ovdine , & per;‘"cf};n?‘fm
[cientiam babentes s ficus unam & eandem rem
pfmf'is: inrelligir magifter qﬁ?;m zf{[&'i‘m’ier: s gL gx
eo addifeit , utinquit S. Doltor loco citato,art.4.
ita licér lumen fcientiz, ex conjun&ionead lu-
men fidei , quod eft (uperius & firmins ; majoremi
cerritudinem in (o altu caufare poffir, E{u&m ex

F

1634

164s




165,

167.

226

naturanatum fic parere, nequit ta-
us cnn}\mé{;oms - m:‘.m:nlm ip-
. cerritudinem , quanta reperitur in
ic manet argumentum iniuo r(j-
eftat explicandum ,quomodo 1"’]‘-?-
lofophus Chriftianus non habeat minorem cerci-
tudinem de exiftentia Dei , quam l'llllicl'lﬁlﬁieii.s.
Undead plenam hujus difficultatis refolutionem,
Dicendam eft primé , quod licet habitus fidel
in Philofopho Chriltiano non poflic per e & di-
reété {e cxendere ad illam propofitionem , .Deu-s
eff s necproinde directe in eam i‘nﬂ-.:cre certitudi-
nem fupernaturalem , indirecté tamen & per ac-
cidens poteft illam attingere ; quateniis fcilicet
illa vircualicer & implicite continetarin aliis pro-
pofitionibus obfeuré revelatis, & per fead fi-
dem pertinentibus quales fune ifta : Deus eft
Trinus : Dens efF incarnatus; in quibus ifta, Dens
efF, virtualiter & implicite continetur. Etitaex
certitudine fidei, formaliter terminataad has pro-
politiones, peraccidens refilire poreft in aflenfum
feientificum hujus propefitionis, Deus eff, certi-
tudo quadam {upernaturalis , & major quam
{cientia nata fic parere. Ex quo fitquod Philofo-
phus Chriftianus , _acqu'nendo l'cu'nr::lm‘ de illa
propofitione, non fiat deterioris codirionis quam
ant=a . nec minorem deilla habeat certitudinem,
quam rufticus fidelis. . :
Secundo dici poteft, quod ficut poteft quis ean.
dem conclufionem cognofcere per medium de-
monftrativum , & per medium probabile, tunc-
que cogpitio per medium probabile,noneft actus
opinionis,quia non eft cojunétus cum formidine,
fed eft actus fectidarius feientiz ut docét Philofo-
phi in Logica:ita fimiliter Philofophus Chriftia-
nus hanc pm}*oﬁm‘oni‘, Deies eff vel Dews eff units,
cognofcere poteft, illique affentire per medium
demonftrativum , & propter authoritatem Det,
in (acra Scriprura hoc fpe dicentis 5 & tunc ralis
cognitio & affenfus , proprer Dei authoritatem,
non eft actus fidei, quia non eft cum inevidentia,
nec Dei authoritas eft totalis & pizcila caula al-
fentiendi; fed eft actus fecundarivs fcientiz, ut
reété explicat Capreolusin 3. dift. 25. quaft, uni-
ch art, 3. ad 3. his verbis : Fidelis acquirens fcien-
tiam de hocquod Dens eft unus . tenethoc per du-
plex medinm , [eilicet authoritatem Dei ¢ per
medium demonflrativim : [ed ex hocnon fequituy
squod affenfies canfatus exillis duobis medizs , fit
altus [cientia ¢ fidei . [ed foliim fcientia . quia
nom omnis affenfus canfatns ex anthoritae eft cre=
ditivus , nifi authoritas illa fit rotalis & precifa
caufa. Ex quibus patet, quod licet Philofophus
Chriftianus non poffic fimul habere{cientiam &
fidem de hac propofitione, Dews eft, vel, Dens
&ff unus, poteft tamen deilla habere imul certi-
rudinem fcientiz , & certitndinem fide ; cerritu-
dinem quidem fcientiz , quatenus affentitillive-
rirati prim propter medium demdftrativam;
cectitudinem vero fidei , inquantum fecundario
illi veritari affentic propter divinam revelationg,
Dices : Affentire conclufioni proprer teftimo-
mium fupernaturale , non poteft etiam fecundario
convenire fcientiz naturali : Sed [cientia, qué
ofophus Chriftianus fcit evidenter' Deum
efle, eft naturalis, reftimonium vero Deireve-
tis eft fupernaturale : Ergo nequit per talem
iam veritati illi affentice , etiam {ecundarié,
1oy nonium Dei ipfam revelantis,
Refpondeo diftingnendo Majorem : Aflentire
conclufioni propter teflimonium fupernaturale,

fe, 8cexfu:

ratione b

men,
fum infl

nfu hdet
o

B mas qum[‘t 22, de verit. art. 13

E:

DISPVTATIO PRIMA

A non poteft etiam fecundario convenire {

£
naturali,precise fecundim (e & ablolute fumpre,
concedo [\id’orcm non PDT.CH; CO]lVCI]erIEiCiitix
naturali, ut conjunétz com habitu fidei, quorale
teftimonium cog\gnu{titur , hego Majorem. Sicug
enim virtutes morales , quamvis ex {eipfis praci.
s¢ non poffint elicere aftus meritorios, polffunt
tamen ut conjunéke cur charitate : {ic licée {cien-
tia nataralis, in Philefopho Chriftiano, ex fe
prxcif,{:' incapax fit aflfentiendi {uis conclufioni-
bus , proprer divinum teftimonium , nihilomingg
ex unione quam habet cum fide, qua divinum e~
ftimonium artingitur , poteft fecundario talem
affenfum elicere. Ratio eft,quia utdocet D. Tho-
virtus {uperiog
conjunétainferiori, eam perficit,iplique commu-
nicat modum operandi fuperiorem, imo aliquan-
do contrarium, ad eam quem habet ex {ua natura
pracis¢ fumpta : unde videmus quod licttagua
matis ex {ua propria natura LCl]L]&L’ deor{um , ex
influxn ramen lunz habet morum accefsiis & re-
cefsfis: & fimiliter licét orbes planetarum ex pro-
pria natura habeant folim moveri ab occidente
it orientem , virtute tamen primi mobilis, cui
conjunguntur, feruntur ab oriente in occidentem,
Voluntas etiam | licer ex (na natura foliim habeat
velle, ex participatione tamen intelledtis haber
velle modo quodam collativo ; unde aftus inten-

C tionis refpicit finem comparative ad media, &

eletio comparat ipla media inter fe, & unum
pra alio accipit. Demum ratio participat vim
movendi a voluntate , qua eft primum movens
quoad exercitium : quare actus imperij fopponit
ele@ionem veluntatis, & ab ipfa efficacam &
vim motivam participat, ut in Tractatu deacti-
bus humanis fusé declaravimus.

g L11:

Solvantur alie objeiliones , contra [zeundam
partem conclufionits fieri folita.

Ontra {ecundam partem conclufionis,in qua

D diximus habitus fidei & [cientiz non poffe

fimul exiltere , objicitur primo. Qua comparan-
tur adinvicem frcut duo lumina , quamvis unum
fit majus in ratione luminis quam alind , poffunt
tamen elle fimul citcaidem objedtum , ut paterin
Sole , 8 candela: Sed fides & fcientia comparan-
tur adinvicem ficut duo lumina; quamvis enim
fides dicatur obfcura , fi comparetur evidentiz
{cientiz, veré tamen eft lumen intelle@uale; unde
D.Petrus eamin f{ua fecunda Epiftola vocat fucer-
nam lucentemin caliginofo loco; & Chryloftomus
fuper Marthzum dicit quod fides lam pas eft,quia
ficut lampas illuminat domum , ita fides animam:
rgo potelt efle fimul cum {cientia, tanquam cum
tero lumine. circa idem objectum.
Secundd : Quz opponuntar ad invicem folim
contrari¢ , poflunt effe imul de potentia Deiab-
foluta: Sed oppofitiointer habitum fidei, & ha-
bitum {cientiz, eft tantiim conri#ria, quandoqui-
dem eft inter duo entia pofitiva, non vero intet
ens pofitivum & privativum : Ergo habitus fidei,
& habitus {cientiz , poflunt, (altemde pmcntil
abfolura , fimul in eodem intelleGu exiftere.
Tertio : Habitus opinionis & {cientiz polfunt
efle fimul in eodem intellectu, quamvyis unus fie
obfcurus , & alrer evidens, quia opinio & {cientia
per diverfa media procedunt,urdocet D.Thomas
ins. dift. 31, quaft, 2. are, 1, quaftiane. 1.ad 4. his
verbis ; Opinio ¢ [cientin; quamvis fint de codems

Dify;
g

68,

170+




	Seite 224
	Seite 225
	Seite 226

