

# **Clypeus Theologiæ Thomisticæ**

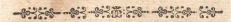
In Tres Partes Divisus, Et Quinque Volvminibvs Comprehensvs
Tractatus de Prædestinatione, de Trinitate, de Angelis, & de homine

# Gonet, Jean-Baptiste Coloniæ Agrippinæ, 1671

Disp. II. De processionibus Divinarum Personarum ad quæstionem 27. primæ partis,

urn:nbn:de:hbz:466:1-77146

Respondeo concesso Antecedente, negan-A do Consequentiam: nam ut docet D. Thomas infrà quæst. 30. art. 2. ad 1. & quæst. 9. de potentia art. 9. ad 27. Licet sint quatur relationes in Divinis, una tamen earum, scilicet Spiratio, non est proprietas personalis, neg, constituit Personam, & ideò non sunt in Deo nistres Persona.



# DISPVTATIO II.

De processionibus Divinarum

Personarum.

Ad quastionem 27. prima partis.

Divina Sapientia educit de thesauris suis, disputant Philosophi cum Aristotele in libris Metheororum, & Senecalib.5. naturalium questionum cap. 4. De processione verò Divinarum Personarum, quæ ut ait Bernardus serm. 1.Pentec. Posuit nubem latibulum suum, agunt Theologi cum Doctore Angelico in hac parte quæst. 27. Verùm si adeò obscura & arcana est ventorum quos natura producit origo, ut vix de ea Philosophialiquid certi audeant asserere, quis aternam & ineffabile Divini Verbi, & Sancti Pneumatis originem agnoscere & explicare valeat? Generationem illius, & istius processionem, quis enarrabit ? Stupet certe natura, suspicit ratio, Philosophia miratur, dum audit unam Personam Divinam, ab alia fine ulla prorsus causalitate & dependentia originari; in alio sine passione recipi; ad alium non tanquam ad effectu, sed tanquam ad simplicem terminű tendere. Fides tamen hæc docet, cui natura obsequi, parere ratio, & Philosophia subjici debet; ur constabit ex dicendis in hac disputatione, in qua de exi-Rentia, quidditate, & principio divinarum processionum disseremus & cur uni exillis, non ve- D rò alteri, ratio generationis conveniat, discutiemus: invocata priùs, his carminibus, Spiritus Sancti gratia.

Aura potens, amor ignipotens, spirabile numen: Amborum communs amor, cæli aurea slamma: Sancte veni, Sanctis accende ardoribus orbem. O Divum slamen, nostris te mentibus assla.

### ARTICULUS I.

An sint in Deo processiones ad intra?

S leut duplex est Divinarum actionum genus, aliud immanentium, aliud transeuntium, per illas ad intra agit, per has aliquid ad extra operatur: ita & à Theologis dua distinguntur divinarum processionum species; ad intra videlicet, & ad extra; immanentium & transeuntium. Per illas una Persona divina ab alia procedit; per issa verò creatura à Deo tanquam à primo principio & prima causa emanant. De primis solum sicaginus cum Sancto Doctore, & primò inquirimus an illa de sacto dentur in Deo?

9. I.

Dari in Deo Processiones, authoritate Scriptura, ru. tione Theologica, & duplici congruentia ostenditur.

Dico igitur, dari in Deo processiones, pu quas una persona ab alia procedit.

Probatur primò: De Mysterio Trinitatis, & processionibus divinis sciendum est juxuid quod ex Scriptura habemus, cum hacrationis naturalis captum superent: Sed ex Scriptura habemus dari in Deo processiones, quibus un Persona ab alia procedit: Ergoitasentiendiest Minor probatur, nam Ecclef. 24. Divina fapien tia dicitur ex ore Altissimi (est ex intellectula tris) prodiisse. Et Sap. 7. vocatur emanatio queles charitatis omnipotentis Dei. Et Michea g. dicitu. Egressus ejus ab initio à diebus aternitatis. Clarius a huc eaden veritas in novo Testamento engimitur nam Joan. 7. Christus de seiplosicar Ego scio eum (scilicet Patrem) quia abipso sum. E cap. 8. Ego à Deo processi. Et cap. 15. de Spiritu St. Coloquens, ait : Cum venerit Paracletus, quemp mittam vobis à Patre, Spiritum veritatis, qui a Pam procedit.

Constat ergo ex sacris litteris dari in Deon æterno processiones, Divinarum Personarun productivas; quas non licet per metaphonn interpretari, ut faciunt hæretici: primo ob tegulam Augustini, qua afferit verba Scriptuz in proprietate effe accipienda, quando ene nullum sequitur absurdum; nulla autemseque tur absurditas ex eo quòd in Deo verè & propr processiones ponantur, nt constabit exargumentorum folutione: fecundò ob authoritaten Conciliorum, & SS. Parrum, propriè easesponentium; fic enim habetur in Symbolo Conc. lij Niceni: Credo in Deum Patrem & in lesum Chi stum Filium ejus unigenitum. & ex Patre natumann omnia sacula: Deum de Deo, lumen de lumine, Dum verum de Deo vero. Et ibidem asseritur, Spiritu Sanctum à Patre Filioque procedere. Iden profitetur Concilium primum Constantinopo litanum in suo Symbolo, ubi de Spiritu Sanda hæc adduntur: Credimus in Spiritum Sandon Dominum, & vivificantem, & ex Patre pul dentem, & cum Patre & Filio adorandum. H concinunt Athanasius in suo Symbolo quol in Ecclesia cantatur; Dionysius Areopagi cap 1. de divinis nominibus, Gregorius This maturgus in sua fidei confessione, Justinusia Dialogo cum Triphone, Hilarius, Augultinas alijque sancti Patres, relati hic a Gonzale, W Salmanticensibus.

Probatur fecundo concluso ratione Theologica. De side est dari in Deotres Personasdillas etas in unitate essentia, ur contra Sabellianos. Arrianos disputatione præcedenti ostendimus Sed distinctio realts Personarum in unitate sentire, absologi, processione unius ab alia subsiste renequit: Ergo danturin Deo processione Minor probatur: Tumquiaex D. Thomason quæst. 11. att. 3. & 11. cont. Gen. cap. 42, om multitudo sicut debet reduci ad unum, itade bet derivari ab uno principio. Tum etiam, cessante processione, cessa or prositione originis, non possimo plures Persona distingui, nis divestitate nature. Unde Hilarius in libro de Synodis: Camana pres

grego

EZ ex

DE PROCESSIONIBUS D. PERSONARUM.

nsinfia quart.;; art. 4, ad 4. afferit quòd poneuter maj civiles, est ponere duos Deos, & duae natu-

Deniq licet non possit conclusio ratione namilierdenter oftendi, potest tamen duplici ongruentia fuaderi. Primam fusè profequitur Rehardus à S. Victore libro 3. de Trinit. infinimunq bonitatem & fæcunditatem, qualis dature divina, decet summa & infinita commanicatio: unde dicitur Maiæ 65. Nunquid qui murre facio, steriliu ero? At feclusa procefme unius Persona ab alia, fumma & infinita ommunicatio nequit subsistere; cùm ad extra im initomodo possit Dei natura diffundi: B odatur in Deo unius Personæ ab alia pro-

es, per

atis,&

uata id

ationis

riptura

us um

ndiet,

quaden licitur,

o expri-

fican

Jum. E

quemen

Deoah.

onaiuo

ob re-

ripturz

n legu-

propri

x argu-

ritetem

s expo-

m Chi.

tum and

e, Dean

inopo-

Sandin

o quoi

Page The

nos &

ste di-

iones-

secunda, quâutitur D. Thomas hîc art. r. in more, potest sic proponi. Quicumq; intollirathociplo quod intelligit, producit aliquid nle, quod est conceptio rei intelle da, & di-Werbum: Sed Deus est intelligens, imd & impremointellectualitatis gradu: Ergo in sui unoneproducit Verbum; cumq; verbi accimilisproductio divine naturæ non cógruat, undebere esse Verbum substantiale in Deo. Itautem vis hujus congruentiæ melius permater, & solvatur instantia quæ fieri solet in manum: Advertendum est, quòd quando C Momas ait: Quicumq intellegit, ex hocipfo quod munt, product Verbum, hoc non debet intelligéquacumq; intellectione (non enim de ramemtelle aionis ut sic, est Verbi productio, a constatinvisione beatifica, in qua, juxta onmunem Thomistarum fententiam, Beati Mumproducunt verbum) sed de intellectio-Ronnaturali, qua quælibet creatura intelledulissepsam intelligit. Unde vis hujus conwenizineostat, quod cum creatura intelleule, etiam perfectissimæ, in omni sua connaunh intellectione verbum producant, conmmeltquod Deus, qui est in supremo gradu morarum intelligentium, per suam intellectioamonnaturalem, quæ est sui ipsius cognitio, D am Verbum producat.

Dices: Angelus seiplum connaturaliter inligit, & tamen in cognitione sui non produarebum, cum ejus substantia sit præsens imchate per seipsam proprio intellectus: Ergo apiumillud D. Thomæ sic explicatum, non

duniversaliter verum.

Respondeo negando Antecedens: licet enim bitantia Angeli sit per seipsam præsens promintellectui, per modum actus primi, & tate intelligibilis, non tamen per modum imsfecundi,& termini actuintellecti: quia ad borequireretur quod esset in supremo intelli-Mitatis gradu, & actus purus omnem potenaltarem excludens. Unde licet substantia Anth tuppleat vices speciei impressa in cognitiowhi, nequit tamen gerere vices verbi & spetherpressa.ut docet D. Thomas 4. cont. Gent. ap.11. ubide Angelis seipsos cognoscentibus hquens, ait: Licet intentio intellecta sit eu omnino umpfica, non tamen ipfa intentio intellecta est wam substantia, quia non est idem in ess intelli-

Aliteretiam potest principi i illud Divi Thome expueari, intelligendo illud per distributioatm compleatam, non ex parte intellectionum,

massi ination and 4. afferit quod poneeo ipso quod est intellectualis natura ) in aliqua fua intellectione verbum format. Et sic intellechum hoc principium, est universaliter verum: nulla enim datur natura intellectualis, quæ ih aliquaintellectione verbum non producat; ut constat inductione in natura angelica & humana, quæ non folum in omni cognitione naturali, sed etiam in aliqua supernaturali, verbum producunt, v.g. in cognitione fidei, vel prophetiæ. Cum ergo Deus sit naturæ intellectualis, & in supremo intellectualitatis gradu existat, congruum est in eo reperiri aliquam intellectionem producentem Verbum, quæ est intellectio Paterna; quamvis ab intellectione essentiali, quæ convenit Filio & Spiritui Sancto, & Deo secundum se considerato, & utabstrahit à personis, Verbum non producatur: quia in illis non est intelligere cum modo fœcunditatis, ficut in Patre, defectu oppositionis relativa, & distin. Aionis realis à termino procedente.

Dices: Quamvis creatura in oinni cognitio- 9. ne naturali, & in aliqua supernaturali, verbum producant, illud tamen non formant quando verfantur circa objectum infinitum clare vifum: unde, ut suprà dicebamus, in sententia Thomistarum, in visione beatifica nullum verbum producitur: Ergo cum Deus seipsum clarè videat, & comprehendat, ex creaturis arguendo, potius concludi deberet, Verbum ab intellectu divipo non produci, quam ejus op-

Confirmatur: Productio verbi in nobis pro- 10. venit ex imperfectione, nimirum exindigentia ipsius intellectionis, que requirit objectum in ratione termini intra ipsum intellectum, & ex defectu objecti, quod non habet sufficientem actualitatem, & conjunctionem cum intellectu. in ratione termini intellectionis: Ergo cum intellectio divina fit supra omnem illam imperfectionem elevata; ex eo quòd in intellectione creata reperiatur expressio verbi, convincitur

non reperiri in divina.

Ad objectionem respondeo, concesso Ante- 11. cedente, negando Consequentiam: nam quòd intelligentia creata, circa objectum infinitu clarê visum, verbű non producat, provenit ex duplici capite. Primò quia in creaturis productio verbinon est ex fœcunditate, sed ex necessitate; & cum circa objectum infinitu, quod de se est in ultima actualitate, verbi productio necessaria non sit; consequens est, quòd'in ejus clara visioneverbu abintellectu creato non producatur. Secundo id provenit, quia objecto infinito per essentiam repugnat per verbum creatum repræfentari quiddative, non minus quam per ipeciem impressam creată, ut in Tractatu de visione Diff Beata oftensum est. Ex quibus rationibus nulla 2, militat in intelligente increato: tumquia Ver- art.1. bum non ex necessitate, sed ex fœcunditate producit: tum etiam quia verbum ab illo produ-Aum, est ejuidem naturæ, ejusdemą; imaterialitatis cu objecto intellecto, ac proinde ex nullo ex illis capitibus ei repugnat producere Verbum. Unde vis congruentiæ D. Thomæ consistitinhoc: Omnis intelligentia creata circa proprium objectum in aliqua intellectione verbum producit: Ergo & intelligens increatu, circa luu objectum, Verbum increatum producit, cum

talis productio nonrepugnet ex aliis capitibus. A sufficit quòd habeat distinctum modum esta di: nam ab intellectu informate (de nam ab intellectu informate ( concello enim Antecedente, neganda est etiam Consequentia. Nam quamvis intellectiones creatæ habeant producere verbum ex imperfectione, scilicet ex indigentia, & defectususficientis actualitatis in objecto ad quod terminaptur; id tamen quod est producere verbuin, est perfectio quadam; dicit enim fœcunditatem, quæ quamvis 'in creaturis non possit elle nisi adjunctà imperfectione, nulla ramen apparetrepugnantia, quominus possit ab imperfectione depurari, & sic depurara esse in Deo. Undesit ut valde congruè inferatur à D. Thoma, supposità fidei revelatione, intellectionem di- B vinam habere illam fœcunditatem, & producere Verbum: quia omnis perfectio in creaturis reperta, debet esse formaliter in Deo, si ab omni possitimperfectione depurari.

5. II.

Solvuntur argumenta in contrarium.

OBjicies primò: Entià se, & primo principio, repugnat ab alio procedere: Sed quævis Persona Divina est ens à se, & primum principium: Ergo nequit una ab alia procedere.

Respondeo distinguendo Majorem: processione ab alio ut à causa, concedo: ut à principio originis, omni dependentia & causalitate seclusà nego. Unde esse à se, dupliciter sumi porest; primo ut excludit principium extraneum seu alterius natura, & sicomnes Persona Divina, & quælibet illarum est à le : secundò ut excludit reale principium ejusdem natura, & sic solus Pater est à le.

Dices: Non potest intelligi processio sine dependentia personæ procedentis à producente: Ergo si una persona non possit ab alia dependere, non potest ab illa procedere. Consequentia patet, Antecedens probatur. Procedere abalio, est non posse esse sine illo: Sed non posse sine alio D esfe, estabillo dependere: Ergo procedere de-

pendentiam importat.

Respondeo negando Antecedens: ad cujus probationem, nego Minorem: nam unum relativum fine alio essenon potest, nec omnipotentia fine possibilitate creaturarum, in veriori sen-tentia; & tamen nec relativum à correlativo dependet, nec omnipotentia à possibilitate creaturarum. Plus ergo ad dependentiam requiritur, quam necessaria connexio, scilicet quòd sit ratione subordinationis ad aliud, ad qua necessariò exigitur alieras in natura. Solutio est D. Thomæ in opusc. contra errores Græcorum cap. 7. ubi ex Athanasio docet, Patrem non posse esse sine Filio, & Spiritu Sancto, & tamen illis no ege- E re, eò quòd conveniat in essentia cum illis. Et 4. contra Gent. cap. 4.ad 9.ait, unam Personam Divinam non pendere ab alia, quamvis sine ea esse nequeat, quia eadem est essentia utriusque.

Instabis: Quod proceditabalio, debet habere distinctum esle, distinctamq; saltem numero naturam ab islo: Ergo si Personæ Divinæ in eadem numero natura subsistant, una non potest

ab alia procedere.

Respondeo negando Antecedens: non enim necessarium est, ut omne quod procedit ab alio, habeat naturam aut effe distinctum ab illo, sed di: nam ab intellectu informato specieintilla gibili proceditverbum, quodest ejuldem natur. ræcum specie, & objecto per illud reprætente to, sub diverso tamen modo essendi. Quann igirur in divinis sit unica simplex natura, ce un cum simplex esse; hoc tamen non tollit vation rationem processionis, qua non obstante un tate naturæ, est distinctio realis Personatum seu diversus modus subsistendi in eadem m

Secundò responderi potest, distinguendo Antecedens: Quod procedit ab alio, procedit sione corporeà & materiali, concedo Antero dens; processione intellectuali, nego amero dens, & Consequentiam. Solutio eft D. The mæ hicart. 1. ad 2. ubi fic difeurit: Quel in. cedit secundum procesionem qua est ad extra, onna effe diversum ab eo à quo procedit. Sed id quodpus dit ad intra processu intelligibili, non oportuste. versum, imò quanto perfectius procedit, tanto ne gis est unum cum eo à quo procedit. Manifestund enim , quod quanto aliquid magis intelliguur, im conceptio intellectualis est magis intima intelligent & magis unum. Nam intellectus secundum hoc on actu intelligit, secundum hoc fit magu unum un intellecto. Vnde cum Divinum intelligere fit in ju perfectionis , necesse est quod Verbum Divinum fitte feete unum cum eo à quo procedit, absque im

Objecies secundo: Quod proceditabalios indigentis natura: At in Personis Divinis nul est indigentia, sed summa perfectio: Ergons processio. Minor constat, Major probam Omne procedens recipit aliquid ab eo 2 qui procedit : Sed quod recipit est indigentis natu ræ, nisi enimindigeret, non reciperet; unden rebus naturalibus receptibilitas attribuitum teriæ, & Actornin 20. dicitur: Beatins offin quam accipere: Eigo quod proceditab alicelin-

digentis naturæ.

Respondeo ex D. Thoma quæst. 10. de potetia art.1.ad 13. Quod recipiens antequamrecipian diget, ad hoc enim accipit ut indigentiam repleat, postquam jam acceperit, nonindiget, habet enim p indigebat. Si ergo aliquid est quod receptioninon pr existit, sed semper est in recepisse, hoc nullo modo sin digens. Filius autem non sic accipit à Patre, quasipin nonhabens, & postea accipiens; sed quia bot of quod est, habet à Patre: unde nonsequitar quils indigens. In forma igitur respondeo, dill guendo Majorem: Quod proceditabalio elin digentis natura, si procedatin tempore, & since cessive, concedo. Si processio sit aterna, & tol fimul, nego.

Instabis: In æternis non potest dari prionin & posterioritas : Sed processio necessario invo vit ordinem prioris & posterioris interpesto nam producentem & productam: Ergonna potest dari processio ab aterno.

Respondeo distinguendo Majorem: Inzus nis non potest dari prioritas & posterioritas temporis seu durationis, concedo Majoren Originis, vel nature, nego Majorem. Similare l'acceptante liter distinguo Mirrorem. Processio involuti ordinem prioris & posterioris, prioritateos ginis vel naturæ, concedo. Temporisauto rationis semper, nego. Nam lux Solis emitti ex se splendorem & tamen Sol non fuit print tempore, quam ejus splendor, sed solum priss

origineseunatură. organica de processione Verbi Divini , quod rocedità Patre, utlux à Sole, seu ut splendor lorie iphus, out dient Apostolus ad Hebr. I. and prim (urnotat S. Thomas ibidem) eft it-Wood's folgente primo emittitur: unde cum fapiennati gasdamlux spiritualis, prima conceptio sapientia dust quidam plendor. Verbum ergo Patris, quod est muntemeptus intellectus ejus, eft splendor fapren-

intelli.

n natu-

elenta-

uamvis

Veran

ite uni.

narum

lem na

guend

Antece.

antece-

D. Tho.

uod pro-

odprog.

et effet.

ur, tan

ellegeni.

hoc oni

iem (un

fit in fig

m fit per-

is nul

rgons

eo à qui

undein

it tur ma

eft dat

leat, fa nim que

doefin

tafipni

quel p

effin

invo

OHU

ritas

volvit

eoriir du-

nittit

priùs

Objectes terriò: Si dareturia Deo processio, manafe cognofcit. Meletlecundumactionem immanentem, & mortanleuntem, ur docet S. Thomas hic art. I. sidnon potest dari processio in Deo, ratione attonis immanentis: Ergo &c. Minor probatur, quandicitur 9. Metaph.inter actionem imma-Mitanseuntem, hoc intercedit discrinta, quod actio transiens habet terminum proadum, non autem actio immanens.

Respondeo concessa Majori, negando MinomAd cujus probationem, dicendum est cum fifund Gitano, quòd discrimen positium à Philosowinter actionem immanentem & transeunon, dupliciter explicatur; primo quoad necelimm, secundo quoad ordinem. Primo modo melledum, confistitin eo quod actio immamerrationecommuni & generica, non peue un mulens, ex communi conceptu actionis transunas, terminum productum exposcit; cum quo aliost huqudaliqua actio immaneas terminum habarproductum. Sicutrelatio transcendentalis ipradicamentali distinguitur, per hoc quod mma non petit universaliter realem existenimtermini, prædicamentalis verò univertalimeminum existentem exposcit; cum quo tamompatitur, quòdaliqua relatio transcenlenalis, fine termino existente nequeat subsilite; ut constat in relatione notitie intuitive dobjectum, & in relatione actionis ad princiium,que transcendentales sunt, & tamen reaenterminorum existentiam exposcunt. Secunb modo intellectum prædictum discrimen, D multirineo quò da ctio transiens habet termimproductum, ad quem ut ad finem ordinam; immanens autem terminum à se produtum pro fine non respicit, sed potius terminus dpropter actionem immanentem. Et ita in 1100, & inintellectione creata contingit: non mmintellectio est propter verbum ut finein, ld potius verbum est propter intellectionem, amad hocverbum producatur, ut intellectio i illo contempletur objectum.

# ARTICULUS II.

Inquo divina Processiones consistant?

Ostendimus articulo præcedenti dari procesones in Deo: nunc examinandum restat midilla fint, five in quo effentialiter confistant? Questio autem procedit pracipue de divinis pocessionibus active sumptis. Ex cujus resolunone constabit, in quo passivæ processiones

§. I.

Referentur sententia, & primarejicitur.

Nhac ergo celebri controversia, quatuor repeno Authorum sententias. Prima docet, divinas processiones non esse veras & proprias

Idem dicendum cum pro-A actiones, sed tantum resultantias quasdam, seu emanationes; & unam Personam oriri ex alia, eo ferè modo quô proprietates oriunturab effentia; non per veram actionem, ted per quandam resultantiam, & simplicem emanationem. Ita Smarez libro 1. de Trinit.cap. 8. & Molina hic difp.r.

Secunda sententia est Scoti in 1. dist. 2. quæst. 7. qui divinas processiones esse veras actiones ultrò profitetur; vult tamen illas abactibus intelligendi & volendi esse ex aquo & totaliter distinctas; & dictionem non includere formaliter intellectionem; nec spirationem activam, volitionem; & sic salvare putat, quòd licèt intelligere & velle fint operationes communes omnibus Personis, non tamen dicere & spirare.

Huic Scoti sententiæ annecti potest opinio quæ tribuitur Henrico, Argentinæ, Marfilio, Richardo, & alijs, qui non distingunt duos acus inintelle du; alterum qui sit cognitio, alterum qui sit dictio, sicut Scotus; sed duas cognitiones seu intellectiones, unam absolutam, & communem toti Trinitati, quæ nihil producit; alteram notionalem, & Patri propriam, ex qua Verbum generatur. Et idem proportionaliter dicunt de volitione.

Quarta & ultima sententia, quam Thomistæ amplectuntur, unicum tantum intelligere effentiale in Deo agnolcit, quod ut modificatum relatione Paternitatis, habet rationem dictionis, & producit Verbum; & similiter unicum velle essentiale, quod prout modificatur per relationem Spiratoris, habet rationem spirationis activæ, & Spiritum Sanctum producit.

Dico ergo primò: processiones divinas esse verè & propriè actiones immanentes ac vitales, & non puras ac simplices emanationes.

Probatur primò ex D. Thoma hic art. 2. ubi 23. ait: Verbum procedit per modum intelligibilis actionis. qua est operatio vita. Et art.3. Procesio Verbi (inquit ) attenditur secundum actionem intelligibelem. Et art. 5. Processiones in Divinis accipi non possunt, nifi secundum actiones que in agente manent.

Probaturiecuadò conclusione contra Sua- 24. rem, argumento ad hominem: nam hic Author disp.18. Metaph. sect.3. docer contra Thomistas proprietates produci ab essentia per veram actionem, & non tantum per refultantiam: Sed relationes divinæ constitutivæ Personarum sunt proprietates, ut omnes Theologi farentur: Ergo juxta hujus Auhoris principia, debent à Deo per veram actionem produci.

Probatur tertiò: Simplex resultantia estab 25. ipsa natura substantiali immediate, saltem respectu prima proprietatis: Ergo si processio Verbi, quæ est prima proprietas, sicrefultantia, erit immediate à natura divina; quod tamen negant Suarez & alij Theologi contra Durandum, ut patebit ex dicendis articulo sequenti.

Probatur quarto: Persona subsistens debet 26. produci per veramactionem: Sed processiones divinæ producunt personas subfittentes, ut est certum de fide: Ergo funt veræactiones. Major probatur, quia persona subsistens non potest non esse substantialis terminus, perse primò terminans actionem.

Dices: In rebus creatis quamvis generatio 27. terminetur ad personam subsistentem, ramen in sententia Thomistarum non est vera actio, sed tantum resultantia ex alteratione præcedenti: Ergo fallum est quòd persona subsistens debeat V semper Semper

semper produci per veram actionein.

Sed contra: Nam exhoc convincitur veritas nostræ conclusionis. Idcirco enim in creatis gegeratio non potest esse vera actio, quia ordine quodam subsequitur ad veram actionem, scilicet alterationem, tanquam complementum illius, unde est tantum resultantia: Sed divinæ processiones non consequentur ad aliquam actionem : Ergo non funt simplices emanationes, sed veræ & propriæ actiones.

Dices, Processiones divinas consequi ad in-

tellectionem & volitionem.

Sed contra: Si hocita effet, processiones divinæ totaliter distinguerentur ab intellectione & volitione, quod negatipse Suarez, & nos falsum B

esse ostendemus §. sequenti.

Denique probari potest conclusio, destruendo præcipuum hujus Authoris fundamentum. Vera & propria actio vitalis ac immanens, potest ab omni defectu & imperfectione depurari: Ergo est perfectio simpliciter simplex, quæ reperitur formaliter in Deo. Consequentia patet: Antecedens verò, prærerquam quod constabit ex folutione argumentorum, potest breviter suaderi. Conceptus virtutis activæ potest denudari ab omni imperfectione, & attribui Deo: Ergo & conceptus actionis. Consequentia patet : quia actio multo perfectior est quam virtus activa, cum fit magis actualis. Antecedens probatur ex D. Thoma suprà quæst. 25. art 1. in corp. ubi sic ait: Manifestum est, quod unumquodque se-cundum quod est actu & perfectum, secundum hoc est principium activum alicujus : oftensum est autem suprà quod Deus est purus actus & simplex, ac universaliter perfectus ; unde sibi maxime competit effe principium activum.

Confirmatur: Deus, saltem respectu productionis creaturarum, habet virtutem activam, imò & actionem ab omni imperfectione denudatam: Ergo vera & propria ratio actionis potest ab omni imperfectione depurari, & reperiri in Deoformaliter.

6. 11.

Solvantur objectiones.

30. OBjicies primò: D. Thomas hîc art. t. in corp. Divini verbi processionem, Emanationem intelligibilem appellat: Ergo sentit divinas processiones non esse veras & proprias actiones, sed

puras ac simplices emanationes.

Respondeo concesso Antecedente, negando Consequentiam : nam D. Thomas loco citato emanationem nonstricte, & prout est puraac fimplex refultantia, sed in latiori quadam significatione usurpat, prout emanatio contra actionem corporalem & transeuntem distinguitur; & intendit tantum puritatem illius actionis fig- E nificare, acostendere eam esse abomnidependentiæ & causalitatis imperfectione immunem. Pro quo facit quòd hoc nomen, emanatio, usurpari soleat ad exprimendum processionem creaturarum à Deo, à quo dicuntur emanare, & tamenverà actione producuntur ab ipso: Sed quia illa actio creativa, exparte Dei excludit omnem imperfectionem, ideò emanatio dicitur. Idem in præsenti evenit.
Objicies secundo: Idem S. Doctor quæst.2,

de potentia art. 1. sichabet : Potentia que in Deo ponitur, nec proprie activa, nec passiva est, cum inipso non sit nec pradicamentum actionis, nec passionis, sed

A sua actio est sua substantia. Quibus verbis manifeste videtur denegare divinisactibus vetamu.

Sed facile respondetur, loqui D. Thoman de actione prædicamentali & transeunte, que cum motu identificatur, ut constatexration quâ utitur; quia nempe in Deo nonest pradicanna tum actionis nec passionis, sed sua actio est sua sullan tia: actionem autem isto modo acceptam, iben ter fatemur in Deo nonreperiri. Nonamen negat D. Thomas veram & propriamactionen quæ prædicamentalis non sit, nec cuin mon identificata.

Objicies tertiò : In rebuscreatis relationn non fiunt per veram & propriam actionem, fe resultant ex fundamento, posito terminojudo cet Aristoteles in prædicamentis cap de relation ne, ubi ait , ad relationem non daripetlem. tum: Ergo similiter relationes in Deo nonproducuntur per veram actionem, sed per simplici resultangiam & emanationem. Consequents videtur manifesta, quia debemus loqui dedine nis, per analogiam & cum proportionead crea

kve

fenre

MSCX

001520 in tati

fout 8

ous a

tonAi

min

tedere

De

din

dedit

pan c

Respondeo concesso Antecedente, negan do Consequentiam, & paritatem. Ratiodika minis est, quia relationes creata, cumintant dentales, & debilis ac diminutæ entitatis, no posiunt aliter fieri, quam per puram emanano nem, & fimplicem refultantiam: Divingauten, cum fint substantiales, & divinarum. Persons. rum constitutivæ, habent perfectionem ib Stantiarum, & rerum per fe fubfistentium, qui rum est proprie fieri, & ideo producunturpe veramactionem.

Objicies quartò cum Suare: De rationeactionis, quæ verè & propriè est actio, sunt plute in perfectiones, nemperatiomotus, egrellos agente, & quod illius terminus fit realiteracus, ficut & principium est realiteragens, & conte quenter quod terminus fit vere effectus Sedho jusinodi imperfectiones processionibus divini repugnant: Ergo & vera ratio actionis.

Respondeo negando Majorem: eteninde tatione actionis folum est quòd situltima actua litas agentis, abillo egrediens egrelluformi aut virtuali : in egressu autem virtualià pund pio nulla imperfectio importatur; sicur nech eo quod proprietates divinæ in essentiavinuliter radicentur, & virtualiter abilladimanen, aliqua imperfectio invenitur. Nec sequim Deum verè & propriè esse agentem ad intra, le tantum esse verè & propriè intelligentem, cum proprietate producentem:namhocnomm agens, ex communi usuloquendi inter Lannos sumitur pro principio producente per verame ficientiam, & veram causalitatem: sicut neck quitur ex eo quod Pater fit principium Vel quod Verbum principiatum dicatur, ut doct D. Thomas infrà quæst 33. art. 1. ad 2. quia hos nomine denotatur minoritas aut inferionia, quæ Verbonon competit.

Quòd fi adhuc urgeas in hunc modem! Actio est nobilior sua potentia, ad quam comparatur ficut actus fecundus adactum primus Ergo fi datur in Divinis vera actio, entibile quid per modum actus primi & fecundi, tanquam aliquid nobilius & minus nobile. Oc currit Angelicus Doctor supra quast 25 anne lo primo ad 2 dicens: Quandocunque aduchant à potentia, oportel quod affus sit nobilior pola tià : sed actio Deinon est alindab esus potental, sil

diquifenia; unde non oportet quod aliquid sit nobilius quam potentia Dei.

§. III.

Impugnatur sententia Scoti.

47818

bften. liben.

alitem

onem.

motu

m, fed

utdo.

elatio-

lemo-

on pro-

mplici

negan. dilen.

it acci.

, mon

anatio-

auten,

rions

m fob

, 901

turpe

resim-

Moab

actus.

divins

actu

princh

necin

virtur-

nanett,

quitt

ira,ld

n, s

am ê

necle

Verbi,

ia hot

OFICE,

dun

com-

muni

Falia d

Dico lecundo, processiones divinas active bintelligete & velle; sed di & ionem ac spirationem formaliter includere intellectionem & voli-

Probatut primò conclusio : Ex eo probant Theologi cum D. Thoma hic art. g. duas tantum B deprecessiones in Divinis, quiain natura intelle-Malifunttantum duzactiones, schicet intelligere kvelle; Sed hæctatio non concluderet, fi vera effet brentia Scoti, & fi prætera &iones intelligendi & mandi,darenturin natura intelle Auali aliz actiousintellectus & voluntatis : Ergo &c.

Probaur lecundo: Si Filius & Spiritus Sanctus moprocederent per actum intelligendi & volendi himaliter, sed peralios actus formaliter aut ex namareiabintellectione & volitione diftinctos, Filisexvi suz processionis non posset dici sapientia guita, nec Spiritus San &us, amor aut dilectio Pam&Filii : Consequens est fallam : Ergo &c. C Souela Majoris paret: nam fapientia & amor pemnexinanatura, exintellectione & volitione pro-

Probaturtertiò conclusio, destruendo præcijum Scoti fundamentum. Idcirco enim ille Auhorfingitininrellectu Dei actum ab intellectione" eleniali formaliter & ex natura rei distin ctum, ne wgatur admittere quod Verbum procedit per amonem intelligendi estentialem, & tribus Perbiscommunem : Sedhoc non evitatur, admitindoinintelle du Dei adum ab intelle ctione efhmali diftinctum: Ergo ruit præcipuum ejus funamentum. Minor, in qua posita est difficultas, nobatur. Illa actio formaliter ex natura rei ab thuialintellectione distinca, est in ratione acti- D misachus absolurus, sicut & intellectio ipsa: Ergo htatione actionis, communis est & essentialis, hm & ipsa intellectio. Consequentia patet, harcedens probatur. Actio illa in ratione actimisab intellectu dimanantis, non est formaliunlatio; hacenim necproductiva est, necper nodumactionisegrediturab intellectu, cum sit uminus divinæ naturæ, iplam in tatione personæ molimens: Ergo talisactio, sub conceptu ationis, quidabsolutumest, sicur & intellectio; min Deo quidquid non est relativum, est abhmm, & pertinet ad essentialia; ac proinde semuter sentia Scoti, quod Pater per actum abklum, & tribus Personis communem, suum Vebumptoducat, Quidniergo idem posset conndere de ipsointelligere essentiali, ne frustra mulplicentur actiones in Deo?

Denique probatur conclusio: In nobis intelle-10 & dictio non sunt actus totaliter & ex æquo blindi, sed dictio essentialiter intellectionem inddit, eique solum superaddit quendam moum cansalitatis & efficaciæ: Ergo idem à fortiori headumeritin Deo. Consequentia patet : si mimea que distingunturin inferioribus, sunt indindain superioribus: multo magis indistinca hinferioribus, eruntidem in superioribus. Anucedens verò susè solet ostendi à nostris Thomifainlibitisdeanima, potestque breviter suaderi.

urunque stessmin divina, quia nec esse ejus est aliud A Primo ex D. Thoma hîc art. 1, ubi docet quod quicunq; intelligit, ex hociplo quòdintelligit, producit verbum : Si autem intelligere esser actus ex æquo à dictione distinctus, falsum esser quòd quicunq; intelligit, ex hoc ipto quòd intelligit, exprimat Verbum, imò illud exprimeret, inquantum haberet aliam actionem ab intellectione distincham: Ergo ex D. Thoma intellectio & dictio in nobis non distinguntur, sed dicere est intelligere, cum hoc quodest ex se exprimere aliquam conceptionem, ut inquit idem S. Doctor quæst. 4. de verit, art. 2 ad 5.

Secundò probatur idem Antecedens: Juxta S. Thomam, verbumest intellectionis terminus: ita enim expresse docet infià quæst.34. art.1.ad2. Et 4. cont. Gent. cap. 11, his verbis: Est autem de ratione interioris verbi, quod est intentio intellecta, quod procedat ab intelligente secundum suum intelligere, cum sit quasi terminus intellectualis operationis: Sed verbum est terminus dictionis: Ergo dictio formaliter est intellectio.

Eadem veritas triplici ratione suadetur, Prima 43 siepotest proponi. Respectus ad terminos se habentes ordinate, non sufficient ad constituendum actus ex æquo distinctos: Sed respectus ad Verbum & terminum productum (in quo dictio confiftit ) & respectus ad objectum cognitum (in quo confistit intellectio ) sunt ad terminos ordinate se habentes : Ergo non sufficient ad distinguendum adæquate dictionem & intellectionem : & confequenter dictio non erit actus ex æquo ab intellectione distinctus, sed erit formaliter intellectio. Major est certa: nam una & cadem actio potest duos terminos producere, unum primario, & alterum secundariò; ut constat in actione qua essentia producitur, secundariò terminata ad passiones; & una actio potest ad duo objecta terminari, primariò ad unum, ad aliud secundariò; ut patet in visione beatifica, primariò terminata ad Deum, secundarió ad creaturas: Ergo termini ordinatèle habentes, non specificant actiones ex æquo diftin-&as. Minor autem probatur primò ex D. Thoma infrà quæft. 34 art. 1. ad 3. ubi ait : Dicere importat principaliter habitudinem ad verbum conceptum, nihil enim aliud est dicere, quam proferre verbum, sed mediante verbo importat habitudinem ad rem intellectam, que in verbo prolato manifestatur intelligenti: Ergo ex mente D. Thomæ verbum & resintelle ca ordinate le habentin terminando habitudinem dictionis & intellectionis. Secundo probatureadé Minor. Respectus terminatus ad verbum, non sistit inillo, sed transit ad rem intellectam, cum verbum essentialiter sit repræsentatio objecti : Ergo obje & um intelle & um & verbum ordinate fe habent.

Secunda ratio ad probandum dictionem ab in- 44 rellectione adæquate non distingui, sie potest formari, Omnis a dus intelle chûs est formaliter intellectio: Sed dictio est actus intellectus: Ergo di-Aioest intellectio formaliter. Minorem concedunt Adversarii, Major autem, in qua est difficultas, probatur primo à simili: Omnis actus voluntatis est volitio, omnis actus potentiæ visivæ est visio, &c. Ergo pariter omnis actus intellectas est intellectio.

Probatursecundo: bjecum adæquatespecificativum intelledûs, est verum & intelligibile, ut docent Philosophi in Metaphysica: Ergo omnis actus intellectus debet effe intellectio. Confequentia patet: nam actus tendens in objectum, sub ratione veri & intelligibilis, est intellectio;

2

ficut tendentiain objectum, subratione boni & A lud producendo, intellectio verò lum objectum

Probatur tertiò : Intelle dus est potentia adæquate intellectiva : Ergo omnisactus ejus eft actus intelligendi, seu intellectio. Consequentia pater, quia fi intelle dus effet elicitivus alicujus actus qui non ellet intelle dio, ex hac parte non ellet intelle-Civus; cum non possit vocari intellectivus, nisi utelicitivus intellectionis, & sic non estet adæqua-Antecedens autem probatur. tè intellectivus. Intellectus est potentia adæquate cognoscitiva: Ergo & adæquate intellectiva. Hæc consequentia paret: nam in potentia immateriali, qualis est intellectus, ratio cognoscitivi & intellectivi coincidunt; cum non reperiatur in ipía alsa rario cognoscitivi, quam spiritualis, que est ratio intellectivi. Antecedens verò probatur dupliciter: Primò quia visus est adæquate visivus, & sic de aliis lensibus : Sed intellectus est perfectior & universalior in ratione cognoscitivi, quam quicumque sensus: Ergo estadæquate cognofentivus, & non expatte. Secundò, Intellectus estadæquatè & perfecte immaterialis : Sed ad immaterialitatem ratio cognoscitivi sequitur, ut ostendimus in Tractatu de Atart. 2 tributis : Ergo intellectus est potentia adæquate cognoscitiva.

Denique probatur Major principalis hujus secundærationis: A clus qui non est intelle &io, suffi citad specificandam potentiam, ex æquo ab in- C tellectu distinctam : Ergo omnis actus potentiæ intellectiva, formaliter est intellectio, Consequentia pater, Antecedens probatur. Non alia ratione volitio specificat potentiam ab intellectu distincham, nempe voluntatem, nisiquia formaliter intellectio nonest : Ergo omnis actusqui nonest intellectio, specificare valet potentiam abintelle cu

diffinctam.

Neque valet si dicas, dictionem, quamvis sit a-Aus ab intellectione diftinctus, non valere ad fpecificandam potentiam ab intellectu distinctam; quia intellectionem supponit, & ab illa ut à principio depender. Nonvaler, inquam, nametiam volitio eft intellectione posterior (nihilenim volitum, D quin præcognitum ) & ab illa dependet ut à principio effectivo, utaliqui volunt, velsaltem tanquam à necessaria conditione, ut omnes fatentur; & tamen illa specificat potentiam ab intelle du distin dam : Ergo quamvis dictio supponeret intellectionem, & ab illa ut à principio penderet, hoc tamen non obstarer, quinilla specificaret porentiam abiniellectu diftinctam, fi effet actusex æquo ab intellectione distinctus.

Tertia ratio ad probandum quòd dictio est formaliter intellectio, sic proponitur. Dictio attingit verbum in esse intelligibili formaliter : Ergo est formaliter intellectio. Consequentia patet : nihil enim potest attingere objectum sub ratione intelligibilis formaliter, nisi intellectio. Antecedens autem probatur. Dictio habet attingere verbum in ratione repræsentantis objectum formaliter, cum verbum essentialiter sit imago & repræsenratio objecti : Sed hoc est attingere illud in esse intelligibili teu intellecti formaliter : Ergo di-Sio attingit verbum in esse intelligibili forma-

Dices primo : A dus quorum termini & modi tendendi sunt diftincti, diltinguntur ex zquo: Sed dictio & intellectio respiciunt distinctos terminos; prima enim respicit, verbum productum, secunda objectum cognitum; gaudentque modis tendendi diversis, nam dictio respicit verbum, ilrespicit per modum pure contemplationis, & psum non producit : Ergo dictio & intellectio & stinguntur ex æquo, & consequenter dicho non est formaliter intellectio.

(CE)

inDe

pt 1

ses e

White

macft

ligette d

dionis

kood

nem ac

percept

conflict

ingo &

mode p

in Deo:

bolex .

Dice

i Effe

feetur-

later fu

miter me

Ergo

Ble, &

Relp

mdit, i

beltan

Litto

nus per

ntenie

abaira

mot, t

Erquo

aci, qu

tene ta

m Sané

Dicc

pu,ef

am (f

Expl madu

her ip

blate 8

tibus

Respondeo distinguendo Majorem: Si diffin Ctio terminorum & moditendendi, formalis fir concedo Majorem: si sit materialis, nego Major rem; & sub eadem distinctione Minoris, nego Consequentiam i nam cum termini dictionis & m. tellectionis ordinate le habeant, ordine primail & lecundarii, tota illotum diftinctio, & moditen dendi, in illis materialiscit, Instoque exemplo in telle Ctis, in quo ratio productiva verbi, & tailoin. relle Ctivi identificatæ inveniuntur ; nonoblasse diversitate terminorum, & moditendendi jour propter illorum ordinem, talis diversitas materia lisest. Instocriam in ratione productivi, & intelle Aivi, quæ in eodem actu divini intelleda, per udinem ad creaturas, reperiuntur abique diffinche ne formalis, eò quod ordinate ad objectum incl. lectum, & ad terminum productum company

Dices rursus : Dictio intelle dus creatiest print ; intellectione : Sedid quod est prius , non includi posterius formaliter : Ergo dictio intellectus conti non estformaliterintellectio. Minorpatet, Major verò probacur. Prius est verbum produci, quod fir per dictionem, quam objectumintelle, quod ab intellectione præstatur; cum adhocproducatur verbum, ut intellellectus in eo contemple tur objectum: Ergo dictio intellectus creati el

prior intellectione.

Respondeo distinguendo Majorem: Dictioad æquare concepta, est prior intellectione, nego Majorem : inadæquatè concepta, concedo Majorem & Sub eadem distinctione Minoris , nego Confequentiam. Nam licet personalitas divina, subratione hypostasis, prior sit relatione sub concepu referentis; quia tamen priorifte conceptuselis adæquatus, non sequitur illam esse relationem for maliter. Item licet in relatione creata, prior fitte spicientia subjecti, quam correlativi seutermini; quia tamen conceptus iste estinadaquatus, nonlicerinferre, relationem creatam terminum forme liter non respicere. Et ratioest, quiapotestuna eademque forma duplicem respectum inadaquatum habere, sub quorum uno aliquod munuser erceat, quod fit prius eadem forma, proutaled munus præstat. Et ita contingit in dictione cresta, quæ sub uno conceptu inadæquato exercetma nus productionis verbi, & sub alio munus contenplationis objecti; quorum primum, hocheus dum præcedit, absque eo quod liceat colligere, di Ctionem non elle intelle Ctionem formaliter.

§. III.

Alter dicendi modus rejicitur, & vera sententia stabilitur.

Dico terriò, Non dater in Deo intellectione tionalis & relativa, in linea intellectionis

virtualiter ab absoluta distincta. Probatur primò: Prædicata absolutanon mol. tiplicantur propter identitatem cum relationibus ut docer D. Thomas quæst. 9. de potentià att. 9. ad 3. Sed intellectio est unnm exprædicatisable. lutis in Deo: Ergo ex identitate cum relationibis non multiplicatur vif ualiter.

Secundo probatur: Non datur in Deo doples

mentar omnes Theologi: Ergo nec duplex intelligre, absolutum unum, & relativum alterum. Conlequentiatenet exparitate rationis.

hon

HOR

1210

& in.

marii

i tehi là ini

foin. Itanto

quia

teria.

nel.

er ot-

nêie.

aten

CTC2

, Ma-

ellgi

cpro

o Ma-prem; Confe-

cepta eftin-

mini;

onli-

uoica zoot.

CIES.

ilem.

CUII\*

14

605,

Probatut tertiò: Actio intelligendi esfentialis antione intellectionis est infinite perfecta; cum hogoito attingens omne objectum cognoscihe, fub omni modo quô cognoscibile est: Ergo and datur intellectio notionalis, virtualiter ab Molora diltincta. Consequentia probatur: Ideò inDeonoa diftinguimus duplicem misericordiam nd inflitiam, quia qualibet intra proprium gemel infinite perfecta: Ergo eadem ratione on debet in Deo distingui duplex actio in-

Denique probatur : Si daretur in Deo intellige-Rantionale, virtualiter ab essentiali & communi andem, solum posset sicabeo distingui per rehonem nam notionalia non aliter diftinguntur iDeoab effentialibus & communibus: nifi quia ledicunt relationem , non verò ista : 3rd relatio week lufficiens ad constituendum aliquod intelmedivinumab intelligere essentiali & commuaformaliter aut virtualiter intra lineam intellemonisdiffindum; quia omnisintellectio est a ctus kundus vitalis, & perceptio objecti, dicens ordium ad faum objectum ut objectum illius eft; remo verò divina, neque est actus vitalis, neque maptio objecti, sed rerminus naturæ divinæ, C mofitutivus personæ; nec dicitordinem ad obthum, sed tantum ad suum correlativum: ingo &c.

Quod diximus de intellectione, dicendum est brollione: quia de utraq; eodem proportionali modephilosophandum est. Unde sicut non debet inDeoadmittiduplex intelligere, unum effentiale, Valerum notionale, ut jam oftendimus, ita nec

Dies: D. Thomas infra quæst. 37. art. 2. ad 1. it:Este sapientem vel intelligentem in Divinis non imitur nifi effentialiter, & ided non potest dici quod lur sit apiens vel intelligens Filio; sed diligere sumin non folum effentialiter, fed etiam notionaliter: D Eigo quamvis an Deo admitti non debeat duamelligere virtualiter diftin dum, unum effenule, &alterum notionale, bene tamen duplex

Repondeo concesso Antecedente, negando lorequentiam: nam D. Thomas ibi solùm inndr,inter nomen intellectionis & dilectionis whatuere discrimen, quod primum non dicitur uffio in Divinis; quamvis enim fecunda Trinimpersona Verbum denominetur, non vocatur menintellectio aut cognitio: alterum verò atmuint Spiritui Sancto; ille enim non solum mor, ut impulsus, sed & dilectio appellatur. hquo inferts. Doctor, quod licer non possit di,quod Pater est sapiens aut intelligens Fisio, E me tamen quod Pater & Filius diligunt se Spiri-

Dioultimo, processiones divinas active sum-Mu, elle ipsosmet actus intelligendi & volendi, um speciali tamen modificatione, intellectioni tvolitioni virtualiter superaddita,

Esplicatur & simul probatur conclusio. Quamudualisproductio Verbi in Divinis sit formatt iplum intelligere: quia tamen intelligere abdite & cumpræcisione sumptum, est commune mbus Perlonis, & in Filio & Spiritu Sancto non upimit Verbum; inde fit ut inquantum formahet est productio, debeat aliquid addere supra

melkaus,unus absolutus, alter relativus, ut sa- A seipsum absolute & cum præcisione sumptum virtualiter ab ipio dalincius, ut ostendimus, debet esse quædam modificatio, ratione cujus sit expressio Verbi in Patre; non autem in Filio, & Spiritu Sancto. Quod explicatur exemplo ex naturalibus desumpto. Sicut enim per actum scientiæ naturalis producitur habitus scientiæ, absque co quòd else productionem talis habitus, dicat specialem rationemactionis, distinctam ab actu scientificio; sed ita ut ipsemet actus sciendi sit productio illius, non absolute, & quatenus præcise est actus denominans scientem & scitum, sed prout est modificatus per quandam formalitatem modalem fœcunditatis & caufalitatis. Ita fimiliter in Divinis verbum exprimitur pet illummet actum, qui est intelligere, quatenus tamen habet specialem modificationem fibi superaditam, ob quam exprimit illud. Quod non est ira intelligendum, ut illa formalitas five modificatio sit ipsa expressio Verbi ; alias esset actio specialis ab intellectione saltem formalitet distincta; sed ita solum ut compleat intellectionem in ratione dictionis five expressionis Verbi; ob quam rationem non incongrue ab aliquibus dicitur expressio, sive productio Verbiut quo, quia est illud quo intellectio habet exprimere Verbum ut quod.

Est camen hæc differentia inter scientiam & in- 57. tellectionem creatam producentem verbum, ex una parte, & intellectionem divinam ex alia, quòd modus sive formalitas illa quamintellectio creata & actus sciendi dicunt, inquantum habent rationem productionis, est aliquid in recto ab illis importatum, quo habent complete vim & efficaciam inferendi verbum, aut habitum leientiæ; & hoc quia ratione sue limitationis non sibi formaliter identificant quidquid ad hocmunus requiritut: at verò modificatio quam dicit intellectio divina, ut productiva Verbi, est aliquid ab ea solum in obliquo importatum, & tanquam connotatum: quia ratione lux infinitatis habet ex le formaliter quidquid in recto requiritur ad expressionem Verbi. Illud autem obliquum sive connotatum nihil aliud est quam relatio Paternitatis, sive modus specialis quo est in prima Persona, vel in Persona constituta per relationem Paternitatis: unde quia illam modificationem non dieit formaliter in Filio, & in Spiritu Sancto, sed oppositam, non estin eis adualis expressio Verbi, sed solum fimplex intellectio. Quod verò illa modificatio sito illud quod modò affignavimus, paterex eo quòd quidquid aliud divina intellectio dicit, præter hujulmodi connotatum, habet etiam in Filio & Spiritu Sancto.

§. IV.

Corollaria pracedentis doffrine

Ex dictis inferes primo: duplex esse discrimen 18. &us divini. Primumest, quod in dictione creara ordo ad verbum productum est prior ordine ad objedumintellectum; quia non nisi in illo, & ratione illius, ad objectum terminatur : dictio autem divina, priùs intelligitur terminata ad objectum Sub conceptu intelle ctionis, quam ad Verbum productum; quia Verbum non est necessarium, ut in illo & ratione illius cognostatur objectum: imò Verbum ex infinita fœcunditate, & cognitio- Dif. ne Essentiæ & Trinitatis procedit, ut infrà vi- 9 debimus.

Secun-

Secundum discrimen inter utramque est, quod A à processionibus divinis secluditur motus. Con que di intellectionem ut sic. dictio creata com paratur ad intellectionem ut fic, tanquam species ad genus: dictio autem divina non sic comparatur, sed ut rescum modo, ad rem fine modo. Primum paret : nam dictio creata essentialiter distinguitur ab intellectione non producente verbum, & cum illa univocè convenit in ratione intellectionis: Ergo dictio creata comparatur ad intellectionem ut fic, uti species ad genus. Secundum manifeste probatur: intellectio divina non multiplicatur virtualiter intra lineam intellectionis, per intellectionem notionalem & estentialem, ut suprà ostendimus : Ergo dictio non comparatur ad intellectionem divinam, ut inferior in linea intellectionis; & aliasilli superaddit modum supra explicatum: Ergo differt ab illa ut includens ab incluso, & sicut res cum modo, à re sine modo. Ratio autem cur dictio creata ab intellectione non producente verbum differt in linea intellectionis, non autem dictio divina ab intellectione divina. est, quia intellectio creata producens verbum, habet objectum diftinctum ab intellectione non producente; cum prima circa objectum creatum, fecunda circa objectum increatum, Deum scilicet clare visum, versetur; ideòq; differt in linea intelle-Ctionis, dictio verò divina, in ratione intellectionis, & divina intellectio, habent idem objectum formale, nempe immaterialitatem divinam, & divinam estentiam; & ideò intra lineam intellectionis non diftinguntur.

Intero lecundò contra Scotum, Suarem, & a-59. lios: processiones divinas active sumpras, nonidentificari adæquate cum relationibus principiorum, v.g, generationem activam cum relatione Patris. Patet etiam hoc corollarium ex dictis: Nam, ut \$. præcedenti oftendimus, dictio in Deonon est actus ab intellectione essentiali virtualiter adæquatè distinctus: At sidentitate adaquata cum Paternitate gauderet, non posset non distingui virtualiter adæquate ab intelle ctione essentiali, cum ab illa virtualiter adæquate Paternitas distinguatur : Ergo generatio activa cum relatione Paris adaquare non identificatur, sed absolutum cum respectivo D

importat.

Sed oppones in contratium celebre testimonium D. Thomæinfra quæst. 41 art.1. ad 2. ubi ait! Remota motu, actio nihil aliud importat quam ordinem originis, secundum quòd à causa aliqua vel principio proceditini d quod est à principio: unde cum in Divinis non fit motus, actio personalis producentis , nihil aliud est, quam habitudo principy ad personam qua est à principio; qua quidem habitudines funt ipfa relationes. Quibus verbis non folum videtur favere oppolitæ lententiæ, led etiam ad illam suadendam, hoc argumentum infinuare. Secluso motu ab actione, non remaner nifi fola relatio: Sed à procesfione divina secluditur motus: Ergo in illa non remanet nisi sola relatio; & consequenter generatio, & quævis alia processio activa, adæquate in relatione consistunt

Ad testimonium D. Thomas quidam ex nostris respondent, loqui D. Thomam de actibus notionalibus, secundum id quod addunt ad actus essentiales, in quibus prout sic, ex hic quæ in actione creata inveniuntur, non remanet nifi fola relatio. Sed melius respondetur, loqui D. Thomam de processionibus divinis, quantum ad id à quo nomen procellionis fuir mpolitum ad lignificandum, non verò quoad rem fignificatam : quia ut ibi docet, processio fuit imposita ad significandum, à motu in quo ordo realis fundatur; & quia

quens fir, quod loquendo de processione, quan tùm ad id à quo nomen fuit ad fignficandum in positum, non remaneat nisi relatio sola; ex pane tamen rei fignificatæ, præter motum & realams gressum, importatur in nomine actionistationalis mæ actualitatis, quæ in divinis processionibus in venitur. Unde ad argumentum in formatespon deo, distinguendo Majorem. Secluso mom abe-Aione, non remaner nifi sola relatio; exhis que importat actio, quantum adid à quo nomenacio nis fuit impositum, concedo Majorem; exhisque importara acio, ex parte rei fignificata, nego Majo rem. Et insto in actione essentiali intelledus din ni, à qua secluditur morus, & tamen inillanonte manet Iola relatio, sed vera ratio actionis & inthe lectionis, Infoetiam in creatione activa, aqueiam secluditur motus, & tamen non remanetura sola relatio; aliàs cum relatio fundata incresson fir relatio rationis, in ente rationis creationis

Quod diximus de proceffionibus activis, dices dum est de passivis, servara proportione: unde se cur actio intelligendi, prout in Patre, leuutmod. ficata relatione Paternitatis, est generatio activi, ita ipium intelligi, ut in Filio, teu ut filiatione modificatum, est nativitas & origo palliva: quat utramque relatio ingreditur, non ut forma, fedu complementum formæ, ut magis patebit exditte

dis articulo sequenti,

#### ARTICULUS III.

Quodnam sit principium quo Divinarum on. cessionum?

§. I.

Quibafdam pramifis referuntur fententie.

Suppono primò, duplex solere à Philosophia distringui principium alicujus operationis: num quod vocant, principium quod, & estiplum suppositum operans; unde communiterdim quod actiones funt suppositorum: alterum quod appellant principium quô & est forma sen vinus, qua mediante suppositum operatur. Et hockendum adhucest duplex; remotion scilicet, sive to dicale; & proximum, seu formale; ut videreefin productione gnis vel caloris : proximum eniment principium quô, est calor; radicale verò, form substantialis ignis, à qua calor emanat tanqual proprietas.

Suppono lecundò principium quod divinarum processionum este ipsum suppositum Patris & Filip Parris quidem respectu generationis, & Patrisk Filii simul respectu spirationis. Quod enim real ter procedit, realiter debet distingui à principiel quo procedit, propter oppositionem relativam, quæ inter producens & productum repetitut: de cum in Divinis solæ Personædistinguantur ret liter, illæ folum possunt esse principium quoddin narum processionum. Quare Concilium Laters nenle cap. Damnamus, de lumma Trinit. & id Cathol. decernit essentiam divinam nec generale, neclpirare. His præmissis.

Celebris restat difficultas & controversia intt Theologos, quodnam fit principium quo, um remotum, quam proximum divinatum procefionum? Cum enim in Patre generante Filium, & in Patre & Filio producentibus Spiritum San

inti Sa

# DE PROCESSIONIBUS D. PERSONARUM.

blatz, & inter ilfas natura , quæ eft radix omnumaliatum; merito in dubium revocatur, in qua exillis formalitatibus principium quô divinum processionum consistar?

m im.

io ulti.

ous in.

espon.

u aba.

sup zi

actio.

is que

Majo.

is divi-

-51 000

intel.

quatt-

estico

10 000

dicen-

inde fi.

modi.

activi;

ne mo-

: quate

dicen

ns pro-

L.

nis : U-

quod

ve II.

effin

men

forms

qua

narom k Filip

vam,

: 00

[ [63 divi

tera.

: Ede

inter

cel-

um,

lacujus difficultatis resolutione, tam varie omintur Authores, ut tot fere fint sententiæ otcapita. Durandus enimin 1.dift.5.quæft. idocernaturam divinam esse nedum radicale, detiamproximum & imediatum principium Amarum processionum, ob suam fæcunditaum, qua ipsi convenit ratione infinitatis; ex confert processiones in Deo este priores actibusintelligendi & volendi, & fore in Deo elle, sumvis per impossibile non esset intelligens. He tamen Author non fibi constare viderur : mibidem dift. 7. quæft. 2. num. 26. afferit folas plationes elle principium quo divinarum pro-Monum: que sententia tribuitur etiam D. ionaventura ibidem qu. 1. eamque sequuntur Mou Recentiores.

Contrarium docuere Gabriel in redift. 7. quælts 11.84. & quidam alij, quos suppresso nomine miD. Thomas quæstiz. de porentia artiz. pro pucipioquo divinarum processionum, folam miedionem absolutam aslignantes.

Alijex utroq; in recto, nempe ex relativo & Moluro, principium quo proximum divinaru pocessionum conflariexistimant. Pro qua fen- C umareferuntur Albertus magnus in 1. dift.7: quelliz. Richardus quælt. 1. eamq; D. Thomam mode in 1. dist. 7. quæst. 1. art. 2. sentit Cajeta= wimfraquaft. 41. art. 5. Illain ex Recentioriindocent Arrubal, Zuniga, & alij.

Suntenam aliqui Authores qui difting unt inmprocessionem, ut productio, & ut communimoeft; & subpriori ratione principium ejus quo solam relationem, sub posteriori autem, pufedionem absolutam assignant. Ita quidam, que sine nomine citat Durandus ubi suprà, 900s ex Recentioribus sequetur Alarcon hic mat.j.disp.6.cap.2.

Denig, sententia quæ est communis in Scho-Thomistarum, docer principium quô radicaallemotum divinarum processionum esse naumdivinam, proximum verò & imediatum; udledum & voluntarem; relationibus Paternus&Spirationis activæ de connotato folum im obliquo ingredientibus. Ita Cajetanus, linez, Nazarius, Gonzalez, Joannes à fancto Iloma, alijq; Thomistæ hîc, & infrå quæst. dans, quibus subscribunt plures ex Recen-

# §. II. Durandi sententia rejicitur.

Dicoprimô, naturam divinam, ut præintelligtur intellectui & voluntati, non esse prinam quo proximum divinarum processionu; dintellectum & voluntatem ad formalem alitutionem talis principij concurrere: Robatur primo conclusio: Filius in Scripturis

aut Verbum Pfal. 44. Eruttavit cor meum Vermbenum Joan 1. In principio erat Verbum, & alipaslim; & Spiritus San Etus di citur charitas; amor productus: 1. Joan. 4. Diligamus nos inum, quiacharitas ex Deo est; quæ verba de Spimasando explicat Augustin. 15. de Trinit. cap. Sedverbum est terminu productus per inellectum; & amor est terminus productus per

Aum, inveniarur telationes, perfectionesq; ab- A voluntarem, ut de se est manifestum, neca Durando negatur: Ergo intellectus & voluntas di-vina ingrediuntur formalem confitutionem principij processionum in Deo.

Respondet Durandus: Filium dici Verbum & Spiritum Sanckum Amorem, non proprie, led methaphorice, & per quandam approbationem & similitudinem: quia nempe sicut intellectus est prima proprietas natura intellectualis, & voluntas secunda; ita Verbuin primò procedit; & fecundo Spiritus Sanctus: ideog; Filius Verbum, & Spiritus Sanctus Amor vocatur.

Sed contra primo: Ex eo quod allegata testimonia in rigore accipiantur, nullum lequitur inconveniens: Ergo abig; fundamento confugit Durandus ad methaphoricas locutiones.

Secundo etiam ratione loca Scriptul æin quibus secunda Persona dicitur Filius, possent in metaphorico fensu explicari, quod est absur= dum; alias Verbum proprie Filius non esser. Patersequela: Nam quo jure Durandus testimonia, in quibus secunda Persona diciriir Verbum, ad metahphoricum sensum detorquet, poterit etiam ea in quibus dicitar Filius, in methaphorico sensu explicare.

Tertid huicresponsioni opponendum est quod habet D. Thomas infra quæst. 34.art. 1.ad 1. ubi appellat Originem, fontem Arrianorum; eò quòd diceret Filium Dei non elle propriè Verbum, sed metaphorice

Deniq; eo ipfo quòd secunda Persona non procedat per intellectum, & tertia per voluntatem, nulla extat ratio ordinis & proprietatis processionuin Deo, ut statim dicemus: Ergo nulla erit ratio cur una dicatur Verbum, & alia Amor:

Probatur ergo secundo conclusio. Vel divina 68. natura est principium quo divinarum processionum, sub ratione omnino cadem, vel sub ratione diversa? Siprimum, sequitur evidenter nullam posse assignari rationem, cur una præcedat aliam; cur una generatio fit, & non alia? cur Verbum ab una tantum Persona; & Spiritus Sanctus à duabus procedat? que omnia absur-da reputantur à Theologis. Si verò secundum dicatur, sic subsumo. Sed hæc rationum diversitas, in nullo alio confiltere porest, quam'in eo quod divina hatura, proutintellectiva est, sit principium primæ processionis; lecundæ verd, prout volitiva: Ergo intellectus & voluntas necellariò ingrediuntue principium quo divinarum processionum:

Denig; Durandi sententia rejicitur, ex eo 89: quod de Divinis philosophari debemus per analogiam & similitudinem ad res creatas, seclusis imperfectionibus: Sed in rebus creatis operationes immanentes, scilicer intelligere & velle, È non sunt immediate à natura, præintellecta suis virtutibus & potentijs, sed ab intellectu & voluntate: Ergo & in Deo.

Dices, magnum quantum adhoc inter Deum 70: & creaturas discrimen intercedere : creature enim, cum fint naturæ potentialis & finitæ, indigent principijs proximis ad operandum; Dei autem natura, cum fit infinita, & actus puriffimus, non eget concursu principij proximi ad fuas operationes.

Sed contra: Licet concursus principij proximi realiter à natura distincti, înfinitati & puritari haturæ divinæ repugnet; non tamen concertus principij proximi, virtualiter folum aut eminenter à natura distincti, & cum illa realiter identificati: Intellectus & voluntas virtualiter solum A Aum & voluntatem; creaturæenim pure spin. aut eminenter à natura divina distinguntur: Ergo puritati & infinitati divinæ naturæ non præjudicat, quòd divinæ processiones ab intellectu voluntate, tanquam à principio proximo immediaté procedant, & à divina natura radicaliter tantum & mediate.

#### §. III.

Fundamenta Durandi convelluntur.

Bjicies primò: SS. Patres Hilarius in lib.de Synodis, Damascenus lib.1. defide cap. 8. vocant processionem Filij, opus natura. Et D. Augustinus 15. de Trin. cap. 20. ait: Ver um per quod B omnia sacta sunt, esse Filium Dei natura: Ergo ex SS. Parribus, processio Verbi in Divinis, est immediate à natura, & non ab intellectu

Respondeo concesso Antecedente, negando Confequentiam : nam generatio Verbi diciturà SS. Patribus effe opus naturæ, aut à natura, quia estab illa ut à principio radicali, medio intelle-Etu ut virtute proxima; vel quia est per ipsum intelligere, quod est constitutivum divinæ natura, ut in Tractatu de attributis oftend mus. Dif. Addo quod SS. Patres locis citatis agunt contra Arrianos, qui dicebant processionem Filij esse liberam, atq; adeò Verbum divinum esse creaturam; quibus ut se opponant, dicunt illam esse opus natura, hoc est necessarium & naturale, non verò liberum: non autem intendunt docere illam esse à natura divina tanquam à proximo

& immediato principio.

Objecies secmndo: Etiamsi intellectus & voluntas maneant extra constitutionem formalem principij quo divinarum processionum, & istæ sint immediate à natura; potest tamen sufficiens ratio ordinis processionum assignari: Ergo ruit præcipuum fundamentum nostræ sententiæ. Consequentia patet ex suprà dictis, Antecedens verò probatur. Etsi attributa divina immediatè à natura, hoc est non media potentia dimanent, potest tamen sufficiens ratio reddi, cur unum immediatiùs quam aliud natura conveniat, & D cur unum mediante alio dimanet ab illa: Ergo etiam si Filius & Spiritus Sanctus absq; mediatione intellectus & voluntatis producantur ad intra, poterit sufficiens ratio assignari ordinis divinarum processionum; & cur una aliam supponat, & mediante illà conveniat.

Respondeo negando Antecedens, ad cujus probationem, nego Confequentiam & paritatem. Ratio discriminis est, quia proprietates non petunt mediis principiis proximis à natura dimanare; & licet aliquando una mediante alià connectatur cum natura, prima tamen immediate illi convenit; ac proinde ut assigneturordo dimanationis in proprietatibus, necessarium non est ad principia proxima illis priora recurrere: actus autem seu operationes conveniunt naturæ, quæ est remotum & radicale principiu, medijs principijs proximis : ac proinderatio ordinis inter operationes non potest reddi ex natura immediate, sed medijs principijs proximis operationis, five realiter à natura distinctis, qualiter in creatis contingit, sive eminenter seu

virtualiter, qualiter contingit in Deo.
Objicies terriò: Secundum idem proportionaliter debet focunditas generativa competere creaturis & Deo: Sed fœcunditas generativa in creaturis reperta, non convenitillis per intelletuales generationis capaces non funt; creatur autem corporales & mixta, qualisest homo, no per intellectu & voluntatem, sed peralianpo tentiam generant sibi simile: Ergo vis general va non convenit Deo, ratione intellectus, leda ipfa naturæfæcunditate immediate procedin

Respondeo distinguendo Majorem, illamo concedo de creaturis pure spiritualibus, neg autem de creaturis corporalib9: quialice qui turis primi generis non competat facultas gene rativa substantialis, convenit camenilisvis nerativa accidentalis: productio enim vei creati eA quædam intelligibilis generatio; und communiter dicitur, ab intellectu & ober pari notiam, partus autem generatione figur cat. Et licet hujusmodi generatio accidenta fit, & generatio rerum corporalium fit fublia. tialis; non huic, sed illi debet divina generam affimilari: tum quiaDeus est natura intelledo lis: tum Ctiam quia que illiattribuuntur,dbu esse per similitudinem & analogiam ad pale ctiores creaturas, quales funt spirituales an tellectuales. Addo quod hoc argumentum De randi, facile potest in ipsum retorqueri, hocmo do. Secundum idem proportionaliter debette. cunditas generativa copetere creaturis & Do Sed fœcunditas generativa in creaturis repen non convenit illis immediate à natura, sed me diante aliqua potentia: Ergo & in Deo.

(Leni)

山思,

'asper

148 60

concl

Ichtia

Neutz

mzg

frum

in Pai

pufor

perion

diva,

plens v

tum (

Seci

qo di

oftend

Eltem

quate

confif

Sec

quo di

ous D

ficut &

Denig; fic arguit Durandus. Qualis effortirei inter realiter differentia, talisest ordo ratio nis inter differentia ratione: Sedubi intelledu & voluntas differunt realiter, productioelim liter vi naturæ, non autem intellectus autwluntatis: Ergo fic est in Deo, in quo intelledus & voluntas folum differunt ratione.

Respondeo negando Minorem intellectum, universaliter: in Angelis enim, in quibusint lectus & voluntas realiter different, produchi non eft vi naturæ immediate, sed vi intelledi & voluntaris ut conftat ex dictis : similiade autem divinæ productionis, non debetellest res corporales, sed ad res spirituales, proptette tionem affignatam. Poreftq; fieri instantiacon tra Durandum: nam ubi subsistentia & naun different realiter, productio non est vilable stentiæ principij formalis; & tamen inilia fententia productio divina ad intra habet po principio quo proximo personalitatem dim nempe generatio Paternitatem: Ergo tento Durandus solvere argumentum factum.

## §. IV.

Impugnantur alia sententia, & verastatuitu.

DIco secundo: Principium quo, sive pour mum, five remotum divinarum proc num, non est sola relatio, nec sola persection soluta. Ita D. Thomas infra quæst. 41. art. 5.

Probatur prima pars duplici ratione, qualbidem infinuat. Prima est : Principia quoadis nis generativæ aut productivæ, eft id inquos nitu aut productu producenti affimilatur; intentio agentis ea sit, ut terminum productus fibi assimilet in principio quo agit: Atperiori productæ perfonis producentibus non in relitione, sed in absoluto assimilantur: Ergo and relatio, sed perfectio absoluta connotans relitionem, est principium quo processioni in Des Secunda ratio D. Thoma est: Propieta

thira el reluti individualis conditio divinæ A quam tres, quod fidei catholicæ repugnat. Persone: Atid quod pertinet ad esse individuak,non est id quo generans generat: alioquin inquit S. Doctor | Sortes generaret Sortem; fedid perquod conflictuirur in ratione Personæ: Vnde nu Paternitas potest intelligi ut quo Pater geunt, sed ut constituens Personam generantis abusin Pater generaret Patrem: Ergo propreitas murain Patre, non est principium quo gene-

Eandemrationem tangit quæst. 2. de potenmatta ad s.his verbis : Paternitas non est in Patre u modum forme freciei, ficut humanitas in homine; hammitoest divina natura; sed in eo est, utita dius faut principium individuale, est enim proprieuminale Erided non oportet qu'ed fit generationis maipium principaliter, sed quodammodo cointellebm; aliter sequeretur quod Pater per generationem, ut felum Deitatem, fed Paternitatem communicant, quodest inconveniens.

Alia ratione suaderi potest eadem prima pars modulionis: nam fi Paternitas v.g. effet pouniagenerativa in Patre æterno, & principium Dinagenerationis: velhoc haberet sub conmm expresso Paternitatis, & ut est relatio exma, velsubratione formæ hypostaticæ, & ut hbet rationem subsistentiæ & personalitatis? Neurum dicipotest: Ergo principium quo diingenerationis non porest in solarelatione mistere. Major constat, Minor autemtquoad umquepartem, probatur. Et in primis quòd Paternitas sub conceptu expresso Paterniuns non possit esse principium quo generatonis, patermanifeste: quia sub illo conceptu findatur in generatione, earnq; fecundum nomenter supponit etiam potentiam generativam n Patre, seu principium quo generationis. Quodvero non possit hoc præstare, sub concepuformæhypostaticæ, probatur. Principium quo alicujus productionis debet ese activum, llemut quo: Atquirelatio uthabet rationem personalitatis, seu formæ hypostaticæ, non est atira, etiam ut quo, fed est purus terminus namz, eam in ratione personæ constituens : Erpleetfub has ratione fit conditio necessaria dagendum, seu potius modus intrinsecè comas virtutem agendi, non tamen est principum quo generationis. Secunda pars conlusionis, quæ asserit solam

poducto: Sed si potentia generativa v. g. adæpune consisterer in perfectione absoluta, se- E undum nihil sui à termino producto realiter dlingueretur: Ergo principium quo proximű d remorum divinarum processionum, non unfiffitadaquate in perfectione absoluta. Secundo probatur eadem pars : Si principiú odivinarum processionum in perfectione abla adaquate consisteret, competeret omnispersonis; perfectiones enim absolutæ toti nontaticommunes sunt; & sic potentia geneaiva essenon solùm in Patre, sed etiam in Fio, & consequenter Filius esset potens generate,

putedionem absolutam non esse principium

modivinarum processionum, est etiam D. Tho-

12 loco citato, & quæst.2. de potentia art.2. Et

Menditur primò: Principium quo reale debet,

mem inadaquate, realiter distingui à termino

hart& Pater: unde cum in Deo omne possibile mila, Filius de facto generaret alium Filium à hdiltinctum, & sic in Deo plures effent persone

Respondent Adversarij: quòd licet potentià generativa sit in Filio, non sequitur tamen Filiu possegenerare: quia fieri potest quòd forma sit in aliquo subjecto, & tamen ei non tribuat suum effectum, aut quali effectum formalem, ob subjecti incapacitatem; ut patet in anima rationali, quæ in pilis existens, eis non tribuit omnem suum effectum formalem, nimirum fenfum,

Sed contra Filius est capax omnis effect ûs for= 850 malis absoluti adæquate: At eo ipso quod principium quo generandi in perfectione abioluta adæquate consisterer, effectus illius formalis efset adæquate absolutus : Ergo Filius esset capax non solum formæ, sed eriam effectus, vel quasi esse dus formalis ejus, & consequenter esserpotens generare.

Dico terriò: Principium primum & radicale 86. divinarum processionum est divina essentia, ut modificata relatione. Ita D. Thomas ubi 'suprà.

Probatur primò ex SS. Patribus, Nam Cyrillus lib. 1. thesauri cap, 7. dicit Generativam virtutem effe effentiam Dei. Et Damascenus lib.t. de fide ortodoxa cap. 8. Generatio (inquit) est natura, non sicut generantis, sed sicut ejus quo generat. Idem docuit Joannes Theologus in Concilio Flor rentino fess. 18. his verbis: Dixi Filium ex Patre, & Patris substantia generari , idem significare ; ita ta= menut Persona sit producens & generans, principium autem quoipsa persona generat, sitid quod solum communicabile eft. Videri etiam potest Anselmus in Monol, cap. 52. ubi loquens de Spiritu Sancto ait : Pater & Filius non ex relationibus suis, qua plures sunt, sed ex ipsa essentia, que una est, emittunt tantum bonum. Unde etiam Dionysius de divin. nomin. cap.2. vocat Filium & Spirirum Sanctum, Facunda Divinitatis gemmas, & ger-

Probatur secundò ratione D. Thomæ suprà 87. infinuatà. Principium quo primum & radicale generationis est id in quo genitum cum gene-rante convenit per similitudinem, aut per identitatem: At id in quo Filius genitus cum Patre generante convenit, non est relatio, sed natura divina: Ergo hæcest principium quo primum & radicale generationis Verbi, non absolute considerata, led ut modificata relatione paternitatis.

Potestq; hoc declarari exemplo desumpto ex rebus creatis: videmus enim quod eade forma, 88, proutest in diversis subjectis, & diversimode in illis modificata, diversos præstat effectus: nam calor v.g. in animali generat carnem, non in igne, & in fæmina producit lac, non in viro; & gratia in nobis, qui sumus persona extranea, co-stituit silium adoptivum, non in Christo, qui est persona divina. Idem cum proportione sentien. dum est in proposito : nam divina essentia, ut est in Patre, & relatione Paternitatis modificata, habet rationem potentiæ generativæ radicalis, & principij quo primi & remoti divinæ genera» tionis: eadem verò essentia, ut est in Patre & Filio, & ut modificata per relationem Spiratoris, est potentia spirativa, & productiva Spiritus Sancti. Unde D. Thomas de potentia qualt. 2. art.1. sibi hocargumentum proponit. Si Pater generat in Divinis, oportet quod conveniat ei secundum naturam : Sed eadem mutura est in Patre, & Filio & Spiritu Sancto: Ergo eadem ratione Filius & Spiritus Sanctus generabunt. Cur argumento fic respondet. Dicendum, quod licet sit eadem naturain Patre & Filio, est tamen secundum alium mo-

tion

rela-

dum, scilicer cum alia relatione; & ideo non oportet A processionis, tam prout est productio, quia mantetiam Filio.

Dico quartò: Principium quo proximum generationis Verbi, & productionis Spiritus Sancti, esseintellectum & voluntatem Dei, ut modificantur relationibus Paternitatis & Spirationisactivæ.

Probatur primò conclusio: Natura divina, 89. connotatà Paternitate, est principiu quo remotum & radicale processionis Verbi, ut jam ostedimus: Ergo intellectus divirus cum endem conotatione, erit principium quo proximum hujustinodi processionis. Consequentia probatur primò. Idipfum quod remote præstat divina B natura, potest proxime ntellectus præstare in ord ne intelligibili: Ergo fi natura Dei, connotatà Paternitate, radicalem præstat concursum, intellectus divinus, cum eadem connoratione, proximum concurfum præstabit in generatione. Verbi. Secundò, in creatis in id in quod natura influit radicaliter, influent potentie ad naturam confecutæ, tanquam principia proxima: Ergo pariter in Divinis, servata proportione.

Probatur secundo conclusio: Intellectus di-90. vinus ad generationem Verbi concurrit, ut suprà ostendimus, & contra Durandum docent communiter Theologi: Sed non concurrit per modum principij quo primi aut remoti: Ergo Cut principium quo proximum. Major constat ex fuprà dictis: Minor autem probatur. Principiu quo primum, remotum, autradicale, debet esse radix proximi: Sed divinus intellectus, prout à natura diftinguitur, non est radix relationum, aut attributorum: Ergo nequit ut principium primum, vel radicale, ad generationem Verbi concurrere; & consequenter vel nullum ad illa præstat concursum, quæ est sententia Durandi, vel exhibet immediatum, ut principium quo proximum, sicut asserit nostra conclususo.

Dico quintò: Relationem & formam absolutam non importari ex aquo in principio quo divinarum processionum, nec tanquam duas par- D tes constituentes principium; sed absolutum importariut formam, & relationem ut modum talis forma.

Primum probatur: Nam præcipua intentio agentis, non est ad distinctionem, sed ad similitudimem cum termino producto: Ergo quamvis in principio quo agendi utrumq; importetur, non tamen ex æquo, sed unum in recto, & aliud in obliquo. Unde D. Thomas infra quæft. 41. art. 5. ait, Potentia generandi significat in recto naturam divinam, & in obliquo relationem.

Secundum parer, quia al às sequeretur generationem Verbi non esse adæquate univocam, sed partimæquivocam, quia terminus esset similis agenti in principio quo agendi, & eidem agé- E ti dissimilis in alia parte principii: At divina generatio est perfectissime univoca: Ergo relatio · & forma absoluta non se habent ut dux partes, constituentes principium quo divinarum procestionum.

Confirmatur: Ex opposita sententia sequitur, 93. idem omnino importari in principio quo agendi, & in producente ut quod: Sed hoc dicinequit, cum omnes Theologi inter principium quo, & agens ut quod, distinctionem agnoscant : Ergo necillad.

Dicoultimo, perfectionem absolutam, ut relatione modificară, elle principium quo divinæ

prout est communicatio. Est contra uluman sententiam quam defendit Alarcon.

Probatur breviter: Unius & ejusdemactional unum debet esse principium formale: Sed processio in Divinis sub utraq; ratione est una indivisibilis actio: Ergo sub urraq; latione unuml li respondent formale principium,

in D

Patel

Confirmatur: In creatis quando unum com municatur, & aliud producitur, unumq er ejusdem principij præstatur; etenim exvieu dem principij remoti & proximi produciturho mo, & anima unitur corpori: Ergo patituta Divinis, servata proportione.

Confirmatur amplius: Si principium quo processionis, ut est communicatio, esset mas. radivina, principium verò illius ut eft profe ctio, effer proprietas personalis, processio Ven non effet generatio ada quate univoca, ledin tim æquyoca, ut iupra arguebamus: Comb quens est falfum : Ergo &c.

Ex dictis in hoc \$. inferes, terminum quodin naru processionu esse aliquid absolutuintede connorans relationem. Quod patet eadérano ne qua oftendimus id de principio quo: mm termino quo, seu formali, debet terminus pro ductus cum producente covenire: At inrelau nibus convenientianon est, benetamen in abh luto: Ergo absolutum, connotatà relatione, e terminus formalis divinarum processionum.

## 6. V. Pracipua solvuntur objectiones.

OBjicies primò: Athanasius dialogoprimode Trinitate ait: Pater hypostasi gignit: Atgign principio quo generationis: Ergo illudefi ditna Paternitas, feu hypostasis. Unde Ambroliu lib.4. de Fide ad Gratianum cap.4. Generali, inquit, paterna proprietatis est, non potentia. Augustinus libro 1. de Tromt. cap. 5. ait: Eiff Patrem dici & effe Patrem , quod eft ei Filmu: Sed Patri est Filius, ex vi porentia generativa: Em est Pater ex vi illius; cumque ut Pater ex ville ternitatis, hæc & non natura, vel intelledus, ti potentia generativa, & principium quodrus generationis.

Respondeo Patrem gignere hypostafi, nonth principio quo proximo vel remoto, sed utconplemento principij quo, tam remoti quampo ximi, connotative & in obliquo per utrumqu importato; neq; aliud voluille Athanafium. eodem modo explicant Ambrofius, videla generationem in Deo non elle potentia lumpi absolute, sed potentie ut in Patre, per propor tatem modificatæ: nam per hoc folum falvanu æqualitas in omnipotentia interdivinas Perlo nas; quam inillo capite volebat Ambrond contra Arrianos defendere.

Ad Augustinum dicatur, quod si verbaillatin Augustini, intelligenda sunt in sensu caulli Patrem scilicet eo esse Patrem fundamentalite, quô est ei Filius; & hoc verum est, quia potenta generativa, per quam Pater generat, fund-mentrum est Paternitatis; nonantem in festi formali, ita ut id quo generat, sit formale con Attutivum Patrisin ratione Patris.

Objicies secundo difficile testimonium D. 120 Thoma in 1.dift. 12 quæft.1.art.3. incorpore ubisichabet: Generationon egreditur ab essaus inquantum effentia, fed inquamum est Paternito

ofiftalus, felicet effentia & paternitas, differunt A a Dirini, egrederetur ab utraque generatio, sed â Petersudie immediate, & ab effentia ficut à primo mujos. Ex quibus verbis hoc argumentum municiur. Si Paternitas realiterab effentia differet, generatio esfet à Parernitate immediate, mediate realiter ab essentia: Sed modo virmitterdiftinguntur: Ergo generatio est immehatea Parernitate, & mediate virtualiter ab effelia; & consequenter Paternitas est princinum quo immediatum generationis.

Respondeo primò ex Cajetano infrà quæst. 41 at f. D. Thomam in libris fententiarum in ea file lententia, utaffereret effentiam effe princom generationis Verbi, non prout in Patre, haprourest Paternitas; quam sentenitia infra m. iant; retulit, & expresse refutavit; & juxta lum rede ajebat D. Thomas, quod si realiter hternitas ab essentia differret, generatio esset à hternitate immediate, & mediate ab essentia. Velsecundo dicatur, quòd cum Paternitas sit mapium quo proximum, non formaliter, fed mpletive, ut connotata ab intellectu, qui est micipium quo immediatum; verum est dicem, quod si distingueretur realiter ab essentia, gueratio esset ab illa immediate, non tanquam imoneformali principij, sed tanquam à comdemento rationis formalis: & ita etiam verifiammodò, non quoad realem mediationem, Molum quoad virtualem.

Objicies tertiò: Principium quo generatiomelida quo Pater redditur & denominatur mensgnnerare: Sed Pater redditur ac denomisurpotensad generandum, à relatione Patermusi Ergoilla est principium quo divinæ gemationis. Major patet, Minor autem, in qua est Meultas, probatur multipliciter. Primò, quia mominatio propria, non à forma communi, Mapropria debet provenire: At denominatio mentisgenerare, est proprijssima Patri: Ergo mabessentia, que communis est, sed à ratione lunpropria debet provenire.

Secundo, Eo modo se habet actio personalis D aprilonam, quo effentialis ad naturam : fed Meadactione essentialem, est à natura: Ergo Me ad personalem, est à personali proprietate. letto, Id quod dat esse, dat posse operari: MPaternitas dat Patri effe Patrem : Ergo & Megenerare.

Quarto, Imperfecta est forma quæ dat esse, & moperationem: Sed à personalitate divina oassimperfectio relegari debet : Ergo cum det anelle Patrem, dat etiam illi posse generare. Respondeo concessa Majori, negando Minomaad cujus primam probationem, distinguo liprem. Denominatio propria non debet prointe à forma cummuni, in sua communitate E dita,concedo Majorem; ut appropriata, nego lijorem, & concella Minori, nego Consequen-Itaq; hoc argumentum solum probat, denominatio potentis generare non promatanatura divina absolute, sed ab illa ut apoptiata Patri, & modificata per relationem uernitatis, ut antea exposuimus.

Dices:Talis denominatio estrà natura divina ut propriata: Ergo secudum id quod est ratio apriandi: Sedratio appropriadi Patri natura, a Paternitas: Ergo formaliter est à Paternitate. Respondeo, distinguendo Antecedens: ly ut, rduplicanterationem formalem, nego Anteceoureduplicante complementum formæ, concedo Antecedens, & disting no Consequens eodem modo. Ex quo solum sequitur talem denominationem esse à Paternitate ut à complemento, non autem ut à ratione formali.

Ad secundam probationem Minoris princi- 106. palis, distinguo Majore: Eo modo se habet actio personalis ad persona &c. quoad denominarionem agentis ut quod, concedo Majorem: quoad rationem principij quo, nego Majorem, & concessa Minori, nego Consequentiam. Itaq; sicut concretum naturæ est agens ut quod a ctioneeffentiali, v.g. volens ut quod, & intelligens ut quod; ita concretu personalitatis, scilicet persona, est generans ur quod, & spirans ur quod, & inhoc tener æquiparatio, non autem quoad ia tionem principij quo. Et ratio est, quia cum personalitas sit veluti conditio individuans, nequit esse principium quo productionis communicativæ, fed id pertinet ad folam naturam, connotatà relatione.

Ad tertiam probationem, distinguo Majoré: 107. Id quod dat effe veluti specificu, dat posse operari, concedo Majorem; quod dat esse veluti in-dividuale, nego Majore. Similiter distinguo Minorem: Personalitas dat Patri esse Patrem, veluti individuale, concedo Minorem: veluti specificum Patri, nego Minore, & Confequentiam.

Adultimam probationem, distinguo Majoret 108 Forma quæ dat esfe, & non operationem, est imperfecta: pure negative, concedo Majorem: privative, nego Majorem, & concessa Minori: nego Consequentiam. Instoq; argumentum in Spiritu Sancto, cujus personalitas dat illi esse, & non operare, operatione productiva ad intra, abiq; eo quòd inde aliqua sequatur imperfectio.

Objicies quarto cum Durando: Actus conve- 109 nies uni, & repugnans alteri, debet ille in esse per id quod differt ab alio: At generatio covenit Patri, & repugnat alijs Suppositis: Ergo inest Patri per id in quo differt ab alijs Suppositis, nepe per relatione, nomper id in quo cum illis convenit, nempe per naturam; & consequenter illa & non ista erit principiu quo generandi. Major primò probatur exemplo: Nam quia ratiocinari inest homini, & repugnat bruto, dicitur covenire homini per id in quo differt à bruto: Ergo idé de omni actuuni conveniente, & alteri repugnante dicendu est. Secundò ex Aristotele 1. Ethic. probante beatitudinem non esse operationem sensitivæ partis, sed intellectivæ, quia inest homini & non bruto; & ideirco deber homini conveniresecundum partem intellectivam, per quam differe à bruto, non secundum sensitivam, in qua cum illo convenit: Ergo idem quod priùs.

Respondeo distinguedo Majore: si differentia 110. sit in esse specifico, cócedo Majorem, si sit in esse individuali, nego Majoré, & cocessa Minori, nego Colequentiam: quia differentia personaru in Deo non est in esse veluti specifico, sed veluti individuali, ut docer D. Thomas qu. 2. de potent. art.2.ad 5. cujus verba supra retulimus. patet solutio ad prima & secunda probationem Majoris: nam differétia hominis à bruto, est formalis&specifica,&noindividualis&numerica.

Objicies quinto: Si intellectus, prout in Patre, 1118 esset principiu quo proximu generationis Verbi, veru effet dicere, intelled u generat; ficut quia est principium quo proximum virtuale intellectionis, elt verum dicere, intellectus divinus intelligit: At alia propositio, intellectus generat, non elt minus falsa quam ifta, effentia generat, cuius X 2

falsitas declarata est in Concilio Lateranensi sub A Innocentio III.contra Abbatem Joachimum in cap. Damnamus de summa Trinit. Ergo intellectus in Deo non est principium quo proximum

generationis Verbi.

Respondeo retorquendo argumentum, ista enim propositiones etiam sunt falla, Paternitas generat: Filiatio generatur, ut docet D. Thomas infrà quæst.32.art.2.ad 2. & communiter Theologi cum illo; & tamen juxta Adversarios, Paternitas est virtus generativa ut quo: Ergo ex eo quòd essentia & intellectus sint principium quo remotum & proximum generationis Verbi, non sequitur affirmari debere de essentia & intellectu, quòd generent : quia licet sint principium quo generationis, non ramen generant ut quod; adhoc enim requiritur realis distinctio à genito; nec possunt pro personis supponere, utpote abstracta. Nec est eadem ratio de actibus essentialibus, quoad hoc quod est prædicari de essentia & intellectu, quia isti actus realem distin-Ctionem personarum non petunt.

Objicies sextò: Principium debet distingui realiter à principiato, ut docet Aristoteles 1. Ethicorum: Atqui sola Paternisas realiter à Filio distinguitur: Ergo illa sola est principium

quo generationis Verbi.

Respondeo ex D. Thoma quaft. 2. de potentia art.2.ad 3. Majorem esse veram de principio, C & principiato ut quod, non autem de principio

& principiato ut quo.

Sed contra hanc solutionem dupliciter potest instari. Primò argumento Durandi: Principium quo magis obtinet rationem principij, quam principium quod: etenim principium quo est principium ratione sui principium autem quod, non nisi ratione illius. Item principium quo, se toto est principium, principium autem quod, non setoto, sed ratione principij quo: Ergo si principium quod petit à termino producto realiter distingui, à fortiori principiem quo realem distinctionem à termino exposcet,

Secundò contra eandem responsionem arguitur. Principium ad principiatum realiter refertur, illudg; realiter continet ac producit: Sed non potest hæc præstare, nisi realiter distinguatur à principiato; cum nihil possit ad seipsum realiterreferri, & multò minus se continere &

producere: Ergo idem quod priùs.

Ad primam inflamination. Ad primam instantiam respondeo, quod licet principium quo formalius obtineat rationem principij, quam principiu quod, propter rationes allegatas; non tamen ita adæquate, cum in principio quod importetur quidquid exigitur adratione principij, secus aute in principio quo: unde no sequitur quòd si principiu quod debeat distinguirealiter à termino producto, etia principiú quo distinctione realem ab illo exposcat.

Ad secundam respondeo primò, Majorem esse universaliter veram de principio quod, non autem de principio quo. Vel distinguo Majore: Principium ad principiatu realiter refertur &c. secundum illud quod important in recto, semper, nego: secundum illud quod dicunt in obliquo & de connotato, concedo. Et ita contingit in proposito: nam essentia divina, ut est in Patre, ratione relationis paternitatis à qua modificatur, & quam connotat in obliquo, referuir realiter ad filiationem, quæ etiam in termino quo divinæ generationis in obliquo importatur, illamq; realiter continet ac producit,

9. VI.

Alia argumenta solvuntur.

Lind argumentum difficile adduci pote ad probandum, principium quo divinni processionum in perfectione absoluta adequa consistere. Nam potentia generativa repenn in Filio: At si principiu quo generandi noncor fisteret in solo absoluto, potentia generandi Filio non esser: Ergo in sola perfectioneabioli ta confistit. Minor patet, Major autem, inqui est difficultas, multipliciter oftenditur. Pun ex Augustino lib. 3. contra Maximin. cap.11.11 sichabet: Absit autem, ut quomodo putas, potun fit Pater Filio, quia Creatorem genuit Pater, Film autem non genuit Creatorem, neque enim nonponn sed non oportuit. Quibus verbis aperie doce de gustinus, Filium generare potuisse,nontama generare oportuisse: Sed posse generare, elt. chus vel quali effectus formalis potentiz gun rativæ: Ergo juxta Augustinum, potentiagen. rativa reperitur in Filio.

Secundò, Unumquodq; intantum perfedun est, inquantu potest sibi simile generare, undo cet Aristotel.4. Meteor. Sed Filius est sumipe

fectus:Ergo potest generareFiliumsibissimles Tertiò, Juxta D. Thomam quælt.2.depote tia art. 5. potentia generativa sub omnipoter comprehenditur: At omnipotentia conven Filio: Ergo etiam generandi potentia.

Quarro, Si in Patre & non in Filio ellet pe tentia generativa, Filius non esfet aqualis Par in potentia, ac proindenec in omnipotentian æquaretur cum Patre: Consequens est abia. dum : Ergo &c.

Quinto: Stin Filio non effet potentia geneis di, esset in illo aliquis defectus potetiz & digni tatis; Sed hoc non potest dici: Ergonecolor Sequela Majoris manifesta videtur: Nampo tentia generativa est aliqua potentia, &aliqua dignitas & perfectio: Ergo fi hæc Filiodeellen D illo esset al quis defectus potentia & dignitant

Infl

catter

fatip

Refondeo negando Majorem. Ad primat probationem dicatur Augustinum solumnes re Filio privativum defectum potentizadgen randum Creatorem, nonautem defectum negtivum, qui non ponit imperfectionem inple ideò Augustinus dixit illum non genusse; quia non potuit, sed quia non oportuit; nonqui senserit esse Filio possibilem alterius Filigent rationem, sed quia defectus pure negativus p tentiæ generativæ, meliùs explicatur dicendo quia non oportuit, quam quia non potuit; quavelle sonare videntur defectum privativum dicent imperfectionem. Solutio eft D. Thomaqual

9. de potentia art. 9. ad 1. Ad secundam probationé dicendum, dodit. nam Aristotelis verisicari in rebus corrupillo bus, secus auté in illis que corruptionisubjets non funt: Deus autem incorruptibilis eft, Stide illius natura potest perfectissime Filio compe tere, absque potentia productiva sibi simila Ratio autem explicationis tradita est, quiant tura corruptibilis, cum non possit conservanta uno solo individuo, appetit sui conservationes mediâ fuccessivâ individuorum generational ideo individuú carens potentia productiva fimilis, in quo illius natura conservetur, defici à fine quem intendit natura, ac perconsequent est imperfectum. Natura autem incorniptibilis,

ferratur, non appetit productionem alterius, & doindwiduum illius, abique facultate genenuvaimperfectummon estiut constat in Angela,quorum quilibet in sua specie est perfectus, abquedicta difficultate; & similiter in cælis. Undequodin Deo detur potentia generativa, meltex indigentia, sed ex summa foe cunditaunatura; sicut non ex indigentia, sed ex fœcundiate, Verbum à Patre producitur, & à Patre & filio Spiritus fanctus.

lvinari

Potential er, Film

n poten,

cet Au-

eft.

ia gene.

mè pe imilea

potes

onyei

ffet po

lis Pan

ntiaa

ablu

genera

am po

effet,

nitati

n nega

d gene

n nega-

niplo: Te; m

e verb

qual

cibil.

bjeds

Scideo

mpt

liani-

Variati

nem,

à fai

Adtertiam probationem, distinguo Majorem. Potentia generativa continetur lub omnipotenin absolute considerata, nego Majorem: sub onaspotentia, prout est in Patre, concedo Majoten, & concella Minori, nego Consequentiam. Adquartam nego sequelam Majoris: Nam ut docet D. Thomas quæft. 9. de potentia art. 9. ad sedempotentia est in Patre & Filio; in Patre n generet, in Filio ut generetur; ac proinde ex Aquitur Patrem esse potentiorem Filio. Unde Adquintam probationem, Nego sequelam Majoris:ad cujus probationem, diftinguo Antemens. Potentia generativa est aliqua potentia, kaliqua dignitas : distincta à potentia termiandigenerationem, nego Antecedens: eadem um potentia terminativa generationis, concebantecedens, & nego Consequentiam. Itaquequamvis desit Filio potentia generativa, C non sequitur in illo esse defectum alicujus pounia & perfectionis : quia talis potentia deest Molum fub uno munere, nempe generandi utive, non tamen sub omni munere, cum in illo impotentia terminandi generationem; quæ duo munia non different perfectione, sed relatione: udemnamque absoluta perfectio, connotando lumitatem, dat posse generare, & connotan-& Filiationem, dat posse generari.

Infabis; Potentia generativa est distincta à potentia terminativa generationis: Ergo per locquod Filio competat potentia terminativa generationis, non salvatur quòd illi aliqua pounia non desit, Consequentia patet ex dictis: Anecedensautem probatur, Primo quia actio kpallioad diversareducuntur principia; agit amaliquidratione formæ, inquantum est in an, patiturautem inquantum est in potentia, monemateria: Sed generare & generari in Dimissehabent per modum actionis & passionis: ligoreferuntur ad diversa principia, & conse-Menter potentia generativa distincta est à pomuaterminativa generationis. Secundò prohurdem Antecedens: Potentiæ distinguntur madus: Sed generare estactus distinctus à geemmErgo potentia generativa est distincta à

ptentia generativa, & potentia terminativa gearationis, solum differar penes relationes quas Connotant, Paternitatem scilicet & Filiationem; potentia verò sitaliquid absolutum, & absoluumperrelativum multiplicari non possit; fic potentia generativa nequeat in ratione poina à passiva generabilitate distingui: Unde Ad primam Antecedentis probationem, diaur veramesse Majorem in actione transeunis, fallam autem in actione immanente: ut conuinvolitione, cujus principium activum est foluntas, & tamen cadem voluntas terminare

amain uno individuo perpetuo salvatur&con- A Minoris, nego Consequentiam nam generatio in Divinis non estactio transiens, sedifianens; & sinsiliter generari, per modum passionis imanetis lignificatur; & ided non oportet ad diversa principia reduci, sed eadé realiter potentia in Patre est principium generationis, &in Filio, conotatâ filiatione, est generationis terminus. Ita D. Thomas quæst. 9. de potentia art. 9. ad 4.

Ad secundam probationem Antecedentis, 127. concessa Majori, nego Minorem. Nam sicut potentia generativa est divina estentia, connotata Paternitate, & generabilitas, eadem divina effentia, connotata Filiatione: ita actualis generatio est divina intellectio, connotata Paternitate; & generari est passivum intelligi, connotata Filiatione: intelligi enim & intelligere, non sunt actus realiter distincti in Deo, & confequenter nec generare & generari realiter distinguntur, quoad id quod in recto important, fed solum quoad relationes quas dicunt de connotato; qualiter etiam potentia generativa, à potentia terminativa generationis distinguitur. Qua doctrina est D. Thoma quast. 2. de potentia art. s.in corpore, quodita concludit. similiter ergo dicendum est de actione & potentia : nam generatio fignificat actionem, cum aliquo respectu, & potentia generandi significat potentiam, cum respectu: unde ipsa generatio est Dei actio, sed prout est Patristantum; & de activa generatione & potentia generativa: idipsum dicturus, ut procedat consequenter, de

Producitaliquidad intra, quod dicitur verbum, A dicunt hominem in se habere imaginem Titule Ita etiam quicumque diligit, producit amorem vel impulsum quemdam, ratione cujus amatum est in amante: Atqui ob eam rationem, probabiliter inferimus dari in Deo Verbi processionem, nt constat ex dictis art.1. Ergo etiam supposità side, possumus inferre à simili, aliam esse in Deo processionem per viam amoris, quæ Spiritus fancti processio appellatur. Minor & Consequentia patent ex suprà dictis. Tota difficultas est in probatione Majoris, qua extranei à Schola D. Thomænon aliter probant, quam quia omnis actio debet habere terminum à se productum : Dilectio autem est actus voluntaris, sicutintellectio est actus intellectus: Ergo debet habere aliquem terminum à se productum. Illa tamen propositio universaliter sumpta, vera non est: nam actiones immanentes, quæ potius funt qualitates, quàm actiones piædicamentales, non ha-bent terminum necessario, sed tantum permissivè; ex quo intulimus in Tractatu de visione Beata, Beatos videndo divinam essentiam, nullum formare verbum creatum. Unde illa Major alia

viâ probari debet.

Observandum estigitur: Quod cum omnis actio debeat aliquo modo attingere objectum, circa quod verfatur, alras daretur actio in diftas, quod implicat, ut docent Philosophi in libris Physicorum; & actio immanens sit in iplo agen te, ejus objectum debet etiam intra illud existere, ac illi intime conjungi, vel ratione sui, vel ratione alicujus supplentis vicem illius. Unde sicut objectum intellectionis fit præsens intellectui, vel per feipsum, si sit per se primo intelligibile, ut in visione Beatifica contingit; vel per suam similitudinem, ut fit in aliis intellectionibus creatis; ita & objectum volitionis debet esse præsens voluntati, eique aliquo modo conjungi; & cum hæcunio non possit sieri mediante specie & similitudine objecti (quia vis appetitiva non petit assimilari objecto, sed in illud ferri) debet fieri per inclinationem & propensionem. Unde sicut ex hoc quòd aliquis rem aliquam intelligit, provenit quadam intellectualis conceptio rei intellectain intelligente, que dicitur verbum:ita ex hoc quòd aliquis rem aliquam amat, provenit quadam impressio, ut ita loquar, rei amate in affectu amantis, secundum quam amatum dicitur effe in amante, ficut & intellectum in intelligente. Verba sunt D. Thomainfra qualt. 37.art.1.Quareidem S. Doctor 1.2. quæft, 28. art.1. ad 2. docet de ratione amoris triplicem esse unionem; unam à qua procedit, quæ est unio similitudinis, quæ est causaamoris; aliam in qua confistit, quæest impetus & impulsus quidamin remamatam; & alteram quam efficit vel exoptat, quæ est unio realis, quam amans quærithabere cum reamata.

Dices cum Valentia, cui hæcratio D. Thomæ non placet : quòd quamvis amatum debeat esse præfens intra amantem, per inclinationem, non propterea debet produci à voluntate creata aliquis terminus, qui sit pondus & inclinatio; quia îlla præsentia objecti sufficienter sit per actum amoris, qui est actualis inclinatio. Unde D. Thomas quait. 4. de verit. art. 2. ad 7. optime dixit: Voluntas non habet aliquid progrediens à seipsa, quodinea sit, nisiper modum operationis : intellectus autem habet non solum per modum operationis, sedet-

iamper modum termini.

Sed contrà primò: D. Augustinus 14. de Trinit.cap.8. & D. Thomas infrà quælt.93. art.7. tatis, quia affimilatur ei in productione verbia termini amoris: Sed hoc esset falsum, finihilno mo produceret per voluntatem, solumenmel similaretur Deoin actibus essentialibus intelli gendi & volendi: Ergo &c.

Contra secundò: Sicut objectum intellectio. nis non fit præsens formaliter intellectu, perip. samintellectionem, sed per aliquem terminun abilla productum, qui est ejus imago & imili tudo expressa: ità nec objectum amatum fisso maliter præsens ipsi amanti, peractum amoris sed per aliquem rerminum abillo producum qui habeat rationem impulsus ac ponderism clinantis in illud : juxta illud Augustinia Confessicap.9. Pondus meum amor meus: amonfi-

ror quocunque feror.

Neque obstat discrimen quod D. Thomasal fignatinter intellectum & voluntatem : exhor enim folum sequitur, per actum amoris no producituraliquid quod habeat rationemims ginis & fimilitudinis respecturei volitæ ; som per intellectionem producitur verbum, quodel imago & fimilitudo expressarei cognita: 100 tamen infertur, non produci aliquemtems. num, qui habeat rationem ponderis ac impul fûs, impellentis & inclinantis in rem amatan Unde quando S. Doctor dicit, quòd per volun. tatem non producitur aliquid nisi per modum operationis, non intendit negare peradum amoris aliquem terminum in voluntate produci, qui reipfa & de facto fit terminus; fed folia intendit declarare, quod terminusille, quiale habet per modum viæ & tendentiæinaliud,laber modum operationis, non verò termini, u rectè notavit Cajetanus hîcart.3.

Secundum, quod ut fidei veritate supponimus, est processionem Verbi, generationem elle, 1001 autem processione Spiritus sancti. Quodomilli Scripturæ testimoniis, constat ex Symbolo Athanasiii, ubi de Persona Filis sie dicitur: Filiusa Patte folo eft, non factus, nee creatus, fed genitus. Et de Per Sona Spiritus fan Eti: Spiritus fandlus à Patret in lio, non factus, nec creatus, nec genitus, sed procedens.

Confirmatur: Passim in Scriptura Filiusvocatur unigenitus, id est solus genitus: Ergosok productio Filii est vera generatio, non auto

Spiritus sancti processio.

Dices: Etiam frequenter in facris litterisfien lius Dei appellatur primogenitus: Ergohibit alium posteriorem genitum, scilicet Spinium fanctum. Sed nego Consequentiana Namutdi citur in Concilio Ephesino cap. 4. Filius Dei mi cupatus est primogenitus & unigenitus; primogeniu comparatione ad filios adoptivos, & unigenius por the clusionem alterius Filiinaturalis. Unde Augulinus libro de fide & Symbolo cap. 4 sichabet: Sente dum id quod unigenitus est non habet fratresssecunism id autem quod primogenitusest, fratres vocare dignitus est omnes, qui post ejus primitias in Dei grana ad cimur per adoptionem filiorum.

Hæc utomnino certa & indubitata supponi. mus. Quod auté in examé vocamus, el cui pro cessio Verbisit generatio, nonautem processio Spiritus fancti? Ratio dubitandi, eaqi difficult ma est, quia generatio viventium propria, que sola reperiturin Deo, est arigo viventua nomi conjuncto in similitudinem natura: quæ definition detur convenire no folum processioni verbile etiam processioni Spiritus sancti: hacsiquiden est origo viventis: Spiritus enimfandus estri

DE PROCESSIONIBUS D. PERSONARUM.

167

rens, non minus quam Verbum) & à vivente tonsaudincto; cum fit terminus actionis immanenton and the conjungatur fuo principio, ratione denutaus in natura cum illo: aliunde etiam est misin natura, cum eandem naturam Patris Effipersuam processionem accipiat : Ergo malacitratio allignabilis, cur uni & non alteri potellioniratio generationis conveniat, fed brolande tenendum eft. Ita fentit Magister andill.13. ubi ait : Intergenerationem verò Filii, groußwem spiritus fancti, dum hic vivimus, di-Suparnon valemus. Ei fuffragari videtur Auguassibroz.contra Maximin.dicens: Diftinguere mullamgenerationem, & hanc processionem , nefann rate, non sufficio. Tunc certè venit Deus haulto, & fanctus de monte Pharan (id est de mateumbroso) ut dicitur Abac.3. quando Spinuslandus à Patre & Filio proced, t:ab Auttro gudem, quia examore proceditude monte verò mbrolo, quoniamineffabilis & obscurissima leus processio. Quid deilla tamen sentiant heologi, & qua circa propositam difficultamitverioraut probabilior sententia, breviwhic exponendum eft.

bi,&

perip.

limili. fit for

moris

dum,

risin-

norefe-

exhor is non

uodelt

: non

impul-

volun.

nodus

actum

-uporo

folim

quiale

ud,ha-

ini, W

nimus,

е, пол

Atha-

à Patre

le Per-

& Fi

dens.

usvo-

golola

autem

iritum

utdi-

i mi

genitor

et ex-

Ainus

Secun-

endins

ligns-

a Baf-

yeals.

, fed

§. II. Duplex dicendi modus rejicitur.

Lit, & posuerit tenebras latibulum suum, ut urBernardus ferm.1. Pentecostes: nec possit almati aliqua ratio evidens ac demonstrativa, arproductioni Verbi, non verò proceffioni lumis fancti, ratio generationis conveniat: Theologitamen, ut Hæreticorum argumentis wiintoccurrere , adreddendam hujus rei radonemaliquam congruentem & probabilem, budabiliter infudarunt. Missis autem quorum-Im veterum Theologorum fentenciis , quæ mi Scholis eliminatæ funt.

Primus dicendimodus est Aliacensis, relati'à Vazque hic dilp.113. cap.3. afferentis ideò Spimmiandum non elle genitum, bene tamen D Vebum; quia hocab uno tantum, illeverò à

hobusprocedit.

Sedhæcfententia displicet, ac rejicitur comnuniter: Primò quia per nullam particulamin minitione generationis repertam, excluditur modillius terminus à duobus procedat: si en un maliquam, maxime periftam, à vivente, quæ min singulari principium designet, pluraliuem principiorum videtur excludere: Sed per unenon excluditur: Ergo &c. Minor probatur: leminus per generationem productus, etiam Mogulari exprimitur, cum dicatur, origo vimu; & tamen per hoc non excluditur, quod a neguldem generationis activæ duo viventaprocedant: Ergo etiam si principium in sinmiexprimatur, perperam inde colligitur, no olle à duobus aliquid procedere ut gentium. Secundo, Quod Spiritus sanctus à duobus Mocedat, non obstat quin procedat ut illis simisinnatura, exviprocellionis: Ergo hoc non impedit quin ejus productio fit vera generatio. Confequentia patet, Antecedens probatur: Tum quia duo ad productionem alicujus viantis concurrentia, possunt in natura adunari: Immetiam, quia in creatis filius à patre & matre roducitur, & tamen procedir ut illis similis in huna: Ergo quod Spiritas sanctus à duobus producatut, non obstat, quin illis similis in na-

Tertiò, Si Pater & Filius per intellectum pro- 141. ducerent Spiritum sanctum, verè esset verbum, & consequenter filius, ac proinde genitus: Ergo non ideò non est genitus, nec filius, quia à duobus procedit, sed quia non procedit per intelle-Aum, sed per voluntatem: quæ est ratio D. Thomæ, quam inferius explicabimus.

Siopponas D. Augustinum 15. de Trinitate 142. cap. 27. ubi inquirit, Cur non dicatur natus effe, fed potius procedere Spiritus sanctus ? Cui difficultati sic responder : Quoniam si etiam ipse, Filius diceretur, amborum utique Filius diceretur, quod absurdissimum est; filius quippenullus est duorum, nifi patris & matris:absit autem, ut inter Deum Patrem & Deum Filium aliquidtale suspicemur. Idem docet S. Thomas quæst.10. de potentia art. 2. ad 11. Ergo ex mente D. Augustini & S. Thoma, per hoc quod Spiritus sanctus à duobus procedar, à ratione geniti & filii sufficienter excluditur.

Respondeo primò, Augustinum rationem 143. istam non absolute ut sufficientem de disse, sed solum ut sufficientem his qui extendi non valent in amplius, ut constat ex capitis initio, ubi ait: Sufficit autem interim his qui extendi non valent in amplius, & c. Id est illis qui ex humanis moventur

ad rimanda divina.

Secundò respondeo, Quòd cum Spiritus san- 144. I let processio Spiritus sancti obscurissima C ctus sit à duabus Personis, quia est per voluptatem, & examore mutuo Patris & Filii procedit; Verbum verò ab una tantum, quia est per intellectum, & consequenter per modum similitudinis; fignum quidem evidens est, Verbum propriègenerari, non autem Spiritum fanctum, quia hic à duabus, illud verò ab una tantum Persona procedit, non tamen est ratio à priori; & hoc folum volunt D. Augustinus & S. Thomas locis allegatis.

> Secunda sententia docet Verbum effe Filium, 145. quia accipit ex vi processionis naturam, adalte. rius suppositi productionem fœcundam; & Spiritum lanctum ideò Filium non elle, quia licèt ex vi processionis sit similis suo principio in essentia, non tamen in natura sub conceptu natura, eò quòd hæc confistat in fœcunditate alterius suppositi productiva, quam Spiritus sanctus suà processione non accepit. Ita docent D. Bonaventura, Alensis, & Richardus à S. Victore: quos ex Recentioribus sequuntur Zuniga disp. 2. de Trinit.dub.20, & Martinonus disp.24. fect.9. Sed hac etiam sententia non placet, & rejicitur

primò ex D. Thoma infrà qu,35.art.2.in corp.ubi aliquorum sententiam, qui ex hoc Spiritum sanctum defendebant non elle imaginem, quia cumPatre & Filio non convenit in notione principii, hacratione confutat; quia similitudo aut aqualitas non attenditur in relationibus, notio autem principii relationem importat. Ex quibus hocargumentum conficitur. Similitudo requifita in persona genita ad rationem generationis, non est in relativis, sed in absoluto: At similitudo in fœcunditate productiva alterius suppositi non est in absoluto præcise, sed in absoluto, adjunctà relatione in obliquo & de connotato,

ad rationem generationis necessaria non est, Secundo, Si esset necessaria prædicta similitu- 147. do ad rationem Filir in Divinis, maxime quia in creatis ita cotingit, quòd scilicet filius est fimilis generatiin focuditate productiva alterius suppoliti: Sed exhoc non colligitur: Ergo &c. Probatur Minor: Visproductiva alterius suppositi,

ut pater ex diclis articulo præcedenti: Ergo hæc

in qua filius affimilatur patri in creatis, est vis A docent Theologi infra quast. 36. At five the generativa; & tamen ex hoc inferrenon licet, de ration e Filii in Divinis esfe, assimilari principio producenti in vi generativa: Ergo neclicet colligere, debere illiassimilari in vi productiva.

Tertio, Deratione Filii in Divinis solum est, assimilari suo principio in natura, sub conceptu naturæ: At conceptus naturæ in toto rigore falvatur absq; vi productiva alterius suppositi: Ergo si convenit Spiritui sancto ex vi processionis, erit genitus & filius, eth non affimiletur principio productivo sutinfocunditate productiva. Major constat ex definitione generationis viventium. Minor autem ostenditur primò ex communi Patrum doctrina, afferentium tres Divinas Personas esse non solum unius essentia, fed etiam unius & ejustem naturæ: At si de conceptunaturæ esset facultas realiter productiva alterius suppositi, tres Personæ Divinæ, licet esfent ejusdem essentiæ, non essent ejusdem naturæ; eum fæcunditas productiva alterius suppositi, non competat Spiritui sancto: Ergo conceptus naturæ salvatur absque fœcunditate produ-Ctiva alterius suppositi.

Secundò probatur eadem Minor. Si de conceptu natura, prout ponitur in definitione generationis viventium, effet vis productiva alterius suppositiejusdem natura, sequeretur primo, Filium non este Patri similem in conceptu adæquato naturæ. Secundò, Patris & Filiinaturam eandem non esse : Utrumque est absurdum, aliàs Verbum non esset filius, cum deratione filii sit adæquatam patris naturam ex vi processionis accipere: Ergo, &c. Sequela quoad utramquepartem probatur. Natura Patrisest generativa, & spirativa, natura autem Filii tantum spirativa: At vis generativa differt à spirativa:Ergo non esfet in Filio adæquata Patris natura, nec Pater & Filius ejuidem naturæ essent.

Tertiò eadem Minor principalis ostenditur. Non est de ratione natura, quòd int principium in alio, seu in ordine ad alium, sed sufficit quod sit principium morus ejus in quo est; ut constat in naturis cælorum & Angelorum, in quibus reperitur ratio perfectissima natura, absque vi productiva, etiamradicali, alterius suppositi: Ergo conceptus naturæ in toto rigore salvatur, absque vi productiva alterius, per hoc sci-· licet quod fit radix aliarum operationum im-

manentium, vel transeuntium.

Quartò rejicitur hæc sententia. Patres Latini disputantes cum Græcis, ut probarent Spiritum sanctum à Filioprocedere, nunquam usi sunt hac ratione, nempequod si Spiritus sanctus à Filio non procederet, Verbum Divinum non esset Filius: At si in ratione Filii constitueretur per hoc quòd assimilaretur Patri in vi spirativa, hac ratione procul dubio usi fuissent, ut Græ- E corum errorem confutarent: Ergo &c.

Confirmatur, & magis illustratur hæcratio. Omnes Doctores disputantes, an si Spiritus fan-&us non procederet à Filio, distingueretur ab illo? supponunt in data hypothesi remansurum Filium formaliter : At si de ratione Filii esset fœcunditas productiva alterius suppositi, hoc nonpossent supponere : Ergo sentiunt id non esse de ratione genits & filii.

Confirmatur amplius: Conditionalis ista: Si Spiritus sanctus non procederet à Filio, non distingueretur abillo, utilis est ad investigandam rationem formalem multiplicandi Personas Divinas, ut

constitueretur in ratione filii formaliter, per fe. cunditatem productivam Spiritus san ci, omni. no inutilis effet, cum effet propositio implicato. ria ex vi terminorum, uthacisi homo effet, & me rationalis effet: Ergo fœcunditas ista alterius fip. positi productiva, non est deratione fili exil filiationis, nec de generationis conceptu.

Pro opposita tamen sententia adduci potel quidam locus ex Concilio Florentino, qui non nullam videtur habere difficultatem. Sumitura sessione ultima S. Quoniam Greci sufficantur, th hæc verba habentur: Credentes Spiritum Sanfin nequaquam ex Filio procedere, necesse est ut spinim Sanctum intell gant à solo Patre procedere, at confe. quenter non effe filium. Ex quibus verbisficliceta. guere. Ex mente Concilii, qui negant Spinton sanctum à Filio procedere, coguntur negated. ri Filium in Divinis: Ergo Filius in rationents constituitur per virtutem producendi Spintun sanctum : Ergo natura in cujus similitudines filius debet prodire, dicit virtutem produces alium fibi similem; & consequenter ex eo quo hujusmodi virtus & fœcunditas desit Spinto fancto, recte infertur non effefilium, ejulque processionem generationem non esse.

Respondent nonnulli apud Arriagam dis 47.fect.6.hæc verba Florentini, Ac confequente non effe filium, intelligenda effe de Spiritufancho ita ut tenfus fit: Ac consequenter Spiritum fantim

non effe filium.

Sed contrà: Ibi Concilium infertabsurdum, quod exfententia Græcorum sequitur: Arm gare Spiritum fanctum effe Filium, non abiurdum, led Catholicu est : Ergo aliud ibi infenu

Respondet secundo ipsemet Arriagaibiden Definitiones & Canones Conciliorum ellede fide, secus autem argumenta facta à Concilis inconveniens autemillatum non est definito, fed argumentum, quo Concilium probat Spitttum sanctum procedere à Filio,

Sed hac etiam folutio non placet : namlid verum sit, argumenta facta à Concilis non el de fide, funt tamen magnæauctoritatis; & ou trariæ fententiæ sufficeret , quòd Concilius eam veram existimasset, etsi non definivisse.

Respondetur igitur duo inferri à Concilie exeo quod Spiritus sanctus à solo Patre prote deret. Primum est, non procedere à Filio, qui ipsum est contra fidem ; ex quo secundo infet illum non esse Filium; quæ consequentia ilmediata & formalis non est, sed mediata & m terialis, ac fi ita argumentaretur: fi Spiritus la Aus à Filio non procederet, Pater non commi nicasset Verbo vim spirativam: Ergo nec nati ram divinam; & consequenter Verbum Film non effet. Patet hæc Consequentia: Namoin in vi spirativa non oponantur Pater & Filius, dem ratio est de communicatione facultatis [4] rativæ, ac de communicatione naturæ: Ergol illam non communicasset, nec naturam conmunicasser: ex quo recte infertur, Verbum not fore Filium. Ut autem Concilium oppolitait tentiæ faveret, consequentia facta deberetel immediata & formalis.

Objiciunt secundò defensores illius sentenia In creatis omnes generationes viventium pele tenduntad communicandam natura focunda & productivam aleerius viventis; licerpetacti denshoe impediri possit, ut contingit in genetir tione muli : quamquam mulos effe in Affalo

omr L

us, ficut & fimiæ, infæcundæ in Europa, fæunda juntin Afia & Afra: Ergo afcendendo à ruitsad Divina, rectè infertur processionem mussandinonesse generationem: eò quòd watendatad comunicandam naturam fœcun-Maketius Perfonæ Divinæ productivam. Confirmatur: Illa particula posita in definimaegenerationis viventium, scilicet, insimiliminmatura, debet intelligi de natura strictè angorosè sumpta: Sed natura in stricta accemone, et natura foreunda, & productiva alteswentis; nam si realiter productiva non el natura veluti mortuo modo: Ego idem

er fa.

omni.

icato-

Gron

is fup.

ii exzi

poteft !

ni non

niturer

ur, ob

(andien Piritas

ic confe.

icetas.

piritum

ared.

netali

pintu

udine

ucena

o quo

Spiritz

equente

fancto.

fandur.

urdum

Atne

nfertus

finitio,

on ek & con-

proce-

o, quel tia in-

& m

us lan-

ommo

c natu

File

m cùn

ius,e

n com

m po1

celes

ret elle

entiz

undi,

acci

a for

Adobjectionem, concesso Antecedente, nego afquentiam: nam à creatis ad Divina non rdiscursus in subjecta materia. Cum enim productiva, quam Filius à Patre per generamemrecipit, sit vis generativa; si ab humanis Divina valerer consequentia, sequeretur nod non folum processio Spiritus Sancti, ied Verbiproductio, non esset vera generatio: milicet Filius à Patre virtutem spirativam acpat, potentia tamen generandi ab eo non ren, licutinhumanis filius eam recipit à patre. Adconfirmationem, concessa Majori, nego Imorem: nam, ut supra annotavimus, in Coelis im Angelis salvatur ratio stricta naturæ, absq; productiva alterius suppositi. Item in Deo sedum seconsiderato, & ut abstrahit à persomkrelationibus, vera & stricta ratio naturæ pentur; & tamen pro eo priori non concipimineofecunditas, ut vis productiva Filij & Minis Sancti; hæc enim supponit essentiam minam esseper relationem Paternitatis modikatam. Cur ergo similiter in Spiritu Sancto walalvabiturratio firicta naturæ, abfq; vi prondiva alterius suppositi?

Confirmatur: Sicut natura definitur per hoc ud steprincipium motus & c. 1ta definitur vims, perhoc quod est se movere: Sed ratio viaperfedissime, & cum omni proprietate, fal- D mrin Deo, abiq; vi prodûctiva reali, per hoc nod sit principium virtuale actionis vitalis: goetiam propria ratio natura in illo falvatur, oc quod divina essentia sit radix virtualis numintelligendi & volendi, abiq; faculta-

productiva alterius suppositi.

§. III.

Canariensis & sequacium sententia improbatur.

PReterduos dicendi modos jam impugnatos deficelebrissententia aliquorum, qui docent Verbum esse Filium, non autem Spiritum Sandum; quia licet utriq; ex vi processionis E communicetur divina natura; & consequenter tergut similis suo principio procedat, tamen Spinius Sanctus non procedit per modum imapus, quòd ad rationem filij & geniti nacessariu unltaVazquez disp.113.cap.7. Turrian9, Alaron, & quidam alij Recentiores, fecuti Cananenlemhicart. 2. Placuit etiam hæc sententia Joannide Portugal Episcopo Visensi libro 2. de Processione Spiritus Sancti, cap. 18. nec illam omnino reprobat Bannez hîc art. 4. dub.1.

Duplicet tamen cateris Theologis, & rejicimrpumo. Quavidetur esse manitesta contradictioin hoc quod illi Authores afferunt, nem-

andustesteur Theophrastus, à Vazque rela- A pe Spiritum Sanctū procedere ut similem Patri & Filio, ex vi sux processiones established in Europa, forillorum imaginem. Nam ut docet S. Thomas infrà quæst.35. art.1. & 39. art. 1. post Augustinum & Anselmum, ut aliquid habeat rationem imaginis, duo solum requiruntur, nempe quòd sit alteri simile, & quòd sit ab illo expressum & deductum: At si semel concedatur, Spiritum Sanctum procedere ex vi sux processionis in similitudinem naturæ cum Patre & Filio, utrumq; habebit, ut patet: Ergo erit illorum imago.

Confirmatur: Non aliâratione filius in crea- 163. tis est imago naturalis patris, nisi quia per generationem accipit naturam formaliter, in qua illi assimilatur. Item Verbo Divino non alia de caula ratio imaginis convenit, nisi quia procedit ut similis in natura Patri, ex vi suæ processionis: Ergo si concedatur Spiritum Sanctu ex vi suæprocessionis procedere ut similé in natura Patri & Filio, non potest negati esse illoru imagine. Unde S. Thomas infrà quest, 35 art. 2. no aliter probat Filio convenire ratione imaginis, non autem Spiritui Sancto, nifi quia Filius procedit ut Verbu, de cujus ratione est similitudo speciei ad id à quo procedit, non autem de ratione amoris; quamvis hoc conveniat amori qui est Spiritus Sanctus, inquantum est a-mor Divinus. Quan diceret: ideo Filium este imaginem, non verò Spiritum Sanctum, quia Filius procedit ut similis suo principio ex vi suæ processionis, eò quòd procedat ut Verbum, quod est similitudo expressa objecti; non autem Spiritus Sanctus, quia procedit ut amor, qui non est similitudo, sed pondus & inclinatio in rem amatam: quam rationem latiùs infrà exponemus.

Respondebis primò: Ideò filium in creatis, & Verbum in Divinis, esse imaginem Patris, quia recipit naturam ea intentione ut Patrem repræfentet, quod non competit Spiritui Sancto.

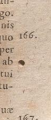
Sed contra primo: D. Thomas loco jamre- 165. latonon assignat hanc rationem, cur Filius in Divinis habeat rationem imaginis, non verò Spiritus Sanctus, sed potius recurritad similitudinem, quæ uni competit ex vi suæ processionis,

non verò alteri.

Secundò, Vel solutio procedit de intentione primaria naturæ, vel de secundaria? Primum est falsum, solum enimimago intentionalis per se primò ad repræsentandum à natura ordinatur: secundum autem est verum. Cæterum eo ipsoquod ex vi productionis intendatur similitudo termini cum principio in natura, secundariò intenditur ejus repræsentatio; nec aliunde hæc secundaria intentio, quam exilla primaria colligi potest. Ergo si Spiritus San & us accipit ex vi processionis naturam sui principij formaliter, ex secundaria intentione, ad repræsentandum ordinabitur, ac per consequens erit mago.

Respondebis secundò, Ad rationem imaginis non sufficere repræsentationem illius, in quo 166. convenit terminus cum principio, sed insuper repræsentare debere id in quo discriminatur ab illo, quod convenit Verbo, secus autem Spiritui Sancto; & ideò imago non est, quamvis naturam sui principij accipiat ex vi processionis.

Sed contra: Velided Verbum representat quæ sut propria Patris, quia accipit exviprocessionis, 167. Patris naturam, & ratione iphus natura: vel quia ad Patrem relative se habet, & ratione relationis? Si primu, etiam Spiritus Sanctus accipit ex vi processionis sui principij natura, in sententia qua impugnamus, & consequenter qua sunt Y illi



illi propriarepræsentare poterit. Si secundum, A etiam personales. Unde subdit ibidem ad 3. Nunetiam Spiritus Sanctus ad Patrem, & Filium sua
relatione refertur; & consequenter ratione telationis, quæ illis propria sunt poterit repræsentare: Ergo nihil ei deerit ad rationem imaginis.

Dices, Spiritum Sanctum non referri ad Patrem & Filium, secundum proprias relationes, sed secundum relationem Spiratoris utrique communem.

Sed contra: Licèt non sit imago illorum secundum proprias relationes, etit tamen imago illorum, secundum istam communem, pet quam Pater & Filius distinguntur a Spiritu Sancto. Unde S. Thomas instraquæst. 35. art. 2. impugnans rationem aliquorum, qui dicebant Spiritum Sanctum non esse imaginem Patris & Pilij quia sic esset una imago duorum, quo dividetur impossibile, subdit: Sedhoc nibilest, quia Pater & Filius sant unum principium Spiritus Sancti: unde nibil probibet sic Patris & Filij (inquantum sunum) esse unam imaginem, cum etiam homo totius Trinitatis sit una imago.

Addo quod, R clativa proprietas Spiritûs Sancti, ed quod, R chattuus amor, effentialiter petit relationes Paternitatis & Filiationis, ut inter fe distinctas, tanquam modificantes vim spirativa: de quo insta quass. 36. Ergo obi stam connexionem, utramq; repræsentabit s sicut Verbum reprasentation essentias solum, sed & paternitatem, ratione connexionis quam habet cum illa.

Respondebis tertio: Ad rationem imaginis requiti quod alicùi representet: unde cum Spiritus Sanctus nemini reprasentet (no enim representat intellectui creato, ut patet, nec intellectui Patris aut Filij, quiaPater & Filius, licèt diligant se Spiritu Sancto, non tamen se cognoscunt Spiritu Sancto) ille non habet rationem imaginis.

171. Sed contra primò: De ratione imaginis non est quòd a ctualiter repræsentet, sed sufficir quod quantum est de se sit repræsentativa prototypi: nemine enim vidente aut cogitante, tabella siguram & lineamenta Cæsaris, exprimens, verè dicituresse ejus imago.

Deinde: Licet Pater & Filius non se cogno- D scant Spiritu Sancto, uterq; tamen cognoscit se in Spiritu Sancto, tanquamin correlativo habente eandem naturam cum ipsi: sicut Pater cognoscit se in Filio, quia est ejus dem natura cum illo. Unde sicut Christus dicebat Philippo, Qui videt me, videt & Patrem meum, ita Spiritus Sanctus dicere potest, Qui videt me, videt Patrem & Filium.

Secundò contra eandem sententiam principaliter arguitur. Ratio imaginis est aliquid consequeus ad passivam generationem, & illa posterior: Ergo non potest probari à priori, pro-cessionem Verbi esse generationem, non autemprocessionem Spiritus Sancti, quia Verbum est imago Patris, non verò Spiritus san ctus. Consequentia patet : Antecedens probatur. . Tum quia in humanis priùs haber filius quòd sit genitus à patre, eò quòd illi similis in natura producatur, quam quod sit patris imago; hoc enim ex illo sequitur. Tum etiam quia in Divinis etiam, prius intelligimus Personam Filijgenitam, quam celationem imaginis. Nam ut ait D. Augustinus libro 7 de Trinit. cap. 2. Eò quod nataest, & Verbum, & imago, & silius intelligitur. Et ut docet S. Thomas infrà quæst. 40. art. 4. Origines passive fignificata, simpliciter pracedunt secundum intellectum proprietates personarum procedentium,

etiam personales. Unde subdit ibidem ad; Nativitas secundum intellectum pracedus situationem. Concipiuntus enim à nobis hujusmodi origines, ut fundamenta relationum. Priùs ergo concipiuntus Personam Filij generari, cò quod cinatura divina communicetur ex vi sua processionis, quam concipiamus in ea relationem imaginis unde solum à posteriori, non verò à priori postimus colligere Verbum Divinum este gentum & Filium, non autem Spiritum Sanctum, qua illi & non isti convenit ratio imaginis.

100

in ofe

teD.

DISTUIT

ifgura

ii, excli

ap.19.i

George

âu nor

to non b

Relpi

Estation

Indur

un,qui

ficur Sp

ditio

DOD V

masic

111,2.

taan

Deniq; eadem sententia impugnatur, retor. quendo in ipsam telum, quod in Cajetanii V22. quez contorquet, & ut ubi videtut valide; vide. licet, Philosophus in definitione generations non posuit quod sit processio in similitudina ex viprocessionis: Ergo illa particula, exvipre cessionis, non ad definitione spectat, sedad glos sam, adjectionemq; Cajetani, & aliorum Thor mistarum: unde stando in sola & mera definitione Philosophi, quæ ipsam quidditatem gene rationis exprimit, non habet Cajetanus, quomo do à processione Spiritus Sancti rationemge nerationis excludat. Retorqueo, inquáhocmo do: Aristoteles non posuit in definitione genera. tionis, quòd procedat aliquid in similitudinem naturæ, per modű imaginis & repræfentationis Ergo illa particula, per modum imaginu & repu-(entationis, non pertinet ad definitionem generationis, led ad gloffam & adjectionem Vazquezij. Quomodo ergo salvat ipse quòd Processo Spiritus fancti non est generatio, standoinmen definitione Philosophi? Dicet, se non adderede finitioni, sed explicare vimillius particula, infmilitudinem. Bene: sed idem dieunt Thomikz, le no addere definitioni generationisilla paruculam, ex viprocessionis, ut partem definitionis, led tantum per modum explicationis, ad declaradum scilicet, quod ut aliqua actio generatioli, ejus terminus debet esse formaliter similis:de quo infrà. Ergo ve! Vazquez male impugnat Thomistas, vel insufficienter processionem Spiritûs Sancti à ratione generationis excludit.
Objicit in primis Vazquez varia SS. Pattun

testimonia, asserbit de ratione filijeste, quod sit sui Patris imago; ex quo infert, quod cum pritui Sancto ratio imaginis non conveniat, mo potest dici Filius, nec ejus processo, generam. Sed totum hoc libenter concedimus, kinha probando Vazquez inaniter tempus consumi Solum contendimus, hae duo qua asserbit pe quod Spiritus Sanctus ex vi processionis reprit Dei naturam, & tamen non est ejus imago inter se pugnare, & manifestam contradicionem involvere, ut supra ostensumest.

Dices: Spiritus Sanctus de facto est similisso principio in natura, similistudine per processiona accepta, etsi non ex vi processionis; & tamen de facto & re ipsa imago non est: Ergo etiamsient processionis, ut similissuo principio procedis, poterit non esse imago ex vi processionis.

Quod ampliùs urgetur. Ignis genitusaligne, non est imago ignis generantis, cùm cullo non magis in generantis notitiam veniamis, quàm cujusvis alterius, & tamen ab illo similio in natura procedit: Ergo etiam si Spirius Sattus ex vi sua processionis accipiàt naturamdivinam, & in illa suo principio assimiletus, poterit tamen non esse in rago illius.

Ad argumentum respondeo, negando Conse-ti quentiam, quia ut docet D. Thomas int. dist. 28.

UNIVERSITÄTS BIBLIOTHEK PADERBORN

ard 1811, ad 4. nomen imaginis, eth impoli- A matribaqualitate & fimilitudine, non est impoinmadinificandam rem, cui ex modo luæpro-Monte non competit similitudo; & ideò quamangard inte & absolute sit simile alteri, & ab ilporcedat, non est dicendum imago absolute & at milex modo & vi fux processionis fimilitudimabbeat, quod Spiritui Sancto non convenit. hangui Anelmus in monologio cap. 53. Sicamonifeprolemnegat, qui dum à Patre & Filio madre imelligitur, non statim tam perspicuam exda feanimplandi ejus ex quo est similirudinem : annupfum considerata ratio doceat omnino idiunde quod eft Pater & Filins. Ac fi aperte dicesacro Spirium Sanctum imaginem non esse, nfilium; quialicet fitejuldem naturæ cum Pamafilio, non ramen ex vi formalissima sua prodoos, illorum similitudinem in natura præse

quia

Vaz.

inem

gene

nera.

nera-

mera

,mf-

rticu-

s, fed

trum

quòd nSpi-

, non

unit

nem.

n de

dat,

di-

)[2-

Monfirmationem, nego Majorem: Nam cum the D. Thomaintra quæft. 35. art. 2. ) in ano ovo altelpedualterius ovi, non alia ratione non incontratio maginis, nisi quia non proceditab , nonest curab igne genito rationem imaginis pagenerantis excludamus. Quod autem illo cono, non magis in ignis generantis cognitionem minus, quam in cognitionem cujulvis alterius ipisideoest, quia sunt homogenea & ejusdem fiat Imo & hoc ipfum in viventibus contingere C mit, nempe cum pater & filius non affimilantur nigenexteriori, led in natura folum; tuncenim willum cognoscit, non magis veniet in cognitioimparentis, quam aliorum hominum, quo non Whate, filius verè obtinet rationem imaginis. Opponitiecundo Vazquezalia Patrum testimo-

medidentium Spititum Sanctum à ratione gem&filii, quia imago non est. Ita Anselmus ubi bra, Richardus à S. Victore libro 6, de SS. Trinit. w.19.& sequentibus, & D. Thomas 4. contra Gentescap.it. Ergo vera ratio quare Spiritus Sanannon eft genitus neque Filius, est quia ut imapromprocedit.

Respondeo concesso Antecedente, distinguen- D in Confequens. Vera ratio à priori, nego: à postem,concedo. Cum enim, ut suprà dicebamus, ratomaginis sit aliquid consequens ad passivam gemationem, recte à posteriori colligitur, Spiritum indam non esse genitum, nec consequenter Filimquanon habetrationem imaginis. Sicut à pomoritecte infertur, equum non esse animal ratimale,quia non est risibilis. Cæterum ratio à priotur Spiritus San Aus non fit Filius vel imago Dei, Mquaex vi processionis non procedit similis prin-

quoinnatura, ut suprà ex D. Thoma ostendimus > kmegis s, sequenti exponemus,

5. IV.

Sententia D. Thoma exponitur.

loprimo : Ratioproxima & immediata, cur Uprocessio Verbi sit generatio, non autem processio Spiritus Sancti, est quia Verbum processio Sancti, est qui verbum proces din smilitudinem natura, ex vi processionis, non vetò Spiritus Sanctus, Ira docet D. Thomaint.dift.13. quæft.1. arc.3. ad3. dift.28.quæft.2. anz.in corp. Primo ad Annib. dift. 13. quæft.unidan. A Quaft. 10. de potentia art. 2. ad 11. & 22. Quario courta Gentes cap.11.80 19. & in prælenti qualtione art. 2. & 4.

Tom. II.

Probatur primò : In definitionibus verba acci 180 pienda sunt in tensu formali, ne definitio unius al teri conveniat, putà definitio linez, superficiei Ergo quando in definitione generationis dicitur, quod vivens deber procedere in similitudinem natura, hoc debetintelligi de similitudine, qua conveniar genito formaliter ex vi processionis, & non solum materialiter vel concomitanter : Ergo ideò processio Verbiest generatio, non verò processio Spiritus Sancti, quia Verbum procedit in fimilitudinem naturæ formaliter, & ex vi processionis, non verò Spiritus San tus.

Probatur lecundo: Actiones ad eundem terminum terminatæ, diverfificantur ex diverto modo procedendi, & rendendi in illum, nr communiter docent Philosophi, & variis exemplis declarant: Ergo etiam processio Verbi, & processio Spiritus Sancti, diftinguntur propter diversum modurn tendendiin terminum; & una habet ravionem generationis, non verò alia, eò quod una tendat in similitudinem naturæ formaliter & ex vi sua, non verò altera, quamvis per utramque natura divinà

communicetur.

Confirmatur & magis illustratur hæc ratio ex 182 D. Thoma 4. contra Gentes cap. 23. Si res aliqua naturam alterius ab eo acciperet, non per genituram, sed per alium quemcumque modum, ratione filiationis careret, ut putà, si aliquis homo virtute sibi divinitùs ad hoc concessa, hominem faceret ex aliqua fui corporis parte, veletiam exteriori modo, sicut facit artisiciata, productus homo, producentis filius non diceretur, quia non procederet ab eo ut natus. Ergo similiterlicet Spiritus Sanctus fit fimilis Verbo, & in eadem numero natura cum illo lubliftat; quia tamen non habet talem similitudinem & naturam ex vi, seu ex modo ipso processionis, sicut Verbum: velquia, ut loquitur S. Doctor in 1. ad Annibaldum dift. 13. quæft. unica art. 3. Procesio Spiritas Sancti ex ratione modi procedendi, non dicit conformitatem natura, quam dicit generatio, ideò ejus productio non habet rationem generationis, ficut Verbi processio.

Dices: Definitionibus rerum nihil est superad- 183 dendum, sed ut jacent sunt accipiendæ: At in definitione generationis viventium, non estilla particula, ex vi processionis: Ergo absque fundamento illi additur, ut Spiritus Sanctiproceffio à generatio-

nis ratione excludatur.

Respondeo nihil esse addendum definitioni- 184 bus, ut partem definitionis, posse tamen aliquid illis addi, per modum explicationis alicujus partis, & hoc non est addere, sed definitionem explicare: illa autem particula, ex vi processionis, non additur ut pars prædictæ definitionis, fed ad explicandum, quod ut aliqua actio generatio fit, ejus terminus debet esse formaliter similis, id est per illam acci-E pere per le primo & formaliter principii naturam: Et certe, ut vidimus, Vazque z, cujus est hocargumentum, addit definitioni traditæ, quod debeat ejusterminus procedere per modum imaginis; & Zuniga, quod debeat procedere cum fœcunditate & vittute productiva alterius. Siergo ipfis licuit definitioni Aristotelisillas particulas addere, cur nobis non licebit, non addere particulas definitionibus rerum, sed illas explicare?

Dico lecundo: Ratio fundamentalis & radicalis, cur processio Verbi sir generatio, non autem processio Spiritus Sancti, est quia processio Verbi est per intelle aum, processio verò Spiritus Sau-Ita D. Thomas locis con-&i per voluntatem. 2

cluffunit

clusione præcedenti citatis, & hic art, 4. ubi sic di-Sciendum est, quod hac est differentia inter intellectum & voluntatem, quod intellectus fit in actu per boc quod res intellecta eft in intellectu fecundum fuam similitudinem : voluntas autem fit in actu, non per hoc quod aliqua similitudo voliti sit in voluntate, sed ex boc quod voluntas habet quandam inclinationem in rem volitam. Procesio igitur qua attenditur fecundum rationem intellectus , eft fecundum rationem similitudinis , & in tantum potest habere rationem generationis, quia omne generans generat fibi simile. Processio autem qua attenditur secundum rationem voluntatis, non consideratur fecundum rationem similitudinis , fed magis fecundum rationem impellentis & moventis in B aliquid. Et ided quod procedit in Divinis per modum amoris, non procedit ut genitum, vel ut Filius, sed magis procedit ut Spiritus, quo nomine quadam vitalis motio & impulsio designatur, prout aliquis ex amore dicitur moveri vel impelli ad aliquid faciendum. Hæc D. Thomas , Quibus verbis fundamentalem nostræ conclusionis rationem exposuit. Ideo enim processo Verbi est generatio, non autem processio Spiritus San-Ai, quia Verbum procedit in similitudinem natura, ex vi processionis, nonautem Spiritus San-Aus, ut pracedenti conclusione oftendimus : Sed Verbum habet quod procedat in similitudinem natura, exvi sua processionis, quia procedit per intelle chum ; id verd non habet Spiritus Sanctus, eò quod procedat per voluntatem : Ergo ratio fundamentalis & radicalis, cur processio Verbisit generatio, non autem processio Spiritus Sancti, est quia Verbum procedit per inteilectum, & Spiritus Sanctus per voluntatem. Minor probatur: Intelle dus ur abstrahit à creato & increato, est afsimilarivus; intellectio enim fit per affimilationem potentia cum objecto, ut docetur inlibris de anima; unde Philosophuslibro 3. de anima textu 37. docuit animam esse quodammodo omnia, quia eit omnium cognoscitiva; & communiter dicitur quod intelle &us intelligendo hominem, fit homo, & intelligendo lapidem, fit lapis, unde in- D tellectus iu supremo & perfectissimo suo analogaro, estallimilativus perfectislima fimilirudine, qui eft identitas in natura. Voluntas verd non eft potentia assimilativa: nam proprius modus operandi voluntatis, non est per assimilationem ad objectum amatum, led per inclinationem & propenfionem in illud', ut \$. 1. oftendimus : quare quantumcumque crescat voluntatis perfectio, non habebit ex propria ratione terminum sinulem principio vel objecto producere, sed impulsum perfectissimum ad illud. Ergo ideo Verbum Divinum habet quod procedatin similitudinem naturæ, ex visuæ processionis, non autem Spiritus San-Aus; quia Verbum procedit per intellectum, & Spiritus San Ausper voluntatem.

Dices primò: De ratione geniti & filii est esse similem generanti in natura, sub conceptu natura: Sed Verbum Divinum exeo quod per intelle cum procedat; non est simile producenti in natura, sub conceptu natura: Ergo ex hac ratione non rectè colligiture sie genitum, vel Filium, Probatur Minor: Intelle cus enim ex proprio conceptu solum est assimilativus termini cum objecto, seus pece impressa, qua unitur vice objecti cum principio: Arratio objecti, & ratio speciei, virtualiter distinguntur à natura divina sub conceptu natura: Ergo ex eo quod Verbum Divinum per intelle cum procedat, non est simile produ-

centi in natura, sub conceptu natura.

Respondeo primò: concessa Majori, ne il gando Minorem: ad cujus probationem, ne go etiam Minorem. Nam ut ait D. Thomas su pri quast. 14. art. 4. In Deo intellectus, intelligue di quod intelligitur, & species intelligibilis. El psur intelligere, sunt omnino unum di idem. Co jus ratio elt, quia cum baccomnia in rebutotent pertrineant ad candem lineam intellectualem, & distinguantur solum ex limitatione & potentali tate creatura, i dentificantur in Deo, etiam lime distinctione virtuali, ut in Trastatu de attibuito stendimus. Unde hoc iplo quod Verbum Dinum, ex vi sua processionis procedat ut simileo piedo cognito, aut speciei intelligibili que gentiti vices illus, procedit ut simile producemi in natura.

Sceundò responderi potett, distinguendo su porem secundi syllogismi. Intellectus solum di affimilariyus terminiad speciem & objectum, se cundum conditionem speciel & objecti, sep Majorem; secundum naturam que est objectum & species, concedo Majorem; & data shinosi, nego Consequentiam. Nam intellectus producens Verbum, non intendirilli communicate nationem speciel impresse, aut rationem objectifed naturamin specie contentam, que exercet mus speciel. Unde quamvis daretur quod in Deoratio speciel. Unde quamvis daretur quod in Deoratio speciel & objecti distinguerentur virtualim à natura, non sequitur Verbo Divino non commincari naturam Divinam, sub conceptu natura, vi sua processionis.

Dices secundo : De ratione geniti & filiefist similari producenti in natura, sub modo estendi naturali : At Verbum Divinum, exeo quodpu intellectum procedar , non habet affimilanproducenti in natura, sub modo estendi naturali: Ergoex co quod Verbum Divinum per intelledum procedat, nonte cte probaturesse geniumas. lium, ejusque processionem esse generationem Major patet , Minor verò in quaest difficultat, probatur. In:elle Etus folum petitassimilariobs Cto in esse intelligibili & intentionali, non veton essentitativo & naturali; alioquin intelligendo lapidem, fieret lapis in esse entitativo; & coguoscendo plantam, fieret planta in esse natura li, quodablurdiffimum eft : Ergo Verbum Divinum ex eo quod per intellectum procedat, 1001 habet assimilari producenti in natura, sub mod essendi naturali.

andran

tmost

never fo

Distar

profpec

1003. (1)

lybile

m com

beller

bomoo

PO Dat

4 Ref

RD.

um da

ma c

hado

qualis

Met 2

idifi

idis (

atalog perfec

difting

Refpondeo concella Majori, negando Minorem, ad cujus probationem dicendum est, qual licer intellectus creatus, quia imperfectus est, & ex indigentia verbum producit, solum sirassimitivus termini cum objecto, inesse intelligibili, intellectus ramen divinus, quia peste cristimus est, & verbum non ex indigential, sal ex infinita foccunditate producit; assimilativus non solum in esse intellectus assimilativus entre termini ad objectum, in modo esse absurbanen termini ad objectum, in modo esse als intellectus absurbanen termini ad objectum, in modo esse als intellectus absurbanen in aliquo sibiinferiori, nempe in supremolum analogato.

analogato.
Inftabis: Esse intelligibile in Deo distinguind ny paltem virtualiter ab esse naturali & entitativo!
Ergo Verbum potest persecció assimilat producenti in esse intelligibili, ex vi processionis, absque eo quod ei assimilatur in esse naturali, absque eo quod ei assimilatur in esse naturali, absque eo quod ei assimilatur in esse naturali.
Consequentia videtur manisesta: Nam quia in

DE PROCESSIONIBUS D. PERSONARUM.

al Spiritus Sandus ex vi fuæ processionis remisonem fecundum affectum, non tamen montm sen identitatem in natura: Ergo simi-

, 地湖

1 80-

as fn.

ligeni,

Cu.

creatis

n,&

ntiali.

m line

Divi.

IZ ge.

ùmelt

m, ķ.

ectum Linori,

orodu.

are ra-

bjedi,

et mu-

in Deo

ualite

urz,ci

effendi

odpet

ripro-

i : Er-

onem.

vetòio

Dini-

, 001

modo

Mino

nali&

peste

10 101

Repondeo negando Antecedens: cum enim chitelligibile ad lineam intellectualem pertige, idenificatur cum natura divina (qua, ut di oftendimus, per ipsum intelligere purissiamm & actualishmum constituitur) absque virunderepugnat quod Verburn Dimum petfecte assimiletur producenti in esse in ligibili, ex vi processionis, nisi etiam ex vi morsionis perfecte ei assimilerurin esse natura- B ikuin najura, lub modo essendi naturali & enimiro: licet Spiritus Sanctus possit ex vi procesmisrecipere unionem secundum affe &um, absse co quod ex vi ejuldem processionis accipiat monem in esse naturali, seu identitatem in nam; quia cum unio affectiva ad lineam volition peninear, est quid consequens naturam dinim, nec methaphylicain ejus constitutionem geditur, ut in Tractatu de voluntate Dei fuse dendimus.

ligebis: Licet esse intelligibile & naturale non Moguantut in Deo virtualiter, eminenter tamen aquivalenter diftinguntur: Sed hæc emimailis diffinctio fufficiens est ut Verbo Divino ammunicetur formaliter natura divina sub mo- C bellendi intelligibili, ex vi processionis, absque nquòdiub modo essendi nacurali, formaliter ex processionis communicetur: Ergo sufficiet, ut Indum Divinum non procedat simile formaliter haura sub conceptu naturæ, & consequenter nejas processio non sit generatio. Major, & mque Consequentia patent : Minor verò, in qua talicultas, variis exemplis oftenditur. Nam Meminentialis distinctio inter intellectionem & umam divinam, sufficit ut à visione beatifica puidpetur formaliter divina intellectio, non aummura; & è contra, à gratia habituali participurformaliter natura, & non intellectio. Item deminentialis distinctio interessentiam sub conmu speciei, & sub conceptu naturæ, sufficit ut D manmentibus Beatorum formaliter sub concepipeciei, non autem sub conceptu naturæ. Dein sola distinctio eminentialis inter rationem lebi&tationem Filii in secunda Trinitatis Per-104, lufficiensest utsuppositum Verbi, Christum mominem, Filium naturalem constituar, absque nood constituat illum in ratione Verbi: Ergo piner sola distinctio eminentialis inter esse intelpole & naturale, sufficiet ut licètex vi processiostommunicetur Verbo Divino natura lub mohellendrintelligibili, non communicetur tamen bmodoessendi naturali, & sub proprio concemoatura.

Respondeo concessa Majori, negando Mino- E m. Ad cujus probationem dicendum, dupliun dan in Deo distinctionem eminentialem: m est talis simpliciter & absolute, & præscinandoab omni ordine & analogia ad creaturas, qualis reperitur inter essentiam & attributa, vel titt abloluta & relativa; & hæc vocatur abloludiffinctio virtualis; alia est quæ dicitur eminendis solum fecundum quid, & per respectum & calogiam ad tes creatas, participantes unam macaionem Dei, non verò aliam. Hoc modo dingunturin Deo essentia & natura, existentia & ellentia, tatio filii & ratio Verbi; relatio ut geitmanus forme hypostatice, & relative, & na-

pomio affediva virtualiter distinguitur à natu- A tura divina, ut habet rationem naturæ, à se ipsa ut gerit vices special a candon ex vi sur processionis rerem sententiam. Prima distinctio sufficit, ut Deus possit unum ad intra communicare, alio non communicato; ficut Pater de facto communicat suam essentiam Filio, non verò suam paternitatem, vel potentiam generativam: secunda verò sufficit quidem ad hoc ut unum possit ad extra communicari, alio non communicato, non tamen ut possit ad intra communicari. Paret hoc in exemplis adductis: implicat enim quod Pater communicet essentiam Filio, non communicata existentia & natura; & quòd Filium producat in ratione filii, nisi etiam illum producat in ratione verbi, & sic de cæreris. Quia ergo esse intelligibile & naturale distinguntur eminenter hoc secundo tantum modo, & solum per analogiam ad creaturas; repugnat quod Pater æternus communicet suam essentiam Filio, sub modo esfendi intelligibili, nisi etiam illam ei communicet, sub modo essendi naturali & entitativo. Quamvis in rebus creatis hæcduo possint separari, & Deus de facto uniat suam essentiam mentibus Beatorum, per modum speciei, & formæintelligibilis : & repugnet tamen, quòd illam eis communicet per modum formæ naturalis, & in esse en- Dist. titativo, ut in Tractitu de visione Beatifica fuse 2. declaravimus.

§. V.

#### Alia argumenta solvuntur.

Bjicies primò: Quidquid habet Spiritus San-Aus ex lua processione & origine, habet ex 19 vi suæ processionis & originis: Sed Spiritus San-Aus ex lua processione & origine, habet divinam naturam ; non enim illam habet à se, sed ab alio communicatam; alioquin datentur duo innasci-biles in Trinitate, quod est hærericum; Ergo habet illam ex vi suæ processionis & originis, & consequenter non minds crit genitus, quam

Respondeo negando Majorem: non enim quidquid convenit termino producto per processionem, communicatur illi ex vi processionis, sed solum id quod est ratio formalis terminandi processionem: quod verò ratio formalis terminandi non est, licet communicatur per procesfionem, propter identitatem cum ratione formali terminandi, non tamen communicatur formaliter ex vi processionis. Unde quia natura divina non est ratio formalis terminandi processionema Spiritus Sancti, sed quid identificatum cum ratione formali terminandi, nempe cum ratione impulsus, quæ formaliter terminat, consequens fit, quod licet communicatur per processionem, non tamenex vi processionis.

Instabis: Divina Natura est id quod primariò terminat processionem Spiritûs Sancti: Ergo est 197ratio formalis terminandi, & consequenter non solum convenit Spiritui Sancto per processionem, sed etiam ex vi processionis. Vtraque Conlequentia patet ex didis, Antecedens autem probatur. Per id Spirtus Sanctus primo terminat processionem, quod priùs ei convenit: Sed priùs ei convenit divina natura, quam ratio impulsus, aut quodliber aliud attributum; quia Divinitas est eminenti quodam modo radix omnium attributorum, non solum in Deo ut præintellecto Personis, sed etiam in quacumque Persona: Ergo

172

divina natura est id quod terminat processionem A tributum, scilicet rationem impulsas,

Spiritus Sancti.

Respondeo negando Antecedens, ad cujus probationem, distinguo Majorem. Per id Spiritus San dus primò terminat processionem, quod priùs ei convenit: in intentione, concedo Majorem: in executione, nego Majorem; & sub eadem distin-&ione Minoris, nego Consequentiam. Itaq; id quod priùs convenit in intentione, & in genere finis seu rationis finalis, est ratio primaria terminandi actionem, non id quod priùs convenicin executione, & in genere subjecti aut principii. Constat hoc in multorum fententia, afferentium unica actione produci partialem substantiam, & partialem quan- B titatem: quæ actio non à substantia partiali, quæ prior est ordine executionis, & in genere causæ materialis, sed à partiali quantitate, que prior est in intentione, & in genere cause finalis, speciem desumit. Constat etiam in sententia aliorum, afferentium unica actione produci qualitates alterativas, & formam substantialem : quæ actio, non à qualitatibus priùs in executione productis, sed à forma substantiali, quæ prior est in intentione, specificatur. Licet autem natura divina priùs veluti executive communicetur Spiritui San-Ao, quam omnia attributa, quia est veluti subje-Eum & radix illorum; in intentione tamen, & in genere rationis finalis, non ita contingit, ted actio voluntatis primò in intentione ad communican- C dum attributum inclinat, nemperationem impulsûs: & ideò non natura, led attributum, est ratio primaria terminandi, & specificandi processionem Spiritus Sancti.

Dices: Quandocumque eadem actione producitur natura & proprieras, natura non folum est prior in ordine executionis, sed etiam intentionist Ergo quando eadem actione communicantur natura & attributum, natura gaudet utraque prioritate: Sed Spiritui Sancto eadem actione communican utratura & attributum: Ergo natura divina respectu talis actionis, nedum in executione, sed etiam in intentione attributum præcedit,

Respondeo verum esse Antecedens, quando primò producuntur natura & proprietas, secus D antem quando non primò producuntur, sed jam producta natura supponitur; ut constati naggeneratione, quæ quia substantiam jam productam supponit, sieèt producat partialem substantiam, cum partiali quantitate, non tamen sertur intentionaturæ primariò in partem substantiæ, sed in quantitatem partialem. Quia ergo in Deo processo per voluntatem, jam supponit communicatam naturem, sub conceptu naturæ, per generationem Verbi, ideò primariò in intentione, non ad naturam communicandam, sed ad attributum terminatur.

Dices rursus: Omne agens intendit producere sibi simile, nedum in principio proximo agendi, ged etiam & maximè in radicali: ignis enim v. g. calesaciendo, non solùm intendit producere sibi simile in calore, sed etiam in forma substantiali; & pater non intendit solùm sibi assimilare silium in potentia generativa, sed etiam & maximè in natura: Sed essentia divina est principium radicale productionis Spiritus Sancti, sicut voluntas est formale & proximum: Ergo Pater & Filius producendo Spiritum Sanctum, intendunt sibi simile in natura, & non solùm in attributo; & consequenter processo Spiritus Sancti per se primò tendit in ordine intentionis ad communicandam divinam naturam, & non solùm aliquodejus at-

Respondeo Majorem esse tantum veram quando do agens agit per virtutem proximams dessama ad communicandam naturam; quando verbase per alias virtutes, intenditad summum sibi simu formaliter in principio proximo. Unde cuminal lectus in Divinis sit potentia per se primo desse nata ad communicandam naturam, non auto voluntas: Pater & Filius producendo simu situm Sanctum per voluntatem, non intendam simile in natura formaliter, ex vitalis productions, bene tamen Pater, per intellectum producendo finile.

Objicies fecundo: Spiritus Sanctus procediformaliter ut persona divina: Ergo ut habens nutram divinam. Consequentia videtur manstat, quia Persona Divina non potest non dicer am tam divinam. Antecedens verò probatur pind Spiritus Sanctus ex vi suz processionis prote ut subsistens in aliqua natura: Non creata, alites det natura. Ergo divina: subsistens autemin natura divina, est persona divina: Ergo procedit formater ut persona divina.

Secundò: Spiritus Sanctus habet ex viluzpo cessionis illud quod est constitutivum personet vinæ, nempe relationem originis: Ergo proced formaliter ut persona divina.

Terriò, Spiritus Sanctusprocedir uttalinich finctus à Parre & Filio: Sed non distinguisse suiter, nifi inquantum est una ex persons drisse Ergo idem quod priùs.

Quarrò, Spiritus Sanctus formaliter ex vipo cessionis proceditut est: Sed est formaliter pesona divina: Ergo procedit formaliter utprim divina.

Propter hæc argumenta, quidam concolum, Spiritum Sanctum procedere formaliter ut pub nam divinam, licèt negent illum procedere formaliter ut Déum, Sedilli minùs consequenter loquo tut : cùm enim persona divina nihilaliud signit subsistens in natura divina, si hæc non contet Spiritui Sancto, ex vi processionis, non pod procedere formaliter ut persona divina. Uti prætermisa hac solutione, respondeo, negund Antece dens. Ad cujus primam probasious gatur Spiritum Sanctum formaliter procedere subsistentem in aliqua natura; solum enim ut processionis procedit ut amorsubsistens subsistentes subsistentes

Ad Secundam verò probationem, dicente Spiritum Sanctum habere quidem vi fuz pros fionis lubfiltentiam relativam per quam conlin tur persona, non tamen formaliter ut confint tem personam: quia persona constituitur exim stentia relativa ut modificante naturam; at m Spiritus Sanctus non habet illam formalitet vila processionis, ut modificantem naturam, sed pt cisè ut modificantem amorem feu impullumind jectum amatum, Quare procedit quidem Spins Sandrus ut fubfiftens in amore formaliter; util fiftens vero in natura , materialiter &identice un tum, propter identitatem naturæ cum amoti amor enim perfectiffimus vindicat fibi, etims propria linea, quod fit sublistens. Unde por prerea (ut tertiæ probationi fatisfiat) Spitius Sp Ausprocedit ut realiter distinans à Pane & lio, quia procedit ut amor modificatus per stantiam relativam, distinctam à subsistentiale tris & Filii.

Ad quartam probationem, distinguo bliv rem: Spiritus Sanctus formalite ex vi prombi

# DE PROCESSIONIBUS D. PERSONARUM.

nego Majorem: sub aliqua, concedo Majorem: Reconcella Minori, nego Consequentiam. Et mhomhomine genito, & homine creato, quibut quantum ad esse eadem prædicata convemunt; & tamen diversis formalitatibus terminun; unus generationem, & alter creationem; hanchub ratione communi entis creabilis, illam vadiubratione aliqua peculiari entis. Infto mamincorpore Christi Domini, existentis in aramento altaris per transubstantiationem: amkeetineo corpus Christisti vivens, & animumanimarationali, nonterminat tamen numubiliantiationem fuo ratione viventis aut mmaii formaliter, sed sub ratione corporis, ut beeturin Tractatu de Eucharistia. Non ergo quintur, quod omne prædicatum formaliter habensadelle, formaliter etiam se habeat ad mminandam actionem.

joan: latam lo

intel.

deft.

autem Il Spi-

indunitionis,

cendo

diefor.

s Datu.

nifett.

e mann

prima

aliasel-

10000

aliterd

HUI ICE

s vi poo

iter per-

perion

ncedan

at perío

eform-

it, qoin

Опуса

n poteh Urde

negation

nemyt

edere

im at

ublifte

icend

cx labb

at sti

ec vi fu

ed per

mino

Spirint

ut fib

rice m

de pro-

us San

re-8/16

er libe

Majo

Objecies tettiò: Spiritui fancto ex vi fuæ procionis communicatur existentia divina: Ergo
tdivina essentia. Consequentia patet; nam in
poessentia excistentia identificantui sine vir
cui discrimine: unde si existentia divina Spirimianto exviprocessionis communicetur, non
medino illi communicari etiam ex vi procesuns divina essentia. Antecedens verò probamiquia cullibet termino producto communicumperse primò ex vi processionis existentia,
umproducere nitil altud sit quàm dare esse.

amproducere nihil aliud fit quam dare effe. Relpondeo distinguendo Antecedens: Comminicatur existentia, tanquam conditio geneulscujuslibet productionis, concedo Antecelassanquam quid pertinens ad rationem formlemprocessionis ipsius, nego Antecedens, & Consequentiam. Dupliciter enim potest per iquam productionem communicari existenm: primò tanquam per se primò specificativa disproductionis, eo modo quo terminus per le pumo specificans generationem substantialem, thorma substantialis: secundò tanquam conduo generalis, quia hoc est necessarium ex D communicatione productionis; nec tamen exilentia est formale specificativum cujuslibet poductionis. Verbum ergo Divinuim recipit pimo modo existentiam, ex vi suæ processionis; parecipitintolligere, quod est formalissimè &Dei, ut docet D. Thomas hicart. 2. fecundo memmodo Spiritus fauctus.

Objicies quarto : Processio per intellectum habetrationem generationis in Deo inquaimelintellectio; aliàs omnis intellectio effet mageneratio; sed solum quatenus est divina: houiprocessio amorisio Deo, haber eria quòd havina: Ergoratio generationis illi convenit. Repondeo diftinguendo Majorem: Intellectio Dechabetrationem generationis, folum quamuselt divina, proutly divina dicitrationem unstitutivam divinæ naturæ, concedo Majoré: Courly divina fignificat rationein entisincreati, unscendentis ellentiam, relationes, & attribu-4aegoMajorem.Similiter distringuo Minorem: Procedioamorisin Deo habet quod fit divina: hando modo, concedo Minorem: primo mo-60,nego Minorem, & Confequentiam.

Objecies quintò: Sequitur ex nostra sententa, Spiritum sanctum esse Filium realiter & idenice per processionem, esto non sormaliter exprocessionis: Consequents est abiurdum: Ergo & insufficiens ratio à nobis tradita. Probaur sequela primo: Cui convenit definitio

misproceditut estisub omni formalitate qua est, a cum addito, cum eodem addito convenit definitio singo Minori, nego Consequentiam. Et concella Minori, nego Consequentiam. Et concella Minori, nego consente creato, qui-mio inhomime genito, & homine creato, & homine creato, & homine

Secundò, Quod est simile producenti in natura formaliter ex vi processionis, est ex vi processionis formaliter filius: Ergo quod est simile producenti in natura per processionem identicò, est filius identicò per processionem.

Terriò, Spiritus fanctus est Deus identice per processionem; quia per eam illi communicatur identice natura divina: Ergo pariter erit per processionem identice filius, etsi non formaliter ex vi processionis; quia per processionem habet esse similem identice in natura Patri & Filio.

Respondeo negando sequelam: ad primam probationem, nego Minorem: nam licet conveniat Spiritui sancto esse similem producenti in natura, cum illo addito, nempe identicè, definitio tamen filii non convenitulli cum addito; eò quòd verba definitionis formaliter sint accipieda;ac proinde, cum in definitione filii dicatur, quòd in fimilitudinem nature procedat, debet explicari formaliter ex vi proceisionis: unde addendo materialiter, ponítur aliquid destruens definitionem generationis,& rationem filii. Per quod ad secundam probatione constat solutio. Ad tertiam nego consequentiam, & paritatem. Ratio discriminis est, quia in definitione Deitatis non ponitur quod competat vel non competat per processionem, aut ex vi processionis, benetamen in definitione geniti & filii: unde ut Spiritus sanctus sit Deus, necessarium non est, quòd Deitas illi competat formaliter ex vi procelsionis, bene tamen ut fit genitus & filius.

Objicies fextò: Ideò Verbum procedit in si-213 militudinem naturæ cum suo principio, quia procedit ut simile objecto intellecto: Sed euam Spiritus sanctas ex vi suæ processionis procedit ut similis objecto amato: Ergo non minus procedit in similitudinem naturæ, quam Verbum. Major est Divi Thoma hic art. 4. & pater, quia objectum intellectum est essentia divina. Minor verò probatur. Ideò verbum procedit ut fimile objecto intellecto, quia intellectus constituicur inactu completo per similitudinem objecti cogniti: Sed etiam voluntas constituiturin actu completo per similitudinem objecti amati: Ergo Spiritus lanctus ex vi suæ processionis procedit ut similis objecto amato. Major est D. Thomæ citati,& constat; terminus enim per actioné productus, debet maxime assimilari formæ, quæ constituit principium in actu completo, & est ipsiratio agendi: Ergo ex hoc quod similitudo objecti constituit intellectum in actu completo, sequitur terminum per intellectionem productum, debere elle in similitudinem objecti. Minor autem probatur: Voluntas constituirur in actu completo per illud, à quo sumitur specificatio actionis, & terminiper eam producti: Sed specificatio volitionis, & terminiper eam producti, sumiturab objecto, & similitudine ejus expressa, per quam voluntas determinatur ad volendum hoc objectum porius quam aliud: Ergo voluntas constituitat in actu completo, per similitudinem objectiamari.

Responded hoc argumentum tangere gravem difficultatem, quam resolvunt comuniter Theologi 1.2. quast. 9. an scilicet objectum amatum,

in intellectuper suam similitudiuem expressam, concurrat active ad sui amorem cum voluntate. Cajetanus, quem multi sequuntur, tenet partem affirmativam: Ferrarienfis verò & plures alii,negarivam; asterentes objectum cognitum extrinlece solum & objective ad specificationem actus voluntatis concurrere. Quidquid sit de hac opinionum diversitate : omnes Authores in hoc conveniunt, quod objectum cognitum se habet aliquo modo ut forma, qua voluntas determinatur, ut in hunc potius quam in illum actum prorumpat. Quo posito, salvari debet quare nihilominus non pertineat ad voluntatem producere formaliter similitudinem, sicutillam producit intellectus; quia objectu est forma, qua ultimò copletur in ratione principii intellectionis.

Advertendum est igitur: quòd licct similitudo objecti inintellectu existens, sit aliquo modo forma, tam respectu voluntatis, quam intelle-Etus; aliter tamen, & aliter: nam se habet ad intellectum, ut forma in esserei, hoc est ut forma realiter afficiens, perficiens, & actuans ipsum intellectum: ad voluntatem verò se habet ut formain esse cognito; quia non inhæret illi, sed cum ea concurrit ut cognita, & utilli ostensa; solumque in genere caulæ finalis, & formalis extrinfecæ, seu ipecificantis ipsam volitionem, ut in Tractatu de actibus humanis oftendemus. Est autem proprium formæin effe rei , determinare subjectum ad terminum sibi similem producendum; at verò formæ in elle cognito, sive concurrentis ut cognitætantum, proprium eft, inquantu hujulmodi, ad leinclinare illud ad quod comparatur ut forma tali modo; atq; ita & caufareterminum, qui non sit per modum similitudinis, sed potius per modum actualis ponderis & inclinationis ad seipsam, quatenus repræsentar objectum; five quatenus continet in esserepræsentativo bonitatem & convenientiam, quamhabet objectum in se. Sive ergo ponatur quod objectum in intellectu exidens per suam fimilitudinem, active concurratad actum voluntatis, sivenon, salvatur quòd voluntas non debet producere simile, sed potius inclinationem. Unde in forma ad argumentum respondeo, concella Majori, negando Minorem, ad cujus probationem, distinguo Majorem: ideò verbum procedit ut simile objecto intelle cto, quia intellectus constituitur in actu completo per si-inilitudinem objecti cogniti: ut per formam in ellerei, & realiter ipsum afficientem & actuantem, concedo Majorem: ut per formam tantum in esse cognito, seu solum ostensam & cognitam, nego Majorem, & sub eadem distinctione

Minoris, nego Consequentiam. Objicies ultimò: Proprium est voluntatis amantis producere tanquam terminum, unionem E amantis cum reamata: Ergo perfectissima voluntas intra propriam lineam, producit perfectissimam unionem; Sed perfectissima unio in natura substantiali, estidentitas numetica: Ergo voluntas Divina ex vi propriæ lineæ habebit communicare Spiritui sancto eandem naturam.

Nec valet si dicas, voluntatis esseproprium, producere unionem fummam secundum affechum. Namlicet hoc fit verum in creatis, ficut in illis verum eft, quod intellectus producit fimile secundum esse repræsentativum tantum, in Divinis tamen id erit verum de unione secundum naturam, ficut exparte intellectus verum est de esse entitativo.

Respondeo solutionem datam esse bonam. Adimpugnatione, nego paritatem. Licetenna quanto perfectior est amor, tanto perfectiores beat esse unio; id tamen debet semper esse inna lineam amoris, non verò extra: at verò identita in natura, est extra lineam amoris, non auton extra lineam intellectus, ut patet ex supradicis §. VI.

Corollaria ex dictis. EX dictis in decurfu hujus articuli, quzdin Corollaria notatu digna deduci pollunt,quz breviter hîc exponam.

In primis ergo ex dictis colligo, Verbum Di. vinum, ex visuæ processionis, procedereu Deum, secus verò Spiritum sancium.

Verbi

ureffi,

Parbip

tau. E

Paterp

quali pi

acidit e

non po

ptopri

Prima pars hujus corollarii à quibuldame, noftris negatur: quia existimant quod proceden ut Deum, denotat Deitatem product. Sed findamentum hocfallum est: Verbum enimprocedere ut simile formaliter ex vi processions, conceditur ab omnibus Theologis, abique m quòd similitudo dicatur producta: Ergo Ve bum procedere ut Deum, non est Deitatem produci, sed ex vi processionis communicari: quan cum Verbo, & non Spiritui fancto, divina to. tura ex vi processionis communicetur, utput ex supradictis, Verbum ex vi processionispo cedit ut Deus, non verò Spiritus fanctus. Unde hæc consequentia: Spiritus sanctus ex vi suaprous sionis est Deus spiratus : Ergo ex vi sue processionis e Deus, non valet: quia in antecedente, particul ex vi, reduplicat spiratum, & facitut procello appellet tuprà illum ; ac denotat rationem inpulsus, vel passivæ spirationis, esse terminum ur malem processionis Spiritus sancti, quod ven simum est. In consequente verò reduplicans tionem Deitatis, & fignificatillam effetemi num formalem ejusdem processionis, quode falfum.

Colligo secundò, rationem Verbi & Filin fecunda Trinitatis Persona esse formaliteriden abique virtuali discrimine; & solum distingui ratione alicujus connotationis, quainration Verbi, non verò in ratione Filii importatut.

Hoc etiam corollarium fequitur evidentet principiis jam statutis: Nam si Verbum Divinun non effet formalissime Filius, processio Velly seu di Etio divina, non esset formalissimègent ratio: Consequens est falsum, ut patet ex diditi Ergo & Antecedens. Sequela Majoris probatto Eodem modo distinguntur processiones, qui illarum termini formalisime sumpti: Sed Ver bum & Filius funt termini divinæ dictions& generationis : Ergo fi virtualiter inter sedific rant, divina dictio, seu Verbi Divini producus non erit formalissimè generatio.

Præterea: Siratio Veibi & Filii virtualitent. ter se differrent, darentur in Deo quinquerell tiones, & fex notiones: Consequens est comm D. Thomam , & communem Theologora fententiam: Ergo &c. Sequela probatur: tam distingueretur relatio Verbi à relation Filii, quam distinguatur relatio Spirantisatel tione Patris & relatione Filii, scilicet vittal ter: Sed hæc virtualis distinctio sufficit, utral tio spirationis activæ numeretur ur diffincus relatione Paternitatis & Filiationis : Ergoes dem virtualis distinctio sufficeret, ur numerate tur relatio Verbi ut distincta à relatione Fill Et idem dicendum esset de notionibus.

Accedit etiam authoritas D. Augustini, qui

Verbum Divinum, eo dicitur Verbum quo Fihu Exquibus hocargumentum conficio: Deus noned cointelligens quo volens, neceo justus quomifericors; propter distinctionem virtualen,que intervoluntatem. & intelle & um , nec non interjustitiam ac misericordiam reperitur: Sedex Augustino, Verbum Divinum eo dicirur probum quo Filius: Ergoratio Verbi, & ratio fliidentificanturin secunda Trinitatis Perso-12, abique virtuali discrimine.

Quodautem distinguantur ratione alicujus connotationis, que in ratione Verbi, non verò inratione Filii importatur, ut afferit fecunda parscorollarii, manifestum est. Nam Verbum monotatrepræsentationem creaturarum, quam B non connotat ratio Filii, qui solum dicit ordinemadgenerantem. Item Verbum, in ratione Vebi, &urmanifestativum, dicit ordinemad mam Trinitatem quam manifestat; Filius veminratione Filii, folum dicit respectum ad Pa-

nem,à quo generatur.

rde-

ntitas

utem lictis.

m Di. lereur

d fun-

n pro-lionis,

lue to

n pro-

na na-

I patet

onis t

ticul

10delt

ation

ur.

ntere

Verbi

batter

, qui

通

uctio,

ereli

onti

OTUM

TIES!

Fill.

Advertendum tamen est, hanc connotatiotemin Verbo non importari magis principalime inrecto, led minus principaliter & in obpliterdicit relationem realem ad Patrem dicenim; inoblique autem & minus principaliter importat respectum rationis ad creaturas, in eo uptzlentatas & manifestatas. Unde S. Thomas infraquast:34.art.3.ad 4. Nomen idea principalimetimpositum ad significandum respectum ad creaurs, & ided pluraliter dicitur in Divinis. Sed nomen Vehiprincipaliter impositum est ad significandum reluinem ad dicentem, & ex consequenti ad creaturas, uquantum se intelligendo intelligit omnem creatuim. Et quælt. 4. de veritate art. 5. in corp. Quia Interprincipaliter dicit se generando Verbum suum, bexconsequenti creaturas, ideò principaliter, & suf per fe, Verbum refertur ad Patrem ; fed ex con-(quenti, & quasi per accidens, refertur ad creaturam: undstemm Verbo, ut per ip sum creatura dicatur. Undequando in corpore ejusdem articuli ait, hoc tomen Verbiimponi ad significandum aliquid D bolutum, cum aliquo respectu, solum intendit beere, quod Verbum Divinum, in ratione Verb, non importat solum relationem ad dicenun, sed etiam divinam naturam ut repræsenuntéNamin Verboadæquate sumpto duo induduntur, nemperatio repræsentationis actuaimmobjecti, & insuperratio express, reali-trqueproductià dicente. Unde licet in linea bolata, & in Verbopræintellecto Personis, tonpossitrepeririratio Verbi proprie & adæquate, defecture lationis realis ad dicentem, impropriétamen & inadæquate illi competit :quatenus in divina essentia invenitur ratio intelle- E aiiaultimaacuualitate, & repræsentationis atealissima, natura, attributorum, & creaturaum, utin Tractatu de artributis ex eodem S. Doctore oftendimus.

DISPVTATIO III.

De relationibus divinis.

Ad quaft. 28. D. Thomas Ollerunt Philosophi quid illud sit, quod maximum in minimo est? Censent aliqui

leterate D. Thoma infra quæst. 34. art. 2. ad 3.) A rationalemanimam esse, quæ tota est in toto corpore, & totain minima ejus parte. Existimant alii Deum esse, qui totus ubique est, & nullibi est. Verissima est utraque sententia: mihi tamen addere licebit, relationem maximum quid in minimo esse. Vix enim explicati potest, quanta sit ejus tenuitas, debilitas, ac fragilitas. Nullius ferè est entitatis & subsistentiæ, nullius activitatis ac efficaciæ, nullius soliditatis ac permanentiæ; vagasemperaenutans, semperque mobilis inter duos terminos, huc & illuc discurrit; & vel subjecti cui adhæret, vel termini quem respicit, destructione, vel propriæ fragilitatis pondere, eodem ferè momento quo nascitur, evanescit. Ubi tamen in Deo reperitur, tanta est ejus dignitas, nobilitas, ac majestas, ur sacratissimum Trinitatis mysterium, quo nihil in Christiana Religione nobilius & excellentius est, in solis relationibus originis fundetur ac subsistat, illisque divinæ constituantur ac distinguantur personæ; ac denique illis sublatis, penitus ruerent præcipua nostræ sidei fundamenta. Unde Angelicus Doctor, ubi de divinis procession, bus, quæ sunt fundamenta divinarum relationum disferuit, statim deipsis relationibus disputat ; acturus postea de divinis personis, tam in communi, quam in particulari,

## ARTICVIVS I.

An interrelationem divinam, & divinam efsentiam, sit aliqua distinctio actualis ante operationem intellectus.

Pramittuntur qua funt certa de fide , & referuntur sententia.

Suppono primò tanquam certum de fide, da-t ribus Conciliorum & SS Patrum testimoniis, duplici ratione probat D. Thomas hie art. 1. Prima habetur in argumento sed contra, his verbis: Pater non dicitur nisi à paternitate, & Filius à filiatione: si igitur paternitas & filiatio non sunt in Deo realiter, sequitur qued Deus non sic realiter Pa-ter & Filius, sed secundum rationem intelligentia tantum, quod est hæresis Sabelliana.

Quòd si contra rationemistam objicias: Deus dicitur realiter dominus, & tamen relatio dominii non est realis in Deo. Similiter Christus denominatur realiter filius B. Virginis, & tamen filiatio in ipso non est nisi relatio rationis, ut docet S. Thomas 3. parte quæft.25. art.5. Ergo etsi relatio paternitatis, non realis sed rationis effet, denominaret tamen realiter Patrem.

Respondeo denominationem à nomine relativo tuncesserealem, etiam si relatio sit rationis, quando fundamentum est reale, à quo tunc provenit realis denominatio : unde licet relatio dominii in Deo, & filiationis in Christo, rationis sit: quia tamen earum fundamentum est reale, nempe creaturarum productio, & B. Virginis generatio, Deus dicitur realiter dominus & Christus realiter filius B. Virginis. Cæterum in Patre divino, fi paternitas non effet realis, non dareturreale fundamentum : nam paternitas supra generationem fundatur, quæ requitit realem distinctionem geniti à generante; cumque distinctio in divinis personis sumatur à relatiopibus.